

|           | <b></b> .    | _            |                                    | <b>∕</b> ∴& <del>~~</del> |       |
|-----------|--------------|--------------|------------------------------------|---------------------------|-------|
| زمز       |              | )=           | هوية الكتاب                        |                           |       |
| 55        | ة ( موسوعة ) | لات إسلاميا  | رسالا                              | الكتاب:                   | 14 A  |
|           | عادل العلوي  | السيّد       |                                    | المؤلف :                  |       |
|           | السابع عشر   |              |                                    | المجلّد                   |       |
|           | عقائد        |              |                                    | الموضوع :                 |       |
|           | ۱۸ ۵ صفحة    |              |                                    | الصفحات :                 |       |
|           | النهضة _ قم  |              |                                    | المطبعة :                 |       |
|           | الأولى       |              |                                    | الطبعة :                  |       |
|           | ه ۲۰۰۶م      | ۱۳۸٤ هشر     | ٢٢3 ١ هق =                         | سنة الطبع :               |       |
|           | ۰۰۰ نسخة     |              |                                    | عدد المطبوع :             |       |
|           | ليغ والإرشاد | العامة للتبا | المؤسسة الإسلامية                  | ىشر :                     |       |
|           | ۱۰۰۱ جلد)    | ۹٦٤ ( دورة   | . شا <b>بك X ـ ۱۸ ـ ه ۹۱ ه ـ .</b> | الشابك :                  |       |
|           | التالية :    | ًئل والكتب   | بجلّد السابع عشر على الرسا         | يحتوي الم                 |       |
|           | صفحة)        | 77)          | مبعث النبوي                        | ١ ـ من نسيم ال            |       |
|           | صفحة)        | ۲٤)          | بين الثبوت والإثبات                | ٢ ـ عيد الغدير            |       |
|           | صفحة)        | 77)          | مرة في الآيات الباهرة              | ٣ ـ العين الساه           |       |
|           | صفحة)        | 17)          | ف في كتاب الإنصاف                  | ٤ ـ منية الأشرا           |       |
|           | صفحة )       | 177)         | راء مشكاة الأنوار                  | ٥ ـ فاطمة الزه            |       |
|           | صفحة )       | ٤٨)          | يارة الجامعة + الزيارة             | ٦ ـ في ظلال ز             |       |
|           | صفحة)        | ۸٠)          | النهضة الحسينيّة                   | ۷ ـ من ملكوت              |       |
|           | صفحة)        | ۱٠٤)         | الحسين                             | ٨ مقتل الإمام             |       |
|           | صفحة )       | 77)          | لشهود في المهدي الموعود            | ٩ ـ الشاهد والم           |       |
| )13<br>[] | صفحة)        | (۲۱          | ي سطور                             | ١٠ ـ المؤلف في            |       |
| 160       |              |              |                                    |                           | 1.734 |

**\***30

Ċ

3

SAMPLE STATES

æ



### موسوعة رسالات إسلامية

رسالة

من نسيم المبعث النبوي تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣٤٢٣ هجري قمري الطبعة الأولى ـ ٣٤٢٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 78 3

EAN 9789645915788

EAN 3103043313100

ای. ای. لن. ۸۸۷۵/۹۵ ۲۶۸۷۶

شالك ٣ ـ ٨٧ \_ ٥٩١٥ \_ ١٦٤

شابك ۱۸۰۲ ـ ۱۹۶۵ ـ ۱۹۶۴ دورة ۱۰۰ حنس

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله سيّد الأنبياء والمرسلين محمّد وآله الطاهرين.

فمن المباحث العصرية ١١ التي أثيرت في ضبابة من الشكوك والشبهات والأوهام في دائرة الثقافة المتحضّرة والتمدّن العصري عند بعض المتجدّدين والمثقّفين الليبراليّين (مبحث تعدّد الأديان وتكثّرها أو وحدتها) و (مبحث القراءات العديدة في فهم الدين وعدم الحقّ المطلق والتقدّس في القراءات المختلفة للدين) فإنّ في عالمنا اليوم أديان مختلفة متشابهة في كثير من الأصول والعقائد وإن اختلفت في الفروع والأحكام، فهل تعدّد الأديان وكثرتها يدل على التسامح والتساهل في الدين في أبعاده الثلاثة: الحقّانية والمثوبة والسعادة.

وهنا نظريًات ثلاث:

<sup>(</sup>١) محاضرة إسلاميّة أنقاها الكاتب رتجالاً في حسينيّة النجف الأشوف مسهد المقدّس ما لللة المبعث النبويّ الشريف ٢٧ رجب الخبر سنة ١٤٢٣ ه.ق.

٤ ..... من نسيم المبعث النبوي

١ ـ تكثّر الأديان.

٢ ـ الشموليّة في الدين.

٣-الانحصاريّة والوحدة الدينيّة. على أنّ الحقّ إنّما هو في دين واحد من الأديان وبطلان ونسخ البقيّة.

والشموليّة بمعنى أنّ الحقّ في دين واحد إلّا أنّ الأديان الأخرى تدخل بنحو و آخر في هذا الدين كما عند المسيحيّين بأنّ اليهوديّة والإسلام وكلّ الأديان ترجع إلى المسيحيّة في عبادة الله سبحانه، فكلّها على حقّ ما دامت داخلة في دين الحقّ.

وأمّا التكثّر في الأديان فيعني حقّانيّة كلّ الأديان وأنّها تحكي عن واقع واحد، فكلّ الأديان المعاصرة على صواب وحقّ وأصحابها من أهل الشواب والجنّة والسعادة، ويتوسّعوا في دائرة هذه النظريّة لتعمّ المذاهب في الأديان، كالمذاهب الإسلاميّة، ويستغربون أنّه كيف يقال: الإماميّة الاثني عشريّة هي الفرقة الناجية وأنّهم من أهل الجنّة وما سواهم من المسلمين من الهالكين وفي النار؟! فكلّ الأديان وكذلك المذاهب عند هؤلاء على حقّ، إلّا أنّ كلّ واحد إنّما يحكي تجلّياً من تجلّيات الحقّ، وخيط من خيوطه وأشعّته. ومن هذا المنطلق يحكي تجلّياً من تجلّيات الحقّ، وخيط من خيوطه وأشعّته. ومن هذا المنطلق قالوا بتعدّد القراءات والتفاسير لفهم الدين الواحد، وكلّ واحد باعتبار ما يفهمه من الدين والمذهب يكون حقّاً، ومن أهل الطاعة والثواب والجنّة.

ومناقشة هذه النظرية المتوغّلة عند بعض الشباب المتجدّد، وبيان بطلانها وانحرافها عن الحقّ والصواب، يستلزم أن نشير إلى أمرٍ هامٌ مقدّمةً للجواب. وهو أنّ البحث عن تعدّد الأديان وحقّانيّتها تارةً باعتبار نفس الأديان النازلة من السماء على الأنبياء بالوحي والتنزيل، وأخرى باعتبار الأديان التي بيد الناس

تقديم ..... تقديم

فعلاً، وأنّ اليهوديّة والمسيحيّة قد انحرفت عمّا نزلت. وأنّ التوراة والإنجيل بيد الناس محرّف، كما هو ثابت في محلّه.

ثم لا بد من القول أن الأديان إنما نزلت في أصولها وأحكامها بنحو تدريجي ومطابق للزمان المعاصر آنذاك، فكل دين إنما يطابق فترته وعصره، وهذا يعني أن للزمان دوراً هامّاً في المناهج والأحكام في كلّ شريعة من الشرائع السماويّة، فإنّه ربما تنسخ الشريعة الثانية الشريعة الأولى أو في بعض أحكامها.

والحقّ أنّ الأنبياء في رسالاتهم السماويّة قد اتّفقوا في أمّهات التعاليم الدينيّة التي هي أصل الأصول وهي عبارة عن إثبات التوحيد والمعاد، كما صرّح القرآن الكريم بذلك في قوله تعالى:

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا اللهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ ``.
بأنًا مُسْلِمُونَ ﴾ ``.

فالكلمة السواء إنّما هي كلمة التوحيد وتوحيد الكلمة، وهذا هو الإسلام بالمعنى الأعمّ (١) الذي يضمّ الأديان السماويّة جمعاء، وإنّه دين واحد كما في قوله تعالى:

﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ ﴾ "نا أي التسليم للحقّ.

﴿ وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ وَالأُمُّيِّينَ أَأْسُلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَدَوا وَإِنْ

<sup>(</sup>١) أل عمران : ٦٤.

<sup>(</sup>٢) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب (الهدى والضلال على ضوء الثفلين ١، مطبوع.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٩.

٦ ..... من نسيم المبعث النبوي تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ البَلاغُ وَاللهُ بَصِيرُ بالعِبَادِ ﴾ (ال

إِلاَ أَنَّ تسليم الحقَّ يختلف باختلاف الزمان ومصاديق الحقّ، فكمان في عصر المسيح الحقّ هو النسبي عصر النسبي عليه الحقّ هو النسبي محمّد تَلَيْنَ فالإسلام حينئذٍ دين الله في عصر النبيّ هو نفس النبيّ عَلَيْنَ وإنّ الحقّ قرآنه، إذ في قوله تعالى:

- ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ ﴾ ١٠
  - ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَسُولٌ ﴾ ".
    - ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ اللهِ

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ آعْبُدُوا اللهَ وَآجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَـانَ عَاقِبَةُ المُكَذِّبِينَ ﴾ ﴿ ﴿ وَاللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَا لَهُ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَـانَ

كما أنَّ في عصر الأئمة الأطهار مصداق الحقّ هو الإمام عَلَيْلاً ، فمن تمسّك به كان مسلماً حقّاً ، وإنّه من أهل النجاة والسعادة والجنّة، كما ورد أنَّ معرفة الإمام عَلَيْلاً هو الجنّة.

ففي عصر النبيّ من يبتغ غير الإسلام الذي جاء فلن يقبل منه، ثمّ العصور

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٢٠.

<sup>(</sup>٢) الإسراء : ٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) يونس: ٧٤.

<sup>(</sup>٤) الرعد: ٧.

<sup>(</sup>٥) النحار: ٣٦.

تقديم .....

الأخرى من بعده من لم يتمسّك بخليفته ووصيّه المنصوص عليه من الله ورسوله فقد ضلّ سواء السبيل ولم يتمسّك بالإسلام الكامل والذي كمل الدين بالولاية المنصوبة من النبيّ بنصّ الله في مثل يوم الغدير.

### ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ ' ا

فمن لم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهليّة والكفر والضلال، وإن كان يعرف الرسول ويعرف الله سبحانه، لأنّ الحقّ في عصره إنّما يتمثّل بإمام زمانه الذي فيه التوحيد والنبوّة، كما فيه المعاد وكلّ المعارف والأحكام السماويّة.

فالإسلام هو التسليم لإمام الزمان عليه الذي هو من التسليم إلى الله ورسوله ومن إطاعتهما والتمسك بهما في المعارف والعمل؛ وكل الأديان تدعو إلى هذا التسليم فكلها من الإسلام، فالمسيحية الحقة التي تنسب إلى السماء وأنها من الله سبحانه وتعالى اليوم تدعو إلى التسليم إلى الحق المتبلور بصاحب الزمان عليه ، وغير هذا فهي من المسيحية الأرضية، أي ما فعله الناس وابتدعوها بعد المسيح عليه ، وليست المسيحية التي جاء بها المسيح عيسى بن مريم عليه وكذلك الأديان الأخرى.

فالأديان باعتبار نزولها السماوي لا المتلاعب به في الأرض إنّما هي من الحقّ الأعلى، وإنّها على الحقّ، وتدعو إلى الحقّ، ولا اختلاف في أمّهات معارفها وحقائقها، ومن حقائقها أنّها تبشر بالأنبياء التي من بعدها، فالإنجيل الحقّ يبشر بنبيّ يأتي من بعد المسيح، وكذلك التوراة بالحقّ غير المحرّف والمتلاعب فيه يبشّر بالنبيّ محمّد عَيْنَ ، كما في قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) المائدة : ٣.

﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى أَ بْنُ مَرْيَمَ يَا بَسِنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَـيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَسْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أَسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالبَـيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ﴿ البَلِيَـيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ﴿ اللهِ لِللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ ا

﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْمَتُوباً عِـنْدَهُمْ فِـي التَّوْرَاةِ وَالإنجِيلِ ﴾ ٢٠.

فالدين حقيقة هو التسليم إلى الحقّ، وكلّ نبيّ يدعو إلى النبيّ الآخر كما يدعو إلى وصيّه من بعده، ومن هذا المنطلق نجد التركيز من النبيّ الأكرم على أمير المؤمنين علي عُنِيٍّ وعلى أنّه الحقّ كما في قوله: «عليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ أينما دار يدور» فالمقياس اتباع الحقّ، وأنّه يتمثّل من بعده بعليّ عُنِيًّ شمّ بالحسن والحسين عَنْهُ في أنهما إمامان قاما أو قعدا، ثمّ بالأئمة التسع من ولد الحسين عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أخر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أَخْر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أَخْر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أَخْر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أَخْر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أَخْر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد عَنْهُ في أَخْر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد علي في أَخْر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد علي في أَخْر الزمان بالمهدي القائم من آل محمّد علي في أَخْر الرّمان بالمهدي القرائم القرائم من آل محمّد علي في أَخْر الرّمان بالمهدي القرائم المرّم الم

أمّا الأديان المتداولة في يومنا هذا فإنّ لها دعاوي متعارضة على طرفي نقيض، ومن المستحيل أن تكون الدعاوي المتناقضة كلّها على حقّ، فإنّه يلزم اجتماع المتناقضين وهو مستحيل عقلاً. فإنّ الإنجيل الذي بيد المسيحيّين اليوم يدعو إلى الأقانيم الثلاثة والقرآن ينفي ذلك ويراه كفراً وشركاً، وحينئذ كيف يكون القرآن على حقّ والإنجيل على حقّ، والمسيحيّة تدّعي قبتل المسيح والقرآن يقول إنّه شبّه لهم ذلك، وإنّه رفع إلى السماء، فكيف يكون الإسلام على الحقّ والمسيحيّة في يكون الإسلام على الحقّ والمسيحيّة على الحقّ ؟! فمن دان بالإسلام لا يمكنه أن يعتقد بتكثّر الأديان

<sup>(</sup>١) الصفُ : ٦.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٥٧.

والقول بالبلوراليسم والجمع بين الأديان في الحقّانيّة والوصول بها إلى السعادة.

ومن أعلام البلوراليسميّة أراد أن يفكك بين الحقّانية والمثوبة والعقاب والسعادة، فإذا قيل الإسلام على الحقّ وأنّ اهله من السعداء ومن أهل الجنّة لا يعني أنّ غيرهم كلّهم في النار، بل العقاب والمثوبة مقولة غير مقولة الحقّ. وربما من أعلامنا من يقول بهذا على أنّ المسيحيّ إذا كان في طلب الحقّ ولم يهتد إلّا أن أطاع ما توصل إليه في طلبه للحقّ، فإنّه من أهل الجنّة أيضاً، كما يؤيده المقولة الأصوليّة (قبح العقاب بلا بيان) والمقبوليّة وإن كانت في الفقه إلّا أنّه كذلك في العقائد.

فمن تفحّص وكان في طلبه للهداية ومتابعة الحقّ إَلَا أَنّه لم يتوفّق ومات. فإنّه يكون من أهل النجاة استحقاقاً أو تفضّلاً، وربما يطلق عليه الاستضعاف.

فالقول بالبلوراليسم في الأديان الفعليّة باطل عقلاً ونقلاً، فلا بدّ من أخذ الدين الكامل وليس إلّا الإسلام المتبلور بالتوحيد والنبوّة والإمامة، والجامع لهذه الأصول الثلاثة هي الولاية الإلهيّة العظمى، والأخذ بأشعّتها من الأحكام والقوانين والسلوك والأخلاق وفي كلّ مجالات الحياة. وهذا يعني الانحصاريّة في دين الحقّ، إلّا أنّ الأديان السماويّة الحقّة غير المنحرفة في جوهرها وكنهها تدعو إلى التسليم للحقّ في كلّ عصر ومصر، فهي داخلة في دين الحقّ أيضاً.

### وهم القائلين بالتكثّر في الأديان:

ومن دعاة التكتّر في الأديان وتعدّد القراءات في الدين وإنّ كلّها على حقّ من استدلّ على توهّماته: أنّ الأديان نزلت بأمر واحد من الواحد الأحد، إلّا أنّه لا بدّ من تفسير وتبيين هذا الأمر، فالنبيّ في كلّ زمان كمان يمفسّر ذلك الأمسر بما يطابق زمانه، وما كان متداولاً في زمانه، وما حصل عليه من التجارب، ومثال ذلك عندما يذكر الله نعيم الجنّة، فيفسّرها النبيّ بحور العين وذات العين السوداء، وهذا لا يعني انحصار الجمال والنعمة فقط بذات العين السوداء، بل كان الجمال في عصره هكذا ففسّر النبيّ ذلك بما كان في عصره، وعليه ففي كلّ عصر سيختلف الجمال وتختلف القراءات للنصوص، كما تختلف البيانات والتفاسير، وقالوا إنّ القرآن بهذا الحجم الموجود إنّما هو تفسير أمر واحد خلال ٢٢ عاماً ولو كان عمر النبيّ أكثر من ذلك لزاد حجم القرآن فيمكن الزيادة والنقصان بحسب الزمان.

وهذا كلام باطل، فإنّه يتنافى مع القرآن نفسه في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْطِقُ عَنِ الْهُوَى \* إِنْ هُوَ إِلّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ (١) فكيف يكون التوراة والإنجيل والقرآن المفاهيم الذهنية للأنبياء المنطبقة مع زمانهم وتجاربهم، وقوله: ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وليس وَبِالْحَقِّ نَزَلَ ﴾ (١) فهذا القرآن هو القرآن السماوي الحق، وكله من الله وليس المفاهيم الذهنية لنبيه ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِنْ لَدُن حَكِيمٍ ﴾ (١) لا من نفسه، وأرادوا بمقولتهم الباطلة هذه أن يطرحوا القرآن وقداسته جانباً فيما إذا خالف أفكارهم العصرية، على أنّ القرآن لا يتماشى مع عصرهم المتمدّن وأنه إنّما نزل قبل أربعة عشر قرن في محيط جاهلي وبيئة غير متحضّرة، وإذا حذفوا القرآن للكريم من بين المسلمين في مقام العمل والتطبيق فلم يبق لهم نوراً يستضاء به،

<sup>(</sup>١) النجم: ٣ ـ ٤.

<sup>(</sup>۲) الاسراء : ۲۰۵.

<sup>(</sup>۳) النمل : ٦.

تقديم ...... المناسبة المناسبة

فإنَّ القرآن وأهله والناطق به، هو النور الإلهي في الحياة ويوم القيامة.

وأرادوا بهذا أن يكون القرآن الكريم محصوراً للتلاوة والثواب، وقراءته في المذياع، وفي القبور والألحان والتجويد والتعشق به وتقديسه في الظواهر من دون أن يكون كتاب الحياة والثقافة والسياسة والاقتصاد وإصلاح الفرد والمجتمع وحكومة القرآن في كلّ أبعاد الحياة (١٠).

إلّا أنّ القرآن الكريم يرجع إلى واقع الأُمّة الإسلاميّة، ويشقّ طريقه ليشعّ أنواره في صحوتنا المعاصرة.

وعرف المسلمون حقيقة الأمر وكشفوا مخطّطات الاستعمار والاستكبار العالمي الغربي والشرقي في إبعادهم عن القرآن وعن فالسفة بعثة الأنبياء والمرسلين، لاسيّما خاتمهم وسيّدهم رسول الله وحبيبه محمّد المصطفى بَيْنَةً.

من أهم الخصائص في بعثة الأنبياء وإرسالهم على ضوء القرآن الكريم:

لقد ذكر الله سبحانه في آياته الكريمة فلسفة بعثة أنبيائه ورسله عَلَيْكُمْ ، نشير إلى أهم النقاط ، وهي كما يلي :

١ \_ عبادة الله والكفر بالطاغوت المتمثّل بالظالمين:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ أَعْبُدُوا اللهَ وَآجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُوا فِي الأرْضِ فَانْظُرُوا كَـيْفَ كَـانَ عَاقِبَةُ المُكَذِّبِينَ ﴾ "ا.

<sup>(</sup>١) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب (القرآن لكريم في مبزان الثقلين)، مطبوع فراجع.

<sup>(</sup>۲) النجل : ۳۸.

١٢ ..... من نسيم المبعث النبوي

﴿ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ أَنِ أَعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴾ ﴿ إِلَا اللهِ عَيْرُهُ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴾ ﴿ إِلَا اللهِ عَيْرُهُ أَفَلا

٢ ـ البشارة بالجنّة والإنذار من النار:

﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ ٢٠٠.

﴿ وَمَا نُرْسِلُ المُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ [٦].

﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ اللهِ

٣ ـ إتمام الحجّة الإلهيّة على الناس والخلق بالأولويّة، فإنّ الإنسان أشرف الخلق :

﴿ رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَـعْدَ الرُّسُــلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ ﴿ اللهِ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ ﴿ اللهِ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ اللهِ عَلَى اللهِ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ اللهِ عَزِيزاً حَكِيماً اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً اللهِ اللهِ عَزِيزاً حَكِيماً اللهِ اللهِ عَزِيزاً حَكِيماً اللهِ اللهِ عَزِيزاً حَكِيماً اللهِ اللهِ اللهِ عَزِيزاً حَكِيماً اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ال

﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ 🖳

غ ـ الهداية:

﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ ''.

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٣٢

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٣١٣.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ٨٤.

<sup>(</sup>٤) فاطر : ٢٤.

<sup>(</sup>ە) النساء : ١٦٥

<sup>(</sup>٦) الأسراء : ٥٠.

<sup>(</sup>٧) الرعد : ٧

تقدیم .....۱۳

٥ \_التعريض للثواب:

﴿ وَمَا كَانَ اللّٰهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهَ يَجْتَبِي مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَّقُوا فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ ``

٦ \_ البلاغ المبين:

﴿ قَالُوا رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ \* وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا البَلاغُ المُبِينُ ﴾ ```.

﴿ وَأُبَلِّغُكُمْ مَا أَرْسِلْتُ بِهِ ﴾ ".

٧ ـ التقوى والإصلاح:

﴿ يَا بَنِي آدَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَـاتِي فَـمَنِ أَتَّـقَى وَأَصْلَحَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ` اللهِ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ` اللهِ ا

٨ \_ الدعوة إلى التوحيد:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُـوجِي إِلَــٰيْهِ أَنَّــهُ لا إِلَــٰهَ إِلَّا أَنَـا فَاعْبُدُونِ ﴾ (١٠).

٩ ـ نزول البركات من السماء:

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرَى آمَنُوا وَآتَّقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ﴿ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ﴿ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ﴿ وَلَا يَعْسِبُونَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٧٩.

<sup>(</sup>۲) یس: ۱۸ ـ ۱۷.

<sup>(</sup>٣) الأحقاف: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) الأعراف : ٣٥.

<sup>(</sup>٥) الأنبياء: ٢٥.

<sup>(</sup>٦) الأعراف: ٩٦.

١٠ ـ الرحمة الإلهيّة:

﴿ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ \* رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ ﴾ ١١١.

١١ ـ القيام بالعدل والقسط:

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الكِتَابَ وَالمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالقِسْطِ ﴾ ``!.

١٢ ـ التبيين:

﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ٣١.

﴿ وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيِّـنَاتِ ﴾ ال

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاؤُوهُمْ بِالبَيِّـنَاتِ ﴾ (١٠٠.

١٣ ـ التعليم والتربية :

﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَـفِي ضَـلالٍ مُبِينٍ ﴾ \*\*\*.

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ

<sup>(</sup>١) الدخان : ٥ ـ ٦ .

<sup>(</sup>٢) الحديد: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) يونس : ١٣.

<sup>(</sup>٥) يونسي : ٧٤.

<sup>(</sup>٦) أن عمران: ١٦٤

# وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ ال

وإليك نبذة يسيرة من فلسفة بعثة الأنبياء والمرسلين على ضوء كلام أمير المؤمنين في نهجه البليغ.

قال على الوحي المسالة أمانتهم، لما بدل أكثر خلقه عهد الله إليهم، فجهلوا ميثاقهم، وعلى تبليغ الرسالة أمانتهم، لما بدل أكثر خلقه عهد الله إليهم، فجهلوا حقه، واتخذوا الأنداد معه، واجتالتهم الشياطين في معرفته، واقتطعتهم عن عبادته، فبعث فيهم رسله، وأمّر إليهم أنبياءه ليستأدوهم ميثاق فطرته، ويذكروهم منسيّ نعمته، ويحتجّوا عليهم بالتبليغ، ويثيروا لهم دفائن العقول، ويروهم آيات المقدرة: من سقف فوقهم مرفوع، ومهاد تحتهم موضوع، ومعايش تحييهم، وآجال تفنيهم، وأوصاب تهرمهم، وأحداث تتابع عليهم، ولم يُخلِ الله سبحانه خلقه من نبيّ مرسل أو كتاب منزل، أو حجّة لازمة، أو محجّة قائمة، رسل لا تقصّر بهم قلّة عددهم، ولا كثرة المكذّبين لهم: من سابق سمّي له مَن بعده، أو غابرٍ عرّفه من قبله، على ذلك نسلت القرون ومضت الدهور، وسلفت الآباء، وخلفت الأبناء الله و حقيقه الأبناء الأبناء الأبناء اللهور، وسلفت الآباء،

وقال عَلَيُّلِا : بعث الله رسله بما خصّهم به من وحيه، وجعلهم حجّةً له على خلقه، لئلا تجب الحجّة لهم بترك الإعذار إليهم، فدعاهم بلسان الصدق إلى سببل الحقّ إلاّ أنّ الله تعالى قد كشف الخلق كشفةً، لا أنّه جهل ما أخفوه من مصون أسرارهم ومكنون ضمائرهم، ولكن ﴿ لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ "، فيكون

<sup>(</sup>١) الحمعة : ٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ١.

<sup>(</sup>٣) الكهف : ٧.

١٦ ..... من نسيم المبعث النبوي الثواب جزاءً والعقاب براءً ١٠١.

وقال عَلَيْكُم : وحملهم إلى المرسلين ودائع أمره ونهيه ١٦٠.

فأهداف البعثة في كلامه عَلَيُّكِمْ :

١ ـ تبليغ الرسالة السماويّة.

٢ ـ وإحياء فطرة التوحيد.

٣ ـ ومحاربة الشيطان.

٤ ـ والرجوع إلى عبادة الله سبحانه.

٥ ـ والتذكير بنعمه المنسيّة.

٦ ـ وإثارة العلوم والفنون ودقائق العقول في وجودهم.

٧ ـ وإراءة آيات القدرة.

٨ ـ وإتمام الحجّة.

٩ ـ وبيان أوامره ونواهيه، وغيرها.

### من نسيم بعثة خاتم النبيّين محمّد تَرَيَّة :

وأمّا بالنسبة إلى خصوص بعثة خاتم الأنسبياء والمسرسلين محمّد عَلَيْقً فيقول عَلَيْكُ كما يصوّر لنا الوضع الجاهلي آنذاك :

واشهدوا أنَّ محمِّداً عبده ورسوله، أرسله بالدين المشهور والعَلَم المأثور والكتاب المسطور والنور الساطع والضياء اللامع والأمر الصادع، إزاحةً

<sup>(</sup>١) الخطبة ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) الخطبة ٩١.

تقدیم .....۱۷ .....۱۷

للشبهات، واحتجاجاً بالبيّنات وتحذيراً بالآيات، وتخويفاً بالمثلات، والناس في فتن انجذم فيها حبل الدين، وتزعزعت سواري اليقين. واختلف النجر، وتشتّت الأمر، وضاق المخرج وعَمِيَ المصدر، فالهدى خامل والعمى شامل، عصى الرحمن ونُصر الشيطان وخُذِل الإيمان، فانهارت دعائمه وتنكّرت معالمه ودرست سبله، وعفت شُرُكُه، أطاعوا الشيطان فسلكوا مسالكه ووردوا مناهله، بهم سارت أعلامه وقام لواؤه، في فتن داستهم بأخفافهما ووطئتهم بأظلافها، وقامت على سنابكها، فهم فيها تائهون حائرون جاهلون مفتونون في خير دارٍ وشرّ جيران، نومهم سهود وكمحلهم دموع، بأرض عالِمها ملجم، وجاهلها مكرم (۱۱).

وقال عليُّلا : أرسله على حين فترة من الرسل، وطول هيجعة من الأمم واعتزام من الفتن، وانتشار من الأمور، وتلظّ من الحروب، والدنيا كاسفة النور، ظاهرة الغرور، على حين اصفرار من ورقها، وإياس من ثمرها، واغيورار من مائها، قد درست منار الهدى، وظهرت أعلام الردى، فهي متهجّمة لأهلها، عابسة في وجه طالبها، ثمرها الفتنة، وطعامها الجيفة، وشعارها الخوف، ودثارها السف ٢٠٠٠.

وقال عَلَيُّلِا : إنَّ الله بعث محمّداً يَثِيَّةُ نذيراً للعالمين، وأميناً على التنزيل، وأنتم معشر العرب على شرّ دين، وفي شرّ دار، منيخون بسين حجارةٍ خُشن، وحَيّاتٍ صُمّ، تشربون الكدر، وتأكلون الجَشِب، وتسفكون دماءكم، وتقطعون

<sup>(</sup>١) الخطبة ٢.

<sup>(</sup>٢) الخطبة ٨٩.

۱۸ ..... من نسيم المبعث النبوي أرحامكم، الأصنام فيكم منصوبة، والآثام بكم معصوبة ".

وقال أيضاً عَلَيُّةِ : إنّ الله بعث محمّداً عَلَيْهُ وليس أحد من العرب يقرأ كتاباً، ولا يدّعي نبوّةً، فساق الناس حتّى بوّأهم محلّتهم، وبلّغهم منجاتهم، فاستقامت قناتهم، واطمأنّت صفاتهم (٢).

«بعثه والناس ضُلّال في حيرةٍ، وحاطبون في فتنةٍ، قد استهوتهم الأهواء، واستزلّتهم الكبرياء، واستخفّتهم الجاهليّه الجهلاء، حيارى في زلزالٍ من الأمر، وبلاءٍ من الجهل، فبالغ مَنْ النصيحة، ومضى على الطريقة، ودعا إلى الحكمة والموعظة الحسنة » "".

وقال في خطبة أخرى: أمّا بعد، فإنّ الله سبحانه بعث محمّداً عَيْلًة وليس أحد من العرب يقرأ كتاباً، ولا يدّعي نبوّة ولا وحياً، فقاتل بمن أطاعه من عصاه، يسوقهم إلى منجاتهم، ويبادر بهم الساعة أن تنزل بهم، يحسر الحسير ويقف الكسير، فيقيم عليه حتّى يلحقه غايته، إلاّ هالكاً لا خير فيه. حتّى أراهم منجاتهم وبوّأهم محلّتهم، فاستدارت رحاهم واستقامت قناتهم (١٤).

هذا، وكلّما يمعن الباحث المحقّق النظر، ويسبر في مشل هذه الكلمات النورانيّة والعبائر العلويّة، وأمثالها الكثير من معدن النبوّة وأئمّة أهل البيت الأطهار عليميّلاً يقف على حقائق جديدة ومعارف سامية، تفتح آفاقاً يشع منها

<sup>(</sup>١) الخطبة ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الخطية ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الخطبة ٩٥.

<sup>(</sup>٤) الخطبة ١٠٤.

أنوار الصباح المبارك. ويعرف أنّ الدين الإسلامي نبيّه الأعظم محمّد على إنّها هو الدين الكامل الذي من يبتغ غيره فلن يقبل منه، وإنّه الدين الخالد إلى يوم القيامة يتماشى في أحكامه وقوانينه الفطريّة مع كلّ زمانٍ ومكان، وعلى العلماء الأعلام أن يستنطقوا كتاب الإسلام القرآن الكريم أوّلاً، وسنّة نبيّ الإسلام محمّد على ثانياً، وأحاديث أهل بيته الأطهار العترة الهداة الأبرار عليه الثال فإنّ القرآن والعترة هما الثقلان بعد رسول الله ما إن تمسّكنا بهما في كلّ مجالات الحياة في العقائد والفقه والأخلاق وغيرها فلن نضل أبداً، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا الحوض يوم القيامة (١١).

فالنبيّ الأعظم محمّد أبرز شخصيّة خالدة في التاريخ الإنساني وفي الكون كلّه، قد تجمّعت في هذه الشخصيّة المتميّزة فيما سوى الله سبحانه كملّ معاني الجلال والجمال والكمال والفضيلة والمعالي، فإنّه الإنسان الكامل جامع الجمع مرآة أسماء الله وصفاته.

فاق النبيّين في خَلقٍ وفي خُلقٍ ولم يدانوه في فضلٍ وفي كرمٍ وكسلٌ من رسول اللهِ مرتشفٍ غرفاً من البحر أو رشفاً من الديم

<sup>(</sup>١) ذكرت حديث الثقلين بالتفصيل منداً ومتناً ودلالةً في كتاب (في رحاب حديث الثقلين). مطبوع فراجع.

واستطاع رسول الله وحبيبه محمّد المصطفى تَنَيَّ أَن يوجد أُمّة حـضاريّة ومتمدّنة قائمة على العلم والفنّ والفكر والحـرّيّة والمساواة واحـترام حـقوق الإنسان وكلّ المكارم والفضائل الفرديّة والاجـتماعيّة، بعد أن كانت تـعيش الجاهليّة الجهلاء والظلاميّة في جميع مجالات حياتها.

يقول الكاتب ( ويل ديورانت ) في كتابه المعروف ( قصّة الحضارة ) :

وإذا ما حكمنا على العظمة بما كان للعظيم من أثر في الناس قلنا إنّ محمّداً كان من أعظم عظماء التاريخ، فقد أخذ على نفسه أن يرفع المستوى الروحي والأخلاقي لشعب ألقت به في دياجير الهمجيّة حرارة الجوّ وجدب الصحراء، وقد نجح في تحقيق هذا الغرض نجاحاً لم يدانه فيه أيّ مصلح آخر في التاريخ كلّه ... ودين بلاده القديم ديناً سهلاً واضحاً قويّاً... واستطاع في جيل واحد أن ينتصر في مئة معركة، وفي قرن واحد أن ينشئ دولة عظيمة، وأن يبقى إلى يومنا هذا قويّة ذات خطر عظيم في نصف العالم.

وقال الدكتور (ما يكل هارت) الفلكي المعروف في هيئة الفضاء الأمريكية في كتابه (المائة الأوائل) وهو تقويم لأعظم الناس أثراً في التاريخ: إنّ اختياري لمحمّد ليكون في رأس القائمة التي تضمّ الاختيار ربما أدهش كثيراً من القرّاء إلى حدّ أنّه قد يثير بعض التساؤلات، ولكن في اعتقادي أنّ محمّداً كان الرجل الوحيد في التاريخ الذي نجح بشكل أسمى وأبرز في كلا المستويين الديني والدنيوي. لقد أسس محمّد ونشر أحد أعظم الأديان في العالم، وأصبح أحد الزعماء العالميين السياسيين العظام، ففي هذه الأيّام وبعد مرور ثلاثة عشر قرناً تقريباً على وفاته، فإنّ تأثيره لا يزال قوياً وعارماً ومتجدّداً.

ويقول الكاتب الكبير (برنارد شو): إنَّى أَكنَّ كُلُّ تقدير لدين محمَّد ﷺ

تقدیم ...... تقدیم ...... تقدیم است......... ۲۱

لحيويّته العجيبة، فهو الدين الوحيد الذي يبدو لي أنّ له طاقة هائلة لملاءمة أوجه الحياة المتغيّرة، وصالح لكلّ العصور، لقد درست حياة هذا الرجل العجيب، وفي رأيي أنّه يجب أن يسمّى منقذ البشريّة.

أجل، هذا ما يشهد به غير المسلمين من العلماء والعباقرة، وأمّا نحن المسلمون فمن منّا يمكنه أن يصف نبيّه ويعرف مقامه ويقف على فلسفة بعثته، فما عندنا إلّا نسيم وشميم من تلك الواحة التي تسع الكون وما وراءه، فان الله سبحانه قد فضّله على خلقه وكرّمه بكرامات لا تعدّ، وخصه بمزايا عظيمة لا تحصى، وحباه بفضائل كثيرة، وأعطاه من المقامات الرفيعة والمنازل العالية منذ أن خلقه ما لم يعطه لأحد من قبله ولا من بعده، حتّى الأنبياء والمرسلين، فلولاه لما خلق الله الأفلاك.

وقد أعطاه الوسيلة والدرجة الرفيعة والمقام المحمود، والكوثر بكل ما للكوثر من معنى، ورفع ذكره في الدنيا والآخرة:

### ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ ١١٠.

فلا يذكر الله تعالى بالتوحيد إلّا ويذكر من بعده محمّد ﷺ بالرسالة والنبوّة . ولم يناده الله تعالى باسمه وإنّما ناداه بأشرف الأوصاف فقال تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ ``

وقال عزّ وجلّ :

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللهُ ﴾ ...

<sup>(</sup>١) الانشراح: ٤.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٢٧.

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ٦٤ .

٢٢ ..... من نسيم المبعث النبوي

وقد خاطب الأنبياء من قبل بأسمائهم فقال:

- ﴿ يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الجَنَّةَ ﴾ ١٠٠
  - ﴿ يَا نُوحُ ٱهْبِطْ بِسَلامٍ مِنَّا ﴾ ```.
  - ﴿ يَا إِبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا ﴾ ٣٠.
  - ﴿ يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً ﴾ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً ﴾
  - ﴿ يَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ أَذْكُرْ نِعْمَتِي ﴾ (١٠)

أجل، إنَّ الله قد ذكر الأنبياء وخصّ منهم خمسة أُولي العزم وقدّم النبيّ عليهم مع تقدّم زمانهم، وإنّما فعل ذلك لبيان فضله وشرفه وتقدّمه على الجميع، فقال سبحانه:

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِـنْ نُـوحٍ وَإِبْـرَاهِـيمَ وَمُـوسَى وَعِيسَى آبْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُمْ مِيثَاقاً غَلِيظاً ﴾ [1].

وقد زكًا، تعالى بقوله :

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٥.

<sup>(</sup>۲) هود: ۶۸.

<sup>(</sup>۳) هود : ۲۷.

<sup>(</sup>٤) ص : ۲٦.

<sup>(</sup>٥) المائدة : ١١٠

<sup>(</sup>٦) الأحزاب: ٧.

<sup>(</sup>٧) الأنساء : ١٠٧

تقدیم ..... تقدیم تقدیم است......

وزكّى عقله فقال:

﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ﴾ ``.

وزكَّى فؤاده فقال:

﴿ مَا كَذَبَ الفُّؤَادُ مَا رَأَى ﴾ ٢٠٠

وزكّى بصره فقال:

﴿ مَا زَاغَ البَصَرُ وَمَا طَغَى ﴾ ".

وزكّى لسانه فقال:

﴿ وَمَا يَـنْطِقُ عَنِ الْهَوَى ﴾ 🖖

وزكّى خلقه فقال:

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُـلُقٍ عَـظِيمٍ ﴾ ﴿

وزكّى دينه فقال :

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ 🗥

ثمّ من يصل إلى مقام تزكية الخلق من قبل ربّ العالمين إلّا النبيّ الأعظم الذي أدّبه الله فأحسن تأديبه، فتخلّق بأخلاق الله وتجلّت فيه أسماؤه الحسنى

<sup>(</sup>١) النجم: ٢.

<sup>(</sup>۲) النجم : ۱۱.

<sup>(</sup>٣) النجم: ١٧.

<sup>(</sup>٤) النجم: ٣.

<sup>(</sup>٥) القلم : ٤.

<sup>(</sup>٦) النجم: ٤.

٢٤ ..... من نسيم المبعث النبوى

وصفاته العليا، حتّى قرب من ربّه قاب قوسين أو أدني.

وأنَّى لنا أن نصف النبيَّ الأعظم، وقد مدحه الله ووصفه فانقطع الخطاب.

إنَّ يهوديّاً من فصحاء اليهود قال لأمير المؤمنين عليِّ عليُّ : أخبرني عن أخلاق رسولكم ؟

فقال له عُنيُّه : صف لي متاع الدنيا حتى أصف لك أخلاقه.

قال اليهودي: هذا لا يتيسّر لي.

فقال للنيُّهُ : عجزت عن وصف متاع الدنيا، وقد شهد الله على قلّته في قوله تعالى : ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ ﴾ (١)، فكيف أصف لك أخلاق النبيّ ﷺ وقد شهد الله تعالى بأنّه عظيم في قوله : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾ (١).

لقد أكمل الله دينه بالإسلام، وختم البعثة والنبوّة بحبيبه وعبده ورسوله محمّد عَلَيْنَ ، وما السعادة في الدنيا والآخرة إلا بتطبيق دين محمّد عَلَيْنَ ، فمن نسيم بعثته تحيى النفوس وتتكامل العقول وتزكّى القلوب وتطيب الأرواح، ويسعد الإنسان في معاشه ومعاده على كلّ الأصعدة والمجالات.

#### ختامه مسك:

وختاماً من الكرامات والمقامات التي أعطاها الله تعالى لرسوله الأكرم محمّد ﷺ أنّه تعالى أوجب على المسلمين والمؤمنين أن يصلّوا على نبيّهم في كلّ صلاة مفروضة ومندوبة، فقال عزّ وجلّ :

<sup>(</sup>١) النساء : ٧٧.

<sup>(</sup>٢) فضائل الخمسة من الصحاح الستَّة ١٤١٠.

تقدیم ...... تقدیم .....

# ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ ''.

هذا من أجمل التكريم الإلهي لنبيّه الأعظم. فإنّه لم يحظَ بــه أحــد مــن الأوّلين والآخرين حتّى الأنبياء والمرسلين عُهَيِّكِمْ .

لقد سأل يهودي أمير المؤمنين عليّ للنِّلِم عن فضل النبيّ تَنْفَيْنَ على سائر الأنبياء عليم الله أنّ الله أسجد ملائكته لآدم علنيّه فقال أمير المؤمنين عليّه : وقد أعطى الله محمّداً تَنْفَيْنَ أفضل من ذلك وهو أنّ الله صلّى عليه، وأمر ملائكته أن يصلّوا عليه، وتعبّد جميع خلقه بالصلاة عليه إلى يوم القيامة، فقال جلّ ثناؤه:

# ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلاثِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾.

فلا يصلّي عليه أحد في حياته ولا بعد وفاته، إلاّ صلّى الله عليه بذلك عشراً، وأعطاه من الحسنات عشراً بكلّ صلاة صلّى عليه، ولا يصلّي عليه أحد بعد وفاته إلاّ وهو يعلم بذلك، ويرد على المصلّي السلام مثل ذلك، لأنّ الله جلّ وعزّ جعل دعاء أمّته فيما يسألون ربّهم جلّ ثناؤه موقوفاً على الإجابة، حتّى يصلّوا عليه ﷺ، فهذا أكبر وأعظم ممّا أعطى الله آدم الله.

ثم أدام الله الرسالة المحمّديّة بالإمامة العلويّة، فكرّم الله سبحانه (آل محمّد) تكريماً خاصًا يدلّ على إمامتهم على الناس بعد رسول الله على وعلى أفضليّتهم على سائر الخلق بعد رسول الله، وذلك بأن أمر الناس بالصلاة

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: الباب ٣١ من أبواب الذكر، الحديث ١١٠.

۲٦ ..... من نسيم المبعث النبوي عليهم في كلّ صلاة.

يقول المحقّق الكبير السيّد عبد الحسين شرف الدين في كتابه القييم (المراجعات) '': وحسبنا إيثارهم على من سواهم إيثار الله عزّ وجلّ إيّاهم حتّى جعل الصلاة عليهم جزءاً من الصلاة المفروضة على جميع عباده، فلا تصحّ بدونها صلاة أحد من العالمين صدّيقاً كان أو فاروقاً أو ذا نوراً ونورين أو أنوار، لا بل لكلّ من عبد الله بفرائضه أن يعبده في أثنائها بالصلاة عليهم، كما يعبده بالشهادتين.

اللهم صل وسلّم على خير خلقك وأشرف رسلك وأوصيائك محمّد وآله الطاهرين المعصومين صلاةً دائمةً نامية طبّبة مباركة باقية، لا انقطاع لأمدها، ولا منتهى لأبدها، واجعل ذلك سبباً لشفاعتهم، ومغفرةً لذنوبنا وقربنا منك ومن أوليائك في مقعد صدق من جنّاتك ورضوانك برحمتك يا أرحم الراحمين.

إنَّ الصلاة على النبيّ وآله الأطهار دعاء يمثّل الصلة التكوينيّة والتشريعيّة بين العبد وربّه، وبين النبيّ وأُمّته، والموالي وأولياء النعمة والهداية، كما يمثّل الشكر والعرفان بالجميل لهم صلوات الله عليهم أبد الآبدين على ما بذلوه من أجل الدين وهداية الناس إلى سعادة الدارين.

وعبادة الله إنّما تنمّ وتكمل بمعرفة النبيّ والأنمّة من بعده وقبول ولايتهم والبراءة من أعدائهم.

عن أبي حمزة الشمالي قال: قال لي أبو جعفر عُلَيُّكُم : إنَّما يعبد الله من يعرف الله ، فأمّا من لا يعرف الله فإنَّما يعبده هكذا ضلالاً ، قلت : جعلت فداك ، فما معرفة

<sup>(</sup>١) السراجعات : ٥١.

نقديم .....نقديم

الله ؟ قال : تصديق الله عزّ وجلّ وتصديق رسوله عليّ عليّ عليّ عليّ عليّ الله والائتمام به وبأنمّة الهدى علميّي والبراءة إلى الله عزّ وجلّ من عدوّهم، هكذا يعرف الله عزّ وجلّ (۱).

فالمعرفة الواجبة والكاملة هي الإيمان بالله والرسول والأئمّة الاثنى عشر من بعده كلّهم من قريش.

عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنّه قال: لمّا أنزل الله عزّ وجلّ على نبيّه محمّد تَنَيَّةً: ﴿ أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ أنّ، قالت: يا رسول الله، عرفنا الله ورسوله، فمن أولي الأمر الذين قرن الله طاعتهم طاعتك ؟

فقال على الحسن، ثمّ الحسين، ثمّ علي بن الحسين، ثمّ محمّد بن علي أولهم علي بن المعروف في التوراة بالباقر، وستدركه يا جابر، فإذا لقيته فاقرأه منّي السلام، ثمّ الصادق جعفر بن محمّد، ثمّ موسى بن جعفر، ثمّ عليّ بن موسى، ثمّ محمّد بن عليّ، ثمّ عليّ بن موسى، ثمّ محمّد بن عليّ، ثمّ عليّ بن معمّد، ثمّ الحسن بن عليّ، ثمّ ابن الحسن بن عليّ سميّي وكنيّي حجّة الله في أرضه وبقيّة الله في بلاده، ذلك الذي يفتح الله تعالى ذكره على يده مشارق الأرض ومغاربها، ذلك الذي يغيب عن شيعته وأوليائه غيبة لا يثبت فيها على القول بإمامته إلّا من امتحن الله قلبه للإيمان.

قال جابر : فقلت له : يا رسول الله ، فهل يقع لشيعته الانتفاع به في غيبته ؟

<sup>(</sup>١) أُصول الكافي ١: ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٥٩.

قال ﷺ : إي والذي بعثني بالنبوّة إنّهم يستضيئون بنوره، وينتفعون بولايته في غيبته كانتفاع الناس بالشمس وإن تجلّاها سحاب.

ثَةً قال : يا جابر ، هذا من مكنون سرّ الله ، ومخزون علم الله ، فاكتمه إلّا عن أهله .

هذا، والهدف من خلقة الإنسان وفلسفة الحياة همو إيصال الإنسان إلى الكمال والسعادة المعبّر عنه في القرآن الكريم بالرحمة في قوله تعالى:

﴿ وَلا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ \* إِلَّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ (١)، أي خلقهم للرحمة.

ولا يكون هذا الأمر إلَّا بالعلم والعبادة، فإنَّه سبحانه:

﴿ خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ ١٠٠

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١)، أي ليعرفون، كما عند الإمام الباقر عَلَيُهُ.

عن الإمام الحسين سيّد الشهداء عَلَيْهُ : إنّ الله ما خلق العباد إلّا ليعرفوه، فإذا عرفوه عبدوه واستغنوا بعبادته عن سواه، فقال له رجل : بأبي أنت وأمّي فما معرفة الله ؟ فقال عَلَيْهُ : معرفة أهل كـلّ زمـان إمـامهم الذي تـجب عـليهم طاعته "ال

<sup>(</sup>۱) هود : ۱۱۸ \_ ۲۱۹.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٩ -

<sup>(</sup>٣) الذاريات : ٥٦.

<sup>(</sup>٤) موسوعة كلمات الامام الحسين ١٠٤٠ ع٠٥٠.

تقديم .....

فإنّه ورد في حديث النبيّ كما هو ثابت عند الفريقين السنّة والشيعة ـ أنّه قال: من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهليّة، ميتة الكفر والضلال.

وإنّما نحتفل في كلّ عام في ليلة المبعث النبويّ الشريف في يومه المبارك لنعرف ديننا ونقترب من نبيّنا وإمام زماننا، ونعلن البيعة والطاعة له، وبهذا نفوز بسعادة الدارين.

اللهم إنّا نرغب إليك في دولة كريمة تعزّ بها الإسلام وأهله، وتذلّ بها النفاق وأهله، وتذلّ بها النفاق وأهله، وتجعلنا فيها من الدعاة إلى طاعتك والقادة إلى سبيلك، وتسرزقنا فيها كرامة الدنيا والآخرة.

اللهم ما عرّفتنا من الحق فحملناه، وما قصُرنا عنه فبلَغناه، اللهم المُم به شعثنا واشعب به صدعنا، وارتق به فتقنا، وكثر به قلّتنا، وأعزز به ذلّتنا، وأغني به عائلنا، واقضي به عن مغرمنا، واجبر به فقرنا، وسدّ به خلّتنا، ويسر به عسرنا، وبيّض به وجوهنا، وفك به أسرنا، وأنجح به طلبتنا، وأنجز به مواعيدنا، واستجب به دعوتنا، وأعطنا به سُؤلنا، وبلّغنا به من الدنيا والآخرة آمالنا، وأعطنا به فوق رغبتنا، يا خير المسؤولين وأوسع المعطين.

اشفِ به صدورنا، وأذهب به غيظ قلوبنا، واهدنا به لما اختُلف فيه من الحقّ بإذنك، إنّك تعدى من تشاء إلى صراط مستقيم.

وانصرنا به على عدوًك وعدونا إله الحقّ آمين. اللهمّ إنّا نشكو إليك فقد نبيّنا صلواتك عليه وآله، وغيبة وليّنا، وكثرة عدونا، وقلّة عددنا، وشدّة الفستن بنا، وتظاهر الزمان علينا، فصلٌ على محمّد وآله، وأعنّا على ذلك بفتحٍ منك تعجّله وبضرٌّ تكشفه ونصرٍ تعزّه وسلطان حقّ تظهره، ورحمةٍ منك تجلّلناها، وعافيةٍ منك ۳۰ ..... من نسيم المبعث النبوي تلبسناها، برحمتك يا أرحم الراحمين ".

أين ابن النبيّ المصطفى، وابن عليّ المرتضى، وابن فاطمة الزهراء، وابن خديجة الكبرى ؟ أين باب الله الذي منه يؤتى ؟ أين وجه الله الذي إليه يتوجّه الأولياء ؟ أين السبب المتصل بين الأرض والسماء ؟ أين صاحب يوم الفتح وناشر راية الهدى ؟ أين مؤلّف شمل الصلاح والرضا ؟ أين الطالب بذحول الأنبياء وأبناء الأنبياء ؟ أين الطالب بدم المقتول بكربلاء ؟

بأبي أنت وأمّي، ونفسي لك الوقاء والحمى، ليت شعري أين استقرّت بك النوى ؟ بل أيّ أرض تقلّك أو شرى ؟ عزيزٌ عليّ أن أرى الخلق ولا تُرى، ولا أسمع لك حسيساً ولا نجوى، عزيزٌ عليّ أن تحيط بك دوني البلوى ولا ينالك مني ضجيج ولا شكوى ... يا مولاي وابن مولاي، إلى متى وأيّ خطاب أصف فيك وأيّ نجوى ؟ عزيزٌ عليّ أن أجاب دونك وأناغى، عزيزٌ عليّ أن أبكيك ويخذلك الورى ... هل من معين فأطيل معه العويل والبكاء ... ؟ هل إليك يا ابن أحمد سبيل فتلقى ؟ هل يتصل يومنا منك بعدة فنحظى ؟ متى نرد مناهلك الرويّة فنروى ؟ متى ننتفع من عذب مائك فقد طال الصدى ؟ متى ترانا ونراك وقد نشرت لواء النصر ؟ أترانا نحف بك وأنت تؤمّ الملا وقد ملأت الأرض عدلاً وأذقت أعدائك هواناً وعقاباً وأبرت العُتاة وجمعدة الحق وقطعت دابر المتكبّرين واجتثثت أصول الظالمين ؟ ونحن نقول الحمد شة ربّ العالمين أنا.

اللهمَ إنِّي أسألك بالتجلِّي الأعظم في هذه الليلة من الشهر المعظِّم والمرسل

<sup>(</sup>١) من دعاء الافتتاح في ليالي شهر رمضان. مفاتيح الجنان: ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) من دعاء الندبة، مفاتيح الجنان: ٥٣٧.

تقديم ..... تقديم

المكرّم أن تصلّي على محمّد وآله. وأن تغفر لنا ما أنت به منّا أعلم، يا من يعلم ولا نعلم. اللهم بارك لنا في ليلتنا هذه التي بشرف الرسالة فـضّلتها وبكـرامـتك أجللتها وبالمحلّ الشريف أحللتها. اللهم فإنّا نسألك بالمبعث الشـريف والسـيّد اللطيف والعنصر العفيف أن تصلّي على محمّد وآله، وأن تجعل أعمالنا في هـذه الليلة وفي سائر الليالي مـقبولة وذنـوبنا مـغفورة، وأرزاقـنا مـن لدنك بـاليسر مدرورة...

اللهم فصل على محمد وآله، واجعل اليقين في قلبي والنبور فسي بنصري والنصيحة في صدر، وذكرك بالليل والنهار على لساني، ورزقاً واسعاً غير ممنون ولا محظور، فارزقني وبارك لي فيما رزقتني، واجعل غناي في نفسي ورغبتي فيما عندك برحمتك يا أرحم الراحمين "الم

اللهم وبارك لنا في يومنا هذا الذي فضلته وبكرامتك جلّلته، وبالمنزل العظيم الأعلى أنزلته، صلّ على من فيه إلى عبادك أرسلته، وبالمحلّ الكريم أحللته. اللهم صلّ عليه صلاة دائمة تكون لك شكراً ولنا ذخراً، واجعل لنا من أمرنا يُسراً، واختم لنا بالسعادة إلى منتهى آجالنا، وقد قبلت اليسير من أعمالنا، وبلّغتنا برحمتك أفضل آمالنا، إنّك على كلّ شيء قدير، وصلّى الله على محمّد والله وسلّم الله الله على محمّد

و آخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ١٥١، من دعاء ليلة المبعث ٢٧ رجب.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الجنان : ١٥٤، من دعاء يوم المبعث.

## الفهرست

| ١.  | وهم القائلين بالتكثّر في الأديان                                |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| ١١  | من أهمّ الخصائص في بعثة الأنبياء وإرسالهم على ضوء القرآن الكريم |
|     | من نسيم بعثة خاتم النبيين محمّد ﷺ                               |
| ۲٤  | ختامه مسك                                                       |
| باس | لفهر ست                                                         |



العلوي، السيَّد عادل، ١٩٥٥ ـــ م.

رُسَالَة عيد الغدير بين الثبوت والإثبات / تأليف السيّد عادل العلوي . ـــ تم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد. ١٤٢٦ ق . ـ ٢٠٠٥ م . = ٨٣٨٤ .

٢٤ ص. ـــ ( موسوعة رسالات إسلامية )

ISBN 964 - 5915 - 91 - 0

عربي.

فهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيها.

كتابنامه به صورت زيرنويس.

44V / VWA

٥ ر ٨ع / ٧ / ١٥٩

\* AE -- VT1

كتابخانة ملي ايران

## موسوعة رسالات إسلامية

رسالة عيد الغدير بين الثبوت والإثبات تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ١٤٢٥ هجري قمري الطبعة الثانية ـ ١٤٢٥ هجري عمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 91 - 0

EAN 9789645915917

شابك ٠ ـ . ٩٦ ـ ، ٥٩١٥ ـ ٩٦٤ اى. ان. ان. ٥٩١٥٥ ٩٢٨٩٦٤

شابك ۱۸ ـ ۱۸ ـ ۱۹۹۵ ـ ۱۹۸۶ دورة ۱۰۰ حيد)

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

## عيد الغدير بين الثبوت والإثبات''

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمّد و آله. قال الله تعالى في كتابه الكريم في قصّة المسيح مع الحواريّين: ﴿ رَبَّنَا أَنزِلْ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيداً لأُوَّلِنَا وَآخِرنَا ﴾ (١).

وقال رسول الله عَيَالَةَ: «أعياد المسلمين أربع: الفطر والأضحى والغدير والحمعة».

والعيد لغةً: مأخوذ من عاد يعود، فيسمّى اليوم الخاصّ عيد، لأنّه يعود كلّ سنة، أو مأخوذ من العوائد، جمع العائدة، أي الفائدة الموهوبة، لأنّ الأعياد تشتمل على عوائد من الذكريات الطيّبة، كما تنزل فيها البركات الإلهيّة والرحمة الخاصّة والعطايا الربّانية والفيوضات القدسيّة.

ولكلّ أمّة وشعب أعياد وطنيّة أو غيرها من ذكرياتهم الخاصّة، يمجّدونها

<sup>(</sup>١) محاضرة إسلاميّة ألقاها الكاتب في مسجد الإمام الرضا عَيْلًا (موكب النجف الأشـرف) ليلة عيد الغدير سنة ١٤٢١.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ١١٤.

٤ ..... عيد الغدير بين الثبوت والإثبات

ويحتلفون بها ويعيدون ذكرياتها، وقد عين رسول الإسلام والإنسانيّة محمّد تَيْلِيَّةُ لاُمّته في الشريعة الإسلاميّة أعياداً أربعة، كما ورد في نصوص كثيرة عن أئـمة أهل البيت عِلْهَا ، ومنها: عيد الغدير الأغرّ.

ثمّ من الكلمات المتداولة على ألسن العلماء والفيضلاء كيلمتا (التبوت) و (الإثبات)، ويقصد بالأوّل الواقع والمعنى ونفس الأمر، كما يقصد من الثياني عالم الدلائل والألفاظ والظهور وإبراز ما هو في الواقع، وإنّ الظاهر ينبئ عن الواقع كما يخبر عن الباطن والحقيقة، فقوله سبحانه في كتابه الكريم: ﴿ أَقِيمُوا الصّّلاةَ ﴾ (النّم اهو في عالم الإثبات الذي يخبر عن الإرادة الإلهيّة المتعلّقة بالصلاة في عالم الثبوت والواقع، والذي يسمّى بعالم المصالح والمفاسد، ونظير بالصلاة في عالم الثبوت والواقع، والذي يسمّى بعالم المصالح والمفاسد، ونظير الإثبات والثبوت عالمي الملك والملكوت، أو الظاهر والباطن، فكلّ شيء له ملك ظاهري كما له ملكوت باطني، والناس يختلفون ويتفاوتون في الدرجات باعتبار ما يحملون من العلوم والفنون والمعارف، ﴿ يَرْفَعِ اللهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالّذِينَ مَا يحملون من العلوم والفنون والمعارف، ﴿ يَرْفَعِ اللهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالّذِينَ المرّئ ما يحسنه من العلم والمعرفة والآداب والفنون.

وربّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه، فالآيات والروايات باعتبار المفاهيم والمعاني ليست بمستوى واحد في فهمها ودركها ومعرفتها، بل كما ورد في الخبر السجّادي عليُّلا : «سيأتي في آخر الزمان أقوام يتعمّقون، فأنزل الله إليهم سورة التوحيد وآيات من سورة الحديد»، والقلوب أوعية خبيرها أوعاها، كما أنّ

<sup>(</sup>١) الأنعاد : ٧٧.

<sup>(</sup>۲) المجادلة : ۱۱.

عبد الغديريين الثبوت والإثبات ....... ٥

الزمان وأهله في تطوّر وإزدهار في جانب العلوم المعاشيّة، وكذلك في العلوم المعاشيّة، وكذلك في العلوم المادّية وفي المعارف الإلهيّة المتبلورة بالقرآن الكريم والأخبار النبويّة الشريفة والأحاديث المرويّة عن أهل البيت عَلَيْتِهِمْ .

ومن هذا المنطلق تطرح واقعة الغدير ـ التي هي من أهمّ الوقائع الإسلامية ـ تارة باعتبار عالم الإثبات والدلائل، وما جاء في القرآن الكريم من آيات التبليغ والإكمال وغيرهما، وما ورد في الأحاديث الشريفة من حجّة الوداع وخطبة النبيّ الأعظم بَهُنِّةِ ونصب أمير المؤمنين على عليُّ للوصاية والخلافة، واحتجاج أمير المؤمنين وفاطمة الزهراء وأهل البيت بغدير خم، وما جرى فيه من الأحداث التاريخية، وتهنئة الأصحاب والشيخين أبي بكر وعمر بإمرة المؤمنين، وأُخرى باعتبار عالم الثبوت، وما في واقع الأمر وفي علم الله سبحانه وفي العوالم السابقة على عالم الناسوت، وهي هذه الدنيا التي نعيش فيها، فإنَّه كما ثبت في محلَّه هناك عوالم سابقة على هذا العالم، كعالم الأنوار وعنالم الأرواح وعنالم الذرّ وعنالم الطينة، أو عالم الجبروت واللاهوت والملكوت، ثمَّ من العوالم السابقة ما كان فيها التكليف في الجملة، فإنّ في عالم الذرّ والذي يسمّى بعالم الميثاق وعالم (ألست) أيضاً، قد أخذ الله الميثاق على الخلق وخاطبهم بـقوله: ﴿ أَلَسْتُ بِـرَبِّكُمْ ﴾ (١) قالوا: ﴿ بَلَى ﴾. إلَّا أنَّ الإنسان كأنَّه خلق من النسيان، فإنَّ من الناس من أنكر تلك الدعوة والتلبيّة، فكفر وأشرك بالله، كما قد أخذ الله الميثاق عملي النماس جميعهم بنبوّة خاتم النبيّين، والتي تعني النبوّة كلّها من أدم إلى الخياتم، فيقال: «أليس محمّد نبيّكم» فقالوا: «بلي»، إلا أنّ منهم من أنكر ختم النبوّة في هذه

<sup>(</sup>۱) الأعراف: ۱۷۲.

٦ ..... عيد الغدير بين الثبوت والإثبات

الدنيا، فكفر بالنبيّ الخاتم محمّد عَيَهُمَّ، وقد أخذ الله الميثاق أيضاً بالإمامة فقال: «أليس عليّ إمامكم» قالوا: «بلى»، إلّا أنّ منهم من جحد نعمة الله سبحانه، فكفر بولاية أمير المؤمنين علىّ عَلَيُّلِا والأئمة المعصومين من بعده.

والغدير هو العيد الأكبر للخلائق أجمع بصورة عامّة، كما هو عيد المسلمين بصورة خاصّة، وللمؤمنين الموالين لأهل البيت عَلَيْكِمْ بنحو أخصّ، فإنّ الله يعود على الخلق بالفضل والعوائد والرحمة الخاصّة، في مثل هذا اليوم المبارك.

ثمّ لنا نصوص كثيرة تدلّ على عظمة وشموخ يوم الغدير، وفي بعضها ما يشير إلى حقيقته في عالم الثبوت.

ففي (المصباح) لشيخ الطائفة شيخنا الطوسي مَتِنُوا الله عن داود الرقي، عن أبي هارون عمّار بن حريز العبدي، قال: دخلت على أبي عبد الله عليه أبي في اليوم الثامن عشر من ذي الحجّة، فوجدته صائماً، فقال لي: هذا يوم عظيم، عظم الله حرمته على المؤمنين، وأكمل لهم فيه الدين، وتمّم عليهم النعمة، وجدد لهم ما أخذ عليهم من العهد والميثاق. فقيل له: ما ثواب صوم هذا اليوم؟ قال: إنّه يوم عيد وفرح وسرور، ويوم صوم شكراً لله، وإنّ صومه يعدل ستين شهراً من أشهر الحرم (١٠).

<sup>(</sup>١) المصباح: ٥١٣.

<sup>(</sup>٢) الغدير : للعلّامة الأميني، الجزء ١.

عيد الغدير بين الثبوت والإثبات .....٧

والإمام السيّد عبد الحسين شرف الدين العاملي مَتِئُ يرى أنّ القول الإلهي في الآية الشريفة ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ من باب المجاز والتمثيل، وهو من أوسع أبواب البلاغة في لسان العرب، والقرآن الكريم إنّ ما نـزل عـلى لغـتهم وفـي أساليبهم، وما تحدّى العرب إلّا على طرائقهم وفي مجازاتهم وحقائقهم، فعجزوا عن أن يأتوا بسورة من مثله، فآية الميثاق والإشهاد على أنفسهم إنّما جاءت من هذا الباب كما جاء غيرها من آيات الفرقان وصحاح السنّة وسائر كلام العرب.

ويذكر في هذا الباب شواهد من التنزيل والسنّة وأشعار العرب، كعرض الأمانة على السماوات والأرض، وقوله: ﴿ أَنْتِيَا طَوْعاً أَوْ كَرْهاً ﴾ (أ)، وقوله: ﴿ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (أ)، و ﴿ لَـوْ أَنْـزَلْنَا هَـذَا القُـرْآنَ عَـلَى جَبَل ﴾ (أ)، وبكاء السماء والأرض لسيّد الشهداء عَلَيُكُمْ، وغير ذلك.

فظاهر آية (الذر) أنّها إنّما جاءت على سبيل التمثيل والتصوير، فمعناها والله تعالى أعلم: (و) اذكر يا محمّد ﷺ للناس ما قد واثقوا الله عليه بلسان حالهم التكويني من الإيمان والشهادة له بالربوبيّة، وذلك (إذ أخذ ربّك) أي حيث أخذ

<sup>(</sup>١) فلسفة الميثاق والولاية؛ السيّد عبد الحسين شرف الدين : ٩.

<sup>(</sup>۲) فصلّت : ۱۱.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) الحشر : ٢١.

٨ ..... عيد الغدير بين الثبوت والإثبات

ربُّك جلَّ سلطانه (من بني أدم) أي (من ظهورهم ذرّيتهم) فأخرجها من أصلاب آبائهم نطفاً فجعلها في قرار مكين من أرحام أُمّهاتهم، ثمّ جعل النطف علقاً، ثـمّ مضغاً، ثمَّ عظاماً، ثمَّ كسا العظام لحماً، ثمَّ أنشأ كلاً منهم خلقاً سـويًّا قـويًّا فـي أحسن تقويم، سميعاً بصيراً ناطقاً عاقلاً مفكّراً مدبّراً عالماً عاملاً كاملاً ذا حواسّ ومشاعر وأعضاء أدهشت الحكماء، وذا مواهب عظيمة وبصائر نيَرة تـميَز بـين الصحيح والفاسد والحسن والقبيح، وتفرّق بين الحقّ والباطل، فيدرك بها آلاء الله في ملكوته، وآيات صنعه... فكأنَّه تبارك وتعالى إذا خلقهم على هـذه الكيفيَّة قرّرهم ﴿ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَسْفُسِهِمْ ﴾ فقال لهم : ﴿ أَلَسْتُ بِـرَبِّكُمْ ﴾ وكأنّهم ﴿ قَالُوا بَلَى شَهِدُنَا ﴾ على أنفسنا لك بالربوبيّة، ونجعنا لعزّتك وجلاك بالعبوديّة نزولاً على ما قد حكمت به عقولنا، وجزمت به بصائرنا، حيث ظهر لديها أمرك، وغلب عليها قهرك \_ إلى آخر ما يقوله مَرَّقُ \_ ثمّ قال : وأمّا أخذ الميثاق هنا لرسوله بالنبوّة والأوصيائه الاثني عشر بالإمامة، فإنّما هو على حدّ ما ذكرناه من أخـذ الميثاق لله عزَّ وجلَّ بالربوبيَّة، فإنَّه وله الحمد والمجد أقام على نبوَّة نبيَّنا وإمامة أئمتنا من الأدلّة القاطعة والبراهين الساطعة والآيات البـيّنات والحـجج البـالغة المتظاهرة ما لا يتسنّي جحوده، ولا تتأتّي المكابرة فيه، ولات حيين مناص، ولو فرض أنَّ الله عزَّ سلطانه سأل بني آدم ( بعد تناصر تلك الأدلَّة ) وأشهدهم على نبوّة نبيّنا وإمامة أوصيائه، لما وسعهم إلّا الإقرار لهـم والشـهادة بـالحقّ طـوعاً وكرهاً. ألا ترى البرّ والفاجر والمسلم والكيافر والميؤمن والمينافق والنياصب والمارق قد نجعوا لفضلهم، وطأطأوا لشرفهم، فسطَّروا الأساطير في مناقبهم، وملأوا الطوامير من خصائصهم، وتلك صحاح أعدائهم تشهد لهم بالحقّ الذي هم أهله ومعدنه ومأواه ومنتهاه... أقول: تفسيره هذا إنّما هو من تفسير الظاهر وكشف القناع عن الآية الشريفة في الظاهر وفي عالم الإثبات والدلائل، وأمّا تأويلها وكشف القناع عن بواطنها وحقائقها فإنّه كما ورد في أحاديث أئمة أهل البيت عليه فإنّه الأعرف بعالم الثبوت والواقع، بوحي نزل على جدّهم الرسول الأعظم على في القلوب. حديث جدّهم، أو بإلهام من الله سبحانه وقرع في الأسماع ونكت في القلوب.

وحسب الأخبار المروية في تأويل الآية الشريفة، لنا (عالم الذر) والنشأة الإنسانية الأولى كما عند العلامة الطباطبائي في تفسيره (الميزان)، وإن صدق القضايا في عالمنا هذا إنّما هو باعتبار مطابقتها لنفس الأمر والواقع وما جاء في النشأة الأولى، وإنّ عالم الميثاق وعالم الذرّ يعدّ من عوالم التكليف في الجملة أضاً، ودار الدنيا دار الامتحان والتكاليف بالجملة والتفصيل.

وقد أخذ الله سبحانه العهد والميثاق من بني آدم بالتوحيد والنبوة والإمامة، والجامع لهذه الحقائق هي الولاية العظمى الإلهية الجامعة للأسماء الحسنى والصفات العليا، والمتبلورة في النبوة، والمتجلّية في الوصاية والإمامة التكوينية والتشريعية، وهي ولاية أمير المؤمنين عليه والأئمة الأطهار من بعده، فبهم تختم الوصاية كما بجدهم ختمت النبوة، وقد ألقم الله الميثاق هذا للحجر الأسود كما ورد في الأخبار الشريفة (١٠).

 <sup>(</sup>١) الوسائل ٥: ٠٠٠، باب ١٢ من أبواب الطواف، الحديث ٢، بسنده عن معاوية ابن عمّار.
 عن أبي عبد الله عين أبي عالم : إن الله نما أخذ مواثيق العباد أمر الحجر فالتقمها، فلذلك يقال :
 أمانتي أدّيتها وميثاقي تعاهدته لتشهد لي بالموافاة.

وكذلك في الباب ١٣، وفيد ١٨ رواية. خنذها وتنديّر فنيها لتستخرج منها اللـؤلؤ والمرجان.

فالله سبحانه تؤج أمير المؤمنين بتاج الولاية والإمامة في عالم العهد والميثاق من العوالم السالفة والقديمة، وهذا ما نقصده من قولنا: (الغدير في عالم الثبوت)، ثمّ جدّد ذلك العهد في الثامن عشر من ذي الحجّة الحرام في السنة العاشرة من الهجرة النبويّة الشريفة، وكما ورد في التاريخ وفي الآيات والروايات.

وقصة الغدير في عالم الإثبات والدلائل الظاهرات والبراهين الساطعات من المتواترات لا يمكن إنكارها إلاّ المكابر، ومن استحوذ عليه الشيطان.

هذا ومن الروايات الدالَّة على واقعة الغدير في العوالم السابقة:

ما جاء في البحار بسنده عن أحمد بن محمد بن أبي نصر، قال: كنّا عند الرضا الله والمجلس غاص بأهله، فتذاكروا يوم الغدير، فانكره بعض الناس، فقال الرضا على المحمد أبي عن أبيه، قال: إنّ يوم الغدير في السماء أشهر منه في الأرض، إنّ لله في الفردوس الأعلى قصراً لبنة من فضة ولبنة من ذهب، فيه مائة ألف قبة من ياقوت خصراء، ومائة ألف خيمة من ياقوت خضراء، ترابه مسك والعنبر، فيه أربعة أنهار: نهر من خمر، ونهر من ماء، ونهر من لبن، ونهر من عسل، حواليه أشجار جميع الفواكه، عليه طيور أبدانها من لؤلؤ وأجنحتها من ياقوت، وتصوّت بألوان الأصوات، فإذا كان يوم الغدير ورد إلى ذلك القصر أهل السماوات يسبّحون الله ويقدّسونه ويهللونه، تنظاير تلك الطيور فتقع في ذلك الماء، وتتمرّغ على ذلك المسك والعنبر، فإذا اجتمعت الملائكة طارت فتنفض الماء، وتتمرّغ على ذلك اليوم يتهادون نثار فاطمة عليه في فإذا كان آخر ذلك اليوم نودوا: انصرفوا إلى مراتبكم فقد أمنته الخطأ والزلل إلى قابل أي إلى السنة اليوم نودوا: انصرفوا إلى مراتبكم فقد أمنته الخطأ والزلل إلى قابل أي إلى السنة القابلة في مثل هذا اليوم تكرمة لمحمد وعلى عليه في في مثل هذا اليوم تكرمة لمحمد وعلى عليه في الله الله قابل أي الها القابلة في مثل هذا اليوم تكرمة لمحمد وعلى عليه في المناه السه المناه المناه المناه المناه المنه المناه الم

ثمّ قال: يا ابن أبي نصر، أينما كنت فاحضر يوم الغدير عند أمير المؤمنين عليه فإنّ الله يغفر لكلّ مؤمن ومؤمنة، ومسلم ومسلمة، من ذنوب ستين سنة، ويعتق من النار ضعف ما أعتق في شهر رمضان وليلة القدر وليلة الفطر، والدرهم فيه بألف درهم لإخوانك العارفين، وأفضِل على إخوانك في هذا اليوم، وسرّ فيه كلّ مؤمن ومؤمنة.

ثمّ قال: يا أهل الكوفة، لقد أوتيتم خيراً كثيراً، وأنتم ممّن امتحن الله قلبه للإيمان، مستذلّون مقهورون ممتحنون، ليصبّ البلاء عليكم صبّاً، تمّ يكشفه كاشف الكرب العظيم، والله لو عرف الناس فضل هذا اليوم بحقيقته، لصافحتهم الملائكة في كلّ يوم عشر مرّات.

ولولا أنّي أكره التطويل لذكرت من فضل هذا اليوم وما أعطاه الله من عرفه ما لا يحصى بعدد (١).

فقوله عليه الله عرف الناس فضل هذا اليوم بحقيقته » يشير إلى عالم الثبوت وهو عالم الحقيقة والواقع. كما أنّ الملائكة تحتفل بهذا اليوم المبارك من قبل ومن بعد.

وفي البحار بسنده عن الإمام الصادق عليُّا الله يقول: صوم يوم غدير خم يعدل صيام عمر الدنيا، لو عاش إنسان عمر الدنيا، ثمّ لو صام ما عَمِرت الدنيا لكان له ثواب ذلك، وصيامه يعدل عند الله عزّ وجلّ مائة حجّة ومائة عمرة، وهو عيد الله الأكبر، وما بعث الله عزّ وجلّ نبيّاً إلاّ وتعيّد في هذا اليوم، وعرف حرمته

<sup>(</sup>١) البحار ٨: ١٨٢، راجع التهذيب ٢: ٨، ومصباح المتهجّد: ٥١٣، ومصباح الزائر، القصل السابع، والإقبال: ٦٨٥.

ــوهذا يعني أنَّ الأنبياء كلُّهم عرفوا عيد الغدير ويومه، وهو عيد الله الأكبر، في مكنون علمه وسرّه جلّ جلاله، فكان الغدير قبل خلق الخلق \_واسمه في السماء يوم العهد المعهود، وفي الأرض يوم الميثاق المأخوذ والجمع المشهود، ومين صلَّى فيه ركعتين من قبل أن تزول الشمس بنصف ساعة شكراً لله عزَّ وجلَّ، ويقرأ في كلُّ رَكْعَة سُورة الحمد عشراً. وإنَّا أنزلناه في ليلة القدر عشراً. وآية الكرسي عشراً، عدلت عند الله عزَ وجلُّ مائة ألف حجَّة ومائة ألف عـ مرة، ومـا سأل الله عزَّ وجلَّ حاجة من حوائج الدنيا والآخرة كائنة ما كانتا إلَّا أتى الله عـزَّ وجـلّ على قضائها في يسر وعافية، ومن فطّر مؤمناً كان له ثواب من أطعم فئاماً وفئاماً، فلم يزل يعدُّ حتَّى عدُّ عشرة. ثمَّ قال: أتدرى ما الفئام؟ قلت: لا، قال: مائة ألف، وكان له ثواب من أطعم بعددهم من النبيّين والصدّيقين والشهداء والصالحين في حرم الله عزَّ وجلَّ، وسقاهم في يوم ذي مسغبة، والدرهم فيه بمائة ألف درهم، ثمَّ قال: لعلَّك ترى أنَّ الله عزَّ وجلَّ خلق يوماً أعظم حرمةً منه؟ لا والله لا والله لاوالله. ثمَّ قال: وليكن من قولك إذا لقيت أخاك المؤمن: الحمد لله الذي أكرمنا بهذا اليوم الله وجعلنا من المؤمنين الله وجعلنا من المؤمنين بعهده الذي عهد إليـنا، وميثاقه الذي واثقنا به من ولاية ولاة أمرد، والقوام بـقسطه، ولم يـجعلنا مـن الجاحدين والمكذّبين بيوم الدينات

ثمَّ ذكر الإمام لمُثَّافِخُ الدعاء الذي بعد الصلاة، ومثله مـذكور فــي مــفاتيح

<sup>(</sup>١) وهذا يعني أنَّه من التقوى ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُما عَنْدَ اللهَ أَتْقَاكُمْ ﴾.

<sup>(</sup>٢) وهذا يعني أنَّه رفع درجات ﴿ يَرْفَعَ اللَّهُ الَّذَينَ آمَتُوا مِنْكُمْ ﴾.

<sup>(</sup>٣) البحار ٨٥: ٣٠٢. عن الإقبال للسيَّد ابن طاووس : ٤٧٥.

عيد الغدير بين الثبوت والإثبات ..... ١٣٠٠ الجنان للشيخ عباس القمّى مَنَيْنًا ، فراجع .

وعن أبي الحسن الليشي، عن أبي عبد الله جعفر بن محمد الصادق عليه أنه قال لمن حضره من مواليه وشيعته: أتعرفون يوماً شيّد الله به الإسلام، وأظهر به منار الدين، وجعله عيداً لنا ولموالينا وشيعتنا؟ فقالوا: الله ورسوله وابن رسوله أعلم، أيوم الفطر هو يا سيّدنا؟ قال: لا، قالوا: أفيوم الأضحى هو؟ قال: لا، وهذان يومان جليلان شريفان، ويوم منار الدين أشرف منهما، وهو اليوم الثامن عشر من ذي الحجة، وإنّ رسول الله يَنْ لَمّا انصرف من حجة الوداع وصار بغدير خُم، أمر الله عزّ وجلّ جبرئيل عليه أن يهبط على النبيّ تهيه وقت قيام الظهر من ذلك اليوم وأمره أن يقوم بولاية أمير المؤمنين عليه وأن ينصبه علماً للناس بعده، وأن يستخلفه في أمّته، فهبط إليه وقال له: حبيبي محمد إنّ الله يقرئك السلام، ويقول لك: قم في هذا اليوم بولاية على صلّى الله عليه ليكون علماً لأمّتك بعدك، يرجعون إليه، ويكون لهم كأنت... ".

فعيد الغدير هو عيد الله الأكبر جلّ جلاله، كما هو عيد الرسول الأعظم على الله عيد الأنبياء والأوصياء، عيد الأئمة الأطهار غلي وعيد مواليهم وشبيعتهم الأخيار، وهو عيد المسلمين، إلا أنّ القوم لمّا جحدوا حقّ أمير المؤمنين يـوم السقيفة، وأنكروا يوم الغدير الثابت عند الفريقين متواتراً كما ذكر العلامة الأميني مَتِنُ في كتابه القيّم (الغدير) في أحد عشر مجلّداً أنكروا عبد الغدير أيضاً، بل قالوا بهتاناً وافتراءً، إنّ هذا العيد السعيد من فعل الشيعة في القرن الثالث الهجرى ونسبوه إلى معزّ الدولة البويهي.

<sup>(</sup>١) المصدر ٩٥: ٣٠٠.

١٤ .....١٤ عيد الغدير بين الثبوت والاثبات

وإليك ما يذكره العلّامة الأميني عليه الرحمة في كتابه العظيم الغدير حول عيد الغدير (١١):

«إنّ الذي يتجلّى للباحث حول تلك الصفة أمران:

الأوّل: أنّه ليس صلة هذا العيد بالشيعة فحسب، وإن كانت لهم به علاقة خاصة، وإنّما اشترك معهم في التعيّد به غيرهم من فرق المسلمين، فقد عدّه البيروني في الآثار الباقية في القرون الخالية (ص ٣٣٤) ممّا استعمله أهل الإسلام من الأعياد، وفي مطالب السؤول لابن طلحة الشافعي (ص ٥٣) يوم غدير خم ذكره (أمير المؤمنين) في شعره وصار ذلك اليوم عيداً وموسماً لكونه كان وقتاً نصّه رسول الله يَهْنَيْ بهذه المنزلة العليّة، وشرّفه بها دون الناس كلّهم.

وقال (ص ٥٦): وكلّ معنى أمكن إثباته ممّا يبدلٌ عبليه لفظ المولى لرسول الله ﷺ فقد جعله لعليّ، وهي مرتبة سامية ومنزلة سامقة ودرجة عبليّة، ومكانة رفيعة، خصصه بها دون غيره، فلهذا صار ذلك اليوم عيد وموسم سرور لأوليائه. انتهى.

قال العلّامة الأميني تَبَيَّ : تفيدنا هذه الكلمة اشتراك المسلمين قاطبة في التعيّد بذلك اليوم سواء رجع الضمير في (أوليائه) إلى النبيّ أو الوصيّ صلّى الله عليهما و آلهما، أمّا على الأوّل : فواضح، وأمّا على الثاني : فكلّ المسلمون يوالون أمير المؤمنين عليّاً شرع سواء في ذلك في يواليه بما هو خليفة الرسول بلا فصل، ومن يراه رابع الخلفاء، فلن تجد في المسلمين من ينصب له العداء إلّا شذّاذ من الخوارج مرقوا عن الدين الحنيف.

<sup>(</sup>۱) انغدیر ۱: ۲۳۷.

ثمّ يذكر يَظِيُّهُ شواهد أُخرى تدلَّ على أنّ المسلمين في القديم كانوا يحتفلون بهذا اليوم المبارك ويعدَّونه عيداً عظيماً من أعياد الإسلام، ثمّ يقول:

الثاني: إنّ عهد هذا العيد يمتد إلى أمد قديم متواصل بالدور النبوي، فكانت البدأة به يوم الغدير من حجّة الوداع ... فكان يوماً مشهوداً يسرّ موقعه كلّ معتنق للإسلام حيث وضح له فيه منتجع الشريعة، ومنبثق أنوار أحكامها، فلا تلويه من بعده الأهواء يميناً وشمالاً ولا يسفّ به الجهل إلى هوّة السفاسف، وأيّ يوم يكون أعظم منه ؟ وقد لاح فيه لاحب السنن، وبان جدد الطريق، وأكمل فيه الدين، وتمت فيه النعمة، ونوّه بذلك القرآن الكريم، ثمّ يذكر حديث التهنئة بالإمرة لأمير المؤمنين على عليه من طرق عديدة تبلغ الستين.

ثمّ يقول: كلّ هذه لا محالة قد أكسب هذا اليوم منعةً وبذخاً ورفعةً وشموخاً، سرّ موقعها صاحب الرسالة الخاتمة وأئمة الهدى ومن اقتص أثرهم من المؤمنين، وهذا هو الذي نعنيه من التعبيد به، وقد نوّه به رسول الله في ما رواه فرات بن إبراهيم الكوفي في القرن الثالث عن محمد بن ظهير عن عبد الله بن الفضل الهاشمي عن الإمام الصادق عن أبيه عن آبائه، قال:

«قال رسول الله عَيَّلَةُ: يوم غدير خم أفضل أعياد أُمّتي، وهو اليوم الذي أمرني الله تعالى ذكره بنصب أخي علي بن أبي طالب علماً لاُمّتي يهتدون به من بعدي، وهو اليوم الذي أكمل الله فيه الدين، وأتمّ على أُمّتي فيه النعمة، ورضي لهم الإسلام ديناً، كما يعرب عنه قوله عَيْنَةً في حديث آخر أخرجه الحافظ الخركوشي (كما في الغدير ص ٢٧٤): هنئوني هنئوني».

واقتفى أثر النبيّ الأعظم أمير المؤمنين عليّ بسن أبـي طـالب عَيُّلًا نـفسه فاتّخذه عيداً، وخطب فيه سنة اتّفق فيها الجمعة والغدير، ومن خطبته قوله : إنّ الله عزّ وجلّ جمع لكم معشر المؤمنين في هذا اليوم عيدين عظيمين كبيرين ولا يقوم أحدهما إلا بصاحبه ليكمل عندكم جميل صنعه، ويقفكم على طريق رشده، ويقفو بكم آثار المستضيئين بنور هدايته، ويسلككم منهاج قصده، ويوفّر عليكم هنيء رفده، فجعل الجمعة مجمعاً ندب إليه لتطهير ما كان قبله، وغسل ما أوقعته مكاسب السوء من مثله إلى مثله، وذكرى للمؤمنين، وتبيان خشية المتّقين، ووهب من ثواب الأعمال فيه أضعاف ما وهب لأهل طاعته في الأيّام قبله، وجعله لا يتم إلا بالائتمار لما أمر به، والانتهاء عمّا نهى عنه، والبخوع بطاعته في ما حثّ عليه وندب إليه، فلا يقبل توحيده إلا بالاعتراف لنبيه يَقِينُ بنبوته، ولا يقبل ديناً إلا بولاية من أمر بولايته، ولا تنتظم أسباب طاعته إلا بالتمسك بعصمه وعصم أهل ولايته، فأنزل على نبيه يَقِينً في يوم الدوح ما بيّن به عن إرادته في خلصائه وذوي اجتبائه، وأمره بالبلاغ وترك الحفل بأهل الزيغ والنفاق وضمن له عصمته منهم \_إلى أن قال \_:

عودوا رحمكم الله بعد انقضاء مجمعكم بالتوسعة على عيالكم، وبالبرّ بإخوانكم، والشكر لله عزّ وجلّ على ما منحكم، وأجمعوا يجمع الله شملكم، وتبارّوا يصل الله ألفتكم، وتهادوا نعمة الله كما منّكم بالثواب فيه على أضعاف الأعياد قبله أو بعده إلاّ في مثله، والبرّ فيه يثمر المال ويزيد في العمر، والتعاطف فيه يقتضي رحمة الله وعطفه، وهيّنوا الإخوانكم وعيالكم عن فضله بالجهد من وجودكم، وبما تناله القدرة من استطاعتكم، وأظهروا البشر في ما بينكم والسرور في ملافاتكم. الخطبة الله

<sup>(</sup>١) ذكرها شيخ الطالفة بإسناده في مصباح المتهجّد : ٥٢٤.

وعرفه أئمة العترة الطاهرة صلوات الله عليهم فسموه عيداً وأمروا بـذلك عامّة المسلمين، ونشر وا فضل اليوم ومثوبة من عمل البرّ فيه، ففي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي في سورة المائدة عن جعفر بن محمّد الأزدي، عن محمّد بن الحسين الصائغ، عن الحسن بن على الصيرفي، عن محمّد البزّاز، عن فرات بن أحنف، عن أبي عبد الله عليُّا في قال: قلت: جعلت فداك للمسلمين عيد أفضل من الفطر والأضحى ويوم الجمعة ويوم عرفة ؟ قال : فقال لي : نعم، أفضلها وأعظمها وأشرفها عند الله منزلة هو اليوم الذي أكمل الله فيه الدين وأنزل على نبيّه محمّد: اليوم أكملت لكم دينكم، وأتممت عليكم نعمتي، ورضيت لكم الإسلام ديناً، قال: قلت : وأيّ يوم هو ؟ قال : فقال لي : إنّ أنبياء بني إسرائيل كانوا إذا أراد أحدهم أن يعقد الوصيّة والإمامة من بعده ففعل ذلك جعلوا ذلك اليوم عيداً، وإنّه اليوم الذي نصب فيه رسول الله عَيَّن عليًّا للناس علماً وأنزل فيه ما أنزل، وكمل فيه الدين، وتمّت فيه النعمة على المؤمنين، قال: قلت: وأيّ يوم هو في السنّة؟ قال: فقال لى: إنَّ الأيام تتقدُّم وتتأخَّر وربما كان يوم السبت والأحد والاثنين إلى آخـر الأيام السبعة(١١). قال: قلت: فما ينبغي لنا أن نعمل في ذلك اليوم؟ قال: هو يوم عبادة وصلاة وشكر لله وحمد له وسرور لِما منَّ الله به عليكم من ولايتنا. فإنَّى . أحبّ لكم أن تصوموه.

وفي الكافي لثقة الإسلام الكليني (١: ٣٠٣) عن علي بن إبراهيم عن أبيه عن القاسم بن يحيى عن جدّه الحسن بن راشد عن أبي عبد الله عليه قال: قلت:

<sup>(</sup>١) الظاهر أنَّ في لفظ الحديث سقطاً، ولعلَّه ما سيأتي في لفظ الكليني عن الإمام نفسه من تعيينه باليوم الثامن عشر من ذي الحجّة.

جعلت فداك للمسلمين عيد غير العيدين؟ قال: نعم يا حسن، أعظمهما وأشرفهما، قلت: وأيّ يوم هو؟ قال: يوم نصب أمير المؤمنين عليّه علماً للناس، قلت: جعلت فداك وما ينبغي لنا أن نصنع فيه؟ قال: تصوم يا حسن، وتكشر الصلاة على محمّد وآله، وتبرأ إلى الله ممّن ظلمهم، فإنّ الأنبياء صلوات الله عليهم كانت تأمر الأوصياء اليوم الذي كان يقام فيه الوصيّ أن يتّخذ عيداً، قال: قلت: فما لمن صامه؟ قال: صيام ستين شهراً ١١٠.

وفي الكافي أيضاً (١: ٢٠٤) عن سهل بن زياد عن عبد الرحمن بن سالم عن أبيه قال: سألت أبا عبد الله عني هل للمسلمين عيد غير يوم الجمعة والأضحى والفطر ؟ قال: نعم أعظمها حرمة، قلت: وأيّ عيد هو جعلت فداك؟ قال: اليوم الذي نصب فيه رسول الله يَبَيِّقُ أمير المؤمنين وقال: من كنت مولاه فعليٌّ مولاه. قلت: وأيّ يوم هو؟ قال: وما تصنع باليوم، إنّ السنّة تدور، ولكنّه يوم شمانية عشر من ذي الحجّة، فقلت: ما ينبغي لنا أن نفعل في ذلك اليوم؟ قال: تذكرون الله عزّ ذكره فيه بالصيام والعبادة والذكر لمحمّد وآل محمّد، فإنّ رسول الله يَبَيُّقُ أن يتّخذوا ذلك اليوم عيداً، وكذلك كانت الأنبياء تفعل أوصى أمير المؤمنين عليُّلُخ أن يتّخذوا ذلك اليوم عيداً، وكذلك كانت الأنبياء تفعل كانوا يوصون أوصياءهم بذلك فيتّخذونه عيداً.

وبإسناده عن الحسين بن الحسن الحسيني، عن محمّد بن موسى الهمداني، عن عليّ بن حسان الواسطي، عن عليّ بن الحسين العبدي، قال: سمعت أبا عبد الله عليُّ يقول: صيام يوم غدير خمّ يعدل عند الله في كلّ عام مائة حجّة ومائة عمرة مبرورات متقبّلات وهو عيد الله الأكبر. الحديث.

<sup>(</sup>١) ستوافيك هذه المثوبة من رواية الحفّاظ بإسناد رجاله كلّهم ثقات.

وفي (الخصال) لشيخنا الصدوق بإسناده عن المفضل بن عمر قال: قلت لأبي عبد الله عليه الله عليه المسلمين من عيد؟ فقال: أربعة أعياد، قال: قلت: قد عرفت العيدين والجمعة فقال لي: أعظمها وأشرفها يوم الثامن عشر من ذي الحجة وهو اليوم الذي أقام فيه رسول الله على أمير المؤمنين عليه ونصبه للناس علماً، قال: قلت: وما يجب علينا في ذلك اليوم؟ قال: يجب العليكم صيامه شكراً لله وحمداً له مع أنه أهل أن يشكر كل ساعة، كذلك أمرت الأنبياء أوصياءها أن يصوموا اليوم الذي يقام فيه الوصى ويتخذونه عيداً. الحديث.

وفي (المصباح) لشيخ الطائفة الطوسي (ص: ٥١٣) عن داود الرقبي عن أبي هارون عمّار بن حريز العبدي قال: دخلت على أبي عبد الله عليه في اليوم الثامن عشر من ذي الحجّة فوجدته صائماً، فقال لي: هذا يوم عظيم، عظم الله حرمته على المؤمنين وأكمل لهم فيه الدين، وتمّم عليهم النعمة، وجدّد لهم ما أخذ عليهم من العهد والميثاق فقيل له: وما ثواب صوم هذا اليوم؟ قال: إنّه يوم عيد وفرح وسرور ويوم صوم شكراً لله، وإنّ صومه يعدل ستين شهراً من أشهر الحرم. الحديث.

وروى عبد الله بن جعفر الحميري عن هارون بن مسلم عن أبي الحسن الليثي عن أبي عبد الله عن أبي عبد الله عن أبي عبد الله عنه أنه قال لمن حضره من مواليه وشيعته : أتعرفون يوماً شيد الله به الإسلام، وأظهر به منار الدين، وجعله عيداً لنا ولموالينا وشيعتنا؟ فقالوا: الله ورسوله وابن رسوله أعلم، أيوم الفطر هو يا سيّدنا؟ قال : لا. قالوا:

 <sup>(</sup>١) المراد بالوجوب هو الثبوت بالسنّة الشامل للندب أيضاً كما يكشف عنه التعبير بـ (ينبغي) في بقية الأحاديث وله في أحادث الفقه نظائر جمّة.

أفيوم الأضحى هو؟ قال: لا، وهذان يومان جليلان شريفان ويوم منار الدين أشرف منهما، وهو اليوم الشامن عشر من ذي الحجّة، وإنّ رسول الله ﷺ لمّا انصرف من حجّة الوداع وصار بغدير خم. الحديث.

وفي حديث الحميري بعد ذكر صلاة الشكر يوم الغدير وتقول في سجودك : اللهمّ إنّا نفرٌج وجوهنا في يوم عيدنا الذي شرّفتنا فيه بولاية أمير المؤمنين عليّ ابن أبي طالب صلّى الله عليه.

وقال الفيّاض بن محمّد بن عمر الطوسي سنة تسع وخمسين ومائتين وقد بلغ التسعين: إنّه شهد أبا الحسن عليّ بن موسى الرضا عليّ في يـوم الغـدير وبحضرته جماعة من خاصّته قد احتبسهم للإفطار، وقد قدّم إلى منازلهم الطعام والبرّ والصلات والكسوة حتّى الخواتيم والنعال، وقد غيّر من أحوالهم وأحوال حاشيته، وجدّدت لهم آلة غير الآلة التي جرى الرسم بابتذالها قبل يومه، وهـو يذكر فضل اليوم وقدمه.

وفي مختصر بصائر الدرجات بالإسناد عن محمّد بين العبلاء الهمداني الواسطي ويحيى بن جريح البغدادي، قالا في حديث: قصدنا جميعاً أحمد بين إسحاق القمّي صاحب الإمام أبي محمّد العسكري (المتوفّى ٢٦٠) بمدينة قم وقرعنا عليه الباب فخرجت إلينا من داره صبيّة عراقيّة فسألناها عنه، فيقالت: هو مشغول بعيده، فإنّه يوم عيد، فقلنا: سبحان الله أعياد الشيعة أربعة: الأضحى والفطر والغدير والجمعة. الحديث.

#### (ما عشت أراك الدهر عجباً )

إلى هنا أوقفك البحث والتنقيب على حقيقة هذا العيد وصلته بالأمّة جمعاء، وتقادم عهده المتّصل بالدور النبوي، ثمّ جاء من بعده متواصلة العرى من وصيّ

عيد الغدير بين الثبوت والإثبات ....... ٢١

إلى وصيّ يعلم به أئمة الدين، ويشيد بذكره أمناء الوحي كالإمامين أبي عبد الله الصادق وأبي الحسن الرضا بعد أبيهم أمير المؤمنين صلوات الله عليهم، وقد توفّي هذان الإمامان ونطف البويهيين لم تنعقد، وقد جاءت أخبارهما مروية في تفسير فرات والكافي المؤلّفين في القرن الثالث، وهذه الأخبار هي مصادر الشيعة ومداركها في اتّخاذ يوم الغدير عيداً منذ عهد طائل في القدم، ومنذ صدور تلكم الكلم الذهبية من معادن الحُكم والحِكم.

إذا عرفت هذا فهلم معي نسائل النويري والمقريزي عن قولهما: إن هذا العيد ابتدعه معز الدولة علي بن بويه (سنة ٣٥٢) قال الأول في (نهاية الإرب في فنون الأدب) (١٠٤١) في ذكر الأعياد الإسلامية: وعيد ابتدعته الشيعة وسمّوه عيد الغدير، وسبب اتّخاذهم له مواخاة النبي علي علي بن أبي طالب يوم غدير خم، والغدير تصبّ فيه عين وحوله شجر كبير ملتف بعضها ببعض، وبين الغدير والعين مسجد رسول الله يَعَيُّم واليوم الذي ابتدعوا فيه هذا العيد هو الثامن عشر من ذي الحجّة، لأنّ المواخاة كانت فيه في سنة عشر من الهجرة وهي حجّة الوداع، وهم يحيون ليلتها بالصلاة ويصلون في صبيحتها ركعتين قبل الزوال، وشعارهم فيه لبس الجديد وعتق الرقاب وبرّ الأجانب والذبائح.

وأوّل من أحدثه معزّ الدولة أبو الحسن عليّ بن بويه على ما نذكره إن شاء الله في أخباره في سنة ٣٥٦، ولمّا ابتدع الشيعة هذا العيد واتّخذه من سننهم عمل عوام السنّة يوم سرور نظير عيد الشيعة في سنة ٣٨٩ وجعلوه بعد عيد الشيعة بثمانية أيّام، وقالوا: هذا يوم دخول رسول الله على لغار هو وأبو بكر الصدّيق، وأظهروا في هذا اليوم الزينة ونصب القباب وإيقاد النيران اه.

وقال المقريزي في الخطط ٢: ٢٢٢: عيد الغدير لم يكن عيداً مشــروعاً

ولاعمله أحد من سالف الأمّـة المقتدى بهم، وأوّل ما عبرف في الإسلام بالعراق أيام معزّ الدولة عليّ بن بويه فإنّه أحدثه سنة ٣٥٢ فاتّخذه الشبيعة من حينئذِ عيداً. اه.

وما عساني أن أقول في بحّاثة يكتب عن تأريخ الشيعة قبل أن يقف على حقيقته. أو أنَّه عرف نفس الأمر فنسيها عند الكتابة، أو أغضى عنها لأمر دُبِّر بليل، أو أنَّه يقول ولا يعلم ما يقول. أو أنَّه ما يبالي بـما يـقول، أوَ ليس المسـعودي المتوفَّى ٣٤٦ يقول في التنبيه والإشـراف ص ٢٢١: وولد عــليّ عَلِيُّكُ وشــيعته يعظُّمون هذا اليوم. أوَ ليس الكليني الراوي لحديث عيد الغدير في الكافي توفّي سنة ٣٢٩؟ وقبله فرات بن إبراهيم الكوفي المفسّر الراوي لحــديثه الآخــر فــي تفسيره (الموجود عندنا) الذي هو في طبقة مشايخ ثقة الإسلام الكليني المذكور، فالكتب هذه ألَّفت قبل ما ذكراه (النويري والمقريزي) من التياريخ ( ٣٥٢). أَوَ ليس الفيّاض بن محمّد بن عمر الطوسي قد أخبر به سنة ٢٥٩؟ وذكر أنّه شاهد الإمام الرضا سلام الله عليه (المتوفّى سنة ٢٠٣) يتعيّد في هذا اليوم ويذكر فضله وقدمه، ويروى ذلك عن آبائه عن أمير المؤمنين عَلَمْهُمْ والإمام الصادق المتوفّى سنة ١٤٨ قد علَم أصحابه بذلك كلَّه وأخبرهم بما جرت عليه سنن الأنبياء مـن اتّخاذ يوم نصبوا فيه خلفاءهم عيداً كما جرت به العادة عند الملوك والأمراء من التعيّد في أيّام تسنّموا فيها عرش الملك، وقد أمر أئمة الدين عَلَيْكُمْ في عصورهم القديمة شيعتهم بأعمال برية ودعوات مخصوصة بهذا اليوم وأعمال وطاعات خاصّة به. والحديث الذي مرّ عن مختصر بصائر الدرجات يعرب عن كونه من أعياد الشيعة الأربعة المشهورة في أوائل القرن الثالث الهجري.

هذه حفيقة عيد الغدير لكن الرجلين أرادا طعناً بالشيعة فأنكرا ذلك السلف

**T**T عبد الغديريين الثبوت والإثبات الصالح وصوّراه بدعةً معزوّة إلى معزّ الدولة وهما يـحسبان أنّـه لا يـقف عــلى كلامهما من يعرف التاريخ فيناقشهما الحساب.

# ﴿ فَـوَقَعَ الحَــةُ وَبَـطَلَ مَا كَـانُوا يَعْمَلُونَ \* فَـغُلِبُوا هُـنَالِكَ وَأَنـقَلَبُوا صَاغرينَ ﴾''ا.

وختاماً : انطلاقاً من عقيدتنا الإسلاميّة الحقّة، لا بدّ لنا ولكلّ مسلم ومسلمة أن يحتفل بهذا اليوم العظيم بالعبادة والتقرّب إلى الله سبحانه وبالصلاة والصوم والشكر لله، والصلاة على النبيّ و آله، ولعن أعدائهم ومنكري فضائلهم، كما نحتفل فيه بالسرور والأفراح وإقامة الحفلات والإطعام والسخاء والعطاء عملي الأهمل والعبال والأصدقاء والأحبّاء، ونشاط البهجة السماوية ونشارك الفرحة القدسيّة مع ملائكة السماء، واجتماعهم في القصر الفردوس الذي وصفه لنا مولانا وإمامنا الرضا لليُّلا ، ونتعايد بعضنا مع بعض بالمعانقة والمصافحة الولائية، فسرحين مستبشرين بما آتانا الله من إكمال الدين وإتمام النعمة التي لا يحصى فضائلها، ونقول: الحمد لله الذي جعلنا من المتمسّكين بولاية أمير المؤمنين وأهل بسيته الطاهرين.

ومن الطريف أن نذكر أنّ كثيراً من الحوادث والوقائع الإسلامية \_كولادة النبيُّ ﷺ \_ يوجد اختلاف بين المسلمين في تحديده ووقوعه، بل نجد الاختلاف في الأحكام والفروع الفقهيّة، وحتّى الاختلاف في العقائد وحدودها، إلّا أنّه نجد الاتَّفاق بين كلِّ المذاهب الإسلاميّة على هذه الأيام الأربعة (أعياد المسلمين) الفطر والأضحى والغدير والجمعة، فإنّ الجمعة نهاية الأسبوع يجتمع فيه المسلمون

<sup>(</sup>۱) الأعراف: ۱۱۸\_۱۱۹.

و يحتفلون بها بصلاة الجمعة ، كما يحتفلون بيوم الفطر الأوّل من شوّال ، ويسوم الأضحى العاشر من ذي الحجّة ، ولم يقع الخصى العاشر من ذي الحجّة ، ولم يقع الخلاف بأنّ واقعة الغدير كانت في غير اليوم الثامن عشر ، فتدبّر .

كما أن القاسم المشترك في هذه الأعياد هو مسألة الإمامة والالتفاف حول الإمام، ففي كل أسبوع يجتمع المسلمون في صلاة الجمعة حول أئمتهم (أئمة الجماعة والجمعة) ليسمعوا الخطب والمواعظ والبلاغ، كما أن أصل البلاغ وتمامه كان في يوم الغدير، فلو لم يفعل النبي نصب الولي والوصي فما بلغ رسالته، فاجتمع الناس حول إمامهم في الغدير كما يحتفل به في كل عام إحياءً لتلك الواقعة العظمى، وكذلك الناس يجتمعون حول أئمتهم في عيد الفطر والأضحى، فتدرّ.

واعلم أنَّ ثقافة مذهب أتباع أهل البيت عليه الله تبتني على أركان وأساطين أربع:

- ١ \_التوحيد الكامل.
  - ٢ \_النبوّة الصادقة.
  - ٣\_والغدير الأغرّ.
- ٤ ـ وعاشو راء الخالدة.

والثالث يتجلّى فيه الولاء والإمامة الحقّة، كما أنّ الرابع يتبلور فيه البراءة من الأعداء والشهادة، فالثالث يعني الولاية، كما أنّ الرابع ينتهي إلى الشهادة.

- ولمثل هذا نقول: (إنَّما الحياة عقيدة وجهاد) شعار وشعور وفداء.
  - وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.



العلوي، السيَّد عادل، ١٩٥٥ ـــ م.

رُسالَة العِينِ الساهرة في الأيات الباهرة / تأليف السيّد عادل العنوي . ـــقم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢٣ ق. = ١٣٨٨.

٣٠ ص. ١٠ موسوعة رسالات إسلامية)

/ ۱SBN 964 - 5915 - 18 - X : (دوره ۱۰۰ جلدي ) SBN 964 - 5915 - 76 - 7

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

عر ی

اين كتاب مقدمداي بركتاب « الآيات الباهرة في العترة الطاهرة » نوشته مهدي بحراني. . . . .

کتابنامه : به صورت زیرنویس.

٧. علي بن أبي طَالَب (ع.، ٢٣ قبل از هجرت ــ ٤٠ ق. ــــاثبات خلافت. ٢. غدير خم. ٣. امامت.

٤. خلافت. الف. بعرائي، مهدي عباس. الآيات الباهرة في العترة الطاهرة. ب. عنوان. ج. عنوان: الآيات الباهرة في العترة الطاهرة.

794 / EOT

۸۸ عه ع 🗕 ۱۸ م

۵ ر ۸۲ع / ۵ / BP ۲۲۳ کتابخانهٔ ملی ایران

## موسوعة رسالات اسلامية

رسالة

العين الساهرة في الآيات الباهرة تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣٤٣٣ هجري قمري الطبعة الأولى ـ ١٤٢٣ هجري حكمت، قم التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

شابك ٧ ـ ٧٦ \_ ٥٩١٥ \_ ١٦٤

ای. ای. ان. ۲۲۷۵۱۹۵۶۲۹۸۷۹

ISBN 964 - 5915 - 76 - 7

EAN 9789645915764

شابك × ـ ١٨ ـ ٥٩١٥ ـ ١٩٦٤ دورة ١٠٠ جلد ،

### العين الساهرة في الآيات الباهرة (١١

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله، والصلاة والسلام على أشرف خلقه وسيّد رسله محمّد وآله الطاهرين، الأئمة الهداة الميامين، واللعن الدائم على أعدائهم ومنكري فضائلهم إلى يوم الدين.

قال الله سبحانه في محكم كتابه وصبرم خطابه: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ اللهُ الله

أمّا بعد :

فلا ريب أنّ الدين الإسلامي بالمعنى الخاص في هو خاتم الشرائع والمناهج

<sup>(</sup>١) طبعت هذه الرسالة مقدّمة لكتاب (الآيات الباهرة في العترة الطاهرة) بقلم الشيخ مهدي البحراني.

<sup>(</sup>۲) آل عمران : ۱۹.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٨٥.

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٣.

<sup>(</sup>٥) الإسلام بالمعنى العامّ هو دين كلّ الأنبياء من آدم إلى الخاتم بَيْثَانِ ، ويبدلّ عبليه قبوله تعالى : ﴿ إِنَّ الدُّينَ عِنْدَ اللهِ الإسلام ﴾ ، وبالمعنى الخاص هو الشريعة الإسلامية السمحاء، ويدلّ عليها ﴿ وَمَنْ يَبْتَعْ غَيْرَ الإسلام دِيناً فَلَنْ يُقْبَلُ مِنْهُ ﴾ .

السماوية التي أنزلها الله سبحانه لسعادة البشر وهدايتهم، وإقامة القسط والعدل في المجتمع، ومن يبتغِ غيره ديناً فلن يُقبل منه، بل يكون كافراً مستحقًاً للعذاب الأليم.

فالإسلام العظيم منهاج وشريعة لنسيل السعادة الأبهدية في كمل العمصور والأمصار منذر بزوغ شمسه وإلى يوم القيامة، جاء به النبيّ الأعظم سيّد المرسلين وخاتم النبيّين محمّد ﷺ.

ثمّ كان من أبرز شؤونه وأتمّ مظاهر نبوّته، هو قيادة الأُمّة في عصره الشريف، وسوقهم نحو الكمال الدنيوي والأخروي، إلّا أنّه بعد رحلته إلى جوار ربّه، وقع الخلاف بين أصحابه، وانقلب الناس على أعقابهم، فتنازعوا في خلافته، واختلفوا في إمام زمانهم، ممّا أدّى الأمر، وحبّهم للدنيا والرئاسة، ظهور الفرق والمقالات في خلافة النبيّ، ثمّ في صياغة القيادة الدينية والدنيوية بعد الرسول المختار بهم المنهم.

فذهبت الشيعة إلى أنّ الخلافة الحقّة والإمامة الصادقة وقيادة الأمّة الواقعيّة إنّما هو بالنصّ الإلهي، ومن ثمّ قالوا بعصمة الإمام وعلمه اللدنّي، فإنّ الله أعرف بمن جعل فيه العصمة الذاتية الكلّية، وبقاعدة اللطف التي نثبت بها النبوّة وشرائطها نثبت عن الله أن ينصّ على خليفة رسوله وإمام الزمان، فإنّه كتب على نفسه الرحمة.

وذهبت المذاهب الأخرى إلى الشورى وانتخاب أهل الحلّ والعقد، ولكـلّ من المدرستين والاتّجاهين دلائله وبراهينه.

ولا شكّ أنّ الحقّ في أحد الاتّجاهين، فإنّ الدين واحد ومن الواحد الأحد، وإلّا يلزم اجتماع النقيضين أو ارتفاعهما وهو محال عقلاً، كما من يهدي إلى الحقّ أحقّ أن يتّبع ممّن لا يهدي إلّا أن يهدى، كما عليه الأدلّة السمعية النقليّة.

ومن الواضح أيضاً أنّه من يتبع سيرة النبيّ ويطالع حياته الكريمة يسرى أنّ الظروف السياسية السائدة في عصره كانت تحتّم على النبيّ في أن يعين قائداً من بعده، لتهديد المجتمع الإسلامي - آنذاك - بالخطر الثلاثي الحادق بالأمّة: الروم والامبراطورية الفارسية من الخارج، والمنافقين من الداخل. فكانت مصلحة الأمّة تستوجب توحيد الصفوف وأن لا يتركهم نبيّهم أيادي سبأ في مواجهة الخطر الداهم، وذلك بنصب أمير محنّك من بعده، يقود الأمّة ويجمع شملهم، ويدفع الأخطار عنهم.

وقد فعل ذلك رسول الله في مواطن عديدة بنصب أمير المؤمنين أسد الله الغالب الإمام عليّ بن أبي طالب على مثل يوم الغدير بعد حجّة الوداع، بل وعيّن الخلفاء من بعده وأنّهم اثنا عشر خليفة كلّهم من قريش ـ كما عند الفريقين السنّة والشيعة ـ وقد صرّح بأسمائهم وعيّن شخصيّتهم لتتمّ الحجّة البالغة على الأمّة الإسلامية جيلاً بعد جيل إلى يوم القيامة، وقد أمر بالتمسّك بهم وبكتاب الله لمن أراد الهدى والنجاة، كما في حديث الثقلين المتّفق عليه عند الفريقين.

فاختار رسول الله محمد على بأمر من ربّه شخصاً إلهيّاً نفسه نفس النبيّ، تتمثّل فيه المرجعيّة الدينية والدنيوية بكلّ جوانبها وعوالمها ومعالمها، يصون به دعوته الإسلامية من الضياع والانحراف، ويضمن ديموميّتها واستمراريّتها، لتكون الحاكمة والمتغلّبة على الظروف القاسية والعوائق التي تحدث في مسيرها من قبل أعدائها وخصمائها، وتملأ الفراغات والثغرات كالإبهامات الطارئة على الآيات القرآنية والحوادث المستجدّة على الرسالة الإسلاميّة وصيانة الدين من التحريف والدسّ، وتحافظ على القلاع العقائدية والمبادئ السامية.

ولا يقوم بمسؤوليات النبيّ ووظائفه الملقاة على عاتقه من ربّه، إلّا من كان

٦ ..... العين الساهرة في الآيات الباهرة

نفسه وفي رتبته، يحمل ما يحمل النبيّ من المقامات الرفيعة والمنازل العالية، إلّا النبوّة وتلقي الوحي. ولا تحصل هذه الشرائط والمؤهّلات المعنوية لشخص عادي أو قضى عمره بالشرك والمعصية، كما لا تحصل بالتربية البشريّة المتعارضة، بل لا بدّ من إعداد ربّاني وغيبي خاص، كما لا بدّ من طريق خاص لمعرفة هذا الشخص اللائق بعد رسول الله على اللائق بعد رسول الله على وهذا يدلّ بكلّ وضوح على لزوم التنصيص الإلهي على الخليفة والوصي والإمام من بعد الرسول في والذي يتمتّع بتربية إلهيّة وإعداد غيبي وعلم لدنّي ﴿ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ ﴾ (١٠)، وعصمة ذاتية، ولولاه لما عرفنا الحق من الباطل والخطأ من الصواب. والصحيح من السقيم والمعوج.

يقول ابن سينا: (والاستخلاف بـالنصّ أصـوب، فـإنّ ذلك لا يـؤدّي إلى التشعّب والتشاغب والاختلاف) ٢٠٠٠.

كما حدث ذلك في سقيفتهم وقالوا : منّا أمير ومنكم أمير . وكلّ يجرّ النار إلى قرصه .

فمصالح الإسلام والمسلمين كانت تكمن في تعيين الإمام والخليفة من بعد رسول الله على لا تفويض الأمر إلى الشورى وتـرك المسألة للـظروف والصـدف لترسيها على أيّ شاطئ تختارها.

فما حدث بعد النبيّ لا يتلاءم ولا يتوافق مع الموازين العقلية ولا الشرعيّة، وإلّا كيف تولّي الأمّة رجلاً يقول: (ولّيتكم ولست بخيركم فإن استقمت فأعينوني، وإنّ لي شيطاناً يعتريني)، فمثل هذا \_وربّ المـقدّسات \_ لا

<sup>(</sup>۱) هود: ۱.

<sup>(</sup>٢) الشفاء ٢ : ٥٥٨ ع٢٥ .

تقدیم ..... ...... تقدیم است...... تقدیم است..... ۲

يصلح أن يكون إماماً، بل بمقولته هذه يكون مأموماً، وتصبح الرعيّة إماماً، فما لكم كيف تحكمون ؟

ثمّ الرسول الأعظم محمّد على \_كما تشهد النصوص التاريخية \_ خيّب آمال الطامحين في تولّي الخلافة من بعده، وقد قالها تكراراً ومراراً أنّ أمر الخلافة بيد الله، يعني لا بيدي ولا بيد الناس، كما قال في في جواب كبير بني عامر في موسم الحجّ: «الأمر إلى الله أضعه حيث يشاء» في أنه أعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ (١٠).

ومن يرجع إلى صدر الإسلام والقرن الأوّل من تاريخه يرى أنّ الرأي السائد والمرتكز عند المسلمين كان هو الاستخلاف بالعهد، كما فعل أبو بكر في خلافة عمر، وعمر في خلافة الستّة، وممّا يثير الدهشة أنّهما يستخلفان من بعدهما، ولا يستخلف النبيّ الأعظم عن من بعده ؟! بل ترك الأمّة بلا قائد ولا راع، ليجرّ كلّ واحد النار إلى قرصه، حتّى تسلّط البعض على الحكم باللغط والشغب والشتم والضرب والقتل والإرهاب والرعب وغير ذلك من القضايا التي تجعل الخلافة بعيدة كلّ البعد عن منطق الشورى والانتخاب السليم ؟!

كما أنّ مقتضى القرآن الكريم والسنّة الشريفة بل صريحهما في صيغة الخلافة والقيادة بعد رسول الله على هو التنصيص والنصب الإلهي حكما تشاهد هذا المعنى بوضوح في الكتاب الذي بين يديك ـ لا التفويض إلى الأمّة وتركها سدى، ولا ترك الأمر إلى الصدفة والظروف الحاكمة والحوادث غير المتوقّعة.

فما أكثر النصوص في سنّة النبيّ ﷺ تنصّ على الخليفة من بعده، فإنّه منذ

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة: لابن هشام ٢: ٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١٢٤.

٨ ..... العين الساهرة في الآيات الباهرة

اليوم الأوّل (يوم الدار) وإلى اليوم الآخر (يوم الدار) أيضاً، كان يدعو إلى الخلافة من بعده، ففي حديث الدار وإنذار العشيرة والأقربين أشار إلى خلافة أمير المؤمنين علي علي علي من وطيلة حياته الرسالية صرّح بذلك في أحاديثه الشريفة واحدةً تلو الأخرى كحديث المنزلة وحديث الثقلين في مواطن عديدة والطائر المشوي والمئات من الأحاديث التي تنصّ على ذلك، ومن أعظمها حديث الغدير وحديث الثقلين الثابت عند الفريقين، لا سيّما حديث الدار عند مرض رسول الله عني .

فبدأ النبي على رسالته الخالدة بعلي الله كما ختمها بعلي الله للمته العلى المؤمنين وسيّد الوصيّين الإمام علي بن أبي طالب على ، ثمّ لأولاده الأئمة المعصومين من بعده، آخرهم قائمهم، وأنهم في الإسلام بمنزلة القطب من الرحى، فهم محور الدين، والصراط المستقيم، والعروة الوثقى، وكلمة الله العليا، وباب الله المؤتى منه الناس، وسفينة النجاة، فمن أتاهم نجا وسعد، ومن تخلّف عنهم غرق وشقى.

فالمفزع بعد رسول الله عشر خليفة كلّهم من قريش الطاهرة، ولا ينقضي هذا الأمر حتّى يمضى فيهم اثنى عشر خليفة كلّهم من قريش الله الله عشر خليفة كلّهم من الله عشر الله عشر خليفة كلّهم من الله عشر الله عشر خليفة كلّهم من قريش الله عشر الله عشر خليفة كلّهم من قريش الله عشر الله ع

«اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد شجرة النبوّة وموضع الرسالة ومختلف الملائكة ومعدن العلم وأهل بيت الوحي، اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد الفُلك الجارية في اللجج الغامرة يأمن من ركبها ويغرق من تركها، المتقدّم لهم مارق والمتأخّر عنهم زاهق، واللازم لهم لاحق. اللهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد الكهفِ

 <sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٩: ١٠١، وصحيح مسلم ٦: ٣، والمستدرك على الصحيحين ٣: ٦١٧.
 وغيره.

الحصين وغياث المضطرّ المستكين وملجأ الهاربين وعصمة المعتصمين. اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد صلاةً كثيرةً تكون لهم رضىً ولحقّ محمّد وآل محمّد أداءً وقضاءً بحولٍ منك وقوّة يا ربّ العالمين. اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد الطيّبين الأبرار الأخيار الذين أوجبت لهم حقوقهم وفرضت طاعتهم وولايتهم » ...

فالتمسّك بالقرآن المجيد والعترة الهادية يعصم المسلم من الضلالة والشقاء، ولا يُغني أحدهما عن الآخر، بل كلّ يدعو إلى الآخر، وإنّهما لن يفترقا منذ الأزل وإلى يوم القيامة في كلّ شيء، إلّا أنّ أحدهما صامت تدويني والآخر ناطق عيني.

ثمّ الرسول الأعظم محمّد ﴿ قام بما عليه من المسؤولية العظمى في تعيين الخليفة من بعده، ونصبه بأمر من ربّه في مثل (غدير خم) وبلّغ ما أنزل عليه. وبيّن ما أنزل الله عليه من آيات نزلت في ولاية أمير المؤمنين علي وإمامته، وما نزل في عترته كآية الولاية : ﴿ إِنّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ فإنّها نزلت في أمير المؤمنين علي علي الله وآية الطهارة : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ الله نزلت في علي وأهل بيته عليه في أو آية المودة والمباهلة والنور وغيرها الكثير حتى بلغت ثلث القرآن الكريم.

فالذكر الحكيم يواكب السنّة الشريفة في تعيين مصير الأُمّة الإسلامية في مجال الخلافة والقيادة الحقّة بعد رسول الله على .

<sup>(</sup>١) من أدعية شهر شعبان في مفاتيح الجنان للشيخ عباس القشي الله

<sup>(</sup>۲) السائدة : ٥٥.

٣١) الأحزاب : ٣٣.

وإنّما أعرض الجمهور عن هذه النصوص الواضحة والبراهين القاطعة والأدلّة الساطعة، واجتمع ثلّة منهم في سقيفتهم والرسول الأعظم لمّا يدفن، حرصاً على دنياهم، وطمعاً في زخارفها ورياستها، وحبّاً للجاه والمقام والمُلك، فإنّ الملك عقيم. حتّى قال قائلهم: تلاقفوها بني أميّة كالكرة فلا خبرٌ جاء ولا وحيٌ نزل. وقال يزيدهم الملعون:

لعـــبت هـاشم بــالملك فــلا خــبرُ جـاء ولا وحــيُ نــزل فأصابت الاُمّة الإسلامية تلك الرزيّة العظمى والانحطاط والانشقاق والنفاق والافتراق إلى مذاهب يتلوها الويلات والحسرات...

والحريّ بالقول أنّ طرح مثل هذه المباحث الأصولية والعقائدية لا يتنافى مع الوحدة الإسلامية التي تعني وحدة الصفّ والجبهة أمام العدوّ المشترك. فإنّ الوحدة لا يقصد منها أن يتخلّى كلّ واحد عن معتقداته على حساب الآخر، بل المقصود منها فتح المجال لعرض المشتركات بين المذاهب أوّلاً، ثمّ التحرّي عن الحقّ ومعرفة الحقائق ومعرفة إمام الزمان، فإنّه ممّا اتّفق عليه الفريقان: السنّة والشيعة أنّ الرسول الأعظم من قال: من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية وكفر ونفاق وشرك وضلال.

فمن هو إمام زمانك أيّها المسلم؟ وقفوهم إنّهم مسؤولون...

وهذا يستدعي أن نرجع إلى صدر الإسلام ونرى من الذي عيّنه الرسول بَهِنَّةُ وَنَصِبه من بعده، وهكذا إلى يوم القيامة. فلا يقال إنّ البحث عن الإمامة إنّما هو من الترف الفكري، أو من إيقاظ الفتنة ـ والفتنة نائمة لعن الله من أيقظها ـ بل موضوع الإمامة من صميم الإسلام وجوهره، ولولاها لما صحّت الأعمال والطاعات، ولا قُبلت يوم المحشر.

تقديم ..... تقديم المستمالين المس

الإمامة أساس الإسلام، وتالي تلو النبوّة، وامتداد لخطّها الإلهي، فـلولاها لضاع الدين، ولمحيت آثاره ومعالمه.

الإمامة الحقّة في كلّ الأزمنة والأمكنة هي التي تحقّق سعادة الفرد وسعادة المجتمع على الصعيدين: الدنيوي والأخروي، ومن تخلّف عنها أو قصّر فيها، فقد انحرف وهوى وغرق، وإنّه يتيه في وادي الضلال والشقاء، يتبعه النار والعداب الأليم.

ولا يخفى أنّ الاختلاف بعد النبيّ في تعيين الخليفة كان اختلافاً عنه، ولا فيه، كما اختلف اليهود في نبيّهم موسى.

وبهذا أجاب أمير المؤمنين عليّ عَيُ ذلك اليهودي حينما قال له: (ما دفنتم نبيّكم حتّى اختلفتم فيه) فقال عليُّ : «إنّما اختلفنا عنه \_أي ما ورد عنه في تعيين خليفته \_لا فيه، ولكنّكم ما جفّت أرجلكم من البحر حتّى قلتم لنبيّكم اجعل لنا إلهاً كما لهم آلهة، فقال : إنّكم قوم تجهلون "".

فالاختلاف إنّما كان عن أمر وصلنا بعد النبيّ من جهة نصّه على خليفته، أو أنّه فوّض ذلك للناس لتختاره وتنتخبه ؟

فذهب جمهور العامّة إلى الثاني، وأمّا أتباع مذهب أهل البيت عَلَيْكُ فقالوا بالأوّل، وهذا هو جوهر الخلاف بين المذاهب.

فالإمامية تعتقد بالإمامة بأنها من أصول الدين، فإنّ نصب الإمام من أفعال الله، وموضوع علم الكلام والأصول هو المبدأ والمعاد وأفعال الله، إلّا أنّه عند المذاهب الأخرى من فروعه.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الحكمة ٢١٧.

١٢ .... العين الساهرة في الآيات الباهرة

والسرّ في ذلك أنّ الشيعة الاثنى عشرية تنظر إلى الإمامة لا بمعناها اللغوي، وإنّها قيادة سياسية ومرجعيّة دنيوية تتعلّق بأفعال المكلّفين ولا غير، بل ترى أنّ لها أدواراً ومفاهيم أخرى أوسع دائرةً، كالمرجعيّة الدينية والعلمية، والإمامة التكوينية، فإنّه حجّة الله على الخلق، ولولاه لساخت الأرض وكلّ الكائنات بأهلها.

فالإمام بمعناه اللغوي لا ينطوي على مفهوم مقدّس، بل بمعنى الشخص المتقدّم على غيره وعلى جماعة والمقتدى به والمؤتمّ به، ويكون رئيساً كما يقال إمام المسلمين، سواء كان عادلاً ينهج صراطاً سويّاً أم ضالاً ومضلاً يهوى الظلم والباطل. وقد أطلق القرآن الكريم الإمام على المعنيين في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَرْمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ أو في قوله تعالى: ﴿ أَرِّمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ أو في قوله تعالى: ﴿ أَرِّمَةً يَدْعُونَ إلَى النَّارِ ﴾ أَرْمَةً يَدْعُونَ إلَى

فأبناء العامة يتفقون مع الشيعة في مفهوم أصل الإمام وأنّه يعني رئاسة المجتمع، إلّا أنّهم يختلفون معهم في كيفيتها وفي نطاقها وشكلها، وشخص الإمام وشرائطه، ومن هو الإمام والخليفة بلا فصل لرسول الله عَيْنَ .

فالإمامة عند الشيعة تعني امتداد خط النبوّة وحفظ الرسالة المحمّدية وتبليغها وإشغال مناصب النبيّ من القضاء والرئاسة العامّة مطلقاً، فإنّ الإمام لا يختلف عن النبيّ في مقاماته ومسؤولياته إلّا النبوّة وتلقّي الوحي، فإنّه لا يوحى إليه ولم يكن نبيّاً، إلّا أنّه يأخذ العلم من الله إيحاءً بنكت في القلوب أو قرع في الأسماع أو بإلهام خاص، فيكون علمه من لدن حكيم.

<sup>(</sup>١) التأثيبياء : ٣٧

<sup>(</sup>۲) القصص ١٤٠

فالبحث عن الإمامة في كلّ زمان إنّما يكون بحثاً موضوعياً ذات أهمية بالغة في حياة الإنسان لإقامة الحجّة بينه وبين ربّه، وتبرسيم البيّنات واليقين بقبول الأعمال وصحّتها. فليس الكلام حول الإمامة وإمام الزمان مجرّد موضوع تاريخي حتّى يلزمه إثارة الخلافات التاريخية والكلامية والخوض في تاريخ المذاهب والفرق، ثمّ ينتهي البحث إلى تكريس الفضائل والمناقب من جهة والمطاعن والمثالب من جهة أخرى، أو يكون من التراث القديم أو الترف الفكري. بل الإمامة عقيدة راسخة وامداد لخطّ النبوّة الصادقة، ومعرفة الله معرفة كاملة.

ونقول مرّة: إنّما نرجع إلى عصر النبيّ في الإمامة ونصبها من قبله بتعيين من ربّه، لتصحيح المسير وشرعيّة الأعمال، وتماميّة الحبجّة لكلّ واحد من المسلمين في كلّ زمان ومكان، لا سيّما في عصرنا الراهن، إذ كلّكم راعٍ وكملّكم مسؤول عن رعيّته.

ثمّ علينا أن نأخذ البذور الأولى في بحثنا حول الإمامة من السلف الصالح، ونعيد ما هو النافع والمفيد من ميراث القدماء بشيء من التطوير والتجديد. فنحافظ على الأصالة أوّلاً، إلّا أنّها في إطار التجدّد والتحديث. فلا يستغني الباحث عن كتب القدماء في العقائد، كالشافي لسيّدنا علم الهدى وأوئل المقالات لشيخنا المفيد أو مصنّفاته الأخرى كتصحيح الاعتقاد والنكت الاعتقادية والإفصاح والإرشاد وغيرها، وأمثالها المئات لأصحابنا الأقدمين من المحدّثين والفقهاء، وغيرها الألوف من الكتب والرسائل والمقالات والكلمات في العقائد الصحيحة، ومفاهيمها العامّة والخاصة.

أجل؛ الإمامة لغةً : بمعنى المتابعة بين الإمام ومأمومه، فالإمام يعني المتبوع في أقواله وأفعاله وأوامره.

واصطلاحاً: رئاسة عامّة في أمور الدين والدنيا. بنصّ من الله سبحانه وتعيين من رسوله عند مدرسة أهل البيت عَلَيْنَ ، وبالشورى وتعيين أهل الحلّ والعقد عند العامّة والجمهور.

ثمّ الإمامة عند الشيعة أتباع مذهب أهل البيت علي تعني المرجعيّة المطلقة بأبعادها الثلاثة الكلّية :

١ ـ المرجعية الدنيويّة: بمعنى الرئاسة والقيادة العامّة في القضايا الاجتماعية
 وفي أمور الدنيا من إدارة البلاد وحكومتها.

٢ - المرجعية الدينية: بمعنى الرئاسة العامّة في أمور الدين وتبليغه ودفع الشبهات وحفظ الرسالة من الضياع والانحراف والعدم، ولازمها الولاية التشريعية والعلمية.

وممّا يدل عليه ما ورد في الخبر الشريف عن الإمام الصادق عَلَيْهُ : إنّ الله لم يعرف الحقّ من الباطل(١٠).

وقال أمير المؤمنين عليّ عَلَيْ اللهم إنّك تعلم أنّه لم يكن الذي كان منّا منافسةً في سلطان، ولا التماس شيء من فضول الحطام، ولكن لنردّ المعالم من دينك، ونظهر الإصلاح في بلادك، فيأمن المظلومون من عبادك وتقام المعطّلة من حدودك .

وعن الإمام الرضا عَيْنِهُ : إنّ العبد إذا اختاره الله عزّ وجلّ لأمور عباده، شرح صدره لذلك، وأودع قلبه ينابيع الحكمة، وألهمه العلم إلهاماً فلم يعي بعده بجواب،

<sup>(</sup>۱) منزان الحكمة ١٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ابن أبي الحديد ٨: ٢٦١.

تقدیم .....

ولا يحير فيه عن الصواب ً``.

٣ ـ المرجعية التكوينية: بمعنى الإمامة العامّة لكلّ الخلق والمحوريّة في عالم التكوين، والولاية العظمى في عالم الإمكان، ولازمها الولاية التكوينية، وجاءت أوصاف هذه المرجعيّات في زيارة الجامعة الكبرى " لأئمة أهل البيت عليّاً .

ويدل عليه ما ورد عن الإمام الصادق عليه : إنّ الله خلقنا فأحسن خلقنا، وصوّرنا وجعلنا عينه في عباده، ولسانه الناطق في خلقه، ويده المبسوطة على عباده بالرأفة والرحمة، ووجهه الذي يؤتى منه، وبابه الذي يدلّ عليه، وخرّانه في سمائه وأرضه، بنا أثمرت الأشجار وأينعت الأثمار، وجرت الأنهار، وبنا ينزل غيث السماء، وينبت عشب الأرض، وبعبادتنا عبد الله، ولولا نحن ما عبد الله ".

وعنه عَلَيْنُهُ : «نحن السبب بينكم وبين الله عزّ وجلّ » علم الله عرّ وجلّ » علم الله عرّ وجلّ » علم الله عرب ا

ويمكن أن يتخلّى إمام الحقّ عن مرجعيّته الأولى ـ القيادة الاجتماعية ـ لمصالح عامّة أو خاصّة، كالحفاظ على الإسلام، كما فعل أمير المؤمنين عليّ الله له دون المرجعيّتين الأخيرتين، كما أنّه يشترط فيهما العصمة الذاتية الكلّية، دون الحاكم والمرجع السياسي، إنّما يكون معصوماً إذا كان إماماً، فبينهما عموم مطلق، فكلّ معصوم حاكم ولا عكس، فالحاكم إن كان إماماً فيشترط فيه العصمة، وإلّا فلا.

<sup>(</sup>۱) الكافي ۲۰۲: ۲۰۲

<sup>(</sup>٢) راجع آخر كتاب مفاتيح الجنان لخاتم المحدّثين الشيخ عباس النشي ﷺ.

<sup>(</sup>٣) الكافي ١ : ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٣: ١٠١.

فالإمامة عندنا إنّما هي قيادة سياسية واجتماعية للدولة والأمّة، أي أنّها مرجعية دنيوية، كما أنّها مرجعية دينية لحفظ الدين وأصوله، وبيان مقاصده وفروعه، ودفع الشبهات والشكوك الواردة من قبل أعدائه وخصومه. كما أنّها مرجعية تكوينية بمعنى قطب عالم الإمكان، مرآة جمال الله وجلاله وكماله، ومظهراً لأسمائه وصفاته.

والأئمة من بعد الرسول الأعظم محمّد الله اثنا عشر إماماً كلّهم من قريش: أوّلهم أمير المؤمنين علي على ، ثمّ السبطان الحسن المجتبى والحسين الشهيد بكربلاء، ثمّ زين العابدين عليّ، ثمّ الباقر محمّد، ثمّ الصادق جعفر، ثمّ الكاظم موسى، ثمّ الرضا على، ثمّ الهادي محمّد، ثمّ الحسن العسكري، ثمّ الحجّة القائم المهدى المنتظر عليه .

وهذا ما دلّت عليه النصوص القاطعة من القرآن الكـريم والسـنّة الشـريفة. والعقل السليم.

ثمّ قيمة كلّ امرئٍ ما يحسنه من المبادئ السامية والعقائد الصحيحة والأعمال الصالحة والصفات الحميدة، فلا بدّ من المعرفة، فإنّ أفضلكم يوم القيامة أفضلكم معرفة.

قال الإمام الصادق عَنْ : إنّ المؤمنين بعضهم أفضل من بعض، وبعضهم أكثر صلاةً من بعض، وبعضهم أنفذ بصراً من بعض، وهي درجات.

﴿ يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ ١٠٠.

قال الإمام الباقر ﷺ : لا يقبل عمل إلّا بمعرفة، ولا معرفة إلّا بعمل، ومن

<sup>(</sup>١) المحادلة: ١١

تقدیم ..... انتخاب استان المستقدیم ا

عرف دلَّته معرفته على العمل، ومن لم يعرف فلا عمل له.

وإنّما يكمل ويتمّ معرفة الله ورسوله بمعرفة الإمام، كما أنّ الطاعات والقربات لا تقبل إلّا بمعرفته وولايته.

عن أبي حمزة الثمالي قال: قال لي أبو جعفر عَيْهُ: إنّما يعبد الله من يعرف الله، فأمّا من لا يعرف الله فإنّما يعبده هكذا ضلالاً، قلت: جعلت فداك، فما معرفة الله؟ قال: تصديق الله عزّ وجلّ وتصديق رسوله وموالاة عليّ والائتمام به وبأئمة الهدى، والبراءة إلى الله عزّ وجلّ من عدوّهم، هكذا يعرف الله عزّ وجلّ الله

قال الإمام الصادق عَنْ في حديث: والله لو أنّ إبليس سجد لله عزّ وجلّ \_ بعد المعصية والتكبّر \_ عمر الدنيا ما نفعه ذلك، ولا قبله الله عزّ ذكره ما لم يسجد لآدم \_ كما أمره الله عزّ وجلّ أن يسجد له \_ وكذلك هذه الأمّة العاصية المفتونة \_ بعد نبيّها عن \_ بعد تركهم الإمام الذي نصبه نبيّهم في لهم، فلن يقبل الله تبارك وتعالى لهم عملاً، ولن يرفع لهم حسنة، حتى يأتوا الله عزّ وجلّ من حيث أمرهم، ويتولّوا الإمام الذي أمروا بولايته، ويدخلوا من الباب الذي فتحه الله عزّ وجلّ ورسوله لهم ... "ا.

قال رسول الله عَنَى : فوالذي نفسي بيده لو أنّ رجلاً صفّ بين الركن والمقام صائماً وراكعاً وساجداً ، ثمّ لقي الله عزّ وجلّ غير محبّ لأهل بيتي لم ينفعه ذلك ٣٠٠ .
قال الإمام السجّاد عَنْهِ : إنّ أفضل البقاع ما بين الركن والمقام ، ولو أنّ رجلاً

<sup>(</sup>۱) الكافي ۱: ۱۸.

<sup>(</sup>۲) الكافي ۸: ۲۷۱.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسي : ٦٣٣.

١٨ ..... العين الساهرة في الآيات الباهرة

عمّر ما عمّر نوح ﷺ في قومه \_ألف سنة إلّا خمسين عاماً \_ يصوم النهار ويقوم الليل \_ في ذلك الموضع \_ ثمّ لقي الله عزّ وجلّ بغير ولايتنا لم ينفعه ذلك شيئاً ١٠٠.

وعن الإمام الباقر عَيْنَا : والله لو أنّ عبداً صفّ قدميه في ذلك المكان، قام الليل حتّى يجيئه النهار وصام النهار حتّى يجيئه الليل، ولم يعرف حقّنا وحرمتنا \_أهل البيت \_لم يقبل الله منه شيئاً أبداً.

وقال الإمام الصادق عَلَيْهُ: لو أنّ عبداً عبد الله مئة عام بين الركن والمقام، يصوم النهار ويقوم الليل حتّى يسقط حاجباه على عينيه وتلتقي تـراقـيه هـرماً، جاهلاً لحقّنا، لم يكن له ثواب.

وعنه ﷺ : والله لو أنّ رجلاً صام النهار وقام الليل، ثمّ لقي الله بغير ولايتنا لقيه وهو ساخط عليه ١٠٠.

هذا غيض من فيض ...

ثمّ لا يمكن للناس اختيار الإمام والخليفة لرسول الله من بعده، فإنّ هذا من فعل الله، لا من فعل الناس.

عن الإمام الرضا عَيْنَ في حديث طويل: فمن ذا الذي يبلغ معرفة الإمام أو يمكنه اختياره ؟ هيهات هيهات، ضلّت العقول، وتاهت الحلوم، وحارت الألباب وتقاصرت الحكماء، وحصرت الخطباء وجهلت الألبّاء، وكلّت الشعراء، وعجزت الأدباء، وعييت البلغاء عن وصف شأن من شأنه، أو فضيلة من فضائله، وأقررت بالعجز والتقصير، وكيف يوصف بكلّه، أو ينعت بكنهه، أو يفهم شيء من أمره، أو

<sup>(</sup>١) ثواب الأعمال: ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) أعلام الدين : ٧٤٤.

تقديم .....١٠٠٠...١٠٠٠

يوجد من يقوم مقامه، ويغنى غناه، لا كيف وأنّى وهـو بـحيث النـجم مـن يـد المتناولين، ووصف الواصفين، فأين الاختيار من هذا؟ !

عن الإمام الصادق في قوله تعالى : ﴿ وَللهِ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ (١) قال : نحن والله الأسماء الحسني التي لا يقبل الله من العباد عمل إلّا بمعرفتنا (١).

وما أكثر النصوص الدينية في هذا المضمار، فإنّما يُعرف الله ويعبد بمعرفة إمام الزمان، فهو الوسيط في الفيض المقدّس النزولي، والعمل الطيّب الصعودي.

(فمن عرف واجب حقّ إمامه وجد طعم حلاوة إيمانه، وعلم فضل طلاوة إسلامه)'ً'.

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٨٠.

<sup>(</sup>۲) الكافي ۱:۳۳٪

<sup>(</sup>۳) الکافی ۱ : ۲۰۳.

<sup>(</sup>٤) الكافي ١ : ٣٠٣.

وعنه على قال: ما جاء به على على آخذ به، وما نهى عنه أنتهي عنه، جرى له من الفضل مثل ما جرى لمحمّد على ، ولمحمّد الفضل على جميع من خلق الله عز وجلّ ، المتعقّب عليه في شيء من أحكامه كالمتعقّب على الله وعلى رسوله ، والرادّ عليه صغيرة أو كبيرة على حدّ الشرك بالله ، كان أمير المؤمنين على باب الله الذي لا يؤتى إلاّ منه ، وسبيله الذي من سلك بغيره هلك ، وكذلك يـجري لأئـمة الهدى واحداً بعد واحد ، جعلهم الله أركان الأرض أن تميد بأهلها ، وحجّته البالغة على من فوق الأرض ومن تحت الثرى ...

والكافي أيضاً بسنده عن أبي خالد الكابلي قال: سألت أبا جعفر عليه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنّورِ الَّذِي أَنزَلْنَا ﴾ '' فقال: يا أبا خالد، النور والله نور الأئمة من آل محمّد على إلى يوم القيامة، وهم والله نور الله الذي أنزل، وهم والله نور الله في السماوات وفي الأرض، والله يا أبا خالد لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشمس المضيئة بالنهار، وهم والله ينورون قلوب المؤمنين، ويحجب الله عزّ وجلّ نورهم عمّن يشاء فتظلم قلوبهم، والله يا أبا خالد لا يحبّنا عبد ويتولّانا حتى يطهر الله قلبه، ولا يطهر الله قلب عبد حتى يسلم فانا، ويكون سلماً لنا، فإذا كان سلماً لنا سلمه الله من شديد الحساب، وآمنه من فزع يوم القيامة الأكبر ''.

وأئمة الحقّ من بعد رسول الله خلفاؤه في أمّـته وخــلفاء الله فــي أرضــه،

<sup>(</sup>۱) المصدر : ۱۹۳.

<sup>(</sup>۲) التغابن : ۸ .

<sup>(</sup>٣) المصدر : ١٩٤.

تقديم .....٠٠٠....

ولولاهم ما عُرف الله عزّ وجلّ، ويهم احتجّ الله تبارك وتعالى على خلقه، فإنّهم ولاة أمر الله وخزنة علمه وعيبة وحيه، والحجّة البالغة على من دون السماء ومن فوق الأرض، وهذا من لوازم الإمامة التكوينية التي أشرنا إليها، ولكلّ قوم هاد، يهديهم إلى ما جاء به نبيّ الله عَنِيَّ ، ثمّ الهداة من بعده أمير المؤمنين عليّ عَنِيْ ، ثمّ الأوصياء الخلفاء واحد بعد واحد ليكونوا شهداء على الناس وعلى خلقه، قد فرض الله طاعتهم وولايتهم والبراءة من أعدائهم.

ومن أراد أن يعرف إمام زمانه حتّى لا يموت ميتة الجاهلية، صيتة كـفر وضلال، لا بدّ أن يعرف الأوّل من الأئمة الأطهار عَلَيْكِيُّ .

الكافي بسنده عن أحدهما عَيْهَا أَنّه قال: لا يكون العبد مؤمناً حتّى يعرف الله ورسوله والأئمة كلّهم، وإمام زمانه، ويردّ إليه ويسلّم له، ثمّ قال: كيف يعرف الآخر وهو يجهل الأوّل؟ إلله

ومن أتى البيوت من أبوابها اهتدى، ومن أخذ في غيرها سلك طريق الردى، فالتمسوا البيوت التي أذن الله أن تُرفع ويُذكر فيها اسمه، وما اهتدى من أبصر وعقل.

<sup>(</sup>۱) انكافي ۱:۱۸۰.

<sup>(</sup>٢) الحجّ : ٤٦.

<sup>(</sup>۳) المصدر: ۱۸۲.

٢٢ ..... العين الساهرة في الآيات الباهرة

ثمّ المعرفة من الكلّي التشكيكي لها مراتب أفقيّة وعموديّة، ومن أعلى المراتب: المعرفة النورانيّة.

روي عن محمد بن صدقة أنّه في حديث طويل -: سأل أبو ذرّ الغفاري سلمان: يا أبا عبد الله، ما معرفة الإمام أمير المؤمنين عليه بالنورانيّة ؟ قال: يا جندب، فامضِ بنا حتّى نسأله عن ذلك، قال: فأتيناه فلم نجده. قال: فانتظرناه حتّى جاء، قال صلوات الله عليه: ما جاء بكما ؟ قالا: جئناك يا أمير المؤمنين نسألك عن معرفتك بالنورانية، قال صلوات الله عليه: مرحباً بكما من وليّين متعاهدين لدينه، لستما بمقصرين، لعمري إنّ ذلك الواجب على كلّ مؤمن ومؤمنة. ثمّ قال صلوات الله عليه: يا سلمان ويا جندب، قالا: لبّيك يا أمير المؤمنين. قال عليه : إنّه لا يستكمل أحد الإيمان حتى يعرفني كنه معرفتي بالنورانية -حسب الطاقة البشرية فإذا عرفني بهذه المعرفة فقد امتحن الله قلبه للإيمان، وشرح صدره للإسلام، وصار عارفاً مستبصراً، ومن قصّر عن معرفة ذلك فهو شاكّ ومرتاب...

يا سلمان يا جندب، قالا: لبيّك يـا أمـير المـؤمنين. قـال عليه : معرفتي بالنورانيّة معرفة الله عزّ وجلّ معرفتي بالنورانيّة، وهو الدين الخالص الذي قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِـيَـعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُـنَـفَاءَ وَيُـقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُـؤُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ القَـيِّمَةِ ﴾ "...

الحذار الحذار لمن لم يعرف الأئمة من بعد رسول الله عَلَى فقد ضلّ وأضلّ. وكان شقيّاً، قد خسر الدنيا والآخرة، وذلك هو الخسران المبين.

عن جابر عن أبي جعفر عَيِّ قال: قال: لمَّا نزلت هذه الآية: ﴿ يَوْمَ نَدْعُو

<sup>(</sup>١) البيّنة : ٥.

كُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ `` قال المسلمون: يا رسول الله ألست إمام الناس كلهم أجمعين ؟ قال: فقال رسول الله في : أنا رسول الله إلى الناس أجمعين، ولكن سيكون من بعدي أئمة على الناس من الله من أهل بيتي، يقومون في الناس فيكذّبون، ويظلمهم أئمة الكفر والضلال وأشياعهم، فمن والاهم واتبعهم وصدّقهم فهو منّي ومعي وسيلقاني، ألا ومن ظلمهم وكذّبهم فليس منّي ولا معي وأنا منه بريء "١٠.

﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ "، ما لكم كيف تحكمون ؟ ! ﴿ أَتَّــقُوا اللهَ وَكُــونُوا مَـعَ الصَّـادِقِينَ ﴾ "، ليس إلّا محمّد وآله الأئـمة المعصومين الطاهرين عَلَيْكِ أَ.

عن أبي جعفر عليه قال: قال رسول الله في : من أحبّ أن يحيى حياة تشبه حياة الأنبياء، ويموت ميتة تشبه ميتة الشهداء، ويسكن الجنان التي غرسها الرحمن، فليتولّ عليّاً وليوالِ وليّه، وليقتدِ بالأئمة من بعده، فإنّهم عترتي خلقوا من طينتي، اللهمّ ارزقهم فهمي وعلمي، وويل للمخالفين لهم من أمّتي، اللهمّ لا تنلهم شفاعتي أماً.

﴿ وَمَا تُغْنِي الآيَاتُ وَالنُّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ ١٦، فإنَّهم غصبوا حقّ أمير

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٧٧.

<sup>(</sup>۲) الكافي ۱: ۲۱۵.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء : ٧.

<sup>(</sup>٤) التوبة : ١١٩.

<sup>(</sup>٥) الكافي ٢٠٨٠١.

<sup>(</sup>٦) يونس: ١٠١.

٢٤ ..... العين الساهرة في الآيات الباهرة

المؤمنين عليّ على ولم يألوا جهداً في ظلمه ونهب تراثه، ومنع أمره وقطع رحمه. عنه روحي فداه وقد قال قائل: إنّك على هذا الأمر يا ابن أبي طالب لحريص، فقال على : بل أنتم والله أحرص وأبعد، وأنا أخصّ وأقرب، وإنّما طلبت حقّاً لي وأنتم تحولون بيني وبينه، وتضربون وجهي دونه ... اللهمّ إنّي أستعديك على قريش ومن أعانهم! فإنّهم قطعوا رحمي، وصغّروا عظيم منزلتي، وأجمعوا على منازعتي أمراً هو لي "ا.

ومن كتاب له إلى معاوية: وقلت إنّي كنت أقاد كما يقاد الجمل المخشوش حتّى أبايع، ولعمر الله لقد أردت أن تذمّ فمدحت، وأن تفضح فافتضحت، وما على المسلم من غضاضة في أن يكون مظلوماً ما لم يكن شاكّاً في دينه، ولا مرتاباً بيقينه '<sup>1</sup>'.

ويقول ابن أبي الحديد المعتزلي: اعلم أنّه قد تواترت الأخبار عنه عليه بنحوٍ من هذا القول، نحو قول: ما زلت مظلوماً منذ قبض الله رسوله حتّى يوم الناس هذا. وقوله: « اللهم أخز قريش فإنّها منعتني حقّي وغصبتني أمري»، وقوله: «فجزى قريشاً عنّي الجوازي، فإنّهم ظلموني حقّي، واغتصبوني سلطان ابن أمّي»، وقوله: «وقد سمع صارخاً ينادي: أنا مظلوم، فقال: هلم فلنصرخ معاً، فإنّي ما زلت مظلوماً »، وقوله في الخطبة الشقشقيّة: «وإنّه ليعلم أنّ محلّي منها محلّ القطب من الرحى»، وقوله: «أرى تراثي نهباً »، وقوله: «أصفياها بإنائنا، وحملا الناس على رقابنا»، وقوله: «إنّ لنا حقّاً إن نعطه نأخذه، وإن نمنعه نركب أعجاز الإبل

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة؛ ابن أبي الحديد ٩ : ٣٠٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر ۱۵: ۱۸۳.

وإن طال السرى»، وقبوله: «ما زلت مستأثراً عليَّ مدفوعاً عمّا أستحقّه وأستوجبه » ١٠٠٠.

أجل غصبوا حق أمير المؤمنين عليّ عَنِيْ وأبعدوه عن إمامته القيادية والسياسيّة، وعن الخلافة الحقّة، وجرى ظلم خلفاء الجور عليه وعلى أولاده الأئمة المعصومين عَلَيْنِ من قبل بني أميّة وبني العباس، وحتّى يومنا هذا، إلّا أنّه سينتقم منهم المهدي من آل محمّد عَلَيْنُ ، ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً ...

ثم ما سكت أمير المؤمنين عليه عن حقه عن الإمامة والخلافة بالمعنى الأوّل \_ إلّا حفاظاً على الإسلام، كما أشار إلى ذلك في مواطن عديدة:

قال ﷺ: «وأيم الله لولا مخافة الفرقة من المسلمين أن يعودوا إلى الكفر، ويعود الدين، لكنّا قد غيّر نا ذلك ما استطعنا».

وقال عَلَيْ : فوالله ما كان يلقي في روحي، ولا يخطر ببالي أنّ العرب تزعج هذا الأمر من بعده عنى عن أهل بيته، ولا أنهم مُنحّوه عني من بعده ... حتّى رأيت راجعة من الناس قد رجعت عن الإسلام يدعون إلى محق دين محمّد على فخشيت إن لم أنصر الإسلام وأهله، أن أرى فيه ثلماً أو هدماً تكون المصيبة به عليّ

<sup>(</sup>١) المصدر ٩: ٣٠٦ ـ ٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر ١٦: ١٤٩.

٢٦ ..... العين الساهرة في الآيات الباهرة أعظم أن ...

هذا والحديث عن هذا الأمر الصعب المستصعب يطول ويطول، إلّا أنّي أدعو الناس جميعاً إلى معرفة الحقّ، كما أدعو المسلمين كلّهم إلى معرفة إمام زمانهم حقّ المعرفة، وإلّا فمن لم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهلية والكفر، فلا يكمل في توحيده ولا في معرفة نبوته، ولا في صحة عباداته وأفعاله، وقفوهم إنّهم مسؤولون، فعمّا يسأل الربّ الجليل، وما يكون الجواب؟!

ولا يزال هذا الدين قائماً حتّى يكون عليكم اثنا عشـر خـليفة كـلّهم مـن قريش. ولا بدّ لكلّ واحدٍ منّا من عرض دينه ومعتقداته على كتاب الله وسنّة نبيّه ومنهاج الإمام في زمانه، كما فعل سيّدنا عبد العظيم الحسنى.

قال: دخلت على سيّدي عليّ بن محمّد عَلِيْكَ ، فلمّا بصر بي قال لي: مرحباً بك يا أبا القاسم، أنت وليّنا حقّاً، فقلت له: يا ابن رسول الله إنّي أريد أن أعرض عليك ديني ...

إنّي أقول: إنّ الله تبارك وتعالى واحد... وإنّ محمّداً عبده ورسوله خاتم النبيّين، فلا نبيّ بعده إلى يوم القيامة...

وأقول: إنّ الإمام والخليفة ووليّ الأمر بعده أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب التحسين، ثمّ الحسين، ثمّ الحسين، ثمّ محمّد بن علي، ثمّ جعفر بن محمّد، ثمّ موسى بن جعفر، ثمّ عليّ بن موسى، ثمّ محمّد بن عليّ، ثمّ أنت يا مولاي.

فقال عَنْ : ومن بعد الحسن ابني، فكيف للناس بالخلف من بعده ؟ فقلت :

<sup>(</sup>١) شرح بهج البلاعة؛ ابن أبي الحديد ١٥٠: ١٧

تقدیم .....۲۷

وكيف ذلك يا مولاي ؟ قال : لأنّه لا يرى شخصه، ولا يحلّ ذكره باسمه، حتّى يخرج فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً ... فقال : يا أبا القاسم هذا والله دين الله الذي ارتضاه لعباده إشارة إلى آية الإكمال فاثبت عليه ثبتك الله بالقول الشابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة (١٠).

وعن رسول الله ﷺ في قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ﴿ ﴿ ، وَقَالَ ﷺ : يدعى كلّ قوم بإمام زمانهم، وكتاب الله وسنّة نبيّه ﴿ ﴾ .

وقال سبطه الإمام الحسين عَنِي في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ إمام دعى إلى هدى فأجابوه إليه، وإمام دعى إلى ضلالة فأجابوه إليها، هؤلاء في الجنّة، وهؤلاء في النار وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَرِيقٌ فِي الجَنّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ (٤) السَّعِيرِ ﴾ (٤) السَّعِيرِ ﴾ (١) السَّعِيرِ ﴾

وعن ولده زين العابدين ﷺ: اللهم إنّك أيّدت دينك في كلّ أوان بإمام أقمته علماً لعبادك، ومناراً في بلادك، بعد أن وصلت حبله بحبلك، وجعلته الذريعة إلى رضوانك (١٠).

وسئل الإمام الحسين عُنِّي : ما معرفة الله ؟ قال : معرفة أهل كلِّ زمان إمامهم

<sup>(</sup>۱) البحار ٦٩: ١.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٠:٨.

<sup>(</sup>٤) الشوري: ٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر ٣: ١٩٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه.

٢٨ ..... العين الساهرة في الآيات الباهرة الله الله الآيات الباهرة الذي يجب عليهم طاعته ...

ويقول الإمام الباقر ﷺ : إنّما يعرف الله عزّ وجلّ ويعبده من عـرف الله وعرف إمامه منّا أهل البيت ﴿ \* الله وعرف الله و

ويقول الإمام الصادق عليه : نحن أصل كلّ خير، ومن فروعنا كلّ برّ، فمن البرّ : التوحيد والصلاة والصيام وكظم الغيظ، والعفو عن المسيء، ورحمة الفقير، وتعهّد الجار، والإقرار بالفضل لأهله، وعدونا أصل كلّ شرّ، ومن فروعهم كلّ قبيح وفاحشة فمنهم الكذب، والبخل، والنميمة، والقطيعة وأكل الربا وأكل مال اليتيم بغير حقّ، وتعدّي الحدود التي أمر الله، وركوب الفواحش ما ظهر منها وما بطن، والزنا والسرقة، وكلّ ما وافق ذلك من القبيح، فكذب من زعم أنّه معنا وهو متعلّق بفروع غيرنا ألى.

<sup>(</sup>١) النحار ٢٣ : ٨٣

<sup>(</sup>۲) الكافي ۱ ، ۱۸۱.

٣) الأعراف: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي ١ : ٢٧٤.

<sup>(</sup>٥) الكافي : الخبر ٣٣٦

تقدیم .......

وعنه عَلَيْهِ : بني الإسلام على خمسة أشياء : على الصلاة والزكاة والحبجّ والصوم والولاية. قال زرارة : فقلت : وأيّ شيء من ذلك أفضل ؟ فـقال : الولايـة أفضل لأنّها مفتاحهنّ، والوالى هو الدليل عليهنّ الله الله المناحهنّ، والوالى هو الدليل عليهنّ الله المناحهنّ الله المناحهنّ الله المناحهنّ الله المناحهنّ الله المناحهنّ الله المناحهنّ الله المناحهن المناحة المناحهن المناحة ا

قال رسول الله ﷺ: والذي بعثني بالحقّ نبيّاً، لو أنّ رجلاً لقبي الله بعمل سبعين نبيّاً ثمّ لم يأتِ بولاية وليّ الأمر من أهل البيت، ما قبل الله منه صرفاً ولا عدلاً (١).

وقال ﷺ: كلّ من دان الله عزّ وجلّ بعبادة يجهد فيها نفسه، ولا إمام له من الله، فسعيه غير مقبول، وهو ضالّ متحيّر، والله شانئ لأعماله، ومثله كمثل شاة ضلّت عن راعيها وقطيعها "".

وختاماً، لمست أناملي الدائرة كتاباً قيماً خالداً بخلود إخلاص مؤلفه ومنمّقه، فضيلة العلّامة الحجّة الشيخ مهدي عباس البحراني دامت إفاضاته، فقد سلك سبيل السلف الصالح في جُهده وجهاده، وصرف عمره الشريف في تحصيل المعارف والعلوم الدينية، وتهذيب الملكات النفسانية، ونال مرتبة سامية من الفضل والكمال، كما شهد بذلك سيّدنا الاستاذ الآية العظمى السيّد محمّد رضا الكلپايكاني تيّن وقد حاز السبق من بين أقرانه وزملائه، وجرى العلم من بين بنانه، وجاد يراعه بمعارف القرآن الكريم وعلوم محمّد وآله عَهَيْن .

وأخيراً وليس بآخر إن شاء الله تعالى قد أتحف المكتبة العربية الإسلامية

<sup>(</sup>١) الكافي ٢ : ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) أمالي المفيد : ٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي ١ : ١٨٣ .

بكتابه الآخر (الآيات الباهرة في العترة الطاهرة) ليرفع الحجب والستار مرّة أخرى عن الحقائق الساطعة والبراهين المشرقة الدالّة على خلافة أمير المؤمنين والعترة الهادية، التي كسفتها سحابات الجهل والضلال، وخسفتها غيوم العناد والالحاد.

ثمّ التمس منّي أن أقرّظ كتابه فأجبت مأموله، فسرحت بريد النظر وأجلت فيه البصر، فألفيته كتاباً نافعاً يمتاز بحسن البيان، وقوّة البرهان، والإحاطة بدقائق البحوث في كلّ موضوع، قويماً في طرحه، لطيفاً في أسلوبه، سلساً في بيانه، جزى الله جامعه وناسقه خير الجزاء، وهنّاه وإيّانا بالكأس الأوفى من يد مولانا أمير المؤمنين عليّ عليه شربة لا ظمأ بعدها أبداً، وأسكننا فسيح جنانه، في مقعد صدق عند مليك مقتدر.

ولله درّه وعليه أجره بما تجشّمه من عناء البحث والتنقيب في تأليف هذه البحوث القيّمة، راجياً من المولى القدير سبحانه وتعالى أن يأخذ بيده، ليكمل الأشواط التي افتتحها بهذه الدراسة والتي من قبلها، بإنجاز مجموعة أخرى من البحوث العقائدية، وردّ الشبهات والتشكيكات، فإنّ الأمّة لا سيّما شبابنا الواعي متعطّش في عصرنا هذا \_ عصر الصحوة الإسلامية \_ إلى المعارف الإلهية والعلوم الإسلامية، ولا سيّما الأجوبة الشافية والكافية بما تعيشها من شبهات وتساؤلات في العقائد والعرفان والفلسفة.

وإنّي إذ أبارك له هذا الجهد الولائي والخطوة العلمية التي ينتفع بها أهل العلم والشباب المثقّف، أملي به وبرجال الدين أن يكملوا الشوط، ولا تعوقهم العوائق، سائلاً العليّ الأعلى أن يجعله قدوة صالحة لإخوانه وزملائه، وأن يوفّقه لخدمة الدين الحنيف ومذهب الحقّ، وللجدّ في عمله التبليغي والثقافي والاستمرار في نشاطه الديني والاجتماعي، لينتفع بوجوده وجهوده المؤمنون في أقطار الأرض،

ولا سيّما في بلاده، جعله الله من أهل البيت من أولئك الذين قال عنهم مولانا الإمام الصادق النّيّة : «إنّ العلماء ورثة الأنبياء، وذاك أنّ الأنبياء لم يورثوا درهماً ولا ديناراً، وإنّما أورثوا أحاديث من أحاديثهم، فمن أخذ بشيء منها فقد أخذ حظاً وافراً، فانظروا علمكم هذا عمّن تأخذونه، فإنّ فينا أهل البيت في كلّ خلف عدولاً ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين».

وعن معاوية بن عمّار، قال: قلت لأبي عبد الله الإمام الصادق عَنَى : رجل راوية لحديثكم يثبت ذلك في الناس، ويشدده في قلوبكم وقلوب شيعتكم، ولعل عابد من شيعتكم ليست له هذه الرواية، أيّهما أفضل ؟

قال عَلَيُّكِ : الرواية لحديثنا يشدّ به قلوب شيعتنا أفضل من ألف عابد.

وعن أمير المؤمنين على علي أنّه قال: قلت: يا رسول الله، من خلفاؤك؟ قال عَلَيْتُ : الذين يأتون بعدى ويروون حديثي وسنّتي.

وفي الحديث النبوي الشريف: ما من مؤمن يقعد ساعة عند العالم، إلّا ناداه ربّه عزّ وجلّ : جلست إلى حبيبي، وعزّتي وجلالي لأسكننّك معه ولا أبالي.

قال رسول الله عَلَيْ : يجيء الرجل يوم القيامة وله من الحسنات كالسحاب الركام، أو كالجبال الرواسي، فيقول : يا ربّ، أنّى لي هذا ولم أعملها ؟ فيقول : هذا علمك الذي علمته الناس يعمل به من بعدك.

وفي إكمال الدين بسنده عن مولانا وإمامنا المنتظر الحجّة الثاني عشر عليه السلام وعجّل الله فرجه: وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا، فإنّهم حجّتى عليكم، وأنا حجّة الله عليهم.

وورد في الحديث المعتبر: اعرفوا منازل الرجال على قدر روايـاتهم عـنّا. وفي آخر: اعرفوا منازل شيعتنا بقدر ما يحسنون من رواياتهم عنّا، فـإنّا لا نـعدّ ٣٢ ..... العين الساهرة في الآيات الباهرة الفقيه منهم فقيهاً حتى يكون محدّثاً ؟ قال : الفقيه منهم فقيهاً حتى يكون محدّثاً ، فقيل له : أو يكون المؤمن محدّث .

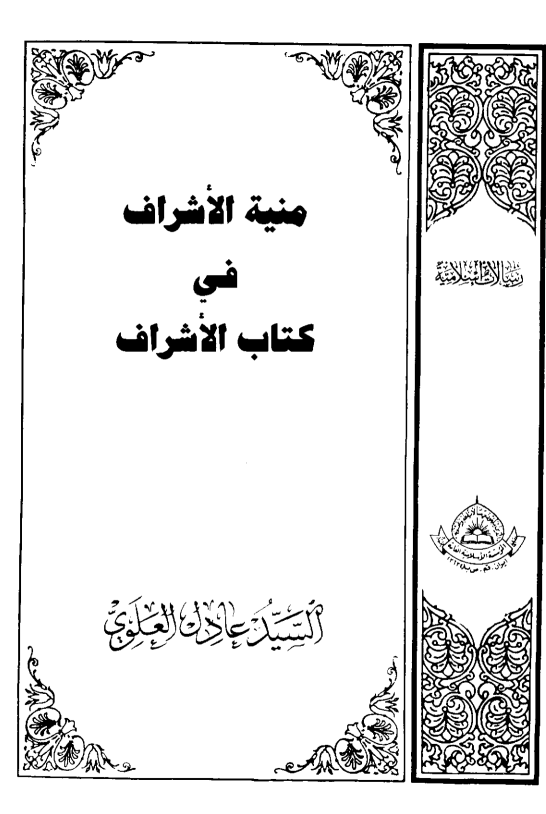
هذا وقد أجزت لسماحة المؤلّف الشيخ البحراني دام عزّه أن يروي عنّي ما صحّت لي روايته من مشايخي وطرقي الخاصّة (الله من مصنّفات أصحابنا وما رووه بأسانيدهم المعتبرة المنتهية إلى أرباب الجوامع الحديثية من المحامد الثلاثة الثانية والأولى، ومنهم إلى أهل بيت النبوّة، والعترة الطاهرة، وموضع الرسالة ومعدن العصمة ومهبط الوحي عليهم صلوات الله وسلامه أبيد الآبيدين. وأوصيه وكل المؤمنات والمؤمنين، ولا سيّما رجال الدين، بملازمة الورع والزهد والإخلاص، وأن لا تغرّهم الدنيا الدنيّة، فإنّها سوق ربح فيها قوم وخسر آخرون، وإنّها كالبحر العميق غرق فيه عالم كثير، لا ينجو منها إلّا من تمسّك بالعروة الوثقى، القرآن الكريم والعترة الطاهرة، وركب سفينة التقوى وخاف مقام ربّه ونهى النفس عن الهوى، فإنّ الجنّة هي المأوى.

ثمّ لا تنساني من صالح دعواتك كما لا أنساك، والله الموفّق للخير والصواب، فله الحمد أبداً، أوّلاً و آخراً.

العيد

عادل بن السيّد علي العلوي قم المقدّسة \_ الحوزة العلمية ١٠ شعبان المعظّم ١٤٢٣ هـ ق

<sup>(</sup>١) ذكرتهم في كتاب (أوراق من العمر ). مطبوع، فراجع.



العلوي، السيَّد عادل، ١٩٥٥ \_ ء.

رسالة منية الأشراف في كتاب الإنصاف / تأليف انسيّد عادل العلوي. ــ قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد. ١٤٢٣ ق. = ١٩٣٨.

١٦ ص. ـــ (موسوعة رسالات إسلامية)

SBN 964 - 5915 - 18 - X : (دوره ۱۰۰ جلدی) SBN 964 - 5915 - 77 - 5 دوره ۱۹۵۰ جلدی) غیرستنویسی بر اساس اطلاعات نیپیا

عربي

اين كتاب مقدمداي بركتاب «الإنصاف في النصّ على الأنمُة الاثنى عشر أل محمَد صلّى الله عليه وأله الأشراف». نوشته «هاشم بن سليمان بحراني» است

کتابنامه : به صورت زیرنویس.

١. امامت \_ احاديث. ٢. ائمه اثنا عشر \_ احاديث. انف. بحراني، هاشم بن سليمان، \_ \_ ١١٠٧ ق.
 الإنصاف في النش على الأنفة الاثنى عشر أل محمد صلّى الله عليه وآله الأشراف. ب. عنوان. ج. عنوان:
 الإنصاف في النش على الأنفة الاثنى عشر آل محمد صلّى الله عليه وآله الأشراف.

۸ع ۱ الف آ / ۵ / ۲۱۸ BP ۱۶۱ مع ۱ الف آ / ۵ / ۲۹۷ کتابخانهٔ ملی ایران کتابخانهٔ ملی ایران

## موسوعة رسالات إسلامية

رسالة منية الأشراف في كتاب الإنصاف تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣٤٢٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

شابك ٥ ـ ٧٧ ـ ٥٩١٥ ـ ٤٦٤

ای. ای. ان. ۷۷۱ ۹۵۹ ۹۵۹ ۹۷۸۹

الحمد لله كما هو أهله ومستحقه، والصلاة والسلام على الهادي البشير والقائم النذير، أشرف خلق الله، سيد الأنبياء والمرسلين محمد، وعلى آله المعصومين أركان البلاد، وساسة العباد، والأئمة الهداة. سبحانك يا ربّنا اللطيف الخبير العليم القدير، فإنّك مدبّري ولست أدري، فما هذه الألطاف الخفيّة، والنّعم الجليّة على العباد، فبين آن وآن تتعرّف لخلقك ليعرفونك فيطلبونك، فإنّه من عرف طلب، ومن طلب وجد، ومن وجد عشق،

ليعرفونك فيطلبونك، فإنه من عرف طلب، ومن طلب وجد، ومن وجد عشق، والعاشق يتّحد مع معشوقه، ويفنى في حبّ حبيبه وعشق معشوقه، فمن عرفك طلبك، ومن طلبك وجدك، ومن وجدك عشقك، ومن عشقك عشقته، فأنت العاشق وأنت المعشوق، سبحانك سبحانك جلّ جلالك، وعظم إحسانك. وما أروع وأجمل الحبّ والعشق الذي يكون بين العبد وبين مولاء، فيكفيه يا ربّ فخراً، أن يكون لك عبداً، وكفاه عزّاً أن تكون له ربّاً، وينتهي به طواف العشق إلى مقام الفناء بالله وفي الله وله، ويغرق حينئذٍ في جمال أسمائك الحسنى، ويسبّح في سبحات جلال صفاتك العليا، وما من شيء إلاّ ويسبّح بحمدك، فيأنس

عند الأشراف في كتاب الإنصاف
 بك و يطمئن قليه بذكرك، و يستوحش من غير نفال.

أيا سيّدي ومولاي، أوّ لست أنت المدبّر للأمور، وإنّ يدك الغيبيّة المتمثّلة بإمام الزمان المهدي المنتظر ترعانا، وحناك القدسي وفيضك الأقدس المتجسّد بأنفاس وليّ أمرنا الثاني عشر يحفظنا، فلا أدري أبلساني الكال أشكرك أم بعملي القاصر أثني عليك، وكيف وأنّى يكون ذلك... هيهات فلا حيلة لنا إلّا الاعتراف بالعجز والتقصير، وإنّك الغفور الرحيم.

يا ربي ويا معبودي ومدبّري، إيّاك نعبد وإيّاك نستعين، وما أجمل وأعظم الطفك الحسن الجميل، ففي شهر شعبان المعظّم، شهر نبيّك الأكرم عَيَّة، وفي أسبوع واحد يُتحفني إخوان الصفا من فضلاء ومشايخ العراق والبحرين، بكتابيهما القيّمين، لأكتب لهما مقدّمةً وتقريظاً، لحسن ظنّهما بالكاتب.

ففي بداية الأسبوع سرّحت بريد النظر في كتاب (الآيات الباهرة في العترة الطاهرة) فوجدته كتاباً ثميناً يبحث عن الخلافة والإمامة الحقّة بعد رسول الله على الطاهرة) فوجدته كتاباً ثميناً يبحث عن الخلافة والإمامة الحجّة الشيخ مهدي من خلال الآيات القرآنية، بقلم سماحة الشيخ الجليل الحجّة الشيخ مهدي البحراني دامت بركاته، فكتبت له مقدّمة في أكثر من ٣٠ صفحة خلال سويعات، وما ذلك إلا عشقاً وشوقاً وتقرّباً إلى الله وإلى رسوله وأهل بيته عليه الأئمة الاثنى عشر من الأسبوع تشرّفت بالكتاب الثاني (الإنصاف في النصّ على الأئمة الاثنى عشر من آل محمد الأشراف) من تأليفات المحقّق الكبير آية الله المحدّث الشهير السيد هاشم البحراني نتبين فوجدته كتاباً قيّماً قد حقّقه وأخرجه في حكّته الجديدة

<sup>(</sup>١) ورد عن الإمام الحسن العسكري على : من استأنس بالله استوحش من النار. شرحت ذلك في رسالة (مقام الأنس بالله). مطبوع.

الفاضلان الجليلان الحجة الشيخ سلام الزبيدي والشيخ يوسف العلي دام عزّهما، وألفيته يتحدّث عن الإمامة الحقة أيضاً، إلا أنّه من خلال السنة الشريفة والأحاديث المرويّة عن الرسول الأعظم وأهل بيته الأطهار عَيْنِي فقلت في نفسي (سبحان الله) كلا المؤلفين والكتابين من البحرين ﴿ مَرَجَ البَحْرَيْنِ يَلْتَقِيّانِ \* بَيْنَهُمَا بَرْزَحُ لا يَبْغِيَانِ ﴾ (الله فهذا يستدلّ بكتاب الله والآخر بسنة رسوله، وكأن الله سبحانه أراد أن يذكّرني وغيري أنّ الإمامة الحقّة ثابتة بالكتاب الكريم والسنة الشريفة المتمثلة بالعترة الهادية، فإنهما المصدر للمعارف الإلهيّة والأحكام الشرعيّة وثقافتنا الإسلامية، فهما الثقلان بعد رسول الله، وإنهما لن يفترقا في كلّ شيء أحدهما يدعو إلى الآخر، وكلاهما كلام الله إلا أنّ أحدهما الصامت التدويني العلمي، والآخر الناطق التكويني العيني، ما أن تمسكنا بهما، لن نضلّ أبداً، كما جاء في (حديث الثقلين) الثابت والمتواتر عند الفريقين السنة والشيعة ...

فأحد الكتابين يكمّل الآخر لمن أراد أن يعرف الحقّ ويبحث عن الحقيقة، فما عليه إلّا أن يرجع إلى آيات الله الباهرة، وأحاديث النبيّ والعترة الطاهرة.

أجل، أيّها المسلم، أيّتها المسلمة، إنّ الله سبحانه وتعالى سوف يسألنا يوم القيامة \_وإذا مات المرء قامت قيامته \_فيسألنا منذ بداية الرحلة إلى عالم الآخر، لقوله تعالى: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُولُونَ ﴾ [1] فيا ترى عن أيّ شمىء يكون

<sup>(</sup>١) الرحمن: ١٩ ـ ٢٠

<sup>(</sup>٢) الصافّات : ٢٤.

٦ ....... منية الأشراف في كتاب الإنصافالسؤال ؟!

لا يسأل عن طعام وشراب فإنّه أكرم الأكرمين، وليس من شيمة الكرماء أن يسألوا عن طعام أطعموه، فسبحانه لا يسأل عن مثل المأكولات والمشروبات المحلّلة، وإن كان في حلالها حساب، وفي حرامها عقاب، وفسي الشبهات عتاب.

إلاّ أنّه يسأل أوّلاً عمّا هو الأهمّ، ألا وهو الإيمان القلبي الكامل، الذي فيه سعادة الدارين.

فإنّه يسأل عن التوحيد (مَن ربّك)، ثمّ يسأل عن النبوّة (مَن نبيّك)، ثمّ يسأل عن إمام زمانك (مَن إمامك)، فإنّه الوسيط بين الخالق والخلق بعد النبيّ، فإنّ الإمامة إنّما هي امتداد لخطّ النبوّة بكلّ معالمها وعوالمها، إلّا تلقّي الوحي، كما أنّ النبوّة امتداد لخطّ التوحيد، فالإيمان إنّما يكمل بالإمامة وبمعرفة الإمام، وهذه حقيقة ثابتة بالأدلّة القاطعة والبراهين الساطعة من العقل السليم والقرآن الكريم والسنّة الشريفة، فلا يمكن إنكارها، أو التغافل عنها.

فقد ثبت عند الفريقين \_السنّة والشيعة \_ أنّ الرسول الأكرم محمّد ﷺ. قال: ستفترق أمّتي ثلاث وسبعين فرقة، واحدة ناجية والباقية من الهالكين.

فمن هذه الفرقة الناجية ؟ ! وما الدليل على ذلك ؟

ثم من هو إمام زمانك ؟ فإن رسول الله عَيَّقَ قال \_كما هو ثابت عند الفريقين \_: من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهلية، ميتة الكفر والضلال.

أقولها بصراحة: إنَّ المتمسَّك بالثقلين (القرآن والعترة) لا يكون ضالاً،

ولا يموت كافراً، فحينئذٍ لا بدّ لكلّ واحد منّا أن يعرف إمام زمانه، كي يُسعد في حياته، وينجو من عذاب الله ومن عقابه في آخرته، ويدخل الجنّة وينال ثوابه، ولا سبيل إلى ذلك إلّا الإيمان الكامل والمستكمل بالتوحيد والنبوّة والإمامة والخلافة الحقّة.

ثمّ الكتاب الذي بين يديك الكريمتين، قويم في برهانه، رصين في بيانه، بديع في تفصيله، ورفيع في تبويبه، يدعوك إلى معرفة الحقّ الذي لا بـدّ مـنه، والذي ستُسأل عنه في النشأتين. فجمع لك مؤلَّفه ـ لله درَّه \_بين دفَّتيه، الأحاديث الشريفة المسندة والمعنعنة الواردة بطرق العامّة والخاصّة. والدالّـة عـلى إمامة الأئمة الاثنى عشر عَلِيُّكُ ، فنهج منهجاً جميلاً بيترتيب الكتاب على حسب الحروف الهجائيّة باعتبار آخر الرواة في سلسلة كلّ حـديث والذي يـنقل عـن المعصوم للنُّا إِنَّا ، وقد أجاد وأبدع بما فاض من يراعه المقدَّس ، يرجع إليه من كان منصفاً فيقبله، ويستضيء بنوره من كان مؤمناً فيحمله، ينتفع من منبع وجـوده، ويهتدي من فيض جوده، ويعرف أنَّ الإمامة الحقَّة إنَّما هيي مرجبعيَّة دنيوية ودينية، ورئاسة عامّة (في عالم الخلق) في أمور الدين والدنيا، كما أنّها مرجعية تكوينية (من عالم الأمر) وإنّها من سنن الله في عالم التكوين، إذ الإمام قطب عالم الإمكان، وخليفة الرحمن في الزمان والمكان، محور الموجودات، ومركز الممكنات، وإنَّما يحمل هذه المرجعيّات بحقٌّ بعد الرسول المختار ﷺ بنصّ من 

ويكفيك دليلاً ما جاء في هذا الكتاب القيّم، فإنّه تحقة الأشراف لمن كان عنده الإنصاف. ٨ ..... منية الأشراف في كتاب الإنصاف

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَــقُوا اللهَ وَقُــولُوا قَــوْلاً سَــدِيداً \* يُــصْلِح لَكُـمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ (١).

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللهِ وَعَـمِلَ صَـالِحاً وَقَـالَ إِنَّـنِي مِـنَ المُسْلِمِينَ ﴾ (٢).

- ﴿ وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنفَعُ المُؤْمِنِينَ ﴾ الله وَدَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنفَعُ المُؤْمِنِينَ
- ﴿ وَتَوَاصَوا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوا بِالصَّبْرِ ﴾ اللهِ

وما أعظم أجر من دعا إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، وهدى الناس إلى معرفة الحقّ ومتابعته، وإنكار الباطل واجتنابه، وعرّفهم الواجب عليهم فسي أصول دينهم وفروعه وأخلاقه.

<sup>(</sup>١) الأحراب: ٧٠\_٧٠.

<sup>(</sup>۱) الاحراب: ۷۰\_۱۷

<sup>(</sup>۲) فصّلت : ۳۳.

<sup>(</sup>٣) الذاريات : ٥٥.

<sup>(</sup>٤) العصر : ٣.

<sup>(</sup>a) البحار ۲:۲.

وعنه عليه قال: قال علي بن أبي طالب عليه الدي من كان من شيعتنا عالماً بشريعتنا، فأخرج ضعفاء شيعتنا من ظلمة جهلهم إلى نور العلم الذي حبوناه به، جاء يوم القيامة وعلى رأسه تاج من نور يُضيء لأجل جميع العرصات، وعليه حلّة لا يُقوّم لأقل سلك منها الدنيا بحذافيرها، ثمّ ينادي منادٍ: يا عباد الله، هذا عالم من تلامذة بعض علماء آل محمّد، ألا فمن أخرجه في الدنيا من حيرة جهله، فليتشبّث بنوره ليخرجه من حيرة ظلمة هذه العرصات إلى نزه الجناه فيخرج كلّ من كان علمه في الدنيا خيراً، أو فتح عن قلبه من الجهل قفلاً، أو فضح له شبهة.

قال الإمام عليّ بن الحسين زين العابدين عُنَيُّ إِنَّ وحسى الله تعالى إلى موسى : حبّبني إلى خلقي، وحبّب خلقي إليّ، قال : يا ربّ كيف أفعل ؟ قال : ذكّرهم آلائي ونعمائي ليحبّوني، فلإن تردّ آبقاً عن بابي، أو ضالاً عن فنائي أفضل لك من عبادة مائة سنة بصيام نهارها وقيام ليلها، قال موسى : ومن هذا العبد الآبق منك ؟ قال : العاصي المتمرّد، قال : فمن الضال عن فنائك ؟ قال : الجاهل بإمام زمانه تعرّفه، والغائب بعدما عرفه، الجاهل بشريعة دينه، تعرّفه شريعته وما يعبد به ربّه، ويتوصّل به إلى مرضاته.

قال عليّ بن الحسين عَلِيْكِ ؛ فأبشروا علماء شيعتنا بالثواب الأعظم والحزاء الأوفر.

عن الإمام الصادق عليه قال: علماء شيعتنا مرابطون بالثغر الذي يملي إيليس وعفاريته، يمنعونهم عن الخروج على ضعفاء شيعتنا، وعن أن يستسلط عليهم إيليس وشيعته النواصب، ألا فمن انتصب لذلك من شيعتنا كان أفضل ممّن

١٠ ..... منية الأشراف في كتاب الإنصاف جاهد الروم والترك والخزر ألف ألف مرّة، لأنّه يدفع عن أديان محبّينا، وذلك يدفع عن أبدانهم.

عن الإمام الكاظم عليه قال: فقيه واحد ينقذ يتيماً من أيتامنا المنقطعين عنّا وعن مشاهدتنا بتعليم ما هو محتاج إليه، أشدّ على إبليس من ألف عابد، لأنّ العابد همّه ذات نفسه فقط، وهذا همّه مع ذات نفسه ذات عباد الله وإمائه لينقذهم من يد إبليس ومردته، فذلك هو أفضل عند الله من ألف ألف عابد، وألف ألف عائدة.

عن الإمام الجواد عليه قال: من تكفّل بأيتام آل محمّد المنقطعين عن إمامهم المتحيّرين في جهلهم، الأسراء في أيدي شياطينهم، وفي أيدي النواصب من أعدائنا فاستنذقهم منهم وأخرجهم من حيرتهم، وقهر الشياطين برد وساوسهم، وقهر الناصبين بحجج ربّهم ودليل أئمتهم ليفضلون عند الله تعالى على العباد بأفضل المواقع بأكثر من فضل السماء على الأرض والعرش والكرسي والحجب على السماء، وفضلهم على هذا العابد كفضل القمر ليلة البدر على أخفى كوكب في السماء.

وعن الإمام الهادي للتيال قال: لولا من يبقى بعد غيبة قائمنا طلي من العلماء الداعين إليه، والدالين عليه، والذائين عن دينه بحجج الله، والمنقذين لضعفاء عباد الله من شباك إبليس ومردته، ومن فخاخ النواصب، لما بقي أحد إلا ارتد عن دين الله، ولكنهم الذين يمسكون أزمة قلوب ضعفاء الشيعة كما يمسك صاحب السفينة سكانها، أولئك هم الأفضلون عند الله عز وجل.

قال أمير المؤمنين عليّ عَيُّ : من قوّى مسكيناً في دينه، ضعيفاً في معرفته،

تقديم .......

على ناصب مخالف فأفحمه، لقنه الله يوم يدلى في قبره أن يقول: الله ربّي، ومحمّد نبيّي، وعليّ وليّي، والكعبة قبلتي، والقرآن بهجتي وعدّتي، والمؤمنون إخواني. فيقول الله: أدليت بالحجّة فوجبت لك أعالي درجات الجنّة. فعند ذلك يتحوّل عليه قبره أنزه رياض الجنّة.

قالت فاطمة الزهراء على المؤلف وقد اختصم إليها امرأتان فتنازعتا في شيء من أمر الدين، إحداهما معاندة والأخرى مؤمنة، ففتحت على المؤمنة حجتها فاستظهرت على المعاندة ففرحت فرحاً شديداً فقالت فاطمة على المعاندة ففرحت فرحاً شديداً وقالت فاطمة على المعاندة لفرحت الملائكة باستظهارك عليها أشد من فرحك، وإنّ حزن الشيطان ومردته لحزنها أشد من حزنها، وإنّ الله تعالى قال لملائكته: أوجبوا لفاطمة بما فتحت على هذه المسكينة الأسيرة من الجنان ألف ألف ضعف مما كنت أعددت لها، واجعلوا هذه شنة في كلّ من يفتح على أسير مسكين، فيغلب معانداً مثل ألف ألف ما كان معداً له من الجنان.

قال الإمام الصادق عليه السيت يكسرهم عنا، ويكشف عن مخازيهم، ويبين شيعتنا الموالين لنا أهل البيت يكسرهم عنا، ويكشف عن مخازيهم، ويبين عوراتهم، ويفخم أمر محمد وآله صلوات الله عليهم، جعل الله همه أملاك الجنان في بناء قصوره ودوره، يستعمل بكل حرف من حروف حججه على أعداء الله أكثر من عدد أهل الدنيا أملاكاً، قوة كل واحد تفضل عن حمل السماوات والأرض، فلكم من بناء وكم من نعمة وكم من قصور لا يعرف قدرها إلا رب العالمين ؟

ولا يخفي أنَّ الروايات في هذا الباب كثيرة، وما أكثرها في فضل العلم

۱۲ ..... منية الأشراف في كتاب الإنصاف والعلماء.

بحار الأنوار بالإسناد عن أبي محمّد العسكري عليُّلِا أنّه اتّصل به أنَّ رجلاً من فقها، شيعته كلّم بعض النصّاب، فأفحمه بحجّته، حتّى أبان عن فضيحته، فدخل على عليّ بن محمّد عليُّلا وفي صدر مجلسه دست عظيم منصوب وهو قاعد خارج الدست، وبحضرته خلق من العلويين وبني هاشم، فما زال يرفعه حتّى أجلسه في ذلك الدست، وأقبل عليه، فاشتد ذلك على أولئك الأشراف.

فأمّا العلويّة فأجلّوه عن العتاب.

وأمّا الهاشميّون فقال له شيخهم: يا ابن رسول الله هكذا تؤثر عاميّاً على سادات بنى هاشم من الطالبيّين والعبّاسيين ؟

فقال عَلَيْكَ : إيّاكم وأن تكونوا من الذين قال الله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنْ الكِتَابِ يُدْعَوْنَ إِلَى كِتَابِ اللهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ الا أترضون بكتاب الله عزّ وجلّ حكماً ؟

قالوا : بلي .

قال: أليس الله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي المَسَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ ﴾ \_إلى قوله \_ ﴿ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ المُجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ ﴾ \_إلى قوله \_ ﴿ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ مَرَجَاتٍ ﴾ أن فلم يرضَ للعالم المؤمن إلا أن يرفع على غير العالم، كما لم يرضَ للمؤمن إلا أن يرفع على من ليس بمؤمن أخبروني عنه ؟ قال: (يرفع الله الذين

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٢٣.

<sup>(</sup>٢) المحادلة: ١١.

تقدیم ....۱۳۰۰ میرون از این از از این از از از ا

آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات) أو قال: يرفع الله الذين أوتنوا أشرف الحسب درجات؟ أو ليس قال الله: ﴿ هَلْ يَسْتَوِي اللَّذِينَ يَسْعُلُمُونَ وَاللَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (١٠)؟ فكيف تنكرون رفعي لهذا لمّا رفعه الله ؟ إنّ كسر هذا لفلان الناصب بحجج الله التي علّمه إيّاها لأفضل له من كلّ شرف في النسب.

فقال العبّاسي: يا ابن رسول الله، قد شرّفت علينا وقصّرتنا عـمّن ليس له نسب كنسبنا، وما زال منذ أوّل الإسلام يقدّم الأفضل في الشرف على من دونـه فيه.

فقال عليه الله الله الله الله العبّاس بايع لأبي بكر وهو تيميّ والعبّاس هاشميّ ؟ أو ليس عبد الله بن العبّاس كان يخدم عمر بن الخطّاب وهو هاشمي أبو الخلفاء -أي الخلفاء العبّاسيين - وعمر عَدَوي ؟ وما بال عمر أدخل البعداء من قريش في الشورى ولم يدخل العبّاس ؟ فإن كان رفعنا لمن ليس بهاشمي على هاشمي منكراً فأنكروا على العبّاس بيعته لأبي بكر، وعلى عبد الله بن العبّاس خدمته لعمر بعد بيعته، فإن كان ذلك جائزاً فهذا جائز -وهذا من الجواب النقضى - فكأنّما ألقم الهاشمي حجراً.

وعن أبي محمّد عليه أنّه قال لبعض تلامذته لمّا اجتمع قوم من الموالي والمحبّين لآل رسول الله عليه بحضرته وقالوا: يا ابن رسول الله، إنّ لنا جاراً من النصّاب يؤذينا ويحتج علينا في تفضيل الأوّل والثاني والثالث على أمير المؤمنين عليه ويورد علينا حججاً لا ندري كيف الجواب عنها والخروج

<sup>(</sup>١) الزمر : ٩.

منها؟ قال: مربهؤلاء إذا كانوا مجتمعين يتكلّمون فتسمّع عليهم، فيستدعون منك الكلام فتكلّم وأفحم صاحبهم، واكسر عزّته وفل حدّته، ولا تبق له باقيةً، فذهب الرجل وحضر الموضع وحضروا وكلّم الرجل فأفحمه وصيّره لا يدري في السماء هو أو في الأرض، قالوا: فوقع علينا من الفرح والسرور ما لا يعلمه إلّا الله، وعلى الرجل والمتعصّبين له من الحزن والغمّ مثل ما لحقنا من السرور، فلمّا رجعنا إلى الإمام قال لنا: إنّ الذي في السماوات من الفح والطرب بكسر هذا العدو لله كان أكثر ممّا كان بحضر تكم، والذي كان بحضرة إبليس وعتاة مردته من الشياطين من الحزن والغمّ أشد ممّا كان بحضرتهم، ولقد صلّى على هذا الكاسر له ملائكة من الحرن والغمّ أشد ممّا كان بحضرتهم، ولقد صلّى على هذا الكاسر له ملائكة السماء والحجب والكرسي، وقابلها الله بالإجابة فأكرم إيابه وعظّم ثوابه، ولقد لعنت تلك الملائكة عدو الله المكسورة وقابلها الله بالإجابة فشدّد حسابه وأطال عذابه.

أجل، مثل هؤلاء العلماء الأعلام في شيعة أهل البيت عليه كل الشمس المشرقة والوضاءة في رائعة النهار، تمتد خيوطها الذهبية في كل الأعصار والأمصار، جيلاً بعد جيل، وإنهم من أهل بيت النبوة كما قال الإمام الصادق علي : «إن العلماء ورثة الأنبياء، وذاك أن الأنبياء لم يورّثوا درهما ولا ديناراً، وإنّما أورثوا أحاديث من أحاديثهم، فمن أخذ بشيء منها فقد أخذ حظاً وافراً، فانظروا علمكم هذا عمن تأخذونه، فإنّ فينا أهل البيت في كلّ خلف عدولاً ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين».

ونفي هذا التحريف والانتحال والتأويل تارةً بلسانهم وأخسرى بأقــلامهم ومدادهم المبارك، وإنّها أفضل من دماء الشهداء. تقدیم ...... تقدیم ...... تقدیم استان المتعلق المتعلق

عن الإمام الصادق عليه قال: إذا كان يوم القيامة جمع الله عز وجل الناس في صعيد واحد ووضعت الموازين فتوزن دماء الشهداء مع مداد العلماء، فيرجّم مداد العلماء على دماء الشهداء (١٠).

ومؤلّف كتاب (الإنصاف) المحدّث الشهير السيّد هاشم البحراني تَيِّنُ ممّن قيّضه الله في عصره، وإلى يوم ظهور وليّه عليُّ بلسانه وقلمه، أن ينفي عن الدين والمذهب تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين، وبكتابه القيّم هذا قد رفع النقاب عن وجوه المنحرفين الضالين والمضلين، وأبان الحقّ وأوضحه بأسلوب رصين، وبرهان متين، فلله درّه وعليه أجره، وجيزاه الله وجيزى المحقّقين الفاضلين الزبيدي والعلي عن الإسلام وأهله خير الجيزاء وأحسن العطاء، أملي منهما الدعاء ومواصلة السير وإكمال الأشواط في خدمة الدين والحوزات العلميّة والأمّة الإسلاميّة.

عن معاوية بن عمّار، قال: قلت لأبي عبد الله الإمام الصادق التي ارجل راوية لحديثكم يثبت ذلك في الناس، ويشدّده في قلوبهم وقلوب شيعتكم، ولعل عابد من شيعتكم ليست له هذه الرواية، أيّهما أفضل ؟ قال التي الراوية لحديثنا يشدّ به قلوب شيعتنا أفضل من ألف عابد.

وعن أمير المؤمنين عُلِيُّلاً قال: قلت: يا رسول الله، من خلفاؤك؟ قــال: الذين يأتون بعدي ويروون حديثي وسنتي.

وفي الحديث الشريف: اعرفوا منازل الرجال على قدر رواياتهم عنًّا.

<sup>(</sup>١) البحار ٢: ١٤.

١٦ ..... منية الأشراف في كتاب الإنصاف

وفي حديث آخر: اعرفوا منازل شيعتنا بقدر ما يحسنون من رواياتهم عنّا، فإنّا لا نعدّ الفقيه منهم فقيهاً حتّى يكون محدّثاً، فقيل له: أوَ يكون المؤمن محدّثاً؟ قال: يكون مفهّماً، والمفهّم محدّث.

هذا وقد أجزت الفاضلين أن يرويا عني ما صحّت لي روايته من طرقي الخاصّة التي تبلغ العشرين من مشايخي العظام \_رحم الله الماضين وحفظ الباقين \_ وأوصيهما ونفسي وكل الإخوان والأعزّاء بتقوى الله والورع عن محارمه، والزهد بهذه الدنيا الدنيّة، والتقرّب إليه بالطاعات، ولا سيّما بصلاة الليل وتلاوة القرآن الكريم والتمسّك والتوسّل بالنبيّ وآله الطاهرين عليم في ورجائي منهما أن لا ينسياني من صالح دعواتهما، كما لا أنساهما إن شاء الله تعالى، والله الموفّق للصواب، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

والله المسدَّد والموفَّق، إنَّه خير ناصر ومعين، والحمد لله أوَّلاً وآخراً.

العيد

عادل بن السيّد على العلوي قم المقدّسة \_الحوزة العلمية ١٦ شعبان المعظّم ١٤٢٣ هق



العلوي. السيَّد عادل. ١٩٥٥ سام

رُسالَة فاطَّمة الزهراء عليها السلام مشكاة الأنوار / تأليف السيّد عادل العلوي. بـ قـم: المـؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والارشاد. ١٤٢٣ ق. = ١٣٨١.

٩٦ ص. ١١ موسوعة رسالات اسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 18 - X : ( دوره ۱۰۰ جلدی ) ISBN 964 - 5915 - 80 - 5

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيها

عر ي

كتابنامه : به صورت ريزنويس

 ١٠. فاظهة زهراء (س٠٠ ٨٥ قبل از هجرت ـ ١١ ق. ــ فضايل. ٣. فاظهة زهراء (س). ٨٥ قبل از هجرت ـ ١١ ق. ــ فضايل ــ احاديث. الف. عنوان.

444 / 944

BPYV/Y/PAT JO

\* A1 ... £0£3V

كتابخانة مني ايران

# موسوعة رسالات اسلامية

رسالة

فاطمة الزهراء بَنهُ مشكاة الأنوار تأليف ـ السيّد عادل العلوى

نشر ــ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ــ ١٤٢٦ هجري قمري الطبعة الأولى ــ ١٤٢٦ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ــ حكمت، قم المطبعة ــ النهضة، قم

شابك ٥ ـ ٨٠ ـ ٥٩١٥ ـ ٢٢٤

ای ای ان ۱۰۸۵۱۸۵ ۱۳۸۶۸۸۸

EAN 9789645915801

ISBN 964 - 5915 - 80 - 5

شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۱۹۶۶ دورة ۱۰۰ حند)

#### لِس مِاللَّهِ الزَّكُمٰنُ الزَّكِيدِ مِ

# فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

## ليلة القدر الأولى

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد وآله الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم ومنكري فضائلهم من الآن إلى قيام يوم الدين.

اللهم ألهمني التقوى وأنطقني بالهدى وجنّبني الردى، وبارك لنا في ليلتنا هذه أولى ليالى القدر.

وما أعظم ليلة القدر عند الله وعند رسله وأوليائه وعباده الصالحين، فإنّها خير من ألف شهرٍ ليس فيه ليلة القدر، وإنّها كانت ولا تـزال مـنذ أن خـلق الله السماوات والأرض، فإنّ عدّة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً:

 (١) محاضرات ليالي القدر سنة ١٤٢٢، في مسجد الإمام الرضاعة موكب النجف الأشرف بقم المقدّسة. ٤ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الآنوار

﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُورِ عِنْدَ اللهِ آثَنَا عَشْرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللهِ يَـوْمَ خَـلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ ﴾ [السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ ﴾ [السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ ﴾ [السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ اللهِ عَنْدَ اللهِ اللهِ عَنْدَ اللهِ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ اللهِ عَنْدَ اللهِ اللهِ عَنْدَ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْدَ اللهِ ال

وغرّة الشهور شهر رمضان المبارك:

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدئَ لِلنَّاسِ ﴾ ٢١.

وإنّما كانت ليلة القدر منذ اليوم الأوّل، لأنّ الله في عرشه الملكي والعلمي والتدبيري يدبر شؤون خلقه، ويقضي ويقدّر، فإنّه ينزّل كلّ شيء بقدر وتقدير وقضاء وتدبير، ويعرض هذا التقدير على حجّته في خلقه، فإنّه الإنسان الكامل وأكبر حجج الله، وإنّه خليفته وسفيره في أرضه، ولولاه لساخت الأرض بأهلها، ولساخت السماوات بأهلها، لارتباط الكون بعضه مع بعض، فهو متكثّر في وحدة، ومتوحّد في كثرة، فهناك ارتباط تكويني وتشريعي بين ليلة القدر وبين حجّة الله، والحجّة متمثّلة اليوم بصاحب العصر والزمان والمكان عجّل الله فرجه الشريف، فالأمور التي تحكم في هذه الليلة ويفرق كلّ أمر حكيم، تنزل عليه بالملائكة والروح وهو ملك أعظم من جبرئيل وميكائيل عليه الهلائكة أعوانه وجنده.

ويكفيك في عظمة ليلة القدر نزول القرآن فيه، ذلك الكتاب المهيمن على الكتب كلّها، ذلك الكتاب الذي لا ريب فيه هدىً للمتّقين، وفرقان للناس، ذلك الكتاب الذي لا يأتيه الباطل مطلقاً لا من بين يديه ولا من خلفه، الذي جمع فيه

<sup>(</sup>١) التوبة : ٣٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٨٥.

خير الدنيا والآخرة وعلوم الأولين والآخرين، فليلة القدر من أعظم الليالي وأشرفها عند الله، وقد أخفاها لنفاستها بين ليالي السنة، ولا سيّما بين هذه الليالي الثلاث من شهر رمضان أي ليلة التاسع عشر والواحد والعشرين والتالث والعشرين، ودرك هذه الليلة بالإحياء والدعاء والعبادة والتوجّه إلى الله سبحانه والبكاء والتوسّل بأولياء الله وأصفيائه وعباده المخلصين.

وما أكثر الآيات والروايات الشريفة في فضل ليلة القدر، وما أكثر الدعاء في دركها ونيلها، ففي كلّ يوم يدعو الصائم ربّه أن يرزقه درك ليلة القدر عملى أفضل حال يحبّه الله لخاصة أوليائه.

أذكر لكم شاهداً من الدعاء الذي يقرأ في كلّ يوم من شهر رمضان المبارك ومنه يعلم ماذا يريد الإنسان في هذه الليلة المباركة :

«اللهم صلِّ على محمد وآل محمد واجعل دعائي فيه إليك واصلاً ورحمتك وخيرك إليَّ فيه نازلاً، وعملي فيه مقبولاً، وسعيي فيه مشكوراً، وذنبي فيه مغفوراً، حتى يكون نصيبي فيه الأكثر الأكبر، وحظّي فيه الأوفر.

اللهم صل على محمد وآل محمد، ووفقني فيه لليلة القدر على أفضل حال تحبّ أن يكون عليها أحدٌ من أوليائك وأرضاها لك، ثمّ اجعلها لي خيراً من ألف شهر، وارزقني فيها أفضل ما رزقت أحداً ممن بلّغته إيّاها وأكرمته بها، واجعلني فيها من عتقائك من جهنّه وطلقائك من النار وسعداء خلقك بمغفرتك ورضوانك يا أرحم الراحمين».

#### وفي موضع آخر :

«اللهم لك الأسماء الحسني والأمثال العليا والكبرياء والآلاء، أسألك

المسمك بسم الله الرحمن الرحيم إن كنت قضيت في هذه الليلة تنزّل الملائكة والروح فيها أن تصلّي على محمّد وآل محمّد وأن تبعل اسمي في السعداء وروحي مع الشهداء وإحساني في عليّين وإساءتي مغفورة، وأن تهب لي يقيناً تباشر به قلبي، وإيماناً لا يشوبه شك، ورضيً بما قسمت لي، وآتني في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة، وقِني عذاب النار، وإن لم تكن قضيت في هذه الليلة تنزل الملائكة والروح فيها فأخرني إلى ذلك، وارزقني فيها ذكرك، وشكرك وطاعتك وحُسن عبادتك، وصلٌ على محمّد وآل محمّد بأفضل صلواتك يا أرحم الراحمد.».

ثمّ ليالي القدر الثلاث لها علاقة خاصّة بمظلوميّة سيّد المظلومين أمير المؤمنين وقائد الغرّ المحجّلين أسد الله الغالب الإمام عليّ بن أبي طالب عليّالا حيث الليلة الأولى ليلة الضربة، أي ليلة يفلق في سحرها هامة أمير المؤمنين بسيف ابن ملجم المرادي المجوسي اليهودي الملعون، ثمّ في ليلة الواحد والعشرين ليلة الشهادة، والثالث والعشرين ليلة الثالث للإمام عليّالا .

ولمّا كانت ليلة القدر ليلة الدعاء وتلبية دعوة الله كما هي ليلة أمير المؤمنين وكان عليّ عليّه وجلاً دعّاء، فسيكون حديثي في هذه الليلة حول موضوعين: الأوّل عن أمير المؤمنين، وهو بحث عقائدي، والثاني عن الدعاء، وهو بحث أخلاقي.

أمّا الأوّل: فلا يمكن لنا أن نعرف أمير المؤمنين حقّ المعرفة، إذ ما عرفه إلّا الله ورسوله كما ورد، وإنّما نعرفه من خلال ما ورد في حقّه ومقامه الشامخ من القرآن الكريم حيث نزل ثلثه فسي عمليّ عَلَيْكِا ، ومن خملال النصوص النسويّة

محاضرة ليلة القدر الأولى ..... به والأحاديث الشريفة ، وكلّ ما عرفناه فهو معشار العشر أي واحد بالمائة كما ورد: «نزّ لونا عن الربوبيّة وقولوا فينا ما شئتم، ولن تبلغوا، وما تقولونه إنّما هو معشار عشر ».

والمعرفة تارةً جلاليّة وأخرى جماليّة وثالثة كماليّة. والأولى عامّة، والثانية خاصّة، والثالثة أخصّ.

فالأولى يعرف بها جلالة الشيء وعظمته في الظاهر، والثانية جماله وباطنه، والثالثة حقيقته وكنهه.

وهذه الليلة إنّما نقصد طرق باب من أبواب جمال أمير المؤمنين في كونه جامعاً لصفات الأنبياء وكمالاتهم.

ونقول مقدّمةً : إنّ لله أسماء وقد ورد في الحديث الشريف أنّ له أربعة آلاف اسماً ، ألف اختصّ به نفسه وهو من الاسم المستأثر لا يعلمه إلّا هو ، وألف اختصّ به نبيّه وحبيبه خاتم الأنبياء والمرسلين محمّد عَلَيْةً ، وألف اختصّ به أنبياؤه ، وألف علّمها الناس كما ورد في دعاء جوشن الكبير .

وهذه الأسماء الحسنى وهي ٩٩ اسماً ورد في القرآن الكريم وصفاته العليا، وهي بقيّة الأسماء، لها مظاهر في خلق الله، فإنّ الله العالم القادر الحيّ يتجلّى علمه وقدرته وحياته في خلقه، وكذلك الأسماء والصفات الأخرى، وأشرف الخلق الإنسان، وأشرف الناس الأنبياء. فهم خلفاء الله وسفرائه في الأرض ثمّ الأوصياء ثمّ الأولياء ثمّ العلماء ورثة الأنبياء، فهؤلاء يحملون أسماء الله وصفاته فتجلّى العلم الإلهي يكون في العالم الربّاني، ولهذا ورد «من وقّر عالماً فقد وقر ربّه». فالأنبياء مظهر لأسماء الله الحسنى وصفاته العليا، إلا أنّ

٨ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

خاتمهم جمع كلُ الأسماء والصفات، فهو الإنسان الكامل جامع الجمع وإنّ حقيقته المحمّديّة سارية في الأنبياء والمرسلين وفي الأوصياء والأولياء، شمّ تممّلت وتمثّل هذا الجمع مرّة أخرى في نفس رسول الله وحامل علمه وصفاته إلّا النبوّة ونزول الوحي، ألا وهو أمير المؤمنين وسيّد الموحّدين الإمام عليّ بن أبي طالب عليّه ، فعلي عليه سرّ الله وسرّ رسوله وسرّ الأنبياء قاطبةً، وكان مع النبيّ جهراً ومع الأنبياء سرّاً، وما قُبل نبوّة نبئ إلا بولاية على عليه لله.

وعن أبي ذرّ قال: كنت جالساً عند النبيّ تَتَوَيِّةُ ذات يوم في منزل أمّ سلمة ورسول الله تَبَيِّةٌ يحدّثني وأنا أسمع إذ دخل عليّ بن أبي طالب عليه فأشرق وجهه نوراً فرحاً بأخيه وابن عمّه، ثمّ ضمّه إليه وقبّل بين عينيه، ثمّ التفت إليّ فقال: يا أبا ذرّ، أتعرف هذا الداخل علينا حقّ معرفته ؟ قال أبو ذرّ: فقلت: يا رسول الله، هذا أخوك وابن عمّك وزوج فاطمة البتول وأبو الحسن والحسين سيّدي شباب أهل الجنّة. فقال رسول الله تَبَيِّةً: يا أبا ذرّ، هذا الإمام الأزهر، ورمح الله الأطول، وباب الله الأكبر، فمن أراد الله فليدخل من هذا الباب. يا أبا ذرّ، هذا القائم بقسط الله والذابّ عن حريم الله، والناصر لدين الله،

<sup>(</sup>١) يتابيع المودّة ٢: ٦٢.

محاضرة ليلة القدر الأُولي ....... ٩

وحجّة الله على خلقه، إنّ الله تعالى لم يزل يحتجّ به على خلقه في الأمم كلّ أمّةٍ يبعث فيها نبيّاً <sup>(١</sup>).

عن أبي الحسن عَلَيُّلاً قال: ولاية عليَّ مكتوبة في جميع صحف الأنسياء، ولن يبعث الله نبيًا إلَا بنبوَّة محمَّد عَلِيُّ وولاية وصيّه عليِّ عَيُّلاً.

عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر عُيُّلًا يـقول: إنّ الله تـبارك وتعالى أخذ ميثاق النبيّين على ولاية على وأخذ عهد النبيّين بولاية على .

عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليُّلا ، أنَّه قال : ما نبّئ نبيّ ، ولا من رسول أرسل، إلّا بولايتنا وبفضلنا على من سوانا.

وأمّا أنّه يجمع صفات الأنبياء فإليك نبذة من الأحاديث الشريفة في هذا المضمار:

عن رسول الله ﷺ أنّه قال: من أراد أن ينظر إلى آدم في علمه، وإلى نوح في فهمه، وإلى نوح في فهمه، وإلى أبراهيم في حلمه، وإلى يحيى في زهده، وإلى موسى في بطشه، فلينظر إلى على بن أبى طالب ٢٠٠٠.

وعن الثمالي، عن عليّ بن الحسين، عن أبيه، قال: نظر رسول الله ﷺ ذات يوم إلى عليّ عليّ الله عليّ الله عليّ الله عليّ الله عليّ الله عليّ الله عليّ عليّ الله عليّ الله عليّ الله وحوله جماعة من أصحابه، فقال: من أحبّ أن ينظر إلى يوسف في جماله، وإلى إبراهيم في سخائه، وإلى سليمان في بهجته، وإلى

<sup>(</sup>١) غاية المرام: ٦٠٨، البحار ٤٠: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المناقب لابن المغازلي : ٢١٢، ترجمة الإمام علي من تاريخ دمشق ٢ : ٢٨٠، شـواهـد التنزيل ١ : ٧٨.

۱۰ ...... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار داود في حكمته، فلينظر إلى هذاك.

عن الحارث الأعور صاحب راية عليّ عليّ الله قال: بلغنا أنّ النبيّ عَلَيْ كان في جمع من أصحابه ففال: أريكم أدم في علمه، ونوحاً في فهمه، وإبراهيم في حكمته، فلم يكن بأسرع من أن طلع عليّ عليّ فقال أبو بكر: يا رسول الله، أقست رجلاً بثلاثة من الرسل ؟ بخ بخ لهذا الرجل، من هو يا رسول الله ؟ قال النبيّ عَلَيْ : ألا تعرفه يا أبا بكر ؟ قال: ألله ورسوله أعلم. قال: أبو الحسن عليّ بن أبي طالب. قال أبو بكر: بخ بخ لك يا أبا الحسن، وأين مثلك يا أبا الحسن ؟(١).

عن أبي ذرّ الغفاري قال: بينما ذات يوم من الأيام بين يدي رسول الله على إذ قام وركع وسجد شكراً لله تعالى ثمّ قال: يا جندب، من أراد أن ينظر إلى آدم في علمه، وإلى نوح في فهمه، وإلى إبراهيم في خلّته، وإلى موسى في مناجاته، وإلى عيسى في سياحته، وإلى أيّوب في صبره وبلائه، فلينظر إلى هذا الرجل المقبل الذي هو كالشمس والقمر الساري والكوكب الدرّي، أشجع النياس قبلاً وأسخى الناس كفّاً، فعلى مبغضه لعنة الله والملائكة والنياس أجمعين، قبال فالتفت الناس ينظرون من هذا المقبل فإذا هو عليّ بن أبي طالب عليه الصلاة والسلام الله.

وحياة أمير المؤمنين وسيرته المباركة النبويّة والعلويّة تشهد عملي تملك

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق : ٣٩١.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمّة : ٣٣. الروضة : ١٧. الفضائل : ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) الروضة : ٣ ـ ٤.

وأمّا الموضوع الثاني: فإنّ الدعاء بمعنى الانقطاع إلى الله سبحانه، والإقبال عليه، والاشتداد والارتباط به، وإنّه مخّ العبادة وروحها، ولا يهلك مع الدعاء أحد، والعبادة غاية الخلق وبمعنى تعبيد الطريق إلى الله سبحانه ويتمثّل الانقطاع بالطلب من الله في كلّ شيء حتّى ملح الزاد، وإصلاح شسع النعل، وكلّما اضطرّ الإنسان وألح في الدعاء اقترب من الله ومن إجابته:

- ﴿ أُمَّنْ يُجِيبُ المُضطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السُّوءَ ﴾ ١١٠.
- ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْـتَكْبِرُونَ عَــنْ عِـبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ (٢).
  - ﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلا دُعَاؤُكُمْ ﴾ (٣).

وإنّ الله يحبّ دعاء عبده المؤمن ويؤخّر إجابته ليسمع صوته: «عن العالم عليه الله عزّ وجلّ ليؤخّر إجابة المؤمن شوقاً إلى دعائه ويقول: صوتٌ أحبّ أن أسمعه، ويعجّل دعاء المنافق ويقول: صوت أكرهه» (١٤).

عن أمير المؤمنين عليُّلا : أحبّ الأعـمال إلى الله عـزّ وجـلّ فـي الأرض الدعاء.

<sup>(</sup>١) النمل : ٦٢.

<sup>(</sup>٢) المؤمن : ٦٠.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٧٧.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٩٧ : ٢٩٦.

والدعاء على كلّ حال محفوف بالتوفيق والاستجابة إمّا عاجلاً وإمّا آجلاً كما ورد في الأحاديث الشريفة.

وللدعاء آداب وشروط كمعرفة الله وحسن الظنّ به واليقين بالاستجابة والاضطرار إليه والإخلاص والدخول من الأبواب التي أمر الله تعالى بها، وإقبال القلب إلى الله، والخضوع وترقيق القلب ورفع اليدين إلى السماء، والبسملة والتمجيد والاستغفار، والصلاة على محمّد وآله قبل الدعاء وبعده، والوفاء بعهد الله، واقتران الدعاء بالعمل والدعاء ضمن السنن الإلهيّة والاجتماع للدعاء وطلب التأمين من المؤمنين والترسّل في الدعاء بالطلب والإلحاح والتضرّع في الطلب ودعوة الله بأسمائه الحسنى والإلحاح:

«إنّ الله يحبّ الملحّين في الدعاء».

«إنّ الله يحبّ السائل اللحوح، ومتى تكثر قرع الباب يفتح لك».

عن الصادق عُلِيُّلا : الدعاء يردُ القضاء بعدما أبرم إبراماً، فأكثر من الدعاء فإنّه مفتاح كلّ رحمة ونجاح كلّ حاجة، ولا ينال ما عند الله عزّ وجلّ إلّا بالدعاء وإنّه ليس باب يكثر قرعه إلّا أوشك أن يفتح لصاحبه (١١).

وعن الباقر للنُّلِهُ : إنَّ الله كره إلحاج الناس بعضهم على بعض في المسألة. وأحبّ ذلك لنفسه.

عمن أمير المؤمنين عَيُهُ : فالحج عمليه في المسألة ينفتح لك أبواب الرحمة.

<sup>(</sup>١) الوسائل ٤: ١٠٨٦.

ومن الآداب والشروط: الدعاء للآخرين ومع الآخرين، والدعاء عند نزول الرحمة والدعاء في جوف الليل، والمسح على الوجه والرأس بعد الدعاء.

والدعاء هو القرآن الصاعد في القوس الصعودي، والقرآن الكريم هو القرآن النازل في القوس النزولي، والقرآن النازل دعوة الحق وربّ العالمين للعباد إلى التوحيد والعبادة وإنكار الطغاة، فدعوة من الحقّ إلى الخلق، والدعاء تلبية لتلك الدعوة، وإنّها من الخلق إلى الحقّ.

وهناك عوائق وعقبات تمنع وتحبس الدعاء من الاستجابة ومن الصعود إلى الله سبحانه، ومن أهمّها الذنوب والمعاصي والآثام والفواحش، ما ظهر منها وما بطن.

«اللهمّ اغفر لي الذنوب التي تحبس الدعاء».

«فأسألك بعزّتك أن لا يحجب عنك دعائي سوء عملي وفعالي».

وللذنوب في حياة الإنسان دوران:

الأوّل: الحجب عن الله فلا يتمكّن المذنب من الإقبال عليه ما لم يـتوب ويرجع إلى ربّه.

والثاني: الحجب عن الدعاء من الصعود إلى الله سبحانه، فإنّ الدعاء إذا وصل إليه استجيب على كلّ حال. لكمال العلم والقدرة والسخاء في المدعو منه، وهو الله سبحانه.

ثمّ للإنسان جوارح وجوانح، والأوّل ظواهره، والثاني ما وراءها من البواطن، فقلبه الجارحة تضخّ الدم في الأخذ والعطاء، وكذلك قلبه الجانحة تربط

١٤ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

الإنسان بالله، وله الأخذ من الله والعطاء على الجوارح والجوانح الأخرى فتظهر الرحمة الإلهيّة في سلوك الإنسان وحياته وسيرته.

والقلب الجوارحي يموت بانقطاع الدم وبسدّ الشرايين، فكذلك الجوانحي فإنّ موته إنّما يكون بالذنوب والمعاصي. فالقلب الجوانحي يأخذ النور الإلهمي والهدى من الله سبحانه وتمنحه العطاء في حركات الإنسان وسكناته.

وأهمّ العوامل لإغلاق القلب وانتكاسه أمران :

الأوّل: الإعراض عن آيات الله وتكذيبها:

﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا صُمٌّ وَبُكُمُ فِي الظُّلُمَاتِ ﴾ (١١).

﴿ وَإِذَا تُسْتَكَيهِ آيَاتُنَا وَلَّى مُسْتَكْبِراً كَأَنْ لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي أَذُنَيْهِ وَقَرْاً ﴾ (٢).

الثاني : الذنوب :

﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُو بِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (٣).

قال الصادق عليه : كان أبي يقول : ما من شيء أفسد للقلب من خطيئته، إنّ القلب ليواقع الخطيئة فلا تزال به حتّى تغلب عليه، فيصير أعلاه أسفله.

فالقلب يتلقّى النور والهدى المتمثّل بآيات القرآن الذي نضعه على الرؤوس في دعاء ليالي القدر وأعمالها.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٣٩.

<sup>(</sup>٢) لقمان : ٧.

<sup>(</sup>٣) المطفّفين: ١٤.

محاضرة لملة القدر الأُولي ...... الله القدر الأُولي .... الله القدر الأُولي المالة القدر الأُولي القدر الأُولي المالة المالة القدر الأُولي المالة الم

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزِّلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ جُمَلَةً وَاحِدةً كَذَٰلِكَ لَـنُتَبَّتْ بِـهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّـلْنَاهُ تَرْتِيلاً ﴾ ١٠.

﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ كِتَاباً مُتَشَابِهاً مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينَ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذَكْرِ اللهِ ﴾ "!.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبِيناً ﴾ (٣٠.

﴿ هَذَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ الله

﴿ هَذَا بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ وَهُدَىَّ وَرَحْمَةُ اِنْقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴾ ﴿﴿.

والقلب الذي يفاض عليه النور والهدى في الحياة يكون حيّاً :

﴿ أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ﴾ 📆.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَ تَــَقُوا اللهَ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَحْمَـتِهِ

وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ الله

﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلْ اللهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ ^^.

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٣٢.

<sup>(</sup>۲) الزمر : ۲۳.

<sup>(</sup>٣) النساء : ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٣٨.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٦) الأنعام : ١٢٢.

<sup>(</sup>٧) الحديد : ٢٨.

<sup>(</sup>۸) النور: ٤٠.

١٦ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

فالقلب وسيط بين الله وبين الإنسان، يأخذ النور والهدى من ربّه أوّلاً ثمّ يعطيه للجوارح والجوانح.

قال أمير المؤمنين عَلَيُّهُ : «كتاب الله تبصرون به، وتنطقون به، وتسمعون به».

وإذا فقد الإنسان قبول القرآن الكريم النازل، فقد يفقد التمكن من رفع القرآن الصاعد، أي الدعاء، فينغلق قلبه:

﴿ صُمُّ بُكُمُ عُمْنًى فَهُمْ لا يَرْجِعُونَ ﴾ ١٠٠

فلا يري الحقّ، ولا يسمع كلامه، ولا يتكلّم به:

- ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ﴾ (٢).
  - ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاءَ ﴾ (٣).

وبالذنوب يفقد الإنسان حلاوة الذكر، فأدنى ما يصنع الله بالمذنب وبـمن لا يعمل بعلمه، أن يسلب منه حلاوة المناجاة.

وجاء رجل إلى أمير المؤمنين عَلَيُّلاً فقال: يا أمير المؤمنين، إنّي قد حرمت الصلاة بالليل، فقال عَلَيُلاً: أنت رجل قد قيدتك ذنوبك، والمعصية تمنع الإجابة.

وعن الإمام زين العابدين عَلَيْلًا : والذنوب التي تردَّ الدعاء وتظلم الهواء

<sup>(</sup>۱) الله ة : ۱۸

<sup>(</sup>٢) الْبِقْرَة: ٧٤

<sup>(</sup>٣) النمل: ٨٠.

محاضرة لبلة القدر الأولى ....... ١٧

عقوق الوالدين. وفي رواية أخرى: والذنوب التي تردّ الدعاء: سوء النيّة، وخبث السريرة، والنفاق، وترك التصديق بالإجابة، وتأخير الصلوات المفروضات حتّى تذهب أوقاتها، وترك التقرّب إلى الله عزّ وجلّ بالبرّ والصدقة، واستعمال البذاء والفحش في القول.

وعن الإمام أبي جعفر عليه إن العبد يسأل الله الحاجة فيكون من شأنه قضاؤها إلى أجل قريب فيذنب العبد ذنباً فيقول الله تبارك وتعالى للملك : لا تقضِ حاجته واحرمه إيّاها، فإنّه تعرّض لسخطى، واستوجب الحرمان منّى.

ومن رحمة الله سبحانه ولطفه بعباده أن جعل لهم الوسيلة في استجابة الدعاء والتقرّب منه، فقال تعالى :

- ﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَسْبَتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الوَسِيلَةَ ﴾ الله
- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَّقُوا اللهَ وَٱبْتَغُوا إلَيْهِ الوَسِيلَةَ ﴾ ``!.

فهذه الوسائل جعل الله لمن يعجز عن صعود دعائه إلى ربّه:

﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ الكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ (١٠٠.

ورد في الحديث: في تفسير يصعد إليه الكلم الطيّب إنّ ما هو العمل الخالص، ومن الواضح أنّ الإخلاص من الصعب المستصعب، فالناس كلّهم هلكي إلّا العلماء، والعلماء كلّهم هلكي إلّا العلماء، والعلماء كلّهم هلكي إلّا العلماء كاللهم هلكي اللهم علمي اللهم العلماء كلّهم الكي اللهم علمي اللهم العلماء كلّهم علمي اللهم اللهم اللهم العلماء كلّهم علمي اللهم الل

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٥٧.

<sup>(</sup>۲) المائدة : ۳۵.

<sup>(</sup>٣) فاطر : ١٠.

۱۸ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار المخلصون، والمخلصون على خطر عظيم.

فالعمل الصالح يرفع الكلم الطيّب بـصريح القـرآن الكـريم، وقـد يـعجز الإنسان عن العمل الصالح فجعل الله وسائل للصعود:

منها: استغفار النبيّ لأمَّته:

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُّ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَّاباً رَحِيماً ﴾ ٧٠.

ومنها : التوسّل برسول الله وأهل بيته.

وعن سماعة : قال لي أبو الحسن عليه الإ : إذا كان لك يا سماعة إلى الله حاجة فقل : اللهم إنّي أسألك بحق محمد وعلي ، فإنّ لهما عندك شأناً من الشأن وقدراً من القدر ، وبحق ذلك القدر أن تصلّي على محمّد وآل محمّد ، وأن تفعل بسي كذا وكذا (٢) ، فتطلب حاجتك .

وقد استجاب الله لآدم وقبل توبته بتوسّله بأصحاب الكساء عَلَمُتَكِّمُ كما ورد في كتب الفريقين السنّة والشيعة.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ألنساء: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٤: ١١٢٩

<sup>(</sup>٣) عدّة الداعي : ٣٨.

«وجعلتُ الإقرار بالذنب وسيلتي "الله.

أيها المؤمنون، إن الإنسان على نفسه بصيرة ولو ألقى معاذيره، أي الستار على نفسه، فكل واحد منّا يعلم ماذا فعل من الذنوب، وليلة القدر الأولى ليلة الاستغفار والتوبة والإنابة والرجوع إلى الله سبحانه، ليلة التخلية من الآثام والمعاصي والملكات الرذيلة والصفات السيّئة والأخلاق القبيحة، ونتوسّل بالله وبأربعة عشر معصوم عليه في في القرآن الكريم على الرؤوس لتكون في ظلّه، وفي دائرة تعاليمه نكتسب منه الحياة الطيّبة والمعارف الإلهيّة والعلوم السماويّة.

ومن الله التوفيق والتسديد، والحمد لله ربّ العالمين، والصلاة على محمّد وآله الطاهرين.

<sup>(</sup>١) المناحاة الشعبانيّة.

# محاضرة ليلة القدر الثانية

### لِسِ مِالْلِهِ الرَّكُمِنُ الرَّكِيدِ مِ

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد وآله الطاهرين.

اللهم ألهمني التقوى وأنطقني بالهدى، ووفّقني لليلة القدر على أفضل حال تحبّ أن يكون عليها أحد من أوليائك، شاكراً حامداً مصلّياً مطيعاً مستغفراً باكياً راجياً خائفاً مستعيناً بك، عابداً إيّاك.

نحمدك اللهمَ إذ وفّقتنا لإحياء لياني القدر، فاجعلها خيراً مـن ألف شـهر، وارزقنا فيها العافية، عافية الدين والدنيا والآخرة.

وما أعظم ليلة القدر عند الله وعند رسله وأوصيائه وأوليائه، ففيها يفرق كلّ أمر حكيم، وإنّها ليلة نزول القرآن الكريم، ذلك الكتاب الذي لا ريب فيه هديً للمتّقين.

وكلَ من يتمثّل فيه الآيات القرآنيّة وتنزل على وجوده، فيجسّد القرآن في عقيدته وسلوكه وأعماله وأخلاقه. فيتخلّق ويتجسّد بالقرآن الكريم فهو من مصاديق ليلة القدر، ويدرك بركاتها ورحمتها وفضلها ومقامها الشامخ، فمن طبّق

المحاضرة الثانية .....

القرآن في حياته وسيرته كان من ليلة القدر ومن نهاره، وأمّا من جعل القرآن وراء ظهره \_والعياذ بالله \_ سواء القرآن الصامت أو القرآن الناطق الذي هو ترجمان القرآن السماوي أي الإمام المعصوم في كلّ عصر، فإنّه تكون ليلة القدر من ليلة القبر، وكان ميّت القلب وإن كان يعيش بحياة حيوانيّة ونباتيّة بالأكل والنوم واتباع الملاذ والشهوات، فإنّه مات في إنسانيّته التي تـمثّلت فيها الروح الملكوتيّة فيه مِنْ رُوحِي ﴾ الله

فالبشريّة في مثل هذه الليالي المباركة إمّا أن يكونوا من ليلة القدر أو من ليلة القدر، فمن كان يحمل المعارف الحقّة والعلوم الإلهيّة، والأخلاق المحمّديّة، والصفات العلويّة، والمكارم الفاطميّة، والفضائل الحسنيّة، والسجايا الحسينيّة، ويدخل في إطار التقلين: كتاب الله والعترة الطاهرة أهل البيت عليهيًا فإنّه من ليلة القدر، ومن انحرف عن الصراط المستقيم والنبأ العظيم ولم يكفر بالجبت والطاغوت، واتّخذ إلهه هواه، وغلبت عليه شقوته، فإنّه يكون من ليلة القبر.

ثمّ كما ورد عند الفريقين \_السنّة والشيعة \_عن رسول الله تَتَخَيَّةُ أَنّه قال: عليّ مع القرآن والقرآن مع عليّ لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض ٢٠٠٠. كما قال:

«عليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ أينما دار يدور».

<sup>(</sup>١) الحجر: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٣: ١٢٤، وكنز العمّال ١١: ٦٠٣، والمناقب للخوارزمي: ١٠٧. وكفاية الطالب: ٢٥٣، وإحقاق الحقّ ٥: ٦٣٩.

٢٢ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

فمن كان مع القرآن ومع أمير المؤمنين عليّ عليُّ كان ليــلة القــدر وأدرك فضيلتها وخيرها وشرفها وبركاتها، وكتب في علّيين.

وإذا ورد في الحديث الشريف عن الأثمة الأطهار عليم أنّ فاطمة الزهراء عليم الله القدر، ومن عرفها فقد أدرك ليلة القدر، فإنّه باعتبار أنّها المصداق الأتم لليلة القدر التي نزل فيها القرآن الكريم، فصدرها وعاء لحقائق القرآن، وهي روح النبي التي بين جَنبيه \_كما سنتحدّث عن هذا المعنى إن شاء الله في ليلة القدر الثالثة (۱۱ ففاطمة الزهراء سيّدة النساء جمعت بين نوري النبوّة والإمامة، فهي بنت خاتم الأنبياء وزوجة سيّد الأوصياء علم الم فهي بنت خاتم الأنبياء وزوجة سيّد الأوصياء علم الم فله علم عصمة الله الكبرى.

وكل معصوم هو ليلة القدر، بل كل شيعي يؤمن بولاية أهل البيت عليه ويتبع القرآن الكريم، ويتمثّل فيه وفي حياته أنوار الشقلين الكتاب الكريم والعترة الطاهرة فهو ليلة القدر، وبمقدار ما يحمل من العلوم والمعارف القرآنيّة والنبويّة والولويّة فهو قد أدرك من ليلة القدر. وأمّا من جمع الصفات الرذيلة والأخلاق السيّئة، واتّبع الشيطان وحزبه وأعوانه، ودخل في ولاية الجبت والطاغوت، فإنّه يموت قلبه، ويكون من ليلة القبر.

ومن أراد أن يخرج من قبره وليلته، ويدخل في ليلة القدر وقدرها وفضلها، فعليه أن يتّصف بآيات القرآن الكريم، ويتخلّق بأخـــلاق الله، وبأخـــلاق رســـله

<sup>(</sup>١) تحدّثت عن ذلك بالتفصيل أيضاً في رسالة ( فاطمة الزهراء ليلة القدر) مطبوع في موسوعة (رسالات إسلاميّة) المجلّد السادس.

المحاضرة الثانية ..... وأوصائه والعترة الطاهرة على ألم المعاضرة الطاهرة على المعالم ال

وإذا كان خاتم الأنبياء وسيد المرسلين محمد على رحمة للعالمين، فإنما هو جزء من الرحمة الإلهية إذ الرحمة الإلهية مطلقة وبلا نهاية، وإن الله ليحفظ ماء وجه عبده أمام الخلق إذا كان من أهل نيلة القدر، فمن ارتكب المعاصي والآثام والذنوب، وسود صحيفة أعماله، فإنه يتوب في هذه الليلة كما تاب في الليلة الأولى من ليالي القدر، ويتحلّى بالطاعة لربه فإن الله يغفر له ويتوب عليه ويحاسبه حساباً يسيراً، فلا يفضحه أمام الخلائق، بل يستر عليه، بل يظهر جميله، فهذه الليلة ليلة التحلية.

يغفر الله له، وينسى الأرض التي أذنب عليها، كما ينسى جوارحه وجوانحه، بل تشمله الرحمة الإلهيّة الوسيعة أن ينسيه نفسه أيضاً، فلا يخجل حتّى عند نفسه، فإنّ التائب من الذنب كمن لا ذنب له، ويكون كيوم ولدته أمّه، طاهراً مطهّراً معصوماً من الذنب، ويدخل الجنّة، ولا يتذكّر ذنبه، إذ تذكّر الذنب غصّة وحزن، ولا حزن ولا غصص في الجنّة.

فعلى كلَّ واحد منّا أن يكون مظهراً لليلة القدر، عندما يكون في محضر القرآن الكريم والعترة الطاهرة علماً وعملاً، فكراً وسلوكاً، عقيدةً وجهاداً.

ومن هذا المنطلق ولنزداد يقيناً وثباتاً في عقيدتنا، ومن وحي المناسبة وإنّ ليالي القدر يتجلّى فيها مظلوميّة أمير المؤمنين وسيّد الموحّدين وإمام المتّقين أسد الله الغالب عليّ بن أبي طالب عليّلا ، أودّ أن أشير إلى لمعة من لمعاته عليّلا بمعرفة جماليّة ونورانيّة، لنكون في رحاب صاحب الزمان إمامنا المنتظر الحجّة الثانى عشر سلام الله عليه أبد الآبدين، وعجّل الله فرجه الشريف، وجعلنا من

٢٤ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

خلّص شيعته وأنصاره وأعوانه، والمستشهدين بين يديه، آمين ربّ العالمين.

هذم لنتفيّاً بالدوحة الهاشميّة، وفي ظلال مولانا أمير المؤمنين عليّ عليّه الله ونجثو الركاب أمام عظمته وقداسته، نستلهم منه المدد والعون، ليشفع لنا عند الله سبحانه: «يا وجيهاً عند ألله، اشفع لنا عند الله».

والحديث إنّما يكون عن حقيقة الصراط المستقيم وأنّه ولاية أمير المؤمنين عليّ اللهِ عليّ اللهِ عليّ اللهِ عليّ اللهِ عليّ اللهِ عليّ اللهِ اللهِ عليّ اللهِ ال

#### الصراط المستقيم:

إنّ المؤمن والمسلم في كلّ صلاته في ليله ونهاره، وفي حمده وقرآنه، يدعو الله سبحانه، ويطلب منه أن يهديه الصراط المستقيم، ذلك الصراط الذي أنعم الله سبحانه بنعمة رحيميّة خاصّة على أصحابه، ولم يغضب عليهم كاليهود، ولم يضلّوا سواء السبيل كالنصاري.

﴿ اهْدِنَا الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ۞ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَـيْرِ المَـغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِّينَ ﴾ ''.

وقد ذكر الله سبحانه مَن هم الذين أنعم عليهم بنعمه الخياصة في قوله تعالم :

﴿ وَلَهَدَيْنَاهُمْ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً \* وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ الْوَلَئِكَ رَفِيقاً

<sup>(</sup>۱) الفاتحة : ٦ \_ V

المحاضرة الثانية ...... المحاضرة الثانية المحاضرة الم

\* ذَلِكَ الفَصْلُ مِنَ اللهِ وَكَفَى بِاللهِ عَلِيماً ﴾ اللهِ

ثمّ هذا الصراط المستقيم إنّما يتجسّد ويتمثّل بأمور :

الأوّل عبادة الله عزّ وجلّ حقّاً، هذه العبادة التي هي من فلسفة الحياة وسرّ الخليقة، فقال سيحانه:

﴿ وَأَنِ أَعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ "لـ

**الثاني ـ**الدين الإسلامي الحنيف، كما في قوله تعالى :

- ﴿ إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِيناً قِيَماً مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً ﴾ ٣١٠.
  - ﴿ وَمَنْ يَبْتَغَ غَيْرَ الإِشْلَامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

الثالث \_ اتباع النبيّ عَيَالًا ، كما في قوله تعالى :

﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ ﴾ (٥).

الرابع - الاعتصام بالله:

﴿ وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١٠.

الخامس ـ الحكومة بالعدل بكلّ مظاهره:

﴿ هَلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالعَدْلِ وَهُوَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ٧٠.

<sup>(</sup>۱) النساء: ۸۸ ـ ۷۰.

<sup>(</sup>۲) پس : ۲۱.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١٦١.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٨٥.

<sup>(</sup>٥) الأنعام : ١٥٣.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ١٠١.

<sup>(</sup>٧) النحل: ٧٦.

٢٦ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

السادس ـ الإيمان:

﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ١٠٠.

السابع ـ القول الطيّب:

﴿ وَهُدُوا إِلَى الطَّيِّبِ مِنَ القَوْلِ وَهُدُوا إِلَى صِرَاطِ الحَمِيدِ ﴾ [7].

والقول هو الكلام مع العمل كما في قوله : ( قولوا لا إله إلَّا الله تفلحوا ).

الثامن ـ المشى السوى والاعتدال في الحياة :

﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبّاً عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمَّنْ يَمْشِي سَوِيّاً عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٣).

والجامع لكلَ هذه المظاهر والتمثلات والتعيّنات هو الإمامة والولاية المتحقّقة بعد رسول الله خاتم الأنبياء محمّد عَلَيْ بأمير المؤمنين عليّ عليّ عليّ وبأولاده المعصومين الأئمة الطاهرين عَلَيْكِياً. فالخلفاء الاثنا عشر وكلّهم من قريش كما في الصحاح وهم عليّ وأحد عشر من ولده المعصومين عليّكياً، هم الصراط المستقيم.

ولا يخفى أنَّ الصراط في المفهوم الإسلامي إنَّما هو صراطان: صراط في الدنيا وصراط في الآخرة، وأنَّ أحدهما يعبَر ويحكي عن الآخر، وبينهما تلازم في العلم والعمل، في العقيدة والسلوك.

<sup>(</sup>١) الحجّ : ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الحج: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الملك : ٢٢.

المحاضرة الثانية ..... ٢٧

عن المفضّل بن عمر قال: سألت أبا عبد الله عَنْ عَنْ الصراط؟ فقال: هو الطريق إلى معرفة الله عزّ وجلّ، وهما صراطان: صراط في الدنيا وصراط في الآخرة، فأمّا الصراط الذي في الدنيا فهو الإمام المفروض الطاعة، من عرفه في الدنيا واقتدى بهداه مرّ على الصراط الذي هو جسر جهنّم في الآخرة، ومن لم يعرفه في الدنيا زلّت قدمه عن الصراط في الآخرة، فتردّ في نار جهنّم ال

وأمّا من هو الإمام المفروض الطاعة ؟ فهذا ما توضحه لنا البراهين الساطعة والأدلّة القاطعة من العقل والنقل من الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة حكما هو مذكور بالتفصيل في محلّه من كتب علم الكلام والعقائد فراجع ...

والإمام زين العابدين عليّ بن الحسين عليّ يعرّف المصداق الأتمّ للصراط المستقيم في قوله عليّ : «ليس بين الله وحجّته ستر، نـحن أبـواب الله ونحن الصراط المستقيم، ونحن عيبة علمه، ونحن تـراجـمة وحـيه، وأركـان توحيده، وموضع سرّه »(٢).

وعن أبي حمزة الثمالي عن أبي عبد الله لطيُّلِا قال: سألت عـن قـول الله عزّ وجلّ: ﴿ قَالَ هَذَا صِرَاطُ عَلَيَّ مُسْتَقِيمٌ ﴾ "، قال: والله عـليّ عليُّلا هـو والله الميزان والصراط المستقيم (٤).

<sup>(</sup>١) البحار ٨: ٦٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ٨: ٧٠.

<sup>(</sup>٣) الحجر : ٤١.

<sup>(</sup>٤) تفسير البرهان ٢ : ٣٤٤.

فاطمة الزهراء مشكاة الأندل

قال الطبرسي في تفسيره : قرأ القرّاء السبعة (صراط) منوّناً مرفوعاً ، وعلى بفتح اللام، وقرأ يعقوب وأبو رجاء وابن سيرين وقتادة ومجاهد وابـن مـيمون (عليّ) بكسر اللام وصفاً للصراط الله

وقال العلَّامة المجلسي: الظاهر أنَّه (عليّ) بالجرّ بإضافة الصراط إليه. ويؤيِّده ما رواه قتادة عن الحسن البصري، قال: كان ينقرأ هذا الحرف (هذا صراط عليٍّ مستقيم التاب

وعن أبي عبد الله الإمام الصادق سُؤُلِا في حديث، قال: قال أمير المؤمنين عَلَيْكُ ؛ إنَّ الله تبارك وتعالى لو شاء لعرَّف العباد نفسه، ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسبيله والوجه الذي يؤتى منه، فمن عدل عن ولايتنا، أو فضّل علينا غيرنا، فإنّهم عن الصراط لناكبون ١٣١.

إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَـتَدْعُوهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* وَإِنَّ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بالآخِرَةِ عَن الصِّرَاطِ لَـنَاكِبُونَ ﴾ الله

ومن نكب عن الصراط المستقيم فإنّه في جهنّم وبئس المصير.

عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عُنُّيُّة ، قـال: الصـراط الذي قـال إبــليس ﴿ لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ ﴾ "، فهو على عليُّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

<sup>(</sup>١) جامع البيان ١٤: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٤: ٣٣

<sup>(</sup>٣) الكافي ١ : ١٨٤. (٤) المؤمنون: ٧٢\_٧٤.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ١٦

<sup>(</sup>٦) شواهد التنزيل ١٠١١.

فأقسم الشيطان بعزّة الله سبحانه منذ اليوم الأوّل أنّه يغوي ويضلَ الناس جميعاً إلّا القليل من عباد الله الشكور، أولئك الذين أخلصوا لله فني سرّهم وعلائيتهم.

هذا وقد استحوذ الشيطان عليهم فارتد الناس بعد رسول الله عن ولاية علي علي علي الله وخلافته بالحق إلا القليل ممّا وفي لرعاية الحق وأهله، ويوم القيامة سيخاطبهم النبي على الحوض \_كما في صحيح البخاري \_قائلاً: أصحابي أصحابي، فيأتي الخطاب من مصدر الجلالة: سحقاً سحقاً \_أي إلى جهنّم \_لا تدري ماذا أحدثوا بعدك يا رسول الله، وأيّ حدثٍ أعظم من غصب الخلافة الحقّة ؟! فلم يبق منهم إلّا كهمل النعم، أي الشيء القليل جداً كالأكل المتبقّي على فم الأنعام من الإبل والبقر والأغنام.

وقد قال رسول الله ﷺ في ولاية عليّ ﷺ وفي حقّه: «فيوعزّة ربّي وجلاله إنّه لباب الله الذي لا يؤتى إلّا منه، وإنّه الصراط المستقيم، وإنّه الذي يسأل عن ولايته يوم القيامة » ١١٠.

وقال عَيَّنَهُ : أتاني جبرئيل عَلَيُلا فقال : أبشّرك يا محمّد بـما تـجوز عـلى الصراط ؟ قال : قلت : بلى . قال : تجوز بنور الله ، ويجوز عليّ بنورك ، ونورك من نور الله ، وتجوز أمّتك بنور عليّ ، ونور عليّ من نورك ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلُ اللهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُور ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) شواهد التنزيل ۱ : ۲۱.

<sup>(</sup>٢) النور : ٤٠.

٣٠ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

وقال ﷺ: إذا كان يوم القيامة ونصب الصراط على جهنّم لم يجز عليه إلّا من كان معه جواز فيه ولاية عليّ بـن أبـي طـالب عليّه ألله ، وذلك قـوله تـعالى: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُولُونَ ﴾ (١)، يعنى عن ولاية علىّ بن أبى طالب عليّه (١).

وقال تَهُمُّ : إذا جمع الله الأوّلين والآخرين يوم القيامة ونصب الصراط على جسر جهنّم، لم يجز بها أحد إلا من كانت معه بسراءة بـولاية عـليّ بـن أبي طالب عَلَيُّةُ اللهِ

وفي حديث وكيع قال أبو سعيد: يا رسول الله، ما معنى براءة عليّ عليُّللٍ ؟ قال: لا إله إلّا الله، محمّد رسول الله، علىّ وليّ الله <sup>(٤)</sup>.

وقال عَبْلِيَّةً في حديث طويل: وإنَ ربّي عزّ وجلّ أقسم بعزَ ته أنّه لا يجوز عقبة الصراط إلّا من معه براءة بولايتك وولاية الأئمّة من ولدك.

وعنه عَلَيْقَ : إذا كان يوم القيامة يقعد عليّ بن أبي طالب على الفردوس وعنه عَلَيْقَ : إذا كان يوم القيامة يقعد عليّ بن أبي طالب على الفرّ أنهار العرق جبل قد علا على الجنّة فوقه عرش ربّ العالمين، ومن صفحه تتفجّر أنهار الجنّة وتتفرّق في الجنان وهو جالس على كرسي من نـور يـجري بـين يـديه التسنيم، لا يجوز أحد الصراط إلّا ومعه براءة بولايته وولاية أهل بيته، يشرف على الجنّة فيدخل محبّيه الجنّة ومبغضيه النار (١٠).

<sup>(</sup>١) الصافّات : ٢٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٨: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) فرائد السمطين ١ : ٢٩٨.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب ٢ : ١٥٦.

<sup>(</sup>٥) فرائد السمطين ١ : ٢٩٢.

عن أبي عبد الله عليه السوي، وحجتك وسبيلك الداعبي إليك على وداعي الأنام وصراط المستقيم السوي، وحجتك وسبيلك الداعبي إليك على بصيرة هو ومن اتبعه، سبحان الله عمّا يشركون بولايته، وبما يلحدون باتخاذ الولائج دونه، فاشهد يا إلهي أنّه الإمام الهادي المرشد الرشيد عليّ أمير المؤمنين الذي ذكرته في كتابك وقلت: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيّ حَكِيمٌ ﴾ (١١) لأأشركه إماماً، ولا أتّخذ من دونه وليجة » (١١).

فواقع الصراط المستقيم وحقيقته وسرّه هو ولايـــة أمــير المــؤمنين عــليّ وأولاده الأئمة المعصومين الأحد عشر عَلِيَكِيُّ .

ولا يخفى أنّ ولاية أهل البيت عَلَمْتَكِلاً تعني ولاية الرسول الأعظم محمّد عَلَيْلاً وولاية النبيّ والتي تسمّى بالحقيقة المحمّديّة هي من الولاية الإلهيّة العظمى التي هي تجمع أسماء الله وصفاته في تدبير الكون وشؤونه.

وبهذه الولاية وظهوراتها وتجلّياتها تصل الكائنات إلى كمالاتها، كما يـصل الإنسان إلى سعادته في الدارين «سعد من والاكم، وشقى وهلك من عاداكم».
قال الامام الصادق عليّاً : الصراط المستقيم أمير المؤمنين عليّ عليًّا .

وقال أمير المؤمنين عليه : أنا الصراط الممدود بين الجنّة والنبار، وأنبا الميزان.

فسلام الله وسلام رسوله وملائكته والخلق أجمعين على الصراط المستقيم

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٤: ٢٣.

والميزان القويم، مو لانا أمبر المؤمنين وسيّد الوصيّين أسد الله الغالب الإمام عليّ ابن أبي طالب علي أو لاده المعصومين الأدلاء على صراط الله، فالراغب عنهم مارق، واللازم لهم لاحق، والمقصّر في حقّهم زاهق، والحقّ معهم وفيهم ومنهم وهم أهله ومعدنه ألى وهم الصراط الأقوم، ومن أراد الله بدأ بهم، ومن وحده قبل عنهم "لـ

ثمّ لا بدَ من الاستقامة في هذا الطريق المستقيم بلا انحراف ولا اعوجاج ولا إفراط ولا تفريط، أي بلا غلوّ ولا تقصير.

وصراط على هو صراط الله، وإنّ النبيّ ﷺ يهدي الناس إلى صراطه:

﴿ وَإِنَّكَ لَـتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* صِرَاطِ اللهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ ﴿ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ ﴿ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ ﴿ وَمَا فِي اللَّهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ

وهذا الصراط الذي أمرنا الله باتباعه بقوله تعالى : ﴿ وَبِعَهْدِ اللهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ \* وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ اللهُ اللهُ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ اللهُ ال

عن بلال بن حمامة قال: خرج علينا رسول الله ﷺ ذات يـوم ضـاحكاً مستبشراً فقام إليه عبد الرحمن بن عوف فقال: ما أضحكك يا رسول الله ﷺ ؟

<sup>(</sup>١) راجع في عليّ هو الصراط المستقيم كتاب ( إحقاق الحقّ وتعليقاته ) ٧: ١١٤\_ ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) اقتباس من زيارة الجامعة الكبري.

<sup>(</sup>۳) الشورى : ۵۲ ـ ۵۳.

<sup>(</sup>٤) الأنعام : ١٥٢ \_١٥٣.

المحاضرة الثانية ...... المحاضرة الثانية المتعادمات المحاضرة الثانية المتعادمات المتعادمات المتعادمات

قال: بشارة أتنني من عند ربّي، إنّ الله لمّا أراد أن يزوّج عليّاً فاطمة أمر ملكاً أن يهزّ شجرة طوبي فهزّها فنشرت رقاقاً (أي صكاكاً) وأنشأ الله ملائكة التقطوها فإذا كانت القيامة ثارت الملائكة في الخلق فلا يرون محبّاً لنا أهل البيت محضاً إلّا دفعوا إليه منها كتاباً: براءة له من النار من أخي وابن عمّي وابنتي فكاك رقباب رجال ونساء من أمّتي من النار (١١).

ها ونحن في ضيافة الله في شهر رمضان المبارك دعانا الربّ الكريم إلهنا القديم الرحمن العظيم على مأدبة كتابه المجيد وأسمائه الحسنى وصفاته العليا، وعلى مائدة الأدعية والأذكار واستجابة الدعاء وغفران الذنوب، ولا يخفى أن قمّة الضيافة الرمضانيّة وأوجها في ليالي القدر المباركة، فإنّ الله يمدّ سماط رحمته الواسعة، ويقدّر كلّ أمرٍ حكيم ويدبّر شؤون الكائنات بتقدير وقضاء وحكم، يكتبه في ليلة التاسع عشر من الشهر المبارك، ويبرمه بعد التقديم والتأخير في الليلة الحادية والعشرين، ويختمه في اللوح المحفوظ في الليلة الثالثة والعشرين، ويختمه في اللوح المحفوظ في الليلة الثالثة والعشرين، ويطلع وليّه الأعظم صاحب الزمان الإمام المنتظر عليّه الملائكة والروح عليه من كلّ أمر، سلامٌ هي حتى مطلع الفجر.

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۲۱۰: ۲۱۰.

# محاضرة ليلة القدر الثالثة

#### بِسِ مِ اللَّهِ الرَّكُمْ لِي الرَّكِيدِ مُ

الحمد لله الذي فطر السماوات والأرض وكان نورهما، والصلاة والسلام على أشرف خلقه وأنوار أسمائه وصفاته محمّد وآله الطاهرين المعصومين.

وبعد:

فقد قال الله تعالى في محكم كتابه الكريم : ﴿ اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِطْبَاحٌ ﴾ إلى.

## في ظلال تفسير وتأويل آية النور :

لمّا بدأ الصراع بين الحقّ والباطل والنور والظلمة والخير والشرّ، وذلك منذ أن خلق الله آدم صفوته، ثمّ أمر الله الملائكة أن يسجدوا له، فأبى إبليس واستكبر وكان من الكافرين، ثمّ أهبط مع آدم إلى الأرض ليكون الشيطان عدوّ الإنسان، وإنّ آدم يمثّل الرحمن في أسمائه وصفاته.

(١) النور : ٣٥.

المحاضرة الثالثة ...... المحاضرة الثالثة المعاضرة المعاضرة

وبدأ الصراع بين آدم وبينه الرحماني، وبين إبليس وأعوانه الشيطاني، ثمّ سبحانه وتعالى أتمّ حجّته البالغة على الخلق بالهداية العامّة والخاصّة، بإنزال الكتب السماويّة وإرسال الرسل، وبعث الأنبياء، ومن ثمّ ورثتهم الذيب أمرهم الله بحفظ الرسالة النبويّة السمحاء من الأوصياء والعلماء الصالحين. وميّز الخبيث من الطيّب والمؤمن من الكافر، وأبان الحقائق وأظهرها في كلّ زمرة وطائفة.

ومن هذا المنطلق نرى سبحانه في سورة النور وآياته من قوله تعالى:

﴿ اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إلَى
صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١١، يحكي لنا مقايسة بين المؤمنين والكفّار، بحقيقة الإيمان
الذي هو نور خاص وحقيقة الكفر الذي هو ظلمة وظلمات فوقها فوق بعض.

فالمؤمنون يمتازون بالهدى والنور، وأنهم مهديّون بأعمالهم الصالحة إلى نور من ربّهم، يفيدهم ويزيدهم معرفة الله عزّ وجلّ، ويسلك بهم إلى أحسن العزاء والفضل والكرامة من الله سبحانه في الدنيا والآخرة، فإنّه يحييهم حياة طيّبة ويجازيهم بأحسن ما عملوا، فينكشف عن قلوبهم وأبصارهم الغطاء، وتتنوّر جوارحهم وجوانحهم بالنوايا الصالحة والصادقة والأعمال الطيّبة والأفعال الحسنة. أمّا الكفّار فلا تسلك بهم أعمالهم إلّا إلى سراب لاحقيقة له، وهم في ظلمات بعضها فوق بعض ولم يجعل الله لهم نوراً وإماماً صالحاً فما لهم من نور.

<sup>(</sup>١) النور: ٣٥\_٤٦.

ثمّ يتُصف الله سبحانه بالرحمة الرحمانيّة العامّة للمؤمنين والكفّار في الدنيا، والرحمة الرحميّة المختصّة بالمؤمنين في الدنيا والآخرة، فبيّن في آيمة النور هذه الحقيقة بأنّ له تعالى نوراً عامّاً وخاصّاً، والأوّل: تستنير به السماوات والأرض، فتظهر به في الوجود بعدما لم تكن ظاهرة فيه.

والنور تعريفه وماهيته أنه الظاهر بنفسه والمظهر لغيره كالنور الحسي. وظهور شيء بشيء يتطلّب أن يكون المظهر ظاهراً بنفسه أيضاً، فالظاهر بذات المظهر لغيره هو النور. فهو سبحانه وتعالى نور كما أنّ من أسمائه الحسنى النور يظهر السماوات والأرض بإشراقه عليها. كما أنّ الأنوار الحسية تظهر الأجسام الكثيفة للحسّ بإشراقها عليها، إلاّ أنّ الفرق الجوهري بين النور الحسّي ونور الله سبحانه: أنّ ظهور الأشياء بالنور الإلهي عين وجودها، وظهور الأجسام الكثيفة بالأنوار الحسية غير أصل وجودها. وهذا النور العام من الرحمة الرحمانية.

وأمّا الثاني أي النور الخاصّ : فإنّه الرحمة الرحيميّة يستنير به المــؤمنون ويهتدون إليه بأعمالهم الصالحة.

وهو نور العلم والمعرفة الذي ستستنير به قلوبهم وأبصارهم يوم تتقلّب فيه القلوب والأبصار، فيهتدون به إلى سعادتهم الخالدة ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ شُعِدُوا فَ فِي الجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ (١)، فيشاهدون فيه شهود عيان ما كان في غيب عنهم في الدنيا، وفيها ما تشتهى الأنفس وتلذّ الأعين وما لم يخطر على قلب بشر.

ثمّ مثّل تعالى هذا النور بمصباح في زجاجة في مشكاة، ثـمّ يشـتعل

<sup>(</sup>۱) هود: ۱۰۸

المحاضرة الثالثة ...... المحاضرة الثالثة ..... المحاضرة الثالثة المعاضرة الثالثة المعاصرة الثالثة المعاصرة التالية المعاصرة المعا

من زيت في غاية الصفاء والطهارة، فتتلألأ الزجاجة كأنّها كوكب درّي فـتزيد نوراً على نور، وهذا المصباح الإلهي النوري قد وضعه الله فــي بـيوت العـبادة، التي يسبّح فيها رجال من المؤمنين، لا تلهيهم عن ذكر ربّهم وعـبادته تـجارة ولابيع.

فهذه صفة النور الإلهي الذي أكرم الله به المؤمنين وحرّمه على الكافرين، فتركهم في ظلمات لا يبصرون، وهذا لطف من الله فمن اشتغل به وأعرض عن الدنيا الدنيئة، فإنه يخصه بنوره من عنده، والله يفعل ما يشاء، له الملك وإليه المصير، يحكم بما أراد، وينزل الودق والبرد من سحاب واحد، ويقلّب الليل والنهار، ويجعل من الحيوان من يمشي على بطنه ومن يمشي على رجلين ومن يمشى على أربع، وقد خلق الكلّ من ماء \_كلّ هذا بقدرته وعلمه عزّ وجلّ \_.

ثمّ التفسير بمعنى كشف القناع عن الظاهر من الألفاظ والمعاني في القرآن الكريم، والتأويل هو كشف القناع عن الباطن، فإنّ القرآن يحمل بطون، مثل سبعة بطون، ولكلّ بطن سبعين بطناً، بل ويزيد إلى ما علمه عند الله سبحانه، ثمّ النبيّ قائل على التنزيل والإمام الوصيّ على التأويل، ومن التأويل والتطبيق وبيان المصاديق لمفاهيم القرآن الكريم، وما يعلم تأويل القرآن إلا الراسخون في العلم وهم الرسول الأعظم وخلفائه الأطهار عَلَيْكُمْ ومن يحذو حذوهم، الأمثل فالأمثل الذين يقتبسون من نورهم عَلَيْكُمْ الذي هو مظهر نور الله سبحانه.

وبهذا نرى أئمتنا الصادقين عَلَيْنُ قَلَدُ فَسُلُوا لَنَا آية النور بَذُكُو أَتُمَّ المصاديق كما سيتّضح هذا المعنى من خلال عرض بعض الروايات الشريفة في المقام.

٣٨ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

# وأمًا تفسير مفردات آية النور :

فالنور: الضوء المنتشر الذي عيّن على الأبيصار، وذلك ضربان دنيوي وأخروي فالدنيوي ضربان: ضرب معقول بعين البصيرة وهو ما انتشر من الأمور الإلهيّة كنور العقل ونور القرآن، ومحسوس بعين البصر وهو ما انتشر من الأجسام النيّرة كالقمرين والنجوم والنيران.

فمن النور الإلهي قوله عزّ وجلّ : ﴿ قَـدْ جَـاءَكُمْ مِـنَ اللهِ نُـورُ وَكِـتَابُ مُبِينٌ ﴾ ﴿ ، وقال : ﴿ وَلَكِنْ مُبِينٌ ﴾ ﴿ ، وقال : ﴿ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ﴾ ﴿ ، وقال : ﴿ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ﴿ . . إلى أن قال : ومن النور الأخروي قوله : ﴿ أَنْظُرُونَا نَــقْتَبِسْ مِـنْ نُوركُمْ ﴾ (فَ رَحُمْ النَّاسُ مِـنْ أَيْدِيهِمْ ﴾ (فَ رَحُهُ اللَّهُ وَقَـوله : ﴿ أَنْظُرُونَا نَــقْتَبِسْ مِـنْ نُوركُمْ ﴾ (فَ 1) .

والنور عند الفلاسفة: هو الظاهر بنفسه والمظهر لغيره.

وفي بحار الأنوار باب أنّ الأئمة الأطهار علىمَيْلِا أنوار الله وتأويل آية النور فيهم (٧).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) المائدة : ١٥.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) الشورى: ٥٢.

<sup>(</sup>٤) التحريم : ٨ .

<sup>(</sup>٥) الحديد: ١٣.

<sup>(</sup>٦) سفينة البحار ٨: ٣٤٦، عن مفردات الراغب والبحار ٦١: ٣٠٣.

<sup>(</sup>٧) المصدر، عن البحار ٢٣ : ٣٠٤.

تفسير القمّي: عن أبي خالد الكابلي قال: سألت أبا جعفر عليه عن قبوله تعالى: ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الّذِي أَنزَلْنَا ﴾ أن فقال: يا أبا خالد، النور والله الأئمة من آل محمّد إلى يوم القيامة، هم والله نور الله الذي أنزل، وهم والله نور الله في السماوات والأرض، والله يا أبا خالد لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشمس المضيئة بالنهار، وهم والله ينوّرون قلوب المؤمنين، ويحجب الله نورهم عمّن شاء فتظلم قلوبهم، والله يا أبا خالد لا يحبّنا عبد ويتو لانا حتى يطهر الله قلبه، ولا يطهّر الله قلب عبد حتى يسلم لنا ويكون سلماً لنا، فإذا كان سلماً لنا سلماً لنا من شديد الحساب، وآمنه من فزع يوم القيامة الأكبر.

وأيضاً الروايات الدالّة على أنّهم عَلَمْتَكِمْ كانوا أنواراً محدقين بالعرش في باب النصوص عليهم عَلِمُتَكِمُ ال

وباب بدو خلقة نور رسول الله ﷺ والأئمة عَلِيْكُ (٣٠).

وباب أنّهم من نور واحداث، وفي اتّـحاد نـور الرسـول والأمـير مـحمّد وعليّ عَلِيُثِلِينَا (١٠).

في الحديث النبوي الشريف: فما كان من نور عليّ عَلَيُّ فيصار في ولد الحسن، وما كان من نوري صار في ولد الحسين عَلَيُّةٍ، فهو ينتقل في الأئمة من

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) التغابن : ٨.

<sup>(</sup>٢) البحار ٣٦: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٥: ٢.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٥:١٠.

<sup>(</sup>٥) البحار ٣٥: ٢٩.

عن الكافي بسنده عن أبي عبد الله عني " قال : إن الله إذ لا كان فخلق الكان والمكان، وخلق نور الأنوار الذي نورت منه الأنوار، وأجرى فيه من نوره الذي نورت منه الأنوار، وهو النور الذي خلق منه محمداً وعليًا عليهما و آلهما السلام، فلم يزالا نورين أولين، أو لا شيء كون قبلهما فلم يزالا يجريان طاهرين مطهرين في الأصلاب الطاهرة حتى افترقا في أطهر طاهرين عبد الله وأبي طالب علي الله الذكر وفي البحار باب أيضاً في أنه نزل في أمير المؤمنين علي علي الله أنه الذكر والهدى في القرآن ".

عن رسول الله ﷺ: يا نور النور، يا منوّر النور، يا خالق النور، يا مدبّر النور، يا مدبّر النور، يا نوراً بعد كـلّ نـور، يا نوراً فوق كلّ نور، يا نوراً ليس كمثله نوراً ...
يا نوراً فوق كلّ نور، يا نوراً ليس كمثله نوراً !.

قال رسول الله عَيْنِيَّةُ : إنَّ هذا القرآن حبل الله والنور المبين.

قال الإمام الحسن عَنْيُلْ ؛ إنَّ هذا القرآن فيه مصابيح النور.

قال أمير المؤمنين علي عَنْهُ : تعلّموا القرآن فإنّه أحسن الحديث، وتفقّهوا فيه، فإنّه ربيع القلوب، واستشفوا بنوره فانّه شفاء الصدور.

<sup>(</sup>١) البحار ١٥: ٧ و ٨. وقد ذكرت بالتفصيل الخلق النوري للأئمة عَلَيْكِلَا في كتاب (الأنوار القدسيّة). مطبوع في موسوعة (رسالات إسلاميّة) المجلّد السابع. فراجع.

<sup>(</sup>٢) البحار ٥٧: ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ٣٥: ٣٩٤.

<sup>(</sup>٤) ميزان الحكمة ٤: ٣٣٨٧.

وقال عَلَيْكُ في وصف النبيّ ﷺ: حتى أفضت كرامة الله سبحانه وتعالى إلى محمّد ﷺ... فهو إمام من اتّقى، وبصيرة من اهتدى، سراج لمع ضوؤه، وشهاب سطع نوره، وبرق لمعه.

وعنه عليُّلا ؛ إنَّما مثلي بينكم كمثل السراج في الظلمة، يستضيء بـــــ مـــن ولجها.

قال الصادق للتُولِين العلم بالتعلّم، إنّما هو نور يقع في قلب من يريد الله تبارك وتعالى أن يهديه.

وعن رسول الله عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ الدعاء -: اللهم اجعل لي في قلبي نـوراً، وفـي لساني نوراً، وفي بصري نوراً، وفي سمعي نوراً، وعن يميني نوراً، وعن يساري نوراً، ومن فوقي نوراً، ومن تحتي نوراً، ومن أمامي نوراً، ومن خلفي نـوراً، واجعل لي في نفسي نوراً، وأعظم لي نوراً.

عن الإمام زين العابدين: وهب لي نوراً أمشي به في الناس، وأهتدي به في الظلمات، وأستضيء به من الشكّ والشبهات.

قال الإمام الصادق عليه : طلبت نور القلب فوجدته في التفكّر والبكاء، وطلبت الجواز على الصراط فوجدته في الصدقة، وطلبت نور الوجه فوجدته في صلاة الليل.

وعن الإمام زين العابدين عُنَيُّ لله الله عن علَّه كون المتهجّدين بالليل من أحسن الناس وجهاً \_؟ قال: لأنّهم خلوا بالله فكساهم الله من نوره.

 قال أمير المؤمنين عَلَيُّلًا : إنّ على كلَ حقّ حقيقة، وعلى كلّ صواب نوراً. وقال رسول الله عَلِيَّة : الصلاة نور.

وعنه ﷺ : إذا رميت الجمار كان لك نوراً يوم القيامة.

وعنه ﷺ: عليك بتلاوة القرآن فإنّه نور لك في الأرض، وذخــر لك فــي السماء.

وقال ﷺ: من قرأ هذه الآية عند منامه ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَى الْمَسجد الحرام، حشو أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ ﴾ (١)، إلى آخرها، سطع له نور إلى المسجد الحرام، حشو ذلك النور ملائكة يستغفرون له حتى يصبح (١).

إنّما ذكرت جملة من روايات النور لنقف ولو إجمالاً على معنى النور وتفسيره وتأويله في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة، وبيان بعض مصاديقه كالنبي على والأئمة عليه والقرآن والعلم وصلاة الليل وما شابه ذلك، وهذا يعني أنّ النور كلّي تشكيكي له مراتب طوليّة وعرضيّة، فقمّته هو النبيّ الأعظم محمّد يَهُم الذي يتجلّى فيه النور الإلهي سبحانه، ثمّ الأمثل فالأمثل.

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَوْمَ تَرَى المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُمُ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ بُشْرَاكُمُ اليَوْمَ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ \* يَوْمَ يَـقُولُ المُسْنَافِقُونَ وَالمُسْنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْظُرُونَا ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ \* يَوْمَ يَـقُولُ المُسْنَافِقُونَ وَالمُسْنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْظُرُونَا

<sup>(</sup>١) الكهف : ١١٠.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة : كلمة (نور).

نَـقْتَبِسْ مِنْ نُورِكُمْ قِيلَ آرْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالتَمِسُوا نُوراً فَضُرِبَ بَـيْنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ العَذَابُ ﴾ (١).

عن رسول الله عَيَّنَةُ: ثــ من يــ عنى الربّ تــ بارك و تــ عالى ـــ : ارفـعوا رؤوسكم، فيرفعون رؤوسهم، فيعطيهم نورهم على قدر أعمالهم، فمنهم من يُعطى نوره مثل الجبل العظيم يسعى بين يديه، ومنهم من يعطى نوره أصغر مــن ذلك، ومنهم من يعطى أصغر من ذلك، حتى يكــون آخرهم رجلاً يُعطى نوره على إبهام قدميه يضى، مرّة ويطفاً مرّة (١٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ ﴾ قال: جاهلاً عن الحق والولاية فهديناه إليها ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ﴾ قال: النور الولاية ﴿ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ يعني في ولاية غير الأئمة عليها ﴿ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ يعني في ولاية غير الأئمة عليها ﴿ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١٠) (٤).

هذا إجمال ما أردنا بيانه في مفردة (النور) أمَّا المفردات الأُخرى:

المشكاة : على ما ذكره الراغب وغيره : كوّة غير نافذة ، وهي ما يتّخذ في جدار البيت من الكوّ ، لوضع بعض الأثاث \_فهو كالرفّ يوضع عليه بعض الأشياء \_كالمصباح وغيره عليه .

<sup>(</sup>١) الحديد : ١٢ \_ ١٣.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة : كلمة (نور).

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٣: ٣٠٩، الحديث ٨.

وفيل: المشكاة: الأنبوبة في وسط القنديل والمصباح الفتيلة المشتعلة.

والمصباح: سراج يطرد الظلمة بنوره فيجعل الموضع كالصبح، وهو غير الفانوس، فيزيد عليه وعلى السراج نوراً وضياءً ولمعاً وبرقاً.

والزجاجة : جسم شفّاف ترى الأشياء من خلفه وتعكس النور.

والدرّي : من الكواكب العظيم الكثير النور، وهو معدود في السماء. وقال قوم : هي أحد الخمسة المضيئة : زحل والمشتري والمرّيخ والزهرة وعطارد. وقيل : المنسوب إلى الدرّ في صفائه وحسنه.

والزيت : الدهن المتّخذ من الزيتون.

فتبيّن أنّ النور هو الظاهر بنفسه والمظهر لغيره، فيطلق أوّلاً على النور الحسّي، ثمّ يعمّم بكلّ ما ينكشف به شيء، فيطلق على الحواسّ أنّها نوراً أو ذا نور، يظهر به محسوساته كالسمع والشمّ والذوق واللمس على نحو الاستعارة أو الحقيقة التانية، ثمّ عمّم لغير المحسوس فعدّ العقل نوراً يظهر به المعقولات، كلّ ذلك بتحليل معنى النور المبصر إلى الظاهر بذاته المظهر لغيره.

وقوله تعالى: ﴿ اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ ، لمّا كانت الأشياء الممكنة الوجود إنّما هي موجودة بإيجاد الله تعالى فهو علّه العلل كان هو المصداق الأتمّ للنور ، فهو نور الأنوار ، فهناك وجود ونور يتّصف بـه الأشياء وهـو وجـودها ونورها المستعار المأخوذ منه تعالى ، ووجود ونور قائم بذاته يوجد ويستنير به الأشياء .

يقول العلَّامة الطباطبائي في تفسيره القيَّم (الميزان):

فهو سبحانه نور يظهر به السماوات والأرض، وهذا هو المراد بقوله: ﴿ اللهُ

المحاضرة الثالثة ......................... ٤٥

نُورٌ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ حيث أضيف النور إلى السماوات والأرض، ثمّ حمل على اسم الجلالة، وعلى هذا ينبغي أن يحمل قول من قال: إنّ المعنى الله منوّر السماوات والأرض، وعمدة الغرض منه أن ليس المراد بالنور النور المستعار القائم بها، وهو الوجود الذي يحمل عليها تعالى الله عن ذلك وتقدّس.

وقيل: معنى نور السماوات والأرض أنّ الله هادي أهل السماوات والأرض.

ومن ذلك يستفاد أنّه تعالى غير مجهول لشيء من الأشياء، إذ ظهور كللّ شيء لنفسه أو لغيره إنّما هو عن إظهاره تعالى فهو الظاهر بذاته له قبله، وإلى هذه الحقيقة يشير قوله تعالى بعد آيتين: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَافَّاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ ﴾ أن إذ لا معنى للتسبيح والعلم به وبالصلاة مع الجهل بمن يصلون له ويسبّحونه، فهو نظير قوله: ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ أنا.

فقد تحصّل أنّ المراد بالنور في قوله: ﴿ اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ نوره تعالى من حيث يشرق منه النور العامَ الذي يستنير به كلّ شيء وهو مساوٍ لوجود كلّ شيء وظهوره في نفسه ولغيره وهي الرحمة العامّة "".

ومثل هذه المعاني الفلسفيّة الدقيقة يصعب فهمها على مثل أولئك الأعراب،

<sup>(</sup>١) النور : ٤١.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) الميزان ١٨: ١٢٢.

٤٦ ...... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار فإنهم بالأمس كانوا يعبدون الأوثان والأصنام التي يصنعونها بأيديهم من التمر وإذا جاعوا أكلوا ربّهم، وكانوا يئدون بناتهم ويكرهونهم على البغاء، واليوم يطرق أسماعهم قوله تعالى : ﴿ اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ .

فلو كان المراد النور العام فإنه لم يختص به شيء دون شيء كما ذكرنا، بل المراد هو نوره الخاص بالمؤمنين بحقيقة الإيمان والهداية والإمامة والمعرفة على ما يظهر من الكلام في آيات عديدة. فإنه نسب تعالى إلى نفسه نوراً كما في قوله: ﴿ يُرِيدُونَ لِيهُ طُفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَ فُوَاهِهِمْ وَاللهُ مُتِمُ نُورِهِ ﴾ (٢)، وقوله: ﴿ أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتاً فَأَخْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ (١)، وقوله: ﴿ يُوْتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ (١)، وقوله: ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ (١)، وقوله: ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ (١)، وقوله: ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ (١) وقوله: ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً لَهُ لِهِ لَيْ الْمُؤْتِكُمْ كِفُلِيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً لَهُ لَا لَهُ هَا لِهُ لَاللّٰهِ مِنْ لَيْقَالِهِ اللهِ اللهِ لَهُ اللهِ لَهُ اللهُ لَهُ اللهُ لَكُمْ عُلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً لَهُ لَهُ لِي لَوْلِهِ لَعْفُولُوا لَهُ اللّٰهِ لَاللّٰهُ لِهِ الللّٰهُ لَهُ اللهُ لِهُ اللهُ لَوْلَاهُ وَلَهُ اللّٰهُ مَنْ لَا لَهُ مَنْ لَهُ وَالَهُ لَا لَهُ لَوْلَاهُ اللّٰهِ لَهُ اللّٰهُ لَكُمْ لَا لَهُ لَهُهُ اللّٰهُ اللّٰهُ لَا لَالْمِ لَهُ اللّٰهُ لَا لَاللّٰهُ لَوْلَهُ لَهُ لَيْ إِلَيْ لَهُ لَهِ لَهُ لِعَلْمُ لَهُ لَاللّٰهُ لَا لَالْمِ لَهُ اللّٰهُ لَا لَهُ لَا لِهُ لِهُ لِلْلْهِ لَهِ لَا لَهُ لِهِ لَهُ لِهُ لَكُولُ لَهُ لَا لِهُ لِهِ لَهِ لَهُ لَا لَا لَهُ لِهُ لِهُ لِهُ لِهُ لَهُ لِهِ لَهُ لَهُ لِهُ لَهُ لَا لَكُونُ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَا لِهُ لِهُ لِهُ لَهُ لِهِ لَهُ لِهُ لِهُ لِهِ لَهُ لَهُ لَهُ لِهِ لَهُ لِهِ لَهُ لِهِ لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَهُ لِهُ لِهُ لَهُ لَهُ لَهُ لِهِ لَهُ لِهُ لَهُ لَهُ لِلْمُ لِهُ لِهُ لِلْهُ لِهُ لِهُ لِهِ لَهُ لِلَهُ لِهِ لَهُ لِهِ لَهُ لَهُ لَهُ لِهُ لِهُ لَهُ لِهُ لِهِ لِهُ

<sup>(</sup>١) النور : ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الصف : ٨.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١٢٢.

المحاضرة الثالثة ..... المحاضرة الثالثة ..... المحاضرة الثالثة .... المحاضرة الثالثة التالثة ا

تَمْشُونَ بِهِ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ فَـهُوَ عَـلَى نُـورٍ مِـنْ
رَبِّهِ ﴾ (١)، وهذا هو النور الذي يجعله الله لعباده المؤمنين يستضيئون به في طريقهم
إلى ربِّهم وهو نور الإيمان والمعرفة المستقاة من الرسالة والإمامة.

ثمّ العلّامة الطباطبائي يقول: وليس المراد بالنور في خصوص هذه الآية القرآن كما قاله بعضهم، فإنّ الآية تصف حال عامّة المؤمنين قبل نزول القرآن وبعده، على أنّ هذا النور وصف لهم يتّصفون به كما يشير إليه قوله: ﴿ لَهُمْ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ (٣)، وقوله: ﴿ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتْمِمْ لَنَا نُورَنَا ﴾ أنا، والقرآن ليس وصفاً لهم، نعم إن لوحظ باعتبار ما يكشف عنه من المعارف رجع إلى ما قلناه.

ثمّ في كلّ تشبيه لا بدّ من أركانه: من المشبّه والمشبّه به ووجه الشبه، فالمشبّه به ليس المشكاة وحسب، بل مجموع ما ذكر من قوله تعالى: ﴿ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحُ المِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾، وهذا كثير في تمثيلات القرآن الكريم.

ثمّ تشبيه ﴿ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُ ﴾ أن جهة ازدياد لمعان نور المصباح وشروقه وانعكاسه بتركيب الزجاجة على المصباح فتزيد الشعلة بذلك سكوناً من غير اضطراب بتموّج الأهوية والأرياح، فتكون الزجاجة حافظة ومانعة من ضرب الأرياح، فهي كالكوكب الدرّي في شعاعها وتلائؤ نورها

<sup>(</sup>١) الحديد : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٢٢.

<sup>(</sup>٣) الحديد : ١٩.

<sup>(</sup>٤) التحريم : ٨.

<sup>(</sup>٥) النور : ٣٥.

٤٨ ...... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار وثبات شروقها.

وقوله تعالى: ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَمْهُ نَارٌ ﴾ خبر بعد خبر للمصباح، أي المصباح يشتعل ويستمدّ شعلته من شجرة مباركة زيتونة، أي أنّه يشتعل من دهن زيت مأخوذ منها، والمراد بكون الشجرة لا شرقية ولا غربيّة أنّها ليست نابتة في الجانب الشرقي ولا في الجانب الغربي حتى تقع الشمس عليها في أحد طرفي النهار ويفيء الظلّ عليها في الطرف الآخر فلا تنضج ثمرتها، فلا يصفوا الدهن المأخوذ منها، فلا تجود الإضاءة، بل هي في ضاحية تأخذ من الشمس حظّها طول النهار فيجود دهنها لكمال نضج ثمرتها. ويدلّ على هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ يَكَادُ فيجود دهنها لكمال نضج ثمرتها. ويدلّ على هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ يَكَادُ للاشتعال وأنّ ذلك متفرّع على الوصفين: لا شرقيّة ولا غربيّة (١).

وقيل: ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ ﴾ أي يشتعل من دهـن شـجرة مباركة، وهي الزيتونة الشاميّة، قيل: لأنَ زيتون الشام أبرك.

والبركة بمعنى الخير المستقرّ والمستمرّ.

وقيل: وصفت بالبركة لأنَّ الزيتون يورق من أوَّله إلى آخره.

وقوله: ﴿ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ ﴾ قيل: معناه لا شرقيّة بشروق الشمس عليها فقط، ولا غربيّة بغروبها عليها فقط، بل هي شرقيّة غربيّة تأخذ حظّها من الأمرين، فهو أجود لزيتها. وقيل: معناه أنّها وسط البحر. وقيل: هـي ضـاحية

<sup>(</sup>١) المتان ١٣٤ (١)

المحاضرة الثالثة ...... من شجر الدنيا.

﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ ﴾ أي زيتها من صفائه وحسنه يكاد يضيء من غير أن تمسّه نار وتشتعل فيه (١٠٠).

وقوله: ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ خبر لمبتدأ محذوف وهو ضمير راجع إلى نور الزجاجة المفهوم من السياق، والمعنى نور الزجاجة المذكور نور عظيم على نور كذلك أي في كمال الإشراق والتلمّع. وقيل: المراد من كون النور على النور هو تضاعف النور لا تعدّده، فليس المراد به أنّه نور معيّن أو غير معيّن فوق نور آخر مثله، ولا أنّه مجموع نورين اثنين فقط، بل إنّه نور متضاعف من غير تحديد لتضاعفه. وهذا التعبير شائع في الكلام كما في قوله: ﴿ فَارْجِعِ البَصَرَ هَلُ تُرَى مِنْ فَطُورٍ ﴾ (١٢).

وهذا معنى لا يخلو من جودة، وإن كان إرادة التعدّد أيضاً لا تخلو من لطف ودقّة، فإنّ للنور الشارق من المصباح نسبة إلى المصباح بالأصالة والحقيقة، فيقال نور المصباح، وهذا من الاستعمال الحقيقي، ونسبة إلى الزجاجة أيضاً التي على المصباح وهذه النسبة بالاستعارة والمجاز، فيقال نور الزجاج وهذا من الاستعمال المجازي، ويتغاير النور بتغاير النسبتين ويتعدّد بتعدّدهما، وإن لم يكن بحسب الحقيقة إلّا للمصباح، والزجاجة فللزجاجة بالنظر إلى تعدّد النسب نور غير نور المصباح وهو قائم بالمصباح ومستمدّ منه.

<sup>(</sup>١) التبيان ٧ : ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) الملك : ٣.

وهذا المعنى اللطيف والاعتبار الظريف جارٍ بعينه في الممثّل له والمشبّه به، فإنّه كما ذكرنا أنّ من مصاديق النور هو نور الإيمان والمعرفة، كما أنّ من أتم مصاديق المصباح كما سنذكر هو الرسول الأعظم ﷺ، وأنّ الزجاجة أمير المؤمنين علي عليّ عليّ حكما ورد في بعض الأحاديث فنور أمير المؤمنين من نور رسول الله ونور الرسول من نور الله سبحانه، وخلق النور من النور.

فنور الإيمان والمعرفة نور مستعار مشرق على قلوب المؤمنين مقتبس من نوره تعالى قائم به، مستمد منه.

فقد تحصّل أنّ الممثّل له هو نور الله المشرق على قلوب المؤمنين، والمثل وهو المشبّه به النور المشرق من زجاجة على مصباح، موقد من زيت جيّد صاف وهو موضوع في مشكاة وكوّة غير نافذة، لا يضطرب بضرب الأرياح وتموّج الأهويّة. ثمّ نور المصباح المشرق من الزجاجة والمشكاة تجمعه وتعكسه على المستنيرين به، يشرق عليهم في نهاية القوّة والجودة.

فأخذ المشكاة للدلالة على اجتماع النور في بطن المشكاة، وانعكاسه إلى جوّ البيت، واعتبار كون الدهن من شجرة زيتونة لا شرقية ولا غربيّة، للدلالة على صفاء الدهن وجودته المؤثّر في صفاء النور المشرق عن اشتعاله وجودة الضياء، على ما يدلّ عليه كون زيته يكاد يضيء ولو لم تمسسه نار \_أي كأنّه من كماله يظهر كماله، حتّى ولو لم يكن له تأثير من الخارج \_واعتبار كون النور على النور للدلالة على تضاعف النور، أو كون الزجاجة مستمدّة من نور المصباح في إنارتها.

ولا يخفي أنَّ هذه المعلومات ووجود الشبه، لها تأثير في بيان المصاديق

وقيل: قوله ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ معناه: نور الهدى إلى توحيده، على نور الهدى بالبيان الذي أتى به من عنده، وقيل معناه: يضيء بعضه بعضاً، وقيل معناه: أنّه يتقلّب المؤمن في خمسة أنوار: فكلامه نور، وعلمه نور، ومدخله نور، ومخرجه نور، ومسيره نور إلى النور يوم القيامة إلى الجنّة. وقيل: ضوء النار على ضوء النور على ضوء الزيت على ضوء المصباح على ضوء الزجاجة.

وقوله: ﴿ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ أي يهدي الله لدينه وإيمانه من يشاء بأن يفعل له لطفاً يختار عنده الإيمان إذا علم أنّ له لطفاً. وقيل: معناه يهدي الله لنبوّته من يشاء ممّن يعلم أنّه يصلح لها، إذا كان من أهل الأعمال الصالحة والأفعال الحسنة، اختياراً من دون جبر وتفويض. وقيل: معناه ﴿ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ ﴾ أي يحكم بإيمانه لمن يشاء ممّن آمن به (١١).

قال العلامة الطباطبائي تَتَيَّئُ : قوله تعالى : ﴿ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ استئناف يعلّل به اختصاص المؤمنين بنور الإيمان والمعرفة وحرمان غيرهم، فمن المعلوم من السياق أنّ المراد بقوله : ﴿ مَنْ يَشَاءُ ﴾ القوم الذين ذكرهم بقوله بعد : ﴿ رِجَالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ﴾ (١) إلى آخره، فالمراد بمن يشاء المؤمنون بوصف كمال إيمانهم.

والمعنى أنَّ الله إنَّما همدي المتلبِّسين بكمال الإيمان إلى نبوره دون

<sup>(</sup>١) التبيان ٧: ٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) النور : ٣٧.

٥٢ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

المتلبّسين بالكفر الذين سيذكرهم بعد المجرّد مشيّته، وليس المعنى أنّ الله يهدي بعض الأفراد إلى نوره دون بعض بمشيّته ذلك، حتّى يحتاج في تتميمه إلى القول بأنّه إنّما يشاء الهداية إذا استعدّ المحلّ إلى الهداية بحسن السريرة والسيرة، وذلك ممّا يختصّ به أهل الإيمان دون أهل الكفر. فافهمه.

والدليل على ذلك ما سيأتي من قوله: ﴿ وَلَلْهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ ''إلى آخر الآيات بالبيان الآتي إن شاء الله''. انتهى كلامه رفع الله مقامه.

## التفسير الروائي :

فما ذكرناه إنّماكان من تفسير الآية الشريفة مع رعاية الاختصار والإيجاز، وأمّا المذكور في تأويلها وتطبيقها ببيان المصاديق التامّة، فنقف عليه من خلال عرض جملة من الروايات الشريفة، وسوف نصل إلى حقيقة ساطعة، ألا وهي أنّ هذه الآية في باطنها تشير إلى خصوص الأربعة عشر المعصومين عَلَهَ في وسنوها الله المحدقون بعرشه، وهم فاطمة الزهراء وأبوها النبيّ وبعلها الوصيّ وبنوها الأئمة الأحد عشر عَلَهُ في الله المحدقون المعصومين عَلَهُ الله المحدقون المعمومين عَلَهُ الله المحدقون المعمومين عَلَهُ الله المحدقون المعمومين عَلَهُ الله الله المعمومين عليه المعمومين عليه المعمومين عليه الله المعمومين عليه المعمومين عليه الله المعمومين عليه المعمومين عليه الله المعمومين عليه المعمومين عليه المعمومين عليه الله المعمومين عليه المعمومين عليه المعمومين عليه الله الله المعمومين عليه الله المعمومين عليه المعمومين عليه المعمومين عليه المعمومين عليه المعمومين عليه الله المعمومين عليه المعمومين المعمومين المعمومين عليه المعمومين المع

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۸۹

<sup>(</sup>۲) الميزان ۱۵ : ۱۳۵.

 <sup>(</sup>٣) وهذا هو المثلّث الفاطمي المبارك، فإنّه يتشكّل من خطّين عمودين \_ النبعيّ والوصييّ \_ زاويتهما نرمر إلى التوحيد والسير إلى الله سبحانه، وخطّ أفقي \_ الأنمّة الأطهار عَهْمَا إلى الله سبحانه، وخطّ أفقي \_ الأئمّة الأطهار عَهْمَا إلى الله سبحانه، وخطّ أفقي \_ الأئمّة الأطهار عَهْمَا إلى الله سبحانه، وخطّ أفقي \_ الأثمّة التي تقوم عليها النبوّة والإمامة.

١ ـ في تفسير القمّي بإسناده عن طلحة بن زيد، عن الإمام جعفر بن محمّد، عن أبيه الباقر عَلِيَهِ إِنَّ في هذه الآية ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ قال: بدء بنور نفسه ﴿ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ مثل هداه في قبل المؤمن ﴿ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ والمصباح جوف المؤمن والقنديل في قلبه، والمصباح النور الذي جعله في قلبه. ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةِ مُبَارَكَةٍ ﴾ قال: الشجرة المؤمن ﴿ زَيْـتُونَةِ لا شَـزقيَّةِ وَلا غَرْبِيَّةٍ ﴾ قال : على سواد الجبل لا غربيّة أي لا شرق لها، ولا شرقيّة أي لا غرب لها إذا طلعت الشمس طلعت عليها، وإذا غربت غربت عليها ﴿ يَكَادُ زَيْنَتُهَا يُضِيءُ ﴾ يكاد النور الذي في قلبه يضيء وإن لم يتكلُّم ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ فريضة على فريضة، وسنّة على سنّة ﴿ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ يهدى الله لفرائضه وسننه من يشاء ﴿ وَيَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ ﴾ ، فهذا مثل ضربه الله للمؤمن. ثمّ قال: فالمؤمن يتقلُّب في خمسة من النور: مدخله نور، ومخرجه نـور، وعـلمه نور، وكلامه نور، ومسيره يوم القيامة إلى الجنّة نـور، قـلت لجـعفر عَيُّلا : إنّـهم يقولون: مثل نور الربّ، قال: سبحان الله ليس لله مثل قال الله: ﴿ فَلا تَضُربُوا للهِ الأمْثَالَ ﴾(١).

قال العلّامة الطباطبائي مَتِئُ ؛ الحديث يؤيّد ما تقدّم في تفسير الآية، وقد اكتفى عُليُّ في تفسير بعض فقرات الآية بذكر بعض المصاديق كالذي ذكره فسي ذيل قوله : ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ ﴾ وقوله ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ "ا.

<sup>(</sup>١) النحل: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) الميزان ١٥٢: ١٥٢.

٢ - وفي التوحيد للشيخ الصدوق بإسناده: روي عن الإمام الصادق عليها أنّه سئل عن قوله الله عزّ وجلّ: ﴿ الله نورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ ، فقال: هو مثل ضربه الله لنا ، فالنبيّ والأئمة صلوات الله عليهم من دلالات الله و آياته التي يهتدي بها إلى التوحيد ومصالح الدين وشرائع الإسلام والسنن والفرائض، ولا قوّة إلا بالله العليّ العظيم.

قال الطباطبائي مَتِنَى : الرواية من قبيل الإشارة إلى بعض المصاديق وهو من أفضل المصاديق وهو من أفضل المصاديق وهو النبي عَتَهَمَةً ، والطاهرون من أهل بيته عَلَمَهَمَّكُو ، وإلّا فالآية تعمّ بظاهرها غيرهم من الأنبياء عَلَمَهَمِكُو والأوصياء والأولياء.

نعم، ليست الآية بعامّة لجميع المؤمنين لأخذها في وصفهم صفات لا تعمّ الجميع كقوله: ﴿ رِجَالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ﴾ إلى آخره.

وقد وردت عدّة من الأخبار من طرق الشيعة في تطبيق مفردات الآية على النبيّ عَبَيْقٌ وأهل بيته عَبْمَيْكُ وهي من التطبيق دون التفسير، ومن الدليل على ذلك اختلافها في نحو التطبيق كرواية الكليني في روضة الكافي.

٣ ـ الكافي بإسناده عن جابر عن أبي جعفر عليه وفيها: أنّ المشكاة قلب محمّد عَلَيه والمصباح النور الذي فيه العلم، والزجاجة على أو قلبه، والشجرة المباركة الزيتونة التي لا شرقية ولا غربية إبراهيم عليه ما كان يهوديّاً ولا نصرانيّاً، وقوله ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ ﴾ إلخ: يكاد أولادهم أن يتكلّموا بالنبوّة، وإن لم ينزل عليهم ملك.

٤ ـ تفسير نور الثقلين بـإسناده إلى يـعقوب بـن سـالم عـن رجـل عـن أبى جعفر عليه الله عن طويل وفيه أنّ الله تعالى بعث أهل البيت علميا بعد وفاة

المحاضرة الثالثة ...... المحاضرة الثالثة المعاضرة الثالثة المعاضرة الثالثة المعاضرة الثالثة المعامرة التعامرة ا

النبيّ من يعزّيهم فسمعوا صوته ولم يروا شخصه، فكان في تعزيته: جعلكم أهل بيت نبيّه، واستودعكم علمه، وأورثكم كتابه، وجعلكم تابوت علمه وعصى غرّه، وضرب لكم مثلاً من نوره ...

٥ ـ عن الفضيل بن يسار قال : قلت لأبي عبد الله عليه الله أنورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ قال : كذلك الله عن وجل ، قال : قال : قال : ﴿ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ قال : محمّد عَبَيْ . قلت : ﴿ فِيهَا مِصْبَاحُ ﴾ محمّد عَبَيْ . قلت : ﴿ فِيهَا مِصْبَاحُ ﴾ قال : نور العلم يعني النبوة ، قال : ﴿ المِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ ، قال : علم رسول الله عَبَيْ إلى قلب علي النبي . قلت : ﴿ كَأَنّهَا كَوْكَبُ دُرّيٌ ﴾ قال : لأي شيء تقرأ كأنّها ؟ قلت : ﴿ كَأَنّه كَوْكَبُ دُرّيٌ ﴾ قال : لأي شيء تقرأ كأنّه ) قلت : ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لا شَرْقِبَةٍ وَلا غَرْبِيّةٍ ﴾ قال : ذاك أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه لا يهودي ولا نصراني . قلت : ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارُ ﴾ قال : يكاد العلم يخرج من فم العالم من آل محمّد من قبل أن ينطق به ، قسلت : ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ قال : الإمام في أثر الإمام .

٦ ـ وبإسناده إلى عيسى بن راشد عن محمّد بن علي بن الحسين عليما في قوله عزّ وجلّ: ﴿ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ قال: المشكاة نور العلم في صدر النبيّ عَيَّيْنَ ﴿ المِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ الزجاجة صدر عليّ عليُّ اللهُ صار علم النبيّ إلى صدر عليّ، علّم النبيّ عليناً عليُّلا ﴿ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ قال: لا يهوديّة ولا نصرانيّة مُبَارَكَةٍ ﴾ قال: لا يهوديّة ولا نصرانيّة

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٣: ٦٠٣.

٥٦ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ ﴾ قال: يكاد العالم من آل محمّد يتكلّم بالعلم قبل أن يسأل ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ يعني إماماً مؤيّداً بنور العلم والحكمة في أثر الإمام من آل محمّد، وذلك من لدن آدم إلى أن تقوم الساعة فهؤلاء الأوصياء الذين جعلهم الله عزّ وجلّ خلفاء في أرضه وحججه على خلقه، لا تخلو الأرض في كلّ عصر من واحد منهم.

٧ ـ وبإسناده إلى جابر بن يزيد عن أبي جعفر عليُّ في قول الله عزّ وجلّ:
 ﴿ اللهُ نورُ السّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ ﴾ فالمشكاة صدر النبيّ يَبَيْنَةً
 ﴿ فِيهَا مِصْبَاحُ ﴾ والمصباح هو العلم ﴿ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ والزجاجة أمير المؤمنين عليُّلًا وعلم نبى الله عنده.

٨ - في روضة الكافي بسنده عن جابر عن أبي جعفر عليه الله قال في حديث طويل: ثمّ إنّ رسول الله تقليم وضع العلم الذي كان عنده عند الوصي، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الله نور السّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ يقول: أنا هادي السماوات والأرض مثل العلم الذي أعطيته، ونوري الذي يهتدى به (مثل المشكاة فيها المصباح) فالمشكاة قلب محمّد تقليم والمصباح النور الذي فيه العلم وقوله: ﴿ المِصْبَاحُ فِي فَالْمَسْكَاة قلب محمّد تَوْفِي ، والمصباح النور الذي فيه العلم وقوله: ﴿ المِصْبَاحُ فِي المصباح في يقول: إنّي أريد أن أقبضك فأجعل الذي عندك عند الوصيّ كما يجعل المصباح في الزجاجة ﴿ كَأَنّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُ ﴾ فأعلمهم فضل الوصيّ (توقد من المصباح في الزجاجة ﴿ كَأَنّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُ ﴾ فأعلمهم فضل الوصيّ (توقد من شجرة مباركة) فأصل الشجرة المباركة إبراهيم يَجْفِقُ وهيو قبول الله عن وجلّ شجرة مباركة) فأصل الشجرة المباركة إبراهيم يَجْفِقُ وهيو قبول الله عن وجلّ الله وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ البَيْتِ إِنّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ ﴾ أنّ وهيو قبول الله وقول الله وقبول ا

<sup>(</sup>۱) هود : ۷۳.

المحاضرة الثالثة ..... المحاضرة الثالثة المعاصرة الثالثة المعامرة الثالثة المعاصرة الثالثة المعامرة الثالثة المعامرة الم

عزّ وجلّ : ﴿ إِنَّ اللهُ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى العَالَمِينَ \* فَرُيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ ﴿ ﴿ لا شَرْقِيَةٍ وَلا غَرْبِيَةٍ ﴾ يقول : لستم يبهود فتصلّوا قِبَل المشرق، وأنت على ملّة إبراهيم يَهُودِياً وَلا نَصْرَائِياً وَلَكِنْ إبراهيم يَهُودِياً وَلا نَصْرَائِياً وَلَكِنْ كَانَ وَقُولُه : ﴿ يَكَاذُ زَيْتُهَا يُضِيءٌ وَلَوْ لَمْ كَانَ حَنِيفاً مُسْلِماً وَمَاكَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ ﴿ أَ وقُولُه : ﴿ يَكَاذُ زَيْتُهَا يُضِيءٌ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ يقول : مثل أولادكم الذين يولدون مثل الزيت الذي يعصر من الزيتون ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءٌ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ يكادون أن يتكلّموا بالنبوّة وإن لم ينزل عليهم ملك.

9 ـ في أمالي الصدوق عُنَّهُ بإسناده إلى الصادق عَلَيُّهُ حديث طويل يقول فيه: أنا فرع من فروع الزيتونة، وقنديل من قناديل بيت النبوّة، وأديب السفرة وربيب الكرام البررة، ومصباح من مصابيح المشكاة التي فيها نور النور، وصفو الكلمة الباقية في عقب المصطفين إلى يوم الحشر.

الله على بن إبراهيم ﴿ فَهُ فِي قُولَ الله عَزّ وَجَلّ : ﴿ اللهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ فإنّه حددتني أبي عن عبد الله بن جندب قال : كتبت إلى أبي الحسن الرضا صلوات الله عليه أسأله عن تفسير هذه الآية ؟ فكتب إليّ الجواب : أمّا بعد فإنّ محمّداً عَلَيْهُ كان أمين الله

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٣٣\_٣٤.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٧٤.

فاطمة الزهراء مشكاة الأندل في خلقه، فلمّا قبض النبيّ كنّا أهل البين ورثته، فسنحن أميناء الله فسي أرضه، عندنا علم المنايا والبلايا وأنساب العرب ومولد الإسلام، وما من فئة تضلّ مائة وتهدى مائة إلّا ونحن نعرف سائقها وقائدها وناعقها، وإنّـا لنـعرف الرحِـل إذا رأيناه بحقيقة الايمان وحقيقة النفاق، وإنَّ شيعتنا لمكتوبون بأسمائهم وأسماء آبائهم، أخذ الله عزّ وجلّ علينا وعليهم الميثاق، يردون موردنا ويلدخلون مدخلنا، ليس على ملَّة الإسلام غيرنا وغيرهم إلى يوم القيامة، نحن الآخذون بحجزة نبيّنا ونبيّنا الآخذ بحجزة ربّنا، والحجزة النور وشبعتنا آخذون بحجزتنا، من فارقنا هلك ومن تبعنا نجي، والمفارق لنا والجاحد لولايتنا كافر، ومـتّبعنا وتابع أوليائنا مؤمن لا يحبّنا كافر ولا يبغضنا مؤمن، فمن مات وهو يحبّنا كــان حقّاً على الله أن يبعثه معنا، نحن نور لمن تبعنا وهدى لمن اهتدي بنا، ومن لم يكن منّا فليس من الإسلام في شيء، بنا فتح الله الدين، وبنا يختمه، وبـنا أطـعمكم عشب الأرض، وبنا أنزل الله قطر السماء، وبنا آمنكم الله عزّ وجلّ من الغرق في بحركم، ومن الخسف في برّكم، وبنا نفعكم الله في حياتكم وفي قــبوركم وفــي محشركم وعند الصراط وعند الميزان وعند دخولكم الجنان، مثلنا في كتاب الله عزّ وجلّ (كمثل المشكاة) المشكاة في القنديل فنحن المشكاة ﴿ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ المصباح محمّد عَنِينَ ﴿ المِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ من عنصره ﴿ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ ذُرِّيٌّ ﴾ (توقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقيّة ولا غربيّة) لا دعيّة ولا منكرة ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ ﴾ القرآن ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ إمام بعد إمام ﴿ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ لِـلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُـلِّ شَـيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ فالنور عليّ صلوات الله عليه. يهدي لولايتنا من أحبّ، وحقّ على الله أن

المحاضرة الثالثة ..... المحاضرة الثالثة المعاضرة ا

يبعث وليّنا مشرقاً وجهه، منيراً برهانه، ظاهرة عند الله حجّته، والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة.

### المشكاة فاطمة الزهراء عليها:

١١ ـ في أصول الكافي بسنده عن صالح بن سهل الهمداني قال: قال أبو عبد الله عليه في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الله نُورُ السّمَوَاتِ وَالأرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ ﴾ فاطمة عليه ﴿ فِيهَا مِصْبَاحُ ﴾ الحسين ﴿ المِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ الحسين ﴿ الرُّجَاجَةُ كَا نَهَا كَوْكَبُ دُرِّيُ ﴾ فاطمة كوكب دري بين نساء أهل الدنيا الحسين ﴿ الزُّجَاجَةُ كَا نَهَا كَوْكَبُ دُرِّيُ ﴾ فاطمة كوكب دري بين نساء أهل الدنيا (توقد من شجرة مباركة) إبراهيم عليه ﴿ وَيُنُونَةٍ لا شَرْقِيَةٍ وَلا غَرْبِيَةٍ ﴾ لا يهودية ولا نصرانية ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ نُورُ عَلَى نُورٍ ﴾ إمام منها بعد إمام ﴿ يَهْدِي الله لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ يهدي الله للأئمة عليه في نُورٍ ﴾ إمام منها على الله الأمْقَالَ للنّاسِ ﴾ والحديث طويل وفيه في تأويبل قبوله تعالى: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ ﴾ (١) قال: الأوّل وصاحبه ﴿ يَغْشَاهُ مَوْجٌ ﴾ الثالث ﴿ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ ﴾ ظلمات الثاني ﴿ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ ﴾ معاوية لعنه الله وفتن بني أُميّة ﴿ إِذَا أَخْرَجَ طلمات الثاني ﴿ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ ﴾ معاوية لعنه الله وفتن بني أُميّة ﴿ إِذَا أَخْرَجَ كَالمُومَن في ظلمة فتنتهم ﴿ لَمْ يَكَذُ يَرَاهَا وَمَنْ لَمْ يَبْعُلُ الله لَه لَه نُورٍ المَامَ مِنْ القيامة الله أَلْهُ لَه نُورٍ ﴾ إمام يوم القيامة الله أله له نُورًا الله أَسْ من ولد فاطمة عَلَيْكُا ﴿ فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ إمام يوم القيامة أنا.

١٢ \_ في الدرّ المنثور : أخرج ابن مردويه عن أنس بن مالك وبريدة قالا :

<sup>(</sup>١) النور : ٤٠.

<sup>(</sup>٢) نقلنا الروايات من تفسير نور الثقلين ٣: ٦٠٢\_ ٦٠١.

٦٠ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

قرأ رسول الله عَنْيَ هذه الآية: ﴿ فِي بُيُوتِ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ ﴾ ﴿ ، فقام إليه رجل فقال: فقال: أي بيوت هذه يا رسول الله ؟ فال: بيوت الأنبياء. فقام إليه أبو بكر فقال: يا رسول الله عَلَيْ وفاطمة ؟ قال: نعم من أفاضلها ١٠٠١.

١٣ - عن جابر عن أبي جعفر عُنِيٌ في قوله عز وجل : في بيوت أذن الله أن
 ترفع ويذكر فيها اسمه، قال : هي بيوت الأنبياء وبيت علي عُلَيُلٍ منها.

١٤ ـ عن مناقب ابن شهر آشوب بسنده عن أبي حمزة الثمالي: لمّا كانت السنة التي حجّ فيها أبو جعفر محمّد بن عليّ ولقيه هشام بن عبد الملك أقبل الناس يتسائلون عليه فقال عكرمة: من هذا؟ عليه سيماء زهرة العلم لاُقرينه، فلمّا مثل بين يديه ارتعدت فرائصه، وأسقط في أيدي أبي جعفر عليّ وقال: يا بن رسول الله، لقد جلست مجالس كثيرة بين يدي ابن عباس وغيره، فما أدركني ما أدركني أنفاً، فقال له أبو جعفر عليه إلى عبيد أهل الشام، إنّك بين يديي بيوتٍ أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه.

١٥ ـ في زيارة الجامعة الكبرى : خلقكم الله أنواراً فجعلكم بعرشه محدقين حتى من علينا بكم فجعلكم الله ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكُرَ فِيهَا ٱسْمُهُ ﴾.

١٦ ـ في تفسير عليّ بن إبراهيم بسنده عن صالح بن سهل قــال: سـمعت أبا عبد الله عليُّلُا يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ ﴾ [1] فلان وفــلان،

<sup>(</sup>۱) النور : ۳٦.

<sup>(</sup>۲) الميزان ۱۵: ۱۵۳.

<sup>(</sup>٣) النور : ٤٠.

﴿ فِي بَحْرٍ لُجِّيٍّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ ﴾ ، يعني نعتل ﴿ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ ﴾ طلحة والزبير ، ﴿ طُلُمَاتُ بَغْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ ﴾ معاوية ويزيد وفتن بني أميّة ﴿ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ ﴾ في ظلمة فتنتهم ﴿ لَمْ يَكَذُ يَرَاهَا وَمَنْ لَمْ يَجْعَلْ اللهُ لَهُ نُوراً ﴾ يعني إماماً من ولد فاطمة غَلِيُكُ ﴿ فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ ، فما له من إمام يو • القيامة يمشي بنوره كما في قوله تبعالى : ﴿ يَسْعَى نُورُهُمْ بَلِينَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ ﴾ \* قال : إنّه المؤمنون يوم القيامة نورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم حتّى ينزلوا منازلهم من الجنان (١٠).

١٨ ـ ابن المغازلي الشافعي بإسناده إلى الحسن قال: سألته عن قبول الله تعالى: ﴿ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِطبَاحٌ ﴾ قال: المشكاة فاطمة عليه والمصباح الحسن

<sup>(</sup>١) الحديد: ١٢.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٣: ٦١٢. وراجع البحار ٢٣: ٣٠٤، الباب ١٨ أنَّهم أنوار الله وتأويل آيـات النور فيهم ﷺ وفي الباب ٤٢ رواية.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٣١.

77 ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار والحسين عَيْهَا و و الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيٌ ﴾ كانت فاطمة عَيْهَا كوكباً درّياً من نساء العالمين ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ الشجرة المباركة إبراهيم عَلَيْلا ﴿ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَةٍ ﴾ لا يهودية ولا نصرانية ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ ﴾ قال: يكاد العلم أن ينطق منها ﴿ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ قال: ابنها إمام بعد إمام في يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ قال: يهدى لولايتهم من يشاء ١٠٠٠.

والحمد لله الذي جعلنا من المتمسّكين بولاية سيّدة نساء العالمين فاطمة الزهراء وأبيها وبعلها وبنيها الأئمة المعصومين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ٤١٦، عن الطرائف: ٣٣، وإحقاق الحقّ ٣٠: ٤٥٨.

# المحاضرة الرابعة

# لِسُمِ اللَّهِ الزَّكُمْ فِي الزَّكِيدُ مِ

الحمد لله فاطر السماوات والأرض، والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمد وآله.

وبعد:

فقد قال الله تعالى في كتابه الكريم:

﴿ اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ المِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَسْ غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَسْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ "ا

عن أبي جعفر الباقر عليُّلا : المشكاة فاطمة.

لا يخفى أنّ مصدر التشريع الإسلامي ومنبع معارفنا وثقافتنا الشيعيّة إنّما هو القرآن الكريم والأحاديث الشريفة الصادرة عن معدن العلم والوحي، أي عن

<sup>(</sup>١) النور : ٣٥.

75 ...... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار رسول الله عَيْنَ وعترته أهل بيته الأئمة الطاهرين عَلَمْنِا .

وإذا أردنا أن نعرف مقامات القرآن الكريم ومنازل أهل البيت وأئمة الحقّ، ونقف على عظمتهم وشموخهم، فإنّما يتم ذلك عندما نرجع إلى مصادر عملومنا وثقافتنا، أي إلى الثفلين القرآن الكريم (كتاب الله) وسمنّة الرسول والعشرة الطاهرة عَبْمَيْلِيْنَ

وحينما نجثو الركاب في رحاب آيات القرآن الكريم ليحدّثنا عن عظمة سيّدة نساء العالمين فاطمة الزهراء عَيْهَا ، نرى الله سبحانه يعرّفها بأجمل تعبير وأدقّ مفهوم وأعمق معنى ، حيث يعرّفها في سورة النور وآيته بأنّها المشكاة التي ضمّت في حقيقتها الأنوار النبويّة والولويّة.

والمشكاة لغة : كوّة غير نافذة أن وكلّ ما يوضع فيه أو عليه المصباح أن ومنه الرفّ الذي يكون بين الحمّام والمنزع أن في الحمّامات القديمة حيث يوضع فيه المصباح والسراج لينير الحمّام من جانب، ومن جانب آخر ينير المنزع أي الموضع الذي ينزع فيه الثياب، فالرفّ هو الكوّة غير نافذة.

### من خواصّ آية النور :

وأمّا آية النور فقد ذكر علماء الحروف والأوفاق وأرباب الختومات

<sup>(</sup>١) مفردات الرغب: ٢٧٣.

<sup>(</sup>Y) المنحد: ٣٩٩.

<sup>(</sup>٣) الحمّام معروف. وهو مكان الغسل والتنظيف الجسدي، وأمّا المنزع فهو مكان نزع وخلع الثياب، وذلك قبل دخول الحمّام.

والأوراد والأذكار أنّ لهذه الآية الشريفة خواص كثيرة منها قضاء الحوائج ونورانيّة الباطن والقلب والوقوف على أسرار الكون، ومنها يتوفّق للقاء صاحب الأمر عليُّلا في اليقظة أو المنام، فمن صلّى على محمّد وآله خمس مرّات ثمّ قرأ آية النور أربعة عشر مرّة، ثمّ صلّى خمساً أخرى، وقاء بالختم لمدّة أربعين يوماً، فإنّه يلتقي بمولانا الإماء المنتظر الحجّة بن الحسن عليُّلا في المنام أو اليقظة.

فالآية الكريمة من عجائب القرآن المجيد.

وفي تأويلها روايات كثيرة وإنّها مختصّة بالأربعة عشر معصوم علمهم الله كما في تفسير نور الثقلين وتفسير البرهان وتفسير عليّ بن إبراهيم القمّي وفي بحار الأنوار، وقد ذكرنا طائفة منها.

#### بلاغة القرآن المجيد:

ومن بلاغة القرآن الكريم أنّ أسلوبه ولغته إنّما نـزل عـلى (إيّــاكِ أعـني واسمعي يا جارة) وأنّ (الكناية أبلغ من التصريح) وضرب الأمثال للناس لعلّهم يتذكّرون ويتفكّرون ويتعقّلون، فمن هذا المنطق نرى الإشارة إلى الأئمة الاثنى عشر عليم المنطق في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ الْأَخرى في إمامتهم وولايتهم ورد في الأخبار الشريفة، وكذلك الأمر في الآيات الأخرى في إمامتهم وولايتهم ومعرفتهم.

<sup>(</sup>١) التوبة : ٣٦.

فالله سبحانه نور الأنوار ومنور النور، وإنّه نور السماوات والأرض، وفي مقام تمثيل وتصوير وتجسيم هذا النور الأتمّ المجرّد، وأنّه يتجلّى في أشرف خلقه محمّد وآله الطاهرين عَبْهُ فِي فَإِنّ الله واجب الوجود لذاته في ذاته بذاته، سبحانه مجرّد مستجمع لجميع صفات الجمال والجلال والكمال، إلّا أنّه يستجلّى بأسمائه وصفاته في خلقه، وجامع الجمع لأسماء الله الحسنى وصفاته العليا هو الرسول الأعظم محمّد في فهو الصادر الأوّل والإنسان الكامل والروح الأعظم، وإنّ الله سبحانه أوّل ما خلق نوره الأقدس فهو المصباح، إلّا أنّ هذا المصباح النبوي والذي زجاجه أمير المؤمنين على غيني المنها هو في مشكاة وهي فاطمة الزهراء عليها الزهراء عليها النبوي والذي رجاجه أمير المؤمنين على غيني الله هو في مشكاة وهي فاطمة الزهراء عليها النبوي والذي رجاجه أمير المؤمنين على عليه النبوي والذي أنه المن المؤمنين على عليه النبوي والذي أنه المنها أمير المؤمنين على عليه النها هو في مشكاة وهي فاطمة الزهراء عليها النبوي والذي الله المها المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على النبوي والذي أنه المها أمير المؤمنين على عليه النبوي والذي أنه المؤمنين على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين على المؤمنين ا

فتعريف النبيّ والوصيّ ومعرفة النبوّة والإمامة إنّما هو بفاطمة الزهراء عليه كما في حديث الكساء الشريف، فعندما تسأل الملائكة ربّ العالمين عمّن تحت الكساء، فيأتي الخطاب من مصدر الجلالة (هم فاطمة وأبوها وبعلها وبنوها)، فإنّها عليه تجمع الأنوار النبويّة والعلويّة، وإنّها بنت النبيّ وزوج الوصيّ وأمّ الأئمة النجباء عليه المنتوار النبويّة والعلويّة، وإنّها بنت النبيّ وزوج الوصيّ وأمّ الأئمة النجباء عليه المنتوار النبويّة والعلويّة العلويّة والعلويّة وإنّها بنت النبيّ وزوج الوصيّ وأمّ الأئمة النجباء عليه المنتوار النبويّة والعلويّة والعلويّة المنتوار النبويّة والعلويّة والعلويّ

### السرّ في مشكاتيّة فاطمة الزهراء عليها :

وإنّما عبّر سبحانه عن فاطمة بالمشكاة للطيفتين: الجامعيّة و (الشـموليّة) والمانعيّة و (الحافظيّة).

# أمّا الأولى :

فإنّ العرب من أجل أن لا تطفأ شعلة السراج أو الفانوس أو المصباح، فإنّه

المحاضرة الرابعة ..... المحاضرة الرابعة .... المحاضرة الرابعة المعاضرة الرابعة المعامرة ال

يضعونه في بيت زجاجي حفاظاً عليه، ثمّ يوضع في الكوّة والمشكاة. ليضيء الأطراف، أو الجانبين من الحمّام والمنزع \_كما ذكرنا \_ والضوء تارة يعبّر عنه بالسراج وأخرى بالمصباح. والثاني أكثر ضوءاً من الأوّل، فما كان فيه النور الساطع بحيث يطرد الظلام، ويجعل الموضع كالصبح من أثر الضوء، فإنّه يسمّى بالمصباح، فالنبيّ هو المصباح كما أنّ الإمام الحسين عليّ هو المصباح (حسين مني وأنا من حسين) وإنّه كتب على عرش الله بلون أخضر (إنّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة)(١) وفي زيارة الجامعة الكبرى عبّر عن الأئمة الأطهار عليم المصابيح الدجى وأنّ الله خلقهم أنواراً فجعلهم بعرشه محدقين (١). فلا ليل ولا ظلام فيهم، بل وجودهم وحياتهم نور يطرد الظلام والسواد.

عن الإمام الصادق للتَيُلِا : والله إنّ أمرنا هذا \_أي الإمامة والولاية \_أوضح من نور الشمس.

فهؤلاء الأئمة علم الله إنّما هم أنوار قدسيّة ومصابيح إلهيّة، ومن لم يرهم فإنّما في عينه الرمد، وإنّه أعمى القلب. كمن لا يرى الشمس ونورها لعمى فيه.

ثمّ أمير المؤمنين علي علي علي الله هذا المصباح النبوي، فإنّ الزجاجة من خصائصها أنّها تعكس النور، وتحفظ شعلة المصباح من الأرياح وممّا يوجب

<sup>(</sup>١) ذكرت شرح هذا الحديث الشريف في ثلاثمائة صفحة في كتاب (الإمام الحسين في عرش الله) في المجلّد السادس من موسوعة (رسالات إسلاميّة)، مطبوع، فراجع.

<sup>(</sup>٢) لقد تعرّضنا إلى خلق الأئمة النوراني في كتاب (الأنوار القدسيّة) وهو مطبوع في المجلّد السابع من موسوعة (رسالات إسلاميّة)، فراجع.

إطفاؤه، فالإمامة والخلافة الحقّة المتمثّلة بعلي وأولاده الطاهرين تحفظ لنا خطّ النبوّة عن الانحراف والاضمحلال وإطفاء نوره وخمود ضوئه، وتنشره في العالم التكويني والتشريعي. والزجاجة الثانية في قوله تعالى إشارة إلى الإمام الحسن المجتبى عليّه ، والكوكب إلى الإمام الحسين سيّد الشهداء عليه ، والدرّي إلى الإمام الحسين، وهكذا إلى قوله تعالى ﴿ يَهْدِي اللهُ لِهُمام السجّاد زين العابدين عليّ بن الحسين، وهكذا إلى قوله تعالى ﴿ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ ﴾ \_أي للإمام المهدي القائم من آل محمّد عليه الله عن يَشَاء ﴾ من عباده.

ثمّ يضرب الله الأمثال للناس لعلّهم يتفكّرون ويتعقّلون، فإنّه جلّ جلاله ضرب مثلاً لنوره كالمشكاة التي فيها المصباح، ثمّ أخبر مرّة أخرى أنّ هذه المشكاة بما فيها من الأنوار القدسيّة إنّما هي في بيوت أذن أن ترفع شأنها ويعلو مقامها ويذكر فيها اسمه، فقال سبحانه: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ ﴾ أي نور الله الذي كالمشكاة فيها مصباح يكون في هذه البيوت الذي أذن الله أن ترفع أقدارها وتعظم ساكنيها. وإنّها بيوت الأنبياء والأوصياء والعلماء الصالحين، وأنّ من أفاضلها بيوت محمّد وآل محمّد علم الله الله أن من أفاضلها بيوت محمّد وآل محمّد علم الله الله المناه المسلمة المس

#### لماذا فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار:

أمّا إنّه لماذا عرّف الله سبحانه صفيته ومنظهر عصمته وطهارته فساطمة الزهراء عليَهُ بالمشكاة؟ إذ أنّ كمال النبيّ الجامع لجماله وجلاله \_أي الصفات الجماليّة والصفات الجلاليّة \_إنّما يتجلّى في فاطمة الزهراء عليهُ ، فكما أنّ سلامة المصباح وحفاظه في المشكاة، فكذلك النبيّ بصفاته الكماليّة إنّما هو في فاطمة

وما أروع مقوله الخميني نَيَّنَ أَنَّه لو كان بعد النبيّ نبيّاً لكانت فاطمة، فإنّه إشارة إلى هذا المعنى كما يقول الشاعر:

هي أحمد الثاني.

وإذا عرّف شخص في خطاباته وبياناته شخصاً آخر بمثل هذه التعابير : أنّه بضعة النبيّ، نور عيني، بهجة قلبي، روحي التي بين جنبَيّ ...

فإنّه من مجموع هذه الأوصاف والحكايات نستنتج أنّ ذلك الشخص إنّما هو من وجوده الخاص، كما ورد في حديث الكساء (هم منّي وأنا منهم) وورد (يؤلمني ما يؤلمهم، ويسرّني ما يسرّهم).

يقول فخر الرازي إمام المشكّكين في تفسير آية التطهير: إنَّ أهل البيت يساوون النبيِّ في خمس صفات، منها: الطهارة، فالنبيِّ طاهر كما في قوله تعالى: ﴿ طَه \* مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ القُرْآنَ لِتَشْقَى ﴾ إذا أي يا طاهر، وكذلك أهل البيت عَلَيْكِيْ يشتركون ويساوون النبيِّ في طهارته ونزاهته وعصمته.

## فاطمة الزهراء روح النبي :

وقد عبّر النبيّ الأعظم ﷺ عن فاطمة الزهراء أنّها (روحي التي بين جَنبَيّ) وقد ذُكر لهذا الحديث الشريف معانِ عديدة :

منها: أنَّ الله سبحانه لمَّا خلق روح النبيُّ ، فإنَّه بعد تولَّدها امتازت بالعلم

<sup>(</sup>۱) طه: ۱ ـ ۲.

٧٠ ...... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار والعمل، أي بالعلم اللدني منه سبحانه، وبالعبادات، فاتصل روح النبيّ بالعلم والعمل، والزهراء إنّما هي روح النبيّ يَتَهَيَّتُ متصلاً بجنبي العلم والعمل.

ومنها: كان للنبيّ جنبتان: الرسالة والولاية التكوينيّة والتشريعيّة، فانّه يجري الحدود الإلهيّة بولايته، فظاهره النبوّة وباطنه الولاية كما ورد في الحديث النبوي الشريف وفاطمة الزهراء عَيْنِين هي الروح النبوي التي تجمع الرسالة السماويّة السمحاء والولاية الإلهيّة العلياء.

وكما ورد في الحديث الشريف: لقد كانت مفروضة الطاعة على جميع ما خلق الله من الجنّ والإنس والملائكة والأنبياء حتّى الوحوش، ففي عالم الأنوار والعناصر إذا أمرت فاطمة على إلى ، فإنّه يجب على الجميع إطاعتها، فإنّ رضا الله في رضا الله في رضاها، كما أنّ رضاها في رضا الله، وإنّ الله يغضب لغضب فاطمة ويرضى لرضاها، وهذا من الولاية الكلّية التكوينيّة التي كانت للنبيّ عَيَّاتُهُ.

ومنها: أنّ النبيّ كان يمتاز بجانبي الملكوت والناسوت، فإنّه بشر، إلّا أنّه يوحى إليه ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ ﴾ (١)، فإنّه واسطة فيض بين الخالق والمخلوق، فأذنه السامع للوحي ولسانه الناطق للخلق، فيجمع بين العالم الملكوتي والعالم الناسوتي، وفاطمة الزهراء عَيْمُ هي الروح النبويّة بين جنبي الملكوت والناسوت.

فهي عَلِيْكُ المشكاة، أي الجامعية التي كانت في النبيّ الأكرم محمّد عَلَيْهُ إلّا النبوّة.

<sup>(</sup>١) الكهف : ١١٠.

المحاضرة الرابعة ..............٧١

#### الإسلام دين العلم والعمل:

الإسلام إنّما هو دين العلم والمحاسن، والازدهار والتطوّر والتحدّن والحضارة، فما أكثر النصوص الساطعة والبراهين القاطعة من الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة تنصّ على هذا الأمور، فإنّ الإسلام العظيم يدعو معتنقيه إلى الفقه والعلم كما يحثّهم إلى أن يتحلّوا بالفضائل والمكارم والصفات الحميدة والأخلاق الطيّبة، بعد أن يهذّبوا أنفسهم، ويخلوا وجودهم من الرذائل والسجايا الذميمة والأخلاق السيّئة.

#### أمير المؤمنين جلالة الفقه:

في يوم من الأيام طلب النبيّ الأعظم يَشَيْقُ من عبد الله بن مسعود أن يعلم أعرابيّاً \_دخل في الإسلام جديداً \_القرآن الكريم، فما أن قرأ له سورة الزلزال وقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَسَرَه ﴾ أن قال الأعرابي: كفاني هذا، فإنّ هذا الدين يدعو إلى الخير والاجتناب عن الشرّ، فرجع إلى قومه مسلماً صالحاً، وقال النبيّ في حقّه: جاء أعرابيّاً ورجع فقيهاً.

والفقه لغةً : بمعنى الفهم، والفهم يرادف العلم أو يـلازمه، ويسـمّى بـالفقه الأكبر.

واصطلاحاً عند فقهاء الإسلام: الفقه يعني استنباط الأحكام الشرعيّة

<sup>(</sup>١) الزلزال : ٧.

٧٧ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار الفرعيّة عن أدلّتها التفصيليّة، ويسمّى بالفقه الأصغر، والأوّل واجب عيني (١)، والثاني واجب كفائي.

وقد ورد عن رسول الله تَنِينَةُ : لو كان الفقه رجلاً لكان عليّاً عَلَيْمَا لِمَا اللهِ عَلَيْمًا عَلَيْمًا إ

وهذا يعني أنّ أمير المؤمنين عليّ للنّيلة جمع الفقه كلّه، فإنّ بداية الفقه كان عند آدم للنّيلة، ثمّ تدرّج في الأنبياء والأوصياء والأولياء والصلحاء، إلّا أنّه قد جُمع كلّه في عليّ عنيُّة.

كما ورد في الحديث النبويّ الشريف عند السنّة والشبيعة: من أراد أن ينظر إلى آدم في علمه وإلى نبوحه فني حلمه... فلينظر إلى علميّ بن أبى طالب عليُهُ .

فقد جمع أوصاف الأنبياء وعلومهم ومعارفهم وجشد الفقه الأكبر والأصغر.

في الحديث النبويّ الشريف: ولولا عليّ لم يكن لفاطمة الزهراء كفوّ، آدم ومن دونه.

فإنّها تساويه وتكافئه في الفضائل والمحامد.

### فاطمة الزهراء حُسن الله :

ثمّ قال رسول الله تَنْهُمُّ : ولو كان الحسن شخصاً لكان فاطمة بل هي أعظم.

<sup>(</sup>١) إذ يجب على كلّ مسلم بالغ أن يفهم دينه ويتعلّم المسائل التي يبتلي بها، فإنّ العلم فريضة على كلّ مسلم ومسلمة.

فإذا كان عليّ عليّ الفقه والعلم، فإنّ فاطمة هي الحسن والجمال، فإنّها تجمع جميع المحاسن سواء الاعتقاديّة أو الأخلاقيّة أو العباديّة أو العباديّة أو العقلائيّة، وكلّ ما كان في وجود الأنبياء والأوصياء والأولياء والملائكة، وفي السماوات والأرضين، وفي الطبيعة وما ورائها، فإنّ الحسن المطلق ومطلق الحسن وهو الله سبحانه بأسمائه الحسني وصفاته العليا يتجلّى جماله وحسنه في فاطمة الزهراء عليماً.

فلو جمع الله المحاسن والجمال كلّه في شخص ثمّ نفخ فيه من روحه، فإنّه يكون فاطمة الزهراء سلام الله عليها.

ولا غرو فإن هذا التعبير الدقيق ورد في حق الأئمة الأطهار عَلَمْهُ أبناء فاطمة الزهراء عَلِيُهُلا كما في زيارة الجامعة الكبرى التي هي من أصحّ الزيارات سنداً ودلالة، وفيها: (والحقّ معكم وفيكم ومنكم وإليكم وأنستم أهله ومعدنه وميراث النبوّة عندكم).

فكلّ ما نزل به الملائكة على الأنبياء فإنّه مخزون عند الأئمة الأطهار على على على الأنبياء فإنّه مخزون عند الأئمة الأطهار على الموالم على العلم والحلم والكرم، وأيّ صفة حسنة في العوالم كلّها، فإنّ أصله وأوّله ومنتهاه عندهم على المُعَلَظِينَ .

«إن ذكر الخير كنتم أوّله وأصله وفرعه ومعدنه ومأواه ومنتهاه »(١٠٠٠

فهم معدن الخير وأصله ومنتهاه، فجذور جميع الخيرات وأصول المحاسن كلّها والشموخ والعظمة إنّما هي في الأئمّة عليميلًا، وما عندهم إنّما هو من أمّهم

<sup>(</sup>١) زيارة الجامعة \_مفاتيح الجنان.

فاطمة الزهراء التي هي مشكاة مصابيح الهدى. كما ورد في تأويل قوله تعالى: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيل اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُللِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةً حَبَّةٍ وَاللهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١١.

قال الإمام الصادق: الحبّة هي فاطمة الزهراء صلّى الله عليها، والسبع السنابل سبعة من ولدها سابعهم قائمهم ألل وسبع سنايل هم الأئمة السبعة من أولادها بدءاً من الإمام الصادق وحتى الإمام المهدي علمه في وإنّما خص هؤلاء مع أنّ الحسن والحسين من سنابلها أيضاً؛ لأنّ علوم الزهراء ومحاسنها إنّما اشتهرت وانتشرت في عصر الإمام الصادق وإلى يومنا هذا.

وإذا لم تكن الحبة فكيف يكون الزرع؟ وكيف يكون عمل الزارع وفلاحته؟ فالزهراء حبة، وقد زرعها الله سبحانه وسقاها محمد على النه ورعاها أمير المؤمنين علي غينه والأئمة الأطهار من أولادها إنما هم سنابلها الطيبة، وكلّ بركة في السنبل إنما يرجع إلى أصله، أي يكون من الحبّة، فالبركات كلّها من المباركة الطاهرة المطهّرة سيّدة النساء فاطمة الزهراء عليه والأئمة وذرّيتها وشيعتها يرثونها في كلّ حسن وفضيلة وخير، فلو كان الحسن شخصاً لكان فاطمة بل هي أعظم. إذ أنها تخلق الحسن أيضاً فلا تعادل وتساوي الحسن وحسب بل بيدع و تخلق الحسن و تفطم محبيها عن الرذائل وعن جهنم، كما ورد في وجه تسميتها بفاطمة إنها تفطم محبيها من نار جهنم وتلتقطهم في المحشر كما يلتقط تسميتها بفاطمة إنها تفطم محبيها من نار جهنم وتلتقطهم في المحشر كما يلتقط

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ١ : ٢٥٣

المحاضرة الرابعة ...... المحاضرة الرابعة ..... ٧٥

الطير الحبّ الجيّد من الحبّ الرديء، فتحفظ شيعتها من الرذائل، إذ أنّها مـظهر الحسن والجمال الإلهي.

## فاطمة الزهراء أمّ المحاسن:

إنّها أمّ الحسن والحسين والمحسن عَهْمَيْنُ ، وإنّها أمّ زينب التي هي زينة أبيها أمير المؤمنين عليُّلُخ فيتجلّى الحسن الفاطمي الإلهي في أولادها الأبـرار الأئـمة الأطهار عَلِيَكِخُ .

فالزهراء مشكاة المحاسن والفضائل يتجلّى فيها المصابيح الإلهيّة، وإنّ الله سبحانه في سورة النور عرّف الظرف أوّلاً ثمّ المظروف من باب ( ثبّت الأرض ثمّ انقش)، فعرّف فاطمة الزهراء بأنّها المشكاة، ثمّ نبيّه الأكرم محمّد عَلَيْ بأنّه المصباح، وهكذا الأئمّة الاثنا عشر عَلَيْكُ مصابيح الهدى.

فما أجمل التعبير القرآني في توصيف ف اطمة الزهراء عليه عبر عنها بالمشكاة كما عبر عن نبيته بالمصباح، وعن وليه بالزجاجة، فيعني أنها تضم بين حناياها وفي وجودها الكمالات النبوية والمعالي الولوية، فإنها تجمع كل أبعاد الشخصية الإسلامية ورسالات السماء التي جاء بها النبي وحفظها الوصي، فالمصباح ونوره الإلهي الساطع يتجلّى فيها ليضيء العالم والأجيال إلى يوم القيامة، فالزهراء يعني رسول الله وقرآنه وعترته الأطهار عليمين الله عني رسول الله وقرآنه وعترته الأطهار عليمين الله عني رسول الله وقرآنه وعترته الأطهار عليه المنات ا

وقد ورد في تأويل وتفسير سورة القدر أنّ اللسيلة ف اطمة الزهراء عَلَيْهَا، فصدرها الشريف وقلبها الطاهر وعاء لنزول القرآن فيه، فأنزل الله القرآن ناطقاً بفضائلها، كما أنزله ليكون ظرفه فاطمة الزهراء عَلِيَها ، فحبيبة المصطفى ومهجة

٧٦ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

قلبه إنّما هي ظرف لأبيها وبعلها وبنيها عَبْمُنكُ ، إنّما هي وعاء للقرآن الكريم في تأويله وتنزيله وظاهره وباطنه وعلومه ومعارفه، فهي ليلة القدر قد جُهل قدرها وفضلها ومقاماتها ''.

إنَّ الحسن كلَّه والجمال الإلهي إنَّما يتشخّص فيها، بل هي أعظم، وفي بيان عظمتها وجوه :

منها: أنها أشرف عنصراً، فإنّ البشر من آدم ومن دونه إنّ ما خلقوا من تراب، إلّا فاطمة فإنّها حوراء إنسيّة، وإنّما كانت حوراء كحور الجنّة إذ انعقد نطفتها من فاكهة الجنّة \_كما ورد في كثير من الأحاديث الشريفة \_فهي أفضل عنصراً، فإنّ عنصرها من الجنّة، وكان النبيّ يقبّل صدرها الشريف ويقول: إنّه أشمّ منه رائحة الجنّة.

فوجودها مشكاة الأنوار الإلهيّة، وإنّها عصمة الله الكبرى ووعاء لمقدّرات الله ومشيّته وقرآنه الناطق، وهذا من شموليّتها وسعتها الوجودي. وهو المقصود من اللطيفة الأولى في مفهوم المشكاة.

### اللطيفة الثانية:

ثمّ من خصائص المشكاة أنّها تحفظ المصباح من خطر الأرياح والخمود والإطفاء، وكأنّما أراد الله سبحانه أن يقول: إنّ النبيّ الأعظم محمّد عَيَّقَةً وإن كان في خطر المشركين والكفّار والمنافقين، وكذلك الخلافة والإمامة الحقّة من بعده،

<sup>(</sup>١) ذكرت تفصيل ذلك في رسالة (فاطمة الزهراء ليلة القدر) مطبوع في موسوعة (رسالات إسلاميّة) المجلّد السابع.

فيريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم، إذ النور تارة يخمد بالحروب الضارية والأسلحة الفتاكة وأخرى بالكلام، فيريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم، إلا أن الله سبحانه متم نوره ولو كره المشركون والمنافقون، فإنّه يحفظ هذا النور النبوي والولوي المنسوب إلى أولياء الله وهم الأئمة الاثنا عشر علما الله عشر علما وكوّة، فالله متم نوره وهو علي عليه وأبناءه وولايتهم والنبي ورسالته بفاطمة الزهراء عليه أنوار القدسية، ولولاها لأطفأ أعداء الله أنوار الرسالة والإمامة.

ثمّ في الحديث الشريف في وصف النبيّ وعترته الأطهار وشيعتهم الأبرار بالشجرة وأغصانها وأوراقها.

عن الإمام الباقر عَلَيْكُ :

الشجرة الطبيّبة: رسول الله ﷺ وفرعها عليّ عَلَيُّ ، وغصن الشجرة فاطمة عَلَيْكُ ، وثمرها أولادها، وأوراقها شيعتنا الله

فعنصر هذه الشجرة المباركة الثابت أصلها هي فاطمة الزهراء عليه ، فهي الماء الحيّ، ولولاها لما اخضرّت الشجرة وأينعت وأثمرت، فحياتها وشمراتها بعنصرها، فلولا فاطمة ليبست شجرة النبوّة ودوحة الإمامة. ولما اخضرّت ولا أينعت ولا أثمرت. وهذا من سرّ الوجود (١٠).

فقام الإسلام ببركة الزهراء في وجودها الملائكي، وفي سيرتها المعصومة، وبخطاباتها وجهادها وجهودها.

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين ٢: ٩٣١.

<sup>(</sup>٢) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب ( فاطمة الزهراء سرّ الوجود ) مطبوع.

تمّ القران الكريم فيه آيات محكمات وأخر متشابهات، وإنّما تعرف وتبيّن المتشابهات بالرجوع إلى المحكمات فهي البراهين الساطعة والأدلّة القاطعة التي لا نقاش في الاستدلال بها.

### الاستدلال بسورة القدر على الإمامة :

ومن المحكمات سورة القدر، فإنها من أوضح الأدلة وأفحم الحجج مع الخصوم الذين أنكروا الإمامة الحقة المتمثلة بأهل البيت والعترة الطاهرة علم الخصوم الذين أنكروا الإمامة الحقة المتمثلة بأهل البيت والعترة الطاهرة علم ليلة كما أوصى الأئمة علم المؤلف أن يحتجّوا بها مع الخصم، بأن يسألونهم أوّلاً: هل ليلة القدر ليلة واحدة في طول عمر الدنيا أو أنها في كلّ سنة ؟ بلا ريب سيقول في كلّ سنة، فتسألوهم ثانيةً: هل نسخت هذه السورة ؟ سيقولون بلا شكّ إنها لم تنسخ، فتسألون ثالثة: على من تتنزّل الملائكة والروح في كلّ سنة وفي ليلة القدر وبيدهم المقدّسات؟

فلا يتمّ الجواب إلّا على مذهب الحقّ القائل بالإمامة والأئمة الاثنى عشر عليَّلاً، وأخرهم قائمهم الإمام المهدي الحجّة بن الحسن العسكري عليَّلاً، وأنّه حيّ يرزق، بوجوده ثبت الأرض والسماء، وبيمنه رزق الورى.

وبهذا يتثبّت الإمامة والعصمة في كلّ زمان.

وسيّدتنا ومولاتنا فاطمة الزهراء هي المشكاة، وهي ليلة القدر والآيمة المحكمة الدالّة على النبوّة والإمامة، والحافظة لنورهما إلى يوم القيامة.

## ومضة من الاستدلال على خلافة أمير المؤمنين عليُّلا :

ومن الأدلَّة الفاطميَّة التي نحتجَ بها على خلافة أمير المؤمنين عــلتَّ عليُّكالِّإ

المحاضرة الرابعة ..... المحاضرة الرابعة .... المحاضرة الرابعة المعاضرة الرابعة المعامرة ال

بلا فصل لرسول الله عَيْمَا أنّه ورد في الحديث النبوي المتواتر عند الفريقين السنّة والشبعة.

قال رسول الله ﷺ: من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليّة ، ميتة كفر ونفاق ، فحينئذٍ نسأل خصومنا في الخلافة بلا فصل أنّ الزهراء بنت رسول الله ارتحلت إلى جوار ربّها بعد أبيها ، فهل عرفت إمام زمانها ؟

لا يخلو إمّا أن يقول الخصم: لم تعرف إمام زمانها، وهذا من أقبح الأقوال في شأن فاطمة الزهراء عَلِيَهُا ، لم يتفوّه به مسلم ومسلمة قطّ على طول التاريخ ومدى الزمان.

وإمّا أن يقول: كانت عارفة بإمام زمانها، وحينئذ لم يكسن إمام زمانها أبو بكر إذ ماتت وهي واجدة وغاضبة عليه \_كما في صحيح البخاري \_كما أنّها أعرضت بوجهها الشريف حين زيارته إيّاها، وكانت تدعو عليه، وإنّها لم ترض عنه، فهذا يعني أنّها غاضبة على إمام زمانها وهذا يقدح بطهارتها وعصمتها الثابت بآية التطهير. فلا مفرّ إلّا القول أنّها كانت عارفة بإمام زمانها وهو بعلها أمير المؤمنين عليّ عليّاً ولهذا دافعت عنه وجاهدت في سبيله، وكانت تخرج بولديها الحسن والحسين إلى دور الأنصار والمهاجرين تستنصرهم في النهوض ضد الطغاة والغاصبين خلافة أبيها لبعلها.

إنّها قاومت الظلم وقارعت الطغاة بخطاباتها الثوريّة وكلماتها الحماسيّة في مسجد أبيها أمام المسلمين الذين انقلبوا على أعقابهم.

أجل، حينما جمع عمر بن الخطّاب وجلاوزته الحطب ليشعل النار في دار الزهراء عَلِيَهُا ، وقالوا له : إنّ فيها فاطمة ؟ قال : وإن، فهي التي خرجت خلف الباب حفاظاً على أمير المؤمنين إذ هو زجاج المصباح النبوي الذي يعكس نور

٠٠ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار النبوّة من بعد النبوّ تَشَيَّة، فلاذت خلف الباب وكسر ضلعها وأسقط جنينها، وخرجت إلى المسجد لتحامي عن الإمامة والولاية، إذ أنّها المشكاة الحافظة، تحفظ النبوّة والوصاية سويّةً من أخطار الكفر والشرك والنفاق.

## من أوصاف الزهراء عَيْهُ :

ورسول الله شمس الأُمّة وعليّ عَيُّ قمرها، وقال رسول الله: إذا غاب القمر فاقتدوا بالزهرة، فسأل الأصحاب: ومن الزهرة؟ فقال ﷺ: ابنتي فاطمة الزهراء...

فإنَّها قدوة الأحرار والثوَّار المؤمنين جيلاً بعد جيل، إذ أنَّها المشكاة...

ثم علي ميزان الأعمال، وقد قال رسول الله عَبَيْقَةُ للحسن والحسين عَلَيْمَا الله عَبَيْقَةُ للحسن والحسين عَلَيْمَا الله وأمّكما فاطمة لسان الميزان، فالإمامة ميزان الحق، إلّا أنّ معرفة الميزان وقسطه يعلم بلسانه. فهو الذي ينطق بالحق ويدافع عن الميزان، ولسان الميزان فاطمة الزهراء عَبَيْها .

وإنّها أمّ أبيها، ومن معاني الأمّ أنّها تحفظ بنيها من الضياع، وفاطمة الزهراء تحفظ رسالة أبيها ولو بثمن شهادة جنينها وضرب وجهها واحمرار عينها وكسر ضلعها وبكائها في الليل والنهار...

أجل لم يعرفوا قدرها ومقامها العظيم كما لم يدركوا ليلة القدر، ولا زالوا في ظلال بعيد.

اللهم عرّفنا نفسك ورسولك وحججك، وحبّة الحجج قدوة الأولياء، فاطمة الزهراء عليم .

# الشهادات الأربع في الأذان والإقامة

## بِسِ مِالْلَهِ الزَّكُمْنُ الزَّكِيدِ مِ

ما لي ولنقد وجرح بعض هواة الأحزاب (هداهم الله سبحانه) في ما كتبته (٢) من قبل، وألقيته في محاضرات إسلامية في المحافل العامّة حول الشهادة الرابعة، ورجحانها في الأذان والإقامة عقلاً لا بقصد الجزئيّة، فقالوا: إنّها بدعة جديدة كالشهادة الثالثة، التي مرّت عليها أكثر من ألف سنة، والتي لا يزال صداها يدوّي في العالم رغم أنوف الخصماء والأعداء والمنكرين.

أجل، مقصودي من هذه المقالة المختصرة والكلمة المستعجلة، إنّـ ما هـ و توضيح الأمر لإخواني المؤمنين \_ أعزّهم الله في الدارين \_ من أتباع مذهب أهل البيت عليم أوّلاً، ثمّ تبصرة لمن أراد أن يعرف الحقيقة، كي لا يلتبس عليه الحق بالباطل، من خلال الشائعات الحزبيّة، أو جهل المغرضين، أو خصومة المعاندين،

<sup>(</sup>١) طبع في صحيفة صوت الكاظمين سنة ١٤٢٣ هق.

 <sup>(</sup>٢) راجع الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة، في المجلّد السادس من (رسالات إسلاميّة).
 مطبوع.

فأقول مقدّمةً: ذكر المحقّق الكبير سيّدنا اليزدي مَنْتُغُ في كتابه القيّم (العروة الوثقى) أنّه: لا إشكال في تأكّد رجحان الأذان والإقامة في الفرائض اليـوميّة، أداءً وقضاء، جماعةً وفرادى، حضراً وسفراً، للـرجـال والنساء، وذهب بعض العلماء إلى وجوبهما... والأقوى استحباب الأذان مطلقاً والأحـوط عـدم تـرك الإقامة للرجال في غير موارد السقوط.

قال صاحب المدارك مَتَمَّنُ : أجمع العلماء كَافَة على مشروعيّة الأذان والإقامة للصلوات الخمس.

وفي الحدائق الناضرة قال المحقّق البحراني تقِّئُ : لا ريب ولا إشكال في رجحان الأذان والإقامة في الصلوات الخمس المفروضة أداء وقضاء لجملة المصلّين ذكوراً وإناثاً، فرادى وجماعة.

وفي المستند: «لا ريب في مشروعيّتهما ومطلوبيّتهما لكلّ من الفرائيض الخمس اليوميّة ومنها الجمعة، إلّا فيما يأتي الكلام فيه للرجال والنساء فرادى وجماعة أداء وقضاء حضراً وسفراً، بل هي إجماع من المسلمين بـل ضروري الدين».

فمشروعيّة الأذان والإقامة ممّا عليه إجماع أهل القبلة، كما يبدل عليه النصوص الكثيرة، ثمّ المحكي عن المشهور، بل الأشهر استحباب الأذان والإقامة مطلقاً، إلّا أنّه عن كتاب الجمل وشرحه، والمقنعة، والنهاية، والمبسوط، والوسيلة، والمهذّب، وكتاب أحكام النساء للمفيد: إنّهما واجبان على الرجال في الجماعة. وعن القاضي نسبته إلى الأكثر، وعن الغنية والكافي والإصباح: إطلاق

الشهادات الأربع في الأذان والإقامة ........ ٨٣

وجوبهما في الجماعة من دون تقييد بكونه على الرجال. وعن ابن أبي عقيل وابن الجنيد القديمين: وجوب الإقامة في الصلوات مطلقاً، وخص الوجوب بعضهم بصلاة المغرب والصبح، وبعضهم بصلاة الجماعة وجعلهما شرطاً في صحّتها، وبعضهم جعلهما شرطاً في حصول ثواب الجماعة، والأقدى عندي استحباب الأذان والإقامة مطلقاً، استحباباً مؤكّداً، كما عليه النصوص الكثيرة.

ثمّ الأذان قسمان: أذان الإعلام والإعلان في أوّل الوقت، وأذان الصلاة متّصل بها، وإن كان في آخر الوقت، ويشترط في أذان الصلاة كالإقامة قصد القربة فإنّهما من الأمور العباديّة، بخلاف أذان الإعلام، فإنّه لا يعتبر فيه، لحصول الغرض بفعله مطلقاً.

قال سيّدنا الحكيم مَتِّئُ في مستمسكه بعد بسيان فيصول الأذان والإقامة:

<sup>(</sup>١) المستمسك ٥:٤٤٥.

٨٤ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

بلا خلاف ولا إشكال، قال في محكيّ الفقيه بعد ذكر حديث الحضرمي والأسدي : ذا هو الأذان الصحيح لا يزاد فيه ولا ينقص منه...

وقال الشيخ الطوسي عليه الرحمة في المبسوط: وأمّا قول: (أشهد أنّ عليّاً أمير المؤمنين وآل محمّد خير البريّة) على ما ورد في شواذّ الأخبار، فليس معمول عليه في الأذان، ولو فعله الإنسان لم يأثم به غير أنّه ليس من فضيلة الأذان، ولا كمال فصونه.

ثمّ قال السيّد الحكيم عليه الرحمة: والظاهر من المبسوط إرادة نفي المشروعيّة بالخصوص، ولعلّه أيضاً مراد غيره. لكن هذا المقدار لا يمنع من جريان قاعدة التسامح على تقدير تماميّتها في نفسها، ومجرّد الشهادة بكذب الراوي لا يمنع من احتمال صدق الموجب لاحتمال المطلوبيّة، كما أنّه لا بأس بالإتيان به أي قول الشهادة الثالثة بقصد الاستحباب المطلق، لما في خبر الاحتجاج: (إذا قال) أحدكم: لا إله إلا الله، محمّد رسول الله، فليقل: عليّ أمير المؤمنين، بل ذلك في هذه الأعصار معدود من شعائر الإيمان، ورمز إلى التشيّع، فيكون من هذه الجهة راجحاً شرعاً، بل قد يكون واجباً، لكن لا بعنوان الجزئيّة من الأذان. ومن ذلك يظهر وجه ما في البحار، من أنّه لا يبعد كون الشهادة من الأجزاء المستحبة للأذان، لشهادة الشيخ والعلّامة والشهيد وغيرهم بورود الأخبار بها، وأيّد ذلك بخبر القاسم بن معاوية المروي عن احتجاج بورود الأخبار بها، وأيّد ذلك بخبر القاسم بن معاوية المروي عن احتجاج الطبرسي عن الصادق عنيه ، وما في الجواهر من أنّه كما ترى. غير ظاهر (۱۱). انتهى كلامه رفع الله مقامه.

<sup>(</sup>۱) المستمسك ٥ : ٥ غ ٥ .

ولزيادة البصيرة والمعرفة أذكر ما جاء في كتاب (القطرة) لآية الله السيّد أحمد المستنبط مَيَّنَّ ١١٠: ثمَّ إنِّي أختم هذا الباب (الباب الثامن) بذكر تشهَّد الصلاة والإقامة مع ما ورد في خبر القاسم بن معاوية المروى عن احتجاج الطبرسي عن أبي عبد الله عَلَيْكُا : (إذا قال أحدكم لا إله إلَّا الله محمَّد رسول الله فليقل على أمير المؤمنين ولتَّ الله) غافلاً عن كونها جزءاً من الصلاة استحباباً على ما روى عن الصادق عليُّلا ، وإنَّما أورد الرواية لندرة وجودها وشرافة مضمونها ، وكثرة فوائدها في زماننا هذا لمن تدبّر فيها، حتّى أنّ العلّامة النوري تَيُّخُ غفل عنها فلم ينقلها في المستدرك، والرواية مذكروة في رسالة معروفة بفقه المجلسي مَتِيَّ مطبوعة فـي صفحة ( ٢٩) ما هذا لفظه: ويستحبُّ أن يزاد في التشهِّد ما نقله أبو بـصير عـن الصادق عليُّا لإ وهو : ( بسم الله وبالله والحمد لله وخير الأسماء كلَّها لله أشهد أن لا إله إلَّا الله وحده لا شريك له وأشهد أنَّ محمّداً عبده ورسوله، أرسله بالحقِّ بشهراً ونذيراً بين يدي الساعة، وأشهد أنّ ربّي نعم الربّ وأنّ محمّداً نعم الرسول، وأنّ عليّاً نعم الوصيّ ونعم الإمام اللهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد وتقبّل شفاعته في أُمَّته وارفع درجته، الحمد لله ربِّ العالمين).

وأيضاً: لقد سأل بعض العلماء من أبناء العامّة سماحة العلّامة الكبير المحقّق الميرزا أبو الحسن الشعراني مَيِّنُ عن الشهادة الثالثة في الأذان فأجاب سماحته قائلاً:

بسم الله الرحمن الرحيم: الإقرار بولاية أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب

<sup>(</sup>١) القطرة من بحار مناقب النبيّ والعترة ١: ٣٦٨.

المسلمين على اختلاف فرقهم. والدليل على أنّه جزء من الإيمان أحاديث كثيرة، المسلمين على اختلاف فرقهم. والدليل على أنّه جزء من الإيمان أحاديث كثيرة، منها: ما رواه الترمذي وكتابه أحد الصحاح الستّة عن أمّ سلمة: كان رسول الله تشيّ يقول: «لا يحبّ علياً منافق، ولا يبغضه مؤمن» ولا يخفى أنّ كان تدلّ على الاستمراريلاة فمن أبغضه ليس بمؤمن، ومن أحبّه مؤمن، وهذا معنى كون ولايته جزء من الإيمان، وكان أحبّ الخلق إلى الله بعد رسول الله يَهُمُ لحديث الطير المعروف بين المسلمين، وأمّا كونه جائزاً بين الأذان فلأنّه كلمة حقّ وقول مشروع، واتّفق الفقهاء الأربعة المالكي والحنفي والشافعي والحنبلي على مشروع، واتّفق الفقهاء الأربعة المالكي والحنفي والشافعي والحنبلي على جواز التكلّم بكلام غير كثير لا يخلّ بالموالاة بين فصول الأذان إلاّ أنّ أحمد بن حنبل لم يجوّز التكلّم بكلام غير مشروع كالكذب والغيبة، وأبطل الأذان به. ولم يبطل به الأذان سائر الفقهاء، وكتبهم موجودة وأقوالهم مشهورة وهذا مصرّح به يبطل به الأذان سائر الفقهاء، وكتبهم موجودة وأقوالهم مشهورة وهذا مصرّح به في الصفحة ٢٢٨ من الجزء الأوّل من كتاب (الفقه على المذاهب الأربعة).

أمّا من تركه فإن كان عن عنادٍ وبغض فهو خارج عن الإيمان، ومن تركه لأنّه ليس جزء من أجزاء الأذان فلا بأس لأنّ الشهادة بالولاية بقصد أنّها جزء من الأذان، وهذا واضح معروف منهم، وإنّما جعله الغلاة والمفوّضة جزءاً ونحن منهم براء، وإنّما يؤتى بها في بلاد الشيعة تبرّكاً وحرصاً على إظهار محبّتهم لعليّ عليّه لله مع علمهم بأنّها ليست جزءاً من الأذان كما يصلّون على النبيّ بعد ذكر اسمه في الأذان وغيره امتثالاً للأمر به في الكتاب الكريم، ولا يخالف عملهم هذا فـتوى أحد من الفقهاء الأربعة...

وذهب سماحة العلّامة أية الله الشيخ حسن زادة الآملي في كتابه (فـصّ

الشهادات الأربع في الأذان والإقامة ......................... ٨٧

حكمة عصمتيّه في كلمة فاطميّة) أن بعد إثبات عصمة الزهراء سيّدة النساء عليها بالأدلّة العقليّة والنقليّة إلى جواز الشهادة الرابعة قائلاً : وإذا دريت أنّ بقيّة النبوّة وعقيلة الرسالة ووديعة المصطفى وزوجة وليّ الله وكلمة الله التامّة فاطمة عليها ذات عصمة، فلا بأس بأن تشهد في فصول الأذان والإقامة بعصمتها وتقول مثلاً : (أشهد أنّ فاطمة بنت رسول الله عصمة الله الكبرى) أو نحوها.

### زبدة المخاض:

إنّ الأذان والإقامة في الشريعة الإسلاميّة بمنزلة المحطّة الإذاعيّة والأبواق العالميّة لإعلان العقائد، فإنّ الأذان شعار المسلم في العالم ليعلن عن مبادئه ودينه وشريعته السمحاء، فإنّه بعد التكبيرات، يشهد بالتوحيد والوحدانيّة لله (أشهد أن لا إله إلّا الله) ليعلن هاتفاً صارخاً بنداء الموحّدين، فيرنّ صداه الملوكتي في الآفاق، فإنّه لا يشرك بالله سبحانه في عبادته، ولا يكون من المغضوب عليهم كاليهود والقائلين بأنّ عزير بن الله، ولا لمقولة الضائين من النصارى القائلين بالثنويّة وإله النور وإله بالأقانيم الثلاثة، ولا من المضلين من المجوس القائلين بالثنويّة وإله النور وإله الظلمة، ولا غيرهم من الملحدين والمشركين والشبوعيّين.

ثمّ يشهد برسالة خاتم النبيّين محمّد ﷺ، ليعلن أنّه من المسلمين إلّا أنّهم افترقوا بعد رسول الله إلى ثلاث وسبعين فرقة، فأضافت الإماميّة الشهادة الثالثة بولاية أمير المؤمنين على عليّه وأولاده المعصومين الأئمة الطاهرين عليماً ، ليعلن

<sup>(</sup>١) الصفحة ١٥٢.

۸۸ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار المؤمن للعالم بإيمانه الراسخ وحمله الولاية والمودّة لذوي القربي، العترة الهادية، عدل القرآن الكريم وشريكه.

وفي عصرنا هذا من الواضح أنّ الشيعة ـ باعتبار الفرق الإسلاميّة \_طوائف ومذاهب :

فمنهم: الزيديّة، القائلون بإمامة زيد بن عليّ بن الحسين بعد أبيه. ومنهم: الاسماعيليّة، القائلون بإمامة إسماعيل بن الإمام الصادق عليُّلًا. ومنهم: الواقفيّة.

ومنهم : الغلاة ، وهم أكثر من ثلاثمائة فرقة .

وغيرهم، فكل هؤلاء يقولون بأنّ الخلافة بلا فصل لرسول الله عَيَيْ إنّما هي لأمير المؤمنين علي علي علي كما تقول بذلك الإمامية الاثني عشرية أيضاً، فلا بدّ لمن كان مؤمناً بهم أن يمتاز عن غيرهم من فرق الشيعة، ولا يتمّ ذلك إلّا بشيعار خاص، يعلنه في أذانه وإقامته للصلاة في كلّ يوم وفي أوقاتها الخاصة، وليس ذلك الشعار الذي يمتاز به الشيعي الإمامي الاثنا عشري عن غيره إلّا الإقرار والشهادة بعصمة سيّدة النساء فاطمة الزهراء عين لأنّ الأئمة الأبرار عبيني حجب الله على الخلق، وإنّ فاطمة الزهراء المعصومة حجة الله على الحجج ـكما في الخبر العسكري \_ فلا بدّ من ذكر فاطمة عين كثيراً، ولا سيّما ونحن نعيش عصر الخبر العسكري \_ فلا بدّ من ذكر فاطمة عين الإمام المهدي عليه من آل محمّد عبين إنّما الشهادة هو من ولد فاطمة الزهراء عين أن الأمام المهدي عليه من آل محمّد عبين إنّما الشهادة الوابعة حيننذ تكون من مقدّمات الظهور إن شاء الله تعالى، وتوطئة لدولة الإمام المهدي علينا أن من الراجع عقلاً أن نقولها في الأذان والإقامة، إلّا أنّه لا بقصد المهدي علينا أنه من الراجع عقلاً أن نقولها في الأذان والإقامة، إلّا أنّه لا بقصد المهدي علينا أنه من الراجع عقلاً أن نقولها في الأذان والإقامة، إلّا أنّه لا بقصد

الجزئيّة، بل أمرها كأمر الشهادة الثالثة حذو القُذّة بالقُذّة، كما أنّ أمير المؤمنين كان كفواً لفاطمة الزهراء عَيْقُكُ فإنّهما ككفّتي الميزان، فما أروع الأذان الذي يذكر فيه الصنوان والمتكافئان معاً عَيْقِكُ ، ثمّ يجوز أن تلحق الشهادة الرابعة بالثالثة، فيقول في ثانيتها أو الأولى (أشهد أنّ عليّاً وأولاده المعصومين حجج الله وأنّ فاطمة الزهراء عصمة الله) وبهذه الزيادة يتذكّر المؤذّن والمقيم أنّ الشهادة الثالثة كانت زائدة في الأذان والإقامة، فلا يقصد بها الجزئية حينئذٍ، وهذا بنظري ما وافق الاحتياط أيضاً، فتدبّر.

ومن المؤمنين من يقول: الشهادة الرابعة براءةً من الضالين المضلين، فإنّ البعض ممّن قصّر في معرفة المعصومين المُتَالِظُ شكّك في عصمة الزهراء، مدّعياً أنّها امرأة عاديّة، وأنكر ظلاماتها وما جرى عليها بعد رحلة أبيها المصطفى الله من الظلم والجور.

فمن يقول بخلافة الأئمة الاثنى عشر وأنّه كلّهم من قريش كما نصّ عليهم نبيّ الإسلام بنصب من الله العلّام وعصمهم بعصمة ذاتيّة وكلّية، وكذلك أمّهم حليلة أمير المؤمنين عاليًة فاطمة الزهراء، فإنّ الله قد عصمها بعصمة ذاتيّة وكلّية، فجمعت بين العصمتين: عصمة النبوّة، وعصمة الإمامة، فكانت بنت النبيّ المصطفى وزوجة الوصيّ المرتضى وأمّ الأئمة النجباء عَلَيْ إلى العصمتها هي الجامع والدال على الإقرار بإمامتهم وعددهم الاثنى عشري، وبهذا يكون شعاراً ولائيّاً يرشدنا إلى الولاية العظمى، والإمامة الثابتة الكبرى.

وأخيراً: فقد استفتي مكتب سماحة آية الله العارف المحقّق الشيخ بهجت دام ظلّه عن قول الشهادة الرابعة في الأذان والإقامة، فأجاب بعدم البأس فسيه. والحمد لله أوّلاً وآخراً.

سرا ۵۰ آنه الله العظم الحرار النوم محرت جوی دا کاله بشریت انتوا ماهوری هل و کران اله العامه دلیر هل و کران ال و الا کامه دلیر من المواد می المران و الا کامه دلیر من بخواجر نام المرک و بران المراط و تورط و تورط و تورط و تورط در توجه المراط و تورط در توجه المراط و تورط در توجه المراط و تورط در در قد کران در در قد کران در در قد کران در در تو کران در کر

لابأس بداخا لم كن بعقد الم رأيد.

## فاطمة الزهراء يهلا

## أسوة وقدوة

من القضايا التي تبحث في (علم النفس) المعاصر، كما أنها ذات أهمية بالغة في الثقافة الإسلامية وقاموس الإسلام، مسألة (القدوة والأسوة)، فإن الإنسان منذ نعومة أظفاره من فطرته وغريزته أنّه يبحث عن أسوة يقتدي به في أقواله وأفعاله، أي من طبيعته الأوّلية ومن ذاتياته الفطريّة أنّه يتشبّه بشخص آخر بعد ميله القلبي نحوه، فإنّه إذا أحبّه وتعلّق به ينطبع بطابعه، وتظهر على سلوكه وحركاته وسكناته آثار وأفعال حبيبه الذي أخذه قدوة وأسوة في حياته.

فالطفل في أيام صباه، ثمّ في سنّ المراهقة وطليعة الشباب يقتدي بمن يراه قدوة، فيتأثّر بطباعه وأخلاقه وسلوكه، فمن ضروريّات الحياة (الأسوة) فيها، إلّا أنّه مَن المقتدى ؟ ومَن المتأسّى به ؟ فمن هو القائد ؟

ذهب علماء النفس كما هو الواقع أنّ الإنسان \_أعمّ من الذكور والاناث \_ يقتدي أوّلاً بأمّه، فإنّ الأمّ لها دور فعّال في حياة الشخص من جهة الاقتداء والتأسّي. ثمّ يقتدي بأبيه أو إخوته وأخواته، أي من يعيش معهم في نطاق الأسرة والعائلة. ثمّ يأتي دور الأصدقاء، حتّى يعرف المرء بخليله، وقل من تصاحب حتّى أقول من أنت؟ فإذا كانت علقة الصداقة والمحبّة بين اثنين، فإنّ الصديق

٩٢ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

يسلك مسلك صديقه، ويقتدى به ثمّ المصداق الثالث للتأسّي والاقتداء هو المعلّم والمربّي، حتّى في بعض الموارد يتأثّر الطالب بأستاذه، فيعرف من خلال حركاته أنّه من تلامذة الأستاذ الفلاني، وهذا ما يحدث في الحوزات العلمية كثيراً، وكذلك في الجامعات الأكاديميّة، ثمّ المصداق الآخر لاقتداء الشباب يتمثّل بطبقة الرياضيين كلاعب كرة القدم، وما يعبر عنه بالفنّانين من النجوم السينمائية، وهذا ما يحدث عند البنات غالباً، ثمّ السياسيين لمن كان يميل إلى السياسة.

هذه مجموعة من يقتدى بهم في حياتنا المعاصرة في كلّ العالم وبصورة عامّة وطبيعية، ويود الإنسان أن يكون قائده وأسوته يمتاز بخصائص تفرزه عن الآخرين، وتعطي طابع الحقّانية في كونه أسوة له، فيحبّ أن يكون أسوته أكمل من غيره، كما يكون أعلم، فإذا كانت الأمّ تحمل شهادة الماجستير فإنّ الولد الذي يقتدي بها يود أن يحمل شهادة الدكتوراه، كما يود أن يكون أسوته باختياره، فمتى ما أراده يكون عنده حاضراً ليستشيره ويقتدي به في سيرته، ويود أن يكون فمتى ما أراده يكون عنده حاضراً ليستشيره ويقتدي به في من ذكر من مصاديق جامعاً للكمال والجمال، ومثل هذه الصفات لا تجتمع في من ذكر من مصاديق القدوة إلّا في المعصومين من الأنبياء والأوصياء عليها أحد من الناس في عصرهم، وأجمعهم في صفات الجمال والكمال، فلا يضاهيهم أحد من الناس في عصرهم، وقم الحجة على الخلق، وقد أمرنا الله أن نأخذهم أسوة وقدوة:

- lacktriangle اُولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده lacksquare .
- ﴿ لقد كان لكم فيهم أسوة حسنة لمن كان يرجو الله ١٢١٠.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٩٠.

<sup>(</sup>۲) الممتحنة : ٦.

فاطمة الزهراء ﷺ أُسوة وقدوة ..........٩٣

ونحن المسلمين أُسُوتنا رسول الله عَيَّةٌ كما أمرنا الله بذلك:

﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ﴾ ١٠٠٠

ثمّ من بعد الرسول الأعظم أسوتنا وفدوتنا من خلّفهما الرسول الأكرم على المعنى الثقلين الثقلين التقلين التهاب الله وعترة النبيّ المختار عليه الرحمة والإسلام لم يسترك المتواتر عند الفريقين السنة والشيعة فإنّ رسول الرحمة والإسلام لم يسترك الناس سدى من بعده، بل خلّف فيهم الثقلين كتاب الله وعترته، ما إن تمسكنا بهم لن نضلٌ أبداً، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا الحوض.

ثمّ نعتقد بحياة القرآن الكريم:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجْيَبُوا للهِ وَللرَّسُولَ إِذَا دَعَاكُمُ لَمَا يَحْيَيُكُمْ ﴾ [٢].

كما نعتقد بحياة الأئمة الأطهار وأُمّهم فاطمة الزهراء ﷺ ، فإنّهم أحياء عند ربّهم يرزقون، شهداء على الخلق وعلى هذه الأُمّة، يرون أعمالهم.

ثمّ كما أنّ الرسول والأمير عَلِيَّاكُ أبوا هذه الأُمّة كما قال رسول الله عَلَيْ : (أنا وعليّ أبوا هذه الأُمّة)، فإنّ فاطمة الزهراء كذلك أُمّهم، كما هي أمّ أبيها، فهي قدوة وأسوة كأبيها وبعلها وبنيها، فكلّهم نور واحد في طريق الهدى، وفي مقام التأسّي والاقتداء.

إنَّ فاطمة الزهراء سيَّدة النساء عليها سلام الله أبد الآبدين هي أمَّ المؤمنين والمؤمنات على طول التاريخ البشري، فهي أمِّ الأئمة النجباء علمَّكُلُمْ ، كما هي أمِّ شيعتهم الكرام، أمَّهم وقدوتهم في عالم المعنى والوجود والطينة.

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٢١.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٢٤.

فالزهراء عليه أسوه وقدوة، إلا أن من يبغي الاقتداء بها تارة يتبلور ذلك عنده بقراءة سيرتها ومطالعة حياتها، فيتشبّه \_الرجل \_أو تـتشبّه \_المرأة \_بها عليها سلام الله، إلا أنّه ربما يصعب \_كما هو الحال \_انطباق عصرنا الحاضر بما فيه من التطوّر التكنولوجي والصناعي على زمانها، فيعيش الحالة التضادية أو الانعزاليّة والانفرادية، وتارة يقتدي بها في أحاديثها وأقوالها الشريفة، ولكن يأتي الإشكال السابق مرّة أخرى، فمن أقوالها: «خير النساء أن لا ترى الرجال ولا يراها الرجال»، وكيف ينطبق هذا على عصرنا الحاضر؟!

نعم، يبقى التأسّي بها عَيْمُكُ من حيث العلقة والارتباط الروحي والوجودي والمعنى والروح، والأمّ بالمعنى والمعنوي، فإنّها حروحي فداها - أمّي في الوجود والمعنى والروح، والأمّ بالمعنى الأوّل والثاني إنّما هي من (الأمّ المنفعلة) أي نحن نذهب إليها فنأخذ من سيرتها أو أقوالها، ولكن بالمعنى التالث من (الأمّ الفعالة)، فهي التي تبارينا وتحفظنا وترعانا بعينها وحضورها وحياتها، فتراعينا بإمداداها الغيبي المستمدّ من الله سبحانه وأنفاسها القدسيّة، وإذا كنّا لا نحسّ بذلك في حياتنا الفعليّة، فإنّ السبب هو أنّه أخرجنا يدنا من يدها، فضعنا وتهنا وانحرفنا وسقطنا عند الانزلاق، كما يضبع الطفل ويتيه وينزلق ويسقط عندما يفارق أمّه، أو يريد أن يستقلّ عنها، فإذا كانت يدي بيد أمّي فإنّي لا أضبع في حياتي المعاصرة، ومتى ما تعثّرت رجلاي فأهوى السقوط، فإنّ أمّي ترفعني وتحفظني من العشرة والسقوط والهبوط، فالعمدة أن نحكم الأواصر والعلقة الوجوديّة بيننا وبين أمّنا الزهراء عَلِيُكُلُّ، بأن فالعمدة أن نحكم الأواصر والعلقة الوجوديّة بيننا وبين أمّنا الزهراء عليهُكُ، بأن فكون فاطميين في المعتقد والسلوك والمعنى والوجود والروح.

ثمّ الانتساب نسباً إلى فاطمة الزهراء عَلَيْهُا وإن كان عند المشهور من فقهائنا الأعلام من جهة الأب، إلا أنّ ذلك باعتبار الأحكام الفقهيّة من أخذ

الخمس أو حرمة الصدقة عليهم، وإلا فمن جهة الشرافة والأمومة والتحريم لا فرق بين ذرّية الزهراء عليه فلا ذكوراً وإناثاً، فكلهم من طرف الأب أو الأم ينتسبون إليها، أضف إلى ذلك الانتساب السببي من جهة المصاهرة أو الرضاع، وحينئذ باعتبار (حساب الاحتمالات) المعروفة في علم الرياضيات والأسس المنطقية للاستقراء نرى أنّ أكثر شيعة العراق وإيران وحوالهيما ممّن ينتسبون إلى بنت رسول الله فاطمة الزهراء عليه أن أما سبباً وإمّا نسباً من جهة أجدادهم الماضين.

فإذا كانت فاطمة الزهراء عليها قبل أربعة عشر قرناً، وكان كلّ جيل من الأجيال يقدّر بثلاثين عام، فيكون بيننا وبينها ٤٦ جيلاً تقريباً، وإذا كان المولود من فاطمة الزهراء نصفه ذكوراً ونصفه اناثاً حكما كان بوجود الحسنين والزينبين عليه في النسل الخامس يلزم أن يكون السيد الأبي نفرين والباقي ٣٠ نفراً من طرف الأم، ومع حساب الاحتمالات يلزم أن يكون في عصرنا هذا برقم يتكون من تسعة أرقام تقريباً، أي بمقدار سكّان الأرض في الوقت الحاضر تقريباً، فتديّر.

وتبقى فاطمة الزهراء على أسوة وقدوة لكلّ البشريّة، لا سيّما لشيعتها الكرام، بكلّ ما للأسوة والقدوة من معاني ومصاديق، فهي الأم معنى ووجوداً وجسداً وطينة، وهي المعلّمة والمربّية، وهي الصدّيقة الصادقة المصدّقة، وهي نجم الكون الزاهر وسرّ الوجود الباهر.

## من وحي الزيارة الفاطميّة

لقد ثبت بالبراهين الساطعة والحجج القاطعة. ومن خلال الأدلُّة العقليّة والنقليّة من الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة أنّ صفوة الخلائق وزبدة عالم الإمكان وسرّ الوجود ونقطة الانطلاق في عالمي الأمر والخلق هم الأربعة عشر المعصومين عَلَمْكِلْ فهم كلِّ الوجود الخلقي ووجود الكلِّ الإمكاني، هم فاطمة الزهراء وأبوها وبعلها وبنوها الأئمة الأحد عشسر عمليهم صلوات الله وسلامه أبد الآبدين، فقد كرَّمهم الله بالشموخ والعظمة والمقامات التي لا تدركها العقول، فلا يقاس بهم أحد من الخلق، كفاهم جلالةً وكمالاً وشموخاً أنَّ الله بدأ بهم الخلق كما يختم كما ورد في زيارة الجامعة الكبرى التي تعدّ أساس التشيّع في معرفة الإمام عليُّة (بكم بدأ الله وبكم يختم) \_ فحباهم ربّهم وصانعهم بمكارم وفضائل لا تعدُّ ولا تحصي، وميَّزهم في عالمي التكوين والتشريع وفي الدنيا والآخرة بخصائص ودرجات لم يعطَ لغيرهم من المقرّبين. كلّما سبرنا في أعماق منازلهم القدسيّة فإنّا لم نبلغ معشار العشر أي واحد بالمئة كما ورد في الأحاديث الشريفة: «نزّلونا عن الربوبيّة وقولوا فينا ما شئتم ولن تبلغوا وما تقولونه معشار العشر». فإنّهم مرآة صفات الله العليا ومظاهر أسمائه الحسني « لا فرق بينك وبينهم إلّا أنّهم

ومن مقامهم الرفيع أنّ الخلق كلّه في ضيافتهم، فإنّه بيُمنهم رُزق الورى، وبوجودهم ثبتت الأرض والسماء «بهم يمسك السماء أن تقع عملى الأرض»، ولو لا الحجّة لساخت الأرض بأهلها».

ثمّ اختصّ الله شيعتهم ومحبَيهم بضيافة تخصّ بأوليائهم، فقد ورد عنهم عليه في قول جدّهم رسول الله على الله على الأيام فتعاديكم»، إنّ كلّ يوم من الأسبوع في عالم التكوين يختصّ بواحد منهم أو ببعضهم منذ أن خلق الله السماوات والأرض، فيزار المعصوم عليه في ذلك اليوم، ويكون الزائر الموالي ضيفه وفي كنفه وحمايته.

فيوم السبت مختص بجدّهم رسول الله محمّد عَيَّنَ فيقول الزائر المؤمن والزائرة المؤمنة بعد ذكر أوصاف النبي عَيَّنَ : «يا رسول الله، صلوات الله عليك وعلى آل بيتك الطاهرين، هذا يوم السبت وهو يومك وأنا فيه ضيفك وجارك فأضفني وأجرني فإنّك كريم تحبّ الضيافة ومأمور بالإجارة فأضفني وأحسن ضيافتي وأجرنا وأحسن إجارتنا بمنزلة الله عندك وعند آل بيتك عَلَيْكُ وبمنزلتهم عنده وبما استودعكم من علمه فإنّه أكرم الأكرمين».

ويوم الأحد باسم أمير المؤمنين عليّ المسرتضى وفياطمة الزهسراء عَلَيْهُمْ اللهُ ويوم الأحد باسم أمير المؤمنين، هذا يوم الأحد وهو يومك وباسمك وأنا ضيفك فيه وجسارك

<sup>(</sup>١) في الزيارة الرجبيّة عن مولانا صاحب الأمر عَثِيَّة في مفاتيح الجينان لشيخنا خاتم المحدّثين الشيخ عبّاس القمّي ﷺ.

فأضفني يا مولاي وأجرني فإنك كريم تحبّ الضيافة ومأمور بالإجارة فافعل ما رغبت إليك فيه ورجوته منك بمنزلتك وآل بيتك عند الله ومنزلته عندكم وبحقّ ابن عمّك رسول الله صلّى عليه وآله أجمعين ».

ويوم الاثنين باسم السبطين الإمامين الحسنين الحسن المجتبى والحسين سيّد الشهداء عَلَيْتُكُ فبعد السلام يقول: «يا مولاي يا أبا محمّد، ويا مولاي يا أبا عبد الله، هذا يوم الاثنين وهو يومكما وباسمكما وأنا ضيفكما فأضيفاني وأحسنا ضيافتي فنعم من استضيف به أنتما وأنا فيه من جواركما فأجيراني فإنّكما مأموران بالضيافة والإجارة فصلّى الله عليكما وآلكما الطيّبين».

ويوم الثلاثاء باسم الأئمة الأطهار الإمام السجّاد والإمام الباقر والإمام الصادق عَلَيْنَالِيْ يقول بعد زيارتهم: «يا مواليّ هذا يومكم وهو يوم الثلاثاء وأنا فيه ضيف لكم ومستجير بكم فأضيفوني وأجيروني بمنزلة الله عندكم وآل بستكم الطيّبين الطاهرين».

ويوم الأربعاء باسم الأئمة الأبرار الإمام الكاظم والإمام الرضا والإمام البحواد والإمام الهادي عَلَمْتِلْا فتقول بعد زيارتهم: «أنا مولى لكم مؤمن بسرّكم وجهركم متضيّف بكم في يومكم هذا وهو يوم الأربعاء ومستجير بكم فأضيفوني وأجيروني بآل بيتكم الطيّبين الطاهرين».

ويوم الخميس باسم الإمام الحسن العسكري عليه تقول بعد زيارته: «أنا مولى لك ولآل بيتك وهذا بومك وهو يوم الخميس وأنا ضيفك فيه ومستجير بك فيه فأحسن ضيافتي وإجارتي بحق آل بيتك الطيبين الطاهرين».

ويوم الجمعة باسم مولانا وإمام زماننا صاحب العصر الحجّة المنتظر الإمام الثاني عشر عَنَيْلًا وعجّل الله فرجه الشريف ونقول بعد السلام والصلاة عليه:

«يا مولاي، يا صاحب الزمان، صلوات الله عليك وعلى آل بيتك، هذا يوم الجمعة وهو يومك المتوقّع فيه ظهورك والفرج فيه للمؤمنين على يديك وقتل الكافرين بسيفك، وأنا يا مولاي فيه ضيفك وجارك وأنت يا مولاي كسريم من أولاد الكرام ومأمور بالضيافة والإجارة فأضفني وأجرني صلوات الله عليك وعلى أهل بيتك الطاهرين».

ثمّ لكلِّ ضيف قرىً وكرامةً، وأهل البيت عَلِيُّ في معدن كلّ خير وإحسان، أهل الجود والسخاء والكرم، لا ينهرون السائل ولا يخيب من يتقصدهم، وقـد أمرهم الله سيحانه بأن يحيروا من استحار بهم، ويضفوا من استضافهم، فيقرون الضيف، وقد ورد في الأثر: (أكرم الضيف ولو كان كافراً) فيكرمون الضيف وإن كان كافراً فكيف بمن كان محبّاً وموالياً لهم ومن شيعتهم والمؤتمرين بأوامـرهم والمطبعين لهم، فأنَّهم عَلِيَّا في بلا شكَّ ولا رب يضفونه بأجمل وأكمل الضيافة، ويجيرونه بأحسن الإجارة، إلَّا أنَّ ضيافة المعصومين عَبِّهِ تعني التوفيق والتسديد في الحياة، وتوفيق زيارتهم في الدنيا، والممات على ولايتهم ودينهم، ونيل رأفتهم ودعائهم، وشفاعتهم في الآخرة، والحشر في زمرتهم وفي جوارهم، كما قال رسول الله عَيْنَة : « يا على أنت وشيعتك جيراني في الجنّة » فضيافة الرسول الأعظم وآله الأطهار عَلِمَا إنَّما تعنى النَّـمير مـن عــلومهم ومـعارفهم، فطعامهم العلم والمعرفة، كما ورد في الحديث الشريف فيي قبوله تبعالي : ﴿ فَلْيَنظُرُ الإنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾ (١)، قال الإمام الباقر عليُّن الإنسَانُ إلى علمه ممّن يأخذ» فالطعام في عالم المعنى هو العلم، فقرى الأئمّة لضيوفهم أن يميروهم

<sup>(</sup>١) عبس : ٢٤.

من علومهم الربّانيّة ويطعموهم من مائدة الله من كتابه الكريم وأسمائه الحسـنى وصفاته العليا. ويثبّتونهم على ولايتهم، ولا يلقّاها إلّا ذو حظٍّ عظيم.

ثمّ المقصود من هذه العجالة بيان ما جاء في زيارة مولاتنا وسيّدتنا، حجّة الحجج، بهجة قلب المصطفى، وفرّة عين الرسول الطاهرة البتول، سيّدة النساء فاطمة الزهراء عليمًا ، فقد ذكر خانم المحدّثين شبخنا القمّي تَشِيَّ في كتابه القيّم (مفاتيح الجنان) زيارتين، وهما كما يلى :

### الزيارة الأولى :

«السلام عليكِ يا ممتحنة، امتحنكِ الذي خلقكِ فـوجدكِ لمـا امـتحنكِ صابرةً، أنا لكِ مصدّق صابر على ما أتى به أبوك ووصيّه صلوات الله عليهما وأنا أسألكِ إن كنتُ صدّقتكِ إلّا ألحقتني بتصديقي لهما لتسرّ نفسي فاشهدي أنّي ظاهر بولايتك وولاية آل بيتكِ صلوات الله عليهم أجمعين».

### الزيارة الثانية :

«السلام عليكِ يا ممتحنة، امتحنكِ الذي خلقكِ قبل أن يخلقكِ وكنتِ لما امتحنكِ به صابرة ونحن لك أولياء مصدّقون ولكلّ ما أتى به أبوكِ صلّى الله عليه و آله وسلّم وأتى به وصيّه عليه السلام مسلّمون ونحن نسألك اللهمّ إذ كنّا مصدّقين لهم أن تلحقنا بتصديقنا بالدرجة العالية لنبشر أنفسنا بأنّا قد طهرنا بولايتهم عليهم السلام».

لا يخفى على ذوي النهى أنّ هذه الزيارة العظيمة التي نزور بمها مولاتنا الزهراء عَلِيَّكُ في كلّ يوم أحد من الأسبوع، تعدّ من أعظم الزيارات الفاطميّة المأثورة عن أهل بيت العصمة والطهارة عَلَيْكُ ، فإنّها تضمّ بين كلماتها القدسيّة أنواراً وأسراراً وخزائنَ وكنوزاً من العلوم والمعارف والحقائق... نشير إلى

من وحي الزيارة الفاطميّة ........ ١٠١

لمعة من لمعاتها لنهتدي بجذوة من قبساتها، فإنّه يلوح وتبرزُ في هذه الزيارتين عناوين ستّة، يشعّ منها نور العلم وانمعرفة، ويفوح منها عطر الولاء والمحبّة وهي كما يلي:

### ١ ـ الابتلاء والصبر:

«يا ممتحنة، امتحنكِ الذي خلقكِ قبل أن يخلقكِ وكنتِ لما استحنكِ بمه صابرة»، «فوجدكِ لما امتحنكِ صابرة».

الاختبار والامتحان والابتلاء من سنن الله تعالى في الحياة، فإنّه سبحانه خلق الموت والحياة ﴿ لِيَ بَلُو كُمْ أَيُكُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً ﴾ ``، وأينما يكون الاختيار يكون الاختيار . فالإنسان في مقام الابتلاء والامتحان خلق مخيّراً، وقد هداه الله النجدين ، فإمّا أن يكون شاكراً قولاً وعملاً ، وعابداً ومطيعاً لله سبحانه ، أو يكفر به وبنعمه وبما أمر ونهي ﴿ إمّا شَاكِراً وَإمّا كَفُوراً ﴾ ``ا، ثمّ يظهر من الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة أنّ هذا الاختبار الاختياري كان منذ القديم وفي عوالم الأمر والمجرّدات من الأنوار والأشباح والأرواح وعالم الذرّ، أي في العوالم الملكوتية وقبل العالم الناسوتي ، أي الدنيا الدنية ، فإنّ الدنيا ظهور لتلك العوالم ، وإتماماً للحجّة ، فإنّ لل الحجّة البالغة ، والحديث في هذا المجال كثير ...

ثمّ اختبر الله مولاتنا فاطمة الزهراء عَلِيَهُا وامتحنها قبل أن يخلقها بالخلق الدنيوي، أي امتحنها بالبلاء في عالم الأمر ﴿ أَلَا لَهُ الخَلْقُ وَالأَمْرُ ﴾ ٣١، أي في

<sup>(</sup>۱) هود : ۷.

<sup>(</sup>٢) الدهر: ٣.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ٥٤.

العوالم الملكوتية من الأنوار والأرواح، وفي عالم الميثاق والذرّ، لقد اختبرها الله بالبلايا والابتلاء وما يجري عليها في دار الدنيا وعلى أولادها الأطهار وذرّيتها الأبرار من المحن والقتل بالسيف والسم والسجن والتشريد والنفي والتعذيب والمصائب التي لو صبّت على الأيام لصرن ليالياً، كما قالت عليه بعد رحلة أبيها الرسول الأعظم محمّد عَيْنَيْنَ :

صببت عَسلي مصائب لو أنها صبت على الأيام صرن لياليا ثمّ من أحبّه الله ابتلاه ببلاء حسن، وإنّ المؤمن مبتلى، والبلاء للولاء، فأكثرهم ولاءً أكثرهم بلاءً، فمن ابتلي وصبر فقد فاز فوزاً عظيماً، فإنّ الله يوفّي الصابرين أجورهم بغير حساب، وقد أثبتنا في رسالة (العصمة بنظرة جديدة) أنّ أركان العصمة: العلم والزهد والصبر، فمن علم بعلم الله وزهد في دنياه وصبر على البلايا فإنّه يُعصم من الذنوب والآثام، إمّا بعصمة ذاتية كليّة مطلقة كما في الأنبياء والأوصياء، أو بعصمة أفعاليّة كما في الأولياء والصالحين والمؤمنين، وأمّا الأربعة عشر المعصومون عبيّي فقد فاقوا خلق الله طرّاً في العلم والزهد والصبر، فعصمتهم في أعلى مراتب العصمة، وتجلّت عصمتهم وطهارتهم وقدسيّتهم في أمّهم فاطمة الزهراء عليه الله الكبرى، وأساس عصمتها بعد وعصمة الإمامة، فكانت مظهراً تامّاً لعصمة الله الكبرى، وأساس عصمتها بعد والصبر الاختيار كان على الابتلاء والصبر الذ

<sup>(</sup>١) ذكرت تفصيل ذلك في (فاطمة الزهراء سرّ الوجود). و (فاطمة الزهراء ليبلة القدر).و (العصمة بنظرة جديدة). و (عصمة الحوراء زينب).

من وحي الزيارة الفاطميّة ...... ١٠٣

### ٢ \_ الولاء والمحبّة :

«ونحن لكِ أولياء».

الولاء بمعنى الحبّ والنصرة والمتابعة والإطاعة، وقد ثبت في محلّه أنّ روح الدين الإسلامي هو ولاية النبيّ و آله عَلَمَانِيُّ ، فهل الدين إلّا الحبّ لله ولرسوله ولأهل بيته الأطهار عَلَمَانِيُّ ، ثمّ البغض لأعداء الله وأعداء رسوله و آله عَلَمَانِيُّ ، فإنّ أجر الرسالة المحمّديّة إنّما هي مودّة ذوي القربي و آل المصطفى عَلَمَانُيُّ ، أعني فاطمة الزهراء والأئمّة الاثني عشر عَلَمَانُ خلفاء الرسول الأعظم، وكلّهم من قريش "ا.

والمودّة لغةً واصطلاحاً بمعنى الحبّ والإطاعة، فمن أحبّهم وأطاعهم كان معهم في الدنيا والآخرة، فنحن أولياء لفاطمة الزهراء عَيْهَا وإنّا من شيعتها إن شاء الله تعالى، فإنّ من كان في مذهبه ومرامه ودينه فاطميّ الهوى كان مسلماً نبويّ العقيدة ولويّ الله عَيْهَا للهِ .

ثمّ فاطمة الزهراء عليه سرّ الوجود قد جمعت بين نوري النبوّة والإمامة، فهي بنت رسول الله وحليلة وليّ الله وأمّ الأئمة النجباء، ف من والاها ف قد والى الله ورسوله وأولياءه، ومن عاداها ف قد عادى الله ورسوله وأولياءه، فاشهدي يا مولاتي إنّا لكِ أولياء ومحبّون وصادقون في الولاء والمحبّة والمودّة، نفدي أنفسنا وكلّ ما نملكه والملك لله دونكم ودون ولايتكم الكبرى وآيتكم العظمى، وما أجمل القتل والشهادة في سبيلكم، فإنّها أحلى من الشهد إلى الشارب. فنحيى ونموت على حبّكم وولايتكم، وإنّا معكم معكم لا مع عدوّكم

<sup>(</sup>١) راجع في ذلك صحيح البخاري.

١٠٤ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

ولامع غيركم. فإنَّ طلب الهداية من غيركم مساوق لإنكاركم، فبكم نتأسًى وبهداكم نقندي، وعلى ولايتكم نعيش ونموت ونفدي الأرواح.

#### ٣\_التصديق:

«أنا لكِ مصدّق »، «نحن لكِ أولياء مصدّقون ».

التصديق من الصدق الذي يقابله الكذب، فليس كلّ من يـدّعي الولاء والمحبَّة يكون صادقاً في دعواه، بل لا بذُ من إثبات ذلك بالجنان واللسان والعمل بالأركان، أي يصدّق دعواه بالقول والعمل في مقام الإطاعة والمتابعة والبيعة، فيشرى نفسه وأمواله ابتغاء مرضاة الله، فإنّ الله سبحانه يـرضي لرضا فـاطمة الزهراء عَيْنِكُ ويغضب لغضبها، فرضا الله في رضاها ورضا أبيها وبعلها وبنيها، وإنّ الموالي المحبّ والشيعي الخالص يثبت تشيّعه وإخلاصه في الولاء والمودّة بالطاعة والعبادة، وبالعلم النافع والعمل الصالح، وإنَّ الإنسان لفي خسر إلَّا الذين آمنوا بالله ورسوله وملائكته وكتبه وأوصياء نبيّه وعملوا الصالحات وتسواصوا بالحقّ، وعلى عليُّه مع الحقّ والحقّ مع على أينما دار علىّ يـدور الحـقّ مـعه، وتواصوا بالصبر على المحن والبلايا والمصائب التي تصبّ عليهم من أعداء الله. ضريبة ولائهم وحبّهم لأولياء الله ولفاطمة الزهراء عَلَيْكُلا ، فـنحن نـصدّق فـاطمة الزهراء في عصمتها وحجّتها ومنازلها وقربها من الله تعالى، وبـولايتها وفـدكها وخطبتها وظلاماتها وماجري عليها بعد رحلة أبيها من ظلم الظالمين وجور الجائرين لعنة الله عليهم أجمعين أبد الآبدين، «اللهم العن أوّل ظالم ظلم حسقٌ محمّد و أل محمّد و أخر تابع له على ذلك »، فنحن لك أولياء مصدّقون، والإعدائك أعداء الله محاربون، وإنَّ منَّا من قضي نحبه ومنَّا من ينتظر، رزقنا الله الشهادة في سبيلكم سبيل الله، وحشرنا الله في زمرتكم ورزقنا في الدنيا زيارتكم ورأفتكم من وحي الزيارة الفاطميّة ...... المن وحي الزيارة الفاطميّة .... المن وحي الزيارة الفاطميّة المناسبة المناسبة و ودعاءكم، وفي الآخرة شفاعتكم والحشر في زمر تكم وبجواركم.

٤ ـ التسليم والثبات والاستقامة بكل ما جاء به الوحي والولاية ـ أي النبي والوصى عَنْهُ إلى ـ :

«ولكلّ ما أتى به أبوكِ ﷺ وأتى به وصيّه عَنْيُلا مسلّمون»، «صابر عـلى ما أتى به أبوكِ ووصيّه صلوات الله عليهما».

فإنّ من الناس من هو مستودع الإيمان \_والعياذ بالله \_ومنهم من هـو مستقرّ، والعمدة في الإيمان والتصديق هو الثبات عليه، فكم من آمن ثمّ غـرّته الدنيا فانقلب على عقبيه ومات كافراً؟!

أليس ارتد الناس عملاً بعد رسول الله محمد على عن ولاية أمير المؤمنين علي علي علي المؤمنين علي علي المؤمنين علي علي علي علي الخدير، فأنكر واالحق وخذلوه وخالفوه، ثم غرتهم الدنيا الدنية، ففعلوا ما فعلوا بما يندي جبين الإنسانية من الفضائح والمخازي والمعاصي والآثام والظلم والجور، فحينئذ فلا يكفي أن نقول ربّنا الله جلّ جلاله ونبيّنا محمد على من دون المقاومة والثبات على ذلك، بل لا بدّ من الاستقامة على هذا القول والإيمان سلوكاً وعملاً بإطاعة الله ورسوله، واتباع خلفائه وأوصيائه الذين نصّ عليهم رسول الله عليه الحق، فإنّ من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهلية، وكفر ونفاق.

فمن هو إمام زماننا الذي نصبه الله خليفةً لرسوله وعيّنه النبيّ بنصِّ منه: ﴿ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ ﴾ `` فلل بدّ من التسليم المحض للمعصوم عليُّلًا حتّى إذا قال الإمام المعصوم عليُّلًا نصف الفاكهة

<sup>(</sup>۱) فصّلت : ۳۰.

١٠٦ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار هذه حلالاً ونصفها الآخر حراماً لأكلنا الحلال منها و تركنا الحرام منها كما ورد في الحديث الشريف \_

وهل الإسلام إلا النسليم لله ولرسوله ولأوصيائه بالحقّ؟ وهل الدين إلا الثبات والاستقامة على الحقّ ومع الحقّ، فكونوا مع الصادقين إلى يوم الدين، إنّما يوفّى الله الصابرين أجرهم بغير حساب.

### ٥ - اللحوق بالنبؤة والإمامة ، وإنَّما يتمَ حلقة الوصل بالزهراء عَلَيْكُ :

«ونحن نسألك اللّهم إذ كنّا مصدّقين لهم أن تـلحقنا بـتصديقنا بـالدرجـة العالية»، و«وأنا أسألك إن كنت صدّقتك إلّا ألحقتني بتصديقي لهما».

﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلا دُعَاوُكُمْ ﴾ ``، وإنّ الدعاء مخّ العبادة، ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإنسَ إِلَّا لِـيَعْبُدُونِ ﴾ ``.

فإنّا بعد الولاء والمحبّة والمودّة القلبيّة والتصديق العملي والشبات والاستقامة عليه نلحق بالحقّ وأهله بلزومهم واتبّاعهم وطاعتهم فإنّ «المتقدّم عليهم مارق، والمتأخّر عنهم زاهق، واللازم لهم لاحق» إلّا أنّ مفتاح كلّ صلاح وفلاح الدعاء، فلا بدّ أن ندعو الله سبحانه أن يوفّقنا للّحوق بهم، كما ورد في الزيارة الفاطميّة، بل في الزيارات والأدعية المأثورة عن رسول الله وعترته الأطهار علييًا فلا بدّ من الإمداد الغيبي والعون الإلهي لنيل المقامات العالية والدرجات الرفيعة، وإنّما يتم ذلك بالدعاء والتوسّل والابتهال والبكاء والإطاعة، والطلب من النبيّ وأهله في واقع الأمر طلب من الله سبحانه، كبيعة النبيّ وإطاعته،

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٧٧.

<sup>(</sup>۲) الذاريات : ۵۸.

فمن أطاع النبيّ وبايعه أطاع الله وبايعه كما ورد في القرآن الكريم، فنحن نسألك اللهمّ «يا الله» إذ كنّا مصدّقين لرسولك ولأوصيائه الأئمّة الأطهار عُلِهُ في قبولاً وعملاً، أن تلحقنا بتصديقنا بالدرجة العالية، في جنّة الأسماء الحسنى، وفي جنّة عرضها السماوات والأرض، في مقعد صدق عند مليك مقتدر.

وكما نسألك يا ربّ ذلك، نسأل أمَّتك وعصمتك الكبرى فاطمة الزهراء عليه أيضاً، فإنّ رضاك في رضاها، يغضبك ما يغضبها ويسرضيك ما يحرضيها، فنسألها أن تلحقنا بإيماننا وتصديقنا بالنبيّ ووصيّه، بأبيها وبعلها وبنيها الأئمّة الأطهار عَبْمَيْكِنُ ، فإنّها حلقة الوصل في عالم الإمكان.

### ٦-البشارة والفوز والسرور والطهارة :

«لنبشّر أنفسنا بأنّا قد طهرنا بولايتهم على الله «لتسرّ نفسي فاشهدي أنّي طاهر بولايتك وولاية آل بيتك صلوات الله عليهم أجمعين ».

من الواضح البين أنّ نتيجة الولاء القلبي والتصديق العملي والتسليم السلوكي والثبات والاستقامة واللحوق بالنبوّة والإمامة إيماناً وسلوكاً وعملاً وفي كلّ مجالات الحياة، إنّما هو الفوز بنعيم الدنيا والآخرة، والبشارة والسرور وطهارة النفوس والقلوب، والحشر مع الأبرار والطاهرين عند مليكٍ مقتدر في مقعد صدق، لا خوف عليهم ولا هم يحزنون.

ثمّ العبادات الجوارحيّة والجوانحيّة باطنها التولّي لأولياء الله، كما أنّ باطن الذنوب والآثام والمعاصي والفواحش هو التولّي لأعداء الله، فما خلق الله الجنّ والإنس إلّا ليعبدون، وحقيقة العبادة الولاء والدعاء، وحقيقة الدعاء الانقطاع إلى الله، فمن الناس من يتقرّب إلى الله بالعبادة خوفاً أو طمعاً أو حبّاً وشكراً، إلّا أنّه لابدٌ من التقوى والإخلاص في العبادة والدعاء، فإنّ العمل الخالص يرفعه الله

ويقبله ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِن المُتَّقِينَ ﴾ ﴿ وَلَيْهِ يَصْعَدُ الكَلِمُ الطَّسِيَّبُ وَالعَمَلُ الصَّالِحِ يَرَفَعُهُ ﴾ أو وقليل من عباد الله من كان مخلصاً وشكوراً، فيإنّ النياس كلّهم هلكي إلّا العاملون، والعاملون كلّهم هلكي إلّا العاملون، والعاملون كلّهم هلكي اللّا المخلصون، والمخلصون على خطر عظيم، فإنّ الرياء في العمل كدبيب نملة سوداء على صخرة صمّاء في ليلةٍ ظلماء، فمن يحسّ بدبيبها، وكذلك العجب فإنّه يفسد العمل كما يفسد الخلّ العسل، والعجب قطع النعمة عن المنعم ونسبة ذلك إلى نفسه، فمن يعجب بعمله وعبادته لا يرى أنّ ذلك من فضل الله عليه، بل يغترّ بنفسه ويتطاول على الآخرين، فيبتلى بالكبر والغرور والعجب والرياء حتى تـذهب أعماله سدى أدراج الرياح، فالدعاء والعبادة في معرض الأخطار.

إلا أنّ الابتلاء والبلاء يخلو من العجب والرياء، بل ربما يتناسب مع عيوبنا ومع ظرفيتنا، وربما يوجب رشد الإنسان أو رشد المجتمع، كابتلاء يوسف عليًّا وأولياء الله من الأنبياء والأوصياء والعلماء والصالحين المؤمنين.

ولا يخفى أنّ أعظم البلايا التي أبكت السماء والأرض وحيّرت الملائكة وذوي الألباب هو ما جرى على رسول الله عَيَّفَةٌ فإنّه قال: «ما أوذي نبيّ بـمثل ما أوذيت»، وكذلك ما جرى على أهل بيته الأطهار، وصيّه المرتضى، وابـنته فاطمة الزهراء، وسبطيه وريحانتيه الحسن والحسين علِهَيِّكُ ، وما جرى على الأئمّة الأطهار من القتل والتعذيب والنفي والسجن والاضطهاد والحرمان وغـصب خلافتهم وإنكار فضائلهم وحقوقهم، كما يشهد التاريخ بذلك.

<sup>(</sup>١) المائدة : ٢٧.

<sup>(</sup>۲) فاض ۱۰۰

فما أعظم مصيبة سيد الشهداء الإصام الحسين بن علي المنتيظية، فقد أبكت ملكوت السماوات «لقد عظمت الرزية علينا وعلى جميع أهل الأرض وعلى جميع أهل السماوات»، ثم من كان في خط سيد الشهداء ويقتدي بمنهجه وثورته، ويتأسّى بجهاده وشهادته، وبما جرى على أهل بيته من القتل والأسر، فإنّه يتمنّى أن يكون معهم «يا ليتنا كنّا معكم فنفوز فوزاً عظيماً» ويطلب من ربّه أن يعطيه أفضل ما يعطي مصاباً بمصيبته، عندما يتفاعل مع مصيبة سيد الشهداء علينه ومع ابتلائاته، إلا أنّ شرط العطاء الرباني هذا إنّما يتم لو ابتلينا ببلائهم، فإنّه يوجب القرب لله سبحانه كما يوجب الرشد والكمال، فإنّ باطن هذا البلاء هو الضيافة عند الله، كما يتجلّى هذا المعنى في سجدة (زيارة عاشوراء) فإنّها سجدة القرب والشكر على المصيبة، أي يعدّ ذلك من النعمة عليه، والمنعّم عليه في ضيافة المنعم.

ثمّ ما جرى على أولاد رسول الله إنّما يجري على أمّهم فاطمة الزهراء، فابتلائهم ابتلائها، وحزنهم حزنها، ومصيبتهم مصيبتها، فهي أمّ المصائب الكبرى، وقد اختبرها الله وامتحنها بتلك البلايا فوجدها صابرة محتسبة، فجعلها الحلقة الواصلة بين النبيّ والوصيّ وبين الخلق المؤمن في عالم التكوين، ومن يلحق بهم فإنّه يفوز بجنّة الله ﴿ وَاَدْخُلِي جَنّتِي ﴾ اجنة الأسماء الحسنى، ويفوز برضوان الله الأكبر.

ثمَ قد ثبت أنَّ حقيقة العبوديَّة والسعادة الدنيويَّة والأُخرويَة إنَّما يتلخَّص في التولِّي والتبرِّي، أي الحبِّ والبغض، كما أنَّ الولايـة حـقيقة التـوحيد، فـإنَّ

<sup>(</sup>١) الفحر: ٣٠.

١١٠ .....١١٠ فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

كلمة (لا إله إلا الله) حصن الله، ومن دخل حسنه أمن من عـذابـه، إلا أنّـه بشــرطها وشــروطها، وإنّ ولايــة الأئــقة الأطــهار خــلفاء الرســول المـختار أمير المؤمنين عليّ عليُّلًا وأولاده الأحد عشر من شروطها، كــما ورد ذلك عــن مولانا الإمام الرضا عليُّلًا في حديث السلسلة الذهبيّة المعروفة.

وابتلائهم من أعظم العبادات، وتحمّل الابتلاء منهم كان السبب لقرب العالم التكويني إلى الله سبحانه: «بنا عُبد الله، وبنا عُرف الله» ومن أكبر عبادتنا التوجّه إلى تلك الابتلاءات العظيمة، والتفاعل معها فكراً وعقيدة وسلوكاً وعملاً وجهاداً. فإنّ التوجّه إلى الابتلاءات من أهمّ العوامل التي توجب السير إلى الله والفناء فيه.

ولازم هذا الاتجاه والتوجّه هو العلم والمعرفة، فمن جهلهم كيف يتوجّه إليهم وإلى مصائبهم؟ وكيف يتفاعل معها؟ فإنّ بين العلم والجهل تضادّ بين، كما بين العقل والجهل ذلك، وإنّ للعقل جنوداً \_كما في حديث جنود العقل والجهل في الكافي \_ وإنّها جنود الطاعة والعبادة، فإنّ العقل ما عبد به الرحمن واكتسب به الجنان، كما أنّها جنود رسول الله على أيضاً. فإنّ العقل هو الرسول الباطني وهو عضيد الرسول الظاهري، فلله سبحانه حجّتان: حجّة باطنيّة وهو العقل، وحجّة ظاهريّة وهو النبيّ، والجهل هو الشيطان، وله جنود، وأعوانه وأولياءه.

ثم المقصود من خلقة الإنسان تكامله، وأن يكون مظهراً لأسماء الله وصفاته العليا، إلا أنّه هداه الله النجدين، فإمّا أن يكون من العليين المقرّبين فيتولّى الله أمره ﴿ اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ (١١ أو يكون من السافلين المبعدين،

<sup>(</sup>١) النقرة: ٢٥٧.

فالإنسان مخير بين أن يكون من جنود العقل أو من جنود الجهل، والشيطان يتولّى من يدخل في ميادين الجهل وساحاته، فيسرق قلبه، ويدخل فيه، ويفرّخ ويبيّض ويعشعش حتى ينظر بأعينهم وينطق بألسنتهم، فيكون نظر وليّ الشيطان ومعاينته نظرة شيطانيّة، ويكون كلامه ومنطقه من كلام إليس اللعين، ولهذا (من أصغى إلى ناطق فقد عبده) كما ورد في الخبر انشريف.

فإن تكلّم عن الشيطان أو النفس الأمّارة بالسوء أو ممّن اتّخذ إلهه هواه، فإنّه عبد الشيطان والنفس والهوى، وإن تكلّم عن الله فقد عبد الله سبحانه.

ثمّ حقيقة الجهاد الأكبر مع النفس الأمّارة بالسوء، إنّما تتبلور فيما يكون المجاهد في سبيل الله من جنود رسول الله بَيْنَة، ولا يتمّ النصر في الجهاد الأكبر إلّا أن يتوجّه إلى ابتلاءات رسول الله وأهل بيته، وما جرى على ابنته فاطمة الزهراء عليه من غصب فدكها وحرق دارها وشهادة محسنها عليه بين الحائط والباب، وما جرى على أمير المؤمنين عليه من غصب الخلافة وقوده إلى المسجد وشهادته في المحراب، ثمّ التوجّه إلى مصيبة سيّد الشهداء التي هي أعظم المصائب، وأنّه لا يوم كيومك يا أبا عبد الله، فما أعظم المصيبة وما أعظم الرزيّة؟!

«لقد عظمت الرزيّة وجلّت وعظمت المصيبة بك علينا وعلى جميع أهـل الإسلام، وجلّت وعظمت مصيبتك في السماوات على جميع أهـل السـماوات، فلعن الله أمّةً أسّست أساس الظلم والجور عليكم أهل البيت، ولعن الله أمّة دفعتكم

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢١.

عن مقامكم وأزالنكم عن مراتبكم التي رتّبكم الله فيها، ولعن الله أُمّـةً قـتلتكم، ولعن الله أُمّـةً قـتلتكم، ولعن الله الممهدين لهم بالنمكين من قتالكم...» (١١).

ثهَ سيَد الشهداء عَنُّهُ بواقعة الطفُّ الأليمة في يوم عاشوراء فيضح جينود الجهل والكفر والنفاق، وما كان في يوم السقيفة وما عليه يزيد اللعين وأتباعهم وشيعتهم إلى يوم القيامة، فكلُّ من يأتي من بعده إمّا أن يكون في نهجه ودينه الذي هو دين الأنبياء والأوصياء، دين الله الأعظم، أو يكون في معسكر يمزيد الذي جسّد الجهل و جنوده والكفر والنفاق والضلال، فإمّا أن يكون مع الحقّ أو يكون مع الباطل، فهو بين ولايتين: ولاية الرحمن وولاية الشيطان، فامّا شاكراً وإمّـا كفوراً ... وكلُّ هذا ينجلِّي في عاشوراء وفي زيارة عاشوراء، وكلُّ يوم عاشوراء وكلُّ أرض كربلاء، وإذا برز الشرك والكفر كلُّه للإيمان والإسلام كـلَّه فـي يــوم الخندق وغزوة الأحزاب في براز عمرو بن ودّ العامري وأمير المؤمنين عليّ المرتضى عَنْيُلًا ، فإنَّه برز النفاق كلَّه للإيمان كلَّه في يــوم عــاشوراء وفــي أرض كربلاء، فإنَّ النفاق بعد رحلة النبيّ تفشَّى بين المسلمين حتَّى آل الأمر إلى تزلزل الإسلام حتَى في ظواهره، ورجوع القوم إلى القهقري وإحياء النعرات الجاهليّة مرّةً أُخرى، فإذا قالوا في مرض النبيّ عَيَيْةٌ حينما قال لهم: «ائتوني بدواة وقرطاس أكتب لكم فلن تضلُّوا بعدي أبدأً»: إنَّ الرجل ليهجر ، وحسبنا كتاب الله ، فانه بعد خمسير عاماً قالوا:

لعسبت هساشم سالملك فسلا خسبرٌ جساء ولا وحسيٌ نسزل يعني أرادوا خرق ظاهر الإسلام أيضاً، وإنكار الوحى والقرآن الكريم،

<sup>(</sup>١) من زيارة عاشوراء المشهورة، مفاتيح الجنان : قسم الزيارات.

من وحي الزيارة الفاطميّة ...... ١١٣

فمقصود الرجل «إنّ الرجل -أي النبيّ - نيهجر »، وقول ينزيد: «لا خبرٌ جاء ولا وحيٌ نزل »، واحد، إلّا أنّ الأوّل نظروفه الخاصّة والنفاق المبطّن قال: «حسبنا كتاب الله »، وهذا لتفشّي النفاق وبسروز الكفر، قبال: «لا خبرٌ جاء ولا وحيٌ نزل » وكلا القولين يدلّان على الكفر المبطّن، فتدبّر.

ثمٌ قد جمع الليس وجنوده من الجنّ والإنس قواهم فيي النَّاريخ، بكلُّ مظاهر الكفر والنفاق، منذ هبوط أدم صفوة الله على الأرض وإلى يوم عاشوراء. فبرزوا جميعاً لحرب خاتم النبيين وسيّد المرسلين محمّد للله ولعـترته الأئمّة الأطهار عَلِيْتَكِمْ ، فكان من ملكوت عاشوراء و تأويله حضور كا ٌ الحقِّ والحقِّ كلُّه ، والصراع بينه وبين الباطل كلَّه وكلَّ الباطل، فقتل سيَّد الشهداء وأهل بيته الأطهار عَلِيَكِ لِينتصر الدم على السيف، فبكته كلِّ العوالم لعظمة المصيبة والرزيَّة والابتلاء... فلم يبقَ للدفاع عن الإسلام وحفظه وديـمومة حـياته، إلَّا ثــار الله وابن ثاره الإمام الحسين بن على عَلِيْهَا فَإِنَّهُ الوتر الموتور والفـرد المـذخور، ذخيرة الله ورسوله النبيّ المصطفى عَيْنِ لحفظ الإسلام وبنقائه واستقامته «إن كان دين محمّدٍ لم يستقم إلّا بقتلي فيا سيوف خذيني». فكان البـراز والنـضال في عاشوراء الحسين لليُّلْإ بين صفنين ومعسكرين: الصنف والمعسكر الرحماني الذي يتجلى بابن بنت رسول الله وريحانته وسبطه سيّد الشهداء الإمام الحسين للنُّه والصنف والمعسكر الشيطايني الذي يستمثّل بسيزيد وبسني أمسيّة والمنافقين آنذاك، فالأوّل من فعل الله سبحانه، والثاني فعل الشيطان، وإنّ الأوّل يستحقّ الولاء والسلام، كما أنّ الثاني يستحقّ اللـعن والتـبرّي. وكـلّ التـاريخ البشرى منذ آدم إلى يوم القيامة، إمّا أن يكون في معسكر الحقّ فيستحقّ السلام والمحبّة والتولّي، أو يكون في معسكر الباطل فيستحقّ اللعن والبغض والتبرّي،

فإنّ اللعن شعار التبرّي كما أنّ السلام شعار التولّي، ومقدّمة كلّ إيجاب الرفض، كما في كلمة التوحيد (لا إله إلّا الله) فلا بدّ أوّلاً من رفض الآلهة كلّها ثمّ الاعتقاد بالله سبحانه، وكذلك في النبوّة والإمامة، فلا بدّ من رفض من يدّعي النبوّة كذباً كمسيلمة الكذّاب، وكذلك يجب رفض خلفاء الجور أوّلاً، ولعنهم والتبرّي منهم، ثمّ التولّي لأولياء الله وأئمّة الهدى عَنْهَ فِي والاختلاف هذا في الرتبة لا في الزمان - فيوم عاشوراء حلقة وصل بين التراث النبوي والولوي - من آدم إلى الخاتم عَلَمْ فِي والباطل، ولن ينتهي الصراع العقائدي والرسالي إلى يوم القيامة «يا أبا عبد الله إنّي والباطل، ولن ينتهي الصراع العقائدي والرسالي إلى يوم القيامة «يا أبا عبد الله إنّي سلمٌ لمن سالمكم وحربٌ لمن حاربكم إلى يوم القيامة »(١).

واللعن لغةً بمعنى الطرد عن الرحمة الإلهيّة، فإنّ أوّل من طرد وكان رجيماً هو إبليس، وذلك لمّا أبى عن الخضوع لآدم بعد أمر الله بالسجود له، فأبى واستكبر وكان من الكافرين، فلعنه الله وطرده عن رحمته، واللعن من مصاديق الدعاء أيضاً، فهو من الدعاء عليه. والدعاء مخ العبادة، ومفتاح كلّ صلاح وفلاح، كما أنّه من فلسفة خلقة الإنسان، فإنّ الدعاء إمّا أن يكون له أو عليه، فلمثل وليّ الله يكون الدعاء له، وأمّا لعدوّ الله فإنّ الدعاء يكون عليه، فإنّ المؤمن يتقرّب إلى الله سبحانه بالدعاء مطلقاً، تارةً بالدعاء للمؤمنين والمؤمنات، وأخرى بالدعاء على الظالمين والطغاة، ومنه اللعن فقولنا: «اللهمّ العن شمراً» أي أبعده عن رحمتك لما فعل من الظلم والجور في حياته.

ثمّ اللعن في قصّة عاشوراء الحسيني، لا يختصّ بمن حضر كربلاء وحارب

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : زيارة عاشوراء.

سيّد الشهداء الإمام الحسين عليُّ ، بل لأميّة جميعاً التي أسّست أساس الظلم والجور، ولكلّ أولئك الذين جاهدوا الحسين وشايعوا وبايعوا وتابعوا على قتله، بل ومن رضى بقتله عملاً، باتباعه خلفاء الجور وأئمّة الضلال على طول التاريخ الإسلامي من بعد رحلة رسول الله على وإلى يومنا هذا وغداً ﴿ يَوْمَ نَـدْعُو كُـلَّ الْاسلامي بإمَامِهِمْ ﴾ (١٠).

ولا يخفى أنَّ ما جرى في يوم عاشوراء وفي أرض كربلاء من القتل والأسر والمصائب والبلايا، إنَّما هو نتيجة مقدَّمتين \_كما في زيارة عاشوراء الخالدة \_ نستنبط منهما نفاق الاُمّة وغفلتهم فكانوا ﴿ كَالاَ نُعَام بَلُ هُمْ أَضَلُ ﴾ [1].

الأُولى: لعن الله أُمَّةً أُسِّست أساس الظلم والجور عليكم أهل البيت.

والثانية: ولعن الله أُمَّةً دفعتكم وأزالتكم عن مراتبكم التي رتَّبكم الله فيها.

والنتيجة: ولعن الله أمّةً قتلتكم (بل) ولعن الله الممهّدين لهم بالتمكين من قتالكم.

فإنّ خلفاء الجور مهدوا الطريق منذ اليوم الأوّل لقتل سيّد الشهداء وواقعة الطفّ ويوم كربلاء كما تشير سيّدتنا زينب الكبرى عَلِيَهُ لذلك.

فلا بدّ لكلّ مؤمن رسالي أن يتبرّأ منهم ويلعنهم على مرّ التاريخ، فإنّ اللعن شعار البراءة من أعداء الله، ومن ثمّ يتولّى أولياء الله فيصلّي ويسلّم عليهم، فإنّ السلام والصلوات شعار الولاية لأولياء الله، وهذا الاختلاف الرتبي إنّما يتجلّى بوضوح في (زيارة عاشوراء) فإنّه قُدّم اللعن والتبرّي أوّلاً ثمّ التولّي والسلام

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٧١.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٤٤.

تهذيب النفس ثلاثة : التخلية والتحلية والتجلية \_.

فعاشوراء الحسيني خلاصة التاريخ الإنساني، وإنّه يتجدّد ويتبلور في كلّ عصر ومصر بما يتناسب مع الزمان والمكان من مظاهر الحزن والآلام وعِظم المصيبة والرزيّة والابتلاء، إلّا أنّ صرخة الجميع وهتافات الكلّ على مرّ التاريخ، فإنّ وجود الكلّ وكلّ الوجود ينادى ويصرخ (يا حسين)...

اللهم اشهد أنّا مع سيّد الشهداء الإمام الحسين عليه عقيدة وجهاداً، فكراً وسلوكاً، شعوراً وشعاراً، ولاءً وفداءً، نقيم مآتمه ونتفاعل مع مصائبه في مواكبنا، بكلّ مظاهر الحزن والمصيبة في كلّ محرّم وصفر من كلّ عامّ، أجل لقد أجنّنا حبّ الحسين عليه وإنّ شعارنا مع وليّه والطالب بدمه إمامنا المنتظر الحجّة الثاني عشر عليه (يا لثارات الحسين) يا لثارات أولاد الحسين وأصحابه، يا لثارات أمّه فاطمة الزهراء الصديقة الكبرى الشهيدة الصابرة، وسيعلم الذين ظلموا آل محمّد عليه في منقلبٍ ينقلبون والعاقبة للمتقين، وآخر دعوانا أن الحمد للله ربّ العالمين.

### وميض من نور الزهراء ﷺ

لقد أخبرنا الله سبحانه في كتابه الكريم أنّ مقصوده من الخلق وفلسفة الحياة، وسرّ عالم التكوين والهدف من الكائنات والممكنات إنّما هو العبادة ومعرفته سبحانه وتعالى، ومن ثمّ معرفة النفس الإنسانيّة وحقيقة الإنسان الذي من أجله خُلق الخلق ليستخلف ربّ العالمين في أسمائه الحسنى وصفاته العليا ويكون المحور في العالم التكويني والرابط الوجودي بين الربّ والكون.

فالمراد من الحياة مطلق المعرفة والمعرفة المطلقة، بمعرفة النفس والربّ والكون، لتحقّق العبادة التشريعيّة التي تبتني على اختيار الإنسان ويكون حلقة الوصل في العالم الملكي في قوسي النزولي والصعودي بين العوالم الملكوتيّة النوريّة السابقة على الدنيا من العالم الأعلى والعالي والداني (١٠ كعوالم الأنوار والأرواح والأشباح والذرّ المسمّى بعالم الميثاق وبين العوالم الملكوتيّة اللاحقة

<sup>(</sup>۱) اقتباس من بيان شيخنا الأستاذ آية الله العظمى الشيخ وحيد الخراساني دام ظلّه بمناسبة ذكرى شهادة الصدّيقة الشهيدة فاطمة الزهراء عيم وأيّاء الفاطميّة الثانية لسنة ١٤٢٤ هـ ق. (٢) ثمّ الأدنى ومؤنّه الدنيا كالأصغر والصغرى.

11. ..... الم القبر والبرزخ ويوم القيامة ونعيم الجنّة أو جحيم النار.

ولا تتم هذه المعارف ـ لا سيّما معرفة الله سبحانه ـ إلّا من طريق الوحي والتنزيل، وأنّ مشاعل العقول تخفت أمام كبريائه وعظمته، وما أفكار البشر في ساحة قدسه وذاته وصفاته وأفعاله، إلّا أوهام مردودة «كلّ ما ميّزتموه بأوهامكم في أدقّ معانيه مخلوق مصنوع مثلكم مردود إليكم» "١.

والمصباح المنير الذي ينير درب السالكين إلى نور الأنوار و ﴿ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (٢) إنّما ذلك المشكاة القلبي الذي استضاء بنور الوحي بكتابه المنزل عليه.

# ﴿ كِتَابُ أَنزَ لَنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّ لُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ ٣١.

وأمّا الإنسان الذي لم يكن شيئاً مذكوراً، فخلقه الله ونفخ فيه من روحه ليكون روح العالم باستخلافه أسماء الله وحمله العلم الإلهي، فعلّمه ما لم يعلم، وأعطاه السمع ليصغي إلى آياته الشريفة السمحاء، ومنحه البصر ليرى آيات الحكمة الغرّاء، وخلقه من نطفة أمشاج ليبتليه، ومن ماء مهين ليصل بعبادته ومعرفته ويقينه، ويعلم اليقين وعين اليقين وحقّ اليقين إلى قاب قوسين أو أدنى.

ولا يبلغ الإنسان مناه، ولا تتيسّر له عبادته، ولا تتمّ معرفته إلّا بـتزكية

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٦: ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) النور : ٣٥.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: ١.

<sup>(</sup>٤) المؤمنون : ١٤.

وتعليم من ربّه، وبدين القيّمة النازل من عليًّ عظيم، بتشريع منه وتبليغٍ من أنبيائه ورسله عَلَيًا في الناس إلى التوحيد ويقيموا القسط، ويهدوهم إلى صراط مستقيم.

فالغرض من الخلق وثمرة البعثة إنّما هي العبادة والمعرفة ونيل سعادة الدارين المتبلورة بدين الله الحنيف، وبعثة الأنبياء ونزول الكتب وقد تكاملت الشرائع السماويّة وختمت الرسالات الإلهيّة بخاتم الأنبياء وسيّد المرسلين محمّد بن عبد الله عَيْنَة، فإنّه الخاتم لما سبق، والفاتح لما استقبل.

- ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً فِطْرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ ١١ وكمل دين الإسلام المبين بولاية أمير المؤمنين علي عليًّ في والخلفاء من بعده الأئمة الأحد عشر خاتمهم المهدى من آل محمّد علميًلا .
- ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دِيناً ﴾ (١٢).

فكان النبيّ الأعظم مدينة العلم وعليّ بابها "، فمن أراد مدينة المعرفة والعلم والعبادة والحكمة فليأتها من بابها، إذ لا طريق للمدينة النبويّة الإلهيّة التي جمعت علوم الأوّلين والآخرين إلّا من هذا الباب العلوي، فإنّه الصراط المستقيم، والنبأ العظيم، وكلمة التقوى، والعروة الوثقى، وباب الله الذي منه يؤتى، والسبب

<sup>(</sup>١) الروم : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٣.

<sup>(</sup>٣) قال رسول الله عَبِينَ : «أنا مدينة العلم وعليّ بابها»، عيون أخبار الرضا ٢: ٦٦، والمستدرك على الصحيحين ٣: ١٦٠

١٢٠ ..... ١٢٠ ... ١٢٠ ... ١٢٠ الأنوار

المتّصل بين الأرص والسماء، وعصمة الله من الخطأ والهوى، فمن أتاه نجى، ومن تخلّف عن إمامه وولايته غرق وهوى.

فسعاده الإنسان والبشريّة جمعاء في المعرفة وعبادة الله من طبريق رسالات السماء المنمثّلة بالنبوّة العظمى وديموميّتها إلى ينوم القبيامة بالإمامة الكبرى.

ثمّ حلقة انوصل لكلّ الأُمّة إلى يوم المعاد بين النبوّة والإمامة ليست الله سيّدة النساء فاطمة الزهراء عليه فإنها جمعت بين نبوري النبوّة والإمامة، فهي من صلب رسول الله النبيّ الأعظم محمّد علي وزوجة ولي الله أمير المؤمنين علي علي عليه ، وأمّ الأئمة النجباء الأحد عشر عليه في ومنها المهدي الموعود المنتظر عليه ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً. فأصلها ثابت وفرعها في السماء تؤتي أكلها كلّ حين بإذن ربّها.

فكانت فاطمة الزهراء مشكاة أنوار الله من آدم إلى الخاتم، ومن سيّد الوصيّين إلى خاتمهم صلوات الله عليهم أجمعين، وكانت ليلة القدر الذي فطم الخلق عن معرفتها، ولم يعرف قدرها وجهل حقّها.

ولأيّ الأمسور تُدفن ليلاً بضعة المصطفى ويُعفى ثراها بنت من، أمّ من، حليلة من ويل لمن سنّ ظلمها وأذاها

وقد اعترف الموافق والمخالف حتى أولئك الذين أخدشوا في الروايات الواردة في فضائل أهل بيت العصمة عَلَيْهَا أنّ الذي لا ينطق عن الهوى رسول الله الأعظم على قال في حقها: «فإنّما هي فاطمة بضعة منّي يُريبني ما أرابها، ويؤذيني ما آذاها» "، وقال بَيْنِينَ : «فاطمة بضعة منّي، فمن أغضبها أغضبني» (١٠).

<sup>(</sup>۱) و (۲) صحيح البخاري ۲۱۰:٤.

فكانت فاطمة الزهراء بضعة إئية المصطفى، وقطعة مباركة من أول ما خلق، وأفضل من نطق، واسم الله الأعظم في الأسماء الحسنى، والمتل الأعلى في الأمثال العليا، ومن آذاها وأغضبها فقد آذى رسول الله وأغضبه، ومن أغضب رسول الله وآذاه فقد أغضب الله وآذاه، ومن آذى الله ورسوله فعليه لعنة الله والملائكة والناس إلى يوم القيامة، فمن أغضب فاطمة الزهراء وأذاها بعد رحلة أيها؟!

قال الله تعالى في كتابه الكريم:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَشُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأَعَــدَّ لَــهُمْ عَذَاباً مُهِيناً ﴾'".

وقد ثبت عند الفريقين \_السنّة والشيعة \_أنّ الرسول الأعظم قال لفاطمة الزهراء: «إنّ الله يغضب لغضبكِ ويرضى لرضاكِ » أث.

وما دلالة هذه المقولة النبويّة إلّا على عصمة الزهراء عَيْهُالله ، لاتحاد الغضب الفاطمي مع الرضا الفاطمي على نحو الاطلاق.

فكانت فاطمة موضع سرّ الله، ومشرق أنوار نجوم سماء الولاية والإمامة، ومخزن أسرار كتاب الهداية والسعادة.

﴿ فِيهَا يُـفْرَقُ كُلُّ أَمْرِ حَكِيمٍ ﴾ الله

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٥٧.

<sup>(</sup>٤) أمالي الطوسي : ٣٢٧، والمستدرك على الصحيحين ٣: ١٥٤.

<sup>(</sup>c) حم: ٤.

١٢٢ ..... ١٢٢ .... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

ورأى الرسول في ليلة معراجه كتب على باب الجنّة: «فاطمة خيرة الله » ١٠.

وقال على البراق خطوها عند أقصى طرفها، وتبعث فاطمة أمامي البراق به البراق خطوها عند أقصى طرفها، وتبعث فاطمة المامي المامي المصطفى وقرّة عينه، ونوره الذي يسعى بين يديه، يوم ﴿ يَسْعَى نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِم ﴾ أنا، «فأوّل شخص يدخل الجنّة فاطمة المناه ال

و ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ (١). ولهذا الرسول الأعظم أعطى الله الكوثر فاطمة الزهراء.

﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الكَوْتَـرَ ﴾ [٧].

إلّا أنّ هذا الكوثر الإلهي قد كسر ضلعها وغصب حقّها، وأسقط جنينها شهيداً. و «صارت كالخيال» (١/١ وكانت تقول:

«صبّت على مصائب لو أنّها صُبّت على الأيام صرن لياليا»(٩)

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۱: ۲۷٤.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ٣: ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) الحديد : ١٢.

<sup>(</sup>٤) ميزان الاعتدال ٢ : ١٣١.

<sup>(</sup>٥) تفسير فرات الكوفي : ٤٤٦.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ١٦٤.

<sup>(</sup>V) الكوثر: ١٠.

<sup>(</sup>٨) دعائم الاسلام ١٠: ٣٣٢.

<sup>(</sup>٩) بحار الأنوار ٧٩ ، ١٠٦.

#### ختامه مسك

وحبّذا أختم كتابي هذا بما أورده العارف بـالله المحقّق آيــة الله المــيرزا جواد الملكي التبريزي في كتابه القيّم (المراقبات: ٦٦ في أعــمال ومــراقــبات شهر جمادي الآخرة) فقال:

وفي اليوم الثالث منه اتّفق وفاة سيّدة النساء صلوات الله عليها السحيح أنّه يوم شهادتها فإنّها وصلوات الله عليها ومضت مقتولة مظلومة مغصوبة (حقّها)، فعلى شيعتها من أهل الوفاء أن يقدّروا هذا اليوم من أيّام الأحزان والمصائب، فإنّ يومها كان ثاني اثنين ليوم رسول الله عَيْنَ على أهلها، لم يرَ لأمير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليه بعد وفاة رسول الله عَيْنَ يوم أشد مصيبة وأجلّ رزءاً وأعظم نائبة منه، واشتدّ عليه شأن (١) هذا اليوم حيث أظهر فيه أمراً عظيماً من المواجد والأحزان وجعل يرثيها، ويندب عليها، ويشتكي

<sup>(</sup>١) إقبال الأعمال ٣: ١٦١.

<sup>(</sup>٢) في الأصل : بيان هذا اليوم .

نفسي عملى (فرانها محبوسة باليتها خرجت مع الرَّفراتِ لا خير بعدك في الحياة وإنَما أبكي مخافة أن تطول حياتي أن وروى عنه عَيْلًا أبضاً أنّه قال أشعاراً مفجعةً من جملتها:

وإنّ افتقادي فاطماً بعد أحمدٍ دليلٌ على أن لا يدوم خليلٌ وكيف هنأك العيش من بعد فقدهم لعمرك شيء ما إليه سبيلٌ وليس إلى ما يسبتغيه سبيلٌ الله يموت خليله وليس إلى ما يسبتغيه سبيلٌ الله

ولعمري إنَّ هذه الأشعار وما طوينا (عن) ذكره، من شعره ونثره في ذلك أمرٌ عظيم من أمير المؤمنين عليُّلًا يبهر العقول ويكشف عن عظم مقامها وفضلها

<sup>(</sup>۱) روى الشيخ المفيد في (أماليه ١ : ٢٨١ . الحديث ٧ ، والشيخ الطوسي في (أماليه ) ١ : ٧ بأسنادهما إلى عليّ بن محمّد الهرمزاري عن الإمام زين العابدين عن أبيه في في مديث مديث من أمير المؤمنين عليّ في في فاطمة عين في ليلاً وعلى موضع قبرها حسب وصيتها فلمّا نفض يده من نراب القبر ، هاج به الحزن . فأرسل دموعه على خدّيه وحوّل وجهه إلى قبر رسول الله تَنْفِينَ فقال : السلام عليك يا رسول الله ، السلام عليك من ابنتك وحبيبتك ، وقرّة عينك وزائرتك ، والبائتة في الثرى ببقيعك ما إلى أن قال : \_

يا رسول الله أمّا حزني فسرمد، وأمّا نيلي فمسهّد، لا يبرح الحزن من قبلي أو يختار الله لي الدار التي فيها أنت مقيم ... « عنهما البحار ٤٣ : ٢١٠، الحديث ٤٠.

وأورده في دلائل الإمامة : ٤٧: بشارة المصطفى : ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) البحار ٤٤: ٢١٣، الحديث ٤٤ بإسناده إلى الحاكم عن بعض كتب المناقب القديمة؛ عوالم العلوم (عوالم فاطمة عهد ١١٠: ٥٣٠، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٣) البحار ٤٣: ٢١٦، الحديث ٤٨ عن الديوان المنسوب إلى أمير المؤمنين للله ؛ عوالم العلوم (عوالم فاطمة بين ١٠١: ٥٣١، الحديث ٢.

عند الله، فإنَّ وجده في هذا الأمر مع كونه في الصبر كالجبل الشامخ لا تحرَّك العواصف، ولا يزيله القواصف، ينحدر عنه السيل، ولا يرقى إليه الطبير، من أعجب العجائب كيف ولو لم يكن فضيلتها في الدرجة العليا التي يتحسن فسها الجزع لم يكن يظهر منه عَلَيْلًا هذا الجزع العظيم.

فكيف كان فلشيعته \_صلوات الله عليه \_التأسّي بـ فـي إظـهار الحـزن والكآبة، وإقامة المأتم في يوم وفاتها، وقراءة مصائبها، فإنّها واحدة أبـيها على وحبيبته التي (كان) يعامل معها معاملة لا يعامل مع أحد من الناس.

وروى المخالف والمؤالف قوله فيها: «فاطمة بضعةٌ منّي من آذاهـا فـقد آذاني» الله وبذلك احتجّت حين وفاتها على الأوّل والثاني بعد أخذ الإقرار منهما

·····

(١) روى هذا الحديث من الفريقين بأسانيد معتبرة وطرق متعدّدة لا يشكّ فيها عاقل، نقتطف منها ما يلي :

روى مسلم في صحيحه ٧: ١٤١ في كتاب فضائل الصحابة في باب فضائل فاطمة بنت محمّد عليهما الصلاة والسلام بالإسناد إلى المسور بن مخرمة قال : قال رسول الله عَلَيْهُ : «إنّما فاطمة بضعة منّي يؤذيني ما آذاها » وذكره الفخر الرازي في تنفسيره، في تنفسير آية المودّة ( ٢٣) في سورة الشورى . وروى الترمذي في سننه ٢ : ٣١٩ بإسناده إلى عبد الله ابن الزبير قال : قال رسول الله عَبَيْنَ : « إنّما فاطمة بضعة منّي يؤذيني ما آذاها ويغضبني ما أغضبها » . ورواه الحاكم في مستدركه ٣ : ١٥٩ : وأحمد في مسنده ٤ : ٥ . كما ورد هذا الحديث باختلاف يسير في الألفاظ في المصادر انتالية :

صحيح البخاري ٧: ٧٧ في كتاب النكاح ، في باب ذبّ الرجل عن ابنته ؛ ومسند أحمد ٤ : ٢٨٠ محلية الأولياء ٢ : ٤٠ ، وغير ها . فمن أراد المزيد ف ليراجع كتاب «الفضائل الخمسة من الصحاح الستّة » ٣ : ١٨٤ ، باب في قول النبي عَيَّلَ : « فاطمة بضعة متّي فمن أغضبني » .

١٢٦ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

على أنّهما سمعا ذلك عن رسول الله تَنْفِيَّة ، قالت وهي رافعة يديها : «اللهمّ اشــهد أنّهما آذياني» وأوصت لعلىّ عَلَيْلًا أن يخفى دفنها وقبرها عنهما<sup>(١)</sup>.

ولعمري إنّ هذه الوصيّة منها \_صلوات الله عليها \_مجاهدة ونصرة لدين الله الحقّ، أنفع في إثبات مذهب الشيعة، وإبطال مذهب العامّة، من كلّ آية وبرهان كيف واختفاء دفنها وقبرها شيء لا يخفى مدى الدهر، ومتى سئل عن سببه، وظهر أنّ ذلك إنّما صار من جهة وصيّتها، يظهر منه كالشمس في رابعة النهار أنّها مضت ساخطة على الشيخين، ولقيت أباها ومولاها شاكية عنهما، ذلك إنّما يلزم لهما شناعة ليس فوقها شناعة، لا سيّما بملاحظة ما أنزل الله في كتابه العزيز:

﴿ قُلْ لا أَسْأَ لُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا المَوَدَّةَ فِي القُرْبَى ﴾ (١).

وتأكيد هذا الحكم بقوله :

﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ ٢٠٠.

ومضى رسول الله ﷺ وليس على وجه الأرض أقرب له من فاطمة سلام الله عليها.

وكيف يشكّ العاقل في أنّ من خان رسول الله في أجر رسالته، لا يــليق

<sup>(</sup>١) راجع علل الشرائع ١ : ١٨٥، الحديث ٢، عنه البحار ٤٣ : ١ ـ ٢، الحديث ٣١. وقد روى هذا الحديث باختلاف في البحار ٤٣ : ١٧١، الحديث ١١ عـن كـتاب دلائـل الإمامة. والصفحة ١٩٧، الحديث ٢٩ عن كتاب سليم بن قيس الهلائي.

<sup>(</sup>۲) الشورى : ۲۳.

<sup>(</sup>٣) سبأ : ٤٧.

ختامه مسك ......

أن يكون مأموناً في خلافته، وأنّ من لم يراعه في قريبه، كيف يراعيه في بعيده؟ ومن ظلمه في ابنته كيف يعدل في أمّته؟ وهذا الأمر يعرفه العالم والجاهل، والخاصّ والعامّ لاسيّما أنّ فاطمة ـ سلام الله عليها ـ نزلت في شأنها آية التطهير (١) بإجماع الشيعة، وبتصديق جـماعة من أعـيان مفسّري العامّة وعـلمائهم (١)،

(۲) روى مسلم في صحيحه ۷: ۱۳۰، في كتاب فضائل الصحابة. في بناب فضائل أهل بيت النبيّ تَبَيَّلُهُ بسنده عن صفيّة بنت شيبة قالت: قالت عائشة: خرج رسول الله تَبَيُّلُهُ غداة وعليه مرط مرحّل من شعر أسود، فجاء الحسن بن علي فأدخله، ثمّ جاء الحسين فدخل معه، ثمّ جاءت فاطمة فأدخلها، ثمّ جاء علي فأدخله ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ معه، ثمّ جاءت فاطمة فأدخلها، ثمّ جاء علي فأدخله ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرّجُسَ أَهْلَ البّيّتِ وَيُطَهّرَكُمُ تَطْهِيراً ﴾ ورواه الحاكم في المستدرك ٣: ١٤٧ والبيهقي في الدرّ المنثور في السنن ٢: ١٤٩ وابن جرير الطبري في تفسيره ٢٢: ٥ وذكره السيوطي في الدرّ المنثور ٢: ١٠٥٠ في تفسير آية التطهير (٣٣) في سورة الأحزاب. وذكره الزمخشري في الكشّاف ١٤٧ : ١ عمران.

وقد روى الترمذي في سننه ٢: ٣١٩ بسنده عن أمّ سلمة قالت: «إنّ النبيّ عَيَّالَةُ جلّل على الحسن والحسين وعليّ وفاطمة كساء شمّ قال: النهم هؤلاء أهل بيتي وخاصّتي أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، فقائت أمّ سلمة: وأنا معهم يا رسول الله؟ قال: إنّك على خير» ورواه الطبري في تفسيره ٣٣: ٦ وأحمد في مسنده ٦: ٣٠٦ وابن الأثير الجزري في أسد الغابة ٤: ٢٩ وابن حجر العسمة للني في تهذيب التهذيب ٢ : ٢٩٧.

وقد ورد الحديث بألفاظ أخرى وأسانيد معتبرة فمن أراد الشفصيل فمليراجع: الدرّ المنثور ٦: ٦٠٣ ـ ٦٠٧. فضائل الخمسة من الصحاح الستّة ١: ٢٧٠. باب في آية التطهير نزلت في النبيّ وعليّ وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم أجمعين.

<sup>(</sup>١) ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَسْيَٰتِ وَيُطَهِّرَكُمُ تَطْهيراً ﴾ الأحزاب: ٣٣.

فلا يمكن لمن ظلمها، وغصب حقّها التعلّل في إيذائها ـ بوجه صحيح شرعيّ. بعد تصديق محكم الكتاب طهارتها، وإيجاب مودّتها.

يا أهل العالم ابكوا على هذه القطعيّة الفجيعة الفظيعة بالنسبة إلى الرسول الكريم الأكرم والنبيّ الرؤوف الأرحم، في بضعته الطاهرة، وكريمته المطهّرة غصبوا حقّها، وأخذوا نحلتها، ومنعوها من إرث أبيها، ولطموا وجهها، وأسقطوا جنينها، وأكفان رسول الله طريّة، ودعوا بالنار على إحراق بابها الذي طالما وقفت الملائكة المقرّبون عليه لطلب الإذن بالدخول.

وكيف كان فللشيعة أن يعامل معها صلوات الله عليها في هذا اليـوم مـن الزيادة والصلوات ما يرضي الرسول، ويرتضيه ربّ فاطمة البـتول ـسـلام الله عليها ـويلزمه حقّ التشيّع.

ويوم العشرين منه يوم ولادة فاطمة \_صلوات الله عليها \_ على روايـة الشيخ المفيد \_رضوان الله عليه \_قال:

يوم العشرين منه مولد السيّدة الزهراء \_صلوات الله عليها \_ سنة اثنين من المبعث، وهو يوم شريف يتجدّد فيه سرور المؤمنين، ويستحبّ صيامه والتطوّع فيه بالخيرات والصدقات (١١).

أقول:

ويقدر تعظيم هذا اليوم بمقدار عظمها، فإنّها المعظّمة عند الله جلّ جـلاله، وعند الملائكة الأطهار، وأولياء الجبّار، وقد وردت في صحيح الأخبار أنّها سيّدة

<sup>(</sup>١) إقبال الأعمال ٣: ١٦٢؛ عنه البحار ٩٨: ٣٧٥، الحديث ٣.

ختامه مسك ..... المناسب المناس

نساء العالمين، ومريم \_صلوات الله عليها \_سيّدة نساء عالمها الله فشبت بذلك سيادتها لمريم الصدّيقة بتصديق القرآن العظيم، بل جزم جمع من أعاظم العلماء أنّها أشرف من سائر الأنبياء والمرسلين، ولعمري إنّ هذا لهو الفضل المبين.

ومن جملة ما وردت إلينا بالطريق القطعيّ من فضائلها التي اختصّت بها من جميع نساء العالمين، أنَّ لها مصحفاً كبيراً جليلاً جاء به جبرئيل بعد وفاة النبيّ عَيْقًا وكتبه أمير المؤمنين عَلَيْكًا، وهو عند أولادها المعصومين عَلَيْكُمْ وفيها علم ما كان وما يكون وما هو كائن كما في رواية ثقة الإسلام عن الصادق عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عن الصادق عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) روى الشيخ الصدوق في (معاني الأخبار): ١٠٧، الحديث ١ بـالإسناد إلى المفضّل، قال: «قلت لأبي عبد الله للخلّا في فاطمة عليه الله سيّدة نساء العالمين، أهي سيّدة نساء عالمها؟ فقال: ذاك لمريم، كانت سيّدة نساء عالمها. وفاطمة سيّدة نساء العالمين من الأوّلين والآخرين ». ورواه في دلائل الإمامة: ٤٥٤ وروضة الواعظين: ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١: ٢٤١، الحديث ٥ بالإسناد إلى أبي عبيدة قال : « سأل أبا عبد الله لمنه بعض أصحابنا عن الجفر، فقال : هو جلد ثور مملوء عبلماً \_ إلى أن قبال : \_ قبال : في مصحف فاطمة غيره ؟ قال : فسكت طويلاً ثمّ قال : إنّكم لتبحثون عمّا تريدون وعمّا لاتريدون! إنّ فاطمة غيره مكثت بعد رسول الله تيران خمسة وسبعين يوماً ، وكان دخلها حزن شديد على أبيها، وكان جبرئيل يأتيها فيحسن عزاءها على أبيها، ويطيّب نفسها، ويخبرها عن أبيها ومكانه، ويخبرها بما يكون بعدها في ذرّيتها، وكان علي منه يكتب ذلك، فهذا مصحف فاطمة غيره ». عنه البحار ٤٣ : ١٩٤٤ الحديث ٢٢.

ورواه في بصائر الدرجات: ١٥٣. الحديث ٦ عنهما البحار ٤٣: ٧٩. الحديث ٦٧. وقد وردت روايات كثيرة عن مصحف فاطمة، فمن أراد المزيد فاليراجع بـصائر الدرجات: ١٥٠، الباب ١٤، دلائل الإمامة: ٢٧.

١٣٠ ..... فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

وبالجملة روى المخالف والمؤالف في فضائلها أخباراً يملأ مجلّدات كبيرة لا بحتملها هذا المختصر، وفيما ذكرناه كفاية ﴿ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ أو لم يكن من فضائلها إلا ما وردت من شفاعتها لمحبّيها ومحبّي ذرّيّتها بل ومحبّي محبّيها، لكفى الشيعة في إثبات حقّ تعظيمها، وتعظيم ولادتها، بقدر الوسع والطاقة، والاعتراف بعد ذلك بالقصور، فإنّ بعض الحقوق لا يـؤدّى وإن بلغ المجهود غايته.

ومن مهمّات العمل في هـذا اليـوم زيـارتها، والصـلوات عـليها، ولعـن ظالميها(٢) ويختم يومه بما يختم به أمثاله.

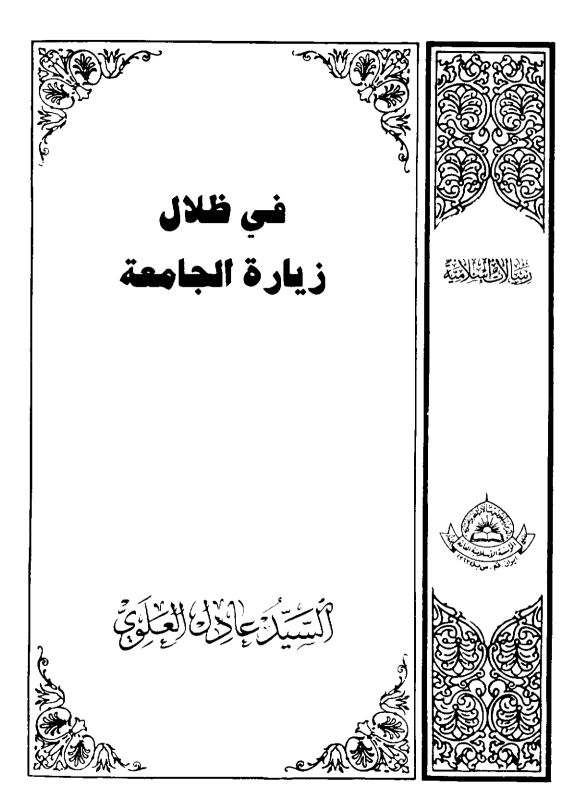
(۱) ق : ۲۷.

<sup>(</sup>٢) إقبال الأعمال ٢: ١٦٤: عنه البحار ١٠٠: ١٩٩ ـ ٢٠١، الحديث ٢.

## المحتويات

| ٣. | محاضرة ليلة القدر الأولى               |
|----|----------------------------------------|
| ۲. | محاضرة ليلة القدر الثانية              |
| ۲٤ | الصراط المستقيم                        |
| ٣٤ | محاضرة ليلة القدر الثالثة              |
| ٣٤ | في ظلال تفسير وتأويل آية النور         |
| ٣٨ | تفسير مفردات آية النور                 |
| ٥٢ | التفسير الروائي                        |
| ٥٩ | المشكاة فاطمة الزهراء على              |
| 74 | المحاضرة الرابعة                       |
| ٦٤ | من خواصّ آية النور                     |
| ٦٥ | بلاغة القرآن المجيد                    |
| 77 | السرّ في مشكاتيّة فاطمة الزهراء ١      |
| 77 | اللطيفة الأُولى                        |
| ٨. | لماذا فاطمة النهداء عليه مشكاة الأنهار |

| ١٣٢ فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار                               |
|---------------------------------------------------------------|
| فاطمة الزهراء روح النبيّ تَنْفُونُهُ                          |
| الإسلام دين العلم والعمل                                      |
| أمير المؤمنين ﷺ جلالة الفقه                                   |
| فاطمة الزهراء نبيَّة حُسن الله                                |
| فاطمة الزهراء غين أمّ المحاسن                                 |
| اللطيفة الثانية                                               |
| الاستدلال بسورة القدر على الإمامة                             |
| ومضة من الاستدلال على خلافة أمير المؤمنين ﷺ                   |
| من أوصاف الزهراء للم الله الله الله الله الله الله الله       |
| الشهادات الأربع في الأذان والإقامة                            |
| فاطمة الزهراء علي أُسوة وقدوة                                 |
| من وحي الزيارة الفاطميّة                                      |
| وميض من نور الزهراء عليه الله الله الله الله الله الله الله ا |
| ختامه مسك                                                     |
| المحتويات                                                     |



### موسوعة رسالات إسلامية

رسالة في ظلال زيارة الجامعة تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ١٤٣٤ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 75 - 9

EAN 9789645915757

شایک ۹ ـ ۵۷ ـ ۵۸۹۵ ـ ۹۹۶ ای. ای. ان. ۷۵۷۵ ۹۵۱ ۹۸۹۲۹۸۷۹

شابك ۱۸ ـ ۱۸ ـ ۱۹۹۵ ـ ۱۹۶۲ دورة ۱۰۰ جند)

### في ظلال زيارة الجامعة

الحمد لله الهادي إلى الصواب والرشاد، والصلاة والسلام عملى أشرف الخلق والعباد محمّد وآله الأسياد الأمجاد.

أمّا بعد؛ فلا يخفى أنّ محور الموضوع في رسالتنا الوجيزة هذه سيكون حول دور الإمام عليّ بن محمّد الهادي عليّه في تصدّيه لأهل البدع وردّ الشبهات التي أثيرت في عصره، ونطرق هذا المبحث من خلال (زيارة الجامعة الكبرى) التي رواها الأصحاب عنه عليّه إسندٍ معتبر كما هو ثابت في محلّه ونشير إليه، ومقدّمة نقول:

إنّ الإمام لغةً: بمعنى المتبوع في أفعاله وأقواله، والإمامة بمعنى المتابعة بين الأُمّة وإمامها، وبين الرعيّة وقائدها وسائقها، ومنها صلاة الجماعة والجمعة فإنّها بين إمام ومأموم ...

<sup>(</sup>١) محاضرة إسلامية ألقاها الكاتب في مركز الأبحاث العقائدية بقم المقدّسة يـوم ١٢ مـن شعبان سنة ١٤٢٢ وعلى شبكة الانترنيت.

٤ ..... في ظلال زيارة الجامعة

والإمامة اصطلاحاً: رئاسة عامّة في أمور الدين والدنيا بنصّ من الله سبحانه ورسوله عند أتباع مذهب أهل البيت عَلَيْكِمْ ، وبالشورى وتعيين أهل الحلّ والعقد عند أبناء العامّة والجمهور.

والإمامة عند الشيعة الإماميّة الاتني عشرية تعني المرجعيّة بأبعادها الثلاثة الكلّية، وهي :

١ - المرجعيّة الدنيويّة والاجتماعيّة السياسيّة القياديّة: بمعنى الرئاسة والقيادة العامّة في أمور الدنيا من إدارة البلاد وحكومتها.

٢ ـ المرجعيّة الدينية والعلميّة والتشريعيّة: بمعنى الرئاسة في أمور الدين و تبليغه ودفع الشبهات وحفظ الرسالة من الضياع والانـحراف الذي يـنتهي إلى عدمها ومحقها.

٣ ـ المرجعيّة التكوينيّة: بمعنى الإمامة العامّة لكلّ الخلق والمحوريّة والقطبيّة في عالم التكوين والولاية العظمى في عالم الإمكان وفي ما سوى الله سبحانه وتعالى.

والأئمة المعصومون من أهل البيت عليمين وإن كانت لهم أدوار مختلفة ومتفاوتة بحسب ظروفهم وعصورهم، فمنهم من رضي بالصلح كالإمام الحسن المجتبى عليه ، ومنهم من ثار بالسيف كالإمام الحسين سيد الشهداء عليه ، ومنهم من ثار بالسيف كالإمام الحسين سيد الشهداء عليه ، ومنهم من التجأ إلى الدعاء والعبادة حتى صار زين العابدين وسيد الساجدين ، ومنهم من تربع على كرسي التدريس وبيان العلوم والمعارف كالإمامين الباقر والصادق عليه في كرسي ألجأته الظروف وظلم الطغاة أن يكون سجيناً كالإمام الكاظم عليه ، ومنهم من قبل ولاية العهد كالإمام الرضا عليه ، وغير ذلك من

الأدوار المختلفة، إلّا أنّهم اشتركوا جميعاً في حفظ الرسالة الإسلامية من الضياع والانحراف كلّ بحسب ظروفه ومحيطه، كما تصدّوا لدفع الشبهات التي تثار بين آونة وأخرى، فأوَّلاً كان السعى لحفظ أصل الإمامة والخلافة وإرجاع الناس إليها مرّة أُخرى، بعد أن انقلبوا على أعقابهم وارتدّوا عنها إلّا ما يعدّ بالأصابع، ثمّ وقع البعض في الإفراط من الغلوّ في حقّ الإمام والإمامة، ومنهم من وقع في التفريط والتقصير في حقّ الإمام والإمامة، فكان دور الأئمة حينئذٍ في تصحيح مسيرة الشيعة أنفسهم برد الشبهات وإبطال البدع ومحاربة أصحابها، فاتّخذ الأئمة الأطهار عَلِهَيْكُم وشيعتهم مواقف صريحة وصلبة من المنحرفين من الغلوّ والغلاة ومن التقصير والمقصّرين، وقد أعلنوا عن كفر أُولئك والحادهم، وبـيّنوا زيـف هؤلاء وبطلانهم، فمن تقدّم عليهم مارق من الدين، ومن قصّر في حقّهم زاهـق، ومن لحق بهم، وتمسُّك بحجزتهم، ولزمهم في معتقداته وسلوكه فهو السابق اللاحق، فإنَّهم النمرقة الوسطى والصراط المستقيم والعروة الوثقي وسفن النجاة ومصابيح الهدي.

وإنّما تصدّوا لأهل البدع حفاظاً على الخطّ الرسالي المحمّدي الأصيل الذي دافع عنه الأئمة عَلَيْتِلِيْ منذ اليوم الأوّل بكلّ ما أتيح لهم من وسائل وأسباب ولم يدّخروا في هذا السبيل وسعاً وجهداً.

أجل: لقد الدس في صفوف شيعة أهل البيت عليمًا في جماعة خبيثة \_كالجمرة الخبيثة \_ من أهل الدجل والبدع والأضاليل إلى حد الإلحاد والكفر، حاملين معاول الهدم والتخريب في صرح وكيان الإسلام ومبادئه وتعاليمه السامية، فأغروا بعض البسطاء والسدّج الذين لا يملكون أيّ وعى وتفكّر وتعمّق. فلقد

٦ ..... في ظلال زيارة الجامعة

انتحل الغلاة بعض الأحاديث ودسوها في أقوال الأئمة عَلَيْكُمْ وذلك لكسب الأنصار والمؤيّدين من جهة، ولإعطاء الصبغة الدينية والشرعيّة على أعمالهم وأقوالهم من جهة أخرى، ولتهديم الشريعة وتشويهها من جهة ثالثة. وللحصول على المال والمنال والرجال من جهة رابعة.

قال الإمام الرضا عليه : إن مخالفينا وضعوا أخباراً في فضائلنا، وجعلوها على ثلاثة أقسام: أحدها الغلو، وثانيها التقصير في أمرنا، وثبالثها التصريح بمثالب أعدائنا، فإذا سمع الناس الغلو فينا كفروا شيعتنا ونسبوهم إلى القول بربوبيتنا، وإذا سمعوا التقصير اعتقدوه فينا، وإذا سمعوا مثالب أعدائنا بأسمائهم ثلبونا بأسمائنا".

وفي عصر الإمام الهادي علي بن محمد علي كان لهؤلاء الغلاة دوراً فعّالاً، ربما كان من جرّاء حبس الإمام علي من قبل المتوكّل العباسي في معسكر جيشه في سامراء فاستغلّ هؤلاء عدم حضور الإمام علي في الساحة للإقامة الجببريّة عليه في مدينة سامراء آنذاك.

ومن رؤوس هؤلاء الغلاة المعاصرين للإمام الهادي علي إلى حسكة القمّي ـ وكانت قم آنذاك مهد التشبّع ـ والقاسم بن يقطين، والحسن بن محمّد بن باب القمّي، وفارس بن حاتم بن ماهويه القزويني، ومحمّد بـن نـصير الفهري النميري، وغيرهم.

لقد اختلق هؤلاء الأحاديث على لسان الأئمة عَلِمَهُ التَّلِيمُ التَّلِيمُ تَشْمِئزُ مِنْهَا

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا عَيْنِ ٢٠٤.

مقدّمة ..... ..... ... مقدّمة

النفوس، ومن بدعهم وأضاليلهم التي حاولوا فيها الكيد للإسلام والطعن به وتشويه واقع الأئمة الأطهار من أهل البيت عَلَيْتُ ادَّعاؤهم أنَّ الصلاة والزكاة والصيام وسائر الفرائض جميعها رجل، فاستهتر وا بسائر الفرائض والسنن الإلهيّة، وأسقطوا عمن دان بمذهبهم، بل وأباحوا النكاح من المحارم واللواط، وقالوا بالتناسخ، وما إلى ذلك من المحرّمات والأباطيل.

والأنكى من جميع ذلك أنّهم ادّعوا الربوبيّة للإمام الهادي عليُّلِا بأنّه هـو الربّ الخالق والمدبّر للكون، وأنّه بعث ابن حسكة ومحمّد بـن نـصير الفـهري وابن بابا وغيرهم أنبياء يدعون الناس إليهم ويهدونهم، وكان هـدفهم الأسـاس هو الاستحواذ على أموال الناس والحقوق والوجوه الشـرعيّة التـي تُـحمل إلى الإمام عليُّلا كما هو ظاهر كثير من الروايات.

وعلى الرغم من الإقامة الجبرية على الإمام عليه في هيمنة خلفاء بني العباس الجائرين، وملاحقة مواليه وشيعته ومحبيه، فإنه عليه وأصحابه رضوان الله عليهم لم يألوا جهداً في سبيل تصحيح المسار، والتصدي لهذه الحركة المشبوهة والمنحرفة ضمن المسؤولية الشرعية والمرجعية الدينية والعلمية والتبليغية المناط به عليه المحفاظ على الإسلام والمسلمين بكل ما حوى من علوم ومعارف واتجاهات، فقد لعنهم الإمام عليه وأعلن البراءة منهم، ودعا عليهم، وحذر أصحابه وسائر المسلمين من الاتصال بهم أو الانخداع بمفترياتهم ودسائسهم، بل وأمر بقتل زعيم الغلاة في وقته فارس بن حاتم، وضمن لقاتله الجنة، كما ورد في الروايات والتاريخ.

ثمّ الإمام علي الهادي عُليُّةٌ كي يبيّن حقيقة الإمامة بأبـعادها ومـراتـبها

٨ ..... في ظلال زيارة الجامعة

ومقاماتها لظروفه الخاصة، أبانها من خلال زيارة الجامعة التي وردت لمن أراد أن يزور الأئمة الأطهار عَهَيَّلًا دون غيرهم حتّى فاطمة الزهراء عَلَيْكُل ، فإنّها لا تزار بهذه الزيارة، فهي مختصة بهم لما فيها من بيان مقامات الإمامة والإمام، وقبل الورود في بيان الدلالات فيها ، لا بأس أن نذكر السند وما يترتّب عليه من الصحّة والقبول، لإثارة بعض المخالفين ضبابة حول صحّة الصدور.

مقدّمة .....٩

#### سند الزيارة

#### سند زيارة الجامعة الكبري الناب

في عيون أخبار الرضا علي الشيخ الصدوق بسنده قال: حد ثنا علي بن أحمد بن محمّد بن عمران الدقّاق ومحمّد بن أحمد بن أحمد بن الورّاق والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هاشم المكتب قالوا: حدّ ثنا محمّد بن أبي عبد الله الكوفي وأبو الحسين الأسدي قالوا: حدّ ثنا محمّد بن إسماعيل المكّي البرمكي قال: حدّ ثنا موسى بن عمران النخعي قال: قلت لعليّ بن محمّد بن علي البن موسى بن جعفر بن محمّد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب عليه ابن موسى با بن رسول الله قولاً بليغاً كاملاً إذا زرت واحداً منكم، فقال: إذا صرت إلى الباب فقف واشهد الشهاد تين وأنت على غسل، فإذا دخلت ورأيت القبر فقف وقل: الله أكبر ثلاثين مرّة ثمّ امشِ قليلاً وعليك السكينة والوقار وقارب بين خطاك ثمّ قف وكبّر الله عزّ وجلّ ثلاثين مرّة ثمّ ادن من القبر وكبّر الله أربعين مرّة تمام مئة تكبيرة ثمة قال: السلام عليكم يا أهل بيت النبوة ...

١ \_الشيخ الصدوق: ثقة ثقة غنى عن التعريف.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٩٩: ١٢٧، عن العيون ٢: ٢٧٧ ـ ٢٧٨. وبسند آخر في التهذيب (٦: ٩٥) روى محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه قال : حدّ ثنا عليّ بن أحمد بن موسى والحسين بن إبراهيم بن أحمد الكاتب قالا : حدّ ثنا محمّد بن أبي عبد الله الكوفي عن محمّد بن إسماعيل البرمكي قال : حدّ ثنا موسى بن عبد الله النخعي .

١٠ ..... في ظلال زيارة الجامعة

٢ - علي بن أحمد بن محمد الدقّاق : شيخ إجازة بحكم الثقة (برقم ١٦٧٨ - ١٥٤٨).
 تنقيح المقال).

٣ محمد بن أحمد السناني الزاهري: حسن (برقم ١٠٣١٨ و ١٠٣٤٤ \_
 التنقيح).

٤ ـ عليّ بن عبد الله الورّاق : مهمل ( برقم ٨٣٧٨ ـ التنقيح ).

٥ ـ الحسين بن إبراهيم المكتب: حسن إن لم يكن ثـقة (بـرقم ٢٧٩٩ ـ التنقيح).

٦ ـ محمّد بن عبد الله الكوفي الأسدي : حسن كان ثقة صحيح الحديث من
 الأبواب (برقم ١١٠٠٥ ـ التنقيح).

٧ ــ أبو الحسين الأسدي: الظاهر هو محمّد بن أبي عبد الله الكوفي فاسم الأب جعفر ويكنّى بأبي عبد الله ويلقّب محمّد تارةً بالكوفي وأخرى بالأسدي وكثير من بني أسد من كان يسكن الكوفه، وتكون الواو في السند (حدّثنا محمّد بن أبي عبد الله الكوفي وأبو الحسين الأسدي) إمّا زائدة أو عطف بمعنى الذي وبمعنى هو فيكون ورواه محمّد الذي هو الكوفي والذي هو أبو الحسين الأسدي أيضاً، كما أنّ في سند الصدوق ذكر الاسم واللقب ولم يفصلهما فيكون من الثقاة.

ثم اجتماع مشايخ الصدوق في هذا الخبر الشريف وترضّيه والترحّم عليهم يدلّ على حسنهم ووثاقتهم، وأنّ مشايخه بحكمه في القبول والوثاقة، كما أنّ عمل الشيخ الصدوق بروايتهم توثيق عملي لهم. كما أنّ الشيخ روى الرواية هذه عن أربعة أو خمسة من مشايخه ولا يصحّ تواطؤ الجميع على الكذب بأيّ وجه من الوجوه.

٨ ـ محمّد بن إسماعيل المكّي البرمكي : كان ثقة مستقيماً صاحب

مقدّمة ......

الصومعة (برقم ١٠٣٨٨ ـ التنقيح).

٩ \_ موسى بن عمران النخعي : مجهول لم يذكر بمدحٍ أو قدح إلا أنه حسن حدساً (برقم ١٢٢٧٦٠ \_التنقيح).

فالسند حسن ومعتبر بل وصحيح ولا يضرّه كون النخعي مجهولاً، فـربما لظروفه الخاصّة والاضطهاد المحدق بالشيعة آنذاك كان سبباً لعدم معرفة شـيء عنه.

وقال العلامة المامقاني في التنقيح: وفي روايته لها دلالة واضحة على كونه إماميّاً صحيح الاعتقاد، بل في تلقين مولانا الهادي عليُّه مثل هذه الزيارة المفصّلة المتضمّنة لبيان مراتب الأئمّة عليميّن شهادة على كون الرجل من الحسان مقبول الرواية، وإهمالهم ذكره في كتب الرجال غير قادح فيه والعلم عند الله تعالى (١).

كما أنّ الشيخ الأقدم ابن قولويه القمّي قد روى عنه في كامل الزيارات (باب ٩ \_الولاية على قبر أمير المؤمنين عليّ ﴿ ).

وكذلك يروي عليّ بن إبراهيم القمّي في تفسيره عنه، ومن يرى توثيق من يقع في طريق ابن قولويه والقمّي واعتبارهم ثقاة وإن لم يكونوا في بداية السند، فإنّه يكون موسى بن عمران النخعي من الثقاة أيضاً.

أضف إلى هذا كلّه أنّ الأصحاب أخذوا بالخبر وعملوا به في مزاراتهم، كما يدلّ على اعتباره علوّ متنه ودلالاته، وإنّ ما فيه كلّه مطابق للأدلّة والبراهين القطعيّة من الكتاب الكريم والسنّة الشريفة والإجماع والعقل، وإنّ مشايخنا في الفقه والحديث واضبوا على قراءتها، حتّى من واظب عليها في كلّ يوم كشيخنا

<sup>(</sup>١) تنقيح المقال ٢ : ٢٥٧.

١٢ ..... في ظلال زيارة الجامعة

الأعظم الشيخ الأنصاري حيث كان يواظب من يوم بلوغه إلى آخر حياته على أن يقرأ كل يوم جزء من القرآن الكريم ويصلّي صلاة جعفر الطيّار ويـزور زيـارة عاشوراء وزيارة الجامعة هذه، كما كان يزور بها كلّ ليلة الإمام الخميني مَتَّنُ أمير المؤمنين عند ضريحه المقدّس، وأوصى سيّدنا الأستاذ السيّد المرعشي النجفي بها وإنّها ممّا تنير القلب. كما قال (ثلاث مرّات) صاحب الزمان عليه للحاج علي البغدادي: (عليك بالجامعة)، كما جاءت قصّته في (مفاتيح الجنان) فراجع.

ثمة لا نحتاج إلى إتعاب النفس لتصحيح السند لأنّ اعتماد الفقهاء والمحدّثين وكبار العلماء الأعلام رضوان الله عليهم عليها يغنينا عن ذلك، ويحصل لنا الاعتماد الكامل والقاطع بواسطة تمسّك كلّ الفقهاء والعظماء بهذه الزيارة كما هو واضح.

ثمَ فصاحتها وبلاغتها وسمو معانيها تأبى أن تصدر من غير أهل البيت عليه أشل البيت عليه أشار إلى ذلك العلامة السيد عبد الله شبر قائلاً: واعلم أنّ هذه الزيارة الشريفة لا تحتاج إلى ملاحظة سند، فإنّ فصاحة مشحونها وبلاغة مضمونها تغني عن ذلك، فهي كالصحيفة السجّاديّة ونهج البلاغة ونحوهما (١١).

وقال العلامة الشعراني في حواشيه على الوافي: ومع ذلك فالزيارة الجامعة مشتملة على معاني بعيدة كل البُعد أن يختلج ببال الرواة مثل نفس هذه الفقرات ( ذكركم في الذاكرين ) والظن الحاصل بصدور هذه الزيارة من أهل بيت العصمة صلوات الله عليهم أقوى ممّا يحصل من الإسناد الصحيح (٢٠).

<sup>(</sup>١) الأنوار اللامعة في شرح زيارة الجامعة : ٣٣.

<sup>(</sup>۲) الوافي ۸: ۲٤٥.

مقدّمة ......

والمشهور أنَّ الشهرة تجبر ضعف السند.

فهذه الزيارة من أشهر زيارات الأئمة الطاهرين عَيْنِكُمْ، وأعلاها شأناً وأكثرها ذيوعاً وانتشاراً، فقد امتازت بأهمية بالغة بين الأدعية والزيارات المأثورة عن أئمة الهدى عَيْبَكُمْ، وقد أقبل أتباع أهل البيت عَيْبُكُمْ وشيعتهم على حفظها وزيارة الأئمة بها خصوصاً في ليلة الجمعة ويومها، وذلك لأنها مروية بالإسناد عن الإمام الهادي عليه وقد حاز سندها درجة القطع من حيث الصحة، ولأنها تشتمل على كلام فريد يزخر بالمعارف الإلهية السامية، ويبين حقيقة الإمام الذي يمثّل الحجة التامّة للحق على جميع العالمين، ومحور كائنات الوجود، وواسطة الفيض بين الخالق والمخلوق، والجامع لكل الخير والمحاسن، والنموذج الكامل للإنسان، وقد جاء كل ذلك في أرقى مراتب البلاغة والفصاحة.

وقد اهتم علماء الشيعة بهذه الزيارة واعتبروها أفضل الزيارات الجامعة سنداً ومحتوى، ونقلها الشيخ الصدوق في الفقيه (٢: ٣٧٠) العيون (٢: ٢٧٢)، والشيخ الطوسي في التهذيب (٦: ٩٥)، والكفعمي في البلد الأمين (الصفحة ٢٩٧)، والعلامة المجلسي في بحار الأنوار (١٠٠: ١٢٧)، وأوردها عن أصل قديم في الصفحة (١٤٦ ـ ١٦٠ من نفس الجزء) وأوردها المحدّث النوري في مستدرك وسائل الشيعة (١٠: ١٦٥) ورواها من أهل السنة العلامة الجويني في

<sup>(</sup>١) شرح الزيارة الجامعة ١: ٣.

١٤ ..... في ظلال زيارة الجامعة

فرائد السمطين ( ٢: ١٧٩ )، وغيرهم الكثير، فلا نطيل طلباً للاختصار.

ويكفينا في عظمة هذه الزيارة عُلوّ شأنها عند أصحابنا وعلمائنا الأعلام ما قاله العلّامة المجلسي عليه الرحمة في بحاره العظيم (٩٩: ١٤٤): إنّها أصحّ الزيارات سنداً وأعمّها مورداً، وأفصحها لفظاً، وأبلغها معنى، وأعلاها شأناً.

وقال أيضاً: ثمّ اعلم أنّي لمّا رأيت تلك الزيارة أيضاً في أصل مصحّح قديم من تأليفات قدماء أصحابنا سمّيناه في أوّل كتابنا بالكتاب العـتيق أبسط ممّا أوردنا مع اختلافات في ألفاظها... (٩٩: ١٤٦).

وقد عكف كثير من الأعلام على شرح هذه الزيارة العظيمة اهتماماً بها فشرحوا بعض ما ورد فيها ممّا يوجب الإيهام، وأوضحوا بعض ألفاظها ومعانيها المغلقة دفعاً للاعتراض وردّاً للانتقاد، وقد ذكر جملة منهم شيخنا الحجّة الرازي في كتابه القيّم (الذريعة إلى تصانيف الشيعة) فراجع. مقدّمة ......مقدّمة ....

#### شروح الزيارة

لقد شرحها كثير من الأعلام بشمروح وافية زاهية ذات العمق العلمي والفكري والأصالة العقائدية، وقد ذكر جملة منها في (الذريعة للمحقّق آغا بزرك الطهراني ١٣: ٣٠٥):

١ ـ شرح (الزيارة الجامعة الكبيرة) للشيخ أحمد بن زين الدين الأحسائي الذي تنسب إليه الطائفة الشيخيّة والكشفيّة المتوفّى قرب المدينة المنوّرة سنة ١٢٤٢ هق.

٢ ـ شرح الزيارة الجامعة : للـ مولى محمد تنقي المجلسي والد العلمة المجلسي صاحب البحار والمتوقى سنة ١٠٧٠ هـ ق.

٣ ـ شرح الزيارة الجامعة، فارسي للسيّد حسين الهمداني المتوفّى سنة ١٣٤٤ اسم الكتاب (الشموس الطالعة).

٤ ــ شرح الزيارة الجامعة للسيد عبد الله الشبر الحسيني الكاظمي المتوفّى
 سنة ١٢٤٢ اسمه (الأنوار اللامعة).

٥ ـ شرح (الزيارة الجامعة) للعلامة الميرزا علي نقي بن السيد المجاهد الطباطبائي الحائري المتوفّى سنة ١٢٨٩هـ.

٦ ـ شرح (الزيارة الجامعة) للسيّد بهاء الدين محمّد بن محمّد باقر الحسيني
 المعاصر للشيخ الحرّ توفّى بين الثلاثين والأربعين بعد المئة والألف.

٧ ـ شرح الزيارة الجامعة للسيّد محمّد البروجردي اسمه (الأعلام اللامعة).

١٦ ..... في ظلال زيارة الجامعة

٨ ـ الأنوار الساطعة في شرح زيارة الجامعة: للشيخ أحمد الكربلائي من المعاصرين في مجلّدات خمسة.

٩ \_ بحار الأنوار للعلامة المجلسي المتوفّى سنة ١١١١ المجلّد ٩٩ الصفحة
 ١٢٧.

ويقول العلامة المجلسي: إنها بسطت الكلام في شرح تلك الزيارة قليلاً وإن لم أستوف حقّها حذراً من الإطالة لأنّها أصحّ الزيارات سنداً، وأعمّها مورداً، وأفصحها لفظاً، وأبلغها معنى، وأعلاها شأناً.

مقدّمة ..... مقدّمة

#### دلالات الزيارة

بصورةٍ عامّة يمكن أن نستخرج ونستنبط من الزيارة دلالات أوّليّة ونقاط رئيسيّة في معرفة الإمام والإمامة، وهي كما يلي:

#### ١ \_ الإمامة النّسبيّة :

فإنّ كلّ واحدٍ من أئمّة الدين والحقّ من أهل بيت رسول الله ﷺ ينتسب اليه، فكلّهم من بيت النبوّة، ورثوا الأنبياء في مقاماتهم ورسالاتهم السماويّة. السلام عليكم يا أهل بيت النبوّة.

#### ٢ ـ ألإمامة المرتبطة بالله مباشرة :

محال معرفة الله، مساكن بركة الله، معادن حكمة الله، حفظة سرّ الله، حملة كتاب الله، المستوفرين في أمر الله، التامّين في محبّة الله، المخلصين في توحيد الله، المظهرين لأمر الله، عباد الله المكرمين الذين لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون، بقيّة الله وخيرته وحزبه وعَيْبة علمه وحجّته وصراطه ونوره وبرهانه.

#### ٣\_الإمامة الخطّ الامتدادي للتوحيد والنبوّة :

أمناء الرحمن، سلالة النبيين، صفوة المرسلين، عترة خيرة ربّ العالمين، كهف الورى، ورثة الأنبياء، الدعوة الحسني، حجج الله على أهل الدنيا والآخرة والأولى، حملة كتاب الله، أوصياء نبيّ الله، ذرّية رسول الله ﷺ، ورضيهم الله خلفاء في أرضه (الخلافة الإلهيّة) وحججاً على بريّته (الحجّة الإلهيّة) وأنصاراً لدينه وحفظةً لسرّه، وخزنة لعلمه ومستودعاً لحكمته وتراجمة لوحيه، وأركاناً لتوحيده، ميراث النبوّة عندكم، وعندكم ما نزلت به رسله، وهبطت به ملائكته، وإلى جدّكم بُعث الروح الأمين.

#### ٤\_صفات الامامة:

الأئمة الراشدون المهديّون المعصومون المكرمون المقرّبون المتقون الصادقون المصطفون، المطيعون لله، القوّامون بأمره، العاملون بإرادته، الفائزون بكرامته.

اصطفاكم الله بعلمه (العلم اللدنّي)، وارتضاكم لغيبه (علمهم بالغيب)، واختاركم لسرّه (الاختيار الإلهي)، واجتباكم بقدرته (الاجتباء الإلهي)، وأعزّكم بهداه (العزّة الإلهيّة)، وخصّكم ببرهانه (الاختصاص بالبرهان الإلهي)، وانتخبكم لنوره (الاجتباء النوري)، وأيّدكم بروحه (التأييد الإلهي).

عصمكم الله من الزلل (العصمة الذاتيّة)، آمنكم من الفتن (الأمان الإلهي)، طهّركم من الدنس وأذهب عنكم الرجس وطهّركم تطهيراً.

الحقّ معكم وفيكم ومنكم وإليكم، وأنتم اهله ومعدنه، ميراث النبوّة عندكم، أنتم السبيل الأعظم، والصراط الأقوم، وشهداء دار الفناء، وشفعاء دار البقاء، والرحمة الموصولة، والآية المخزونة، والأمانة المحفوظة.

كلامكم نور وأمركم رشد، ووصيّتكم التقوى وفعلكم الخـير وعــادتكم

مقدّمة .....۱۹۰۰ مقدّمة

الإحسان وسجيّتكم الكرم، وشأنكم الحقّ والصدق والرفق، وقولكم حكم وحتم ورأيكم علم وحلم وحزم. إن ذكر الخير كنتم أوّله وأصله وفرعه ومعدنه ومأواه ومنهاه. لكم المودّة الواجبة والدرجات الرفيعة والمقام المحمود والمكان المعلوم عند الله عزّ وجلّ والجاه العظيم والشأن الكبير والشفاعة المقبولة.

#### ٥ \_ الإمامة العلميّة والأخلاقيّة علماً وخُلُقاً :

موضع الرسالة، مختلف الملائكة، مهبط الوحي، معدن الرحمة، خيرًان العلم، أصول الكرم، عناصر الأبرار، دعائم الأخيار، أبواب الإيمان، أئمة الهدى، مصابيح الدجى، أعلام التقى، ذوي النهى، أولي الحجى، المثل الأعلى، الدعوة الحسنى.

#### ٦ ـ الإمامة السياسية والمرجعية الدنيوية:

قادة الأمم، ساسة العباد، أولياء النعم، أركان البلاد، والقادة الهداة، السادة الولاة، الذادة الحماة، أهل الذكر وأولي الأمر، أعلاماً لعباده، مناراً في بـلاده، أقمتم حدوده، بقوله تحكمون.

#### ٧ ـ الإمامة التبليغيّة والمرجعيّة الدينية :

الدعاة إلى الله، الأدلاء على مرضاة الله، المظهرين لأمر الله ونهيه، الأئمة الراشدون المهديّون، عظّمتم جلاله، أكبرتم شأنه، مجّدتم كرمه، أدمتم ذكره، وكّدتم ميثاقه، أحكمتم عقد طاعته، نصحتم له في السرّ والعلانية، دعوتم إلى

سبيله بالحكمة والموعظة الحسنة، بذلته أنفسكم في مرضاته، صبرتم على ما أصابكم في جنبه، أقمتم الصلاة، آتيتم الزكاة، أمرتم بالمعروف، نهيتم عن المنكر، جاهدتم في الله حقّ جهاده، أعلنتم دعوته، بيّنتم فرائضه، نشرتم شرائع أحكامه، سننتم سنّته، صرتم في ذلك منه الرضا، وسلّمتم له القضاء، وصدّقتم من رسله من مضى، إلى سبيله ترشدون، بموالاتكم علّمنا الله معالم ديننا وأصلح ما كان فسد من دنيانا، وبموالاتكم تمّت الكلمة، وعظمت النعمة، وائتلفت الفرقة، وبموالاتكم تقبل الطاعة المفترضة، ولكم المودّة.

الإمامة المرجعيّة الدينية: أدلاء على صراط الله، بيّنتم فرائيضه، فصل الخطاب عندكم، آيات الله لديكم، عزائمه فيكم، نوره وبرهانه عندكم، أمره إليكم. إلى الله تدعون وعليه تدلّون وبه تؤمنون، له تسلّمون، بأمره تعملون، يا وليّ الله إنّ بيني وبين الله عزّ وجلّ ذنوباً لا يأتي عليها إلّا رضا الله ورضاكم، فبحقّ من ائتمنكم على سرّه واسترعاكم أمر خلقه وقرن طاعتكم بطاعته، لما استوهبتم ذنوبي، وكنتم شفعائي.

#### ٨ ـ الإمامة والمرجعية التكوينية والولاية الإلهيّة العظمى:

شهداء على خلق الله، أرباب الخلق إليكم وحسابهم عليكم، أشهد أن هذا سابق لكم فيما مضى وجار لكم فيما بقي وأن أرواحكم ونوركم وطينتكم واحدة، طابت وطهرت بعضها من بعض، حلقكم الله أنواراً فجعلكم بعرشه محدقين، حتى من علينا بكم، فجعلكم في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه. جعل صلواتنا عليكم وما خصنا به من ولايتكم طيباً لخلقنا وطهارة لأنفسنا وتزكية لنا وكفارة

مقدّمة ......

لذنوبينا. بكم فتح الله وبكم نحكم (أي هم أوّل الخلق وآخره وهذا معنى المرجعية التكوينية) وبكم ينزّل الغيث وبكم يمسك السماء أن تقع على الأرض إلّا بإذنه، ولكم ينفّس الهمّ، وبكم يكشف الضرّ.

#### ٩ - كرائم الله في الإمامة والأئمة:

بلغ الله بكم أشرف محلّ المكرّمين، وأعلى منازل المقرّبين، وأرفع درجات المرسلين، حيث لا يلحقه لاحق، ولا يفوقه فائق، ولا يسبقه سابق، ولا يطمع في إدراكه طامع، حتّى لا يبقى ملك مقرّب، ولا نبيّ مرسل، ولا صدّيق ولا شـهيد ولاعالم ولاجاهل ولادنق ولافاضل ولامؤمن صالح ولافاجر طالح ولاجتار عنيد ولا شيطان مريد ولا خلق فيما بين ذلك شهيد إلّا عـرّفهم جـــلالة أمــركم (المعرفة الجلالية لعموم الخلق) وعظم خطركم وكبر شأنكم وتمام نوركم وصدق مقاعدكم وثبات مقامكم وشرف محلكم ومنزلتكم عنده وكرامتكم عليه وخاصّتكم لديه، وقرب منزلتكم به، آتاكم الله ما لم يؤت أحداً من العالمين، طأطأ كلّ شريف لشرفكم، ونجع كلّ متكبّر لطاعتكم، وخضع كلّ جبّار لفضلكم، وذلَّ كلُّ شيء لكم، وأشرقت الأرض بنوركم، وفاز الفائزون بـولايتكم، بكـم يسلك إلى الرضوان وعلى من جحد ولايستكم غيضب الرحمان. ذكركم فيي الذاكرين، وأسماؤكم في الأسماء، وأجسادكم في الأجساد، وأرواحكم في الأرواح، وأنفسكم في النفوس، وآثاركم في الآثيار، وقبوركم في القبور، فما أحلى أسماءكم وأكرم أنفسكم وأعظم شأنكم وأجل خطركم وأوفى عهدكم وأصدق وعدكم.

٢٢ ..... في ظلال زيارة الجامعة

## ١٠ ـ طوائف الناس في قبول الإمامة وعدمها أو التقصير فيها ومدى تعلّقهم بالإمامة والأئمة الأطهار عليك :

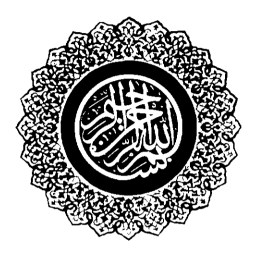
الراغب عنكم مارق واللازم لكم لاحق، والمقصّر في حقّكم زاهق، إياب الخلق اليكم، وحسابهم عليكم، من والاكم فقد والى الله، من عاداكم فقد عادي الله، من أحبَّكم فقد أحبِّ الله، من أبغضكم فقد أبغض الله، من اعتصم بكم فقد اعتصم بالله، أنتم الباب المبتلى به الناس من أتاكم فقد نجى، ومن لم يأتكم فقد هلك، سعد من والاكم، وهلك من عاداكم، خاب من جحدكم، ضلّ من فارقكم، فاز من تمسّك بكم، أمن من لجأ إليكم، سلم من صدّقكم، هدى من اعتصم بكم، من اتّبعكم فالجنّة مأواه، ومن خالفكم فالنار مثواه، من جحدكم كافر، من حاربكم مشرك، من ردّ عليكم في أسفل درك من الجحيم، جعل صلواتنا عليكم وما خصّنا بهمن ولايتكم طبياً لخلقنا... كلّنا عنده مسلّمين بفضلكم، ومعروفين بتصديقنا إيّاكم، بأبي أنتم وأُمّي وأهلي ومالي وأستري (تفدّي كـلّ شـيء مـن أجلهم)، أشهد الله وأشهدكم (العلم والشهود والشهادة) أنَّى مؤمن بكم وبما آمنتم به، كافر بعدو كم وبما كفرتم به (الولاية والبراءة) مستبصر بشأنكم (الاستبصار) وبضلالة من خالفكم، موال لكم ولأوليائكم مبغض لأعدائكم ومعاد لهم، سلم لمن سالمكم حربٌ لمن حاربكم، محقّق لما حقّقتم، مبطل لما أبطلتم، مطيع لكم، عارف يحقَّكم، مقرَّ بفضلكم، محتمل لعلمكم، محتجب بذمَّتكم (ذمَّتهم ذمَّة الله) معترف بكم مؤمن بإيابكم، مصدّق برجعتكم، منتظر لأمركم، مرتقب لدولتكمم (دولة الإمام المهدي عليُّه ) آخذ بقولكم، عامل بأمركم، مستجير بكم (الاستجارة

مقدّمة .......

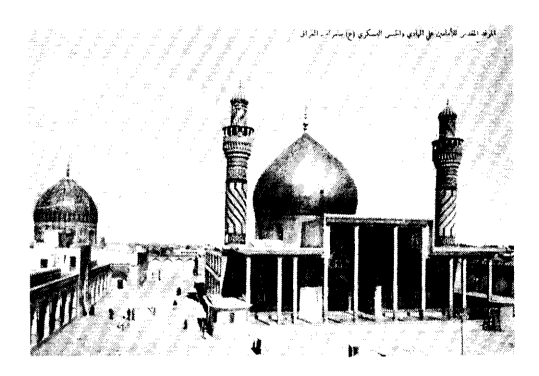
بهم استجارة بالله كالاستجارة عند الركين المستجار) زائر لكم (من شعار الموالين) عائذ بكم لائذ بقبوركم (تنزل الرحمة الإلهيّة عندها) مستشفع إلى الله عزّ وجلَّ بكم (الشفاعة) ومتقرّب بكم إليه (إطاعتهم وقير هم إطاعة الله وقريه كإطاعة النبيّ وقربه) مقدّمكم أمام طلبتي وحوائجي وإرادتي، في كلّ أحــوالي وأموري، مؤمن بسرّ كم وعلانيتكم، وشاهدكم وغائبكم، وأوّلكم (أمير المؤمنين على) وآخركم (صاحب العصر والزمان عَلَيُّا إِي ومفوَّض في ذلك كلَّه إليكم ومسلَّم فيه معكم، قلبي لكم مسلّم (الإطاعة القلبيّة) ورأيي لكم تبع (الإطاعة العمليّة) ونصرتي لكم معدّة، حتّى يحيى الله تعالى دينه بكم وبردّكم في أيّامه (أيّام الله) ويظهركم لعدله ويمكّنكم في أرضه، معكم معكم لا مع عـدوّكـم، آمـنت بكـم، وتولَّيت آخركم بما تولَّيت به أوَّلكم، وبرئت إلى الله عزَّ وجلَّ من أعدائكم، ومن الجبت والطاغوت والشياطين وحزبهم الظالمين لكم والجاحدين لحقَّكم، والمارقين من ولايتكم والغاصبين لإرثكم، والشاكّين فيكم، والمنحرفين عنكم ومن كلّ وليجة دونكم، وكلّ مطاع سواكم، ومن الأئمة الذين يدعون إلى النار. فتبَّتني الله أبدأ ما حييت على موالاتكم، ومحبّنكم وديـنكم ووفّـقني لطـاعتكم ورزقني شفاعتكم وجعلني من خيار مواليكم، التابعين لما دعوتم إليه، وجعلني ممّن يقتصّ آثاركم ويسلك سبيلكم ويهتدي بُهداكم، ويحشرني فسي زمـرتكم، ويكرّ في رجعتكم ويُملُّك في دولتكم، ويشرف في عافيتكم، ويمكّن في أيّامكم، وتقرّ عينه غداً برؤيتكم، بأبي أنتم وأمّي ونفسي وأهلي ومالي. من أراد الله بــدأ بكم، ومن وحّده قبل عنكم، ومن قصده توجّه بكم، مواليّ لا أحسمي ثناءكم، ولا أبلغ من المدح كنهكم، ومن الوصف قدركم، وأنتم نور الأخيار وهداة الأبرار

٧٤ ..... في ظلال زيارة الجامعة

وحجج الجبّار، بأبي أنتم وأمّي ونفسي وأهلي ومالي، ربّنا آمنا بما أنزلت واتبعنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين، ربّنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنّك أنت الوهّاب، سبحان ربّنا إنّه كان وعد ربّنا لمفعولا... فإنّي لكم مطيع من أطاعكم فقد أطاع الله ومن عصاكم فقد عصى الله، ومن أحبّكم فقد أحبّ الله، ومن أبغضكم فقد أبغض الله. اللهم إنّي لو وجدت شفعاء أقرب إليك من محمّد وأهل بيته الأخيار الأئمة الأبرار لجعلتهم شفعائي، فبحقهم الذي أوجبت لهم عليك أسألك أن تدخلني في جملة العارفين بهم وبحقهم وفي زمرة المرحومين بشفاعتهم، إنّك أرحم الراحمين، وصلّى الله على محمّد وآله الطاهرين، وسلّم تسليماً كثيراً، وحسبنا الله ونعم الوكيل.



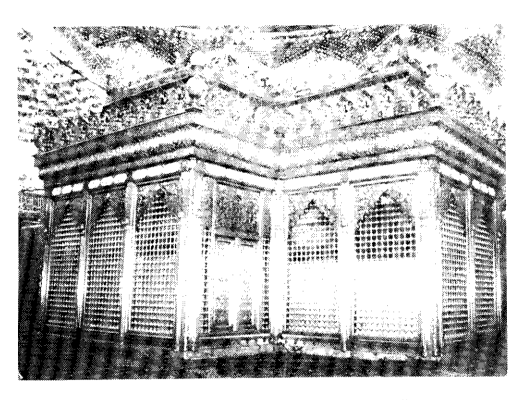
إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنَصُهُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُم نَطْهِ يرًا 🐨



# 8,000

المروَيَّةِ عَنِ

الإمام عَلِيّ بْرَنْجُكُولُ لَفَالْحَيِّ )عَلَيْهِ النَّالَمْ



الغذرج المطلكي الارمامين الهادي والعسائري سابها السلام في سامراء به العالوا

#### بسم الله الرحمن الرحيم

## الإمام عَلَى بَرْنَجَدِ لِطَادِيٌ )عَالِهِ لِتَالِم

الامام على بن محمد (النّقى و يلقّب بالهادي أيضاً) ابن الاساء التاسع، ولد سنة ٢١٢ هـ. في المدينة، واستشهد سنة ٢٥٤ هـ. (وفقاً للروايات الشيعية) بأمر من المعتز الخليفة العباسي .

عاصر الامام سبعاً من خلفاء بني العباس.: المأمون والمعتصم والواثق و المتوكّل والمنتصر والمستعين و المعتزّ.

وفي عهد المعتصم سنة ٢٢٠ ه. عندما استشهد ابوه في بغداد بو اسطه السم الذي دس اليه، كان الامام العاشر في المدينة، نال منصب الامامة بأمر من الله تعالى و وصية أجداده، فقام بنشر التعاليم الاسلامية حتى زمن المتوكّل.

ارسل المتوكل أحد الأمراء إلى المدينة لجلب الامام من هناك إلى سامراء حاضرة حكومته وذلك سنة ٢٤٣ إثر سعاية بعض الأعداء. وكتب لى الامام رسالة يظهر فيها احترامه و تسقديره له، مسطالباً فسيها التوجسه إلى

١) اصول الكافي ج ٢٠٢٠-٢٠١ ارشاد المعيد ٣٠٧ دلائل الاسامه ٢١٦٠ - ٢٢٢٠ المصول المهمة ٢٩٥-٢٦٥ / تذكرة الخواص ٣٦٦ مناقب ابن شهر اشوب ج ٢٠٦٠-٤٠١٤.

العاصمة. و بعد وصول الامام الى سامراء لم يكن هناك ما يجلب النظر من تضييق على الامام في بداية الأمر. الا أن الخليفة سعى في اتسخاذ شتى الطرق والوسائل لايذاء الامام، وهتك حرمته، فقام رجال الشرطة بتفتيش دار الاسام بأمر من الخليفة.

كان المتوكل اشد عداء لأهل البيت من سائر خلفاء بسني العباس، وخاصة بالنسبة للامام علي بن ابى طالب عليه السلام، وكان يسعلن عداءه وتنفره لعلي، فضلاً عن الكلام البذىء الذى كان يتفوه به احياناً وكان قد عين شخصاً يقلد أعمال الامام على (ع) في مجالسه و محافله، ويستهزى وينال من تلك الشخصية العظيمة.

وأمر بتخريب قسبة الامسام الحسين و ضريسحه والكثير مسن الدور المجاورة له، وأمر بفتح المياه على حرم الامسام وقسيره، وابدلت أرضهما الى أرض زراعية كى يقضوا على جميع معالم هذا المرقد الشريف. "

وفى زمن المتوكل اصبحت حالة السادة العلوبين فى الحجاز متدهورة يرثى لها، كانت نساؤهم تفتقر الى ما يسترها و الأغلبية منها كانت تحتفظ بعباءة بالية، يتبادلنها فى أوقات الصلاة لأجل اقامتها وكان الوضع لايقل عن هذا فى مصر بالنسبة الى السادة العلوبين.

كان الامام العاشر متحملاً صابراً لكل أنبواع هذا الاضطهاد والاذي وبعد وفاة المتوكّل جاء كل من المنتصر والمستعين والمعتزّ الى منتصة الخلافة، و استشهد الامام بأمر من المعنزّ الخليفة العباسي.

العلامة الكبير السيد محمد حسين الطباطبائي

ارشاد العقيد ٣٠٧-٣٦٣ / اصول الكافي ج ٢٠١١ ٥٠١ القصول العهمة ٣٦١ / تسذكرة الخواص ٣٥٩ / مناقب ابن شهر النوب ج ٤: ٤١٧ / البات الوصية ص ١٧٦ / تباريخ اليعقبوي ج ٢١٧:٢٠.

٢) مقاتل الطالبيين ٣٩٥.

٣) مقاتل الطالبين ٢٩٥-٣٩٦.

#### قَالِنَّا ثَالِكًا لِمُعَمِّمًا

#### النافع المستخبر المتعبير المتعبد المتعبير المتعبير المتعبر المتعبر المتعبد المتعبد ا

لقد أورد الشيخ (قدس سره) الزيارة الجامعة الكبيرة في التهذيب، كما صرح به العلامة المجلسي (رحمه الله): إنما هي أرقى الزيارات الجامعة متنا وسندا وهي أفصحها وأبلغها، وقال والده في شرح الفقيه: إن هذه الزيارة أحسن الزيارات وأكملها وإني لم أزر الأئمة عليهم السلام مادمت في الأعتاب المقدسة إلا بها.

وأما كيفيتها فقد روى الصدوق في الفقيه والعيون عن موسى بن عبدالله النخعي أنه قبال للإمام على النقي عليه السلام: علمني ينا ابن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قولا أقبوله بليغا كاملا إذا زرت واحدا منكم. فقال: إذا صرت إلى الباب فقف واشهد الشهادتين، أي قل:

## أَشْهَدُأَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا آلتَهُ وَحْدُهُ لَا شَرْفِلِتَ لَهُ وَخَدُهُ لَا شَرْفِلِتَ لَهُ وَأَشْهَدُأَنَّ مُحَلَّا صَلَىٰ آلَتَهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ

وأنت على غسل، فإذا دخلت ورأيت القبر فقف وقبل:

## التارة الحالم المتعددة

(الله أحكب ) ثلاثين مرة، ثم امش قليلا وعليك السكينة والوقار، وقارب بين خطاك، ثم قف وكبر الله (عز وجلل) ثلاثين مرة، ثم ادن من القبر وكبر الله أربعين مرة تمام مائة تكبيرة، ولعل الوجه في الأمر بهذه التكبيرات هو الاحتراز عما قد تورثه أمثال هذه العبايرالواردة في الزيارة من الغلو والغفلة عن عظمة الله (سبحانه وتعالى)، فالطباع مائلة إلى الغلو وغير ذلك من الوجوه، ثم قل:

## النافالا الماقالية المعتبرة

أَئِمَةِ ٱلهُدَىٰ وَمَصَابِيعِ ٱلدُّجَىٰ وَأَعْلَامِ ٱلتَّغَىٰ وَذَوِيْ ٱلنَّهُىٰ وَأُولِي الْحِجَىٰ وَكُمْفُ أَلُورَىٰ وَوَرَثَةِ ٱلْأَنْبِياءِ وَٱلمَثَلِ ٱلْأَعْلَىٰ وَٱلدَّعْوَةِ ٱلْحُسْنَىٰ وَجُعِيجِ ٱللَّهِ عَلَىٰ أَهْلِ ٱلذُّنْيَا وَٱلآَخِرَةِ وَٱلأُولِكِ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَمَرَكَانُهُ مَ السَّلَامُ عَلَىٰ مَعَالٌ مَعْ فَهُ ٱللَّهِ وَمِسَاكِن بَرَكِهِ ٱللَّهِ وَمَعَادِن حِكْمَةِ ٱللَّهِ وَحَفَظَةِ سِرّاً للَّهِ وَحَمَلَهُ كِنَابِ اللَّهِ وَأُوصِيآءِ نَبِيِّ أَللَّهِ وَذُرِّتَّةٍ رَسُولِ أَللَّهِ صَلَّىٰ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِه وَرَحْمَةُ ٱللَّهِ وَبَرَكَانُهُ ، ٱلسَّكَلَّمُ عَلَىٰ ٱلدُّعَآنِ إِلَىٰ ٱللَّهِ وَٱلْأَدِ لِلَّهِ عَلَىٰ مَرْضَاةِ ٱللَّهِ وَٱلْسُنَقِرْبُنَ (وَالسَّوْفِينَ) فِي أَمْرِ ٱللَّهِ وَٱلتَّامِّينَ فِي مَحَبَّةِ ٱللَّهِ وَٱلْخُلُصِينَ فِي تَوْجِيْدِ اللَّهِ وَالْمُظْهِرِيْنَ لِأَمْرِ اللَّهِ وَنَهْيه وَعِبَادِهِ ٱلْكُرْمِيْنَ ٱلَّذِيْنَ لاَ يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ وَرَحْمَةُ ٱللَّهِ وَبَرِكَاتُهُ ، ٱلسَّلَاتُمُ عَلَىٰ

## التالقاليا المتعبرة المتعبرة

ٱلأَبْعَةِ ٱلدُّعَآ فِ وَالْقَادَةِ ٱلْهُدَاّةِ وَإِلْسَادَةِ ٱلْوُلَاةِ وَٱلذَّادَةِ آَحُمَاةِ وَأَهْلِ ٱلدِّكْرُواُ وَلِي ٱلْأَمْرُ وَبَقِيَّةٍ آللَه وَخِيَرَتِهِ وَحِزْبِه وَعَيْبَة عِلْمِهِ وَمُجَيَّنِهِ وَصِرَاطِهِ وَنُورِهِ (دَبُرُمَانِهِ) وَرَحْتَمَةُ ٱللَّهِ وَبَرَكَانُهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَّهَ إِلَّا ٱللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ كُمَّا شَهِدَ آلِنَّهُ لِنَفْسِهِ وَشَهِدَتْ لَهُ مَلاَّ بْكُتُهُ وَأُولُو ٱلعِـاْمِ مِنْخَلْقِتِهِ لَا إِلَّهَ الْأَهُوَ ٱلْعَزِّزُلَّكِكُيْمُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحِدًا عَنْدُهُ ٱلْمُنْتَجَبُ وَرَسُولُهُ ٱلْمُرْتَضَىٰ أَرْسَلُهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِبْنِ أَكُفَّ لِيُظْهِرَهُ عَكَىٰ آلدَّن كُلِّهِ وَلَوْكُرَهُ ٱلْمُشْرِكُونَ وَأَشْهَدُ أَنْكُمُ ٱلْأَبِّمَةُ ٱلرَّاشِدُونَ ٱلْمَهْدِيُونَ ٱلْمَعْصُومُونَ ٱلْكُرَّمُونَ ٱلْمُعَرَّبُونَ ٱلْمُنْقُونَ ٱلصَّادِقُونَ ٱلْصُطَفَوْنَ ٱلْمُطِيْعُونَ لِلَّهِ ٱلْقَوَّامُونَ بأمره العامِلُونَ بإرَادَتِهِ الفَائِرُونَ بكرَامَتِهِ أَصْطَفَاكُمْ بِعِنْمِهِ وَآزتَ صَاكُمْ لِغَيْبِهِ وَآخَنَارَكُمُ

## التالقالي المتعالقة المتعا

لِسِيِّهِ وَأَجْنَبَاكُمُّ بِقُدْرَتِهِ وَأَعَنَّزُكُوْبِهُدَاهُ وَخَصَّ بِبُرْهَانِهِ وَآنْنَجَبُكُمُ لِنُورِهِ (بِنُورِ) وَأَيْدُكُمُ بِرُوجِهِ وَرَضِيكُمْ خُلَفَاءَ فِي أَرْضِهِ وَجُجَجًا عَلَىٰ بَرِتَيتِهِ وَأَنْصَارًا لِدنينِهِ وَحَفَظَةً لِسِرِّهِ وَخَزَنَةً لِعِلْمِهِ وَمُسَتَودَعا لِحِكْمَتِه وَتَرَاجِمَةً لِوَحْبِه وَأَرْكَاناً لِنُوْحِيْدِه وَشُهُدَآءَ عَلَىٰ خَلْقِهِ وَأَعْلَامًا لِعِبَادِهِ وَمَنَارًا فِي بِلَآدِهِ وَأَدِلاَّءَعَلَىٰ صِرَاطِه عَصَمَكُمُ لْلَهُ مِنَ ٱلزَّلِل وَآمَنَكُمْ مِنَ ٱلْفِتَن وَطَلَهَّرَكُمْ مِنَ ٱلدَّنسَ وَأَذَهبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ وَطَلَّرَكُمْ تَطَهُيرًا نَظَّمْتُمْ جَلَالَهُ وَٱلْجَـٰزَثُمْ شَالْنَهُ وَبَحَّدُتُمْ كَرَمَهُ وَادَمْتُمُ (وَادَمُنَهُ ) ذِكْرَهُ وَوَكُدُتُمُ (دَكَّرُهُ) مِيْتَأَفَّهُ وَأَحْكُمْ ثُمُ عَقْدَ طَاعَنِهِ وَنَصَحْتُمْ لَهُ فِي ٱلسِّرّ والعكلينية ودعوثم إكى سببيله بأنج كمة واكوعظ الْحَسَنَةِ وَبَذَ لَتُهُ أَنْفُسَكُمْ فِي مَرَضَانِهِ وَصَبْرٌ

## التابع المتعبد التابع المتعبد التابع المتعبد التابع المتعبد التابع المتعبد المتعبد التابع التابع

عَلَىٰمَا أَصَابَكُمْ فِي جَنْبِهِ (حُبِّهِ) وَأَقْمَتُمُ ٱلصَّلَاةَ وَآتَيْنُمُ ٱلزِّكَاهَ وَأَمَرْتُمُ إِلَّكُورُونِ وَنَهَيْتُمْعُنِ ٱلْمُنْكِرِ وَجَاهَدْتُمْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ حَتَّىٰ أَعْلَنْتُمْ دَعْوَتُهُ وَبَيَّنْتُمْ فَرَاثِضَهُ وَأَقَتْمُ ْحُدُودَهُ وَنَشُرُمٌ (وَنَتَرَمُ) شَرَايعَ أَحَكَامِهِ وَسَنَنْتُمُ سُنَّنَهُ وَصِرْتُمُ فِي ذَلِكَ مِنْهُ إَلَىٰ ٱلرِّضَا وَسَلَّمُنُّمْ لُهُ ٱلْعَصَنَآءَ وَصَٰكَّافُتُمْ مِنْ رُسُلِه مَنْ مَضَى ، فَالرَّاعِبُ عَنْكُمْ مَارِقٌ وَٱللَّارِ ا لِكُمْ لاَحِقٌ وَٱلْفَصِّرُ فِحَقِكُمْ زَاهِقُ وَأَلْحَقَّ مُعَمَّ وَفِيْكُمُ وَمِنْكُمُ ۚ وَإِلَيْكُمُ ۗ وَأَنْتُمُ أَهْلُهُ وَمَعْدِنُهُ وَمَبَرَاثُ ٱلنُّبُوَّةِ عِنْدَكُمُ وَإِيَابُ أَلَحَانُقِ إِلَيْكُمْ وَحِسَابُهُوْ عَلَيْكُمُ ۗ وَفَصْلُ أَنْجِطَابِ عِنْدَكُمُ ۗ وَآيَاتُ ٱللَّهِ لَدَ يُكُمُ ۗ وَعَزَاثِمُهُ فِيكُمْ وَنُورُهُ وَبُرْهَانُهُ عِنْدُكُمْ وَأَمْدُهُ إِلَيْكُمْ مَنْ وَالْأَكُمْ فَقَـُدْ وَالْىٰ ٱللَّهَ وَمَنْ عَادَاكُمْ فَعَتَدْ عَادَىٰ ٱللَّهُ وَمُنْ أَحَبَّكُمْ فَقَدْ أَحَبَ ٱللَّهُ

## التالعالم المتعالمة المتعا

(وَيَنْ اَبَغْضَكُمْ فَفَدُ اَبْغُضَ اللَّهُ) وَكَنْ آعْنُصَكُمْ بِكُمْ فَكَ آَعْنَصَمَ بِآللَهِ أَنْتُمُ (') ٱلصَّرَاطُ ٱلْأَفْقُمُ وَشُهَدًا ۗ دَارِ ٱلفَنَآءِ وَشُفَعَآءُ دَارِ ٱلبَعَاءِ وَٱلرَّحْمَةُ ٱلمَوْصُولَةُ وَإِلاَّيَةُ ٱلْحَنْزُوْنَةُ وَٱلْأَمَانَةُ ٱلْحُفُوْظَةً وَٱلْبَابُ ٱلْمُنْتَكَىٰ بِهِ ٱلنَّاسُ مَنْ أَتَاكُمْ نَجِكَا وَمَنْ لَمُ نِيأْتِكُمُ هَلَكَ إِلَىٰ ٱللَّهِ تَدْعُونَ وَعَلَيْهِ تَكُلُّونَ وَبِهِ تُؤْمِنُونَ وَلَهُ تُسُلِّمُونَ وَبِأَمْرِهِ تَعْلَوْنَ وَإِلَىٰ سَبِيلِهِ تُرْشِدُونَ وَبِقُوْلِهِ تَحْكُمُونَ سَعَكَ مَنْ وَالْأَكُمُ وَهَلَكَ مَنْ عَادَاكُمُ وَخَابَ مَنْ جَحَدَكُمُ وَضَلَّمَنْ فَارَقَكُمْ وَفَازَمَنْ ثَمَسَّكَ بِكُمْ وَأَمِنَ مَنْ تَجَأَ إِلَيْكُمُ وَسَلِمَ مَنْ صَدَّ قَكُمُ

<sup>(</sup>١) ( **ٱلسَّبِيْلُ ٱلْأَعْظِم** ) وهذه الفقرة ليست في الأصل ولكنها مذكورة في كتب العلامة المجلسي، نعم هي مذكورة في المزيارة الجامعة الغير المعروفة وفي بعض حواشي الفقيه بلفظ السبل (منه)

## التالة المسابقة المستمارة

رٱتَّبُعَكُمْ فَالْجَنَّةُ مَ وَهُدِيَ مَنِ آعْتَصَمَ بِكُمُ ، مَز وَمِنْ خَالَفَكُمْ فَالْتَارُمَتُواْهُ وَمَنْ جَحَدَكُمْ كَافِرْ وَمَنْ حَارَبُكُمْ مُنْشُرِكُ وَمَنْ رَدَّ عَلَيْكُمْ فِي أَسْفَلِ دَرَلْتِ مِنَ أَجَحِيْمٍ، أَشْهَدُ أَنَّ هَذَا سَابِقُ لَكُمُ فَيْمَا مَضَّىٰ وَجَارِ لَكُمْ فِيْمَا بَقِيَ وَأَنَّ أَرُواكُمُ وَنُورٌكُمْ وَطِيْنَتَّكُمُ وَاحِدَةٌ طَابَتْ وَطَهُرَد بَعَضْهَا مِنْ بَعْضِ خَلَقَكُمُ ٱللَّهُ أَنْوَارًا فِجُعَلَكُمُ بِعَرْشِهِ مُحَدِقِينَ حَتَّىٰ مَنَّ عَلَيْنَا بِكُمْ فَجَعَّلُكُمْ فِي أَذِنَ ٱللَّهُ أَنْ تُرْفِعَ وَيُذْكُرُ فَيْهَا ٱسْعُهُ فِعَلَ صَلَاتَنَا (صَلَوَالِنَا) عَلَيْكُمُ وَمَا خَصَّنَا بِه ولأبيتكم طنبا بخلفنا وطهارة لأنفس وَتَوْزَكَةً (سَرَكَةً) لَنَا وَكُفَّارَةً لَذُنُوسَا فَكُنَّا عِنْدَ مُسَامِيْنَ بِفَصْلِكُمْ وَمَعْرُوفِيْنَ بِنَصْدِيقِنَا إِيَّاكُمْ فَبَكَغَ أَلَدُ مِكُمُ أَشْرَفِ مَحَلَّ ٱلْكُرَّمَ بْنَ وَأَعْلَىٰ مَنَازِلِ

#### الزيارة الحامعة والكبرة

ٱلْمُقُرَّىِينِ وَأَرْفَعَ دَرَجَاتِ ٱلْمُرْسَلِينَ حَبِّثُ لَا يَلْحَقُهُ لَاحِقٌ وَلَا يَفُوقُهُ فَانِنٌ وَلَا يَسَافُهُ سَابِقُ وَلَايَطْمُعُ فِي إِدْرَاكِهِ طَامِعٌ حَتَّىٰ لَايَبْقَىٰ مَلَكُ مُقَرَّبُ وَلَا نِبَيِّ مُرْسَلُ وَلاَصِدِيْقٌ وَلاَ شَهَيْدُولاً عَالِمٌ وَلَاجَاهِلٌ وَلَا دَنِيٌ وَلَا فَاصِلٌ وَلَا مُؤْمِنٌ صَابِحٌ وَلَا فَاجِرٌ طَالِحٌ وَلاَجَيَّارُعَنِيْكُ وَلاَسَطْأَنِّ مَرَهِيْ وَلَاحَكُنِّ فِيْمَا بَيْنَ ذَلِكَ سَهِيْدُ إِلَّاعَرُفِهُمْ جَلَالَهُ أَمْرِكُمُ وَعِظَمَ خَطَرِكُمْ وَكِرَسَا أَنِكُمْ وَتَمَا نُورِكُمُ وَصِدْقَ مَقَاعِدِكُمُ وَتُبَاتَ مَقَامِكُمُ وَشَرَفَ عَلِكُمْ وَمُنزِلَتِكُمْ عِنْدَهُ وَكَرَامَتُكُمْ عَلَيْتِ خَاصَّتِكُمْ لِدَيْهِ وَقَكُرْبَ مَنْزِلَتِكُمْ مِنْهُ ، بِأَبِي نَّنُهُ وَأُمِّي وَأَهْلِي وَمَالِي وَاسْرَتِي ٱلشَّهِدُ ٱللَّهُ وَأَشْهِدُكُمْ إِنِّي مُؤْمِنٌ بَكُمْ وَبِمَا آمَّنْهُ بِعَدُوكُمْ وَبِمَاكُفَرْتُهُ بِهِ مُسْتَبْصِرُ بِسُأَ يُكُمْ

#### النافالع المسائدة المستخبر المستخبر المستخبر المستخبر المستحد المستحدد المس

وَبِضَلَآ لَذِمَنْ خَالَفَكُمْ مُوَالِ لَكُمْ وَلِإَوْلِيَآثِكُمْ مُبْغِضُ لِأَعْدَانِكُمْ وَمُعَادِلَهُمْ ، سِلْمُ لِكُنْ الَمَكُمُ وَحَرْبُ لِلَنْ حَارَبَكُمْ ، مُعَقِّقٌ لِلَاحَقَّقُمُ مُبْطِلٌ لِمَا أَبْطَلْتُمْ مُطِيْعُ لَكُمْ عَارِفٌ بِحَقَّكُ قِمْ يُفَضِّلِكُمُ (عُنَمَلُ لِمِيْمِكُمْ) مُحُنَّجِتُ بِذُمَّتِكُ مْتَرِفْ بِكُمْ مُؤْمِنْ بِإِيَابِكُمْ مُصَدِّقٌ بِرَجْعَيْكُمْ مُنْتَظِرُ لِأُمْرُكُمْ مُرْتَفِّتُ لِدُوْلِنَاكُمْ آخِذُ بِقُولِكِ عَامِلُ بِأُمْرِكُمْ مُسْتِجَيْرُكُمْ زَائِرُلَكُمْ لاَدِ ائِنْ بَقْبُورِكُمْ مُسْتَشْفِعُ إِلَىٰ ٱللَّهِ عَنَّ وَجَلَّ بِكُمْ وَمَنْقَرِبٌ بِكُمُ إِلَيْهِ وَمُقَدِّمُكُمُ أَمَامَ طَلِبَتِي وَحَوَاشِجِيْ وَإِرَادَتِي فِي كُلِّ أَحْوَالِي وَأَمُوْرِي مُؤْمِنُ بسِرِكُمْ وَعَلَانِيَنِكُمْ وَشَاهِدَكُمْ وَغَائِبِكُمْ وَأُوَّلِكُمْ وَآخِرِكُمُ وَمُفَوِّضٌ فِي ذَٰ لِكَ كُلِّهِ إِلَيْكُمُ وَمُسَلِّمٌ ۖ فِينهِ مَعَكُمْ وَقَلْبِي لَكُمُ مُسُلِّمٌ وَرَأْبِي لَكُمْ تَبَكُّ

#### التالع المعالمة المعا

وَنَصُرَ قِي لَكُمْ مُعَـدَّ ةُ حَتَّى يُحْبَى ٱللَّهُ (نَمَانَ) دِينُـهُ بِكُمْ وَيَوْرَدُكُمْ فِي أَيَّامِهِ وَيُظْهَرَكُمْ لِعَــُدْلِــهِ وَيُمَكِّنَكُمْ فِي أَرْضِهِ فَمَعَكُمْ مَعَكُمْ لَامَعَ غَرْكُمُ (عَدُوَّكُمْ) آمَنْتُ بِكُمْ وَتُولِيْتُ آخِرَكُمْ بِمَا تُولَيْتُ بِهُ أُوَّلُكُمْ وَمَرَبُّتُ إِلَىٰ ٱللَّهِ عَرَّ وَجَلَّ مِنْ أَعْدَائِكُمُ \* وَمِنَ الْبِعِبْتِ وَٱلصَّاغُوبِ وَٱلسَّنَّا طِينِ وَجِزَّبِهِ ٱلظَّالمَانُ لَكُمُ (وَ) آنجَاحِدُينَ لِحَقِّكُمْ وَٱلْمَارِقِينَ مِنْ وِلاَينِكُمُ وَٱلْعَاصِبِيْنَ لِإِرْتِكُمُ (و) ٱلشَّاكِيْنَ فيْكُمُ (و) ٱلْمُنْجَرِفَيْنَ عَنْكُمُ وَمِنْ كُلِّ وَلَيْجِكَ دُونَكُمْ وَكُلِّ مُطَاعٍ سِوَاكُمْ وَمِنَ ٱلْأَئِمَةُ وَ لَّذَينَ يَدْعُونَ إِلَىٰ ٱلنَّارِ فَتَبَّنَنِيَ ٱللَّهُ أَبِدُ ۗ مَا جَييتُ عَلَىٰ مُوَالاَتِكُمْ وَبَحَبَّتِكُمْ وَدِيْنِكُمْ وَوَفَقَنِي لِطاعَنِكُمْ وَرَزَقِنِيْ شَفَاعَنَكُمْ وَجَعَانِي مِنْ خِيَارِمُوَالِيْكُمُ ٱلتَّابِعِيْنَ لِمَادَعُوثُمْ إِلْيَسْمِ

## التابع المعتروجة

وَجَعَابَنِي مِمَّنَ يَقْنُصُ آشَارَكُمْ وَبَسْلُكُ سَسُلُكُمْ وَيَهْتَدِي بِهُدَاكُمْ وَيُعْشَرُ فِي زُمْرَتِكُمْ وَيَكِيُّ فِي رَجْعَنِكُمْ وَيُمَلَّكُ فِي دَوْلَئِكُمْ وَيُشَرِّفُ فَ فِي عَافِيَتِكُمْ وَيُمَكِّنُ فِي أَبَّامِكُمْ وَتَعِتُّ عَسْنُهُ غَدًا بِرُؤْبَاكِمُ بِأَبِي أَنْتُمْ وَأُنِيِّ وَنَفْسِي وَأَهْلِي وَمَالِيْ مَنْ أَرَادَ ٱللَّهَ بَكُمُ لَا مُكُمْ وَمَنْ وَجَدَهُ قَبِلَ عَنْكُمُ وَمَنْ قَصَدَهُ تَوَجَّهَ بِكُمْ ، مَوَالِيَّ لا أَحْصى شَنَاءَكُمْ وَلاَ أَيْلُغُمِنَ ٱلْمَدْحِ كُنْهَكُمْ وَمِنِيَ ٱلوَصْفِ قَدْنَكُمُ وَأَنْكُم نُورُ ٱلْأَخْيَارِ وَهُدَاةُ ٱلأَبْرَارِ وَجُحَجُ أَبَحَبَّارِ بِكُمْ فَنَحَ ٱللَّهُ وَبِكُمْ يَغْتِمُ (اللَّهُ) وَبِكُمْ يُكُرِّلُ ٱلْغَيْثَ وَبِكُمْ يُمُسْكُ ٱلسَّمَاءَ أَنَّ تَقَعَ عَلَىٰ ٱلأَرْضِ إِلاَّ بِإِذْنِيهِ وَبِكُمُ يُنَّفِّسُ ٱلْهَمَّ وَيَكْمِثُفُ ٱلصَّرَّ وَعِنْدَكُمْ مَا نَزَلَتْ بِهِ رُسُلُهُ وَهَبَطَتْ بِهِ مَلَآئِكُنُهُ وَإِلَىٰ جَدَّكُمُ وَلَا يَكِنَهُ وَإِلَىٰ جَدَّكُمُ

#### النافليل مُعَمِّرُ وَالْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعِلْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْلِمِلْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِ

وإن كانت الزيارة لأمير المؤمنين (عليه السلام) فعوض (وَ إِلَىٰ جَدِّكُمُ) قُل: (وإلىٰ أَخِيْكَ)

بُعِثَ ٱلرُّوْحُ ٱلْأَمِيْنُ آنَاكُمُ آللَّهُ مَاكَمْ يُؤْتِ أُحَدًا مِنَ ٱلْعَالِكِينَ ، طَأَطَأَ كُلَّ شَرِيْفٍ لِيتَرَفِيكُمُ وَجَخَعُ"كُلُّ مُتَكَبِّرٌ لطَاعَنِكُمْ وَخَضَعَ كُلُّ جَبَّارِ لِعَصَٰ لِكُمُ ، وَذَلَّ كُلَّ شَى مِ لَكُمْ وَأَشْرَقَتِ الْأَمْنُ بِنُورِكُمُ وَفَازَآلفَائِرُونَ بِولِأَيَتِكُمُ ، بِكُرْنِينَلُأُ لَىٰ ٱلرَّضْوَانِ ، وَعَلَىٰ مَنْ جَعَدَ وَلا يَتَكُوُّ غَضَبُ رِ إِلَيْ النَّهُ وَاثَيَّ وَنَفْسَىٰ وَأَهْلَىٰ وَمَالَىٰ ذِكْرِكُوْ فِي ٱلذَّاكِرِينَ وَأَسْمَآؤُكُوْ فِي ٱلْأَسْتُمَاءُ وَآجْسَادُكُمْ فِي ٱلأَجْسَادِ وَأَرْوَاحُكُمْ فِي ٱلأَرْوَاحِ وَأَنْفُسُكُمُ فِي النَّفُوسِ وَآثَارُكُمْ فِي ٱلآثَارِ وَقَبُورُا فِي ٱلصُّبُورِ ، فَمَا أَحْلَىٰ أَسْمَاءَكُمْ وَٱكْرُمَ أَنفُسَكُ

<sup>(</sup>١) بالموحّدة، والخاء المعجمة: بمعنى أقرّ وأذعن (منه).

## النابع المعارضة في

وَاعْظُوَ شَأَنَّكُو وَإَجَلَّ خَطَرَكُوْ وَأَوْفَىٰ عَهُدُكُ (وَاصَّدَةُ وَعُدَكُمُ ) كُلا**مُكُمُ نُوُنُ وَأُمْرُكُمُ رُبِشُكُ وَوَصَّي**دُ آلنَّقُوكَىٰ وَفِعْ لَكُمُ أَتَحَيْرُ وَعَادَ ثُكُو ٱلإحْسَانُ وَسَجَيَّتُكُمُ ٱلكَرَمُ وَشَأَنكُمُ أَتَعَقُّ وَٱلصِّدُقُ وَٱلِرِّفْقُ وَقَوْلُكُمْ حُكُمٌ وَحَتْمٌ وَرَأْيُكُمْ عِلْمٌ وَحِلْمٌ وَحَرْمٌ إِنْ ذَكِرَ ٱلْحَيْرُكُنْمُ أَوَّلُهُ وَأَصْلَهُ وَفَرْعَهُ وَمَعْدِنُهُ وَمَاْوَاهُ وَمُنْتَهَاهُ ، بِأَبِي أَنْكُمْ وَأُمِي وَنَفْسِي ، كَيْفَ أَصِفُ حُسَنَ تَنَاتَكُو وَأَحْصِي جَمِيْلَ بَلاَثِكُمْ وَكُوْ أَخْرَجْنَا ٱللَّهُ مِنَ ٱلذُّلِّ وَفَرَّجَ عَنَّا غَرَاتِ ٱلكُرُوبِ وَلَنْقَدَنَا مِنْ شَفَاجُرُف آلهَلكَات وَمِنَ آلنَّار مِأَبِي أَنْتُمْ وَأَيِّي وَنَفْسِي مُوَالَاتِكُمْ عَلَمْنَا ٱللَّهُ مَعَالِمُ دَيْنِنَا وَأَصْلَحَ مَا كَانَ فَسَدَ مِنْ دُنْيَانَا وَبِمُوا لَانِكُمُ ثَمَّتَ ٱلكَلِمَةُ وَعَظْمُتِ ٱلنِّعْمَةُ وَآثْنَلَفَتَ ٱلْفُرْقَتَ وَمُواَلاَتِكُمْ تُعْبَلُ الطَّاعَةُ ٱلمُفْتَرَضَةُ وَلَكُمُ ٱلْوَدَّةُ

#### التالقالي المعتمل المتالقة الم

الواجعة والدّرجات الرّفيعة والمقام المخمؤد وَٱلْكَانُ (وَآلِنَا) ٱلْمَعْلُومُ عِنْدَ ٱللَّهِ عَزَّو جَلَّ وَأَجَاهُ ٱلْعَظِيُّمُ وَٱلشَّأْنُ ٱلكِيْرُوَالشَّفَاعَةُ ٱلمَقْبُولَةُ ، رَبَّنَا آمَنتَ بِما أَنْزَلِتَ وَآتِبَعَنَا ٱلرَّسُولَ فَاكْنُبْنَا مَعَ ٱلشَّاهِدِينَ رَبَّنَا لَاتُرغُ قُلُوبْنَا بَعْدَاذْ هَدَيْتَنَا وَهَتْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ ٱلوَهَّابُ، سُبْعَانَ رَبِّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُرَيِّنَا لَمُفَعُولًا، يَاوَلِتَ الله () إِنَّ بَيْنِي وَبَيْنَ ٱللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ ذُنُوبِ ۗ لَا يَا تِي عَلَيْهَا إِلاَّ رِضَاكُمُ فِعَقَّ مَن آثُمَّنَكُمُ عَلَىٰ سِرِّهِ وَآسْتَرْعَاكُمْ أَمْرَ خُلْقِهِ وَقَرَّنَ طَاعَنَكُمْ بِطَاعَنِهِ كَا ٱسْتَوْهَبُثُمْ ذُنُوبِي وَكُنْهُمُ

<sup>(</sup>١) ويخاطب بقوله (يا ولي الله) الامام المزور إذا كان مفرداً ويمكن أن ينوي به الأئمة كلهم (عليهم السلام) على سبيل البدلية أو على ارادة الجنس من الكلمة والأحسن إذا كانت الزيارة للجميسع أن يقول: (يا أولياء الله) ذلك نقل من شرح المجلسي الأول (منه).

## التالعالي المتعالقة المتعالقة

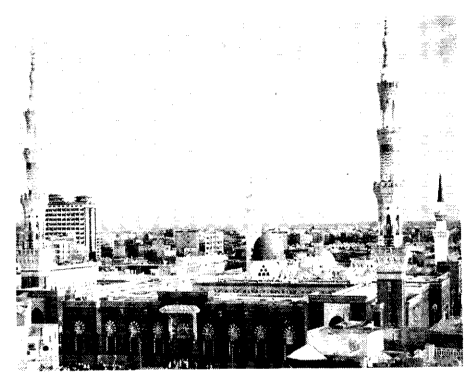
شُفَعَافى فَإِنِّي كَكُمُ مُطِيعٌ مَنْ اَطَاعَكُمُ فَغَدُ أَطَاعَ اللَّهُ وَمَنْ عَصَاكُمُ فَعَتَدْ عَصَىٰ اللَّهُ وَمَنَّ أَحَتَكُمُ فَعَدْ أَحَبَ ٱللَّهُ وَمَنْ أَبِغُضَكُمْ فَفَدْ أَبِغُضَ اللَّهُ ٱللَّهُ مَّ إِنَّى لَوْ وَجَدْتُ شُفَعَاءَ ٱفْرَبَ إِلَيْكَ مِنْ مُحُكَدِّ وَأَهُلْ بَيْتِهِ ٱلْأَخْيارِ ٱلْأَينتَةِ ٱلْأَبْرَارِ تَجَعَلْنُهُمْ شُفَعًا فِي فِبَحَقِهِمُ ٱلَّذِي أَوْجَبْتَ لَهُمُ عَلَيْلَتَ ، أَسْأَلُكَ أَنْ تُدْخِلَىٰ فِي جُمْلَهٰ ٱلْعَارِفِينَ بِعِمْ وَجِعَقِهِمْ وَفِي زُمْ رَوِ ٱلمَرْحُومِينَ بِسَنَفَاعِلِهِمْ إِنَّكَ أَرْحُهُ ٱلرَّاحِمْينَ ، وَصَلَّىٰ ٱللَّهُ عَلَىٰ مُحُـتُمَادٍ وَآلِهِ (الطَّامِينَ) وَسَلَّمُ (سَنِيمًا) كَيْتُ يُرًّا وَحَسْبُنَا آلَّهُ وَنِعْهُ آلُوكِيْلُ.



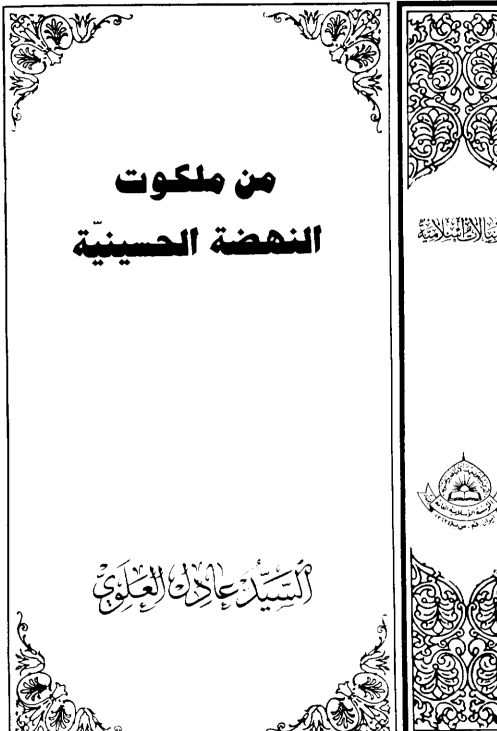
الكعبة المشزحاني مكة المحرج



الحجر الأنبو في بلكه لملكان



مسجد الرسول (ص) وقبره الشريف في المدينة المنوّرة







العلوي، السيِّد عادل، ١٩٥٥ ـــ م،

من ملكوت النهضة الحسينيّة / تأليف السيّد عادل العبري. ــ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والارشاد. ١٣٨٤.

٨٠ ص. ١١ موسوعة رسالات إسلامية).

ISBN 964 - 5915 - 18 - X

(دوره ۱۰۰ جلدی)

ISBN 964 - 5915 - 89 - 9

عنوان ديگر : من ملكوت النهضة الحسينيّة.

عربي.

فهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيپا.

کتابنامه : ص. ٦٦ ـ ٧٨؛ همچنين به صورت زيرنويس.

١. واقعه كربلا ــــ ٦٦ ق. ـــ فلسفه ـــ جنبه هاى قرآني. ٣. حسين بن على (ع)، امام سؤم. ٤ ــ ٦١ ق.
 ٣. عاشورا. الف. عنوان. ب. عنوان: كتاب من ملكوت النهضة الحسيئية. ج. قروست.

444 / 90TE

۸ر ۲۸۵ع / ۵ / BP ٤١

۰۸٤ ــ ۱۰۵۵

كتابخانة ملي ايران

# موسوعة رسالات إسلامية

كتاب

من ملكوت النهضة الحسينيّة تأليف \_ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ١٤٢٥ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

شابك ۹ ـ ۸۹ ـ ۵۹۱۵ ـ ۱۲۶

ای. ای. از. ۱۵۸۹۹۵۹۹۵۹۲۹۷۹

شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۶ (دورة ۱۰۰ جلس

ISBN 964 - 5915 - 89 - 9

EAN 9789645915894

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

## من ملكوت النهضة الحسينية'''

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد وآله الطاهرين المعصومين، واللعن الدائم على أعدائهم ومنكري فضائلهم إلى قيام يوم الدين.

أمّا بعد.

فاعلم أنّ الإمام الحسين عليّه مصباح الهدى وسفينة النجاة، وأنّه عِبرة وعَبرة، قتيل العبرة، لا يذكره مؤمن إلّا استعبر وبكى، فإنّ لقتله في قلوب المؤمنين حرارة لن تبرد أبداً، ألا فمن زاره عارفاً بحقّه زار الله في عرشه، وكان يوم القيامة في ظلّه مع النبيّين والصديقين، بجوار سيده ومولاه الإمام الحسين عليّه سبط الرحمة وإمام الأمّة وسيد شباب أهل الجنّة، الذي قُتل وأهل بيته مظلومين مقهورين في مثل شهر محرّم الحرام سنة (٦١). للهجرة النبويّة الشريفة.

عن الريّان بن شبيب قال : دخلت على الرضا عُنيُّلا في أوّل يوم من المحرّم

<sup>(</sup>١) محاضرات إسلاميّة ألقاها الكاتب في طهران \_دولت آباد، في محرّ م الحراء عام ١٤٢٤.

٤ ..... من ملكوت النهضة الحسينيّة

فقال لي: يا ابن شبيب، أصائم أنت؟

فقلت: لا.

فقال: إنَّ هذا اليوم هو اليوم الذي دعا فيه زكريًا ربّه عزَّ وجلَّ فقال: ﴿ رَبُّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ ﴿ فاستجاب الله له وأمر الملائكة فنادت زكسريا وهو قائم ينصلي فني المحراب: ﴿ أَنَّ الله يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى ﴾ ﴿ فمن صام هذا اليوم ثمّ دعا الله عزَ وجلّ استجاب الله له كما استجاب لزكريًا عَلَيْهُ.

ثمّ قال: يا ابن شبيب، إنّ المحرّم هـ و الشـهر الذي كـان أهـ ل الجـاهليّة فيما مضى يحرّمون فيه الظلم والقتال لحرمته، فما عرفت هذه الأمّة حرمة شهرها ولا حرمة نبيّها، لقد قتلوا في هذا الشهر ذرّيّته، وسبوا نسـاءه، وانـتهبوا تـقله، فلا غفر الله لهم ذلك أبداً.

يا ابن شبيب، إن كنت باكياً لشيء فابكِ للحسين بن عليّ بن أبي طالب اللهِ في فإنّه ذبح كما يذبح الكبش، وقتل معه من أهل بيته ثمانية عشر رجلاً، ما لهم في الأرض شبيهون.

ولقد بكت السماوات السبع والأرضون لقتله، ولقد نيزل إلى الأرض من الملائكة أربعة آلاف لنصره، فوجدوه قد قتل، فهم عند قبره شُعث غُبر إلى أن يقوم القائم، فيكونون من أنصاره وشعارهم ( يا لثارات الحسين ).

يا ابن شبيب، لقد حدَّ ثني أبي عن أبيه عن جدّه: أنّه لمّا قتل جدّي الحسين

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : الآبة ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : الآية ٣٩.

يا ابن شبيب، إن بكيت على الحسين حتّى تصير دموعك على خدّيك غفر الله لك كلّ ذنب أذنبته صغيراً كان أو كبيراً، قليلاً كان أو كثيراً.

يا ابن شبيب، إن سرّك أن تـلقى الله عـزّ وجـلّ ولا ذنب عـليك فــزر الحسين عليّة .

يا ابن شبيب، إن سرّك أن تسكن الغرف المبنيّة في الجنّة مع النبيّ تَبَيَّةٌ فالعن قتلة الحسين.

يا ابن شبيب، إن سرّك أن يكون لك من الثواب مثل ما لمن استشهد مع الحسين فقل متى ما ذكرته: (يا ليتني كنت معهم فأفوز فوزاً عظيماً).

يا ابن شبيب، إن سرّك أن تكون معنا في الدرجات العلى من الجنان، فاحزن لحزننا وافرح لفرحنا، وعليك بولايتنا، فلو أنّ رجلاً تولّى حجراً لحشره الله معه يوم القيامة ١٠٠٠.

هذا الحديث الشريف من مئات الأحاديث المروية عن رسول الله والعترة الطاهرة في عظمة الإمام الحسين عليه ولا يمكن لأحد أن يصل إلى مقامه الشامخ إلا من كان يلوذ بنوره الساطع.

لقد قيل لمعاوية: إنّ الناس قد رموا أبصارهم إلى الحسين، فلو قد أمرته يصعد المنبر فيخطب فإنّ فيه حصراً وفي لسانه كلالة، فقال لهم معاوية: قد ظننّا ذلك بالحسن فلم يزل حتّى عظم في أعين الناس وفضحنا.

فلم يزالوا به حتى قال للحسين عليُّ : يا أبا عبد الله، لو صعدت المنبر

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٤٤: ٢٠٦، عن الاحتجاج: ١٥٢.

٦ ..... من ملكوت النهضة الحسينيّة

فخطبت. فصعد الحسين عُيُّلِا المنبر، فـحمد الله وأثـني عـليه ثـمٌ صـلّي عـلي النبيِّ ﷺ، فسمع رجلاً يقول: مَن هذا الذي يخطب؟ فقال الحسين للتُّلا : نـحن حزب الله الغالبون، وعترة رسول الله الأقربون، وأهل بيته الطيّبون، وأحد الثقلين اللذين جعلنا رسول الله ثاني كتاب الله تبارك وتعالى، الذي فيه تفصيل كلُّ شيء، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والمعوّل علينا في تفسيره، ولا يبطئنا تأويله، بل نتَبع حقائقه، فاطيعونا فإنّ طاعتنا مفروضة، إذ كانت بطاعة الله ورسوله مقرونة، قال الله عزّ وجلّ : ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَـنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ ﴾ (١)، وقال : ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُول وَإِلَى أُوْلِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لا تَّبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ ١٠. وأحذّركم من الإصغاء إلى هتوف الشيطان بكم، فإنّه لكم عدوّ مبين فتكونوا كأوليائه الذين قال لهم: ﴿ لا غَالِبَ لَكُمُ اليَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَاءَتِ الفِثَتَانِ نَكَصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِّي بَرِيءُ مِنْكُمْ ﴾ "ا، فتلقون للسيوف ضرباً ، وللرماح ورداً ، وللعمد حطماً ، وللسهام غرضاً، ثمّ لا يقبل من نفسه إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيـمانها خبراً.

قال معاوية: حسبك يا أبا عبد الله، فقد أبلغت الله.

<sup>(</sup>١) سورة النساء : الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : الآية ٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الْأَنْفَالَ : الْأَيْهَ ٨٤.

<sup>(</sup>٤) البحار ٤٤: ٢٨٦. عن أمالي الصدوق وعيون أخبار الرضا ١: ٢٩٩.

من ملكوت النهضة الحسينيّة ...... ٧

# كلً يوم عاشوراء :

لماذا في كلّ عام، بل وفي كلّ يوم نجدد قضيّة عاشورا، وواقعة كربلاء بالأحزان والآلام والمصائب، ونتأمّل في شهادة سيّد الشهداء الإمام الحسين الله ونتفاعل مع ما جرى على أهل بيته من القتل وسبي النساء الطاهرات، مخدّرات الرسالة والعصمة؟ فنذرف الدموع ونلطم الصدور ونشق الجيوب ونضرب الهامات؟!

أجل لقد مرّت القرون والأحقاب على حادثة الطفّ الأليمة، والمفروض أن تكون بحكم الحوادث التاريخيّة الأخرى التي أكل عليها الدهر وشرب، فإنّها وإن كانت عظيمة المأساة والآلام، إلّا أنّ لنا في التاريخ وقائع مأساويّة عظيمة الرزيّة كبيرة المصيبة أيضاً. فكيف بحادثة عاشوراء تتجدّد في كلّ عام بمظاهر الحزن والألم، ويتفاعل معها الناس من كلّ الطبقات شيباً وشبّاناً، بل وحبتى الأطفال والنساء في كلّ عصر ومصر، فما من شخص دوإن لم يكن مسلماً سمع قبضة كربلاء إلا وانصهر في بوتقتها الحزينة، واغرورقت عيناه، واختنقت عبرته، وجرت دموعه على وجناته، ليعبّر عن تفاعله واندماجه في فضاء عاشوراء وحوادث كربلاء.

فما هو السرّ في ذلك؟؟ ولماذا نجدد الحزن في كلّ عامٌ في محرّم الحرام وفي شهر صفر وبهذا الزخم والدعم؟ ولماذا نحيي قصّة كربلا، وشهادة الإمام الحسين عليّه بهذه الضخامة التي لا مثيل لها في كلّ الملل والنحل؟ فلماذا هذه الشعائر الحسينيّة في كلّ عام؟ حتّى اتهمنا الأعداء بشتّى التهم، ووصفنا بالجنون والتخلّف والرجعيّة، إلّا أنّ الجواب واضح جدّاً، فإنّه ما كان ذلك منّا إلّا اقتداءً

وتأسيّاً بالشهيد بكربلاء عابس الشاكري، حيث قيل له عندما دخل المعركة خالعاً اللبوس والدرع : أجننت؟ فقال : أجنّني حبّ الحسين.

> فلماذا كلّ يوم عاشوراء، وكلّ أرضٍ كربلاء؟ نقف على الجواب إجمالاً من خلالً النقاط التالية:

المطابقية يدل على الأئمة الأطهار على الله الله الله الله القرآن الكريم بالدلالة المطابقية يدل على الأئمة الأطهار على الله الله الالتزامية، وكل ما دل على الأئمة الأطهار على المطابقية دل على الأئمة الأطهار بالدلالة الالتزامية، وكل ما دل على الأئمة الأطهار بالدلالة المطابقية دل على القرآن بالدلالة الالتزامية؛ لأنهما لن يفترقا في كل شيء من البداية حتى النهاية، تمسكاً بحديث الثقلين الثابت متواتراً عند الفريقين السنة والشيعة، فإن النبي قال في مواطن عديدة: «إنّي تارك عد الفريقين النقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، لن يفترقا حتى يردا على الحوض، ما إن تمسكتم بهما لن تضلّوا بعدى أبداً».

ثمّ القرآن الكريم -كما في الحديث عن الإمام الصادق عَلَيُه العَلَم جديد لا يبلى، لأنّه لكلّ زمان ومكان وللأجيال جميعاً، فكذلك الأئمة الأطهار عترة الرسول المختار عَلَيْهُ ، فإنّ سيرتهم الذاتية ، وحياتهم المشرقة ، وأحاديثهم النورانيّة ، غضة جديدة لكلّ الأعصار والأمصار وللبشريّة جمعاء.

ومن ثمّ قضيّة سيّد الشهداء ونهضته في كربلاء وإن وقعت سنة ٦١ هجريّة، إلّا أنّها غضّة وجديدة لا تبلى، وأنّها خالدة بخلود القرآن الكريم. فكلّما تبلو القرآن تشتاق إلى تلاوته مرّة أُخرى، وإنّه يختلف عن كمل كمتاب آخر، فايّه المهيمن على الكتب الأخرى، ومن الواضح أنّ القصّة مهما كانت جميلة ومشوّقة، فإنّها ما تقرأها مرّات أو تسمعها مراراً، إلا وتملّ منها، بخلاف القرآن الكريم، وكذلك واقعة الطفّ الأليمة فإنّك لو سمعتها وقرأتها كلّ يوم تجدها لا زالت جديدة وتعيش الحاضر، ومن هذا المنطلق يقول صاحب الأمر عَيْنَا في زيارة الناحية: «لأندبنّك صباحاً ومساء، ولأبكينّك بدل الدموع دماً».

٢ ـ في كلّ عام، وفي ليلة القدر خاصة، تتنزّل الملائكة والروح ـ وهو ملك أعظم من جبرائيل وميكائيل ـ على صاحب الأمر عليه وتعرض عليه مقاليد السماوات والأرض بإذن الله سبحانه، كما تنزّل عليه تفسيراً وتأويلاً جديداً للقرآن الكريم، فإنّه يحمل وجوهاً وبطوناً ومعاني لا يعلمها إلّا الله سبحانه، ففي كلّ سنة للقرآن تفسير جديد، يلهم به صاحب الأمر عنيه ومن شَمّ يُلهم به المفسّرون للقرآن الكريم بعد ارتباطهم وعلقتهم الروحية والطينية بينهما والتفسير رفع القناع عن الطواهر، والتأويل رفع القناع عن البواطن ـ ففي كلّ سنة نشاهد تفسيراً وتأويلاً للقرآن الكريم، يتماشى مع كلّ زمان ومكان، ومع التجدّد والحضارات، وكذلك قصة عاشوراء وثورة الإمام الحسين وما فيها من الأهداف والغايات والمعاني السامية، فإنّها تتجدّد في تفسيرها وتأويلها، وتتطوّر في معانيها ومفاهيمها، فلا بدّ أن نظرحها بثوبها الجديد، بنظرة ملكوتية أخـرى، ولا نكتفى بسرد قصة عاشوراء.

٣ منذ أن خلق آدم من تراب وطين، بدأ الصراع بين الحق والباطل، بين النور والظلام، بين العقل والجهل، بين الخير والشرّ، فتمثّل الحق بآدم عليّه، كما تمثّل الباطل بالشيطان لعنه الله، وكان هذا الصراع على قدم وساق بكلّ ألوانه وأشكاله عقائديّاً وسلوكيّاً ودمويّاً وغير ذلك، في كلّ زمان ومكان، وأفضل مصداق يقتدى به ويتأسّى بمعالمه وعوالمه هو ثورة الإمام الحسين عَيُهُ ، إذ جُمع الباطل كله الحق بكلّ أسمائه الحسنى وصفاته العليا في الحسين عَيُهُ ، كما جمع الباطل كله

١٠ ..... من ملكوت النهضة الحسينية

بِكَالَ مظاهره من الكفر والنفاق والإلحاد والرذائل والقبائح في يزيد اللعين، فخير مثال للصراع بين الحق والباطل وخير نـموذج للـثوار الأحـرار هـو عـاشوراء الحسين عَيُلاً.

غ ـ كتب على عرش الله بلون أخضر: «الحسين مصباح الهدى وسفينة النحاة» وإنّ سفينته أوسع وأسرع ... وتتجلّى قمّة سيرة الإمام الحسين عليّة فسي عاسوراء "، ولمثل هذا نتفاعل في كلّ يوم مع قصّة عاشوراء لنهتدي بمصباحه، وننجو بسفينته، ونقتدي بهداه، ونسير على خطّه، وصراطه المستقيم ومنهجه القويم.

٥ ـ من المعروف الواضح أنّ التاريخ يعيد نفسه، فإنّه يعاد الفيلم بين جيل وجيل، إلا أنّه بأبطال آخرين، وحينئذٍ خير قدوة وأسوة، وأفضل فلم تــاريخي يؤخذ منها الدروس والعبر هو قصّة عاشوراء، فإنّ حادثة كربلاء خالدة مــا دام التاريخ يعيد نفسه.

آ ـ إنّما نجد حادثة الطفّ الأليمة لمعرفتنا أنّ الإمام الحسين لم يخرج أشراً ولا بطراً ولا مفسداً ولا ظالماً كما قال عليّه ، إنّما خرج للإصلاح في أمّة جدّه، وللأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لأنّ الخطر الداهم أحدق بالمسلمين انذاك، وكان الإسلام على شرف الزوال، لابتلاء المسلمين بالمثلّث المنافق الخطر النفس الأمّارة بالسوء، والشيطان الرجيم، والغفلة القاتلة) وهذا الخطر يداهمنا حتى البوم المعلوم وظهور صاحب الأمر عليّه ، فإنّه يحدق بالمسلمين، ففي كلّ

<sup>(</sup>١) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب (الإمام الحسين فــي عــرش الله) المــجلَّد الـــــادس مــن موسوعتنا (رسالات إسلاميّة) فراجع.

يوم عاشوراء، وكلّ أرض كربلاء. فلابد من الإصلاح الاجتماعي كما فعل الإمام الحسين الثيلا، ولا بد أن يكون كلّ واحدٍ منا حسينيّاً في مبادئه وعقائده، وفي حركته ونهضته، وعليه أن يبدأ بالإصلاح من نفسه ومع ربه أوّلاً، ثمّ أسرته ﴿ قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ (١) ثمّ مجتمعه وأمّته «كلّكم راعٍ وكلّكم مسوّول عن رعيّته» وهذه المراتب الإصلاحيّة إنّما اختلافها في الرتبة، أمّا في مقام العمل والتطبيق فكلّها معاً وسويّة في خطّ واحد، كما في العلم والتزكية في قوله تعالى: ﴿ وَيُزكّيهِمْ وَيُعَلّمُهُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ ﴾ (١)، فإنّ التزكية والتعليم في أفق واحد، إلا أنّ رتبة التزكية لأهميّتها تقدّمت على التعليم، فتدبّر.

## خلود ثورة الإمام الحسين عَلَيْكِ :

فلماذا نجدّد قصّة كربلاء وحادثة عاشوراء؟

إنّ الإمام الحسين سيّد الشهداء عليه بثورته الخالدة ونهضته النابعة من صميم الإسلام المحمّدي الأصيل فضح المنافقين على مرّ العبصور والأحقاب، وعلى اختلاف مشاربهم وأصناف حيلهم وخدعهم بمن فيهم خلفاء الجور وطغاة بني أميّة الذين بالغوا واجتهدوا لإعادة العرب إلى أيّام الجاهليّة الأولى.

كما أبان بتضحياته وسبي عياله مواقيف علماء السوء الذين خدموا السلطات الجائرة، كما أوضح زيف أشباه الزهاد والذين تستَروا ببعض الطقوس الظاهريّة وتركوا أهمّ الفرائض الدينيّة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر،

<sup>(</sup>١) سورة التحريم : الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : الآية ١٦٤.

كما فضح خطَّ النفاق على طول التاريخ للذين يتتخذون الشورة وسيلةً لبلوغ مآربهم الدنيويّة من الفساد والإفساد والأطماع والملاذّ واتّباع الأهواء.

إنّ الإمام الحسين عَيْلاً بثورته الخالدة، أوغل في عمق الزمان حتّى هيمن عليه، فكان كلّ يوم عاشوراء، وتوغّل في آفاق المكان حتّى أحاط بالكائنات، فكان كلّ أرض كربلاء، وما ذلك إلاّ لأنّ الحسين أبو عبد الله نهض لله سبحانه، وقام بإحياء دينه بدمه ومهجته وبسبي عياله، فرعاه الله وأمدّه في أفقي الزمان والمكان، وجعله مصباح هدى لمن استنار بنوره، واستضاء بضوئه، واهتدى والمكان، وجعله مصباح هدى لمن استنار بنوره، واستضاء بضوئه، ولا تزال سفينته بهداه، وسفينة نجاة من الضلال والذنوب والذمائم لمن ركب فيها، ولا تزال سفينته السريعة والوسيعة تخبّ بحار الناريخ لينجو بها كلّ غريق، ويجيب نداؤه المدوّي في ضمير الإنسانية «هل من ناصرٍ ينصرنا» كلّ من يريد أن يعيش بحرّية وسلام، في ضمير الإنسانية «هل من ناصرٍ ينصرنا» كلّ من يريد أن يعيش بحرّية وسلام، فإنّ فرصة الالتحاق به متاحة لكلّ من أراد النجاة والحياة الطبية والعيش السعيد. ففي كلّ يوم وفي كلّ عام في أيّام محرّم الحرام يلتحق بالحسين عالي أعداد فقي كلّ يوم وفي كلّ عام في أيّام محرّم الحرام يلتحق بالحسين عالي أعداد هائلة من البشرية ولسان حالهم يقول: لبيك يا داعي الله، إن كان لم يجبك بدني عند استغانتك واستنصارك، فقد أجابك قلبي وسمعي وبصري وكل وجودي

فالحسين رمز وعنوان وميزان في العقيدة والسلوك والعمل، قام لله لا أشراً ولا بطراً ولا مفسداً ولا ظالماً، ودعى إلى سبيله بالحكمة والموعظة الحسنة على سيرة جده وأبيه، ونصر دينه بدمه وأهل بيته وأصحابه، مصلحاً مجاهداً آمراً بالمعروف وناهياً عن المنكر، ليقيم الصلاة التي تنهى عن الفحشاء والمنكر.

وما أملك في الحياة.

ليست قضيّة الحسين أنَّه قتل وقتل أصحابه وأهل بيته، وسبى عياله وأطفاله

من ملكوت النهضة الحسنئة ..... ١٣

وحسب، بل إنّما القضيّة أعمق من ذلك، فإنّ الحسين لَيُّةُ إنّما قاء لله من أجل العدالة والحرّيّة وإعلاء كلمة الإسلام، وإحياء كتابه وسنّة نبيّه، في ظروف حلكة وقاسية، أحاطها الركود الاجتماعي، واللامبالاة الجماعيّة، والفساد الأخلاقي والمالي والثقافي والديني من ظهور البدع والأباطيل والضلال وإماتة حدود الكتاب والسنّة.

فالثورة الحسينيّة التراث الإلهي والنوري الذي يسرجع إليه الشائرون والأحرار على طول التاريخ بما تحمل من عقيدة وإيمديولوجيّة صحيحة وواضحة، وسلوك عملي يمارس في النضال والجهاد يترجم تلك العقيدة السليمة، والخطّة الدقيقة المرسومة بحكمة وحِنكة، والاعتماد على النضال المقدّس والعنف المشروع.

فالصراع في عاشوراء الحسين صراع بين الحقّ والباطل، بين القيم الإنسانيّة العليا وبين قيم الجاهليّة الأولى.

فالحق آنذاك قد طمس نوره، وتغيّرت معالمه، فلا بدّ من شورة مباركة قدسيّة تزهق الباطل وعوالمه، وتبعث الروح الإسلاميّة والإنسانيّة من جـديد، ولتبقى شعلة وهّاجة وشمس مضيئة للأجيال والثوّار على امتداد التاريخ.

وكلّ واحد في كلّ زمان ومكان تخطر على باله أسئلة مصيريّة وخطيرة، فمن أنا؟ ومن الذي أوجدني ووهبني ما أنا فيه من النّسعم؟ من الذي مهّد لنا الأرض، وسخّر لنا ما في السماوات والأرض؟ وماذا بعد هذه الدنيا؟ وإلى أين تسير بنا الأقدار؟ فإلى أين نذهب؟ وماذا يراد منّا؟ ومثل هذه الأسئلة تثير في الوجدان الإنساني أن يبحث عن حقيقته وعن مسيره في الحباة، وأن يعيش في

١٤ ...... من ملكوت النهضة الحسينيّة متنها، لا في الهوامش.

وتجد جواب الأسئلة كلّها في قضيّة عاشوراء، فإنّها مدرسة حيّة خالدة، ينبع منها عيون العلوم والمعارف، ويتلألأ منها الحضارات والمدنيّات التي تسودها العدالة ونور الحقّ وضياء الحقائق والمعرفة.

### لا زال الخطر محدقاً:

إنّ التاريخ يعيد نفسه، وإنّ الخطر الذي كان محدقاً بالمسلمين في صدر الإسلام لا زال يهدّ دكيان الإسلام وجموع المسلمين، فإنّه بعد رحلة النبيّ الأعظم محمّد على انقلب الناس على أعقابهم، فكان أكثرهم للحق كارهون، فارتدّوا عملاً عن ولاية أمير المؤمنين عليّ طيّ لله بعد نصبه من قبل رسول الله على بنص من الله سبحانه في غدير خم، فأحدثوا ما لم يكن بالحسبان، وظهرت البدع، وتماهل الناس في أحكامهم الشرعية حتى ترى في المصادر الفقهية لم تذكر رواية في الفقه عن سيّد الشهداء الحسين بن على علي عليه الله القيام والثورة المقدّسة والنهضة مصدر شرعها المقدّس، فلا ملجأ ولا مخلص إلّا القيام والثورة المقدّسة والنهضة العارمة التي تبدّد غيوم الجهل والظلم، لتشرق شمس الحقيقة والعدل والعلم مرّة أخرى. ومن هذا المنطلق ثار الإمام الحسين عليه في وصيّته لأخيه محمّد بن الحنفيّة قائلاً:

«إنّي لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا صفسداً ولا ظالماً بـل خـرجت لآمـر بالمعروف وأنهى عن المنكر، خرجت للإصلاح في أمّة جدّي وأبي، أعمل بسنّة جدّي وأبي».

فكان خروج الإمام الحسين عليه مع أهل بيته الأبرار للإصلاح والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر محاربة الظالمين والطغاة ومن يريد أن يهدم كيان الإسلام باسم الإسلام، قال الله تعالى: ﴿ وَلا تُفْسِدُوا فِي الأرْضِ بَعْدَ إِصْلاحِهَا ﴾ (١) وورد في الحديث الشريف: إنّ الأرض كانت فاسدة فأصلحها الله تعالى بنبيّه عليه فقال: ﴿ وَلا تُفْسِدُوا فِي الأرْضِ بَعْدَ إِصْلاحِهَا ﴾.

وفي الوافي، في بيان الخبر قال: إنّ الآية كناية عمّا أحدثوا بعد النبيّ ﷺ من صرف الأمر عن أهله، وتوليته غير أهله.

فأوّل مظلوم في الإسلام هو أمير المؤمنين عليّ عليُّ الله في علي علي علي علي الله في وفلان خلافته وحقّه... وما خروج الإمام الحسين عليّه إلّا من أجل الإصلاح في أمّة جدّه، وإظهار الحقّ.

فإنّ بعد واقعة كربلاء عرف الناس الحقائق وما هي وظيفته وتكليفهم تجاه أثمّتهم، فاقتربوا منهم حتّى يدخل الراوي مسجد الكوفة وأربعة آلاف محدّث يقول : حدّتني جعفر بن محمّد الصادق عليه ونقلت الروايات من أهل بيت الوحي والعصمة بالآلاف، وأحسّ بني العبّاس بالخطر، وأنّه سرعان ما ينزيل حكومتهم، ويقلب الأمر عليهم، فشدّد خلفاءهم على أئمّة أهل البيت عليه حتى نفوهم عن ديارهم، وأبعدوا الناس عنهم، فمنهم من قضى نحبه بسم قاتل، ومنهم من سجن في المطامير المظلمة، والزنزانات المخيفة، ومنهم من حكم عليهم بإقامة جبريّة ليكونوا تحت أنظارهم، وطاردوا شيعتهم بين سجن وقتيل ومشرّد وخائف متنكّر، يتّقى أعوان الظلمة وجلاوزة النظام الحاكم.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : الآية ٥٦.

## منشأ الانحراف :

لى ألف باب » ...

لا يخفى أنَّ منشأ الانحراف والارتداد إنَّما كان نتيجة الغفلة بغصب الخلافة الحقّة التي كانت لأمير المؤمنين على عَنْ ومن بعده أولاده الأحد عشر عَلِيَّاكُمْ. كلُّهم من قريش، كما نصّ عليهم جدّهم رسول الله محمّد ﷺ \_كما ورد متواتراً عند الفريقين السنَّة والشيعة ـ وما المركب الجيِّد إلَّا بسائقها وقائدها، ولمَّا كـان الأئمّة من آل محمّد عَهِين النجاة ومصابيح الهدى، فبلا حيلة للظالمين وخلفاء الجور وأحزابهم إلا أن يحذفوا أئمّة الحقّ من ميادين الناس وساحات الأُمَّة أُوَّلاً، ثمَّ لتثبيت الأمر وتحكيم قواعده لا بدَّ من إسكات النياس وخينقهم وذلك بإبطال مفعول الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. فـــلا يــحاربونك فـــي صلاتك وصيامك بل يبنون المساجد لك، إلا أنّه إذا أردت أن تنهي عن المنكر وتأمر بالمعروف وتفضح جور الحكّام، كان نصيبك النفي عن البلاد والاضطهاد والتنكيل والتكبيت والتعذيب والتشريد، كأبي ذرّ الغفاري رضوان الله تعالى عليه. فحذفوا بالأمس من كان يقول : « سلوني قبل أن تفقدوني ، فإنّي أعلم بطرق السماء منكم بطرق الأرض»، و «أقضاكم على »، و «أنا مدينة العلم وعلى بابها ومن أراد المدينة فليأتها من بابها»، و «علَّمني رسول الله ألف باب من العلم ينفتح

وجلس مجلسه من يقول: «أقيلوني أقيلوني فإنّي لستُ بخيرٍ منكم »؟!! ومن قال تكراراً ومراراً: «لولا عليّ لهلك عمر »، و «إنّ الناس كلّهم أفقه من عمر حتّى ربّات الحجول ». الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر :

قال الله تعالى : ﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَأُوْلَئِكَ هُمْ المُفْلِحُونَ ﴾ ``.

إنّ الله سبحانه رحيم بعباده فأمر ونهى فما أوجبه إنّما هو من رحمته ومن لوازم الحياة الطيّبة والعيش الرغيد، فسبحانه أوجب الواجبات رحمة بالعباد، وليعرّضهم للثواب، ومن ثمّ يسعدهم في الدارين، فما أمر به إنّما هو لما فيه من المصالح الملزمة، كما أنّ المنهيّ عنه فيه المفسدة الملزمة، ولو لاهما لتعطّلت الحدود في المجتمع الإسلامي وانهارت دعائمه، ثمّ أراد الله من عباده النوافل والخيرات رجحاناً من دون إلزام ليتقرّبوا إليه وليزدادوا هديّ ورحمةً والعاقبة للمتقين.

ومن الواجبات الإلهيّة الخالدة والتي لا تترك في كلّ زمان ومكان، وإنّها تجب على كلّ الناس هو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإنّه ليس كالصلاة التي تجب منها سبعة عشر ركعة، ولا كالخمس الذي يجب فيما زاد عن المؤونة، ولا الحجّ الذي يجب لمن كان مستطيعاً في العمر مرّة، ولا الزكاة التي تجب فيما زاد بعد الحول في الأنعام الثلاثة والغلّات الأربعة والنقدين، إنّما هو فريضة تجب فوراً عند اجتماع شرائطها في كلّ زمان ومكان.

قال الله تعالى :

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ المُنكَرِ ﴾ (١٠.

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران : الآية ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة أل عمران : الأية ١١٠.

﴿ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الخَيْرَاتِ وَأُولَئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ الله في الخيراتِ وَأُولَئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ الله المَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الخَيْرَاتِ

﴿ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُنكَرِ ﴾ [١].

﴿ المُنَافِقُونَ وَالمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالمُنْكَرِ وَيَـنْهَوْنَ عَـنِ المَعْرُوفِ ﴾ ".

﴿ وَالمُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن المُنكَرِ ﴾ ﴿ ﴿ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ

﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَـامُوا الصَّـلاةَ وَآتَـوْا الزَّكَـاةَ وَأَمَـرُوا بِالمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ المُنْكَرِ ﴾ (١٠٠.

﴿ يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلاةَ وَأَمُرْ بِالمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ المُنكَرِ وَأَصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْم الأُمُورِ ﴾ [الله أن الله أن اله أن الله أن الله

قال رسول الله ﷺ: من أمر بالمعروف ونهى عن المنكر فهو خليفة الله في الأرض وخليفة رسوله (١٠).

وقال ﷺ: إنَّ الله تبارك وتعالى ليبغض المؤمن الضعيف الذي لا زبرَ له،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : الأَبة ١١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : الآية ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة : الآبة ٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة : الآية ٧١.

<sup>(</sup>٥) سورة الحجّ : الآية ٤١.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان : الدُّبة ١٧.

<sup>(</sup>۷) المستدرك ۲۲: ۱۷۹.

وقال تَيَنَيَّةُ: جائني جبرئيل فقال لي: يا أحمد، الإسلام عشرة أسهم... الثامنة: النهى عن المنكر، وهي الحجّة الله...

وقال ﷺ: يا أيها الناس، إنّ الله يقول لكم: مروا بالمعروف وانهوا عن المنكر، قبل أن تدعوا فلا أجيب لكم، وتسألوني فلا أعطيكم، وتستنصروني فلا أنصركم (٤٠).

وقال عَيَّنَ ؛ لا يزال الناس بخير ما أمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر وتعاونوا على البرّ، فإذا لم يفعلوا ذلك نزعت منهم البركات، وسلّط بعضهم على بعض، ولم يكن لهم ناصر في الأرض ولا في السماء(ن).

وقال عَيُّنَةُ : لتأمرنَ بالمعروف ولتنهنَ عن المنكر، أو ليعمّنَكم عذاب الله (١٠). وقال عَيُّنَةً : من رأى منكم منكراً فليغيّره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإنّ

لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان.

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار ١ : ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة ٣: ١٩٤٤.

<sup>(</sup>٤) ميزان الحكمة ٣: ١٩٤٥.

<sup>(</sup>٥) مشكاة الأنوار: ٥١.

<sup>(</sup>٦) الوسائل ١١: ٤٠٧.

وقال المعروف السكرتان: سكرة حبّ العيش وحبّ الجهل، فعند ذلك لا تأمرون بالمعروف لا تنهون عن المنكر.

وقال ﷺ: تقرّبوا إلى الله تعالى ببغض أهل المعاصي، والقوهم بـوجوه مكفهّرة، والتمسوا رضا الله بسخطهم، وتقرّبوا إلى الله بالتباعد منهم.

وقال تَهُمَّ : كيف بكم إذا فسدت نساؤكم وفسق شبابكم، ولم تأمروا بالمعروف ولم تنهوا عن المنكر؟ كيف بكم إذا أمرتم بالمنكر ونهيتهم عين المعروف؟! كيف بكم إذا رأيتم المعروف منكراً والمنكر معروفاً.

قال أمير المؤمنين عليّ عُنيُّلاً: غاية الدين الأمر بالمعروف والنهي عسن المنكر وإقامة الحدود... قوام الشريعة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وإقامة الحدود (١٠).

وقال لولده محمّد بن الحنفيّة : وأمر بالمعروف تكن من أهله، فإنّ استتمام الأمور عند الله تبارك وتعالى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر<sup>(١)</sup>.

وقال عَلَيْكَ ؛ وما أعمال البرّ كلّها والجهاد في سبيل الله عند الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر إلّا كنفثة في بحر لجّيّ الله.

وعنه عَلَيُّةٌ في قوله تعالى : ﴿ وَآصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ ﴾ (٤) قال : من المشقَّة والأذى في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر (١٠٠٠).

ccc / 11 · /\)

<sup>(</sup>١) غرر الحكم : ؟؟؟.

<sup>(</sup>٢) الفقيه ٤: ٣٨٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الحكمة ٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان : الآية ١٧.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين ٤: ٢٠٧.

وعنه عليه الله الله الله الله الله المعروف مصلحة للمعوام الله المراب المعروف مصلحة للمعوام الله الكافرين بالمعروف شد ظهور المؤمنين الومن نهى عن المنكر أرغم أنوف الكافرين (المنافقين).

وقال عليُّ : إنّما هلك من كان قبلكم بحيث ما عملوا من المعاصي ولم ينههم الربّانيّون والأحبار عن ذلك، فإنّهم لمّا تمادوا في المعاصي نـزلت بـهم العقوبات.

وعنه عليُّة : فإنَّ الله سبحانه لم يلعن القرون الماضية بين أيديكم إلَّا لتركهم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فلعن الله السفهاء لركوب المعاصي والحلماء لترك التناهي (<sup>1)</sup>.

وقال عُنِيُّةِ : إِنَّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يـقرَبان مـن أجـل ولا ينقصان من رزق، لكن يضاعفان الثواب، ويعظمان الأجر، وأفضل منهما كلمة عدل عند إمام جائر (١٠٠٠).

وقال عَلَيُّهِ : إنَّ الأَمر بالمعروف والنهي عن المنكر لخُلقان من خُلق الله سبحانه وإنّهما لا يقرّبان من أجل ولا ينقصان من رزق الله.

وقال عَنُّهُ في وصيَّته للحسنين عَلِيَّاكُ عند شبهادته: لا تــتركوا الأمــر

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ١٩٧٧.

<sup>(</sup>٢) شرح النهج ١٨٠ : ١٨٠.

٣) غرر الحكم : ٣٦٤٨.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٦.

٢٢ ..... من ملكوت النهضة الحسينيّة

بالمعروف والنهي عن المنكر فيولّى عليكم شراركم، ثمّ تـدعون فـلا يسـتجاب لكم(١١).

وعنه عليُّ : أيّها الناس إنّما يجمع الناس الرضى والسخط، وإنّما عقر ناقة تمود رجل واحد، فعمّهم الله بالعذاب لمّا عمّوه بالرضى "أ.

وقال عَلَيُّلِا : إنِّي لأرفع نفسي أن أنهى الناس عمّا لست أنتهي عنه، أو آمرهم بما لا أسبقهم إليه بعملي "ا.

وعنه عليه الله بعث النبيين مسدّقون، وكذّبهم مكذّبون، فيقاتلون من كذّبهم بمن مستّرين ومنذرين، فصدّقهم مصدّقون، وكذّبهم مكذّبون، فيقاتلون من كذّبهم بمن صدّقهم فيظهرهم الله، ثمّ يموت الرسل فتخلف خلوف فمنهم منكر للمنكر بيده ولسانه وقلبه، فذلك استكمل خصال الخير، ومنهم منكر للمنكر بلسانه وقلبه تارك له بيده، فذلك خصلتان من خصال الخير تمسّك بهما وضيّع خصلة واحدة وهي أشرفها، ومنهم منكر للمنكر بقلبه تارك له بيده ولسانه، فذلك ضيّع أشرف الخصلتين من الثلاث وتمسّك بواحدة، ومنهم تارك له بلسانه وقلبه ويده فذلك ميّت الأحياء (١٤).

وقال عَلَيْكُ : أنكر المنكر بيدك ولسانك، وباين من فعله بجهدك (١٠).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الكتاب ٤٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم : ٣٧٨٠.

<sup>(</sup>٤) ميزان الحكمة ٣: ١٩٥١.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الكتاب ٣١.

من ملكوت النهضة الحسينيّة ...... ٢٣

وقال عَلَيْكُ : أمرنا رسول الله أن نلقى أهل المعاصى بوجوه مكفهرّة (١٠).

وعنه عليه الله عليكم من بعدي زمان ليس فيه شيء أخفى من الحقّ، ولا أظهر من الباطل... ولا في البلاد شيء أنكر من المعروف ولا أعرف من المنكر الله...

إلى الله أشكو من معشر يعيشون جُهّالاً ويموتون ضُلّالاً... ولا عندهم أنكر من المعروف، ولا أعرف من المنكرا<sup>٣٠</sup>.

وقال الإمام الحسين عليه : اعتبروا أيها الناس بما وعظ الله به أولياء من سوء ثنائه على الأحبار إذ يقول : ﴿ لَوْلا يَسَنْهَاهُمُ الرَّبَّانِيُّونَ ﴾ (٤) ، وقال : ﴿ لَعِنَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (٤) ، وإنّما عاب الله ذلك عليهم لأنّهم كانوا يرون من الظلمة الذين بين أظهر هم المنكر والفساد فلا ينهونهم عن ذلك ، رغبة فيما كانوا ينالون منهم، ورهبة ممّا يحذرون والله يقول : ﴿ فَلا تَحْشَوُا النّاسَ وَاخْشَوْنِ ﴾ (١).

وعنه عليه اعتبروا أيها الناس بما وعظ الله به أولياءه... وقال: ﴿ وَالمُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ

<sup>(</sup>١) الكافي ٥ : ٥٩ .

<sup>(</sup>٢) النهج : الخطبة ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) النهج : الخطبة ١٧.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة : الآية ٦٣.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة : الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة : الآية ٤٤.

٢٤ ..... من ملكوت النهضة الحسنيّة

المُنكر ﴾ أأ، فبدأ الله بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فريضةً منه، لعلمه بأنّها إذا أدّيت وأقيمت استقامت الفرائض كلّها هيّنها وصعبها، وذلك أنّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر دعاء إلى الإسلام مع ردّ المظالم ومخالفة الظالم، وقسمة الفيء والغنائم، وأخذ الصدقات من مواضعها، ووضعها في حقّها أناً.

وقال الإمام الباقر عَلَيْنَا: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر خلقان من خلق الله عزّ وجلّ وجلّ. خلق الله عزّ وجلّ .

وعنه عَنْيَا إِنَّ الأَمر بالمعروف والنهي عن المنكر سبيل الأنبياء، ومنهاج الصلحاء، فريضة عظيمة بها تقام الفرائض، وتأمن المذاهب، وتحلَّ المكاسب، وتردُّ المظالم، وتعمر الأرض وينتصف من الأعداء، ويستقيم الأمر (٣٠).

وقال عُلِيُّا : يكون في آخر الزمان قوم يتبع فيهم قوم مراؤون يستقرّأون ويتنسّكون حدثاء سفهاء، لا يوجبون أمراً بمعروف ولا نهياً عن منكر، إلاّ إذا آمنوا الضرر يطلبون لأنفسهم الرخص والمعاذير.

وعنه عُنِيُّة : فأنكروا بقلوبكم والفظوا بألسنتكم، وصكّوا بها جباههم ولا تخافوا في الله لومة لائم، فإن اتّعظوا وإلى الحقّ رجعوا فيلا سبيل عليهم، إنّما السبيل على الذين يظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحقّ أولئك لهم عذاب أليم، هنالك فجاهدوهم بأبدانكم وابغضوهم بقلوبكم غير طالبين سلطاناً، ولا باغين مالاً، ولا مرتدّين بالظلم ظفراً، حتّى يفيئوا إلى أمر الله ويمضوا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : الآبة ٧١.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول : ٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٥ : ٥٦.

من ملكوت النهضة الحسينيّة ......على طاعته (١١).

وقال عليُّ : ولو أضرّت الصلاة بسائر ما يعملون بأموالهم وأبدانهم لرفضوها كما رفضوا أسمى الفرائض وأشرفها \_وهذه هي فالسفة تمورة الإمام الحسين عليُّلا \_.

وعن أحدهما غلِيُهِ : ويلٌ لمن لا يدين الله بالأمر بالمعروف والنهي عـن المنكر (٢).

وعن الإمام الصادق علي في قوله تبعالى: ﴿ قُمُوا أَنَ فُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ (١٦) لمّا سأله أبو بصير عن وقاية الأهل: تأمرهم بما أمرهم الله، وتنهاهم عمّا نهاهم الله عنه، فإن أطاعوك كنت قد وقيتهم، وإن عصوك فكنت قد قضيت ما عليك.

وعنه للنُّغ : ويلُّ لمن يأمر بالمنكر وينهى عن المعروف.

وقال عُلَيَّا : ما أقرّ قوم بالمنكر بين أظهرهم لا يعيّرونه إلا أوشك أن يعمّهم الله عزّ وجلّ بعقاب من عنده (٤).

قال الإمام الكاظم عليه : لتأمرون بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليستعملن عليكم شراركم فيدعوا خياركم فلا يستجاب لهم الله

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة ٣: ١٩٤.

<sup>(</sup>۲) ثواب الأعمال: ۲۱۱.

<sup>(</sup>٣) سورة التحريم : الآية ٦.

<sup>. ??? (</sup>٤)

<sup>(</sup>٥) تهذيب الأحكام ٢: ١٧٦.

هذا غيض من فيض من أنوار الثقلين كتاب الله والعترة الطاهرة في وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وعلو شأنهما، وشموخ منزلتهما في الإسلام، وفي صدر الإسلام بعد رحلة الرسول الأعظم على لما علم الغاصبون أن أسمى الفرائض وأشرفها يضر بملكهم وخلافتهم رفضوها، كما أخبرنا الإمام الباقر عليه فلم يبق من الإسلام إلا اسمه ومن القرآن إلا رسمه، بل أنكر يزيد بن معاوية الوحي أيضاً بقوله: (لاخبر جاء ولا وحي نزل) فما على الإمام الحسين عليه إلا أن يضحي بنفسه ويسقي شجرة الإسلام بدمه الطاهر «إن كان دين محمد لم يستقم إلا بقتلي فيا سيوف خذيني»..

### خطر الغفلة:

قال الله تعالى :

﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْ نَا لِجَهَنَّمَ كَثِيراً مِنَ الجِنِّ وَالإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانُ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُوْلَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أَوْلَئِكَ هُمُ الغَافِلُونَ ﴾ ``.

وقال عزّ وجلّ :

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ آيَاتِنَا غَافِلُونَ \* أُوْلَئِكَ مَأْوَاهُمُ النَّارُ ﴾ ٣٠.

وقال جلّ وعلا:

﴿ وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ عَنْ آيَاتِنَا لَغَافِلُونَ ﴾ الله

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : الآية ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس : الأية ٧\_٨.

<sup>(</sup>٣) سورة بونس بالآية ٩٢.

من ملكوت النهضة الحسنية ..... ٢٧

﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ وَأُوْلَـئِكَ هُـمُ الغَافِلُونَ ﴾ الناء

- ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾ ``ا.
  - ﴿ ٱ قُتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴾ ٣٠.
  - ﴿ يَا وَيْلَنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا بَلْ كُنًّا ظَالِمِينَ ﴾ ﴿

اعلم أن الغافل المنافق وإن كان مسلماً، إلا أنّه أكثر كفراً وبُعداً من الله سبحانه من الجاهل الكافر، فإن نهاية الغفلة النفاق، فما وقوع أكثر أهل الكوفة في قضية سيّد الشهداء علي إلّا حصاد غفلتهم، فإنّهم ازدادوا كفراً في باطنهم، وإن كان يأتمّوا في صلاتهم يوم عاشوراء بعمر بن سعد ويخاطبهم في تحريضهم على قتال ابن بنت رسول الله: (يا خيل الله اركبي وبالجنّة ابشري)، فيرون أنّ قتل سيّد الشهداء علي ممّا يوجب دخول الجنّة، إلّا أنّه لم يرّ أهل الكوفة الحق، ولم يسمعوا داعيته، فلم قلوب لا يفقهون بها، ولهم أعين لا يبصرون بها، ولهم أذان لا يسمعون بها، أولئك هم الغافلون، فهذا مصير الغفلة ونها يتها، فما عاقبة الغافلين إلّا النفاق الذي هو أخطر وأمرٌ وأدهى من الكفر.

أهل الشام وإن كانوا جاهلين إلَّا أنَّه بخطبة الإمام السجَّاد زين العباد علي

<sup>(</sup>١) سورة النجل : الآية ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: الْأَبَةُ ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء : الآية ١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنساء: الآبة ٩٧.

ابن الحسين على في المسجد الأموي اتضح الأمر عندهم فانقلبوا على ينزيد اللعين، حتى آل الأمر به أن يلقي اللوم على ابن زياد لعنه الله، وأنّه هو الذي قتل سيّد الشهداء على و تغيّرت أفعاله، فإنّه كان قبل الخطبة السجّاديّة يضرب بعوده ثنايا أبي عبد الله الحسين على في طست أمامه بعد أن ألقى عليه شمالة خمره وشرابه، وذلك أمام بناته المفجوعات وأخواته المضطهدات وأهل بيته الأسرى وأطفاله اليتامى، ويترنّم بأبيات تدلّ على كفره وضلاله قائلاً:

لعسبت هاشم بالملك فلا خبر جاء ولا وحلى نزل

وإذا به يغير سلوكه ويفسح المجال للأسرة المفجوعة أن تنعى فقيدها وتبكى على شهدائها وتلطم على قتلاها، ويأمر بسواد المحامل كما طلبت عقيلة بني هاشم بطلة كربلاء زينب الكبرى تنهي ، وما هذا التحوّل والتبدّل إلاّ نتيجة انقلاب الرأي العام عليه، وما هذا الانقلاب إلاّ نتيجة الوعي المتفتّق من خطبة الامام السحّاد عليه.

إلاّ أنّ الغافل \_ كأهل الكوفة \_ بحكم المجنون الذي لا عقل له، وأمّا الجاهل \_ كأهل الشام \_ فبحكم النائم الذي إذا استيقظ يعي ما يفعل، وهذا ما يصوّره لنا القرآن الكريم فإنّ من أحوال الغافل أنّ له قلب، إلاّ أنّه لا يفقه به، فهو بحكم المجنون، كما له عين إلاّ أنّه لا يرى الحقّ به، وله أذن لا يسمع دعوة الحقّ، فهو كالأنعام بل أضلّ سبيلاً، فإنّ من الأنعام والحيوانات \_ كنملة سليمان \_ ما له شعور، ومن هذا المنطلق قالت للنمل: ﴿ أَذْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لا يَخْطِمَنَكُمْ شَلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لا يَخْطِمَنَكُمُ شَلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ

<sup>(</sup>١) سورة النمل: الآية ١٨.

فالغافل ربما يصلَّى ويصوم إلَّا أنَّه يغفل عن رؤية آيات الله وعن معرفة الأُصول وإمامة الحقّ، فيرى قتل سيَّد الشهداء الحسين بن عليَّ سبط رسول الله وريحانته وسيّد شباب أهل الجنّة ممّا يتقرّب به إلى الله وإلى الجنّة؟!! ولمثل هذه الرؤية الغافلة يقول عمر بن سعد: (يا خيل الله اركبي وبالجنّة ابشري) وإنّ الإمام الحسين في يوم عاشوراء بعد أن قتل أهل بيته وأصحابه يبقي وحيداً فريداً لا ناصر له ولا معين، فيأتي خيمة عياله ليودّعهم فتعطيه أخسته الصابرة زيسب الكبرى ولده عبد الله الرضيع ليسقيه ولو بشربة من الماء، لشدَّة عطشه حتَّى أُغمي عليه فيأتي به الحسين عُلَيُّا إلى ساحة القتال ويرفعه أمام العسكر ويصرخ بالقوم: «إن لم ترحموني فارحموا هذا الطفل الرضيع أما ترونه كيف يتلظّى عطشاً خذوه فاسقوه» إلّا أنّ عمر بن سعد الشقى ابن الشقى قاسى القلب كالحجارة أو أشـدّ قسوةً، يرى الموقف ويسمع صرخة الإمام عَايُّلًا . إلَّا أنَّه لا يرى الحقِّ ولا يسمع واعيته، بل ليقطع همهمة القوم ونزاعهم يأمر حرملة الكاهلي بأن يقطع نزاع القوم بسهمه المسموم، فيقول حرملة: أقتل الوالد أو الولد؟ فيقول له: أما ترى بياض نحر الطفل، فيضربه بسهم مثلَّث فيذبحه من الأُذن إلى الأُذن.

وما هذه القساوة والضراوة والكفر والنفاق إلا نتيجة الغفلة، فبإنها أضر الأعداء على الإنسان، وأنها أكثر خطراً من الكفر والشرك، فإنَ عمر بن سعد وأمثاله من أسياده كيزيد بن صعاوية وأتباعه كشمر وحرملة شملتهم اللعنة الإلهيّة والتاريخيّة الأبديّة، لكفرهم بآية الله العظمى ورؤيتهم إمام زمانهم الإمام الحسين عليُّلاً، وإنّ قتله ممّا يتقرّب به إلى الله سبحانه وتعالى.

وهكذاكان عاقبة أولئك الغافلين فإنهم يرون ثورة الإماء الحسين لمثيلا

٣٠ ..... من ملكوت النهضة الحسنئة

خروج على إمام زمانه يزيد بن معاوية شارب الخمور وغاصب خلافة رسول الله على إمام زمانه يزيد بن معاوية شارب الخمور وغاصب خلافة رسول الله في كان مشبكاً بالرماح والسهام بعد أن كان يركبه في صغره جدّه رسول الله على ظهره ويقول: خير راكبٍ وخير مركوب.

## لماذا ثار الإمام الحسين عَلَيْلا ؟

إنَّما ثار الإمام الحسين وقام بنهضته الخالدة لأسباب أهمَّها غصب الخلافة بعد رسول الله ﷺ وترك الناس الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، فإنّ بتركهم هذا الصمّام والضمان ابتلي المجتمع الإسلامي وأُمّة النبيّ المصطفي محمّد عَيُّهُ اللَّهُ بكلَّ أنواع مظاهر الفساد، فإنَّ الفساد المالي دبِّ في جسد الأمَّة كدبيب الأرضة في الخشبة اليابسة، فإنّه قبل بضع سنين كان المسلمون يـقتادن القـدّ، وإذا بــه بعد اثني عشر عاماً من رحلة الرسول الأعظم بَيْنِيَّ تسمع أرقاماً تـذهل العـقول فإنّ قلادة زوجة عثمان بن عـفّان تـعادل قـيمتها ثـلث خـراج قـارّة أفـر بقيا. وعبد الرحمن ابن عوف يملك من الدراهم خمسمائة مليون، وإنَّ ذهبه كان يكسّر بالمعول حتّى يحسّ الكاسر بتعب في ساعده وكتفه، وأمّـا الأنـعام والمـواشــي فحدّث ولا حرج، وكان كلّ من طلحة والزبير يملك مليون دينار أي مليون مثقال ذهب ـ وإذا أردت أن تعرف ما يملكه من الذهب فقط فقيّم المثقال في عـ صرك ومصرك ثمِّ اضربه في مليون حتَّى تعرف أنَّ طلحة كان ميلياردير زمانه ـ فمثل هذه الأرقام النجوميّة ممّا يدهش الفكر ويحيّر ذوى الألباب فإنّه خلال خلافة الأوّل والثاني وصل الأمر بالقياديّين والشخصيّات البارزة في الحكومة إلى أن

يملكون الملايين، وما هذا الفساد المالي إلا نتيجه ترك الناس الامر بـالمعروف والنهي عن المنكر.

وإذا كان مثل أبي ذرّ الغفاري يفضحهم على الملأ فما كان عاقبته إلّا النفي إلى ربذة وأن يموت وحيداً فريداً.

ومن كان فساده المالي بهذا المستوى فإنّه بلا شكّ سيفسد في الأبعاد الأخرى، فيبتلى المجتمع بالفساد الأخلاقي والسياسي والثقافي والديني أيضاً فتظهر البدع في الدين فيحرّمون ما أحلّه الله ويحلّلون ما حرّمه الله، ويقتل خالد ابن الوليد مالك بن نويرة ويزني بزوجته في ليلة قتل زوجها ويدخل المدينة فيريد أن يقيم عمر عليه الحدّ إلّا أنّ الأوّل ينكر ذلك عليه ويلقّب خالد بسيف الله المسلول، وهذا في قمّة الفساد الأخلاقي وتحريف الدين عن مسيره، وما أكثر الشواهد التاريخيّة الدالّة على ذلك، وما يحدّثنا التاريخ إلّا بزاوية من ألف زاوية من فجائعهم وفسادهم، فإنّ المؤرّخين كانوا من أعوان الظالمين والطغمة الحاكمة آنذاك، ولكن مع هذا كتب التاريخ بعض الشواهد من فضائحهم وقبائحهم ممّا يندى به جبين الانسانيّة خجلاً.

أجل، إذا ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإنّه سرعان ما ينساق المجتمع إلى هاوية الفساد بكلّ مظاهره وأبعاده.

وإذا أردنا أن نعرف مدى أهميّة الأمر والنهي يكفيك أن ترجع إلى النصوص الدينيّة من الآيات القرآنيّة والأحاديث الشريفة \_كما مرّ جملة منها \_ولكي نزداد بصيرةً نقول مقدّمةً :

إنَّ الإنسان بطبيعته الحيوانيَّة يميل إلى الذنب، فإنَّه يضمَّ بين جنبيه نـفس

٣٢ ..... من ملكوت النهضة الحسنتة

أمَّارة بالسوء، وإنَّه ﴿ قُتِلَ الإنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ ﴾ ١٧٠.

# ﴿ لَيَطْغَى \* أَنْ رَآهُ أَسْتَغْنَى ﴾ ".

# ﴿ وَالْعَصْرِ \* إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ ٣٠.

فمثل هذه الآيات الكريمة تدلّ بوضوح على ما يحمل الإنسان من الميل إلى الفساد والذنب وارتكاب القبيح إلا من هذّب نفسه فكان مؤمناً يعمل صالحاً ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ ٤٠٠.

## 

إذا وضعنا طفلاً وحده في غرفة ووضعنا دميات وملاعيب حوله، فإنّه بعد ساعة نراه قد كسّر الملاعيب وذلك لما يحمل في نفسه من الميل إلى الفساد، وإنّما يمنع الإنسان عن ذلك الخوف من الله سبحانه أو القانون والسلطة الحاكمة أو يخاف من إراقة ماء وجهه فلا يرتكب الذنب أو لعدم المجال أو غير ذلك، من العوامل التي تنهاه عن ارتكاب المعصية والقبيح.

ومن له القدرة لا يعرف القانون بل يرى نفسه فوق القانون، ولكن إذا ضاقت به الأمور تراه يتمسّك بالقانون لا إيماناً به بل ليحميه ويقوّي ضعفه، وهذا من طبيعة الإنسان ونفسه الأمّارة بالسوء، فقتل الإنسان ما أكفره؟!

<sup>(</sup>١) سورة عبس: الآبة ١٧.

 <sup>(</sup>۲) سورة العلة : الآبة ٦ ـ ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة العصر ؛ الدَّية ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء : الأية ٢٢٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الشمس : الآية ٩.

من ملكوت النهضة الحسينيَّة ....... ٣٣

#### الشيطان عدو الإنسان:

لو كان الإيمان والتقوى في الإنسان فإنّ النفس توسوس له بالسوء حينئذٍ. أمّا إذا لم يكن التقوى ولا الإيمان فإنّ النفس تأمره بالسوء.

ويولد الإنسان على فطرة التوحيد، فإنّه وإن خلقه في أحسن تقويم، إلّا أنّه بفعله وميله واختياره القبائح والآثام أرداه الله إلى أسفل السافلين، فلا بدّ له من أن يرفع نفسه ويخالف هواه ويحارب وساوس شيطانه، فإنّ الشيطان عدوّ الإنسان لا يملّ ولا يتعب ولا ينام ولا يجوع ولا يزعل في إضلال الإنسان، فإنّه حلف وأقسم بعزّة الله منذ اليوم الأوّل أن يغوي الناس ويضلّهم عن الصراط المستقيم.

والقسم على نحوين: تارةً بجلال الله وأخرى بجماله ومخالفة الأوّل أكثر حرمة، وما حلف به الشيطان ﴿ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ الإياسة كان من القسم بجلال الله وعزّته، وأنّه يعرف دمرات الجميع فيأتي كلّ واحد من نقطة ضعفه، فمنهم من يضلّه بالمال والثروة، ومنهم بالنساء، ومنهم بالرياسة والمقام، وحتى منهم من يضلّه بالدين بجعل البدع فيه. فالكلّ في متناول يد الشيطان، إلا عباد الله المخلّصين بفتح اللام وهو من وصل إلى درجة الكمال في الإخلاص ففي سعته الوجودي لا ترى منه إلاّ الإخلاص أي في كلّ وجوده يكون خالصاً مخلصاً لله سبحانه، وهذا مختصّ بمقام أولياء الله عزّ وجلّ، وقد ورد في الحديث الشريف: الناس كلّهم هلكي إلاّ العلماء، والعلماء كلّهم هلكي إلاّ العاملون، والعلماون على خطر عظيم.

<sup>(</sup>١) سورة ص: الآية ٨٢.

وقد ورد أيضاً أنّ الرياء ـ وهو ضدّ الإخلاص ـ كدبيب نملة سوداء عـ لمى صخرة صلداء في ليلةٍ ظلماء، فمن يحسّ بدبيبها؟!!

يا إخوان الصفا والإيمان، مع هذا العدو اللدود اليقظ، ومع صعوبة الأمر والخلاص من وساوسه وإغوائه، لا يحق لنا أن نيأس من روح الله سبحانه ولطفه ورحمته.

فإنّه وإن كان كلّ واحد منّا يملك نقطة ضعف يدخل منها الشيطان لعلمه بذلك، فإنّ من الناس من يهمّه بطنه \_أكله وشربه \_وقيمته ما يخرج من بطنه، ومنهم من يهمّه شهوته فقبلته نساؤه، ومنهم من يهمّه المقام والرياسة ... وهكذا فإنّه من لم يكن عنده حبّ الرياسة لا يتصوّر أنّه تخلّص من الشيطان بل يأتيه من شهوته وإلّا فمن بطنه وإلّا فمن صفاته، كالبخل والغضب والحماقة وغير ذلك، فكلّ واحد وإن كان في دائرة سلطنته وشرّه وغوايته، إلّا أنّ الله يحفظ عبده من شروره، كما بشرنا بذلك قوله تعالى:

﴿ وَلَوْلا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ أَبَـداً وَلَكِـنَّ اللهَ يُزَكِّى مَنْ يَشَاءُ ﴾ ``.

فإنّه اللطيف الخبير الرؤوف الودود الرحمن الرحيم، يعين عبده في تزكية نفسه والإقبال على ربّه، ويهديه إلى سبيله.

﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ شُبُلُـنَا ﴾ [1].

وفي الدعاء: «إلهي لا تكلني إلى نفسي طرفة عين أبداً».

<sup>(</sup>١) سورة النور : الأبة ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت : الآبة ٦٩.

فإنّه لولا فضل الله ورحمته علينا ليكفي للشيطان في طرفة عين وآن واحد أن يلقي بالإنسان إلى قعر جهنّم، فإنّ المرتدّ إنّ ما يسرتدّ عن الحقق والصراط المستقيم بلحظة وغفلة واحدة، حتّى يستوجب هدر دمه في الإسلام ويكون من أصحاب النار. فلولا فضل الله ورحمته لكنّا لا شيء في مقابل كيد الشيطان، إنّما كان كيده ضعيفاً بوجود فضل الله ورحمته، ولمثل هذا فليتنافس المتنافسون، فإنّه يستعاذ من شرّ الشيطان الرجيم في كلّ الأحوال والأزمان قبل الأكل والشرب وقبل تلاوة القرآن وقبل الصلاة، وهكذا قبل كلّ شيء، فإنّ العمل الذي لم يبدأ به ببسم الله فهو أبتر مقطوع البركة، إلّا أنّ قبل البسملة الاستعاذة من الشيطان، فتدبّر، فإنّ فيه من السرّ ما لا يخفى لطفه.

إنّ الله سبحانه وعد النصر لمن ينصره ﴿ إِنْ تَنصُرُوا الله يَنصُرْكُم ﴾ ١١٠ فإنّه وعد المؤمنين بنصره، وإذا قال المؤمن: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، فإنّه يبعد عنه ويخلص من وساوسه وتسويله وإغوائه، أمّا من كان مطيعاً للشيطان لا يعمل بآيات الله ويرتكب الذنوب من دون توبة نصوحة، فإنّه لو قال قبل تلاوته القرآن الكريم الاستعاذة، فإنّ الشيطان يضحك عليه وربما يقول له: ربّ تالٍ للقرآن والقرآن يلعنه، فمثل هذه الاستعاذة لا تؤثّر.

إنّ الله سبحانه وعد المؤمنين وأنّه لا يخلف الميعاد، إلاّ أنّه من أجاز للشيطان أن يدخل حرم الله وهو قلب المؤمن، ويعشعش فيه وينفرّخ ويبيّض ويصبح قلبه عشّ الشيطان بعد أن كان عرش الرحمن، فإنّ الله كيف ينصره ويستجيب دعاءه ويلبّى دعوته واستعاذته؟

<sup>(</sup>١) سورة محمّد عَيْدَة : الآبة ٧.

فلا بد أوّلاً من ترك الذنوب والتوبة النصوحة ثمّ الاستعادة من الشيطان وأعوانه من الجنّ والإنس ولا يخفى أنّ الشيطان عدوّ الإنسان وأنّه يوسوس في صدورهم حتّى المؤمن منهم حتّى في صلاته، فإنّه ينفخ في إليتيه حتّى يوقعه في الشكّ فيؤذيه، وكذلك يوسوس في كلّ عباداته وما يقرّبه إلى الله سبحانه، ولا بدّ حينئذٍ من الدعاء والالتجاء إلى الله عزّ وجلّ، فإنّه أمرنا بذلك وإن كان عالماً بكلّ شيء وقادراً على كلّ شيء، وكذلك أمرنا بالاستعادة فإنّه يحفظنا بفضله ورحمته علينا من شرّ الشيطان الرجيم.

#### الذكر ضدُّ الغفلة :

لقد عرفنا أنّ الإنسان بطبيعته يميل إلى الذنب لما عنده من النفس الأمّارة بالسوء، فأعدى عدوّك نفسك التي بين جنبيك، فالنفس عدوّ داخيلي للإنسان ويعاضده عدوّ من الخارج أيضاً وهو الشيطان، فيكون المرء بين كمّاشتي النفس والشيطان ويبتلى حينئذ بالغفلة فإنّها بمنزلة حيلقة وصيل بين النفس الأمارة والشيطان الرجيم، فيحدق بالإنسان الخطر المثلّث: النفس والشيطان والغفلة. والذي يحفظه وينجيه من هذا المثلّث الخطر هو اليقظة والوعي والانتباه، وذلك من خلال التذكر والحضور والحذر.

إنّ الله سبحانه وتعالى قد وضع برامج للخلاص من الغفلات ومن أهمها الذكر، فذكّر فإنّ الذكري \_وهو تكرار الذكر \_ تنفع المؤمنين.

إنّ الغفلة من أبرز عوامل سيطرة الشيطان، فأفضل شبكة للشيطان لصيد الإنسان هو الغفلة.

ومن أجل اليقظة والخروج من دائرة الغفلات يحتاج إلّا دائماً إلى التذكّر

واعلم أنّ الذكر أهمّ من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ف إنّ القرآن الكريم يشير إليهما في ١٣ آية، أمّا بالنسبة إلى آيات الذكر فأكثر من ذلك بكثير، كما أنّ النبيّ الأعظم سيّد الآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر إلّا أنّ الله سبحانه لم يعرّفه بذلك إنّما وصفه بكونه مذكّراً ﴿ فَذَكّرُ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكّرُ \* لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرٍ ﴾ ١١).

الذكر والتذكّر صيانة وحفاظ ووقاية من الذنوب، فالذكر بمنزلة الدافع للذنب، ولكنّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بمنزلة الرافع وعلاج لمن ابتلى بالذنوب، فإنّ الأمر بالمعروف لمن ترك المعروف كالواجبات مثل الصلاة، والنهي عن المنكر لمن ارتكب الحرام كشرب الخمر والغيبة، فالنهي بعد وقوع الإنسان في حيطة الذنب بخلاف التذكّر فإنّه قبل الوقوع في الذنب، وبهذا نعرف مدى أهميّة الذكر والتواصي بالحقّ والصبر، فإنّ ذلك من الوقاية، والوقاية خيرٌ من العلاج.

ثمّ القرآن الكريم كتاب ذكر، وإنّه ذكر للعالمين وهدىً للناس إلّا أنّ الذي ينتفع من هدايته هو المتّقي المؤمن أمّا الظالم فلا يزيده إلّا خساراً، وكذلك الذكر فإنّه وإن كان للجميع إلّا أنّ الذي ينتفع منه هو المؤمن ﴿ وَذَكُرُ فَإِنَّ الذّكرَى تَنفَعُ المُؤمنِينَ ﴾ أمّا من ظلم نفسه فلا يزيده إلّا إتـماماً للـحجّة ومعذرةً إلى الله سبحانه.

<sup>(</sup>١) سورة الغاشية : الآية ٢١\_٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات : الآية ٥٥.

في حديث خلق العقل جعل الله للعقل جنوداً كما جعل للجهل جنوداً، فمن جنود العقل الذكر ومن جنود الجهل الغفلة، فالذكر ضد الغفلة، وإنّما يكون الذكر والتذكّر للمؤمنين قبل تلوّثهم بالذنوب والمعاصي، فإنّ المجتمع السالم لوقايته من الأمراض والأسقام وتلوّث البيئة يحتاج دائماً إلى الإشارات والنصائح الطبيّة، وكذلك في ديانة المجتمع وسلامته، فإنّ المجتمع الديني السليم يحتاج دائماً إلى المواعظ والنصائح والتذكّرات الإلهيّة والدينيّة حفاظاً عليه من التلوّث والوقوع في هاوية القبائح والفواحش ما ظهر منها وما بطن.

فالخطابات القرآنية وحديث الربّ مع المؤمنين بقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ [انما هي في مقام التذكّر أوّلاً كما أنّه لا تعمّ كلّ المسلمين إلّا أن تقوم قرينة تدلّ على العموم كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا ﴾ [ان، أمّا غيرها فإنّ الخطاب يختصّ بالمؤمنين والمتّقين، فمثل هؤلاء إذا مسهم طائف من الشيطان تذكّروا فإذا هم يبصرون، فيحتاجون إلى التذكّر تكراراً ومراراً صيانةً لهم من وساوس الشيطان انذي يوسوس في صدور الناس من الجنّة والناس، كما يوسوس في صدر المؤمن ليؤذيه ويضلّه، فإنّه عدوّه كما ورد فسي الخبر الشريف:

أعداء المؤمن خمسة : نفس تنازعه، ومنافق يبغضه، وكافر يقتله، وشيطان يضلّه، ومؤمن يحسده. فالشيطان عدو الإنسان قد حلف بعزة الله أن يغوي الجميع الله من كان مخلصاً.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: الآبة ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : الآية ١٣٦.

فالمؤمن والمؤمنة ومن لا يرتكب الذنوب والمعاصي يحتاج إلى التذكر دائماً كي لا يقع في شبكات الغفلة وحبائل الشيطان حتى ينتهي به الأمر أن يصل إلى درجة النفاق فيكون أضر على المجتمع الإسلامي من الكفر والكافر، فإن نهاية الغفلة النفاق. فما تذكّر المؤمن والمؤمنة إلاّ صيانةً ووقايةً لهما من الذنوب والآثام، وقوله تعالى للمؤمنين: ﴿ وَلا يَغْتَبُ بَعْضُكُمْ بَعْضاً ﴾ [المقاه هو من باب التذكّر لا النهي عن المنكر، فإنّما نهاه الله كي لا يقع المؤمن في دائرة الغيبة، لا أنه كان يغتاب فنهى عن منكره.

والمرأة المؤمنة قبل تلوّثها بالسفور يبقال لها (تحجّبي) وأنّ الحجاب واجب على المراة، فهذا من التذكّر وهو أهم من النهي عن المنكر عندما تخرج سافرة، فقولنا لها (تحجّبي) سيكون من النهي عن المنكر ويكون من العلاج.

فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إنّما يجبان بعد وقوع المجتمع في دائرة الفساد والتلوّث بالذنوب والقبائح، كما حدث بعد رحلة الرسول الأعظم يَّيَّةٍ.

وربما يتركان بحجج واهية وذرائع باطلة كما حدث في صدر الإسلام، فإنّ خلفاء الجور أسكتوا الناس وخنقوا أنفاسهم حتّى تركوا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بحجّة الحفاظ على الإسلام والمسلمين، فإنهم باسم الدين قصموا ظهر الدين، فأسكتوا الناهي عن منكر الطغاة وخلفاء الجور حتّى أبعدوا أبا ذرّ الغفاري رضوان الله تعالى عليه إلى الربذة، لأنّه كان يصرخ في وجوه الظالمين أولئك الذين أفسدوا المجتمع وأسكتوا الناس، فكان يفضحهم أمام الناس.

أجل، بحجّة عدم تضعيف الحكومة والنظام والدولة الاسلاميّة الفتيّة آنذاك

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات : الآية ١٢.

تركوا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر حتّى شاع الفساد بكل مظاهره من الفساد الاجتماعي والمالي والأخلاقي والديني والعقائدي والسياسي والشقافي وغير ذلك.

إنّ المؤرّخين وإن كانوا أعوان الحكومات الجائرة آنذاك وفي خطّهم ولا يكتبون إلاّ ما يحلو لأسيادهم، إلاّ أنّه نجد قد أشار البعض إلى شذرات من جرائم الحكّام الظالمين والطغاة، فإنّ ما وصلنا وإن كان الشيء النزر إلاّ أنّه يدهش ذوي الألباب، وما ذلك إلاّ غيض من فيض، فإنّه خلال سنوات قلائل كان الناس قبل الإسلام يقتادون القدّ، ويأكلون نواة التمر ليشبعوا بطونهم ويسدوا جوعتهم، وإذا بهم بعد رحلة النبيّ الأعظم بين انقلبوا على أعقابهم وفي بضع سنين يملك كلّ من طلحة والزبير مليون دينار وكلّ دينار مثقال من الذهب، وقيمة المثقال في إيران اليوم ثلاثون ألف تومان فكان يملك كلّ واحد منهما ثلاثين مليارد تومان، وما طلحة والزبير عند القوم إلاّ من الشخصيّات الإسلاميّة البارزة الذين بشرهم رسول الله بالجنّة، ونتيجة الفساد المالي غفلتهم عن آية الله العظمى أمير المؤمنين علي عُنيُ لا نكثا البيعة ونقضا العهد وجهزا جيوشاً ضدّ خليفة رسول الله وإمام زمانهم، ففعلا ما فعلا وأمثالهما الكثير والتاريخ يشهد.

فانحرفت الأُمّة الإسلاميّة عن مسارها الصحيح بتركهم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وبروز الكفر بعد أن كان مبطّناً، فإنّه بالأمس قبال قبائلهم: (حسبنا كتاب الله) واليموم يتقول يتزيدهم: (لا خبرُ جباء ولا وحبيُ نتزل) وما المقولتان إلّا من منبع واحد، يدلُ على كفر القائلين، إلّا أنّ الأوّل كان بنفاق مبطّن، والثاني بكفر معلن.

أراد يزيد بن معاوية لعنه الله أن يقضي على الإسلام بظاهره وباطنه، فإنَّه

من قبل قُضي عليه في باطنه بغصب الخلافة الحقّة، إلّا أنّه في الظاهر كان يقول: حسبنا كتاب الله، وأمّا يزيد فأنكر الظاهر والباطن وأعلن عن كفره، وما ذلك إلّا نتيجة ترك الناس الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

ولمثل هذا الأمر العظيم ثار الإمام الحسين عَنَيْلٌ وضحّى بنفسه وبأهل بيته حفاظاً على الدين والقرآن الكريم: «إن كان دين محمّدٍ لم يستقم إلا بقتلي فيا سيوف خذيني» فخرج للإصلاح في أمّة جدّه وأبيه، يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ليكون قدوة صالحة وأسوة حسنة للأجيال وللأمّة الإسلاميّة في كلّ عصر ومصر.

وإنّا على دربه سائرون، وبهديه مقتدون، ويا ليتنا كنّا معهم فـنفوز فـوزاً عظيماً.

و آخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

## العباس قمر بني هاشم(١)

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على محمّد و آله الطاهرين. أمّا بعد :

فقد قال الله تعالى في كتابه الكريم:

﴿ والشمس وضحاها والقمر إذا تلاها ﴾.

من تأويل الآية الشريفة أنَّ الشمس هو الرسول الأعظم محمَّد ﷺ، والقمر هو أمير المؤمنين.

وفي دعاء الندبة في وصف الأئمة المعصومين عَلَيَّاكُمُ :

(أين الشموس الطالعة والأقمار المنبرة).

فكلّ إمام باعتبار ما سبق هو شمس، وباعتبار كونه لاحقاً وآخذاً نـور الإمامة من سابقه هو قمر منير، فإنارته من الشموس الطالعة من قبل، ودون مرتبة النبوّة والإمامة المعصومة مرتبة العلماء الصلحاء، الأمثل فالأمثل. فـ إنّهم ورثـة

<sup>(</sup>١) مجموعة مقالات إسلاميّة نشرت في صحيفة ( صوت الكاظمين) الشهريّة.

الأنبياء، فإنّ العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء، وذلك القلب النوراني في صدر العالم الربّاني هو شمس وقمر باعتبار السابق واللاحق، فيصدق عنوان الشمسيّة والقمريّة على الأستاذ والتلميذ أيضاً، فإنّ علم التلميذ أي نوره من تعليم أستاذه أي من نوره، فيكون بمنزلة الشمس له، فقسماً بالشمس ونورها في ساعة الضحى، ثمّ قسماً بالقمر الذي يبزغ بعد غياب الشمس إلّا أنّ نوره من نورها، وهناك علاقة وثيقة وارتباط عميق بينهما.

ومن المصاديق التامّة للشمس والقمر في العالم الإنساني وفي سماء البشرية الإمام الحسين سيّد الشهداء للتُللِ وأخوه أبو الفضل العباس قمر بنى هاشم.

وإذا أردنا أن نقف على عظمة أبي الفضل العباس ومقامه الشامخ عند الله سبحانه وعند أهل البيت علمي في مكن ذلك من خلال ما ورد في حقه فسي كلمات الأئمة الأطهار علمي في فإن والده أمير المؤمنين علي علي علي علي يطلب من أخيه عقيل أن يزوّجه امرأة تلد له بطلاً يوم كربلاء. وحين ولادته يقدّم قماطه إلى أبيه أمير المؤمنين على علي علي البيل وأم البنين تنظر إليهما، فيبكي عليه ويقبّل يدي العباس،

٤٤ ..... من ملكوت النهضة الحسينيّة

فتعجب أمَّ البنين من الموقف، فتسأل عن السبب، فيجيبها أمير المؤمنين عليَّا للهُ واللهُ المؤمنين عليًّا والوياً واقعة كربلاء، وكيف تقطع يدي أبي الفضل عليُّا في ساحة المعركة.

وإنّ زين العابدين عليُّلا يقول:

إنّ لعمّي العباس في الجنّة مقاماً يغبطه به الأوّلون والآخرون.

وما أكشر النصوص الواردة في شأنه، يكفيك شاهداً ما ورد في زيارته عُيُّلًا، فراجع.

### الكرامة الحسينية

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد وآله الطاهرين.

أمّا بعد :

فمن أفضل الزيارات المأثورة وأصحها سنداً وأوضعها دلالة زيارة عاشوراء التي تضمّ بين عبائرها الإلهيّة آيات البراءة والولاء، فتتجلّى فيها حقيقة الدين، فإنّه كما ورد عن الصادقين عَهْمَا الله الدين إلاّ الحبّ والبغض»، وفي زيارة عاشوراء يفوح منها عطر الولاء ويلفح منها لهيب الغضب والبراءة، ويتمثّل الأوّل بالسلام كما يتمثّل الثاني باللعن.

وممّا جاء في زيارة عاشوراء:

«فأسأل الله الذي أكرم مقامك وأكرمني بك أن يرزقني طلب ثأرك مع إمامٍ منصور».

المقصود بيان كرامة الإمام الحسين سيّد الشهداء عُنيُّةٌ عـلى الله سبحانه وتعالى، إلّا أنّه من باب المقدّمة نذكر معنى الكريم، ثمّ بيان أقسام من أكـرمهم وأعزّهم الله سبحانه، ثمّ ندخل في صلب الموضوع إن شاء الله تعالى.

أمّا الكريم، فهو من الصفة المشبّهة التي تدلّ على الاستمرار والتأكيد، وأصلها من (كرم) ومصدره (الكرم) ويقابله البخل، والبخل بمعنى العدم والمنع والفقر والاحتياج، فالكرم بمعنى الوجود والعطاء والبذل والغنى، فالكريم بمعنى العزيز والمقدّر والمكرّم أي المحترم والمعزّز والممتاز بخصائص على غيره.

وأمّا من أكرمهم الله فإنّ الكرامة الإلهيّة على أربعة أنحاء:

١ ـ الكرامة بالمعنى الأعمّ.

٢ \_ الكرامة بالمعنى العامّ .

٣-الكرامة بالمعنى الخاصّ.

٤\_والكرامة بالمعنى الأخصّ.

وهذه الكرامات تختصّ بالإنسان، فإنّه أشرف مخلوق لله عزّ وجلّ.

فالكرامة الأولى للبشرية جمعاء بلطف الله العامّ (واللطف بمعنى ما يقرّب العبد إلى الطاعة ويبعده عن المعصية لا على حدّ الإلجاء والقهر)، وبهدايته العامّة، ونعبّر عن هذه بالكرامة بالمعنى الأعمّ، وأنّها باعتبار الأصالة الإنسانية وشرافتها على المخلوقات، فالكرامة الأولى:

١ - الأصالة البشرية :

كما في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدَ كُرَّمْنَا بَنِي آدِم ﴾ .

فأكرمهم بالإيمان: ﴿ يرفع الله الذين آمنوا منكم ﴾.

وبالعلم: ﴿ والذين أُوتُوا العلم درجات ﴾.

وبالتقوى: ﴿ إِنَّ أَكْرِمُكُمْ عَنْدُ اللَّهُ أَتَقَاكُمْ ﴾.

وبالجهاد: ﴿ فضَّل المجاهدين على القاعدين أجراً عظيماً ﴾.

وبإنزال الكتب وإرسال الرسل والهداية التكوينية والتشريعية وبالولاية:

الكرامة الحسينيّة .....

### ﴿ الله ولمَّ الذين آمنوا ﴾ .

وأخيراً خلق الله الأشياء كلّها من أجل الإنسان كما ورد في الحديث القدسي: «خلقت الأشياء من أجلك، وخلقتك من أجلي».

ويدلٌ على ذلك آيات التسخير : ﴿ سخّر لكم ما في السماوات والأرض جميعاً ﴾ .

فهذه كلّها من الكرامة بالمعنى الأعمّ تعمّ جميع البشريّة، إلّا أنّ الإنسان قد خلقه الله مختاراً، وهديناه النجدين: نجد الخير ونجد الشرّ، فإمّا شاكراً: ﴿ وقليلُ من عبادي الشكور ﴾.

وإمّا كافراً: «وأكثرهم تجدهم غير شاكرين وللحقّ كـارهين وإنّـهم لا يفقهون ولا يعلمون كالأنعام بل أضلّ سبيلاً، قلوبهم كالحجارة بل أشدّ قسوة ».

#### ٢ ـ سلالة البشرية (والكرامة بالمعنى العام):

لقد استلّ الله من البشرية جمع من خلقه فجعلهم أنبياء مكرّمون معزّزون بكرائم خاصّة، ذكر منها أربعة عشر في دعاء الندبة المعروف، فأكرمهم بالعصمة والعلم اللدنّى والحضوري الخاصّ وبروح القدس:

«اللهم لك الحمد على ما جرى به قضاؤك في أوليائك الذين استخلصتهم لنفسك ودينك (١٠):

١ \_إذ اخترت لهم جزيل ما عنك.

٢ ـ من النعيم المقيم الذي لا زوال له.

<sup>(</sup>١) الفرق بين السلالة والصفوة أنّ الأوّل خلاصة الأصل، والثاني خلاصة الخلاصة، فالأوّل يستلّ ويخرج من الأصل البشري وهم الأنبياء، والثاني يخرج من السلالة بعد صفوه، فهو زبدة السلالة بعد المخاض، فتدبّر.

٤٨ ..... من ملكوت النهضة الحسينيّة

٣\_ولا اضمحلال.

بعد أن شرطت عليهم الزهد في درجات هذه الدنسيا الدنسيّة وزخرفها وزبرجها فشرطوا لك ذلك وعلمت منهم الوفاء به.

- ٤ \_ فقبلتهم.
- ٥ ـ وقربتهم.
- ٦ ـ وقدَّمت لهم الذكر العليّ.
  - ٧\_والثناء الجليّ.
- ٨\_وأهبطت عليهم ملائكتك.
  - ۹ ـ وكرّ متهم بو حيك.
  - ١٠ ـ ورفدتهم بعلمك.
- ١١ ـ و جعلتهم الذريعة إليك.
- ١٢ ـ والوسيلة إلى رضوانك.
- ۱۳ \_ فبعض أسكنته جنّتك ».

### ٣ ـ صفوة البشرة ( والكرمة بالمعنى الخاص ) :

فقد اصطفى الله سبحانه من خاصة أوليائه وعباده المقرّبين مجموعة نورانية تامّة يتجلّى فيهم الفيض الإلهي الأقدس، لم يكن في الخلق أفضل منهم، وهم الأربعة عشر معصوم عُلَيْكُ : الرسول الأعظم محمّد عَنَيْ وفاطمة الزهراء والأئمة الاثني عشر عَلَيْكُ ، فهؤلاء صفوة الخلق (والصفوة تكون خلاصة السلالة، كما أنّ السلالة خلاصة الأصالة)، فقد أكرم الله هؤلاء الأربعة عشر معصوم عَلَيْكُ بكرائم خاصة لم يعطها لأحد غيرهم، منها : أنّهم الفيض والواسطة بين الله والخلق في كلّ شيء (مرآة العقول ١: ٣٠)، آتاكم الله ما لم يؤت لكم من العالمين،

حساب الخلق عليكم وإيابهم إليكم، بكم فتح الله وبكم يختم، عرضت ولابتهم على الخلائق حتى الأنبياء، طأطأ كلّ شريف لشرفكم \_ راجع في جملة من خصائصهم إلى زيارة الجامعة الكبري، المروية صحيحاً عن الإمام الهادي عليُّلًا. ٤ ـ زبدة البشرية (والكرامة بالمعنى الأخصّ):

# قال رسول الله ﷺ: «حسين منّى وأنا من حسين»، فالحسين زبدة الأربعة عشر علي الله وخلاصة أصحاب الكساء، فكان يوم شهادته أعظم مصية

من يوم وفاة جدَّه رسول الله ﷺ. فهو زبدة الخلق كلُّهم، والحقِّ أنَّهم كلُّهم نو رهم واحد، وإنَّ أوَّلهم محمَّد وآخرهم محمَّد وأوسطهم محمَّد وكلُّهم محمَّد، كما ورد في الخبر الشريف، ولمّا كان محمّد عَيْنٌ من الحسين عَلَيْلٌ فلا فرق حينئذِ أن يقال أوَّلهم الحسين وأوسطهم الحسين و آخر هم الحسين و كلُّهم الحسين عَلَيْتُكُّمْ ، وإنَّ الله عزّ وجلّ قد أكرم الإمام الحسين بخصائص وكرامة بالمعنى الأخصّ، كـما فـي زيارة عاشوراء: «فأسأل الله الذي أكرم مقامك» ومن تلك الكرائم أن جعل الشفاء في تربته، واستجابة الدعاء تحت قبّته، والأئمة التسع في ولده، كما أنّ الإمام القائم من ولده.

ومنها: جعل لقتله حرارة في قلوب المؤمنين لن تبرد أبداً، ومن أوصاف وآثار الحرارة الحركة والطبخ والدواء (آخر الدواء الكيّ) وهذا يعني أنّ حركة الإنسان إلى ربّه وشفاءه من كلّ داء إنّما هو بالحرارة الحسينية التي في قــلوب المؤمس .

ومنها : المحبّة المكنونة في قلوب المؤمنين فإنّه لمّا رأى المقداد أنّ الرسول يقبّل الإمام الحسين كثيراً تعجّب من ذلك فأجابه الرسول عَيْنَ : «إنّ في بواطن المؤمنين للحسين محبّة مكنونة»، والحبّ هـو مـن أبـرز عـوامـل النكـامل والكمال والوصول إلى الجمال المطلق من جلال الخلق، فكمال الإنسان بمحبّة الحسين عَيْلًا، وهي مكنونة وثابتة في قلوب المؤمنين وبواطنهم.

ومنها: المعرفة المكنونة كما ورد في الخبر الشريف أنّ للحسين معرفة مكنونة في قلوب المؤمنين.

ومنها: قبول التوبة، فإنّ آدم عليه لله أقسم على الله بالأشباح الخمسة أن يتوب الله عليه عندما ذكر الحسين دمعت عيناه وانكسر قلبه، وقد ورد فسي الحديث «أنا عند المنكسرة قلوبهم»، فيتوب الله على من انكسر قلبه، واسم الحسين يوجب نزول الدمعة وانكسار القلب، فيوجب نزول الرحمة الإلهية وقبول التوبة.

ومنها: لا يمكن لأيّ عبادة أن تؤدّي حقّ الإصامة والولاية التي هي نعمة الله التي لا تحصى كما في آيتي النعمة والإكمال، فمهما صلّى الإنسان وصام وحجّ وأعطى الخمس والزكاة ليؤدّي حقّ الأئمة الأطهار عليه في فيانه لا يمكن أن يؤدّي دلك، نعم شيء واحد يمكن أن يؤدّي حقّهم، وهو البكاء على الإمام الحسين كما ورد عن الإمام الصادق علي في : «من بكى على الحسين عليه فقد أدّى حقّنا»، ثمّ لا حدّ للبكاء ولا لثوابه، فلكلّ شيء ثواب معلوم إلّا الدمعة على سيّد الشهداء علي فلا حدّ فيها، كما لا حدّ للبكاء، فإنّ زين العابدين يبكي خمسة وثلاثين سنة، والبشرية تبكي عليه إلى يوم القيامة، وصاحب الأمر يندبه ويبكى عليه صباحاً ومساءً.

ومنها: يكره الجزع والفزع إلّا للحسين عَلَيُّكُم ، وكذلك لبس السواد.

ومنها: إنّ أهل البيت عَلَمْكِ كُلّهم سفن النجاة، ولكنّ سفينة الحسين أوسع وأسرع، كما ورد عن الإمام الصادق عَلَيْلًا.

### بعض الخصائص والكرامة الحسينية في سطور :

ا حجمل الله الشفاء في تربته فهو المشافي ويتجلّى بقدرته الشفاء في تربة سيّد الشهداء، وإنّه يحرم أكل التراب إلّا من تراب سيّد الشهداء للاستشفاء. هـذا ما أراده لله كرامةً لوليّه سيّد الشهداء عليّه اللهداء عليه الشهداء الشهداء عليه الشهداء الشهد

٢ ـ استجابة الدعاء تحت قبته، ومنه ما يفعله الأئمة عند مرضهم وإرسال
 أحد أصحابهم للدعاء تحت القبة الشريفة.

٣ ــ الأئمة في ولده، والذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً صاحب الزمان إنّما هو من ولد الحسين عليُّلاٍ.

٤ ـ لقتله حرارة في قلوب المؤمنين ومن لوازم الحرارة الحركة والطبخ والدواء، فحركة الإنسان إلى ربه بالحرارة الحسينية بعد طبخه ونضوجه وشفائه من كلّ داء.

٥ ـ يقبّل الرسول الأعظم الإمام الحسين كثيراً حتّى يتعجّب مقداد من ذلك فيخبره النبيّ أنّ في بواطن المؤمنين للحسين محبّة مكنونة، والحبّ أبرز عوامل الكمال والتكامل والمتكوّن بمعنى الثابت.

٦ ـ المعرفة المكنونة في قلوب المؤمنين.

٧ ـ قبول التوبة، ففي الحديث «إنّا عند المنكسرة قلوبهم»، وانكسر قلب
 آدم عند ذكره الحسين في ساعة قبول توبته.

٨ ـ لا يمكن أداء حقّ الإمامة والولاية التي هي نعمة الله بآيتي النعمة والإكمال، فلا يؤدّي حقّ الإمامة إلّا البكاء على سيّد الشهداء «من بكى على الحسين فقد أدّى حقّنا».

٩ ـ لكلِّ شيء حدَّ من الثواب، إلاّ الدمعة على سيّد الشهداء فإنّها تطفي نار جهتّم ولا بعلم ثوابها الّا الله سيحانه.

١٠ ـ لا حدّ للبكاء، فإنّ زين العابدين يبكي ليل ونهار حتّي آخر حياته، كما أنّ صاحب الأمر يندبه صباحاً ومساءً ويبكيه بدل الدموع دماً.

١١ ـ يكره الجزع والفزع إلّا على سيّد الشهداء.

١٢ ـ يكره لبس السواد إلاً على سيّد الشهداء في أيام العزاء.

١٣ ـ أهل البيت سفن النجاة، ولكنّ سفينة الحسين أوسع وأسرع.

١٤ ـ «السلام عليك يا أبا عبد الله » لقد ثبت أنّ الخلق كلّهم عبد الله ﴿ أَتَّى الرحمن عبداً ﴾، والأب هو الذي يتولّى شؤون الابن ويعلّمه، والإمام الحسين معلَّم الخلق ومدبّر شؤونهم بإذن الله سبحانه، فكنيته تكوينية، لا من التشريف والحقيقة وتفصيل ذلك مذكور في كتابنا (الإمام الحسين في عرش الله)، فراجع. وإذا أردت أن تقف على بعض أسرار الخصائص الحسينية من الله سبحانه

فعليك بكتاب (الخصائص الحسينية) للمحقّق الكبير الشيخ جعفر الشوشتري مَتِّئُ. فانّه أفاد وأحاد.

# الإمام زين العابدين ﷺ وديموميّة الثورة الحسينية

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد وآله الطاهرين.

أمّا بعد:

فمن القوانين الثابتة التي لا تقبل التغيّر ولا التخلّف، قانون (العلّة والمعلول)، وهو الحاكم على هذا الكون الرحب الوسيع، فما من معلول إلاّ وله علّته، وما من علّة إلاّ ولها معلولها، والممكن ذاتاً ما تساوى فيه طرفي الوجود والعدم، فإذا وجب وُجد وإذا وجد وجَب، فالممكن الوجود واجب الوجود لغيره، فكلّ ممكن له في وجوده وعدمه علّة الوجود أو العدم، وحقيقة الإمكان الملازم لماهية الممكن يوجب أن يكون لكلّ ممكن في وجوده وبقائه أن يحتاج إلى علّة محدثة وعلّة مبقية.

ثمّ قصّة كربلاء الخالدة، وواقعة الطف الأليمة، إنّها تكوّنت وتخلّدت بعلّتين، فإنّ العلّة المحدثة لإيجادها سنة ٦١ هق إنّها كان بنهضة الإمام سيّد الشهداء الحسين بن عليّ عَلِيْتِكُ وثورته ضدّ الظلم والجور والفساد المتمثّل بيزيد السفّاك وبنى أميّة وأعوانهم الظلمة آنذاك.

وفلسفة نهضته الخالدة إنّما تتجلّى آياتها في صرخته الأبديّة حيث قال عليّه الأبديّة على على الله أخرج أشِراً ولا بُطِراً ولا ظالماً ولا مفسداً إنّما أردت الإصلاح في المّة جدّي وأبى، آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر».

وكما جاء في زيارته: «وبذل مهجته فيك حتّى استنقذ عبادك من الجهالة وحيرة الضلالة»، فالمقصود من ثورة الإمام الحسين هو إنقاذ العباد من الجهالة وحيرة الضلالة بالإصلاح والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

فالعلّة المحدثة والموجدة للثورة الحسينية الإصلاحية لكافة البشرية هـو الإمام الحسين عليّه ، وأمّا العلّة المبقية فتمثّلت بالإمام السجّاد زين العباد الإمام عليّ بن الحسين عليّه ، وإعلام الحوراء زينب عليه ، فإنّه بمواقفه الخالدة منذ شهادة أبيه وإلى آخر حياته الشريفة ، كان يذكّر الناس بنهضة أبيه ويديم ثورته بالبكاء والنحيب إلى آخر حياته الشريفة ، والتاريخ يحدّثنا عن مواقفه الصامدة بعد عصر عاشوراء ، وفي مجلس ابن زياد لعنه الله ، وفي طريقه إلى الشام ، وفي المسجد الأموي وخطبته الشهيرة ، واحتجاجه مع يزيد الخمّار لعنه الله ، وكان مهره الشريف الذي يختم به الرسائل مكتوب عليه (خزي وخَسِر قاتل الحسين) ، وهذا يعني أنّ الرسائل التي كان يختمها ويرسلها إلى أقطار العالم وإلى شيعته والمسلمين كان يذكّر الناس بقتل سيّد الشهداء عليه ، ثمّ لظروفه الخاصّة كان ينشر معارف أهل البيت عبيه من خلال الدعاء ، فكانت صحيفته زبور آل محمّد عليه معارف أهل البيت عبيه ولا زالت .

تعجّ بالنور والعلم والمعرفة الإلهيّة ، وبمثل هذه المواقف الحماسيّة ، استدامت ثورة أبيه الإمام عليه ولا زالت .

### التعزية ملح المحاضرات الإسلامية

لا يخفى أنّ للخطباء وأصحاب المنابر الحسينية في المذهب الشيعي المجعفري دور بارز وهام في توعية الجماهير وتثقيفهم وربطهم بـالله وبـرسوله وأهل بيته الأطهار عُهُوَيِّ ، لا سيّما شدّهم وتعلّقهم بقضية عاشوراء وواقعة كربلاء ويوم الطف الحزين، وشهادة سيّد الشهداء وأهل بيته وأصحابه الميامين، وإسارة حريمه وبناته وسبى عقائل النبوّة وبنات الرسالة.

فالخطيب اللسن في الواقع إنّما يمثّل لسان الإسلام لينطق بمفاهيم الثقلين (كتاب الله والعترة الطاهرة) ويأخذ بيد الجماهير المؤمنة ليحلّق معهم في سماء الفضائل وآفاق المكارم والعلوم والآداب، فيرث الأنبياء كالعلماء في مسؤوليّاتهم ووظائفهم الدينية، من هداية الناس وإرشادهم وتعليمهم وتربيتهم، بتزكية النفوس وتهذيب الأرواح.

ثمّ لكلّ خطيب ومنبري أسلوبه ومنهجيّته في طرح المواضيع وسرد الحوادث والقصص والمعلومات الدينية واستنتاجاتها وما يـترتّب عـليها مـن المنافع والفوائد الروحيّة والعلميّة والثقافية والاجــتماعية وغـيرها، فـللخطيب حرّيته في تشكيلة خطبته وخطاباته وكيفية الدخول في البحث والتنقيب بذكر آية قرآنية ثمّ تفسيرها أو حديث شريف ثمّ بيانه والتعليق حوله أو قصّة تاريخية أو بيت شعر أو قصيدة أو غير ذلك.

هذا والخطباء على اختلاف أذواقهم ومذاقاتهم وثقافاتهم يشتركون في خصلة واحدة، ألا وهي ختم الموضوع بقراءة (التعزية) والمأتم الحسيني بمذكر مصائب أهل البيت علم المناوعية ومظلوميتهم وما جرى عليهم من قبل مناوئيهم وأعدائهم وغاصبي حقوقهم، فإنهم مشردون مظلومون مقهورون، وما منهم إلا مسموم أو مقتول، ثمّ تختم المصيبة بمصيبة سيّد الشهداء، فإنها أمّ المصائب ولا يوم كيوم الحسين علي المعلى الدموع وتنحدر على الخدود ويعلو البكاء أو التباكي حتى يضج المجلس بالنحيب، ثمّ ينتهى بالدعاء...

أمّا البكاء والتباكي على مصائب أهل البيت عُهَيَّ ولا سيّما سيّد الشهداء الإمام الحسين عُنِّ فقد ورد في فضله ورفعة منزلته أحماديث كثيرة صحيحة الإسناد، كما جاء في (كامل الزيارات) للمحدّث الكبير الثقة ابن قولويه عمليه الرحمة، فراجع.

ومن الأحاديث الشريفة الواردة في فضل البكاء ما يبهر القارئ والسامع، فإنّه من الأمر الصعب المستصعب الذي لا يتحمّله إلّا ملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو مؤمن امتحن الله قلبه بالإيمان، يكفيك أنّه من يبكي عليهم ولو بقطرة من الدموع، وجبت له الجنّة.

ثمّ لا يمكن لأي أحد من الخلق أن يـؤدّي حـقّ الإمـام المـعصوم عليُّلاً والإمامة الحقّة، إلّا أنّه ورد عن الإمام الصادق لسان الله الناطق أنّه من بكى على جدّه الإمام الحسين عليُّلاً فقد أدّى حقّهم.

كما ورد في زيارة جامعة أئمة المؤمنين أنّ أهل السماء \_أي الملائكة \_

يتقرّبون إلى الله سبحانه بمحبّة الأئمة وولايتهم، والبرآءة من أعدائهم، وتواتر البكاء في مصائبهم، أي يبكون متواتراً بلا انقطاع في مصائب أهل البيت عليه ويتقرّبون بهذا البكاء إلى ربّهم، فإذا كان أهل السماء يتقرّبون بالبكاء فكيف لا بأهل الأرض، فهم أولى بالتقرّب إلى الله سبحانه بالبكاء على أهل البيت ومظلوميّتهم عليه في .

والنصوص الدينية كثيرة وجمّة في فضيلة البكاء، وبهذا استازت الشيعة الإمامية الاثنى عشريّة بمجالس البكاء والعزاء واللطم والنحيب وغيرها من الشعائر الحسينية الإلهية.

أجل إنّ (التعزية) وقراءتها تعدّ ملح المجالس والمحافل، حتى كسار العلماء الأعلام كصاحب الجواهر، كانوا يبدأون حلقات دروسهم بقراءة المصيبة على سيّد الشهداء للتيمّن والتبرّك وإحياءً لذكرى عاشوراء وواقعة كربلاء، فإنّ كلّ يوم عاشوراء وكلّ أرض كربلاء، وصاحب الزمان عَيْنُ في زيارة الناحية يخاطب جدّه سيّد الشهداء (لأندبنك في الصباح والمساء، ولأبكين عليك بعدل للدموع دماً)، ولنا في إمام زماننا أسوة حسنة وقدوة صالحة بإقامة مجالس العزاء في الدور والمساجد والتكايا والحسينيات وفي كلّ مكان صباحاً ومساءً.

أجل، في الآونة الأخيرة برزت ظاهرة جديدة في المجتمعات الشيعية باسم (المحاضرات) حيث يتصدّى عالم ديني ومفكّر إسلامي منبراً ومنصّة، ليلقي على مسامع الجماهير محاضرة إسلامية، تمتاز عن محاضرة الخطباء التي ربما تكون مكرّرة وروتينية مع الاعتذار عن هذا التعبير بعمقها نوعاً ما، وبموضوع جديد من رشحات المحاضر الفكرية، وقد أقبل الناس على هذا اللون من المحاضرات إمّا لما فيها من الفوائد الجديدة، أو لأنّها من الجديد ولكلّ جديد

لذّة، وعلى كلّ حال صار المحاضر الديني الحوزوي يمتاز برتبة جديدة تبليغية تقع بين الخطيب وبين المرجع، فصنّفوا الحوزة إلى أصناف ثلاثة:

فالخطيب وهو مبلّغ وقارئ حسيني، ثمّ العالم أو العلّامة والمحاضر الديني وربما يكون أستاذاً قديراً في الحوزة أو كاتباً شهيراً أو مجتهداً أو فـقيهاً، ثـمّ المرجع الديني صاحب الفتوى والتقليد.

فالمرجع الفقيه لا يصعد المنبر ولا يحاضر، لأنّه يعتبر ذلك كسراً لشأنه وتنزيلاً لمقامه، والحال كان مراجعنا في الماضي يصعدون المنابر ويتقرأون التعازي، ويتقرّبون بذلك إلى الله وإلى رسوله وأهل بيته عَلَيَكِنُ كما ينقل عن سيرة صاحب الجواهر والعلّامة المجلسي وغيرهما من فطاحل العلم والاجتهاد والفقه، بل كان أمير المؤمنين يصعد المبنر ويخطب كما يشهد بذلك (نهج البلاغة).

ثمُ المحاضر يصعد المنبر ويحاضر، إلاّ أنّه لا يقرأ (التعزية) فإنّه يرى ذلك خفّةً له، وإنّه يحسب على الخطباء وهم دونه في الحوزة والعلم.

والذي يحز في النفس أنّه مع هذه الهجمات الشرسة والشبهات الشيطانية التي ترد بين آونة وأخرى على المذهب الحقّ من قبل أعدائه وخصومه، نحتاج إلى أن نشد الناس وشيعة أمير المؤمنين علي علي الله البيت أكثر فأكثر، ومن أهم عوامل الربط والشد الذي أكّد عليه أئمتنا الأطهار علي هي إحياء معالم عاشوراء، والبكاء على سيد الشهداء، وإقامة المجالس وقراءة التعزية وذكر المصائب، فالمفروض على المحاضر الإسلامي أن لا يتغافل عن ملح محاضرته، بأن يقرأ شيئاً من المقتل ولو نقلاً بالمعنى، حتى تنحدر دموع الولاء ولو تباكياً، ولدقائق في نهاية المحاضرة، فإنّه عند ذلك كان في طاعة الله والرسول والعترة الطاهرة، كما أنّ القلب إذا قسى ومات فإنّه يوجب جمود العين، فالبكاء إحياء

ثمّ المحاضرة التي تفقد ملحها ليست إلّا تخزين معلومات جوفاء، وليس السامع فيها إلّا كحامل الكتب والأسفار في ذهنه، فيكون مكتبة عمامّة ستّارة، لا ينتفع من علمه.

أيها المحاضرون الكرام، هلمّوا إلى إحياء يـوم عـاشوراء. فـإنّه مـحور الكائنات وخلاصة التاريخ الإنساني، هو وجناحه الثاني ـيوم الغدير \_أسـاس الإسلام وروحه وجلاله وجماله وكماله، فلا نغفل عن تخطيط الأعداء وهجمات الاستعمار العالمي ومكائد الشيطان، ولا نغترّ بـالعلم، فـلولا التـهذيب والبكـاء لاسيّما على سيّد الشهداء عليه لكان الحجاب الأكبر.

«أحيوا أمرنا رحم الله من أحيا أمرنا».

طوبى لمن أقام المآتم الحسينية ومجالس العزاء وقرأ أو سمع (التعزية) فبكى أو تباكى، وإنّما يُعلم حقيقة ما أقول يوم تُبلى السرائر وتظهر الضمائر، يوم لا ينفع مالٌ ولا بنونَ إلّا من أتى الله بقلب سليم.

### زيارة عاشوراء حديث قدسي

لا يخفى أنّ زيارة عاشوراء صحيحة السند، كما جاء في (كامل الزيارات) للمحدّث الكبير محمّد ابن قولويه القمّي تَشِرُّ، وظاهر الخبر الشريف أنّه من الحديث القدسي، ففي خبر صفوان إنّما ينقل جبرائيل الأمين الزيارة أوّلاً عن الله سبحانه، ثمّ يهدي ذلك إلى نبيّه الخاتم محمّد تَشِيَّة، ثمّ إلى أمير المؤمنين عليّ عليُّ لله ومن ثمّ إلى الإمامين الباقر والصادق عليه في . وقد صدر الخبر الشريف في عصرهما عليه في . كما حدث ذلك في خمس أرباح المكاسب الذي هو من مصاديق الغنائم في قوله تعالى: ﴿ ما غنمتم من شيء فلله خمسه ﴾ وإنّما كان التأخير في بيان الحكم لمصالح خاصة ولا مانع في ذلك ـكما هو ثابت في محلة ـ.

ثم الحديث والخبران كان من الله أي من قبوله تبعالى فبإنّه يسمّى بالحديث النبوي، وإن كان من الإمام المعصوم الثيل سمّي بالحديث الولوي أي المنسوب إلى وليّ الله.

وهناك فروق ذكرها الأعلام بين قول الله المذكور في كتابه الكريم والقرآن العظيم وبين الحديث القدسي، وإليك بعض الفروق التالية:

١ ـ القرآن الكريم فيه جانب الإعجاز والتحدّي دون الحديث القدسي،

فالقرآن معجزة النبيّ دون الحديث القدسي.

٢ ـ يعتبر في نزل القرآن الكريم على قلب النبي تَلِين أن يكون بالوحي والمَلك، ولا يعتبر ذلك في الحديث القدسى.

٣ ـ يعتبر في القرآن الكريم التبليغ والإنذار كما في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بِلُّغُ مَا أُنزِلُ إِلَيْكُ ﴾ ولا يشترط ذلك في الحديث القدسي .

٤ ـ ثبوت القرآن بنزول الوحي وتواتر نقل القرآن بتواتر قطعي فهو قطعي الصدور، أمّا الحديث القدسى فهو من الخبر الآحاد.

معنى الحديث القدسي من الله ولفظه من النبي بخلاف القرآن الكريم
 فكلاهما من الله سبحانه.

٦ ـ قد صان الله القرآن وحفظه من كل نقص وزيادة وتحريف كما في قوله
 تعالى : ﴿ نحن نزّلنا الذكر وإنّا له لحافظون ﴾ ولا يلزم ذلك في الحديث القدسي .

٧\_يشتمل القرآن الكريم على سور وكل سورة على آيات ولا يكون ذلك
 في الأحاديث القدسيّة.

٨ ـ لا تصح الصلاة بقراءة الحديث القدسي بعد فاتحة الكتاب كما تـصح بقراءة القرآن الكريم.

٩ ـ من أنكر القرآن الكريم فقد كفر، ولا يتحقّق ذلك في الحديث القدسي.
 ١٠ ـ لا يحرم مس الحديث القدسي ولا يشترط فيه الطهارة بخلاف القرآن الكريم فلا يمسه إلا المطهّرون.

١١ ـ يصح نقل الحديث القدسي بالمعنى ولا يصح ذلك في القرآن الكريم.
 وهناك فروق أخرى يقف عليها المتنبع.

## كتب في الإمام الحسين الرالج

إنّ ثورة الإمام الحسين عليُّ سيّد الشهداء وسبط رسول الله ودمه الطاهر الزكيّ قد صار منطلقاً وشعلة وهّاجة لثورات تـحرّريّة وإصلاحيّة ضدّ الظلم والجور والظالمين والطغاة الجائرين منذ اليوم الأوّل وإلى عصرنا هذا وغداً.

وقد صُنّف وألّف وكُتب عن الإمام الحسين عليّه آلاف الكتب والمؤلّفات بلغات عديدة وفي عصور مختلفة منذ القرن الأوّل للهجرة وإلى عصرنا الراهن، وما دام القلم وما دام الإنسان، وما دامت الكتابة والثورات والنضال المسلّح، فإنّ كُتّاب عاشوراء وكربلاء على قدم وساق... شمّروا عن سواعد الجدّ والجهاد في بيان قصّة عاشوراء وآثارها في النفوس وفي التاريخ الإنساني على مدى العصور والأحقاب فلم تمرّ سنة إلاّ وعشرات بل مئات الكتب والرسائل والمقالات تطبع وتنشر حول الإمام الحسين عليه في العالم وفي أرجاء المعمورة.

والمؤلّفات ذات الأهمية والتي تعدّ مصادر ومراجع أوّليّة في ثورة الإمام الحسين عليُّلًا وسيرته وحياته تزيد عن خمسة آلاف كمتاب باللغتين العربيّة والفارسية فضلاً عن اللغات الأخرى.

والملاحظ في عالم التأليف بصورة عامّة، وفي مجتمعنا الإسلامي بصورة

خاصّة إنّا في (فقر الاطّلاع) و (غنى النشر) إلّا أنّ العاقل اللبيب من يجمع الآراء ويعرف الصواب منها، كمن ضاعت له سكّة ذهبيّة بين التراب، فإنّه يجمع التراب ويُغربله حتّى يعثر على سكّته ومنشوده.

وإنّا نعتقد بأصالة السلف وتراثنا العلمي والثقافي، فإنّ العُلى محظورة إلّا على من بنى فوق بناء السلف، وإنّما يرى الآفاق البعيدة من كان واقفاً على أكتاف عمالقة دهره، فإنّا أقزام في العلوم والفنون على أعناق العمالقة والسلف الصالح، فنشاهد أفضل من غيرنا، (ومن استقبل وجوء الآراء عرف مواقع الخطأ) أمير المؤمنين على عليّا لله.

ثمّ الملاحظ في المؤلّفات الحسينيّة حول واقعة كربلاء المروّعة أنّها على نحوين: فالقدماء من القرن الأوّل إلى القرن الثالث عشر ينظرون إلى عاشوراء الحسين عليُّلا بنظرة عاطفيّة، وإنّ الثورة الحسينيّة والتكليف الحسيني إنّها هو تكليف فردي يختصّ بسيّد الشهداء عليُّلا ولا يجري على غيره، فعندهم عاشوراء يعنى البعد العاطفي والحزن والبكاء.

وأمّا الكتّاب المتأخّرون والمعاصرون فإنّهم ينظرون إلى عاشوراء بـنظرة حماسيّة وجهاديّة واستشهاديّة أي البعد الثوري والانقلابي والسياسي.

فأدب القدماء أدب المراثي والأحزان والشجون والبكاء، وأدب المعاصرين أدب الحماسة والانقلاب والجهاد المسلّح، فالنظرة الأولى عاطفيّة، والنظرة الثانية سياسيّة، إلّا أنّه لا بدّ من الحفاظ على الجانب العاطفي أيضاً فإنّ الإمام الحسين عليّه قدوة وعبرة. فنتأسّى بالثورة الحسينيّة بجهاد الظالمين في كلّ عصر ومصر، فإنّ كلّ يوم عاشوراء وكلّ أرض كربلاء، مع رعاية الجانب العاطفى، وإنّنا ننظر إلى النهضة الحسينيّة بعينين العاطفى والحماسى، وأنّه لا يغني

أحدهما عن الآخر. كما لا ينفكَ أحدهما عن الآخر، وتكون نتيجة هذه النظريّة الصائبة البكاء والحزن وكذلك المبارزة والقيام والانقلاب والشورة الإصلاحيّة بسياسة حسينيّة.

في العصر الحاضر لا سيّما بعد الثورة الإسلاميّة في إيران بقيادة السيّد الإمام الخميني تَبَيُّ والعلماء الأعلام انقلبت الموازين وتغيّرت المعادلات بدخول الشيعة في المعتركات السياسيّة والصراعات العالميّة بعد أن كانوا في الهامش فتساوت النظرة السياسيّة الحماسيّة مع النظرة العاطفيّة في قصّة عاشوراء، إنّها ليست قصّة فرديّة بل قدوة صالحة وأسوة حسنة لكل الشورات والنهضات التحريريّة والانقلابيّة.

كان الأدب القديم يتبلور في محورية الكلمات التالية: البكاء والدموع والمصيبة والحزن والهم والغمّ والبلاء والابتلاء والمآتم والعزاء والأسر والعطش... أمّا الأدب الجديد فيتجلّى بمثل الكلمات التالية: الحرّيّة والتحرّر والانقلاب والنهضة والجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والإصلاح والدولة والحكومة والساسة...

ويكفيك شاهداً مطالعة عناوين الكتب القديمة والحديثة الدالّة على المنهجين في التفكّر والنظرات، فمن القديم تطالعك العناوين التالية: طريق البكاء، طوفان البكاء، محيط البكاء، أمواج البكاء، رياض البكاء، منبع البكاء، مخزن البكاء، معدن البكاء، مناهل البكاء، مجرى البكاء، مبرى البكاء، وياض البكاء، عين البكاء، كنز الباكين، مبكي العيون، المبكيات، بحر الدموع، بحار الدموع، فيض الدموع، عين الدموع، سحاب الدموع، منبع الدموع، مدامع العين، مخازن الأحزان، رياض الأحزان، قبسات الأحزان، منبع الدموع، مدامع العين، مخازن الأحزان، رياض الأحزان، قبسات الأحزان،

مثير الأحزان، مهيّج الأحزان، لوحة الأحزان، أحزان الشيعة، بحر الحزن وكنز المحن، بحر الغموم، كنز المصائب، مجمع المصائب، وجبيزة المصائب، إكليل المصائب...

وأمّا العناوين المعاصرة: سيّد الأحرار، درس من مدرسة الإمام الحسين عليه الدرس الذي علّمه الحسين للبشريّة، حماسة عاشوراء، ثورة الحسين، ثورة الطفّ، الأهداف الاجتماعيّة في ثورة الحسين عليه ، وغير ذلك.

وإليك مجموعة من الكتب منذ أربعة عشر قرناً حول الإمام الحسين عليُّلاً ومقتله وزيارة عاشوراء.

وإذا أردت التفصيل فراجع:

١ ـ معجم ما كتب عن الرسول وأهل البيت علي إلى الجبّار الرفاعي
 ـ معاصر ـ (المجلّد السابع والثامن) يحتوي على ٣٢١٥ كتاب ورسالة.

٢ ـ المدوّنات التاريخيّة لواقعة الطف: السيّد عبد العزيز الطباطبائي
 \_ معاصر \_\_.

٣ ـ الذريعة إلى تصانيف الشيعة؛ الشيخ آقا بزرك الطهراني \_ معاصر \_.

٤ ـ المؤلّفون في الإمام الحسين وثورته المقدّسة؛ محمد هادي الأميني
 ـ معاصر ـ . .

٥ ـ دليل الباحث عن الإمام الحسين باللغة العربيّة؛ عبد الجبّار الرفاعي،
 يحتوي على ٢٣٠ كتاباً.

٦ ـ كشّاف بالكتاب العربي حول ثورة الإمام الحسين؛ عبد الجبّار الرفاعي، يحتوي على ١٢٠ كتاباً.

٦٦ ..... من ملكوت النهضة الحسينيّة

## المصادر والمراجع العربيّة في الإمام الحسين عَنْ الله الماء الحسين عَنْ الله الله

ا ـ تسمية من قتل مع الحسين بن عليّ عَيْشِكُ من ولده وإخبوته وأهله وشيعته: فضل بن زبير الأسدي الكوفي وكان من أصحاب الإمام الباقر والإمام الصادق عَيْشِكُ كما كان من دعاة زيد الشهيد يذكر خلال عشر صفحات ١٠٦ من الشهداء في كربلاء، ويعدّ أوّل مرجع وكتاب عن ثورة الإمام الحسين عَلَيْكُ .

٢ ـ الفتوح: لأحمد بن أعثم الكوفي قيل كان من الشيعة تـوقي حـوالي
 سنة ٣٣٠.

٣٦٧ كامل الزيارات: لجعفر بن محمّد بن قـولويه القـمّي المـتوفّى (٣٦٧).

٤ ـ نور العنى في مشهد الحسين: أبو إسحاق الاسفراييني (م ٤١٧)
 أو ٤١٨) من علماء الشافعيّة ومن أصحاب أبى الحسن الأشعرى.

٥ \_ فضل زيارة الحسين عليه المحمد بن علي بن حسن العلوي الشجري (م ٤٤٥) من علماء القرن الرابع والخامس الهجري.

٦ ـ مقتل الحسين عليًّا : أبو مؤيّد موفّق بن أحمد المكّي (م ٥٦٨)
 المعروف بالخطيب الخوارزمي من تلامذة جار الله الزمخشري.

٧\_مقتل الحسين عليُّه : أبو مخنف لوط بن يحيى الأزدي الكوفي (م ١٥٧) قيل كان من الشيعة. ينسب إليه المقتل.

٨ ـ الردّ على المتعصّب العنيد : أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي الحنبلي

<sup>(</sup>١) اقتباس من كتاب (كتابشناسي تاريخي امام حسين عَيْدٍ ) فارسي بقلم محمّد اسفندياري.

كتب في الإمام الحسين الحجيلة المغيث الحربي ويرد على من لم يلعن يزيد بن معاوية.

٩ ــ درر السمط في خبر السبط: أبو عبد الله محمد بن عبد الله القضاعي
 المعروف بابن آبار (م ٦٥٨).

١٠ ـ الملهوف على قتلى الطفول: رضيّ الدين أبو القاسم عليّ بن موسى
 ابن طاووس (م ٦٦٤).

١١ ــ مثير الأحزان ومنير سبل الأشجان: ابن نما الحلّي جعفر بن محمّد (م ٦٨٠).

١٢ ــ رأس الحسين: أحمد بن تيمية الحنبلي الذي ترجع الوهابيّة إليه
 (م ٧٢٨ ق) في إثبات أنّ رأس الحسين عليّه دفن مع أخيه في المدينة.

١٣ \_ المُجالس وزينة المَجالس الموسوم بمقتل الحسين : محمّد بن أبي طالب الحسيني الكركي من القرن التاسع والعاشر .

١٤ ـ المنتخب في جمع المراثي والخطب: فخر الدين الطريحي النجفي(م ١٠٨٥ هـق) صاحب مجمع البحرين.

١٥ ـ بحار الأنوار: محمّد باقر المجلسي (م ١١١١) المجلّد ٤٤ ـ ٤٥ ـ ٩٨ ـ ٩٥ ـ
 ١٦ ـ عوالم العلوم والمعارف والأحوال من الآيات والأخبار والأقوال:
 عبد الله البحراني، المجلّد ١٧.

١٧ \_ تظلّم الزهراء من إهراق دماء آل العباء:: رضي القنزويني سنة التألف: ١١١٨ هق.

١٨ ـ جلاء العيون: السيّد عبد الله شبّر (م ١٢٤٢).

١٩ ـ أسرار الشهادة (إكسير العبادات في أسرار الشهادات): فاضل (عابد) الدربندي (م؟؟؟).

٢٠ ـ الدمعة الساكبة في أحوال النبئ والعترة الطاهرة: محمد بـ اقر بـن
 عبد الكريم البهبهاني (م ١٢٨٥).

٢١ ـ الخصائص الحسينيّة : الشيخ جعفر التستري (م ١٣٠٣ ق).

٢٢ ـ شفاء الصدور في شرح زيارة العاشور: أبو الفضل الطهرانـي سـنة
 التأليف ( ١٣٠٩ هـق).

٢٣ ـ الاستشفاء بالتربة الشريفة الحسينيّة: أبو المعالي محمّد الكلباسي (م ١٣١٥).

٢٤ ــ لواعج الأشجان في مقتل الحسين: السيّد محسن الأمين العاملي،
 سنة التأليف ١٣٢٩.

٢٥ ـ نفس المهموم في مصيبة سيّدنا الحسين المظلوم: الشيخ عبّاس القمّي، سنة التأليف ١٣٣٥.

٢٦ نفثة المصدور فيما يتجدّد به حزن العاشور: الشيخ عبّاس القمّي، سنة التأليف ١٣٤٢.

٢٧ ـ وقائع الأيّام في أحوال محرّم الحرام: على الواعظ التبريزي، سنة التأليف ١٣٥٤.

٢٨ ـ إبصار العين في أنصار الحسين : محمد السماوي، سنة التأليف
 ١٣٤١.

٢٩ ـ نهضة الحسين: السيّد هبة الدين الحسيني الشهرستاني، سنة التأليف

٣٠ ـ إقناع اللائم على إقامة المآتم: السيّد محسن الأمين العاملي، سنة التأليف ١٣٤٣.

٣١ ـ ذخيرة الدارين فيما يتعلّق بسيّدنا الحسين عَلَيْلًا: عبد المجيد الحسيني الحائري، سنة التأليف ١٣٤٥ هق.

٣٢ ــ ثورة التنزيه : محمّد قاسم النجفي ، سنة التأليف ١٣٤٦.

٣٣ ـ الإمام الحسين: عبد الله العلايلي، سنة التأليف ١٣٥٨.

٣٤ ـ الإمام الحسين عليُّلا وأصحابه: فضل على القزويني (م ١٣٦٨).

٣٥ ــ مقتل الحسين عَلَيُّا : السيّد عبد الرزّاق الموسوي المقرّم، سنة الطبعة الأولى ١٣٦٧ ق.

٣٦ ـ تاريخ كربلاء وحائر الحسين لليُلَجُ : عبد الجواد كليدار ، سنة التأليف ١٣٦٨.

٣٧ فرسان الهيجاء: ذبيح الله المحلّاتي، سنة التأليف ١٣٧٤.

٣٨ ـ الحسين في طريقه إلى الشهادة : علي الهاشمي، سنة التأليف ١٣٧٥.

٣٩\_الحسين أبو الشهداء : عبّاس محمود العقّاد المصري (م ١٣٨٣ ق).

٤٠ سير تنا وسنتنا سيرة نبيتنا وسنته: الشيخ عبد الحسين الأميني، سنة التأليف ١٣٨٤.

٤١ - ثورة الحسين ظروفها الاجتماعيّة وآثارها الإنسانيّة: الشيخ محمّد مهدي شمس الدين، سنة التأليف ١٣٨٥ هق.

٤٢ ـ أدب الطفّ أو شعراء الحسين عُليُّ : جـواد شـبّر، تــاريخ المـقدّمة ١٣٨٩ هـة..

٤٣ ـ الوثائق الرسمية لثورة الإمام الحسين عليُّة : عبد الكريم الحسيني القزويني، سنة التأليف ١٣٩١.

٤٤ ـ وسيلة الدارين في أنصار الحسين: السيّد إبراهيم الموسوي الزنجاني، سنة التأليف ١٣٩٢.

20 \_ خطب الإمام الحسين على طريق الشهادة: لبيب بيضون، تاريخ المقدّمة ١٣٩٤.

٤٦ أنصار الحسين: الشيخ محمد مهدي شمس الدين، سنة التأليف١٣٩٤.

٤٧ حياة الإمام الحسين دراسة وتحليل: الشيخ باقر شريف القرشي،
 تاريخ المقدّمة ١٣٩٤.

٤٨ ـ الحسين والسنّة : السيّد عبد العزيز الطباطبائي، تاريخ المقدّمة ١٣٩٧.

٤٩ ـ استشهاد الحسين ويليه رأس الحسين: ابن كثير الدمشقي، تــاريخ
 المقدّمة ١٣٩٧.

٥٠ ــ ترجمة ريحانة رسول الله الإمام الحسين : علي بن الحسن الشافعي
 (ابن عساكر) (م ٥٧١) سنة الطبع ١٤١٤.

٥١ ـ تـورة الحسين في الوجهدان الشيعي: الشيخ محمد مهدي شمس الدين، سنة الطبع ١٤٠٠.

٥٢ ـ البكاء للحسين للنَّالِين : السيّد حسين مير جهاني، سنة التأليف ١٤٠٠. ٥٣ ـ أحسن الجزاء في إقامة العزاء على سيّد الشهداء عليُّلا : السيّد محمّد رضا الأعرجي، سنة التأليف ١٤٠١.

٥٥ ـ استشهاد الحسين عُنَّا : الطبري، تصحيح السيد جميلي، سنة الطبع
 ١٤٠٦.

٥٦ ـ نور العين في المشي إلى زيارة الحسين عليه : محمّد حسن الاصطهباناني، سنة الطبع ١٤١٦.

٥٧ ـ طريق الشام من الكوفة إلى الشام: عبد الله القطيفي، سنة الطبع . ١٤١٢.

٥٨ ـ الإمام الحسين بن عليّ عَلِيَّكِم : محمّد بـيومي مـهران، سـنة الطـبع . ١٩٩٠ م.

٥٩ ـ سيّد شباب أهل الجنّة : حسين محمّد يوسف، سنة الطبع ١٤٠٨.

٦٠ ـ الحسين بن عليّ سيّد شباب أهل الجنّة : ابن أبي جرادة (ابن عديم)
 تصحيح سهيل زكار، سنة الطبع ١٤١٠.

٦١ ـ أصول المعرفة في شرح دعاء عرفة الإمام الحسين عليُّا : عــبّاس البحراني، سنة الطبع ١٤٠٩.

٦٢ ــ ديوان الحسين عليًّة : محمد عبد الرحيم، مقدّمة حامد الخفّاف، سنة الطبعة الأولى ١٤١٢.

٦٣ ـ معجم ما كتب عن الرسول وأهل البيت عُلِيَّا الله عبد الجبّار الرفاعي،
 المجلّد ٧، سنة الطبع ١٤١٣ ق.

٦٤ ـ يوم الطف مقتل الإمام الحسين عَنْ الله : هادي النجفي، سنة الطبع
 ١٤١٣.

٦٥ ــ زفرات الثقلين في مآتم الحسين عَيَّا : محمد باقر المحمودي، سنة الطبع ١٤١٢ ــ ١٤١٤.

7٦ ــ دائرة المعارف الحسينيّة : محمّد صادق الكرباسي، الطبعة الأولى ١٤١٤.

٦٧ عبرات المصطفين في مقتل الحسين للتي المحمد باقر المحمودي،
 الطبع ١٤١٥.

٦٨ ــ مــوسوعة كــلمات الإمــام الحســين عليه الجــنة الحــديث مـعهد
 باقر العلوم، سنة الطبع ١٤١٥.

٦٩ ـ ملحقات الإحقاق: السيّد شهاب الدين المرعشي النجفي، سنة الطبع . ١٤١٥.

٧٠ ـ جزاء أعداء وقتلة سيّد الشهداء : السيّد هاشم الجزائري، ١٤١٨.

٧١ ـ الإمام الحسين في أحاديث الفريقين: السيّد علي موحّد الأبطحي. سنة التأليف ١٤١٤ ـ ١٤١٨.

٧٢ ـ الحسين عَلَيُهُ في القرآن: السيّد محمّد الواحدي الجيلاني، سنة الطبع

٧٣ ـ مسند الإمام الحسين عليه : عزيز الله العطاردي، سنة الطبع ١٤١٨.

هذه مجموعة موجزة من المصادر والمراجع في الإمام الحسين عليه من القرن الأوّل للهجرة النبويّة الشريفة وحتّى القرن الرابع عشر سنة ١٤١٨. ومن الواضح أنّ القضيّة الحسينيّة خالدة بخلود الزمان وأنّها تـتجدّد فـي كـلّ عـصر ومصر، ولا شكّ أنّ الأقلام والعقول تستنير بثورته المنطلق والمعطاة، وبهذا تزداد النظرات والتأمّلات مع مواكبة العصر والتقدّم فـي سيرة الإمـام الحسيين عليّه النظرات والتأمّلات مع مواكبة العصر والتقدّم فـي سيرة الإمـام الحسيين عليّه النظرات والتأمّلات مع مواكبة العصر والتقدّم فـي سيرة الإمـام الحسيين عليّه النظرات والتأمّلات مع مواكبة العصر والتقدّم فـي سيرة الإمـام الحسيين عليّه النظرات والتأمّلات مع مواكبة العصر والتقدّم فـي سيرة الإمـام الحسيين عليّه النظرات والتأمّلات مع مواكبة العصر والتقدّم فـي سيرة الإمـام الحسين عليّه العربية المنطقة والمعطرة والمعلمة والمعلقة والمعلمة وا

ثمّ من أراد التفصيل في المصادر والمراجع فعليه بمراجعة (الذريعة إلى تصانيف الشيعة) للشيخ العملاق آقا بزرك الطهراني تشخ فقد جمع ما يقارب ألف كتاب ورسالة وأشر حول الإمام الحسين عليه ولا يخفى أنّ المطبوعات والمخطوطات حول الإمام الحسين عليه أكثر بكثير من هذا فمنهم من قال يزيد على خمسة آلاف كتاب بلغات مختلفة ومنهم من زاد على ذلك بكثير حتى قال: لا تعد ولا تحصى.

ولا زلنافي الخطوة الأُولي لمسيرة ألف ميل، والله وليّ التوفيق والتسديد.

### المصادر والمراجع في زيارة عاشوراء:

١ ـ رسالة في زيارة عاشوراء وكيفيّتها : أبو المعالى الكلباسي (م ١٣١٥).

٢ ــ رسالة في زيارة عاشوراء وكيفيتها: السيد محمد باقر الشفتي
 الإصفهاني (م ١٢٦٠).

٣\_رسالة في زيارة عاشوراء: محمّد باقر الاسترآبادي.

٤ ـ زيارة عاشوراء وكيفيتها وبيان طريق الاحتياط وجمع المحتملات
 فيها: محمد حسين القمشهاى (م ١٣٣٦).

٥ ـ زيارة عاشوراء: محمّد على الشهرستاني الحائري (م ١٣٩٠).

٦\_شرح زيارة عاشوراء: أبو الفضل الطهراني (م ١٣١٦).

٧ ـ شرح زيارة عاشوراء: أسد الله بن السيد محمد باقر الشفتي
 (م ١٢٩٠).

- ٨ ـ شرح زيارة عاشوراه : جعفر الموسوي (م ١١٩١).
- ٩ ـ شرح زيارة عاشوراء: أبو المعالي بن محمّد إسراهيم الكلباسي (م ١٣١٥).
  - ١٠ ـ شرح زيارة عاشوراء : عبد الرسول النوري.
- ١١ ـ شرح زيارة عاشوراء: فارسي مختصر ميرزا محمد علي الرشتي النجفي (م ١٣٣٤).
  - ١٢ ـ شرح زيارة عاشوراء: الشيخ مفيد البحراني الشيرازي (م ١٣٢٠).
- ١٣ ـ نتايج المأثور في ترجمة جنّة السرور في كيفيّة زيارة العاشور: الشيخ على الاسترآبادي (م ١٣١٥).
- ١٤ ـ نور على نور في آداب زيارة العاشور: فارسي لميرزا حبيب الله الهمدانى المعاصر.
  - ١٥ ـ محرّم وعاشوراء: فارسي للشيخ محمّد حسن النجفي، طبع ١٣٥٩.

### المصادر والمراجع في مقتل الإمام الحسين عليُّلا :

هذه مجموعة ٧٢ مقتل باللغتين العربيّة والفارسية، واكـتفينا بـهذا العــدد ولنرمز لعدد شهداء كربلاء على ما هو المشهور.

١ ـ المجالس : مقتل نظير منتخب الطريحي للشيخ يوسف البلادي البحراني
 (المعاصر للطريحي م ١٠٨٥).

٢ ـ مجالس العاشور : مقتل للشيخ حسين العصفوري البحراني المتوفّى
 ١٢١٦).

٣ ـ مجالس علويّة : مقتل بلسان الأوردو متداول في بلاد الهند.

٤ ـ مجرى البكاء: مقتل فارسي محمد شفيع الكرهروري المعاصر للسلطان محمد شاه القاجار.

- ٥ ـ مجمع المصائب: مقتل فارسى لمحمّد صالح البرغاني.
  - ٦ ـ المقتل : لأبي الحسن الشهيد الشافعي .
- ٧\_مقتل ابن شهرآشوب: ينقل عنه أبو جعفر في شرح الشافية.
  - ٨\_مقتل ابن عيش: اسمه عبرات العين.
- ٩ ـ مقتل ابن نما: اسمه مثير الأحزان لجعفر بن أبي إبراهيم محمّد الحلّي.
- ١٠ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين المثيلا : للأخباري الشهير بابن واضح صاحب تاريخ اليعقوبي .
- ١١ \_ مقتل أبي عبد الله الحسين عليه الأبي إسحاق إبراهيم بن إسحاق النهاوندي.
- ١٢ ــ مقتل أبي عبد الله الحسين عَلَيْكَ : لأبي إسحاق إبراهيم الثقفي صاحب كتاب (المعرفة).
- ١٣ \_مقتل أبي عبد الله الحسين : فارسى لميرزا محمّد إبراهيم بدايع نگار .
- ١٤ \_ مقتل أبي عبد الله الحسين: للشيخ أحمد بن نعمة الله تلميذ الشهيد الثاني.
- ١٥ \_ مقتل أبي عبد الله الحسين عليُّه : لأبي القاسم الأصبغ بن نباتة من خاصّة أمير المؤمنين عليُّه ! .
  - ١٦ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عُنيُّلا : للمولى محمّد باقر اليزدي.
    - ١٧ \_ مقتل أبي عبد الله الحسين عَنْظُلا ؛ لجابر الجعفي (م ١٢٨).
- ١٨ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين المثيلة : للسيد ميرزا حسن القرويني (م١٣٥٨).

- ١٩ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَلَيْ إ: للمولى حسن الشعبان.
- ٢٠ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عليه : للسيّد حسين الكاشاني.
  - ٢١ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عليه : للمولى حسين البافقي.
- ٢٢ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عُنيُلا : للمولى حيدر على الشيرواني.
- ٢٣ ــ مقتل أبي عبد الله الحسين عُنَيْلًا : للشيخ رفيع الكزازي سـمّاه بكـاء العالمين.
  - ٢٤ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَنْيُلٌا : لزياد التستري.
  - ٢٥ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عليُّ : لسلمة الأزدورقاني.
  - ٢٦ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين للنُّهُ : للشيخ شريف الجواهري.
  - ٢٧ \_ مقتل أبي عبد الله الحسين عُيُّلًا ؛ للسيّد صفيّ الدين الموسوي.
- ٢٨ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَيُّا : للسيد عبد الرزّاق المقرّم وهو من أفضل المقاتل.
- ٢٩ ــ مقتل أبي عبد الله الحسين عليُّه : للـمولى عـبد الصـاحب الحسـني (م ١٢٧٤).
  - ٣٠ مقتل أبي عبد الله الحسين عَيُّ إِ: العبد العزيز الجلودي.
  - ٣١\_مقتل أبي عبد الله الحسين عَلَيُّهِ : للشيخ على بن علم بن رمضان.
    - ٣٢ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عُلَيُّهُ : للمولى على القار پوز آبادي.
      - ٣٣ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عُنيُّهُ : لمحمَّد علي الكاظمي.
    - ٣٤ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَلَيْكُ : لميرزا محمّد على المدرّس.
  - ٣٥ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَلَيْهُ ؛ لعمارة الحيواني صاحب المغازي.
    - ٣٦ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَنَّيُّ : فارسي للشيخ فتحعلي الزنجاني.

٣٧ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَنِيُّا : لفخر الدين الطريحي صاحب مجمع البحرين.

- ٣٨\_مقتل أبي عبد الله الحسين عَنْيُهُ : للشيخ فضل علي القزويني.
  - ٣٩\_مقتل أبي عبد الله الحسين عليُّلا : لأبي مخنف.
  - ٤ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عُنُّكِ ؛ للمولى محمّد الخوسفي.
    - ١ ٤ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَلَيُّن ؛ للسيَّد محمَّد الحائري.
- ٤٢ مقتل أبي عبد الله الحسين عليًّا : لأبي جعفر محمد الأشعري المعروف بدبة شبيب.
- ٤٣ مقتل أبي عبد الله الحسين عليُّ : للسيد نجم الدين الجعفري القوسيني.
   ٤٤ مقتل أبي عبد الله الحسين عليُّ : للشيخ الطوسي.
- ٤٥ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عليه : للشيخ أبي خـ مسين الأحسائي
   (م ١٣١٦).
  - ٤٦ ــ مقتل أبي عبد الله الحسين للنُّه إ: لمحمّد العلابي (م ٢٩٨).
    - ٤٧ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَلَيُّهُ : لمحمّد بن على البزّاز .
      - ٤٨ ــ مقتل أبي عبد الله الحسين عُليُّلًا : للشيخ الصدوق.
  - ٤٩ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عُنَيُّ ؛ لمحمّد بن على بن الغضائري.
    - ٥٠ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عُلَيُّهُ ؛ للواقدي المدنى البغدادي.
- ٥١ \_ مقتل أبي عبد الله الحسين عُيُّلًا: للشيخ محمّد بن محمّد ابن العيّاش العاملي المعاصر للشهيد الثاني.
  - ٥٢ مقتل أبي عبد الله الحسين عليًّا: للشيخ محمد بن يوسف البحراني.
     ٥٣ مقتل أبي عبد الله الحسين عليًّا: للسيّد مصطفى اللكهنوي.

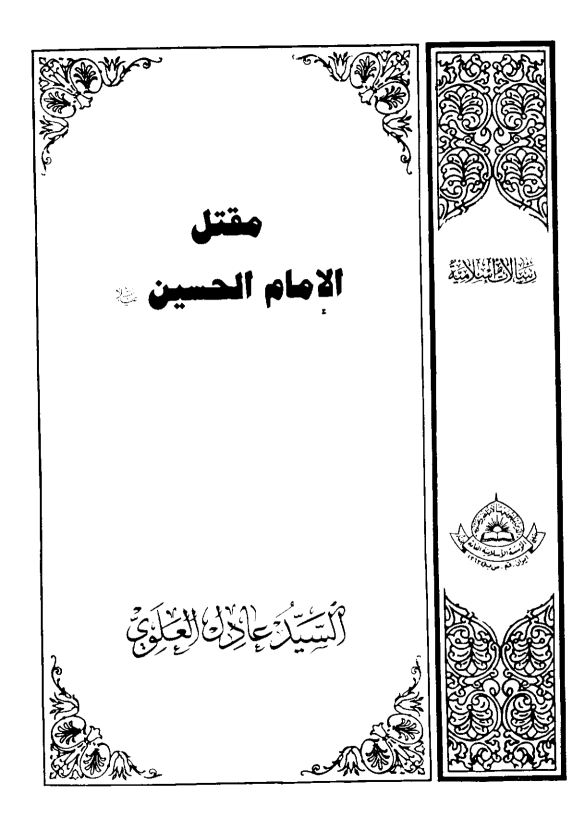
٥٤ ــ مقتل أبي عبد الله الحسين عَيُه : لمعمر بن المثنى روى عنه ابن طاووس في اللهوف.

- ٥٥ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَنْ في : لنصر بن مزاحم المنقري.
- ٥٦ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عُلِيُّلًا : للمولى محمّد نصير النائيني.
- ٥٧ \_ مقتل أبي عبد الله الحسين عَلَيُّلًا ؛ للشيخ محمّد هادي الطهراني.
- ٥٨ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عَلَيُّه ؛ للسيِّد هاشم الثويني البحراني.
- ٥٩ مقتل أبي عبد الله الحسين عَنْتُلْ : فارسى لأبي المفاخر الرازي.
- ٦٠ ـ مقتل أبي عبد الله الحسين عُنُّ الله : فارسي للشاعر المتخلُّص بالعاصي.
  - ٦١ ـ اللهوف على قتل الطفوف: للسيّد أبن طاووس.
    - ٦٢ \_كفاية الذاكرين : مقتل مطبوع.
      - ٦٣ ـ كفاية الطالبين: مقتل مطبوع.
    - ٦٤ ـ عمدة المصائب: فارسى مطبوع.
  - ٦٥ ـ عين البكاء: مقتل فارسى لمحمّد تقى البروجردي.
  - ٦٦ ـ العشريّة : مقتل فارسي لمحمّد باقر الفشاركي (م ١٣١٤).
    - ٦٧ ـ طريق الجنّة : مقتل فارسى لحسين الواعظ (م ١٣٢٠).
      - - ٦٨ ـ طوفان البكاء : فارسي لابراهيم الجعفري.
          - ٦٩ ــ أسرار الشهادة : للمرحوم الدربندي.
          - ٧٠ ـ روضة الشهداء : للمرحوم الكاشفي.
        - ٧١\_خلاصة المصائب: فارسى لمحمّد حسن القزويني.
  - ٧٢ مقتل الإمام الحسين: السيّد عادل العلوى، مطبوع عام ١٤٢٥.
  - ٧٢ مقتل آل هاشم: السيّد محمّد على الحسيني، مطبوع سنة ١٤٢٥.

# الفهرست

| ۲  | ● من ملكوت النهضة الحسينية                 |
|----|--------------------------------------------|
| ٧  | کلّ يوم عاشوراء                            |
| ١١ | خلود ثورة الإمام الحسين الخ                |
| ١٤ | لا زال الخطر محدقاً                        |
| 71 | منشأ الانحراف                              |
| ۱۷ | الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر            |
| 77 | خطر الغفلة                                 |
| ٣. | لماذا ثار الإمام الحسين عَيْهُ ؟           |
| ٣٣ | الشيطان عدوّ الإنسان                       |
| ٣٦ | الذكر ضدّ الغفلة                           |
| ٤٢ | • العباس قمر بني هاشم                      |
| ٤٥ | • الكرامة الحسينيّة                        |
| ٤٦ | ١ _ الأصالة البشرية                        |
| ٤٧ | ٢ ـ سلالة البشرية (والكرامة بالمعنى العام) |

| ينية | ٨٠ من ملكوت النهضة الحس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨   | ٣ ـ صفوة البشرة ( والكرمة بالمعنى الخاصّ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٩   | ٤ ــ زبدة البشرية ( والكرامة بالمعنى الأخصّ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥١   | بعض الخصائص والكرامة الحسينية في سطور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٣   | ● الإمام زين العابدين ﷺ وديموميّة الثورة الحسينية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٥٥   | ● التعزية ملح المحاضرات الإسلاميّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٦.   | ● زيارة عاشوراء حديث قدسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 77   | ● كتب في الإمام الحسين غير المسلم الحسين عليه المسلم الحسين عليه المسلم الحسين عليه المسلم ا |
| 77   | المصادر والمراجع العربيّة في الإمام الحسين ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٧٣   | المصادر والمراجع في زيارة عاشوراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧٤   | المصادر والمراجع في مقتل الإمام الحسين ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٩   | • الفهرست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |



# موسوعة رسالات إسلامية

كتاب مقتل الإمام الحسين نِثْ تأليف \_ السيّد عادل العلوي

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى \_ ١٤٢٥ هجري قمري الطبعة الأولى \_ ١٤٢٥ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 85 - 6

شابك ٦ ـ ٨٥ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤

EAN 9789645915856

ای. ای. ان. ۲۵۸۵۱ ۹۷۸۹۹۹ ۹۷۸۹۹

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

شابك X ـ ۱۸ ـ ۱۹۹۵ ـ ۹۶۶ (دورة ۱۰۰ جلد)



الحمد لله المنتقم القهّار، وصلوات الله العلميّ الجبّار على نبيّنا الأمين المختار محمّد سيّد الأبرار، وعلى آله الطبيّبين الأطهار، واللعن الدائم على أعدائهم الخبثاء الأشرار.

أمّا بعد :

فقد قال رسول الله يَبَانُهُ : إنّ لقتل الحسين لحرارة في قلوب المؤمنين لا تبرد أبداً.

وقال: إنَّ للحسين في بواطن المؤمنين معرفة مكتومة (١٠).

ورد في دعاء الحجّة بن الحسن العسكري عليهما السلام وعجّل الله فرجه الشريف:

اللَّهُمَّ إِنَّ شِيعَتَنَا خُلِقُوا مِن شُعاعِ أَنْوَارِنَا وَبَقِيَّةِ طِينَتِنا وَقَدْ فَعَلُوا ذُنُوباً كَثيرَةً اتَّكَالاً عَلَىٰ حُبِّنَا وَولايَتِنَا، فَإِنْ كَانَتْ ذُنُوبُهُمْ فِيمَا بَيْنَكَ وَبَيْنَهُمْ فَاصْفَح عَنْهُمْ فَقَدْ رَضِينا، وَمَا كَانَ مِنْهَا فِيمَا بَيْنَهُمْ فَاصْلِحْ بَيْنَهُمْ وَقاصِّ بِهِمْ عَنْ خُمْسِنَا، وَأَدْخِلْهُمْ رَضِينا، وَمَا كَانَ مِنْهَا فِيمَا بَيْنَهُمْ فَاصْلِحْ بَيْنَهُمْ وَقاصِّ بِهِمْ عَنْ خُمْسِنَا، وَأَدْخِلْهُمْ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٤٣ : ٢٧٢.

٤ ..... مقتل الإمام الحسين ك

الجَنَّةَ وَزَحْزِحْهُمْ عَنِ النَّارِ، وَلا تَجْمَعْ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ أَعْدَائِنا فِي سَخَطِكَ اللهُ

وقال الإماء الرضا عَنَّاكُمْ :

«إنّ يوم الحسين أقرح جفوننا، وأسبل دموعنا، وأذلٌ عزيزنا، بأرض كربٍ وبلاء، وأورثنا الكرب والبلاء إلى يوم الانقضاء، فعلى مثل الحسين فليبكِ الباكون، فإنّ البكاء عليه يحطّ الذنوب العظام» (٢٠).

وقال الإمام الصادق عَتُيْغٍ:

«أحيوا أمرنا رَحِمَ الله مَنْ أحيى امرنا» ٣٠٠.

وقال الإمام الرضا عَيُّكُم :

من تذكّر مصابنا وبكى لما ارتكب منّا كان معنا في درجتنا يوم القيامة، ومن ذُكِّر بمصابنا فبكى وأبكى لم تبكِ عينه يوم تبكي العيون، ومن جلس مجلساً يحيى فيه أمرنا لم يمت قلبه يوم تموت القلوب أنه.

من الواضح الذي لا ريب فيه أنّ التفاعل مع القضية الحسينيّة وقصّة كربلاء وعاشوراء الخالدة، وإقامة المواكب والشعائر الحسينيّة بكلّ مظاهرها الدالّة على الحزن والآلام، من أبرز مصاديق إحياء الأمر وتعظيم الشعائر الإلهيّة الدالّة على تقوى القلوب، وإنّ الشيعي الإمامي المخلص ليؤثر الأئمّة المعصومين الأطهار عبين على نفسه في كلّ شيء، فإنّ قوله عائيًة : «وما آثروه فيه» بالجمع لا بالمفرد، يدلّ على العموم.

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين : ١٠٩. جنَّة المأوى للنوري : ٢٨١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٤٤: ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) مكتال المكارم ٢ : ١٦٨ .

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٤٤: ٢٧٨.

وغير خاف على البصير أنّ المراد من قول أبي عبد الله الإمام الصادق عليّه في دعائه المعروف، كما يأتي: «اللّهُمّ إنّ أعْدَاء نَا عَابُوا عَلَينَا خُرُوجَهُمْ إلَيْنَا فَلَمْ يَهُمُمُ ذَلِكَ عَنِ الشّخُوصِ إلَيْنَا خِلافاً مِنْهُمْ عَلَى مَنْ خَالَفَنَا» همو حثّ للشيعة في الدأب على مواساتهم بتعظيم شعائرهم واقتفاء آثارهم ونشر مآثرهم، وإن ما يقاسونه في هذا السبيل من الإزراء كلّه بعين الله تعالى ورضا أوليائه الأطهار عَلَهُ في هذا السبيل من الإزراء كلّه بعين الله تعالى ورضا أوليائه من الأذان، كما سخر المسركون من السجود، فلم يثن من عزم المسلمين شيئاً، فمشوا على ذلك النهج القويم غير مبالين بعثرات غيرهم. وما يضرّ المزدلفين إلى قمشوا على ذلك النهج القويم غير مبالين بعثرات غيرهم. وما يضرّ المزدلفين إلى قبر أبي عبد الله الحسين عليّ والمتزاحمين على إقامة الشعائر الحسينية سخرية الجاهلين الذين يقول فيهم الصادق عَنِيُنهُ:

وقال عُلَيُلِهُ لحمّاد: بلغني أنّ أناساً من أهل الكوفة وقبوماً آخرين من نواحيها يأتون قبر أبي عبد الله في النصف من شعبان فبين قباري يبقرأ القرآن وقاصً يقصّ ومادح لنا ونساء يندُبنه. فقال حمّاد: قد شهدت بعض ما تبصف، قال عليُهُ : الحمد لله الذي جعل في الناس من يفدُ إلينا ويبمدحنا ويبرثي لنا،

<sup>(</sup>١) كامل الزيارات: ٢٩٥، ح ١١. والتهذيب للطوسي ٦: ٤٥. ح ٩٧.

<sup>(</sup>٢) مقتل الحسين للمقرّم: ١١٠.

٦ ..... مقتل الإمام الحسين ﷺ

وجعل عدوّنا يطعن عليهم ويقبّحون ما يصنعون(١١).

إذاً فسخريّة المتباعدين عن أهل البيت عَبْيَكُمْ المائلين عن إقامة هذه الشعائر لا يَخُطُّ من كرامة الآثار الموجبة لإحياء أمر الأئمّة المحبوبة لهم، وقد استفادت منها الأمّة آثاراً دنيويّة وأخرويّة تضمن لهم السعادة والكمال.

وفي الحديث الشريف عن رسول الله عَيْمُوالله ، قال لأمير المؤمنين للثيّلا : إنّ حثالة من الناس يعيّرون زوّار قبوركم كما تُعيَّر الزانية بزناها، أولئك شرار أمّتي لا أنالهم الله شفاعتي يوم القيامة (٢٠).

وفي دعاء الإمام الصادق عُنَيُلا في سجوده الذي يرويه معاوية بن وهب ما يبعث إلى القلوب نوراً، وللعقيدة رسوخاً، وللنفوس ارتياحاً، ويوقفنا على أسرار غامضة ممّا تأتي به الأمّة من هذه الأعمال والتفاعل مع قبصة عاشوراء وشهادة سيّد الشهداء الإمام الحسين عُنيُلا وزيارة قبره الشريف، لاسيّما في محرّم الحرام وصفر الخير.

قال للنُّه وهو ساجد:

<sup>(</sup>١) المصدر : ١٠٢، نقلاً عن كامل الزيارات.

<sup>(</sup>٢) فرحة الغرى لابن طاووس : ٣١. والتهذيب ٦ : ٢٢، ح ٥٠.

المقدّمة ......

وَاكْفِهِمْ شَرَّ كُلِّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ وَكُلِّ ضَعِيفٍ مِنْ خَلْقِكَ وَشَديدٍ وَشَرِّ شَــياطينِ الإنْسِ وَالجِنِّ.

وَأَعْطِهِمْ أَفْضَلَ مَا أَمَّلُوهُ فَى غُرْبَتِهِمْ عَنْ أَوْطَانِهِمْ.

وَمَا آثَرُونَا بِهِ عَلَى أَبْنَائِهِمْ وَأَهَالِيهِمْ وَقَرَابَاتِهِمْ.

اللَّهُمَّ إِنَّ أَعْدَاءَنَا عَابُوا عَلَيْهِمْ خُرُوجَهُمْ إِلَيْنَا فَلَمْ يَنْهَهُمْ ذَلِكَ عَنِ الشُّخُوصِ إِيْنَا خِلافاً مِنْهُمْ عَلَى مَنْ خَالَفَنَا.

اللَّهُمَّ ارْحَمْ تِلْكَ الوُجُوهُ الَّتِي غَيَّرَتُهَا الشَّمْسُ.

وَارْحَمْ تِلْكَ الخُدُودَ الَّتِي تَقَلَّبَتْ عَلَى حُفْرَةِ أَبِي عَبْدِ اللهِ الحُسَيْنِ.

وَارْحَمْ تِلْكَ الأَعْيْنَ الَّتِي جَرَتْ دُمُوعُهَا رَحْمَةً لَنَا.

وَارْحَمْ تِلْكَ القُلُوبَ الَّتِي جَزَعَتْ وَاحْتَرَقَتْ لَنَا.

وَارْحَمْ تِلْكَ الصَّرْخَةَ الَّتِي كَانَتْ لَنَا.

اللَّهُمَ انِّنِي أَسْتَوْدِعُكَ تِلْكَ الأَنْفُسَ وَالأَبْدَانَ حَتَّى تُوَفِّيْهِمْ عَلَى الحَوْضِ يَوْمَ ال العَطَشِ الأَكْبَرِ.

ولمّا استكثر معاوية بن وهب هذا لزوّار الحسين قال له الإمام الصادق: إنّ من يدعو لزوّار الحسين في السماء أكثر ممّن يدعو لهم في الأرض (١٠).

وهذا الدعاء من إمام الأمّة اشتمل على أحكام جليلةٍ ومزايا لا يقف عليها إلّا من استضاء بنورهم، واعتصم بحبل ولايتهم، فمن ذلك رجحان البكاء والجزع والصراخ لما أصاب المعصومين من أهل البيت عليّاً في .

والصرخة كما نصّ عليها علماء اللغة هي الصيحة الشديدة عند الفرع

<sup>(</sup>١) رواه الكليني في الكافي، وابن قونويه في كامل الزيارة : ١١٦، والصدوق في ثـواب الأعمال : ٥٤.

والمصيبة (أ، وحيث لم تخصّ في الدعاء بما إذا وقعت في الدور كان الإطـلاق شاملاً لمحبوبيّتها في كلّ حال سواء وقعت في الشوارع أو المشاهد أو غيرهما.

كما أنَّ إطلاقه يعمَّ الرجال والنساء والأطفال فلا تغفلوا عن إقامة الشعائر الحسينيَّة بكلَّ ما آتاكم الله من قوَّة ومن فضله، فإنَّها من أفضل القربات وأعظم الأعمال الصالحة، وتوجب سعادة الدنيا والآخرة.

لمّا أخبر النبيّ عليه من المِحَن بكت فاطمة الزهراء على بقتل ولدها الحسين على وما يجري عليه من المِحَن بكت فاطمة بكاءً شديداً وقالت: يا أبتِ، متى يكون ذلك؟ قال: في زمانٍ خالٍ منّي ومنكِ ومن عليٍّ، فاشتدّ بكاؤها وقالت: يا أبتِ، فمن يبكي عليه؟ ومن يلتزم بإقامة العزاء له؟ فقال النبي على : يا فاطمة، إنّ نساء أمني يبكون على رجال أهل بيتي، ورجالهم يبكون على رجال أهل بيتي ويجددون العزاء جيلاً بعد جيل في كلّ سنةٍ، فإذا كان [يوم] القيامة تشفعين أنتِ للنساء وأنا أشفع للرجال، وكلّ من بكى منهم على مصاب الحسين أخذنا بيده وأدخلناه الجنّة. يا فاطمة، كلّ عين باكية يوم القيامة إلاّ عيناً بكت على مصاب الحسين فإنّها ضاحكة مستبشرة بنعيم الجنة "ال

ومن كان من أهل الجنّة فهو من السعداء.

قال الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ '''.

وفي الحديث الشريف: عينان لا تمسّهما النار: عين بكت من خشية الله.

<sup>(</sup>١) تاج العروس ٢ : ٦٦ بمادة صرخ .

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٤٤: ٢٩٢.

<sup>(</sup>۳) هود : ۱۰۸.

المقدّمة ...... المقدّمة المقد

وعينٌ بكت على مصاب أبي عبد الله عليُّلا ١٠٠

وعن الإمام الصادق عَلَيْهُ : من ذكرنا أو ذكرنا عنده فخرج من عينه مثل جناح الذباب من الدمع حزناً عفر الله ذنوبه ولو كانت مثل زبد البحرات.

ولا تعجب فإنّ الله سبحانه يرزق من يشاء بغير حساب، وإنّ غفران الذنوب بدمعة واحدة كمسح المعلومات الكثيرة من الكومبيو تر بضربة زرَّ واحد!! قال الإمام الرضا عليه : فعلى مثل الحسين فليبكِ الباكون فإنّ البكاء عليه محطّ الذنوب العظام "ا.

قال الإمام الصادق عَلَيُّا : من ذكرنا عنده ففاضت عيناه حرَّم الله وجهه على النار ، لكلَّ شيء ثواب إلاّ الدمعة فينا في

وقال عَلَيُّهُ : إنَّ الباكي \_على الحسين \_قد أدَّى حقَّنا `ال

وقال عَلَيْهِ ؛ إنّ الحسين بن عليّ عَلَيْهُ عند ربّه عزّ وجلّ، ينظر إلى معسكره ومن حلّه من الشهداء معه، وينظر إلى زوّاره، وهو أعرف بهم وبأسمائهم وأسماء آبائهم وبدرجاتهم ومنزلتهم عند الله عزّ وجلّ من أحدكم بولده، وإنّه ليرى من يبكيه فيستغفر له ويسأل آباءه عَلَيْكُمْ أن يستغفر والهات.

وفي هذا المضمار أحاديث كثيرة نكتفي بهذا المقدار طلباً للاختصار.

<sup>(</sup>١) الخصال للشيخ الصدوق : ٢٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ٤٤: ٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) البحار ٤٤: ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) نجاة الأمَّة : ٣٨.

<sup>(</sup>٥) كامل الزيارات : ٨١.

<sup>(</sup>٦) أمالي الشيخ : ٤١.

١٠ ..... مقتل الإمام الحسين على المعلم الحسين المعلم المعل

ثمّ قال الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿ وَذَكِّرْهُمْ بِأَيَّامِ اللهِ ﴾ (١١.

قال رسول الله يُتَهِينُ : إنّ عاشوراء يوم من أيّام الله (٧).

وقال سبحانه : ﴿ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾ <sup>[٣]</sup>.

قيل (٤): هي العشر الأوَل من المحرّم، وهو تنبيه على شرفها، ولأنَّ فيها يوم عاشوراء.

واعلم أنّ من أوجب الواجبات الولائيّة إقامة المآتم الحسينيّة في كلّ بقاع العالم، وعلى مرّ الدهور حتّى ظهور القائم الإمام المنتظر الحجّة الشاني عشر، صاحب العصر والزمان، شريك القرآن عليه السلام، وعجّل الله فرجه الشريف: «أين الطالب بدم المقتول بكربلاء...».

و يكفيك في عظمة مجالس ومآتم الإمام الحسين للتُلِيْ والبكاء عليه في كلّ زمان ومكان ما عليه سيرة المؤمنين من حضور سيّدة نساء العالمين فاطمة الزهراء عَلَيْكُ تلك المجالس كما ورد في الخبر، فما عُقد مجلس ومأتم باسم سيّد الشهداء عليُهُ وإن كان المأتم يضم نفراً واحداً إلّا وكانت الزهراء عليمًا معهم.

فأين الحسينيّون وأصحاب المآتم والعزاء من هذه المنقبة والفضيلة؟!<sup>(د)</sup>

<sup>(</sup>۱) إبراهيم: ٥٠

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ۲: ٤٩٣.

<sup>(</sup>٣) الفجر: ٢.

<sup>(</sup>٤) مجمع التفاسير ٦ : ٥٠٢.

<sup>(</sup>٥) سيّدتي ومولاتي الشهيدة المظلومة فاطمة الزهراء بَيْكُ : للشيخ لطف الله البحراني يبا راكباً نـحو المدينة قيف بنها عــند الرسيول مـعزّياً مـتظلّما

المقدّمة

11

هذا الحسين بكسربلا عهدي به وانع البستول وقبل أيا ستُ النسا ستّ النساء ربيب حجركِ في الشرى ستّ النساء رضيعُ شديك رضَّضت وبناتك الخفرات في أيدي العدى أبرزن من بعد الخدور حواسراً وهذه أبيات نائرى:

يحسين يبني من أرض طيبة تعنيت

يبني جثيرة جروح جسمك ما لها احساب

من فيض نحرك يا غريب ارد آخذ خضاب

(نعبي مجاريد)

أنه الوائده يه حسين يه بني أنه المهادة المهادة المهادة المهادة المهادة المهادة مهادة المهادة المعادة المعادة

شيفتاه نساشفتان من حير الظيما أعلمت قياضمة الظيهور بنا وما عياري الليباس مسربلاً حُلَل الدما خيل العدى أضلاعه والأعظما خيل أنع مكشيفات كالإما حسلة العدى منها الرّدا والمعصما

ما بيك تحچي وياي وآنه لشوفتك جـيت

جرح الگلب يا نور عيني أعظم مصاب

حــتّى يـــذكّرني بــمصابك أو تســلّيت

يسمه يسمن ريت ذبّاحك ذبيحني وطيول الدهير منا فيلٌ حيزنها سيعين جيشة بيسدور چينها او زينب حيدي الحيادي بضعنها

وقدميصها بسدم الحسمينُ مسلطَّخُ والصورُ فسي يسوم القسيامة يُستفخُ

لا بسد أن تسرد القيامة فاطم ويسل لمسن شفعاؤه خصماؤه

#### (تعی مجارید)

أنسب الوائده والكسياب لهسفان جســــــمه طــــــريح ولا له چـــفان وأيضاً (نعي مجاريد)

ويسن اليسواسسيني يشيعه على حسين واصحابه ورضيعه وابسسن والده عسين الطسليعه أبسو فساضل اجسفوفه كطيعه

وادؤر عيزا ابيني وينين ميا چان

او لعصبت عمليه الخيل مميدان

مطروح نايم عالشويعه

(عاشوري)

ويسن البواسيني إحدمعته آه آه عصالي ابني الذي حمرّوا ركبته او تسمَّت ثباث تسيّاء جسئنه آه آه أويسلاه يسبني المساحفرته اء لا غشات حسمه او دفنته

(بخمیسر)

قسضى وبسيف الشمر أرواه ورده عنفر المُحتا ممكناً فسم حدّه ولو أبصرت عليناك فلي الشرب خلاً ﴿ ﴿ إِذِنَ لِلسَّطِمِتِ الْخَلَدُ فَسَاطُمُ عَلَيْدُهُ وأجريت دمع العين في الوجنات

لا حول ولا قوَّة إلاَّا بالله العليُّ العظيم وسيعلم الذين ظلموا أنَّ محمَّدٍ أيِّ منقلب ينقلبون والعافية للمتنس

أشكر فضيله الخطيب الفاضل السيد باقر الموسوي دام عزّه بما تنفضّل من القيصائد والأبيات (الفريض والشعبي) التي أوردناها في كتابنا هذا، فجزاه الله خيراً ووَّفقه في خدمة المنبر الحسيني. 

### يوم عاشوراء

لو كسان يندري ينوم عناشوراء مسا لاح فسجره ولا استنارا سود حرزاً أوجه الأيام الله مسا أعظمه مسن يسوم اليوم أهل آية التطهير البوم قد مات الحفاظ والوفا اليسوم نامت أعسينُ الأعداءِ ويلي وهل يُنجدي حنزيناً ويملُ وأرؤس عملي الرمساح تسرفع ا وثــاكــلُّ تــبدو مـن الخــدور ومسسرضع تسرنو إلى رضيع ونسموةٌ تُسمى عملي النياق أهـــــمَ شـــــيءٍ لذوي الولاءِ فييه تنقام سنن المصاب

ما كان يجري فيه من بلاءِ ولا أضاءت شمسه نهارا وأوجمه الشهور والأعموام أزال صيبري وأطيار نيومي بـــين صــريع فــيه أو عــفيرٍ اليوم كاد الدين يقضى أسفا وسيهدت عسيون ذي الولاءِ لأضــــلع تــــدوسُهنَ الخـــيلُ وجــــثتُ عــــلى الصــعيد تــوضعُ تمسعجُّ بـــالويل وبــالثبور عملي التراب فباحص صريع حَسرى تعانى ألمَ الفراق أن يسجلسوا للسنوح والعسزاء والتسرك للسطعاء والشسراب أأ

<sup>(</sup>١) المقبولة الحسينيّة : ٦٢، الشيخ هادي أن كاشف الخطاء قدّس الله سرّه.

لقد مرّ هذا اليوم على آل محمّد بَهِ وَكُلّه شجاء مترامي الأطراف، أثرت فجائعه في القلوب فأذابتها، وفي المدامع فأدمتها، فلا تسمع فيه إلا صرخة فاقد، وزفرة ثاكل، وحَنّة محزون، ولا تبصر إلا كل أشعثٍ قد أنهكه ألم المصاب، ومُغبر يذري على رأسه التراب، إلى لادم صدراً، وصاك جبهته، وقابض على فؤاده، وصافقٍ بيده على الأخرى، وترى الناس سكارى، وما هم بسكارى. لكنَ لوعة المصاب أليمة، وكوارثه عظيمة، ولو يكشف لك عن الملأ الأعلى، لسمعت لعالم الملكوت صرخة وحنّة، وللحور في غرف الجنان نشيجاً ونحيباً، ولأئمّة الهدى عَلَيْ بكاءً وعويلاً.

ولا عجب فالفقيد فيه عبق الرسالة، وألق الخلافة، وإكليل تاج الإمامة، وهو سبط المصطفى، وبضعة فاطمة الزهراء، وفلذّة كبد الوصيّ المرتضى، وشقيق السبط المجتبى، وحجّة الله على الورى. إنّه الآية المخزونة، والرحمة الموصولة، والأمانة المحفوظة، والباب المبتلى به الناس.

فمصابه يقل فيه البكاء، ويعز عنه العزاء! فلو تطايرت شظايا القلوب، وزهقت النفوس جزعاً لذلك الحادث الجلل، لكان دون واجبه، أو ترى للحياة قيمة، والمودى به هو ذلك العنصر الحيوي الزاكي، وما قدر الدمع المراق والموتور ثار الله في الأرض، أو يهدأ الكون والذاهب مرساه، ومنجاه في مسراه، وهل ترقأ العين وهي ترنو بالبصيرة إلى ضحايا آل محمد علي المربع مجزرين على وجه الصعيد، مبضعة أجسادهم بين ضريبة للسيوف، ودرية للرماح ورمية للنبال، وقد قضوا وهم «روًاء الكون» ظماء على ضفة الفرات الجاري، تلغ فيه الكلاب، وتشرب منه وحش الفلا، غير أنّ آل محمد بهذ محلاً ون عنه، وللمذاكي «عقرنَ فلا يلوي منه وحش الفلا، غير أنّ آل محمد بهذ محلاً ون عنه، وللمذاكي «عقرنَ فلا يلوي

لهن لجامُ» تجوالٌ على تلك الصدور الزواكي، ولصدر الحسين حديثه الشجي:
وَأَعْظُمُ خَطْبٍ أَنَّ شِمْراً لَهُ عَلى جَناجِنِ صَدْرِ ٱبْنِ النَّبِيِّ مَقاعِدُ
فَشُلَّتْ يَداهُ حينَ يَفْري بِسَيْفِهِ مُعَلَّدَ مَنْ تُلْقَى إِلَيْهِ المَقالِدُ
وَأَيُّ فَتَى أَضْحَتْ خُيولُ أُمَيَّةٍ تُعادي عَلَى جُثْمانِهِ وَتُطارِدُ
فَلَهْفِي لَهُ وَالخَيْلُ مِنْهُنَّ صادِرٌ خَضِيبَ الحَوافي في دِماهُ وَوَارِدُ الْ

فاللازم على الموالي المؤمن المتأسّي بالنبيّ الأعظم ﷺ، الباكي على ولده بمجرّد تذكّر مصابه (٦) أن يقيم المأتم على سيّد الشهداء، ويأمر من في داره بالبكاء عليه، وليُعزِّ بعضهم بعضاً بالحسين فيقول كما في حديث الباقر عليُّلا :

عَظَّمَ اللهُ أُجورَنا وَأُجورَكَمْ بِمُصَابِنَا بِالحُسَيْنِ عَلَيُلاً ، وَجَعَلَنا وَإِيَّاكُمْ مِنَ الطَّالِبينَ بِثَأْرِهِ مَعَ وَلِيِّهِ المَهْدي مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْتِلاْ اللَّالِبينَ بِثَأْرِهِ مَعَ وَلِيِّهِ المَهْدي مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْتِلاْ اللَّالِبينَ بِثَأْرِهِ مَعَ وَلِيِّهِ المَهْدي مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْتِلاْ اللَّالِبينَ بِثَأْرِهِ مَعَ وَلِيِّهِ المَهْدي مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْتِلاْ اللَّالِبِينَ بِثَارِهِ مَعَ وَلِيِّهِ المَهْدي مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْتِلاْ اللَّالِبِينَ بِثَارِهِ مَعَ وَلِيِّهِ المَهْدي مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْتِلاْ اللَّالِمِينَ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهِ المَهْدي مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْتِلاْ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللللللللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللل

<sup>(</sup>١) للشيخ جعفر الخطي، كما في الدرّ النضيد: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) الخصائص للسيوطي ٢: ١٢٥، وأعلام النبوّة للماوردي: ٨٣، فقد رويا بكاء النبيّ على الحسين.

<sup>(</sup>٣) كامل الزيارات : ١٧٥، ومصباح المتهجّد للشيخ الطوسي : ٣٩.

١٦ ..... مقتل الإمام الحسين عن ١٦

«لو كان رسول الله حيّاً لكان هو المعزّى به »٠٠٠.

أحسن الله لك العزاء يا رسول الله.

وأمًا الإمام الكاظم فلم يُرَ ضاحكاً أيّام العشرة من المحرّم الحرام، وكانت الكآبة غالبةً عليه ويوم العاشر يوم حزنه ومصيبته أناً.

ويقول الرضاعيُّ :

فَعَلَى مِثْلِ الحُسَيْنِ فَلْيَبْكِ الْباكونَ، إِنَّ يَوْمَ الحُسَيْنِ أَقْـرَحَ جُــفونَنا، وَأَذَلَّ عَزِيزَنَا بِأَرْضَ كَرْبِ وَبَلاء '".

وفي زيارة الناحية يقول حجّة آل محمّد عجّل الله فرجه الشريف:

« فَلاَّنْدُبَنَّكَ صَباحاً وَمَساءً، وَلاَبْكِيَنَّ عَلَيْكَ بَدَلَ الدُّموع دَماً »(٤).

أحسن الله لك العزاء يا صاحب الزمان، أحسن الله لكم العزاء يا آل بيت النبوة ومعدن الرسالة.

وبعد هذا فهلا يجب علينا أن نخرق ثوب الأنس، ونتجلبب بجلباب الحزن والبكاء، ونعرف كيف يجب أن نعظّم شعائر الله بإقامة المأتم للشهيد العطشان في العاشر من المحرّد!!؟

اليوم دين الهدى خرّت دعـائمه وملّة الحقّ جَدَّت فـي تـداعـيها اليوم ضلّ طـريقَ العـرفِ طـالبهُ وسُدَّ باب الرجا في وجه راجـيها

<sup>(</sup>١) مزار ابن المشهدي من أعلام القرن السادس.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٤: ٥٠٤، ح ١٩٦٩٧.

<sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق : ١٩٠. ومناقب آل أبي طاب ٣ : ٢٣٨ مع تقديم وتأخير في الرواية .

<sup>(</sup>٤) مزار ابن المشهدي : ٥٠١. والبحار ٩٨ : ٢٣٨.

اليوم بان العفا في وجه عافيها اليوم جزّت له العليا نواصيها اليوم قد أصبحت عُطلٌ معاليها اليوم هرف الردى أرسى بواديها اليوم «آسية» وافت تواسيها اليوم نالت بنو هندٍ أمانيها والمصطفى خصمهم والله قاضيها خضاب أعيادها في راح ناديها"

اليوم عادت بنو الآمال متربة اليوم شق عليه المجد حُلته اليوم عِقْدُ المعالي ارفَضَ جوهره اليوم أظلم نادي العز من مضر اليوم قامت به «الزهراء» نادبة اليوم عادت لدين الكفر دولته ما عذر أرجاس هند يوم موقفه ما عذرها ودما أبنائه جُعِلت

ثمّ من نهج السلف الصالح قراءة (مقتل الإمام الحسين عَلَيُكُ ) في صباح اليوم العاشر من المحرّم الحرام في كلّ عام، فكلّ أرض تصبح كربلاء، ويشرع خطباء المنبر الحسيني بقراءة المقتل، وجرت العادة على تقسيم المقتل والمصرع اللي قسمين: مصرع الأصحاب، ومصرع الإمام الحسين عَلَيْكُ وأهل بيته.

وكان أمير هذا النهج الحسيني في عصرنا الراهن المرحوم الحبجة الشيخ عبد الزهراء الكعبي تَتِيُّ فإنّه لا يزال حنين صوته الشجيّ يـدوّي فـي الأسماع والأصقاع، وقد نهج العلماء والخطباء منهجه الشريف.

وقد أجاد العلّامة المحقّق المتقي السيّد عبد الرزّاق المقرّم لِمَنْ في تأليف المقتل ، وقد قرأته في جمعٍ غفير في احسينيّة النجف الأشرف بقم المقدّسة عام ١٤٢٠ هـق) في ثلاث ساعات، وفي بعض المقاطع كمان أحــد الخـطباء يمنعى

<sup>(</sup>١) في شعراء الحلَّة ٥٤٠: ٥٤٠ إنَّها للشيخ هادى النحوي الستوفّى سنة ١٢٢٥ هـ. واقـتبسنا الموضوع من مقتل المحقّق السيّد المقرّم قدّس سرّه الشريف.

باللهجة العراقيّة الدارجة تفاعلاً مع المصيبة ولزيادة البكاء والنحيب والصراخ، فوددت أن أجمع بين المقتل والنعي خدمةً للعلماء والخطباء ولأرباب المقتل من الشباب المؤمن المثقّف الذي يرتقي المنبر في المآتم الحسينيّة.

وتعميماً للفائدة قمت بتحريك النصّ وضبطه، سائلاً المولى القدير أن يديم علينا نعمة الإمام الحسين عليه ويوفقنا خالصاً لخدمة شعائره الخالدة، وإدامة نهضته المباركة، ونكون على نهجه القويم وصراطه المستقيم وعلى دربه وجهاده...

أملي من القرّاء الأعزّاء أن لا ينسوني من صالح دعواتهم، ودمتم للإسلام علماً وللمسلمين كهفاً وملاذاً.

العبد

عادل بن السيّد على العلوي قم المقدّسة \_الحوزة العلميّة الحسين ﷺ في يوم عاشوراء ......١٩

# الحسين ﷺ في يوم عاشوراء

قالَ ابنُ قولويه والمسعودي: لمّا أصبحَ الحسينُ لِمُنَّلَا يومَ عاشوراءِ وصلّى بأصحابهِ صلاةَ الصبحِ قامَ خطيباً فيهم، فحمدَ اللهَ وأثنى عليهِ ثمَّ قالَ: إنَّ اللهَ تعالى أذِنَ في قتلكم وقتلي في هذا اليوم، فعليكم بالصبر والقتالِ.

ثمَّ صفّهم للحرب، وكانوا اتنينِ وثمانينَ فارساً وراجلاً، فجعلَ زهيرَ بنَ القينِ في الميمنةِ، وحبيبَ بنَ مظاهرٍ في الميسرةِ، وثبتَ هوَ عَلَيُّةٌ وأهلُ بيتِهِ في القلبِ، وأعطى رايتهُ أخاهُ العبّاسَ؛ لأنّهُ وجدَ قمرَ الهاشميّين أكفأ ممّنْ معهُ لحملها، وأحفظهمُ لذمامهِ، وأرأفهمُ بهِ، وأدعاهمُ إلى مبدئِهِ، وأوصلهمُ لرحمهِ، وأحماهمُ لجوارهِ، وأثبتهمُ للطعانِ، وأربطهمُ جأشاً، وأشدَهمُ مراساً.

وأقبلَ عمرُ بنُ سعدٍ نحوَ الحسينِ عَلَيُّةٍ في ثلاثينَ ألفاً، وكانَ رؤساءُ الأرباعِ بالكوفةِ يومئذٍ: عبدُ اللهِ بنُ زهيرٍ بنُ سليمٍ الأزدي على ربعِ أهلِ المدينةِ، وعبدُ الرحمنِ بنُ أبي سبرةِ الحنفيِّ على ربعِ مذحجٍ وأسدٍ، وقيسُ بنُ الأشعثِ على ربعِ ربيعةٍ وكندةٍ، والحرُّ بنُ يزيدٍ الرياحيُّ على ربعِ تميمٍ وهمدانٍ. وكلّهمُ اشتركوا في حرب الحسين إلاّ الحرَّ الرياحيُّ.

وجعلَ ابنُ سعدٍ على الميمنةِ عمر بنَ الحجّاجِ الزبيديّ، وعلى الميسرةِ شمرَ بنَ ذي الجوشنِ العامريّ، وعلى الخيلِ عزرةَ بنَ قيسٍ الأحمسيّ، وعلى الرجّالةِ شبتَ بنَ ربعيّ، والرايةَ مع مولاهُ ذُويد.

وأقبلوا يجولونَ حولَ البيوتِ، فيرونَ النارَ تضطرمُ في الخندقِ، فنادى

٢٠ ..... مقتل الإمام الحسين ع

شمرٌ بأعلى صوتهِ: يا حسينُ، تعجّلتَ بالنارِ قبلَ يومِ القيامةِ، فقالَ الحسينُ عَلَيُلاً: مَنْ هذا؟ كَأَنّهُ شمرُ بنُ ذي الجوشنِ اقبلَ : نعم، فقالَ عَلَيُلاً : يا ابنَ راعيةِ المعزى، أنتَ أولى بها منّي صليّاً. ورامَ مسلمُ بنُ عوسجةَ أن يرميهِ بسهمٍ فمنعهُ الحسينُ وقالَ: أكرهُ أَنْ أبدأهم بقتالِ.

### دعاء الحسين عني المناف

ولمّا نظرَ الحسينُ عَيْدٌ إلى جمعهم كَأْنَهُ السيلُ، رفعَ يديهِ بالدعاءِ وقالَ:
اللّهُمَّ أَنْتَ ثِقَتِي في كُلِّ كَرْبٍ، وَرَجائي في كُلِّ شِدَّةٍ، وَأَنْتَ لي في كُلِّ أَمْرٍ
نَزَلَ بي ثِقَةٌ وَعُدَّةُ، كَمْ مِنْ هَمَّ يَضْعُفُ فيهِ الفُؤادُ، وَتَقِلُّ فيهِ الحيلَةُ، ويَخْذُلُ فيهِ الصَّديقُ، ويَخْذُلُ فيهِ الصَّديقُ، ويَشْفَتُ فيهِ العَدُوُّ، أَنْرَلْتُهُ بِكَ، وَشَكَوْتُهُ إلَيْكَ، رَغْبَةً مِنِي إلَيْكَ عَمَّنْ سِواكَ، فَكَشَفْتَهُ وَفَرَجْتَهُ، فَأَنْتَ وَلِيُّ كُلِّ نِعْمَةٍ، وَمُنْتَهَى كُلِّ رَغْبَةٍ.

## الخطبة الأولى

ثمَّ دعا براحلتهِ فركبها، ونادى بصوتٍ عالٍ يسمعهُ جُلُّهم:

أَيُّهَا النَّاسُ المُمَعُوا قَوْلِي وَلا تَعْجَلُوا حَتَّى أَعِظَكُمْ بِمَا هُوَ حَقِّ لَكُمْ عَلَيَّ، وَحَتَّى أَعْظَكُمْ بِمَا هُوَ حَقِّ لَكُمْ عَلَيَّ، وَحَتَّى أَعْتَذِرَ إِلَيْكُمْ مِنْ مَقْدَمِي عَلَيْكُمْ افَانْ قَبِلْتُمْ عُنْرِي، وَصَدَّقْتُمْ قَوْلِي وَأَعْظَيْتُمُونِي النَّصَفَ مِنْ أَنْفُسِكُمْ، كُنْتُمْ بِذَلِكَ أَسْعَدَ، وَلَمْ يَكُنْ لَكُمْ عَلَيَّ سَبِيلٌ، وَإِنْ وَأَعْظَيْتُمُونِي النَّصَفَ مِنْ أَنْفُسِكُمْ، كُنْتُمْ بِذَلِكَ أَسْعَدَ، وَلَمْ يَكُنْ لَكُمْ عَلَيَّ سَبِيلٌ، وَإِنْ لَمُ تَقْبُلُوا مِنِّيَ الْعُذْرَ وَلَمْ تُعْطُوا النَّصَفَ مِنْ أَنْفُسِكُمْ، فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ، ثُمَّ

الخطبة الأولى .....١٠٠٠ الخطبة الأولى .....٠٠٠٠

لا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً، ثُمَّ اقْضوا إِنَيَّ وَلا تُنْظِرونِ، إِنَّ وَلِـيَّيَ اللهُ الذي نَـزَّلَ الكِتابَ، وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحينَ.

فلمّا سمعنَ النساءُ هذا منهُ، صِحْنَ وبَكينَ، وارتفعتْ أصواتُهنَّ فأرسلَ إليهنَّ أَخَاهُ العبّاسَ وابنَهُ عليًا الأكبرَ، وقالَ لهما: سَكِّتاهُنَ فَلَعَمْرِي لَيَكُثُرَ بُكاؤُهُنَّ.

ولمّا سكتْنَ، حمدَ اللهَ وأثنى عليهِ وصلّى على محمّدٍ، وعلى الملائكةِ والأنبياءِ، وقالَ في ذلكَ ما لا يُحصى ذكرُهُ، ولم يُسمعُ متكلّمٌ قبلَهُ ولا بعدَهُ أبلغَ منهُ في منطقهِ، ثمَّ قالَ:

عِبادَ اللهِ اللهِ اللهِ وَكُونُوا مِنَ الدُّنْيَا عَلَى حَذَرٍ ، فَإِنَّ الدُّنْيَا لَوْ بَقِيَتُ عَلَى أَحَدٍ أَوْ بَقِيَ عَلَيْهَا أَحَدُ لَكَانَتُ الأُنْبِياءُ أَحَقَّ بِالبَقاءِ ، وَأَوْلَى بِالرِّضَا ، وَأَرْضَى بِالقَضاءِ ، غَيْرَ أَنَّ اللهَ خَلَقَ الدُّنْيَا لِلفَنَاءِ ، فَجَديدُهَا بالٍ ، وَنَعِيمُها مُضْمَحِلُّ ، وَسُرورُها مُكْفَهِرُّ ، وَالمَنْزِلُ تَلْعَةٌ ، وَالدَّارُ قَلْعَةٌ ، فَتَرَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى . وَاتَّـقُوا اللهَ لَـعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ . وَاتَّـقُوا اللهَ لَـعَلَّكُمْ تَقُلِحُونَ .

أيُّها النَّاسُ، إِنَّ اللهُ تَعَالَى خَلَقَ اللَّنْيَا فَتَجَعَلَهَا دَارَ فَتَاءٍ وَزَوالِ، مُتَصَرِّفَةً بِأَهْلِها حَالاً بَعْدَ حَالٍ، فَالمَعْرورُ مَنْ غَرَّنَهُ، وَالشَّقِيُّ مَنْ فَتَنَنَهُ، فَلا تَعُرَّنُكُمْ هَذِهِ الدُّنْيا، فَإِنَّها تَقْطَعُ رَجَاءَ مَنْ رَكَنَ إلَيْها، وَتُخَيِّبُ طَمَعَ مَنْ طَمِعَ فيها، وَأَراكُمْ قَدِ الدُّنْيا، فَإِنَّها تَقْطَعُ رَجَاءَ مَنْ رَكَنَ إلَيْها، وَتُخَيِّبُ طَمَعَ مَنْ طَمِع فيها، وَأَراكُمْ قَد الدُّنْيا، فَإِنَّها تَقْطَعُ رَجَاءً مَنْ رَكَنَ إلَيْها، وَتُخَيِّبُ طَمَعَ مَنْ طَمِع فيها، وَأَراكُمْ قَد الدُّنَهُمْ اللَّيْءَ وَعَرْضَ بِوَجْهِهِ الكَريمِ عَنْكُمْ، وَأَعْرَضَ بِوَجْهِهِ الكَريمِ عَنْكُمْ، وَأَحْلَ بِكُمْ نِقْمَتَهُ، فَنِعْمَ الرَّبُ رَبُّنا، وَيِئْسَ العَبِيدُ أَنْتُمْ، أَقْرَرْتُهُمْ بِالطَّاعَةِ، وَآمَنْتُمُ وَأَحَلَ بِكُمْ نِقُمْتَهُ، فَنِعْمَ الرَّبُ رَبُّنا، وَيِئْسَ العَبِيدُ أَنْتُمْ، أَقْرَرْتُهُمْ بِالطَّاعَةِ، وَآمَنْتُمُ وَأَحَلَ بِكُمْ نِقْمَتَهُ، فَنِعْمَ الرَّبُ رَبُنا، وَيِئْسَ العَبِيدُ أَنْتُمْ، أَقْرَرْتُهُ بِالطَّاعَةِ، وَآمَنْتُمُ إلى فَرَيْتِهِ وَعِيثَرَتِهِ شُريدونَ قَيْلَهَمْ، لَقَدْ الشَيْطُونُ فَانُسَاكُمْ ذِكْرَ اللهِ العَظِيم، فَتَبَا لَكُمْ وَلِما ثُويدونَ اللَّلَهُمْ، لَقَدْ الشَّيْعُونَ اللَّي اللَّيْءُ الشَّيطُونَ اللَّي اللهُ وَإِنَّا اللَّيْهِمْ، فَعُعْدًا لِلْقُومُ الظَّالِمِينَ.

أَيُّهَا النَّاس، انْسِبوني مَنْ أَنا، ثُمَّ ارجِعوا إلَى أَنْفُسِكُمْ وَعاتِبوها، وَانْ ظُرُوا هَلْ يَجِلُّ لَكُهْ قَتْلي وَانْتِهاكُ حُرْمَتي؟ أَلَسْتُ ابْنَ بِنْتِ نَبِيَّكُمْ وَابْنَ وَصِيِّهِ وَابْنَ عَمَّهِ، وَأَوَّلَ المُؤمِنينَ بِاللهِ، وَالمُصَدِّقَ لِرَسولِهِ بِما جاءَ مِنْ عِنْدِ رَبِّهِ؟ أَوَ لَيْسَ حَمْزَةُ سَيِّدُ الشُّهَداءِ عَمَّ أَبي؟ أَوَ لَيْسَ جَعْفَرُ الطَّيَّارُ عَمِّي، أَوَ لَمْ يَبْلُغُكُمْ قَوْلَ رَسولِ اللهِ لي الشُهِداءِ عَمَّ أبي؟ أَو لَيْسَ جَعْفَرُ الطَّيَّارُ عَمِّي، أَو لَمْ يَبْلُغُكُمْ قَوْلَ رَسولِ اللهِ لي وَلاْخي : هَذَانِ سَيِّدا شَبابِ أَهْلِ الجَنَّةِ؟ فَإَنْ صَدَّقْتُموني بِما أقولُ، وَهُو الحَقُّ، وَاللهِ مَا تَعَمَّدْتُ الكَذِبَ مُنْذُ عَلِمْتُ أَنَّ اللهَ يَمْقُتُ عَلَيْهِ أَهْلَهُ وَيَضُرُّ بِهِ مَنْ اخْتَلَقَهُ، وَإِنْ مَا تَعَمَّدْتُ الكَذِبَ مُنْذُ عَلِمْتُ أَنَّ اللهَ يَمْقُتُ عَلَيْهِ أَهْلَهَ وَيَضُرُّ بِهِ مَنْ اخْتَلَقَهُ، وَإِنْ كَنَّ بَتَعَدْنِ وَلَا اللهَ عَلَيْهِ أَهْلَهُ وَيَضُرُ بِهِ مَنْ اخْتَلَقَهُ، وَإِنْ كَنَالَةُ مِنْ اللهِ لي وَلاَ عَلَى وَاللهِ الجَنْفِي وَلَيْسَ بنَ عَبْدِ اللهِ الْأَنْصَارِي وَأَبا سَعِيدٍ الخِدْرِي وَسَهْلَ بنَ سَعْدٍ السَّاعِدي وَزَيْدَ بنَ أَرْقَمٍ وَأَنْسَ بنَ مَالِكِ، يُخْبِرُوكُمْ أَنَّهُمْ سَمِعوا هَذِهِ المَقَالَةَ مِنْ رَسُولِ اللهِ لي وَلاَخي، أَما في هَذَا اللهِ لي وَلاَخي، أَمَا في هَذَا لَكُمْ عَنْ سَفْكِ دَمي؟!

فقالَ الشمرُ : هوَ يعبدُ اللهَ على حرفٍ إنْ كانَ يدري ما يقولُ!

فقالَ لهُ حبيبُ بنَ مظاهرٍ : واللهِ إنّي أراكَ تعبدُ اللهَ على سبعينَ حرفاً ، وأنا أشهدُ أنّكَ صادقٌ ، ما تدري ما يقولُ ، قدْ طبعَ اللهُ على قلبكَ !

ثمَّ قالَ الحسينُ عَنْ إِذِ :

فَإِنْ كُنْتُمْ فِي شَكِّ مِنْ هَذَا القَوْلِ أَفَتَشُكُّونَ أَنِّي ابْنُ بِنْتِ نَبِيِّكُمْ، فَوَاللهِ مَا يَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالمَغْرِبِ ابْنُ بِنْتِ نَبِيٍّ غَيْرِي فِيكُمْ وَلا فِي غَيْرِكُمْ، وَيُحْكُمْ أَتَـطُلِبوني بِقَتيل مِنْكُمْ قَتَلْتُهُ! أَوْ مِلْكُ السَّقَهْلَكُنُّهُ أَوْ بِقَصاصِ جِراحَةٍ.

فأخذوا لا يكلمونه!

فنادى :

يَا شَبَتُ بِنَ رَبْعِي، وَيَا حَجَّارُ بِنَ أَبْجُرٍ، وَيَا قَيْسُ بِنَ الأَشْعَث، وَيَا زَيْدُ بِنَ

كرامة وهداية ......

الحارِثِ، أَلَمْ تَكْتُبُوا إِلَيَّ أَنْ أَقْدِمْ قَدْ أَيْنَعَتِ الثِّمارُ وَاخْضَرَّ الجَنابُ، وَإِنَّما تَقْدِمُ عَلَى جُنْد لَكَ مُجَنَّدَةً؟

فقالوا: لم نفعل .

قالَ :

سُبْحانَ الله بَلَى وَالله لَقَدْ فَعَلْتُمْ.

ثمَّ قالَ :

أَيُّهَا النَّاسُ إذا كَرِهْتُمُوني فَدَعُوني أَنْصَرِفُ عَنْكُمْ إِلَى مَأْمَنٍ مِنَ الأَرْضِ. فقالَ لهُ قيسُ بنُ الأشعثِ: أَوَ لا تنزلُ على حكمِ بني عمّكَ؟ فإنَّهمْ لنْ يُروكَ إلَّا ما تُحتُّ ولنْ يصلَ إليكَ منهمْ مكروةً.

فقالَ الحسينُ عَنْ إِلَّهُ :

أَنْتَ أَخُو أَخِيكَ؟ أَتُرِيدُ أَنْ يَطْلُبَكَ بَنُو هَاشِمٍ أَكْثَرَ مِنْ دَمٍ مُسْلِمٍ بِنِ عَقيلٍ؟ لا واللهِ لا أَعْطَيْهُمْ بِيَدي إعْطَاءَ الذَّليلِ وَلا أَفِرُّ فِرارَ الْعَبيدِ، عِبادَ اللهِ إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الحِسابِ. وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الحِسابِ. ثمّ أَنَاخ راحلته وأمر عقبة بن سمعان فعقلها.

#### كرامة وهداية

وأقبلَ القومُ يزحفونَ نحوهُ، وكانَ فيهمُ عبدُ اللهِ بنَ حوزة التميميِّ فصاحَ: أفيكمْ حسينُ؟ وفي الثالثةِ قال أصحابُ الحسينِ: هذا الحسينُ فما تريدُ منهُ؟ قالَ: يا حسينُ، أبشِرْ بالنارِ. قالَ الحسينُ: كذبتَ بلْ أقدمُ على ربِّ غفورٍ كريمٍ مُطاعِ شفيعٍ، فمنْ أنتَ؟ قالَ: أنا ابنُ حوزةً. فرفعَ الحسينُ يديهِ حتَى بانَ بياضُ إبطيهِ وقالُ :

اللَّهُمَّ خُزْهُ إِلَى النَّادِ.

فغضب ابنُ حوزة وأقحم الفرس إليه وكانَ بينهما نهرٌ فسقطَ عنها وعلقتُ قدمهُ بالركابِ وجالتُ به الفرسُ، وانقطعتْ قدمهُ وساقهُ وفخذهُ، وبسقي جانبهُ الآخرَ معلَقاً بالركابِ وأخذتِ الفرسُ تضربُ به كلَّ حجرٍ وشجرٍ، وألقتهُ في النارِ المشتعلةِ في الخندقِ فاحترقَ بها وماتَ، فخرَّ الحسينُ ساجداً شاكراً حامداً على إجابةِ دعائهِ، ثمَّ إنّهُ رفعَ صوته يقولُ:

اللَّهُمَّ إِنَّا أَهْلُ بَيْتِ نَبِيِّكَ وَذُرِّيَّتُهُ وَقَرَابَتُهُ فَاقْصِمْ مَنْ ظَلَمَنا وَغَصَبَنا حَقَّنا إِنَّكَ سَميعٌ قَريبٌ.

فقالَ لهُ محمَّدُ بنَ الأشعثِ: أيُّ قرابةِ بينكَ وبينَ محمَّدٍ؟ فقالَ الحسينُ :

اللَّهُمَّ إِنَّ مُحَمَّدَ بِنَ الأَشْعَثِ يَقُولُ لَيْسَ بَيْنِي وَبَيْنَ مُحَمَّدٍ قَرابَةً، اللَّهُمَّ أُرِني فيه هَذَا اليَوءَ ذُكَّا عَاجِلاً.

فاستجابَ اللهُ دعاءَهُ فخرجَ محمَدُ بنُ الأشعثِ منَ العسكرِ ولزلَ عنْ فرسهِ لحاجتهِ، وإذا بعقربٍ أسودٍ يضربهُ ضربةً، تركَتهُ متلوّثاً في ثيابهِ ممّا بهِ، ومـاتَ باديَ العورةِ.

قالَ مسروقٌ بنُ وائلِ الحضرميّ : كنتُ في أوّلِ الخيلِ التي تقدّمتْ لحربِ الحسينِ لَعلَي أنْ أُصيبَ رأسَ الحسينِ فأحظى بهِ عندَ ابنِ زيادٍ، فسلمًا رأيتُ ما صنعَ بابنِ حوزة عرفتُ أنَّ لأهلِ هذا البيتِ حرمةً ومنزلةً عندَ اللهِ، وتركتُ الناسَ وقلتُ : لا أقاتلهمُ فأكونَ في النارِ.

#### خطبة زهير بن القين

وخرج إليهم زهيرُ بنُ القينِ على فرسٍ ذَوبٍ وهوَ شاكِ في السلاحِ فقالَ: يا أهلَ الكوفةِ نَذَارٍ لكمْ منْ عذابِ اللهِ، إنَّ حقّاً على المسلمِ نصيحةَ أخيهِ المسلمِ، ونحنُ حتى الآنَ إخوةٌ على دينٍ واحدٍ ما لهْ يقع بيننا وبينكهُ السيفُ وأنته للنصيحةِ منّا أهلٌ، فإذا وقع السيفُ انقطعتِ العصمةُ وكنّا أُمّةً وأنته أُمّةُ، إنَّ اللهَ ابتلانا وإيّاكمْ بذريةِ نبيهِ محمّدٍ يَهَا لله نيظرَ ما نحنُ وأنتمْ عاملونَ. إنَّا ندعوكم إلى نصرهم وخذلانِ الطاغيةِ يزيدٍ وعبيدِ اللهِ بنَ زيادٍ، فإنكمْ لا تدركونَ منهما إلا سوء عمر سلطانهما، يسملانِ أعينكمْ، ويقطعانِ أيديكمْ وأرجلكمْ، ويمثلانِ بكم ويرفعانكمْ على جذوعِ النخلِ ويقتلانِ أما تلكمْ وقُرّاءكمْ أمثالَ حجرٍ بنَ عَديّ وأصحابهِ وهانيُ بنَ عروةٍ وأشباههُ، فسبّوهُ وأثنوا على عبيدِ اللهِ بنَ زبادٍ ودعوا لهُ وقالوا: لا نبرحَ حتى نقتلَ صاحبكَ ومَنْ معهُ، أوْ نبعثَ بهِ وبأصحابهِ إلى عبيدِ اللهِ بنَ زيادٍ سلماً.

فقالَ زهيرُ : عبادَ اللهِ ، إنَّ ولدَ فاطمةَ أحقُّ بالودُّ والنصرِ منِ ابنِ سميّةَ ، فإنْ لمُ تنصروهمْ فأعيذكمْ باللهِ أنْ تقتلوهمْ فخلُوا بينَ هذا الرجلِ وبينَ يزيدٍ ، فَلَعَمري إِنَّهُ لَيَرضى منْ طاعتكمْ بدونِ قتلِ الحسينِ عَلَيُّةٍ .

فرماهُ الشمرُ بسهمٍ وقالَ: اسكتَّ أسكتَ اللهُ نامتَكَ، أبرمتَنا بكثرةِ كلامِكَ. فقالَ زهيرٌ: يا ابنَ البوّالِ على عَقِبَيهِ، ما إيّاكَ أخاطبُ، إنّما أنتَ بهيمةٌ، واللهِ ما أظنّكَ تُحكهُ منْ كتابِ اللهِ آيتينِ فأبشر بالخزي يومَ القيامةِ والعذابِ الأليمِ. فقالَ الشمرُ : إنَّ اللهَ قاتِلكَ وصاحبَكَ عنْ ساعةٍ .

فقالَ زهيرُ : أَفَيِالمَوْتِ تُخوّفني؟ فواللهِ لَلموتُ معهُ أحبُّ إلَيَّ منَ الخُلدِ معكمْ، ثمَّ أقبلَ على القوم رافعاً صوتهُ وقالَ :

عبادَ اللهِ لا يغرّنكمْ عنْ دينكمْ هذا الجلفُ الجافي وأشباهُهُ، فواللهِ لا تَنالُ شفاعةُ محمّدٍ تَتَنَاقُ قوماً أهرقوا دماءَ ذرّيتهِ وأهلَ بيتهِ وقتلوا مَنْ نَصَرَهمْ وذبّ عنْ حريمهم.

فناداهُ رجلٌ منْ أصحابهِ إنَّ أبا عبدِ اللهِ يقولُ لكَ : أُقبِلْ، فَلَعَمْري لئِنْ كانَ مؤمنُ آلِ فرعونَ نصحَ قومَهُ وأبلغَ في الدعاءِ، فلقدْ نصحتَ هؤلاءِ وأبلغتَ لوْ نفعَ النُّصحُ والإبلاغُ.

## خطبة بُرير

واستأذنَ الحسينَ بُريرٌ بن خُضيرٍ في أنْ يكلّمَ القومَ فأذِنَ لهُ، وكانَ شيخاً تابعيّاً ناسكاً قارئاً للقرآنِ ومنْ شيوخِ القرّاءِ في جامعِ الكوفةِ ولهُ في الهمدانيّينَ شرفٌ وقدرٌ.

فوقفَ قريباً منهمُ ونادى : يا معشرَ الناسِ ، إنَّ اللهَ بعثَ محمّداً بشيراً ونذيراً وداعياً إلى اللهِ وسراجاً منيراً ، وهذا ماءُ الفراتِ تقعُ فيهِ خنازيرُ السوادِ وكلائبهُ وقدْ حِيلَ بينَهُ وبينَ ابنِ بنتِ رسولِ اللهِ ، أفجزاءُ محمّدٍ هذا؟

فقالوا: يا بريرُ، قدْ أكثرتَ الكلامَ فاكْفُفْ عنّا فواللهِ لَيعطشَ الحسينُ كـما عطشَ منْ كانَ قبلهُ.

قالَ: يا قومُ، إنَّ ثِقلَ محمَدٍ قدْ أصبحَ بينَ أَظهرِكمْ، وهؤلاءِ ذرَيْتُهُ وعترتُهُ وبناتُهُ وحَرَمُهُ، فهاتُوا ما عندَكمْ وما الذي تُريدونَ أنْ تَصنعُوهُ بِهم؟ فقالوا: نُريدُ أَنْ نُمكّنَ منهمُ الأميرَ عبيدَ اللهِ بنَ زيادٍ فيرى فيهمُ رأيَهُ.

قالَ: أفلا تَقبلونَ منهمْ أَنْ يَرجعوا إلى المكانِ الذي جاؤوا مِنهُ، وَيلَكمْ يا أهلَ الكوفةِ أَنسيتُمْ كُتُبكُمُ وعهودَكمُ التي أعطيتمُوها وأشهدتُمُ اللهَ عليها وعليكمْ؟ أَدَعُوتُمْ أَهلَ بيتِ نبيّكُمْ وزَعمتُمْ أَنكمْ تقتلونَ أَنفسَكمْ دونَهمُ حستَى إذا أتَوْكُمْ أَللهُ أَللهُ عَنْ مَاءِ الفراتِ، بِنسَما خَلَفتُمْ نبيّكمْ في أسلمتُموهُمْ إلى ابنِ زيادٍ، وحلاتموهُمْ عنْ مَاءِ الفراتِ، بِنسَما خَلَفتُمْ نبيّكمْ في ذرّيته! ما لكمْ لا سَقاكُمُ اللهُ يومَ القيامة فبئسَ القومُ أنتُمْ!

فقالَ له نفرٌ منهم : يا هذا، ما ندرى ما تَقولُ !

قالَ : الحمدُ للهِ الذي زَادني فيكُمْ بصيرةً ، اللهمَّ إنِّي أَبراُ إليكَ منْ فِعالِ هؤلاءِ القوم، اللهمَّ ألقِ بأسَهُمْ بينَهمْ حتّى يلقَوكَ وأنتَ عليهمْ غضبانُ .

فجعلَ القومُ يرمونَهُ بالسِّهامِ فتقَهقَر.

#### خطبة الحسين الثانية

ثمَّ إنَّ الحسينَ عَلَيُّا لِمَ وَسَهُ وَأَخَذَ مَصَحَفَاً وَنَشَرَهُ عَلَى رَأْسِهِ، ووقَـفَ بِإِزَاءِ القَوم وقالَ:

يا قَوْمُ، إِنَّ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ كِتابَ اللهِ وَسُنَّةَ جَدِّي رَسُولِ الله ﷺ.

ثمَّ استشهدَهُمْ عنْ نفسهِ المقدّسةِ وما عليهِ منْ سيفِ النبيِّ تَنَيَّ ولاميتِهِ وعمامتِهِ فأجابُوهُ بالتصديق، فسألهمْ عمّا أقدَمَهمْ على قتلهِ قالوا: طاعةً للأمير

تَبَأ لَكُمْ أَيَّتُهَا الجَماعَةُ وَتَرَحاً، أحينَ اسْتَصْرَخْتُمونا والِهينَ فَأَصْرَخْناكُمْ موجفينَ، سَلَلْتُهُ عَلَيْنا سَيْفاً لَنا في أَيْمانِكُمْ وَحَشَسْتُمْ عَلَيْنا ناراً اقْتَدَحْناها عَلَى عَدُوِّنا وَعَدُوِّكُمْ، فَأَصْبَحْتُهُ إِلْباً لأعْدائِكُهُ عَلَى أَوْلِيائِكُمْ بِغَيْرِ عَدْلٍ أَفْشَوْهُ فيكُمْ، عَدُوِّنا وَالسَّيْفُ مَسْيمٌ وَالجَأْشُ وَلا أَمَلٍ أَصْبَحَ لَكُمْ فيهُمْ، فَهلا لَكُمُ الوَيْلاتُ! تَرَكْتُمونا وَالسَّيْفُ مَسْيمٌ وَالجَأْشُ طامِنٌ وَالرَأْيُ لَمَّا يُسْتَحْصَفُ، وَلَكِنْ أَسْرَعْتُمْ إلَيْها كَطِيرَةِ الدَّبا، وتَداعَيْتُمُ عَلَيْها طامِنُ وَالرَأْيُ لَمَّا يُسْتَحْصَفُ، وَلَكِنْ أَسْرَعْتُمْ إلَيْها كَطِيرَةِ الدَّبا، وتَداعَيْتُمُ عَلَيْها كَتَهافُتِ الفَراشِ ثُمَّ نَقَطْتُموها فَسُحْقاً لَكُمْ يا عبيدَ الأُمَّةِ وَشُذَّاذَ الأحْزابِ، وَنَبَذَةَ للإَنْمِ، وَنَفَتَةُ الشَّيْطانِ وَمُطْفِئي السُّنَنِ! وَيُنحَكُمُ الكِتابِ، وَمُحَرِّفي الكَلِمِ وَعُصْبَةَ الإثْمِ، وَنَفَتَةَ الشَّيْطانِ وَمُطْفِئي السُّنَنِ! وَيُنحَكُمُ الكَتْرَابِ، وَتَدَاعَتُكُمْ وَتَأَرْرَتْ فُروعُكُمْ، فَكُنْتُمْ أَخْبَثَ ثَمْرَةٍ، شَجَى لِلنَّاظِر وَأَكُلَةً لِلْغاصِب! أَصُولُكُمْ وَتَأَزَرَتْ فُروعُكُمْ، فَكُنْتُمْ أَخْبَثَ ثَمْرَةٍ، شَجَى لِلنَّاظِر وَأَكُلَةً لِلْغاصِب!

ألا وَإِنَّ الدَّعِيَّ بِنَ الدَّعِيِّ قَدْ رَكَزَ بَيْنَ اثْنَتَيْنِ ، بَيْنَ السِّلَّةِ وَالذَّلَةِ وَهَيْهاتَ مِنَّا الذِّلَةُ ، يَأْبَى اللَّهُ لَنا ذَلِكَ وَرَسُولُهُ وَالمُؤْمِنُونَ وَحُجُورٌ طَابَتْ وَطَهُرَتْ ، وَأُنُوفُ حَمِيَّةُ وَنُفُوسُ أَبِيَّةُ مِنْ أَنْ نُؤْثِرَ طَاعَةَ اللَّنَامِ عَلَى مَصَارِعِ الكِرامِ ، ألا وَإِنِّي زاحِفٌ بِهَذِهِ وَنُفُوسُ أَبِيَّةُ مِنْ أَنْ نُؤْثِرَ طَاعَةَ اللَّنَامِ عَلَى مَصَارِعِ الكِرامِ ، ألا وَإِنِّي زاحِفٌ بِهَذِهِ النَّسُرَةِ عَلَى قَلْةِ العَدَدِ وَخُذَلانِ النَّاصِر .

ثمَّ أنشدَ أبياتَ فروةِ بنَ مسيكٍ المراديّ.

فَإِن نَهْزِمُ فَهُزَّامُون قُدْماً وَإِن نُسِهزَمُ فَسَغِيرُ مُهُزَّمِينا وما أَن طَبِنا جُبُنُ ولكِن مسيلقى الشّامتون كما لقينا فسقُل للشامتون كما لقينا إذا ما الموتُ رَفَّع عن أُناسٍ بكسلكلهِ أنساخَ بآخسرِينا أما وَاللهِ لا تَلْبَثُون بَعْدَها إلا كَرَيْتُما يُؤكّبُ الفَرَسُ، حَتَّى تَدورَ بِكُمْ دَوْرَ أَمَا وَاللهِ لَا تَلْبَثُون بَعْدَها إلا كَرَيْتُما يُؤكّبُ الفَرَسُ، حَتَّى تَدورَ بِكُمْ دَوْرَ

الرَّحَى وَتَقْلَقَ بِكُمْ قَلَقَ المِحْوَرِ، عَهْدٌ عَهِدَهُ إِلَيَّ أَبِي عَنْ جَدِّي رَسولِ اللهِ:

﴿ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اَ قُضُوا إِلَيَّ وَلا تُنْظِرُونِ ﴾ '''.

﴿ إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى اللهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ آخِذُ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ ﴿ .

ثمَّ رفعَ يديهِ نحوَ السماءِ وقالَ:

اللَّهُمَّ احْبِسْ عَنْهُمْ قَطْرَ السَّماءِ وَابْعَثْ عَلَيْهِمْ سِنينَ كَسِنِيِّ يـوسُفَ وَسَـلَطْ عَلَيْهِمْ غُلامَ ثَقيفٍ يَسْقيهِمْ كَأْساً مُصَبَّرةً فَإِنَّهُمْ كَذَبونا وَخَذَلونا وَأَنْتَ رَبُّنا عَـلَيْكَ تَوَكَّلْنا وَإِلَيْكَ المَصيرُ.

وَاللَّهُ لا يَدَعُ أَحَداً مِنْهُمْ إلَّا انْتَقَمَ لي مِنْهُ قَتْلَةً بِقْتْلَةٍ وَضَرْبَةً بِضَرْبَةٍ وَإنَّهُ لَيَنْتَصِرُ لي وَلأَهْلِ بَيْتي وَأشْياعي.

### ضلال ابن سعد

واستدعى الحسينُ عَلَيْمًا عَمَرَ بنَ سعدٍ فدُعيَ لهُ وكانَ كــارهاً لا يــحبُّ أنْ يأتيهِ فقالَ:

أَيْ عُمَرُ، أَتَرْعُمُ أَنَّكَ تَقْتُلَني وَيُولِّلِكَ الدَّعِيُّ بِلادَ الرَّيِّ وَجَرْجانٍ. وَاللهِ لا

<sup>(</sup>۱) يونس : ۷۱.

<sup>(</sup>۲) هود: ۵٦.

٣٠ ..... مقتل الإمام الحسين ﷺ

تَتَهَنَّأُ بِذَلِكَ، عَهْدً مَعْهُودٌ فَاصْنَعْ مَا أَنْتَ صَانِعٌ، فَإِنَّكَ لَا تَفْرَحُ بَعْدي بِدُنْيا وَلا آخِرَةٍ. وَكَأْنِّي بِرَأْسِكَ عَلَى قَصَبَةٍ يَتَراماهُ الصَّبْيانُ بِالكوفَةِ وَيَتَّخِذُونَهُ غَرَضاً بَيْنَهُمْ. فصرفَ بوجههِ عنه مُغضباً.

#### توبة الحرّ

ولمّا سمعَ الحرُّ بنَ يزيدٍ الرياحيِّ كلامَهُ واستغاثَتهُ أقبلَ على عمرِ بنِ سعدٍ وقالَ لهُ : أمقاتلُ أنتَ هذا الرجلَ؟

قالَ: إيُّ واللهِ، قتالاً أيسرَهُ أنْ تَسقطَ فيهِ الرؤوسُ وتَطيحَ الأيدي.

قالَ: ما لَكمْ فيما عرضَهُ عليكمْ منَ الخِصالِ؟

فقالَ : لو كانَ الأمرُ إليَّ لقبلتُ ، ولكنَّ أميرَكَ أبني ذلكَ .

فتركة ووقف مع الناس. وكان إلى جنبه قرّة بنُ قيسٍ فقال لقرّة: هلْ سقيت فرسَكَ اليوم؟ قالَ: لا. قالَ: فهلْ تريدُ أنْ تسقيه. فظنَّ قرّة منْ ذلكَ أنّه يُسريدُ الاعتزالَ ويكرهُ أنْ يشاهدَهُ فتركهُ فأخذَ الحرُّ يدنُو من الحسينِ قبليلاً، فقالَ لهُ المهاجرُ بنُ أوسٍ: أتريدُ أنْ تحمِلَ؟ فسكتَ وأخذتهُ الرعدةُ فارتابَ المهاجرُ منْ المهاجرُ منْ هذا الحالِ، وقالَ لهُ: لو قيلَ لي مَنْ أشجعُ أهلِ الكوفةِ لَمَا عَدوتُكَ، فما هذا الذي أراهُ منكَ؟ فقالَ الحرُّ: إنّي أُخيرُ نفسي بينَ الجنّةِ والنارِ، واللهِ لا أختارُ على الجنّةِ شيئاً ولو أحرقتُ. ثمّ ضربَ جوادَهُ نحوَ الحسينِ منكساً رمحَهُ، قالباً تُرسَهُ، وقدْ طأطأ برأسِهِ حياءً منْ آلِ الرّسولِ بما أتى إليهم وجَعجعَ بهمْ في هذا المكانِ على غير ماءٍ ولا كلاً رافعاً صوتَهُ:

نصيحة الحرّ لأهل الكوفة ....... نصيحة الحرّ لأهل الكوفة .....

«اللهمَّ إليكَ أُنيبُ فتبْ عَلَيَّ، فقدْ أرعبتُ قلوبَ أوليائكَ وأولادَ نبيّكَ! يا أبا عبدِ اللهِ إنّى تائبٌ، فهلْ لى منْ توبةٍ؟».

فقالَ الحسينُ عَلَيُّلِا :

نَعَمْ، يَتُوبُ اللهُ عَلَيْكَ.

فسرَّهُ قولُهُ وتيقَّنَ الحياةَ الأبديّةَ والنَّعيمَ الدائمَ، ووضحَ لهُ قولُ الهاتفِ لمَّا خَرجَ منَ الكوفةِ خَرجَ منَ الكوفةِ الكوفةُ الكوفة

فقالَ لهُ الحسينُ عَلَيُّلاً : لَقَدْ أَصَبْتَ خَيْراً وَأَجْراً. وكانَ معَهُ غلامٌ تركيّ.

# نصيحة الحرّ لأهل الكوفة

ثمَّ استأذنَ الحسينَ في أنْ يكلّمَ القومَ فأذِنَ لهُ فنادى بأعلى صوتهِ: يا أهلَ الكوفةِ، لأمّكُمُ الهَبَلُ والعِبَرُ إذْ دعوتموهُ وأخذتمْ بكظمهِ وأحطتمْ بهِ منْ كلِّ جانبٍ فمنعتموهُ التوجّه إلى بلادِ اللهِ العريضةِ حتّى يأمنَ وأهلُ بيتهِ وأصبحَ كالأسيرِ في أيديْكمْ لا يملكُ لنفسهِ نفعاً ولا ضرّاً وحَلَّاتمُوهُ ونساءَهُ وصبيتَهُ وصَحبَهُ عنْ ماءِ الفراتِ الجاري الذي يشربُهُ اليهودُ والنصارى والمجوسُ وتمرغُ فيهِ خنازيرُ السوادِ وكلابُهُ! وها همْ قدْ صَرعَهمُ العطشُ بئسما خلّفتُمْ محمّداً في ذُرّيّتهِ لا السوادِ وكلابُهُ! وها همْ قدْ صَرعَهمُ العطشُ بئسما خلّفتُمْ محمّداً في ذُرّيّتهِ لا

مقتل الامام الحسين عظ سقاكمُ اللهُ بودَ الظمأ.

فحملتُ عليهِ رَجَالةٌ تَرميهِ بالنَّبل، فتقهقرَ حتَى وقفَ أمامَ الحسين عليُّلاً.

# الحملة الأو لي

وتقدُّمَ عمرُ بنُ سعدٍ نحوَ عسكرِ الحسينِ ورمي بسَهم وقَالَ : اشهَدوا لي عِندَ الأمير إنِّي أَوِّلَ مَنْ رَمِيَ. ثمَّ رَمَى الناسُ فلمْ يَبقَ منْ أصحابِ الحسينِ أحـدُّ إلَّا أصابَهُ منْ سهامهم فقالَ عَلَيْهُ لأصحَابِه:

قُومُوا رَحْمَكُمُ اللهُ إِلَى المَوْتِ الَّذِي لا بُدَّ مِنْهُ، فَإِنَّ هَذِهِ السَّهامَ رُسُلُ القَوْم الَّنْكُمْ.

فحملَ أصحابُهُ حَملةً واحدةً واقتَتَلوا ساعةً فيما البجلَتِ الغبرةُ إلّا عينُ خمسين صر تُعاَّ اللهِ

> (١) سادتي وموانيّ أنصار أبي عبد الله الحسين لَحْيُلًا بسنى منظر الحسمراء فاتكم الوتيرا أصبيرا عبلي سبود الرزايا وهنذه هم خير جند عاهدوا خير قائد مسلعير هسيجاء كأن سيوفهم كأنَّ عملي أجسمامهم ممن قبلوبهم إلى أنُ ثــووا فــي مــصرع الحــقُ

> > مشي انسبط محنئ الضاوع إليهم

الشاعر عبد المنعم الفرطوسي فسضاع لكم فسي كملّ أرض دمٌ حـرُّ ا سيوف الأعادي من دمانكم حمرًا على الموت في سوح الجهاد وقد بَرُّوا صقورٌ وهامات الأعبادي هيي الوكرُ دروعاً وفي الأيدي من الهمم السُّمرُ والإبا بعيد مني تلك الأضحاحي له نحرًا وفسي علينيه بحرً وفلي قبلبه جلمرً خروج يسار وسالم ..................

### خروج يسار وسالم

وخَرَجَ يسارٌ مولى زيادٍ وسالمٌ مولى عُبيدِ اللهِ بنِ زيادٍ، فطلبا البرازَ فو ثبَ حبيبٌ وبُريرٌ، فلمْ يأذنْ لهما الحسينُ عُلِيُّةٍ، فقامَ عبدُ اللهِ بنُ عميرٍ الكلبيّ منْ «بني عليمٍ» وكنيتُهُ أبو وهبٍ وكانَ طويلاً شديدَ الساعدينِ، بعيداً ما بينَ المنكبينِ، شريفاً في قومِهِ، شجاعاً مُجرّباً، فأذنَ لهُ وقالَ: أحسبهُ للأقران قتّالاً.

فقالا لهُ: مَنْ أَنتَ؟ فانتسبَ لهما؟ فقالا: لا نعرفُكَ، ليخرجُ إلينا زهـيرٌ أَوْ حبيبٌ أَوْ بريرٌ وكانَ يسارٌ قريباً منهُ.

(نصّاری)

هسووا ما بين من گطعوا وريده او بسين امشسبح بسرميه شمديده

ركب غــوجه وتــعنّه حســين ليــها صبّ الدمـــع وتـــلهّف عــــليها

ليش يا عابس يتمسلم ينا حبيب ليش انساديكم ولا أستمع مسجيب

قــــاتلوا القـــومَ ســـاعةً ثـــمٌ قـــيلوا فأجــــــاب النـــــداء كــــلٌ نــجيبٍ

وكمع راسمه وبسين الطمارت إيده او بسمين العسمار للمنشّاب مكْسور

لگــــاها بس حـــــثت ومســــلّبيها او گـــال أحـــتسب عـــند الله واصــبر

ليش يسا خسوتي تسخلّوني غسريب وبسبيه حساطت خسيلها وفسرسانها

في ظـ لال الجـنان خـير مـقيلِ طـيّب النـجر ربّ أصـل أصـيلِ فقالَ لهُ: يا ابنَ الزانيةِ أو بِكَ رغبةً عنْ مبارزتي، ثمَّ شدَّ عليهِ بسيفهِ يضربُهُ، وبَينا هو مشتغلٌ بهِ إذْ شدَّ عليهِ سالمٌ فصاحَ أصحابُهُ: قدْ رهقَكَ العبدُ فلمْ يعبأ بهِ فضربَهُ سالمٌ بالسيفِ فاتقاها عبدُ اللهِ بيدهِ اليسرى فأطارَ أصابعَهُ ومالَ عليهِ عبدُ اللهِ فقتلَهُ وأقبلَ إلى الحسين يرتجزُ وقدْ قَتلهُما.

# بطولة أمَ وهب

وأخذَتْ زوجتُهُ أُمُّ وهبِ بنتُ عبدِ اللهِ بنُ النَّمرِ بنُ قاسطٍ عموداً، وأقبلتْ نحوَهُ تقولُ لهُ: فداكَ أبي وأُمّي، قاتِلْ دونَ الطيّبينَ ذرّيّةَ محمّدٍ ﷺ، فأرادَ أنْ يردّها إلى الخيمةِ فلمْ تطاوعْهُ وأخذتْ تجاذبُهُ ثوبَهُ وتـقولُ: لنْ أدعكَ دونَ أنْ أموتَ معَكَ. فناداها الحسينُ:

جُزيتُمْ عَنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّكُمْ خَيْراً ارْجِعي إلَى الخَيْمَةِ فَإِنَّهُ لَيْسَ عَلَى النِّساءِ قِتالٌ.

فرجعَتُ.

# مبارزة الاثنين والأربعة

ولمّا نظرَ مَنْ بَقيَ منْ أصحابِ الحسينِ إلى كشرةِ مَنْ قُتِلَ منهُمْ، أَخذَ الرَّجلانِ والثلاثةُ والأربعةُ يَستأذنونَ الحسينَ عَلَيْلٍ في الذَّبِّ عنهُ والدَّفعِ عن حُرَمهِ، وكلُّ يَحمى الآخرَ منْ كَيْدِ عدوِّه، فخرجَ الجابريّانِ وهما سيفُ بنُ الحارثِ

بنُ سريعٍ، ومالكُ بنُ عبدٍ بنُ سريعٍ وهما ابنا عمٌّ وأخَوانُ لاُمٌّ وهما يَبكيانِ، قالَ الحسينُ:

ما يُبْكيكُما، إنِّي لأرْجو أنْ تَكونا بَعْدَ ساعَةٍ قَريرَيْ العَيْنِ.

قالا: جَعَلَنا اللهُ فِداكَ، ما على أنفسِنا نَبكي، ولكنْ نبكي عليكَ، نَراكَ قـدْ أُحيطَ بِكَ ولا نقدرُ أَنْ نَنفعَكَ، فجَزاهُما الحسينُ خيراً، فقاتلا قريباً منهُ حتّى قُتلا. وجاءَ عبدُ اللهِ وعبدُ الرحمنِ إبنا عروةَ الغفاريّانِ فقالاً: قدْ حازنا الناسُ إليكَ، فجَعلا يُقاتلانِ بينَ يديهِ حتّى قُتِلا.

وخرج عمرو بن خالد الصّيداوي، وسعدٌ مولاهُ وجابرُ بن الحارثِ السّلمانيُ ومجمعُ بن عبد اللهِ العائدي، وشَدّوا جميعاً على أهلِ الكوفة. فلمّا أوغَلوا فيهمْ عَظفَ عليهمُ الناسُ وقطعُوهُم عن أصحابِهِم، فندبَ إليهمُ الحسينُ أخاهُ العبّاسَ فاستنْقذَهمْ بسيفهِ، وقدْ جُرحُوا بأجمعِهمْ، وفي أثناءِ الطريقِ اقتربَ مِنهمُ العدوُ فشَدّوا بأسيافِهمْ معَ ما بِهمْ من الجراحِ وقاتلوا حتى قُتِلوا في مكانٍ واحدٍ.

#### استغاثة وهداية

ولمّا نَظرَ الحسينُ إلى كِثرةِ مَنْ قُتِلَ منْ أصحابِهِ قبضَ على شيبتِهِ المقدّسةِ وقالَ:

اشْتَدَّ غَضَبُ اللهِ عَلَى اليَهودِ إذْ جَعَلوا لَهُ وَلَداً، وَاشْتَدَّ غَضَبُهُ عَلَى النَّصارَى إذْ جَعَلُوهُ ثالِثَ ثَلاثَةٍ، وَاشْتَدَّ غَضَبُهُ عَلَى المَجوسِ إذْ عَبَدوا الشَّمْسَ وَالقَمَرَ دونَـهُ، ٣٦ ..... مقتل الإمام الحسين عليها

وَاشْتَدَّ غَضَبُهُ عَلَى قَوْمٍ اتَّفَقَتْ كَلِمَتُهُمْ عَلَى قَتْلِ ابْنِ بِنْتِ نَبِيِّهِمْ. أما وَاللهِ لا أُجيبُهُمْ إلَى شَيْءٍ مِمَّا يُريدونَ حَتَّى أَلْقَى اللهَ وَأَنا مُخَضَّبٌ بِدَمي.

ثمَّ صاح :

أما مِنْ مُغيثٍ يُغيثُنا! أما مِنْ ذابِّ يَذُبُّ عَنْ حُرَمٍ رَسولِ اللهِ. فلكتْ النساءُ وكثُرَ صراخُهُ إلا

#### (١) وحدة الإمام الحسين عجُّ

وظللُ بأرضِ الطلفُ فلرداً حسوله وتلظره شرراً من الشمر والقنا يسنادي أما من مسلم ذي حمية أما من نصير ينصر الفرد نصرة فلمًا رمي عن قوس حقد بأسهم شنى قلمه مودعاً يسقول اصبروا فالله جلل جلاله

اجت زيسنب يسوصيها بمالعيال شماف الدمع فوك اخدودها سال

خصويه الله يسعينك ما لك مسعين أنسه منين أجيب المرتضى امنين

دار العسكر على احسين يا حيف

للشيخ محمّد بن السمين

لآل زيسسادٍ عسدة وعسديدُ نسواظسر إلّا أنسهن حسديدُ يسحامي وعسن آل الرسول يذودُ نيسنصر يسوم الجسمع وهسو فسريدُ حسدادٍ وكسلّ للسجلاد مسريدُ لهسم مسوصياً بالصبر وهمو حميدُ يسسوفّ لأجسر الصابرين مسزيدُ

يـــوصيّها بــعليله وكــل الأطــفال تكلّه عــلى افــراگك مــا اگــدر اصــبر

وگـــومك عـــلى الغـــبرد مــطاعين عــــــن كـــربله بـــويه غـــبت ويـــن

نساس بسالرماح ونساس بسالسيف

وسَمِعَ الأنصاريّانِ سعدُ بنُ الحارثِ وأخوهُ أبو الحُتوفِ استنصارَ الحسينِ عليَّة واستغانتِهِ وبكاءَ عيالهِ وكانا معَ ابنِ سعدٍ فَمَالا بسيفيهِما على أعداءِ الحسينِ وقاتَلا حتّى قُتِلا.

#### ثبات الميمنة

وأخذ أصحابُ الحسينِ بعد أنْ قَلَ عددُهُمْ وبانَ النقصُ فيهمْ يبرزُ الرَّجلُ بعد الرَّجلِ، فأكثروا القتلَ في أهلِ الكوفةِ فصاحَ عمرو بنُ الحجّاجِ بأصحابهِ: أتدرونَ منْ تقاتلونَ؟ تقاتلونَ فرسانَ المصرِ وأهلَ البصائرِ، وقوماً مستميتينَ لا يبرزُ إليهمْ أحدٌ منكمْ إلاّ قتلُوهُ على قِلتِهمْ، واللهِ لوْ لمْ ترموهمُ إلاّ بالحجارةِ لقتلتموهُمُ! فقالَ عمرُ بنُ سعدٍ: صدقتَ، الرأيُ ما رأيتَ، أرسلُ في الناسِ مَنْ يعزمُ عليهمْ أنْ لا يبارزُهمْ رجلٌ منهمْ ولوْ خرجتُمْ إليهمُ وحداناً لأتوا عليكمْ.

ثمَّ حملَ عمرو بنُ الحجّاجِ على ميمنةِ الحسينِ فثبتوا لهُ وجَثَوا على الرُّكَبِ وأشرعوا الرماحَ فلمْ تَقدِمْ الخيلُ، فلمَّا ذهبتِ الخيلُ لتـرجـعَ رشـقَهمْ أصـحابُ الحسينِ بالنَّبل فصَرعوا رجالاً وجَرحوا آخرينَ.

يشبه دورها اعله الليث المخيف

بسياض العسين بسطيئها يستدور

\* \*

تحت اللسواء يسموت وهو كريمُ فحيها وأضاعهُ القانا المحطومُ ومنضى يسريد الحسرب حنتى أنَّه واخستار أن يسقضي وعِسمَّتُهُ الظُّبي

وكانَ عمرو بنُ الحجّاجِ يَقولُ لأصحابِهِ: قاتِلوا مَنْ مَرقَ عنِ الدينِ وفارقَ الجماعةَ! فصاحَ الحسينُ:

وَيْحَكَ يَا عَمْرُو، أَعَلَيَّ تُحَرَّضُ النَّاسَ؟ أَنَحْنَ مَرَقْنَا مِنَ الدِّينِ وَأَنْتَ تُقيمُ عَلَيْهِ؟ إذا فارَقَتْ أَرْواحُنَا أَجْسادَنا مَنْ أَوْلَى بِصَلِيِّ النَّارِ.

#### مسلم بن عوسجة

ثمَّ حَملَ عمرو بنُ الحجَّاجِ منْ نحوِ الفراتِ فاقتتلوا ساعةً، وفيها قاتلَ مسلمُ بنُ عوسجةٍ، فشدَّ عليهِ مسلمُ بنُ عبدِ اللهِ الضَّبابي وعبدُ اللهِ بنُ خشكارةِ البَجليّ، وثارتْ لِشدّةِ الجِلادِ غَبرةٌ شديدةٌ، وما انْجَلَتِ الغبرةُ إلاّ ومسلمٌ صريعٌ وبهِ رَمقٌ، فمشى إليهِ الحسينُ ومَعهُ حبيبٌ بنُ مظاهر فقالَ لهُ الحسينُ عليُّلاً:

رَحِمَكَ اللهُ يَا مُسْلِمْ ﴿ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً ﴾ ''.

ودَنا منهُ حبيبٌ وقالَ: عزَّ علَيَّ مصرعُكَ يا مسلمُ، أَبْشِسرْ بالجنّةِ، فقالَ بصوتٍ ضعيفٍ : بشَّركَ اللهُ بخيرٍ. قالَ حبيبُ : لو لم أعلمْ أنّي في الأثرِ لأحببتُ أنْ توصي إلَيَّ بما أهمَّكَ. فقالَ مسلمُ : أوصيكَ بهذا \_ وأشارَ إلى الحسينِ \_ أنْ تموتَ دونَهُ. قالَ : أفعلُ وربَّ الكعبةِ. وفاضتْ روحُهُ بينهما، وصاحتْ جاريةٌ لهُ : وا مسلماه، يا سيّداه، يا ابن عوسجتاه، فتنادى أصحابُ ابنِ الحجّاج : قتلنا مسلماً.

<sup>(</sup>١) الأحال: ٢٣.

فقالَ شبثٌ بنُ ربعي لمَنْ حولَهُ: ثكلتكُمْ أُمّهاتُكمْ، أيُـقتلُ مـثلُ مسلم وتفرحونَ! لرُبَّ موقفٍ لهُ كريمٌ في المسلمينَ رأيتهُ يومَ « آذربيجانَ» وقدٌ قـتلَ ستُةً منَ المشركينَ قبلَ تنام خيولِ المسلمينَ الله

> (١) سيّدي مولاي البطل مسلم بن عوسجة نيُّخ قسومٌ إذا سمعوا الصسريخَ تسدفّقوا الراكسبين الهسول لم يسنكب بسهم والمبالكين عبلي المكناشح نفسّه فسهلالها فسي الروع وابسنُ شسبيبها والليبيثُ مسلمها المن عبوسجةَ آسادُ مسلحمةِ وَسُسم أساور واهاً بمين الكسرم الأُولي كم فيكمُ والشؤبوب: الدفعة من المطر.

أوصمني ابسن عموسجة حمييبا وقنان نصروه أحسياءً وعلند وفاتهم ( نعبي مجاريد )

گــــربت يــــبن ظـــاهر مــنيتي مــــا وصّــــيك بـــعيالي وبــيتي بالحسين وعياله وصيتي

(تخسس)

لمّا رأى السبط أصحاب الوفي قبتلوا الله نادي أبا الفيضل أيين الفيارسُ البطلُ وأيسن مَن دونسي الأرواح قند ببذلوا ﴿ ﴿ بِالْأَمْسِ كَانُوا مِعِي وَالْبِيوْمِ قَنْدُ رَحِيلُوا ﴿ وخلَّفُوا في سويدا القلب نيرانا

للسيد إبراهيم الطباطبائي جـــرياً كــما يــتدفّق الشــؤيوبُ وَهُ لِللَّهِ مِنْ وَلا سَأَمٌ وَلا تَسْتَكُنْ لُ والعاتقين النفس حيين تهؤوث وبمسريرها المستنقر المسدروث الذي سِلْمُ الحتوفِ وللحروبِ حبريتُ وشمسواظ بسرق صوارم ولهميث نسدب هسوي وبمصفحتيه نسدوت

قماتل دونم حمتكي الجمام تبذوقا يصوصى بنصرته الشفيق شفيقا

. ٤ ..... مقتل الإمام الحسين على المعلى المع

#### الميسرة

وحَملَ الشِّمرُ في جماعةٍ منْ أصحابهِ على ميسرةِ الحسينِ فثبتوا لهمْ حتَّى كشفوهُمْ، وفيها قاتلَ عبدُ اللهِ بنُ عميرِ الكلبيّ فقتلَ تسعةَ عشرَ فارساً واثنيْ عشرَ راجلاً، وشدَّ عليهِ هاني بنُ ثبيتاً الحضرميّ فقطعَ يدّهُ اليمني، وقطعَ بكرُ بنُ حيٍّ ساقَهُ.

فأخذَ أسيراً وقُتلَ صبراً، فمشتْ إليهِ زوجتُهِ أُمُّ وهبٍ وجلستْ عندَ رأسهِ تمسحُ الدمَ عنهُ وتقولُ: هنيئاً لكَ الجنّةَ، أسألُ الله الذي رزقَكَ الجنّةَ أَنْ يَصحبني معكَ. فقالَ الشمرُ لغلامِهِ رُستمَ: اضربْ رأسَها بالعمودِ فشَدخَهُ وماتتْ مكانَها. وهيَ أوّلُ امرأةٍ قُتلتْ منْ أصحابِ الحسينِ.

وقطعَ رأسَهُ ورمى بهِ إلى جهةِ الحسينِ عَلَيْكُ ، فأخذتُهُ أُمّهُ ومسحتِ الدَّمَ عنهُ ثمَّ أخذَتْ عمودَ خيمةِ وبرزتْ إلى الأعداءِ ، فردَّها الحسينُ ، وقالَ :

ارْجِعي رَحِمَكِ اللهُ فَقَدْ وُضِعَ عَنْكِ الجِهادُ.

فرجعتْ وهيَ تقولُ: اللهمَّ لا تقطعْ رجائيْ.

فقالَ الحسينُ :

لا يَقْطَعُ اللهُ رَجاءَكِ.

وحملَ الشَّمرُ حتَّى طعنَ فُسطاطَ الحسينِ بالرُّمحِ وقعالَ: عملَيَّ بالنارِ لاُحرقَهُ على أهلِهِ. فتصايحتِ النساءُ وخرجْنَ منَ الفُسطاطِ. وناداهُ الحسينُ: يا ابْنَ ذي الجَوْشَن، أَنْتَ تَدْعو بِالنَّارِ لِتُحْرِقَ بَيْتني عَلَى أَهْلي، أَحْرَقَكَ اللهُ وقالَ لهُ شَبَتُ بنُ رَبعيّ : أَمُرعباً للنساءِ صرتَ؟ ما رأيتُ مقالاً أسـواً مـنْ مقالِكَ، وموقِفاً أقبحَ منْ موقفِكَ.

فاستحيٰ وانصرفَ.

وحملَ على جماعتِهِ زهيرُ بنُ القَينِ في عشرةٍ منْ أصحابِهِ حتّى كشفوهمُ عن البيوتِ.

### عزرة يستمد الرجال

ولمّا رأى عزرةُ بنُ قيسٍ وهوَ على الخيلِ الوهنَ في أصحابهِ والفشلَ كلّما يحملونَ، بعثَ إلى عمرِ بنِ سعدٍ يستمدّهُ الرّجالَ، فقالَ ابنُ سعدٍ لشَبثِ بنِ ربعيّ : ألا تقْدمُ إليهمْ ؟

قالَ: يا سُبحانَ اللهِ، تُكلِّفُ شيخَ المصرِ وعندكَ منْ يجزيَ عنهُ.

ولمْ يزلْ شَبَتُ بنُ ربعي كارهاً لقتالِ الحسينِ وقدْ سُمعَ يقولُ: قاتلْنا معَ عليًّ بنِ أبي طالبٍ ومع ابنهِ منْ بعدهِ آلَ أبي سفيانٍ خمسَ سنينَ، ثمَّ عَدَوْنا على وَلَدهِ وهوَ خيرُ أهلِ الأرضِ نقاتلَهُ مع آلِ معاويةٍ وابنِ سميّةٍ الزانيةِ، ضَلالٌ يـا لهُ مـنْ ضَلالٍ! واللهُ لا يُعطى اللهُ أهلَ هذا المصر خيراً أبداً ولا يسدُّهمُ لرُشدٍ.

فمدَّهُ بالحصينِ بنِ نميرٍ في خمسمائةَ منَ الرماةِ، واشتدَّ القتالُ، وأكثرَ أصحابُ الحسينِ فيهمُ الجراحَ حتَى عَقروا خيولَهمْ وأرجلوهُمْ، ولمْ يقدروا أنْ يأتوهُمْ منْ وجهٍ واحدٍ لتقاربِ أبنيتهِمْ، فأرسلَ ابنُ سعدٍ الرجالَ ليقوَّضوها عننْ

أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلُهِمْ لِيُحَيَّطُوا بِهِمْ، فَأَخَذَ الثلاثةُ والأربعةُ مَنْ أَصَحَابِ الحسينِ يتخلّلونَ البيوتَ فيَشدّونَ على الرَّجلِ وهوَ ينهبُ، فيقتلونَهُ ويرمونَهُ مَنْ قـريبٍ فيعقرونَهُ.

فقالَ ابنُ سعدٍ: أَحْرَقُوها بالنَّارِ. فأضرمُوا فيها النّارَ، فيصاحتِ النساءُ ودَهِشَتِ الأطفالُ، فقالَ الحسينُ:

> دَعوهُمْ يَحْرِقونَها فَإِنَّهُمْ إذا فَعَلوا ذَلِكَ لَمْ يَجوزوا إِلَيْكُمْ. فكانَ كما قالَ.

### أبو الشعثاء

وكانَ أبو الشعثاءِ الكنديّ ـوهوَ يزيدُ بنُ زيادٍ ـ معَ ابنِ سعدٍ، فَـلمّا رَدُّوا الشروطَ على الحسينِ صارَ معهُ، وكانَ رامياً، فجثا على ركبتيهِ بينَ يديِ الحسينِ عليُّلاً، ورمى بمائةِ سهم والحسينُ يقولُ:

اللَّهُمَّ سَدِّدْ رَمْيَتَهُ وَاجْعَلْ ثَوَابَهُ الجَنَّةَ.

فلمّا نفدتْ سهامُهُ قامَ وهوَ يقولُ: لقدْ تبيّنَ لي أنّي قتلتُ منهمْ خمسةً. ثمَّ حملَ على القومِ فقتلَ تسعةَ نفرٍ وقُتلَ.

# الزوال والصلاة في وقتها

والتفتَ أبو ثُمامةَ الصائديّ إلى الشمسِ قـدْ زالتْ، فـقالَ للـحسينِ عَلَيْلٍا :

نفسي لكَ الفداءُ، إنّي أرى هؤلاءِ قدْ اقتربوا منكَ، لا واللهِ لا تُقْتلُ حتّى اُقتلَ دونَكَ، وأحبُّ أنْ ألقى اللهَ وقدْ صلّيتُ هذهِ الصلاةَ التي دنَا وقتُها.

فرفعَ الحسينُ عَلَيْلًا رأَسَهُ إلى السماءِ وقالَ:

ذَكَرْتَ الصَّلاةَ جَعَلَكَ اللهُ مِنَ المُصَلِّينَ الذَّاكِرينَ، نَعَمْ هَذا أُوَّلُ وَقْتِها، سَلوهُمْ أَنْ يَكِفُّوا عَنَّا حَتَّى نُصَلِّى.

فقالَ الحصينُ : إنَّها لا تُقبَلُ.

#### حبيب بن مظاهر

فقالَ حبيبُ بنُ مظاهرٍ : زعمتَ أنّها لا تُقبلُ منْ آلِ الرَّسولِ وتُقبلُ منكَ يا حمارُ.

فحملَ عليهِ الحُصينُ فضربَ حبيبٌ وجهَ فرسهِ بالسيفِ فَشَبَتْ بهِ ووقعَ عنهُ. واستنقذَهُ أصحابُهُ فحملوهُ، وقاتلهُمْ حبيبٌ قتالاً شديداً، فقتلَ على كِـبرهِ اثـنينَ وستُينَ رجلاً.

وحملَ عليهِ بُديلُ بنُ صُريمٍ فضربَهُ بسيفهِ وطعنَهُ آخرٌ منْ تسميمٍ بــرمحهِ، فسقطَ إلى الأرضِ فذهبَ لِيقومَ وإذا بالحُصينِ يضربُهُ بالسيفِ على رأسهِ فسقطَ لوجههِ.

ونزلَ إليهِ التميميُّ واحتزَّ رأسَهُ.

فهدَّ مقتلُّهُ الحسينَ فقالَ :

عِنْدَ اللهِ أَحْتَسِبُ نَفْسي وَحُماةَ أَصْحابي.

(۱) سيّدي ومولاي حبيب بن مظاهر الأسدي فيا ابسن منظاهر تسفديك نسفسي هسمام في الوغيى نَصَر ابن طه نسخا سيفاً تسخال بسه شهاباً لقسد أبسلي وأدّى مساعيليه الي أن خسراً تسدرجه العبوالي وأبكسي السبط منصرعه فنظلت وأعسولت الفواطيم في نسعاه وأعسولت الفواطيم في نسعاه (نصاري)

اجاه احسین شافه دمه مسفوح جسذب ونّه او مسنّه غابت الروح (أبو ذكة)

العستب واللسوم يسمشكّر عسداكم حسبيب اشلون لو هجمت عداكم (نصاري)

يَسسوَسُفَه ظـنوة امـظاهر يـميمر تـسنام او بـيرغك يـمك امكسر (تخميس)

يا عــاذلي اقــطعوا مــا عــندكم ودعــوا غابوا وعن ناظري طيب الكرى مـنعوا

للشاعر السيّد مهدي الأعرجي غــداة الروع مــن حُـرِّ نـجيبِ ولاقــي دونــه مــرَّ الخـطوبِ بــه تــرمي شـياطين الحـروبِ وحـامي بـالطفوف عـن الغـريبِ مـن الخـرصان فـي بـرد قشيبِ له عــيناه ســافحة الغــيوبِ عــليه صــازخـاتٍ بـالنحيب

مقتل الإمام الحسين عظ

وعاين ببيرغه اعلى الگاع مطروح سندر عننه او دمنع العنين منثور

او يــا هــو الطـلگ الدنـيه عـداكـم عــــلينه والخــــيم مــنكم خــليّه

تــخلّي حسـين ظـل عگـبك امـحيّر وأبــو اليـــمّه عـــليه العسكـر يـدور

أبكي عملى من بقلبي حبّهم طبعوا نسذرٌ عمليّ لثمن عمادوا وإن رجمعوا

لأزرعن طريق الطف ريحانا

# الحرّ الرياحي

وخَرَجَ منْ بعدهِ الحرُّ بنُ يزيدِ الرياحيّ ومَعهُ زهيرُ بنُ القَينِ يَحمي ظهرَهُ، فكانَ إذا شدَّ أحدُهما واستلحمَ شدَّ الآخرُ واستنقذَهُ ففعلا ساعةً. وإنَّ فرسَ الحرِّ لمضروبٌ على أُذنيهِ وحاجبيهِ والدماءُ تسيلُ منهُ وهوَ يستمثّلُ بقولِ عنترةً:

ما زِلتُ أَرْمسيهِمْ بَشَغْرةِ نَحرهِ ولُسِانِهِ حَسَّى تَسَسَرِبلَ بِالدَّمِ فَقَالَ الحُصِينُ لِيزيدٍ بِنِ سَفَيانٍ : هذا الحرُّ الذي كنتَ تتمنّى قَتَلَهُ. قالَ : نعمْ. وخرجَ إليهِ يطلبُ المبارزةَ فما أسرعَ أَنْ قتلَهُ الحرُّ، ثمَّ رمَى أيّوبُ بِنُ مشرحِ الخيوانيّ فرسَ الحرِّ بسهمٍ فعقرَهُ وشبَّ بهِ الفرسُ فوثبَ عنهُ كَأَنّهُ لِيثٌ وبيدهِ السيفَ وجعلَ يقاتلُ راجلاً حتى قَتَلَ نيّفاً وأربعينَ، ثمَّ شدّتْ عليهِ الرجّالةُ فيصرعتهُ وحملَهُ أصحابُ الحسينِ عليه في ووضعوهُ أمامَ الفُسطاطِ الذي يقاتلُونَ دونَهُ، وهكذا يؤتى بكلِّ قتيلِ إلى هذا الفسطاطِ والحسينُ يقولُ :

قَتَلَةٌ مِثْلَ قَتَلَةِ النَّبِيِّينَ وَآلِ النَّبِيِّينِ.

ثمَّ التفتَ إلى الحرِّ وكانَ بهِ رمقٌ فقالَ لهُ وهوَ يمسحُ الدمَ عنهُ: أَنْتَ الحُرُّ كَما سَمَّتْكَ أُمُّكَ، وَأَنْتَ الحُرُّ في الدُّنْيا وَالآخِرَةِ.

ورثاهُ رجلٌ منْ أصحابِ الحسينِ، وقيلَ : عليٌّ بنُ الحسينِ. وقيلَ : إنّها منْ إنشاءِ الحسينِ خاصّةً.

لنعمَ الحُرُّ حُرَّ بني رياحِ صبورٌ عندَ مشتبَكِ الرِّماحِ

(١) الحرّ بن يزيد الرياحي

قسومُ تسعائي عسن الادراك شأنهُ مشوا إلى الحرب من شوق لغايتها فأضبرموها عبلي الأعبداء نبار وغبي وأرسلوها بسميدان الوغسى عُسرُباً حتّى إذا ما قبضوا حيقٌ العبلي ووفيوا دعاهُمُ القدرُ الجاري لما لهم ا فنغودروا فني الوغني منا بنين منعفر لهسفي لهسم ببالعرا أضحي يكنفنهم

جله اهموم ألفواطم مجله الفتوت عكب ما شافت امين املذهِّيه السوت

أجباه حسين شيه اللبيث يهدر اُمُّك مِنا خِيطِت مِن بِيمِّتك حِرٍّ ــ

العشييرة شيالته يدر الظيهره 

لنسبعم الحسير حسر بسني ريساح لنصعمَ الحصرُ إذ واسمى حسيناً

السيدناصر الأحسائي كما تعالوا عن التشبيه والنسب

مقتل الإمام الحسس عظ

منسئ الظماة لورد السارد العذب تأتى على كلّ من تلقاه بالعطب كالبرق تختطف الأرواح بالرهب عهد الولا وحموا عن ديـن خـير نـبي أُعــدُّ من منزل في أشرف الرتب دام ومستنجدل بالبيض مسنتهب غادي الرياح بما يسفى من الترب

ورج الغساضريه وحسامي البيوت طاح وفيض دمّه اعلم الشرى يسييل

يگـــلّـه ودمـــع عـــينه اعـــليه يـــنثر مسنح عنته التنزاب وصباح يبا ويبل

ألككل منهم عمليه شالته الغيره ضحايا وبالشمس من غير تغسيل

صحبورٌ عند مشتبكِ الرماح وجساد بسنفسه عسند الصباح الصلاة ...... ١٤٧

#### الصلاة

وقامَ الحسينُ إلى الصلاةِ، فقيلَ: إنّهُ صلّى بمنْ بقيَ من أصحابهِ صلاةَ الخوفِ، وتقدّمَ أمامَهُ زهيرُ بنُ القينِ وسعيدُ بنُ عبدِ اللهِ الحَنفيُ في نصفٍ من أصحابهِ.

ويقالُ : إنَّهُ صلَّىٰ وأصحابَهُ فُرادي بالإيماءِ.

ولمّا أَتخنَ سعيدٌ بالجراحِ سقطَ إلى الأرضِ وهوَ يقولُ : اللهمَّ العنهمْ لعنَ عادٍ وثمودَ، وأبلغُ نبيّكَ منّي السلامَ، وأبلغهُ ما لقيتُ منْ ألم الجراحِ فإنّي أردتُ بذلكَ ثُوابَكَ في نصرةِ ذرّيّةِ نبيّكَ تَمُرُشِيَّ ، والتفتَ إلى الحسينِ قائلاً : أوفيتُ يا ابنَ رسولِ اللهِ ؟

قالَ :

نَعَمْ، أَنْتَ إمامي في الجَنَّةِ.

وقضى نحبُهُ فُوْجِدَ فيهِ ثلاثةَ عشرَ سَهماً غيرَ الضربِ والطَّعنِ.

ولمّا فرغَ الحسينُ منَ الصلاةِ قالَ لأصحابهِ :

يا كِرامٌ، هَذِهِ الجَنَّةُ قَدْ فُتِحَتْ أَبُوابُها وَاتَّصَلَتْ أَنْهارُها وَأَيْـنَعَتْ ثِـمارُها، وَهَذا رَسولُ اللهِ وَالشُّهَداءُ الَّذينَ قُتِلوا في سَبيلِ اللهِ يَتَوَقَّعونَ قُدومَكُمْ وَيَتَباشَرونَ بِكُمْ فَحامُوا عَنْ دينِ اللهِ وَدينِ نَبيِّهِ وَذُبُّوا عَنْ حَرَمِ الرَّسولِ.

فَقالُوا: نُفُوسُنا لنفسِكَ الفداءَ، ودماؤنا لدمكَ الوقاءَ، فـواللهِ لا يـصلُ إليكَ وإلى حَرمِكَ سوءٌ وفِينا عِرقٌ يُضرَبُ.

#### الخيل تعقر

ثمَّ إنَّ عمرَ بنَ سعدٍ وجَّهَ عمرو بنَ سعيدٍ في جماعةٍ من الرُّماةِ، فَرمَوا أصحاب الحسينِ وعَقِروا خُيولَهم، ولمْ يَبقَ معَ الحسينِ فارسٌ إلّا الضحّاكَ بنَ عبدِ اللهِ المشرقي يقولَ: لمّا رأيتُ خيلَ أصحابِنا تُعقَرُ أقبلتُ بفرسي وأدخلتها فسطاطاً لأصحابِنا واقتتلوا أشدَّ القتالِ، وكانَ كلُّ مَنْ أرادَ الخروجَ ودَّعَ الحسينَ بقولهِ: السلامُ عليكَ يا ابنَ رسولِ اللهِ فيجيبهُ الحسينُ:

وَعَلَيْكَ السَّلامُ وَنَحْنُ خَلْفَكَ ثُمَّ يَقْرَأَ ﴿ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَـنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّ لُوا تَبْدِيلاً ﴾.

### أبو ثمامة

وخرجَ أبو تُمامةَ الصائدي فقاتلَ حتّى أَتُخنَ بالجراحِ، وكانَ معَ عمرِ بـنِ سعدٍ ابنُ عمِّ لهُ يقالُ لهُ: قيسُ بنُ عبدِ اللهِ بينهما عداوةٌ فشدَّ عليهِ وقتلَهُ.

### زهير وابن مضارب

وخرجَ سلمانُ بنُ مضاربِ البَجليّ وكانَ ابنُ عمَّ زهيرِ بنِ القينِ فقاتلَ حتَّى قُتلَ، وخرجَ بعدَهُ زهيرُ بنُ القينِ فوضعَ يدَهُ على منكبِ الحسين وقالَ مستأذناً : زهیر وابن مضارب ....... و ابن مضارب و ابن مضارب المستقدم المستقد المستقدم المستود المستقدم المستود المستود المس

أقدم هُديتَ هادياً مهديّاً فاليوم القي جددّك النبيّا وحسناً والمرتضى عليّاً وذا الجناحينِ الفتى الكميّا وأسد الله الشهيد الحيّا

فقالَ الحسينُ :

وَأَنَا أَلْقَاهُمَا عَلَى أَثَرِكَ.

وفى حملاتهِ يقولُ:

أنا زهميرٌ وأنا ابن القينِ أذودُكم بالسيفِ عن حُسينِ فقتلَ مائةً وعشرينَ ثمَّ عطفَ عليه كُثيرٌ بنُ عبدِ اللهِ الصعبيّ والمهاجرُ بـنُ أوس فقتلاه، فوقفَ الحسينُ وقالَ:

لا يُبْعِدَنَّكَ اللهُ يا زُهَيْرُ، وَلَعَنَ قاتِليكَ لَعْنَ الَّذينَ مُسِخوا قِرَدَةً وَخَنازيرَ الله

(۱) سيّدي ومولاي الشهيد زهير بن التين يَخِلا صحبته من خبير الرجال عصابة من كلّ فياض الندى سمّ العدى ولهسم شيخاعة طسيغم ذي مسنهم زهسير زاهسر الأفعال يأبسون أن يسبقوا وآل نسبيهم في المستقبلوا طسرب السيوف بأوجم في هسووا فوق الصعيد كأنهم حستى هسووا فوق الصعيد كأنهم

تسمعته احسمین واوچب بسالمعاره صفگ بایده و تلهّف عملی انصاره

السيد محسن الأمين غَـرُ فـطاب الصحب والمصحوب تساج الفـخار بـرأسـه مـعصوب لبدةٍ ضارٍ وعود في الحروب صليب يستلوه بـرير ومسلم وحبيب كـل عـلى وجـه الصـعيد تريب غـراء عـن زهـر النـجوم تنوب أقـمار تـم فـي الدمـاء رسـوب

لگساها امسطرّحه ودمسها ایستجاره او علیهم دمع عسینه انسحدر واسسجم ٥٠ ..... مقتل الإمام الحسين 🍰

#### عمرو بن قرظة

وجاءَ عمرو بنُ قُرظةِ الأنصاريِّ ووقفَ أمامَ الحسينِ يقيهِ منَ العدوِّ ويَتلقَّى السهامَ بصدرِهِ وجبهتهِ فلمُ يصلُ إلى الحسينِ عَنَيْلًا سوءٌ، ولمّا كَثُرَ فيهِ الجراحُ التفتَ إلى أبى عبدِ اللهِ وقالَ: أوَفيتُ يا ابنَ رسولِ اللهِ؟ قالَ:

نَعَمْ، أَنْتَ أَمامي في الجَنَّةِ فَاقْرَأَ رُسُولَ اللهِ مِنِّي السَّلامَ، وَأَعْلِمْهُ إِنِّي في الاَّثَر.

وخَرَّ ميُّتاً.

فنادى أخوهُ عليُّ وكانَ معَ ابنِ سعدٍ: يا حسينُ، يا كذَّابُ، غررتَ أخــي حتّى قتلتَهُ، فقالَ عليُّلاً :

إنِّي لَمْ أُغُرَّ أَخَاكَ وَلَكِنَّ اللَّهَ هَدَاهُ وَأَضَلَّكَ.

فقالَ: قتلنيَ اللهُ إنْ لم أقتلْكَ. ثمَّ حملَ على الحسينِ ليطعنَهُ فاعترضَهُ نافعُ

( تخميس )

يا عاذلي اقطعوا ما عندكم ودعوا أبكي على مَن بقلبي حببّهم طبعوا غابوا وعن ناظري طيب الكرى منعوا ننذرٌ عليّ لئن عادوا وإن رجعوا لأزرعن طريق الطفّ ربحانا

(نصاري)

يهلنا احسمينكم ذبحوا انصاره وج ابكسلب أخوه حسمين نماره

أبسبو فساضل تكور بالمعاره دمسع عينه عملي خدد تسحدر بنُ هلالِ الجمليّ فَطعنَهُ حتّى صرعَهُ فحملَهُ أصحابُهُ وعالجوهُ وبرأً.

أنظروا أيّها المؤمنونَ كيفَ أخَوانِ منْ أُمِّ وأبِ أحدهما على الحقِّ وفسي معسكرِ الإمامِ الحسينِ عليُّلاِ، والثانيَ على الباطلِ وفي معسكرِ يـزيدٍ لعـنهُ اللهُ، فاسألوا اللهَ حُسنَ العاقبةِ ونَفاذَ البصيرةِ.

# واضع وأسلم

ولمّا صُرعَ واضحُ التركيّ مولى الحرثِ المذحجيّ استغاثَ بالحسينِ فأتاهُ أبو عبدِ اللهِ واعتنَقَهُ فقالَ: مَنْ مثلي وابنُ رسولِ اللهِ ﷺ واضعٌ خَدّهُ على خدّيْ! ثمّ فاضتْ نفسُهُ الطاهرةُ.

ومشى الحسينُ إلى أسلمٍ مولاهُ واعتنقَهُ، وكانَ بهِ رمقٌ، فتبسّمَ وافتخرَ بذلكَ وماتَ!

### بُرَيرُ بنُ خُضَير

ونادى يزيدُ بنُ معقلِ: يا بُريرُ، كيفَ ترى صُنعَ اللهِ بكَ؟ فقالَ: صَنعَ اللهُ بي خيراً وصنعَ بكَ شرّاً، فقالَ يزيدُ: كَذِبتَ وقبلَ اليومِ ما كنتَ كذّاباً أتذكرُ يومَ كنتُ أماشيكَ في «بَني لُوذانَ» وأنتَ تقولُ: كانَ معاويةُ ضالاً وإنَّ إمامَ الهدى عليَّ بنَ أبي طالبٍ؟ قالَ بُريرُ: بلى أشهدُ أنَّ هذا رأيي، فقالَ يزيدُ: وأنا أشهدُ أنَّكَ منَ الضالينَ! فدعاه بُريرُ إلى المباهلةِ فرفعا أيديهما إلى اللهِ سبحانهُ يدعوانهُ أنْ يلعنَ

الكاذب ويقتله ، ثم تضاربًا فضربه برير على رأسِهِ قدَّتِ المغفر والدماغ ، فخرَّ كأنّما هوى من شاهق ، وسيف برير ثابت في رأسِه ، وبينا هو يُريدُ أنْ يُخرِجَهُ إذْ حملَ عليهِ رضيُّ بنُ منقذ العبدي واعتنق بريراً واعتركا ، فصرَعهُ بريرٌ وجلسَ على صدرِه ، فاستغاث رضيُّ بأصحابه ، فذهب كعبٌ بنُ جابرٍ بنُ عمره الأزدي ليحملَ على بُريرٍ ، فصاح به عفيف بنَ زهيرٍ بن أبي الأخنس : هذا بريرٌ بنُ خضيرٍ القاري الذي كانَ يُقرِؤنا القرآنَ في جامعِ الكوفة ، فلمْ يلتفتُ إليه ، وطعنَ بريراً في ظهره ، فبركَ بريرُ على رضيٌّ وعضَّ وَجهَهُ وقطعَ طرفَ أنفِه ، وألقاهُ كعبٌ برمحِه عنه ، وضربَهُ بسيفهِ فقتلَه .

وقامَ العبديّ ينفضُ الترابَ عنْ قبائِهِ وقالَ : لقدْ أنعمتَ عليَّ يا أخا الأزدِ نعمةً لا أنساها أبداً.

ولمّا رجع كعبٌ بنُ جابرٍ إلى أهلهِ عتبتْ عليهِ امرأتُهُ النوارُ وقالتْ: أعنتَ على ابنِ فاطمةٍ وقتلتَ سيّدَ القرّاءِ لقدُ أتيتَ عظيماً منَ الأمرِ، واللهِ لا أُكلّمُكَ منْ رأسى كلمةً أَبَداً. فقالَ:

سَلَى تُخبَري عَنِّي وأنتِ ذميمةٌ غداة حسينٍ والرماحُ شوارعُ الله آخر ما يقولُ.

### حنظلة الشبامي

ونادى حنظلةً بنُ سعدٍ الشَّباميّ : يا قومُ إنَّتِي أَخَـافُ عَـليكُمْ مَـثلَ يَـومِ الأحزابِ، مثلَ دأبِ قومِ نوحٍ وعادٍ وثمودٍ والذينَ منْ بعدِهمْ، وما اللهُ يُريدُ ظُلماً عابس ..... ۵۳

للعباد، يا قومُ إنّي أخافُ عليكمْ يومَ التنادِ يومَ تُولُّونَ مدبرينَ ما لكمْ منَ اللهِ منْ عاصمٍ، ومنْ يُضللِ اللهُ فما لَهُ منْ هادٍ، يا قومُ لا تقتلوا حسيناً، فيُسحتَكمُ اللهُ بعذابِ وقدْ خابَ من افترى.

فجزّاهُ الحسينُ خيراً وقالَ:

رَحِمَكَ اللهَ إِنَّهِمْ قَدْ اسْتَوْجَبُوا العَدَابَ حِينَ رَدُّوا عَلَيْكَ مَا دَعَوْتَهَمْ إِلَيْهِ مِنَ الحَقِّ، وَنَهَضُوا إِلَيْكَ لَيَسْتَبِيحُوكَ وَأَصْحَابَكَ . فَكَيْفَ بِهِمْ الْآنَ وَقَدْ قَتَلُوا إِخَـوانَكَ الصَّالِحِينَ.

قالَ: صدقتَ يا ابنَ رسولِ اللهِ، أفلا نروحُ إلى الآخرةِ؟ فأذنَ لهُ فسلَّمَ على الحسين لمائيًلاً.

وتقدَّمَ يقاتلُ حتَّى قُتلَ.

#### عابس

واقبلَ عابسٌ بنُ شبيبٍ الشاكريّ على شوذبٍ مولى شاكر، وكانَ شوذبُ منَ الرجالِ المخلصينَ ودارهُ مألفٌ للشيعة يتحدّثونُ فيها فضلَ أهلِ البيتِ عَلَيْمَالِلْاً. فقالَ: يا شوذبُ ما في نفسكَ أن تَصنعَ؟

قالَ: أقاتلُ معكَ حتّى أقتتلُ، فجزاهُ خيراً وقالَ لهُ: تقدّمْ بينَ يديْ أبي عبدِ اللهِ عليّه حتّى يحتسبَكَ كما احتسبَ غيرَكَ وحتّى أحتسبَكَ، فإنَّ هذا يومٌ نظلبُ فيهِ الأَجرَ بكلِّ ما نقدرُ عليهِ، فسلّمَ شوذبٌ على الحسينِ عليهُ وقاتلَ حتّى قُتلَ.

فوقفَ عابسٌ أمامَ أبي عبدِ اللهِ عليُّ إلى وقالِ: ما أمسى على ظهرِ الأرضِ قريبٌ ولا بعيدٌ أعزَّ عليَّ من أدفعَ الضَّيمَ عنكَ بشيءٍ أعزُّ عليَّ من نفسى لفعلتُ ، السلامُ عليكَ ، أشهدُ أنّى على هُداكَ وهدى أبيكَ !

ومشى نحوَ القومِ مُصلتاً سيفَهُ وبهِ ضربةٌ على جبينهِ فنادى: ألا رجلً! فأحجَموا عنهُ، لأنّهمْ عرفُوهُ أشجعَ الناسِ، فصاحَ عمرُ بنُ سعدٍ: إرضَخُوهُ بالحجارةِ فرُميَ بها.

فلمّا رأى ذلكَ ألقى دِرعَهُ ومغفَرهُ، وشدَّ على الناسِ، وإنّهُ ليطردُ أكثرُ منْ مائتينِ، ثمَّ تعطّفوا عليهِ منْ كلِّ جانبٍ فقُتلَ. فتنازعَ ذوو عدَّةٍ في رأسِهِ، فقالَ ابنُ سعدِ: هذا لمْ يقتلْهُ واحدٌ، وفرّقَ بينهمْ بذلكَ.

#### جون

ووقفَ جونٌ مولى أبي ذرِّ الغفاريّ أمامَ الحسينِ يستأذنَهُ فقالَ عَلَيُّلٍا : يا جونُ إنَّما تَبِعْتَنا طَلَباً لِلْعافِيَةِ فَأَنْتَ في إذْنِ مِنِّي!

فوقع على قدميه يُقبّلُهما ويقولُ: أنا في الرَّخاءِ ألحسُ قِبصاعَكُمْ، وفي الشدّةِ أخذُلُكمْ، إنَّ ريحي لَنتِنٌ، وحسبي لَلئيمٌ، ولوني لأسودٌ، فتنفَسْ عليَّ بالجنّة ليطيبَ ريحي، ويُشرّفَ حسبيْ، ويبيّضَ لونيْ، لا واللهِ لا أفارقُكمْ حتّى يختلطَ هذا الدمُ الأسودُ مع دمائِكمْ!

فأذنَ لهُ الحسينُ عَلَيُّلِا فقتلَ خمساً وعشرينَ، وقُتلَ.

جون ...... ٥٥

فوقفَ عليهِ الحسينُ وقالَ :

اللَّهُمَّ بَيِّضْ وَجْهَهُ وَطَيِّبْ ريحَهُ وَاحْشُرْهُ مَعَ مُحَمَّدٍ لَيَّيْنَ وَعَرِّفْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ آلِ مُحَمَّدِ عَيْنِيْةً.

فكانَ منْ يمرُّ بالمعركةِ يشمُّ منهُ رائحةً طيّبةً أذكى منَ المِسكِ١١١.

(١) الشهيد جون ناڭ .

لله درّه حسم غسداة تستمصوا لبسوا دروع العسرم فوق قلوبهم فكأنّسهم أسد لهسم شجر القالا وكأنّسما مستن المسطهم منبر وكأنّ ضسربهم الذريع صواعق حسق إذا نظروا الجنان تسفتحت خسرّوا عملى حرّ الجنادل سجّداً

هـووا مـا بـين مـن گـطعوا وريـده او بـــين امشــبّح بــرميه شــديده (نصّاريّات)

ركب غــوجه وتــعنّه احــــين ليّــه صبّ الدمـــع وتـــالهّف عـــــاليها (قريض)

باعدوا بسين قسربهم والمسواضي أدركسسوا بسالحسين أكسبر عسيد

الشيخ سلمان البحراني

شحس الحديد وباللّدان تعمّموا وبسهيبة الملك الجليل تاللّموا غييل وظهرهم الحسام المخذم وكأنّهما اللّسِن الخطيب اللهذم وكأنّ طسعتهم الدراك جسهنّم أبوابها ودعاهم المولى أقدموا شكراً وأوجههم سروراً تبسمُ

وكمع راسم وبين الطارت ايده او بسين الصار للنشّاب مكور

الحساها بس جسشت ومسلّبيها او گال احستسب عسند الله واصبر

وجســـوم الأعــداء والأرواح فـغدوا فـي مـني الطفوف أضـاحي ٥٦ ..... مقتل الإمام الحسين ﷺ

# أنس الكاهلي

وكانَ أنسُ بنُ الحارثِ بنُ نبيه الكاهليّ شيخاً كبيراً صحابيّاً، رأى النبيَّ تَيَنَيَّة وسمِعَ حديثَهُ، وشَهدَ معَهُ بَدراً وحُنيناً، فاستأذنَ الحسينَ وبرزَ شادًا وسطّهُ بالعَمامةِ رافعاً حاجبيهِ بالعصابةِ، ولمّا نظرَ إليهِ الحسينُ بهذهِ الهيئةِ بكى وقالَ:

شَكَرَ اللهُ لَكَ يا شَنْخُ.

فَقَتَلَ على كِبَرهِ ثمانيةَ عشرَ رجلاً وقُتلَ.

#### عمرو بن جنادة

وجاءَ عمرو بنُ جنادةِ الأنصاريّ بعدَ أنْ قُتلَ أبوهُ وهوَ ابنُ إحدى عشـرةَ سنةً يستأذنُ الحسينَ عُنْيُلِا فأبى وقالَ:

هَذَا غُلامٌ قُتِلَ أَبُوهُ فِي الحَمْلَةِ الأُولِي وَلَعَلَّ أُمَّهُ تَكْرَهُ ذَلِكَ.

قالَ الغلامُ: إنَّ أُمِي أمر تُنيْ ، فأذنَ لهُ فما أسرعَ أنْ قُتِلَ ورُميَ برأسهِ إلى جهةِ الحسينِ عَلَيُّةَ ، فأخذتُهُ أُمُّهُ ومسحتِ الدمَ عنهُ وضربتْ بهِ رجلاً قريباً منها فماتَ وعادتْ إلى المُخيّم، فأخذتْ عَموداً \_وقيلَ: سيفاً \_وأنشأتْ:

إنّى عجوزٌ في النّسا ضعيفه خساوية بسالية نَسحيفهْ أَضسر بُكمْ بسضربة عسنيفه دونَ بَسني فاطمة الشريفه فردّها الحسينُ إلى الخيمة بعد أنْ أصابت بالعمود رجلين.

سويد ..... ٧٥

# الحجّاج الجعفي

وقاتلَ الحجّاجُ بنُ مسروقٍ الجُعفيّ حتّى خُضَّبَ بالدماءِ فرجعَ إلى الحسينِ عليه الله يقولُ:

اليومَ أَلقَى جَدَّكَ النبيّا تَصَمَّ أَبِاكَ ذَا النَّدَى عَلِيًا وَالنَّدِي عَلِيًا وَالنَّدِي عَرفهُ الوصيّا

فقالَ الحسينُ عَلَيْلًا:

وَأَنَا أَلْقَاهُمَا عَلَى أَثَرِكَ.

فرجعَ يقاتلُ حتَى قُتلَ.

#### سويد

ولمّا أَثخنَ بالجراحَ سويدُ بنُ عمرهٍ بنَ أبي المطَّاعِ سقطَ لوجهِهِ وظنَّ أنَّـهُ قُتلَ.

فلمّا قُتلَ الحسينُ عُلِيَّا ﴿ وَسَمِعَهُمْ يَقُولُونَ : قُتلَ الحسينُ ، أَخْرِجَ سَكِّينَةً كَانَتْ معهُ فقاتلَ بها.

و تعطَّفُوا عليهِ فقتلُوهُ.

وكانَ آخرَ منْ قُتِلَ منَ الأصحابِ بعدَ الحسينِ عَلَيْهُ .

# شهادة أهل البيت عليَّكِمْ

# علىّ الأكبر سلام الله عليه

ولمّا لمْ يبقَ معَ الحسينِ إلّا أهلُ بيتهِ، عَزمُوا على ملاقاةِ الحتوفِ ببأسٍ شديدٍ وحِفاظٍ مُرِّ ونفوسٍ أبيّةٍ، وأقبلَ بعضهمْ يودّعُ بعضاً، وأوّلُ منْ تقدّمَ أبو الحسينِ عليِّ الأكبرُ، وعمرُهُ سبعٌ وعشرونَ سنةٍ، فإنّهُ وُلدَ في الحادي عشرَ منْ شعبانٍ سنةَ ثلاثٍ وثلاثينَ منَ الهجرةِ، وكانَ مرآةَ الجمالِ النبويّ، ومثالَ خُلُقهِ الساميْ، وأنموذجاً منْ منطقهِ البليغ.

فعليُّ الأكبرُ هوَ المتفرَّعُ منَ الشجرةِ النبويَّةِ، الوارثُ للمآثرِ الطيّبةِ، وكانَ حَريّاً بمقامِ الخلافةِ لولا أنّها منصوصةٌ منْ إلهِ السَّماءِ، وقدْ سجّلَ سبحانَهُ أسماءَهمْ في الصحيفةِ النازلِ بها جبرئيلُ عَلَيْلًا على رسولِ اللهِ ﷺ.

ورثَ الصفاتَ الغرَّ وهي تُراثُهُ منْ كلُّ غطريفٍ وشَهم أصيدِ في بأسِ حمزة في شجاعةِ حيدرٍ بإبا الحسينِ وفي مهابةِ أحمدِ وتراهُ في خُلُقٍ وطيبِ خلائقٍ وبليغُ نُطقٍ كالنبيِّ محمدِ

وتراهُ في خُلُقٍ وطيبِ خلائقٍ وبسليغُ نُطقٍ كالنبيِّ محمّدِ ولمّا يمّمَ الحربَ عزَّ فراقُهُ على مخدّراتِ الإمامةِ لأنّهُ عمادُ أخبيتُهنَّ وحمى أمنهُنَّ ومعقدِ آمالِهنَّ بعدَ الحسينِ عَلَيُلاً ، فكانتْ هذهِ ترى هتاف الرسالةِ في وشكِ الانقطاعِ عنْ سمعِها، وتلكَ تجدُ شمسَ النبوّةِ في شفا الكسوفِ، وأخرى تشاهدُ الخُلُقَ المحمّديَّ قدْ آذنَ بالرَّحيل، فأحَطْنَ بهِ وتعلّقنَ بأطرافِهِ وقُلنَ:

علىّ الأكبر سلام الله عليه ....... ٥٩

إرحمْ غُربتَنا لا طاقة لنا على فراقِكَ، فلمْ يَعبأُ بِهنَّ، لأَنّهُ يَرى حجّة الوقتِ مكثوراً قدِ اجتمعَ أعداؤُهُ على إراقةِ دمهِ الطاهرِ، فاستأذنَ أباهُ وبرزَ على فرسِ للحسينِ عليُّلِا تسمّى «لاحقاً».

ومنْ جهةٍ أنَّ ليلى أُمِّ الأكبرَ بنتُ ميمونةَ ابنةُ أبي سفيانْ، صاحَ رجلٌ منَ القوم: يا عليَّ، إنَّ لكَ رحماً بأميرِ المؤمنينِ «يزيدَ»، ونريدُ أنْ نرعى الرحمَ فإنْ شئتَ آمنًاكَ. قالَ عليُّلاً: إنَّ قرابةَ رسولِ اللهِ عَيَّمَةٌ أحقُّ أنْ تُرعَى، ثمَّ شدَّ يـرتجزُ معرِّفاً بنفسِهِ القدسيّةِ وغايتهِ السَّاميةِ:

أنا عليُّ بنُ الحسينِ بنُ عليً نحنُ وربُّ البيتِ أولى بالنبيً تااللهِ لا يحكمُ فينا ابنُ الدعيً أضربُ بالسيفِ أحامي عنْ أبي ضربَ غلام هاشميًّ قرشيُ

ولمْ يتمالكْ الحسينُ عَلَيُلاِّ دونَ أَنْ أَرخى عينيهِ بالدموعِ وصاحَ بـعُمرِ بـنِ د :

مَا لَكَ؟ قَطَعَ اللهُ رَحِمَكَ كَمَا قَطَعْتَ رَحِمي، وَلَمْ تَحْفَظْ قَرَابَتي مِنْ رَسُولِ اللهِ وَيُنْكِيُهِ، وَسَلَّطَ عَلَيْكَ مَنْ يَذْبَحُكَ عَلَى فِراشِكَ.

ثمَّ رفعَ شيبتَهُ المقدَّسةَ نحوَ السَّماءِ، وقالَ:

اللَّهُمَّ اَشْهَدْ عَلَى هَوُّلاءِ فَقَدْ بَرَزَ إِلَيْهِمْ أَشْبَهُ النَّاسِ بِسرَسولِكَ مُسحَمَّدٍ خَلْقاً وَخُلُقاً وَمَنْطِقاً، وَكُنَّا إذا اشْتَقْنا إلَى رُوْيَةِ نَبِيَكَ نَظَرْنا إلَيْهِ، اللَّهُمَّ فَامْنَعْهُمْ بَرَكاتِ الأَرْضِ وَفَرِّ قْهُمْ تَفْريقاً، وَمَزَّقْهُمْ تَمْزيقاً، وَاجْعَلْهُمْ طَرائِقَ قِدَداً، وَلا تُرْضِ الوُلاةَ عَنْهُمْ أَبَداً، فَإِنَّهُمْ دَعَوْنا لِيَنْصُرونا ثُمَّ عَدَوا عَلَيْنا يُقاتِلونا، ثُمَّ تَلا قَوْلَهُ تَعالى: ﴿ إِنَّ عَنْهُمْ أَبِداً، فَإِنَّهُمْ دَعَوْنا لِيَنْصُرونا ثُمَّ عَدَوا عَلَيْنا يُقاتِلونا، ثُمَّ تَلا قَوْلَهُ تَعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ الْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَةً بَعْضُهَا مِنْ اللهَ الْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَةً بَعْضُهَا مِنْ

ولمْ يزلْ يحملُ على الميمنةِ ويُعيدُها على الميسرةِ، ويغوصُ في الأوساطِ فلمْ يقابلُهُ جَحفلٌ إلّا رَدُهُ، ولا برزَ إليهِ شجاعٌ إلّا قتلَهُ:

يرمي الكتائب والفلا غصّتْ بها في مثلِها منْ بأسِهِ المتوقَّدُ في مثلِها منْ بأسِهِ المتوقَّدُ في بأسِ عريسِ العرينةِ مُملبّدُ في بأسِ عريسِ العرينةِ مُملبّدُ فقتلَ مائةً وعشرينَ فارساً، وقدْ اشتدَّ بهِ العطشُ فرجعَ إلى أبيهِ يستريحُ ويذكرُ ما أجهدهُ منَ العطش، فبكي الحسينُ وقالَ:

وَا غَوْثاهُ، مَا أَسْرَعَ المُلْتَقَى بِجَدَّكَ فَيَسْقيكَ بِكَأْسِهِ شِرْبَةً لا تَظْمَأُ بَعْدَها وَأَخَذَ لِسانَهُ فَمَصَّهُ، وَدَفَعَ إِلَيْهِ خَاتِمَه لَيَضَعْهُ في فيهِ.

ورجع «علي » إلى الميدانِ مُبتهجاً بالبشارةِ الصادرةِ من الإمامِ الحجّةِ علي المسلقاةِ جدّهِ المصطفى وَ الله على الميدانِ مُبتهجاً بالبشارةِ العلوي السابق وغبّرَ في وجوهِ القومِ، ولم يُشعروا أهوَ «الأكبرُ» يطردُ الجماهيرَ من أعدائِهِ أمْ أنَّ «الوصي » عليه القومِ، ولم يُشعروا أمْ أنَّ الصواعق تَترى في بريقِ سيفِهِ، فأكثرَ القتلى في أهلِ يزارُ في الميدانِ، أمْ أنَّ الصواعق تَترى في بريقِ سيفِهِ، فأكثرَ القتلى في أهلِ الكوفةِ حتى أكملَ المائتينَ.

فقالَ مرّةُ بنُ منقذِ العبديّ : عليّ آثامُ العربِ إنْ لمْ أَثكلُ أباهُ بهِ ، فطعنهُ بالرّمحِ في ظهرهِ ، وضربَهُ بالسيفِ على رأسِهِ ، ففلَقَ هامتَهُ ، واعتنقَ فرسَهُ فاحتملَهُ إلى معسكر الأعداءِ ، وأحاطوا بهِ حتّى قطّعوهُ بسيوفهمْ إرباً إرباً .

ونادي رافعًا صوتَهُ: عليكَ منّي السلاءُ أبا عبدِ اللهِ هذا جدّي قــدْ ســقاني

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٣٣ \_ ٣٤.

عليّ الأكبر سلام الله عليه بكأسِه عليه بكأسِه شربةً لا أظمأُ وهوَ يقولُ: إنَّ لكَ كأساً مذخورةً، فأتاهُ الحسينُ عليُه وانكبَّ عليه واضعاً خَدَّهُ على خدّه وهوَ عقولُ:

عَلَى الدُّنْيَا بَعْدَكَ العَفَا مَا أَجْرَأُهُمْ عَلَى الرَّحْمَنِ وَعَلَى انْتِهَاكِ حُرْمَةِ الرَّسولِ يَعُزُّ عَلَى جَدِّكَ وَأَبِيكَ أَنْ تَدْعُوهُمْ، فَلا يُجِيبونَكَ، وَتَسْتَغِيثُ بِهِمْ فَلا يُغيثونَكَ.

ثمَّ أَخذَ بكفّهِ منْ دمِهِ الطاهرِ ورمىٰ بهِ نحوَ السَّماءِ فلمْ يسقطْ منهُ قطرةً! وفي هذا جاءتْ زيارتُهُ:

«بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي مِنْ مَذْبُوحٍ وَمَفْتُولٍ مِنْ غَيْرٍ جُرْمٍ، بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي دَمُكَ المُرْتَقَى بِهِ إِلَى حَبيبِ اللهِ، بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي مِنْ مُقَدَّمٍ بَيْنَ يَدَيْ أَبِيكَ يَـحْتَسِبُكَ وَيَبْكِي عَلَيْكَ مُحْتَرِقاً عَلَيْكَ قَلْبُهُ يَرْفَعُ دَمَكَ إِلَى عَنَانِ السَّمَاءِ لا يَرْجَعُ مِنْهُ قَطْرَةٌ وَلا تَسْكُنُ عَلَيْكَ مِنْ أَبِيكَ زَفْرَةٌ »!

وأمرَ فتيانَهُ أنْ يحملوهُ إلى الخيمةِ فجاؤوا بهِ إلى الفُسطاطِ الذي يقاتلونَ أمامَهُ.

وحرائر بيتِ الوحي ينظرنَ إليهِ محمولاً قدْ جلّلتهُ الدماءُ بمطارفِ العنِّ حمراء، وقدْ وَزَعَ جثمانَهُ الضربُ والطعنُ فاستقبلنهُ بصدورٍ داميةٍ وشعورٍ منشورةٍ وعَولَةٍ تصكُّ سمعَ الملكوتِ، وأمامَهنَ عقيلةُ بني هاشم «زينبُ الكبرى» ابنةُ فاطمةٍ بنتُ رسولِ اللهِ عَيَّيَةٌ صارخةً نادبةً فألقتْ بنفسِها عليهِ، تضمُّ إليها جمامَ نفسِها الذاهب، وحمىٰ خِدرِها المنثلم، وعمادَ ببتها المنهدم.

له في على عقائلِ الرسالة للما رأي نُهُ بتلكَ الحالة عسلا نصحيبهن والصياح فاندهش العقول والأرواح ناحت على كفيلها العقائل والمُكرمات العُرُ والفضائل

# فكادت الجالُ أنْ تَهز والالله

# لهفى لها إذْ تَندبُ الرَّسولا

(١) سيّدي ومولاي علىّ الأكبر ﷺ

بسرد تستوجه خسلائق أحمد مستجلب من حسدر بشجاعة سل عنه أكناف الطفوف فكم بها وشسل القواضِ والقناعن نثره مسلك الوغسى بحسامه فأحسالها والسبط يسرصده وفوق جبينه وإذا بسه يسدعوه أدركني فقد ألفاه منعفر الجبين تسازجت

بسويه من سمع يسمّك ونسينك للسعشرين منا وصلت سنينك

- 15

گعد عنده او شافه امغمّض العين مستواصل طبر والراس نسطين

يا نبعة غذيتها بدم الحشا لم أنس إذ حسماته فيتية هاشم

جماورت أعمدائسي وجماور ربّعه يما كموكباً مما كمان أقبص عمره

للشيخ أحمد الوائلي عليه الرحمة بسفصاحة وسسماحة ومسطاء ومسن الحسين موشّح باباء تسركت صفيحته من الأشلاء والنّطم فهي به من الخبراء دهسماء أعسيت ألسن البلغاء للسناظرين بسوادر السرّاء دارت عسليّ بجمعها أعدائسي دارت عسليّ بجمعها أعدائسي حسم الدمساء بوجنة بسيضاء

ومــن شــبحت لعـدٌ المـوت عـينك ومــا تــفني عــليك الدهــر الأگشــر

ابدمه سمابح امترّب الخدّين حمنا ظمهره عملي ابسنيّه وتحسّر

وغمسرستها فسي روضةٍ غمنًاءِ لحمسرائس يسندبن وسلط خماءِ

شمستّان بسين جمواره وجمواري وكممذا تكمون كمواكب الأسمار حملة آل أبي طالب .....

# عبد الله بن مسلم

وخَرجَ منْ بعدِهِ عبدُ اللهِ بنُ مسلمٍ بنُ عقيلٍ بنُ أبي طالبٍ، وأُمَّهُ رقيَّةُ الكبرى بنتُ أمير المؤمنين عليُّلًا ، وهوَ يقولُ :

اليسومَ ألقى مسلماً وهو أبي وعُصبة بادوا على دينِ النبي فقتلَ جماعة بثلاثِ حملاتٍ، ورماهُ يزيدٌ بنُ الرقادِ الجُهنيّ فاتقاهُ بيدِهِ، فسترَها إلى جبهتهِ، فما استطاعَ أنْ يُزيلها عنْ جبهتهِ، فقالَ: اللهمَّ إنّهمُ استقلّونا واستذلّونا فاقتلُهمُ كما قتلُونا، وبينا هوَ على هذا إذْ حَمَلَ عليهِ رجلٌ برمحهِ فطعنَهُ في قلبِهِ وماتَ. فجاءَ إليهِ يزيدٌ بنُ الرقادِ وأخرجَ سهمَهُ منْ جبهتهِ وبقيَ النّصلُ فيها وهوَ ميّتٌ.

# حملة آل أبي طالب

ولمّا قُتلَ عبدُ اللهِ بنُ مسلمٍ حملَ آلُ أبي طالبٍ حملةً واحدةً فصاحَ بـهمُ الحسينُ عليُّلاٍ :

صَبْراً عَلَى المَوْتِ يا بَني عُمومَتي، وَاللهِ لا رَأَيْتُمْ هَواناً بَعْدَ هَذا اليَوْم.

فوقَعَ فيهمْ عونُ بنُ عبدِ اللهِ بنُ جعفرِ الطيّارِ، وأُمّهُ العقيلةُ زينبْ، وأخـوهُ محمّدٌ، وأُمّهُ الحوصاءُ، وعبدُ الرحمنِ بنُ عقيلٍ بنُ أبي طالبٍ، وأخوهُ جعفرٌ بـنُ عقيلٍ، ومحمّدٌ بنُ مسلمٍ بنُ عقيلٍ.

وأصابتِ الحسنُ المثنَى ابنُ الإمامِ الحسنِ السبطِ عَلَيُّلاً ثمانيةَ عشرَ جراحةً وقُطعتْ بِدُهُ اليُّمني ولمَّ يستشهدُ...

وخرجَ أبو بكر بنُ أمير المؤمنين للتُّل واسمُهُ محمَّدٌ، قتلَهُ زجـرُ بـنُ بـدرِ النخعيّ.

وخرجَ عبدُ اللهِ بنُ عقيلٍ ، فما زالَ يضربُ فيهمُ حتَى أَثخنَ بالجراح وسقطَ إلى الأرض، فجاءَ إليهِ عثمانُ بنُ خالدٍ التميميّ فقتلَهُ.

### القاسم وأخود

وخرجَ أبو بكرِ بنُ الحسنِ بنُ أمير المؤمنينِ عَلَيْلًا وهوَ عبدُ اللهِ الأكبرُ وأُمَّهُ أُمُّ ولدِ يقالُ لها : رَملةً ، فقاتلَ حتَّى قُتلَ .

وخرجَ منْ بعدهِ أخوهُ لأُمَّهِ وأبيهِ انقاسمُ، وهوَ غلامٌ لمْ يبلغُ الحُلمَ، فلمَّا نظرَ إليهِ الحسينُ عَيُّهُ اعتنقَهُ وبكي، ثمَّ أَذِنَ لهُ فبرزَ كأنَّ وجهَهُ شقَّةُ قمر، وبيدهِ السيفُ وعليهِ قميضٌ وإزارٌ وفي رجليهِ نعلانٍ، فمشى يضربُ بسيفهِ، فانقطعَ شِسعُ نـعلِهِ اليُسرى، وأَنِفَ آبنُ النبيِّ الأعظم بَمُنِيُّةِ أَنْ يحتفي في الميدانِ فوقفَ يشدُّ شِسعَ نعلهِ، وهوَ لا يزنُ الحربَ إلَّا بمثلهِ غيرَ مكترثٍ بالجَمع، ولا مبالٍ بالألوفِ.

مستفتئاً يظلال نسطه فـــالفرعُ مـــرتهنٌ بأصـــلهُ واللهيثُ منظورٌ بشلهُ

أهــوى يَشــدُ حــذاءه والحــربُ مُشـرعةٌ لأجـلِهْ ليسومها ما إنْ غَالَتْ هيجاؤها بشِراكِ نعلِهُ لا تَــــعجَبَنَّ لفِــــعلهِ السيحتُ يسخلفها الحسيا

وبينا هوَ على هذا إذْ شدَّ عليهِ عمره بنُ سعدٍ بنُ نفيلِ الأزدي، فقالَ لهُ حميدُ بنُ مسلم: وما تريدُ منْ هذا الغلام؟ يكفيكَ هؤلاءِ الذينَ تراهمُ احتوشوهُ! فقالَ: يا واللهِ لأشدنَّ عليهِ، فما ولَيْ حتَّىٰ ضربَ رأسَهُ بالسيفِ فوقعَ الغلامُ لوجهِهِ فقالَ: يا عمّاهُ، فأتاهُ الحسينُ كاللّيثِ الغضبانِ فضربَ عمراً بالسيفِ، فاتقاهُ بالساعدِ فأطنَها من المعرفقِ، فصاحَ صيحةً عظيمةً سمعَها العسكرُ فحملتُ خيلُ ابنُ سعدٍ لتستنقذَهُ، فاستقبلتْهُ بصدرِها ووطأتُهُ بحوافرها فماتَ.

وانجلتِ الغبرةُ وإذا الحسينُ عَلَيْهِ قَائمٌ عَـلَى رأْسِ الغـلامِ وهـوَ يـفحصُ برجليهِ! والحسينُ عَلَيُّةٍ يقولُ:

بُعْداً لِقَوْم قَتَلُوكَ، خَصْمُهُمْ يَوْمَ القِيامَةِ جَدُّكَ.

ثمَّ قالَ :

عَزَّ وَاللهِ عَلَى عَمِّكَ أَنْ تَدْعُوهُ فَلا يُجِيبُكَ أَو يُجِيبُكَ ثُمَّ لا يَنْفَعُكَ، صَـوْتُ وَاللهِ كَثُرَ واتِرُهُ، وَقَلَّ ناصِرُهُ.

ثمَّ احتملَهُ وكانَ صدرُهُ على صدرِ الحسينِ عَلَيُّ ورجلهُ يَخطّانِ في الأَرضِ، فألقاهُ معَ عليًّ الأكبرِ وقتلىٰ حولَهُ منْ أهلِ بيتهِ ورفعَ طرفَهُ إلى السَّماءِ وقالَ:

اللَّهُمَّ احْصِهِمْ عَدَداً وَلا تُغادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً، وَلا تَغْفِرْ لَهُمْ أَبَداً! صَبْراً يا بَني عُمومَتي، صَبْراً يا أَهْلَ بَيْني، لا رَأَيْتُمْ هَواناً بَعْدَ هَذا اليَوْمِ أَبَداً!!!.

الشيخ قاسم محيي الدين ضرباً وطعناً في قناً ومهند ضربت بده أعراڤه لسحمد

<sup>(</sup>١) سيّدي ومولاي القاسم بن الإمام الحسن يَتَجَيُّ أعطِم بد من قاسم قسم العدا مَسن مشلم بين البريّة محتداً

شبيلُ الزكيِّ المجتبئ بندرُ الهندي مناكر ينوم وغيَّ على ملمومة وبكـــــرُ فــيهمُ قـــائلاً إنْ تـــنكروا وعملي الأعادي موقدٌ جمرَ الرديّ فأبساد شلجعان الوغسي وسيقاهم وعمليه أشسقي الخملق شدًّ مقنّعاً فهوي كما تهوي الجبالُ عبلي الشريل فأتاهُ غيوثُ المستغيث مسادراً

بسيجه ونسساده يسجاسم شسبيدي همسان الكسم تسخلّوني وحسيدي (أبه ذيّة)

(نصّاری)

و (لَهُدَّمِه) أي اللهذم القاطع من السيوف.

شـــاله حـــين وبــدمّه مـحنّه

وحسيد وأعسرٌ عندي من العديب يمحروم من شمَّ العذيبي

نيايم وميهنّه بطيب نومك عيرنان ومسلّبه الهيدومك : 15

شمس المناقب والعللا والسؤدد الاً وغييسادر جيسمعها بسيشدّد اسمى فاتن اين الزكع الأمجد بالهيب حدة حسامه المتوقّد مرر الطِعان بكأس نَهذَمِهِ الصدى في سيفه رأساً لأكسرم سيد ظـــام ونــارُ فــؤادهِ لم تـخمدِ وإذا بسيد بالرَّجل يسقحصُ واليسدِ

يسريت السيف كبلك حيز وريدي وعملي خميمي ينعمي الخيل تنفتر

ضلع حسين على الجاسم محنّه 💎 يسمعمّى بمسموتتك زادت مِسخنّه آه شـــلون حــال أمّـه الزحــته

وأنسبه ردتك ذخسر لأيسام شسيبي

## إخوة العبّاس لليُّلاِّ

ولمّا رأى العبّاسُ عَلَيْهُ كثرةَ القتلىٰ منْ أهلهِ، قالَ لإخوتهِ منْ أُمّهِ وأبيهِ عبدِ اللهِ وعثمانَ وجعفرِ: تقدّموا يا بني أُمّي حتّى أراكمْ نصحتُمْ شهِ ولرسولهِ، والتفتَ إلى عبدِ اللهِ وكانَ أكبرَ منْ عثمانٍ وجعفرٍ وقالَ: تقدّمْ يا أخي حـتّىٰ أراكَ قـتيلاً وأحتسبُكَ، فقاتلوا بينَ يديْ أبي الفضلِ حتّىٰ قُتلوا بأجمعهمْ ''.

ردتك مــــا ردت دنـــيه ولا مـــال يــجاسم خـــابت اظــنوني والآمــال

إنَّ يبكهِ عمَّهُ حزناً لمصرعهِ يا أنَّ يبنظرهُ السبطَّ ينظرهُ (١) مقتل إخوة العبّاس عليّاً (١)

ف مشى قدماً له في في في تية يسبقون الجُرد في الهيجا إذا ويسبقون الجُرد في الهيجا إذا ويسبمدون ولكين أيديا بأبي أفسدي وجوداً منهم أرخصوا دون ابين بنت المصطفى في قصوا صبراً ومن أعطافهم لم تَسدُق مساءً سوى مُسنبعثٍ

تحضرني لو وكع حملي ولا مبال لعمد الضميج يسبني كمطعت بسيّه

ف ما بكى ق مر الآعلى ق مر فرداً ولم يبلغ العشرين من العمر فرداً ولم يبلغ العشرين من العمر فلشاعر السيد عبد المطلب بن داود الحلّي والله كالسود الغاب يسغشون الكنفاحا صائح الحيّ بهم في الروع صاحا فلسعدى تسبق بالطعن الرماحا صافحوا في كربلا فيها الصفاحا أسنساً شاقت إلى الله رواحا أرج العسز بسوب الدهر فاحا أرج العسز بسوب الدهر فاحا

## شهادة العبّاس ك

ولم يستطع العبّاسُ سلاءُ اللهِ عليهِ صبراً على البقاءِ بعدَ أنْ فني صحبُهُ وأهلُ بيتهِ، ويرى «حجّة الوقتِ» مكثوراً، قدِ انقطعَ عنهُ المددُ، وملاً مسامعَهُ عسويلُ النساءِ وصراخُ الأطفالِ منَ العطشِ، فطلبَ منْ أخيهِ الرخصة، ولمّا كانَ العبّاسُ عليهُ أنفسَ الذخائرِ عندَ السبطِ الشهيدِ عَيْهُ لأنَّ الأعداءَ تحذرُ صولتَهُ، وترهبُ

واشييل الرأس بيكم ينا إخواني هــــه بـــيكم يـــعؤدني زمــاني وشموف احسمين والعبّاس الأزهم وردّ لهـــــيبتي ورفــــعة مـــــچاني أحمى النسزيل وأمنع الجيران لي اخـــوةً كانوا وكـنتُ بـقربهم التسي صارت للحورهم لها أكفانا والتسبوخ أسأنُ عصنهمُ الصيطنَ -وهيهات بسعد اشوفنهم وراهم وخسذوني اخسلافهم يسسره وسبيته لا تـــــــــــدعوني ويكِ أُمَّ البـــــنيينَ قسد واصلوا الموت بقطع الوتين أربيعةً ميشش نسيبور الربسي \_\_ أردوهُ عــــنُ ظــهر الجــوادِ كأنّــهُ ﴿ ﴿ جِــــبِلُّ لَخَشــــيةِ رَبُّــهِ مَــتَصَدُّعُ لهفي لمصرعه الشريف

إقدامَهُ، والحرمُ مطمئنّةُ بوجودِهِ مهما تنظرُ اللواءَ مرفوعاً، فلمْ تسمحُ نفسٌ «أبيّ الضيم» القدسيّةِ بمفارقتهِ فقالَ لهُ:

يا أخيْ، «أَنْتَ صاحِبُ لِوائي ».

قالَ العبّاسُ: قدْ ضاقَ صدريْ منْ هؤلاءِ المنافقينَ، وأُريدُ أَنْ آخذَ ثأري ُهمْ.

فأمرَهُ الحسينُ عَلَيْكُ أَنْ يطلبَ الماءَ للأطفالِ.

فذهب العبّاس إلى القوم ووعظهم وحذّرهُم غضب الجبّار فلم ينفع افنادى بصوتٍ عالي : يا عمر بن سعدٍ : هذا الحسين ابن بنتِ رسولِ الله قد قتلتُم أصحابَهُ وأهلَ بيتِه، وهؤ لاء عيالُهُ وأولادُهُ عطاشى، فاسقوهُم من الماء قد أحرق الظمأ قلوبَهم، وهوَ مع ذلك يقولُ : دعوني أذهب إلى الروم أو الهندِ وأخلي لكم الحجاز والعراق.

فأثّرَ كلامُهُ في نفوسِ القومِ حتّى بكى بعضُهمْ، ولكنَّ الشمرَ صاحَ بأعــلىٰ صوتِهِ: يا ابنَ أبي تُرابٍ، لوْ كانَ وجهُ الأرضِ كلُّهُ ماءً وهــوَ تــحتَ أيــدينا لمــا سقيناكُمْ منهُ قطرةً إلّا أنْ تدخلوا في بيعةِ يزيدِ.

فرَجعَ إلى أخيهِ يخبرُهُ فسمعَ الأطفالَ يتصارخونَ منَ العطشِ، فلمُ تتطامنْ نفسُهُ على هذا الحالِ، وثارتُ بهِ الحميّةُ الهاشميّةُ :

ثمَّ إِنَّهُ رَكَبَ جُوادَهُ وأَخَذَ القربَةَ فأَحاطَ بِهِ أَرْبِعَةُ آلَافٍ وَرَمُوهُ بِالنِّبَالِ، فلمُ تَرَعَهُ كَثَرَتَهُمْ، وأَخَذَ يَطُرُدُ أُولئكَ الجماهيز وحدَهُ، ولواءُ الحمدِ يرفُّ على رأسهِ، ولم يشعرِ القومُ أهوَ العبّاسُ يُجدّلُ الأبطالَ أمْ أَنَّ الوصيَّ يزأرُ في الميدانِ! فلمُ تشبتُ لهُ الرجالُ، ونزَلَ إلى الفراتِ مطمئنًا غيرَ مبالٍ بذلكَ الجمع.

ولمّا اغترفَ منَ الماءِ ليشربَ تَذكّرَ عطشَ الحسينِ عَلَيُّلًا ومَنْ معهُ، فرمى الماءَ وقالَ :

يا نفسُ منْ بعدِ الحسينِ هُـونيْ وبـــعدّهُ لاكـنتِ أَنْ تكــوني هــذا الحسينُ واردَ المـنونِ وتشـــربينَ بـــاردَ المـعينِ تااللهِ ما هذا فعالُ ديني

ثمَّ ملاً القربةَ وركبَ جوادَهُ وتوجّهَ نحوَ المخيّمِ، فقُطعَ عليهِ الطريقُ، وجعلَ يَضربُ حتّى أكثرَ القتلَ فيهمْ وكشفَهمْ عنِ الطريقِ وهوَ يقولُ:

لا أرهبُ الموتَ إذا الموتُ زَقا حتَى أُوارى في المصاليتِ لُـقَى نفسي لسبطِ المصطفى الطُهرِ وِقا إِنْـي أنـا العـبّاسُ أغـدو بـالسّقا ولا أخافُ الشرّ يومَ المُلتَقى

فكَمَنَ لهُ زيدُ بنُ الرّقادِ الجُهَنِيّ منْ وراءِ نخلةٍ، وعاونَهُ حكيمُ بنُ الطّفيلِ السَّنْبِسي فضربَهُ على يمينهِ فبَراها فقالَ عَلَيُّلَا :

والله إنْ قصطعتُمُ يصميني إنّسي أحسامي أبداً عن ديني وعسن إمسام صادق اليسقين نسجل النسبي الطساهر الأمين فلم يعبأ بيمينه بعد أنْ كانَ همّه إيصالَ الماء إلى أطفالِ الحسينِ عليّه وعيالِه، ولكنّ حكيم بن الطفيلِ كمن له من وراء نخلةٍ، فلمّا مرّ به ضربه على شماله فقطعَها من الرّند فقالَ عليّه :

يا نفسُ لا تَخشَي منَ الكفّارِ وأبشري برحمةِ الجبّارِ مع النسبيّ المصطفى المختارِ قد قطعوا بسيفهم يساري فأصْلِهم يا ربّ حرّ النارِ

شهادة العبّاس ....... المرادة العبّاس العبّاس المرادة العبّاس المرادة العبّاس المرادة العبّاس المرادة العبّاس المرادة العبّاس المرادة العبّاس العبّاس المرادة العبّاس المرادة العبّاس المرادة العبّاس العبّاس المرادة العبّاس العبّاس العبّاس المرادة العبّاس العبّاس المرادة العبّاس العبّاس

وتكاثروا عليهِ! وأتتْهُ السهامُ كالمطرِ فأصابَ القربةَ سهمٌ وأريقَ مــاؤُها. وسهمٌ أصابَ صدرَهُ، وضَرَبَهُ رجلٌ بالعمودِ على رأسهِ ففلقَ هامَتَهُ!

وهــوىٰ بـجنبِ العـلقميِّ فـليتَهُ للشــاربينَ بــهِ يُــدافُ العَـلقمُ وسقطَ على الأرضِ ينادي : عليكَ منّي السلامُ أبا عبدِ اللهِ فأتاهُ الحســينُ عليُّلا ، وليتني علمتُ بماذا أتاهُ؟ أبحياةٍ مستطارةٍ منهُ بهذا الفادحِ الجلَلِ، أمْ بجاذبٍ من الأُخوّةِ إلى مصرع صنوهِ المحبوبِ!؟

نعمْ، حصلَ الحسينُ عَلَيْهِ عندَهُ وهوَ يُبصرُ قربانَ القَداسةِ فوقَ الصعيدِ قـدْ غشيتُهُ الدماءُ وجَلَّلتْهُ النِّبالُ، فلا يمينٌ تـبطشُ، ولا مـنطقُ يـرتجزُ، ولا صـولةٌ ترهبُ، ولا عينٌ تبصرُ، ومرتكزُ الدماغ على الأرضِ مبدّدٌ!!

أصحيحٌ أنَّ الحسينَ عَلَيْكُ ينظرُ إلى هذهِ الفجائعَ ومعَهُ حياةٌ ينهضُ بها؟ لمْ يبقَ الحسينُ بعدَ أبي الفضلِ إلا هيكلاً شاخصاً معرَّىً عنْ لوازمِ الحياةِ، وقدْ أعربَ سلامُ اللهِ عليهِ عنْ هذا الحال بقولهِ :

الآنَ انْكَسَرَ ظَهْرِي وَقَلَّتْ حِيلَتِي.

وبانَ الانكسارُ في جبينهِ فاندكّتِ الجبالُ من حنينهِ وكسيفَ لا وهو جمالُ بهجتهِ وفي محيّاهُ سرورُ مهجتهِ كافلُ أهلهِ وساقي صبيتهِ وحاملُ اللوابعالي همّتِهِ

وتركَهُ في مكانِهِ لسرِّ مكنونٍ أظهر ثهُ الأيّامُ، وهوَ أَنْ يُدفنَ في موضعِهِ، مُنحازاً عنِ الشهداءَ ليكونَ لهُ مشهدٌ يُقصدُ بالحوائجِ والزياراتِ، وبقعةٌ يزدلفُ إليها الناسُ. وتتزلَّفُ إلى المولى سبحانهُ تحتَ قبّتهِ التي ضاهتِ السماءَ رِفعةً وسناءً فتظهرَ هنالكَ الكراماتِ الباهرةِ، وتَعرفُ الأُمّةُ مكانتَهُ الساميةَ ومنزلتَهُ عندَ اللهِ تعالى، فتؤدّي ما وجبَ عليهمْ منَ الحبُّ المتأكّدِ والزياراتِ المتواصلةِ، ويكونَ عليهُ حلقةَ الوصلِ فيما بينهمْ وبينَ اللهِ تعالى، فشاءَ حجّةُ الوقتِ أبو عبدِ اللهِ عليهُ كما شاءَ المهيمنُ سبحانَهُ أنْ تكونَ منزلةُ «أبي الفضلِ» الظاهريّةِ شبيهةً بالمنزلةِ المعنويّةِ الأخرويّةِ، فكانَ كما شاءا وأحبًا.

ورَجعَ الحسينُ عَنَيْ إلى المخيّمِ منكسراً حزيناً باكياً يكفكفُ دموعَهُ بكُمّهِ. وقدْ تدافعتِ الرجالُ على مخيّمهِ فنادَى:

أما مِنْ مُغيثٍ يُغيثُنا؟ أما مِنْ مُجيرٍ يُجيرُنا؟ أما مِنْ طَالِبِ حَقِّ يَنْصُرُنا، أما مِنْ خَائِفٍ مِنَ النَّارِ فَيَذُبُّ عَنَّا!

فأتنهُ سكينةُ وسألتْهُ عنْ عمُّها، فأخبرَها بقتلِهِ!

وسمعتْهُ زينبُ فصاحتْ : وا أخاهُ، وا عبّاساهُ، وا ضيعتنا بعدكَ! وبكين النسوةُ وبكي الحسينُ عليُّلٍ معهنَّ وقالَ :

وًا ضَيْعَتَنا بَعْدَكَ!!

نادى وقد ملاً البوادي صَيحةً الخيّ من يَحمي بناتَ محمّدٍ ما خِلتُ بعدكَ أَنْ تَشِلَّ سواعدي للسواكَ يلطمُ بالأكف وهذهِ ما بينَ مصرعِكَ الفظيعِ ومصرعي هذا حسامُكَ مَنْ يُذلُّ بِهِ العِدى

صُمهُ الصخورِ لهولها تَتألَّمُ الصخورِ لهولها تَتألَّمُ إِذْ صِرنَ يَسترحِمْنَ مَنْ لا يَرحمُ وتكفَّ باصرتي وظهري يُقصَمُ بيضُ الظَّبَىٰ لكَ في جبيني تَلطمُ اللَّبَىٰ لكَ في جبيني تَلطمُ الآكما أدعوكَ قصبلُ وتنعمُ ولواكَ همذا مَنْ به يستقدَّمُ ولواكَ همذا مَنْ به يستقدَّمُ

شهادة العتاس

هوّنتَ يا ابنَ أبيْ مصارعَ فــتيَتي فأكتَ مسنحنياً عله ودميعَهُ قدْ رامَ بِلِثُمُهُ فِلَمْ بِرَ مِوضِعاً ا

(١) سيّدي ومولاي باب الحوائج العبّاس عيُّهُ يسوم به عين السماء وأخبتها تسالله لا أنسلي أبا الفلطال الذي يسطو عليهم كالهربر بسيفه حصقي إذا ملك الفرات بسيفه فتعدا يتلومُ النفسَ مسنهُ قبائلاً حـــتّى اذا شــاءَ الآلهُ عــليه أنّ فأتبى اليب السبط يبندك قائلا (نصًاري)

يسخويه السخوة البيني وسينك يخويه اشلون سهم الصاب عينك

كمله يدخوبه ويمن ستارك طرحته لو سلم چنّى چان للبيرغ نشرته ( فائز ي )

گلّه يخويه بو فاضل چا وين الچــفوف دمّی علی عینی جمد یحسین ما شوف

والجُرحُ يسكنهُ الذيْ هـ وَ أَأَلُـمُ صبغ البسيط كأنّما هو عندم ا لَمْ يُدمهِ عَضُّ السلاحِ فيلثمُ ال

الشاعر السيّد مهدي الأعرجي مسنة تصدعت الحيطية وزمياخ قلم أسالت حرزا ودمعهما دم بسيحسامه المسوت الزؤاذ مسجسم فللنزاة يلهدر منغضبا ويبدمدم وفيؤادهُ بسلظم الظهما تستغمرهم تسردينة وعملي الحسمين يُسحرُّمُ يلجرى بلمحكمه القلضاء الملبرم الشيري والرأس مينة بالعمود ميهشة والظنير حبونا تعاد مبنة التعمة

يستخويه ويسن يستراك ويسمينك كنطع كنابني ولعند احشناي سندر

كلَّه يخويه انگطعت اجلفوني وتبركته ورديت للخيمة وجبود السدي سالم

كلُّه بخويد الوزّعت ما بيان الصفوف نشَف ادموعي ينا بنقبَّة أل هناشم

# سيّد الشهداء عَنْ في الميدان

ولمّا قُتلَ العبّاسُ التفتَ الحسينُ عَلَيْلًا فلمْ يرَ أحداً ينصُرُهُ، ونظرَ إلى أهلهِ وصحبِهِ مجزّرينَ كالأضاحيْ، وهوَ إذْ ذاكَ يسمعُ عويلَ الأياميٰ وصُراخَ الأطفالِ صاحَ بأعليٰ صوتِهِ:

هَلْ مِنْ ذَابًّ عَنْ حُرَمِ رَسُولِ اللهِ؟ هَلْ مِنْ مُوَحِّدٍ يَخَافُ اللهَ فِينَا؟ هَلْ مِنْ مُغيثٍ يَرْجُو اللهَ في إغاثَتِنا؟

فار تفعتْ أصواتُ النساءِ بالبُكاءِ.

ونهضَ السجّادُ عَلَيْلِا يَتُوكَأُ على عصا ويجرُّ سيفَهُ لأنّهُ مريضٌ لا يستطيعُ الحركةَ فصاحَ الحسينُ عَلَيْلاً بأمّ كلثومَ:

احْبِسيهِ لِئَلَّا تَخْلُو الأرْضَ مِنْ نَسْلِ آلِ مُحَمَّدٍ عَلِمُهَالِيْزُ .

فأرجعتْهُ إلى فِراشِهِ.

ثمَّ إِنَّهُ عَلَيْكُ أَمرَ عَيَالَهُ بِالسَّكُوتِ وَوَدَّعَهُمْ وَكَانَتْ عَلَيْهِ جُسِّبَةُ خَـزٍّ دَكْنَاءَ وعمامةٌ مورَّدَةٌ أرخى لها ذوابتَينِ والتحفّ ببردةِ رسولِ اللهِ ﷺ وتقلّدَ بسيفهِ.

وطلبَ ثَوباً لا يرغبُ فيهِ أحدٌ يضَعهُ تحتَ ثيابهِ لئلّا يُجرّدَ منهُ فإنّهُ مقتولٌ مسلوبٌ، فأتوهُ بتُبانٍ فلمْ يرغبْ فيهِ لأنّهُ منْ لباسِ الذّلةِ، وأخذَ ثوباً خَلْقاً وخَرَقهُ وجعلَهُ تحتَ ثيابِهِ، ودعا بسراويلَ حِبرةٍ، ففزرَها ولبِسَها لئلّا يسلبها(١).

(۱) الوداع للشيخ علي بن عبد الحميد وراحَ إلى نصحو الخصيام مسودًعاً يسمهمُ بالقرآن حسيثُ يسميرُ

الرضيع ......الرضيع المستمالين ال

## الرضيع

ودعا بولدِهِ الرضيعِ يُودَّعُهُ، فأتنْهُ زينبَ بابنهِ عبدُ اللهِ وأُمُّهُ الربابُ، فأجلسهُ في حجرهِ يقبّلُهُ ويقولُ:

بُعْداً لِهَوُّلاءِ القَوْم إذا كانَ جَدُّكَ المُصْطَفَى خَصْمَهُمْ.

ثمَّ أتى بهِ نحوَ القومِ يطلبُ لهُ الماءَ، فرَماهُ حرملةُ بنُ كاهلِ الأسديّ بسهمٍ فذبَحَهُ، فتَلقّى الحسينُ الدمَ بكفِّه ورمى بهِ نحوَ السَّماءِ.

قالَ أبو جعفرٍ الباقرُ عَلَيْلًا :

فَلَمْ تَسْقُطْ مِنْهُ قَطْرَةً.

وفيهِ يقولُ حجَّةُ آلِ محمَّدٍ عجَّلَ اللَّهُ فَرَجَهُ:

السَّلامُ عَلَى عَبْدِ اللهِ الرَّضيعِ المَرْمي الصَّريعِ المُتَشَخَّطِ دَماً وَالمُصَغَّدِ بِدَمِهِ إلَى السَّماءِ المَذْبوحِ بِالسَّهْمِ في حِجْرِ أبيهِ، لَعَنَ اللهُ راميَهُ حَرْمَلَةَ بنَ كاهِلِ الأَسَديّ وذويهِ.

يسندينة والمسعولات كستير عسليم بسما يسخفي العسباد بصير لكسن عسويل إن ذاك غسرور عسلي المأرض كسن للسماة يسهير إمسامك بسبل للسمؤمنين أمسير عسليه لعسري مشفق وحدير

ف قمن إليه الف طميّاتُ حُسَراً ف قال الستعينوا بالإله ف أنه ألا لا تشقق الجيوب ولا يُسرى ألم تعلمي يا أخت إنَّ جميع مَن عصليك بسزين العابدين ف إنَّ على على بطفلى تحيى أودّعه أودّعه أنَّنى

ثُمَّ قالَ الحسينُ عَلَيْلًا:

هُوَّنَ مَا نَزَلَ بِي أَنَّهُ بِعَيْنِ اللهِ تَعَالَى. اللَّهُمَّ لا يَكُونُ أَهُوَنَ عَلَيْكَ مِنْ فَصيلِ ناقَةِ صالِحٍ، إلَهي إِنْ كُنْتَ حَبَسْتَ عَنَّا النَّصْرَ، فَاجْعَلْهُ لِمَا هُوَ خَيْرٌ مِنْهُ، وَانْتَقِمْ لَنَا مِنَ الظَّالِمِينَ، وَاجْعَلْ مَا حَلَّ بِنَا فِي العَاجِلِ ذَخيرَةً لَنَا فِي الآجِلِ. اللَّهُمَّ أَنْتَ الشَّاهِدُ عَلَى قَوْم قَتَلُوا أَشْبَهَ النَّاسِ بِرَسُولِكَ مُحَمَّدٍ يَهَٰتَّ.

وسَمعَ عَلَيْلَا قَائلاً يقولُ: دغهُ يا حسينُ، فإنَّ لهُ مُرضعاً في الجنّةِ. ثمَّ نَزلَ عَلَيْلًا عنْ فرسِهِ وحفرَ لهُ بجِفنِ سيفِهِ ودفنهُ مُرمَلاً بدمِهِ وصلَى عليهِ، ويقالُ: وضعَهُ معَ قتلى أهل بيتهِ (١٠.

(١) سيّدي ومولاي الشهيد عبد الله الرضيع ﷺ

فإن أنس بن أنسى ذكا الحلم والحجى غسداة بسع للسقوم أقسبل يستقي فسوافا أسهم زاح مسنه حشسى وجاء بع نسحو الخسيام ولوئسه فسمد عساينته زينت أعولت أسى وألوث عسليه أمّله جسيدها لكسي فسيا ليت كأس المسوت قبلك ذقيته عسلى الطلفل مسذوحاً بكت فاطم عالى الرائد): نباتان طيبا الرائحة.

نسخيت ولا شسهم يسحسين لبسني شسربة مساي أريسدن عساد ليسني

للشيخ سلمان البحراني وكعبة وفيد القياصدين إلى الرفيد له عدب مساء حيل للحرّ والعبد الهدى جريحاً جواباً منهم من يَدَيْ وغد كسى من دماء صبغة الشيح والرني وانت أنسيناً فت السحجر الصّالد تسقبَلَ منه النحر من شدّة الوجيد زعاف الردى ظلماً أيا فلذة الكبد ولا نظرت عيني اضطرابك في المهد له ووالدها والمرتضى هازم الجند

رجسف من العطف والخوف لبني كسبل منا روحيه تنفغر بنين اينديّه الرضيع ..... الرضيع .....

وتقدّمَ الحسينُ لِمُثَيَّلِا نحوَ القومِ مُصلتاً سيفَهُ آيساً منَ الحياةِ، ودعا الناسَ إلى البراذِ فلمْ يزلْ يقتلُ كلَّ مَنْ برزَ إليهِ حتّى قتلَ جمعاً كثيراً، ثــمَّ حــملَ عــلى الميمنةِ وهوَ يقولُ:

الموتُ أولى من ركوبِ العارِ والعارُ أولى من دخولِ النارِ وحملَ على الميسرةِ وهوَ يقولُ:

أنا الحسينُ بنُ علي آليتُ أنْ لا أنيتني أحسميْ على دين النبي أحسميْ على دين النبي

قالَ عبدُ اللهِ بنُ عمّارٍ بنُ يغوتَ: ما رأيتُ مكثوراً قطَّ قدْ قُتلَ وُلدُهُ وأهلُ بيتهِ وصحبهِ، أربطُ جأشاً منهُ ولا أمضىٰ جناناً ولا أجراً مُقدماً، ولقدْ كانتِ الرجالُ تنكشفُ بينَ يديهِ إذا شدَّ فيها ولمْ يثبتْ لهُ أحدٌ.

فصاحَ عمرُ بنُ سعدٍ بالجمعِ : هذا ابنُ الأنزعِ البطينِ . هذا ابنُ قتَّالِ العربِ . احملوا عليهِ منْ كلِّ جانبٍ ، فأتتْهُ أربعةُ آلافِ نَبلةٍ ، وحالَ الرجالُ بَينَهُ وبينَ رحلِهِ

(فائزي)

يا ريت كلّ اولادنيه فندوه لرضيعه والله افتجعت فياطمة الزهيرة فيجعه

\*\*

ستقوهُ دماً من طعنةٍ في وريدهِ (أبو ذيّة)

مسياتم للسحزن نستصب ونسبني الطفل عساده يسقطمونه وآنمه ابسني

وحنه فداينا الكي كنظه ينم الشريعه البيوم واحمد فناكنده سبعين وثننين

فسخرًّ ذبسيحاً لا وريسدٌ ولا نسحرُ

ف جعني حررملة بنبله والبني انفطم يا الماس بسهاء المنيّه يا شيعَةَ آلَ أبي سُفْيانٍ، إِنْ لَمْ يَكُنْ لَكُمْ دِينٌ وَكُنْتُمْ لا تَخافونَ المَعادَ فَكُونُوا أَحْراراً في دُنْياكُمْ، وَارْجِعُوا إِلَى أَحْسابِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ عُرُباً كَما تَزْعُمونَ.

فناداهُ شمرٌ : ما تقولُ با ابنَ فاطمةَ ؟ قالَ :

أَنَا الَّذِي اُقَاتِلُكُمْ وَالنِّسَاءُ لَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ، فَامْنَعُوا عُتَاتَكُمْ عَنِ التَّعَرُّضِ لِحَرَمي مَا دُمْتُ حَيَّاً.

قالَ اقصدونيْ بنفسيْ واتركوا حُرَميْ قدْ حانَ حينيْ وقـدْ لاحتْ لوائحهُ فقالَ الشمرُ : لكَ ذلكَ.

وقصدة القوم واشتد القتال وقد اشتد به العطش، فحمل من نحو الفراتِ على عمرو بن الحجاجِ وكانَ في أربعةِ آلافٍ، فكشفهم عنِ الماء وأقحمَ الفرسَ الماء، فلمّا هم الفرسُ ليشربَ قالَ الحسينُ:

أَنْتَ عَطْشانُ وَأَنا عَطْشانُ. فَلا أَشْرَبُ حَتَّى تَشْرَبَ!

فرفَعَ الفرسُ رأسَهُ كأنّهُ فهمَ الكلامَ، ولمّا مدَّ الحسينُ يدهُ ليشرب، ناداهُ رجلٌ أتلتذُّ بالماءِ وقدْ هُتِكَتْ حُرَمُكَ؟ فرمي الماءَ ولمْ يشربْ وقَصدَ الخيمةَ.

## الوداع الثاني

ثمَّ إِنَّهُ عَلَيُّلِا ودَّعَ عِيالَهُ ثانياً وأَمَرَهمْ بالصَّبرِ ولبسِ الأُزَرِ وقالَ: اسْتَعِدُّوا لِلْبَلاءِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ تَعالَى حاميَكُمْ وَحافِظَكُمْ وَسَيُنْجِيكُمْ مِنْ شَرِّ الأعْداءِ وَيَجْعَلُ عاقِبَةَ أَمْرِكُمْ إِلَى خَيْرٍ وَيُعَذِّبُ عَدُوَّكُمْ بِأَنْواعِ العَذابِ وَيُعَوِّضُكُمْ عَنْ هَذِهِ البَلِيَّةِ بِأَنْواعِ النَّعَمِ وَالكَرامَةِ فَلا تَشْكُوا، وَلا تَقولُوا بِأَلْسِنَتِكُمْ مَا يُنْقِصُ مِنْ حقّاً لوْ قيلَ بأنَّ هذا الموقفُ منْ أعظمِ ما لاقاهُ سيّدُ الشهداءِ في هذا اليومِ، فإنَّ عقائلَ النّبوّةِ تُشاهدُ عمادَ أخبيتها وسياجَ صونِها وجمىٰ عزّها ومَعقدَ شرفِها مؤذناً بفراقٍ لا رجوعَ بعدَهُ، فلا يدرينَ بمنْ يعتصمْنَ منْ عاديةِ الأعداءِ، وبسمنْ العزاءَ بعدَ فقدهِ! فلا غروَ إذا اجتمعنَ عليهِ وأحطنَ بهِ وتعلّقنَ بأطرافِهِ، بينَ صبيًّ يئنُّ، ووالهةٍ أذهلها المصابُ، وطفلةٍ تطلبُ الأمنَ، وأخرىٰ تنشدُ الماءَ! إذاً فيما حالُ سيّدِ الغيارىٰ ومثالُ الحنانِ وهوَ ينظرُ «بعلمهِ الواسعِ» إلى ودائع الرسالةِ وحرائرِ بيتِ العصمةِ وهنَّ لا يعرفنَ إلاّ سجفَ العزِّ وحُجبَ الجلالِ، كيفَ يتراكضنَ في هذهِ البيداء المقفرةِ، بعوْلَةٍ مشجيةٍ وهُتافٍ يفطّرُ الصخرَ الأصمَّ، وزَفراتٍ في هذهِ البيداء المقفرةِ، بعوْلَةٍ مشجيةٍ وهُتافٍ يفطّرُ الصخرَ الأصمَّ، وزَفراتٍ محام لهنَّ غيرَ الإمام الذي أنهكنْهُ العلَّةُ.

لقالَ بلي هذا العظيمةُ بلواهُ

أمّا عقيلةُ بني هاشم «زينبِ الكبرى» فإنّها تبصرُ هذا وذاكَ فتَجدُ عُـروةَ الدينِ الوثقىٰ عُرضةً للانفصام، وحبلَ النبوّةِ آيلاً إلى الانصرام، ومنارَ الشريعةِ إلى الخمودِ، وشجرةَ الإمامةِ إلى الذبولِ.

وغسيو تُها إنْ عسمّتِ البأساءُ تسسيلُ العسبرةُ الحسمراءُ نساحتْ ولكن نوحها إيماءُ\\ تنعىٰ ليوثُ البأسِ منْ فتيانِها تبكيهُمُ بدمٍ فقلْ بالمهجةِ الحرّا حنّت ولكنَّ الحنينَ بكا وقد منت ولكنَّ الحنينَ بكا وقد

فلُوْ أَنَّ أَيُّوباً رأىٰ بعضَ ما رأىٰ

للشيخ عبدالله بن داود الدرمكي ودمسمعُ عسسينيهِ يسحرقُ الردنــا (١) الوداع الثاني وأمَّ نـــــحوَ الخــــيام مــــبتدراً والتفت الحسينُ عَيُّةٌ إلى ابنتهِ سكينةَ التي يصفُها للحسنِ المثنّىٰ «بأنَّ الاستغراق معَ اللهِ غالبٌ عليها» فرآها منحازةً عن النساءِ باكيةً نادبةً، فوقفَ عليها

ي أهل بيتي أرى الفراق دن مسنكسر القبلب باكياً حيزنا في يد مَسن يا حسينُ تتركنا بسمثل هنذ الكلام ترعجنا وغيربتنا وغيربتنا وغيربتنا وغيربتنا ويسفلسنا ويسفلسنا ويسفلسنا ألسنائبات مسقدمنا أبسيح للسمعضلات جانبنا

يصطبرها اعملي فكسده ويسمليها تسخير لونسها وتسراكسم الهمم

خسوات، وكبل بناته شبچن عبليه او زيسسنب نساديه والدمسع مسنثور

او صماح حسمین للمتودیع گومن تسطیح عملیه وحمدتهن او تمعثر بیر

ب جواده إنَّ الفراق طرويلُ وغدا لها نويلُ الحسين عويلُ

يستونُ ودَّعكستهُ إلهكم في المحافة في المناخ للطاهرين مستطقةً فأقسطانا زيسنب تسقولُ له أراك يس إيسن البتولِ مسكس قصائتُ عسزينُ غسلَيْ يس أمسليُ مُسنَ ذا يسفكُ الأسرر بعدكَ فسانتحب السلطُ رحمةً فهمه فالتحد فونيُ بسدمعكمُ فساقدً

تسعنّه احسسين الخسته وطبّ عمليها بسطل حسيني المسن سسمعت وليسها

طبلعن صارخات من الخيم ليم هندي تنحبٌ رجاله او هناي اينديم (نصّاريات)

رد وعسسياله مسن العسطش يسومن مسئل مسرب الكيطا كامن يلحومن عد

قسوموا إلى التسوديع إنَّ أخسيَ دعماً فسخرجسنَ ربَّاتُ الخدورِ عمواثراً الوداع الثاني ......

مُصبّراً ومُسلّياً ولسانُ حالهِ يقولُ:

هــذا الوداعُ عـزيزتي والمـلتقىٰ فـدعي البكـاءَ وللأسـارِ تـهيّأي وإذا رأيـتيني عــلىٰ وجــهِ الشرىٰ

يومَ القيامةِ عـندَ حـوضِ الكـوثرِ واستشعري الصبرَ الجميلَ وبادري دامي الوريدِ مـبضّعاً فـتصبّري<sup>١١١</sup>

## (١) الحديث مع سيّدتي سكينة فيا العديث

وأتَتْ سهامُ القومِ بعدُ كأنّها ذادوهُ عنن ماءِ الفراتِ بجعفلٍ فستيقّن السبطُ اللقاءَ لربّهِ يسوصي سكينة بالسكينة بعدهُ وأتَتُ سكينة وهي تندبُ حاسراً واسيّداهُ عدمتك بعدك صحتي

تاالله لا أنساه وهو بكربلا يبرعى الوغنى وتارة يبرعى الوغنى ويبرى الأحبة صرعاً من حولي شم انسنى نحو الخيام مودعاً ودعا عرز ته سكينة قائلاً وأحطن فسيه بسناته وعيائه

صدد لخديمته وعماين مكينه دار ايسده عمايها او جمرت عمينه

محمّد بن تقيح

مصطرُ تصدفعهُ الريساحُ الزعسزعُ فسيهِ الصوارمُ والسلاحُ يسقعقعُ فأتصى الخسياءَ بعدرعهِ يستلفّعُ بالضبرِ عصندَ مصابهِ ويودّعُ بأبسيُ الشجاعُ الأريحيُ الأروعُ فسالِي الإلهِ المشتكىٰ والمفزعُ فالمستكىٰ والمفزعُ

شبح السهام وكبل رسح أقوم أبسدا بسطرف بسينها مستقسم فسوق البسيطة كالنسور الجثم أطسفالله تسوديعة المستسلم سيطول بعدي يا سكينة فاعلمي فكأند بسدر يحاط بانجم

امسهبطه الراس وتسنوح وحسزينه يكسلها اعسليج عكسبي يكشر الهمة

فقالَ عمرُ بنُ سعدِ : ويحكمُ اهجموا عليهِ ما دامَ مشغولاً بنفسهِ وحرمِهِ، واللهِ إِنْ فرغَ لَكمْ لا تمتازُ ممنتكُمْ عن ميسر تكُمْ، فحملوا عليه يرمونَهُ بالسُّهام حتَّى تخالفتِ السهامُ بينَ أطنابِ المخيّم، وشكَّ سهمُ بعضَ أزَرِ النساءِ فدهشْنَ وأرعبْنَ وصِحْنَ ودخلْنَ الخيمةَ ينظرْنَ إلى الحسين عَيْدٌ كيفَ يَصنعُ، فحملَ عليهمْ كالليثِ الغضبان فلا يلحقُ أحداً إلّا بعجَهُ بسيفِهِ فقتلَهُ، والسهامُ تأخذُهُ منْ كلِّ ناحيةِ، وهوَ يتّقيها بصدرهِ ونحرهِ.

ورَجعَ إلى مركزهِ يكثرُ منْ قولِ لا حولَ ولا قوّةَ إلّا باللهِ العلمِّ العظيم، وطلبَ في هذهِ الحالِ ماءً، فقالَ الشمرُ : لا تذوقَهُ حتَّى تَردَ النارَ، وناداهُ رجلٌ : يا حسينُ، ألا ترى الفراتَ كأنَّهُ بطونُ الحيّات؟ فلا تشرِبُ منهُ حتّى تموتَ عَطشاً. فقالَ الحسيان:

اللَّفِمَ أمنه عَطَشاً.

فكانَ ذلكَ الرجلُ يطلبُ الماءَ فيؤتىٰ بهِ فيشربُ حتَّىٰ يخرجَ منْ فيهِ، وما

فيرزت باجبه اسكينه لولسها تـــلگّاها او بـــجه ويــلي عــليها

مسيح دمنعة اسكينة حسين بيده تگـــــلّه فـــــرگتك چــــنها بــعيده

كِـفِّي البكــاءَ فــقدْ أزَدْتِ تألَّــميّ لا تسجزعي من هنول عشير منحرّم

تشوفه المن ينوصي اليوم بيها تلحت اينده وينحبها وتنهمل العيين

ويكمسلها الصبر منتج أريده واليكفارج يستبويه اشتسيصبرونه

ووداعكِ أهـــما دمــوعي مــن دم سيطولُ بعدي يا سكينةُ فاعلمي

منكِ الْبِكَاءُ إِذَا الْحِمَامُ دَهَانِيَ

ورماهُ أبو الحتوفِ الجُعفيّ بسهمٍ في جبهتهِ فنَزعَهُ، وسالتِ الدماءُ عـلى وجههِ فقالَ:

اللَّهُمَّ إِنَّكَ تَرَى ما أَنَا فيهِ مِنْ عِبادِكَ هَوُّلاءِ العُصاةِ، اللَّهُمَّ احْصِهِمْ عَـدَداً وَاقْتُلْهُمْ بَدَداً، وَلا تَذَرْ عَلَى وَجْهِ الأرْضِ مِنْهُمْ أَحَداً، وَلا تَغْفِرْ لَهُمْ أَبَداً.

وصاحَ بصوتٍ عالِ :

يا أُمَّةَ الشُّوءِ بِئْسَما خَلَّفْتُمْ مُحَمَّداً في عِتْرَتِهِ، أما إِنَّكُمْ لا تَقْتُلُونَ رَجُلاً بَعْدي فَتَهابُونَ قَتْلَهُ، بَلْ يَهُونُ عَلَيْكُمْ ذَلِكَ عِنْدَ قَتْلِكُمْ إِيَّايَ، وَأَيْــمُ اللهِ إِنِّــي لأرْجــو أَنْ يُكْرِمَنى اللهُ بِالشَّهادَةِ، ثُمَّ يَئْتَقِمَ لي مِنْكُمْ مِنْ حَيْثُ لا تَشْعُرون.

فقالَ الحصينُ : وبماذا ينتقمُ لكَ منّا يا ابنَ فاطمةً ؟ قالَ :

يُلْقِي بَأْسَكُمْ بَيْنَكُمْ وَيَسْفِكُ دِمَاءَكُمْ ثُمَّ يَصُبُّ عَلَيْكُمُ العَذابَ صَبًّا.

لمّا ضعُفَ عنِ القتالِ وقفَ يستريحُ فرماهُ رجلٌ بحَجرٍ على جبهتِهِ فسالَ الدَّمُ على وجهِهِ، فأخذَ الثوبَ ليمسحَ الدمَ عنْ عينيْهِ، فَرماهُ آخرٌ بسهمٍ محدّدٍ لهُ ثلاثُ شُعَبِ وقعَ على قلبِهِ، فقالَ:

بِسْمِ اللهِ وَبِاللهِ وَعَلَى مِلَّةِ رَسُولِ اللهِ.

ورفعَ رأْسَهُ إلى السَّماءِ وقالَ:

الَهِي ائِنَكَ تَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقْتُلُونَ رَجُلاً لَيْسَ عَلَى وَجْهِ الأَرْضِ ابْـنُ بِـنْتِ نَــبِيٍّ بْرِي!!

ثمَّ أخرجَ السَّهمَ منْ قَفاهُ وانبعثَ الدمُ كالميزابِ، فوضعَ يدَهُ تحتَ الجُرحِ. فلمّا امتلأتْ رمي بهِ نحوَ السماءِ وقالَ: ٨٤ ..... مقتل الإمام الحسين ﴿

هَوَّنَ عَلَيَّ مَا نَزَلَ بِي أَنَّهُ بِعَيْنِ اللهِ.

فلمْ يَسقُطْ منْ ذلكَ الدمِ قطرةً إلى الأرضِ! ثمَّ وضعَها ثانياً، فلمَّا امتلأتْ لطَّخَ بِهِ رأْسَهُ ووجهَهُ ولحيتَهُ وقالَ:

هَكَذَا أَكُونُ حَتَّى أَلْقَى اللهَ وَجَدِّي رَسُولَ اللهِ يَثْنِيَّ وَأَنَا مُخَضَّبٌ بِدَمِي وَأَقُولُ: يا جَدِّى قَتَلَنى فُلانٌ وَفُلانٌ ''.

\_\_\_\_\_

#### (١) نزف دم الإمام الحسين ﷺ

ف مالوا عليه بالسيوف وبالقنا وح م ف يهم سمهرياً متوّماً وصال عاليهم صولةً علويّةً ف نادى ابن سعد بالرماة ألا ف مادته في النحر سهم مصردً فخرً طريعاً في التراب معفّراً ويأخب لا مسن دم الوريد بكفه

شــــان احــــــين ثـــوبه يـــمسح الدم ابگــــــنبه وگـــع لا وخّـــر او جـــدّم (نصّاری)

هــوى والمــهر كــام يــحوم دونه خـــاف الگــوم لنــهم يــاخذوند (قريض)

صلَّتَ على جسمِ الحسينِ سيوفهمْ ومضى لهيفاً لم يحد غير القنا

للشيخ مفلح الصيمري

فبارزهم وهو الهوزيرُ الغشمشمُ وأبيضُ لا يستثلّمُ وأبيضُ لا يستبو ولا يستثلّمُ فكانوا كضأنٍ صال فيهمُ ضيغمُ العسموا إنيهِ جميعاً بالسهام ويمّموا لهُ شُسعَبٌ قسعبُ المنيّةِ تبعلمُ لهُ شُسعَبٌ قسعبُ المنيّةِ تبعلمُ يعالجُ نزعَ السهمِ والسهمُ محكمُ ويسرميُ به نحو السما يستظلمُ ويسرميُ به نحو السما يستظلمُ

او لن سنهم المسئلّث نساگسع بسم هموی واظلم همواهما والسما احمرّ

3.5

يـــحامي عــن وليّــه مــن يــجونه او يــــركبه غــير خــيّاله المشكّــر

فعدى لساجدة الضبا محرابا طلقة الناجيع شراب

وأعياهُ نزفَ الدمِ فجلسَ على الأرضِ ينوءُ برقبتهِ، فانتهى إليهِ في هذا الحالِ مالكُ بنُ النَّسرِ فشتَمهُ ثمَّ ضربَهُ بالسيفِ على رأسِهِ، وكانَ عليهِ بُرنسٌ فامتلأ البرنسُ دماً، فقالَ الحسينُ:

لا أَكَلْتَ بِيَمينِكَ وَلا شَرِبْتَ، وَحَشَرَكَ اللهُ مَعَ الظَّالِمينَ. ثمَّ ألقى البرنسَ واعتمَّ على القلنسوةِ.

# محمّد بن أبي سعيد

قالَ هاني بنُ ثبيتِ الحضرميّ : إنّي لواقفٌ عاشرُ عشرةٍ لمّا صُرعَ الحسينُ ، إذْ نظرتُ إلى غلامٍ منْ آلِ الحسينِ عليهِ إزارٌ وقيمصٌ وفي أُذنيهِ درّتانِ وبيدهِ عمودٌ منْ تلكَ الأبنيةِ وهوَ مذعورٌ يتلفّتُ يميناً وشمالاً، فأقبلَ رجلٌ يركضُ حتّىٰ إذا دنا منهُ مالَ عنْ فرسِهِ وعلاهُ بالسيفِ فقتلَهُ ، فلمّا عِيبَ عليهِ كنّىٰ عنْ نفسهِ .

وذلكَ الغلامُ هوَ محمّدٌ بنُ أبي سعيدٍ بنُ عقيلٍ بنُ أبي طالبٍ ، وكانتْ أُمّهُ تنظرُ إليهِ وهيَ مدهوشةٌ.

# عبد الله بن الحسن

ثمَّ إنَّهمْ لبثوا هُنيئَةً، وعادوا إلى الحسينِ وأحاطوا بهِ وهو جالسٌ على الأرضِ لا يستطيعُ النهوض، فنظرَ عبدُ اللهِ بنُ الحسنِ السبطِ عليُّة ولهُ إحدى عشرة سنةٍ إلى عمَّهِ وقدْ أحدق بهِ القومُ، فأقبلَ يشتدُّ نحوَ عمّهِ وأرادتْ زينبُ حبسهُ فأفلتَ منها، وجاء إلى عمِّهِ وأهوى بحرُ بنُ كعبِ بالسيفِ ليضربَ الحسينَ

٨٦ ..... مقتل الإمام الحسين عَيْنَ

فصاحَ الغلامُ: يا ابنَ الخبيثةِ أتضربُ عمّيْ؟ فضربَهُ واتّقاها الغلامُ بيدِهِ، فأطنّها إلى الجلدِ، فإذا هيَ معلّقةٌ، فصاحَ الغلامُ: يا عمّاهُ! ووقعَ في حجرِ الحسينِ عليُّلا فضمّهُ إليهِ وقالَ:

يا ابْنَ أخي اصْبِرْ عَلَى ما نَزَلَ بِكَ وَاحْتَسِبْ في ذَلِكَ الخَيْرَ، فَإِنَّ اللهَ تَعالَى يُلْحِقُكَ بآبائِكَ الصَّالِحين.

ورَفعَ يديهِ قائلاً :

اللَّهُمَّ إِنْ مَتَّعْتَهُمْ إِلَى حينٍ فَفَرِّ قُهُمْ تَفْرِيقاً، وَاجْعَلْهُمْ طَرائِقَ قِدَداً، وَلا تُرْضِ الوُلاةَ عَنْهُمْ أَبَداً، فَإِنَّهُمْ دَعَوْنا لِيَنْصُر وِنا ثُمَّ عَدَوْا عَلَيْنا يُقاتِلونا.

ورمى حرملةُ بنُ كاهلِ الغلامَ بسهمِ فذبَحهُ وهوَ في حجرِ عمِّهِ اللهِ.

(١) سيّدي ومولاي عبد الله بن الحسن ﷺ

يا يوم عاشوراة كم لك في الحشى شهر بيد عين السماء بكث دماً شهر على سبط النبي محرم شهر على سبط النبي محرم أحدد وغيدا في ريداً سيط أحدد الدين بيعد ابن النبي تنقطعت حتى قيضى بين الأسنة والظبا

ما ذنبُ أطفالٍ أضرَّ بها الضما

بعدهم طبلع طبقل امين الصنواويين يندير العبين يستره او تنوب ايندين

للسيد محسن الأمين ضرم يسزيد عسلى المدى إشعالة وبكسى البسيط سهولة وجسبالة فسيه الورود وقسد أبسيح قستالة بعدهم ترميه من جيش العدو نبالة أوصالة مُسذ قُطَعت أوصالة وشوى بحر الشمس وهي ظلانة تُستى الردى ماذا جسنت أطفالة

امطؤك والتراجي عملي الخدين

المصفوت واسرائهي عنى المحدين المسدعر

وبقيَ الحسينُ مطروحاً مليّاً ولوْ شاؤوا أنْ يقتلوهُ لفعلوا، إلّا أنَّ كلَّ قـبيلةٍ تتّكلُ على غيرها وتكرهُ الإقدامَ.

فصَاحَ الشَّمرُ: ما وقوفُكمْ وما تنتظرونُ بالرَّجلِ وقدْ أَثـخنتْهُ السِّـهامُ والرماحُ، احمِلوا عليهِ.

وا أسفاهُ حسملوا عليهِ من كملَ جانبٍ أتوا إليهِ قد ضربوا عاتقهُ المطهَّرا بضربةٍ كما لها على التّرى

وضربَهُ زرعةُ بنُ شريكٍ على كتفهِ الأيسرِ، ورماهِ الحسينُ في حَلقِهِ، وضربَهُ آخرٌ على عاتِقِهِ، وطعنَهُ سنانُ بنُ أنسٍ في تُرقوتِهِ، ثمَّ في بوانيَ صدرِهِ، ثمَّ رماهُ بسهمِ في نحرِهِ، وطعنَهُ صالحُ بنُ وهبِ في جنبِهِ.

وافترقُوا عليهِ منْ كلِّ مكانٍ فِرقةً، فرقةٌ ترميهِ بالنَّبالِ والسّهامِ والحجارةِ، وفِرقةٌ يطعنونَهُ بالرَّماح، وفِرقةٌ يضربونَهُ بالسيوفِ، حتَّى أَثخنُوهُ بالجُراح.

قالَ في اللَّهوفِ: حتّى أصابتهُ اثنانُ وسبعون جراحةٍ، وقـيلَ: اللاثمائةُ وبضعٌ وعشرونَ، وقيلَ: أكثرُ منْ ذلكَ.

قالَ هلالُ بنُ نافعٍ: كنتُ واقفاً نحوَ الحسينِ وهوَ يجودُ بنفسهِ، فــواللهِ مــا

تسراچسیّه عسلی اخسدوده تـطوطح بـسـوریده وگسع لا جسدّم او وخّسر

عملى التسربان يما ويسني المدلّل فوك الرمل تحت الشمس والحرّ

چبده من لهنيب العطش بنورج عسليد السنهم ينا ويناي تناولج (نضّاريّات)

ظــــــلّت شــــــهربانه بس تـــــــولول طــــوگه ابـــفیض دم نـــحره امـــبلّل رأيتُ قتيلاً قطُّ مُضمّخاً بدمِهِ أحسنُ منهُ وَجهَاً ولا أنورُ! ولقدْ شغلنيْ نورُ وجهِهِ عنِ الفكرةِ في قتلِهِ! فاستقىٰ في هذهِ الحالِ ماءً فأبوا أنْ يسقُوهُ.

وقالَ لهُ رجلُ : لا تذوقُ الماءَ حتّىٰ تردَ الحاميةَ فــتشربَ مــنْ حــميمِها، فقالَ لِمُنْتُلاً :

أَنَا أَرِدُ الحَامِيَةَ...؟ وَإِنَّمَا أَرِدُ عَلَى جَدِّي رَسُولِ اللهِ وَأَشْكُنُ مَعَهُ في دارِهِ في مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَليكٍ مُقْتَدِرٍ، وَأَشْكُو إِلَيْهِ مَا ارْتَكَبْتُمْ مِنِّي وَفَعَلْتُمْ بي.

فغضبوا بأجمعهم حتى كأنَّ اللهَ لم يجعلْ في قبلبِ أحدهم من الرحمةِ شيئاً.

#### الدعاء

ولمَا اشتدَّ بهِ الحالُ رفعَ طرفَهُ إلى السَّماءِ وقالَ :

اللَّهُمَّ مُتَعَالِي المَكَانِ، عَظَيمُ الجَبَرُوتِ، شَديدُ المِحالِ، غَنيٌّ عَنِ الخَلائِقِ، عَريضُ الكِبْرِياءِ، قادِرُ عَلَى ما تَشاءُ، قَريبُ الرَّحْمَةِ، صادِقُ الوَعْدِ، سابغُ النَّعْمَةِ، حَسَنُ البَلاءِ. قَريبُ إذا دُعيتَ، مُحيطٌ بِما خَلَقْتَ، قابَلُ التَّوْبَةِ لِمَنْ تابَ إلَيْكَ، قادِرُ عَلَى ما أَرَدْتَ، تُدْرِكُ ما طَلَبْتَ، شَكُورُ إذا شُكَرْتَ، ذَكُورٌ إذا ذُكِرْتَ، أَدْعوكَ عَلَى ما أَرَدْتَ، تُدْرِكُ ما طَلَبْتَ، شَكُورُ إذا شُكَرْتَ، ذَكُورٌ إذا ذُكِرْتَ، أَدْعوكَ مُحْتاجاً، وَأَرْغَبُ إلَيْكَ فَقيراً! وَأَفْزَعُ إلَيْكَ خائِفاً، وَأَبْكي مَكْرُوباً، وَأَسْتَعينُ بِكَ صَعيفاً، وَأَرْعَبُ إلَيْكَ كَافِياً. اللَّهُمَّ احْكُمْ بَيْنَنا وَبَيْنَ قَوْمِنا فَإِنَّهُمْ غَرُونا وَخَذَلُونا وَغَذَلُونا وَغَذَرُوا بِنَا وَقَتَلُونا وَنَحْنُ عِثْرَةُ نَبِيكَ وَوِلْدُ حَبِيلِكَ مُحَمَّدٍ يَتَنِيَّ اللَّذِي اصْطَفَيْتَهُ

الجواد ...... ١٨٩

بِالرِّسالَةِ وَائْتَمَنْتَهُ عَلَى الوَحْيِ، فَاجْعَلْ لَنا مِنْ أَمْرِنا فَـرَجاً وَمَـخْرَجاً يـا أَرْحَـمَ الرَّاحِمينَ.

صَبْراً عَلَى قَضائِكَ يا رَبِّ، لا إِلَهَ سِواكَ، يا غِياتَ المُسْتَغيثينَ، ما لي رَبُّ سِواكَ، وَلا مَعْبُودٌ غَيْرُك، صَبْراً عَلَى حُكْمِكَ يا غِياتَ مَنْ لا غِياتَ لَهُ، يا دائِماً لا نَفاذَ لَهُ، يا مُحْيي المَوْتى، يا قائِماً علَى كُلُّ نَفْسٍ بِما كَسَبَتْ، أُحْكُمْ بَيْني وَبَيْنَهُمْ وَأَنْتَ خَيْرُ الحاكِمينَ.

#### الجواد

وأقبلَ الفرسُ يدورُ حولَهُ ويلطّخُ ناصيتَهُ بدمِهِ، فصاحَ ابنُ سعدٍ: دونكمُ الفرسُ، فإنّهُ منْ جيادِ خيلِ رسولِ اللهِ عَيْنَ ، فأحاطتْ بهِ الخيلُ ، فجعلَ يرمَحُ برجليهِ حتّى قتلَ أربعينَ رجلاً وعشرةَ أفراسٍ ، فقالَ ابنُ سعدٍ: دعوهُ لنظرَ ما يصنَعُ ، فلمّا أمِنَ الطلبَ أقبلَ نحوَ الحسينِ يمرّغُ ناصيتهُ بدمِهِ ويشمّهُ ويصهلُ صهيلاً عالياً.

قَالَ أَبُو جَعَفُرٍ البَاقَرُ عَلَيُّ إِنَّ ؛ كَانَ يَقُولَ :

(الظليمة، الظليمة، منْ أُمّةٍ قتلتْ ابنَ بنتِ نبيّها). وتوجّهَ نحوَ المخيّمِ بذلكَ الصهيل (١).

<sup>(</sup>١) الفرس مع العيال

«فلمّا نظرنَ النساءُ إلى الجوادِ مَخزيّاً، والسرجُ عليهِ مَلويّاً، خرجـنَ مـنَ الخدورِ ناشراتِ الشعورِ! على الخدودِ الاطماتِ، وللوجوهِ سـافراتٍ، وبـالعويل

فسمعنَ رنَّتهُ النساءُ فقلنَ قدْ فخرجنَ منْ فسطاطهنَّ صوارخاً وأتسينهُ والشمرُ جاثٍ فموقهُ فرقى الحسينُ وقلنَ ويلكَ يا عدوَّ فاحتزَّ رأسُ السبطِ يما لكَ لوعةً فاهتزَّ عمرشُ اللهِ جمالٌ وسبّحتْ

صمرخت زيمنب وصاحت يمكدر اسمع بمالمعاره اصماع گمبر

يقول الشيخ الشفهيني ﴿ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله ع

وآبَ جسوادُ السبطِ يسهتفُ نساعياً فسسلمًا سسمعنَ الطساهرات نسعيَهُ بسرزنَ منَ الأستارِ حسرىٰ نبوادباً

يجدّي گنوم شنوف حسين مذبوح يسجدّي منات منخد وگنف دوننه يسعالج بنائشمس منخطف لوننه

وق ع الذي ك نا له ن توقع ج زعاً صُراخاً للسصخور ي صدّع ب حسامه للسرأس م نه ي قطع الله م الذا ب المطهّر ت صنع نه ي ب ق للإسلام شمل يُ جمع أملاك و و كوا أسى وت فجعوا

ويسن احسين عن ظهرك تكنظر عمليمن فراتم

وقد ملاً البديداء منهُ صهيلُ لراكسبهِ والسسرجُ منهُ يسميلُ على ندبها تُبدي انشجيٰ وتتقولُ

على الشاطي او على التربان مطروح ولا نـــــغّار غـــــمّض له اعـــــيونه ولا واحـــــد ابــحلگه مـــاي گــطُر الجواد ......١٠٠٠ الجواد المستمرين المستمرين المستمرين المستمر المستمر

داعياتٍ، وبعدَ العزِّ مذلّلاتٍ، وإلى مصرع الحسينِ مبادراتٍ »(١).

وأخسرى عسليهِ بـالرداءِ تـظلّلُ وأخسرى تُنفدّيهِ وأخسرى تُنقبّلُ وأخرى لِما قدْ نالَها ليسَ تَعقلُ<sup>٢١</sup> فسواحدةً تبحنو عبليهِ تبضمّهُ وأخرى بفيضِ النَّحرِ تصبغُ وجهَها وأخرى على خوفٍ تَبلوذُ بجنبهِ

(١) وراحَ جـوادُ انسبطِ نـحوَ نسائدِ خـرجينَ بُنيّاتُ الرسول حـواــراً

يسمهر حسين كبأي احسين وينه اخسذنه ويساك دلسينه بونينه يسمهر احسين وصفلي وكبعته دِكِسلِّي اشكال أخسيي ما سمعته يكسلها يسزينب لا تسنوميني ذبّعه السهم يا زينب عن امتوني

وغدا الحصائ من الوقيعة عارياً

(۱) گسعدن يدم أبو اليدم ينجبن
الرباب اتصيح بالله حيل الطمن
يسكنه شوف ابوچ احسين مطروح
يسكنه ساعدي عمتج على النوح
رفنعن روسسهن واگبان ليدها
هدوت سكنه عليها اتحب ايديها

يسنوحُ ويسنعى الظماميَ المسترمّلا فعاينًّ مهرَ السبطِ والسرجُ قــدْ خــلا

تسركته أيسون عسدل أو ذابسجينه نشسوفه بسيه رجّه أو هساي هسيّه صدك ذاك السسهم بعده ابنجيدته حسين اللّمي وكنع فسوك الوطسيّه مسالي أفساد أشسوف بنعيوني يسبح بندمّه ويسون على التربان

ينعى الحسين وسرجُمهُ قد مالا سكنه اتبعد الهن وهن يبچن وانستي ابنچي يسكنه لا تنفترن كنل ولنه اليسونها اشتعب الروح تنزاهني طايحة يم راس الحسين لِكُنها طايحه او منغشي عبليهه تنزي اينحگلج يبعمه من تموتين

بقي الحسين الشيخ ثلاث ساعاتٍ مُلقى على وجه الأرض، قد صنع له وسادة من الرَّمل، فظنَّ بعض العسكر أنَّ الحسين قد صنع لهم مكيدة، فقالوا: إنَّ الحسين ليسَ فيهِ شيء، وقالَ بعضهم: إنَّ الرجلَ غيورٌ، إذا أردتم أنْ تعرفوا حالَه فاهجموا على المخيم، فهجموا على المخيم ورَوَّعوا النساء والأطفال، فخرجت الحوراء زينب ووقفت على التل ثمّ نادت بصوتٍ حزينٍ يُقرِّحُ القلبَ: يا ابن أمّي يا حسين، حبيبي يا حسين، إنْ كنتَ حيًا فأدركنا، فهذه الخيل قد هجمت علينا، وإنْ كنتَ ميتاً فأمرنا وأمرك إلى الله. فلمّا سمع الحسين صوت أخته قام ووقع على وجهه، عند ذلك وجهه، ثمّ قام ووقع على وجهه، عند ذلك صاح:

يا شيعَةَ آلَ أبي سُفْيانْ، إِنْ لَمْ يَكُنْ لَكُمْ دِينٌ وَكُنْتُمْ لا تَخافونَ المَعادَ فَكونوا أَحْراراً في دُنْياكُمْ وَارْجَعُوا إِلَى أَحْسابِكُمْ إِنْ كُنْتُم عُرُباً كَما تَزْعُمونَ.

فنادي الشمرُ : ما تقولُ يا ابنَ فاطمةً ؟ قالَ :

أَنَا الَّذِي اُقَاتِلُكُمْ. وَالنِّسَاءُ لِيْسَ عَلَيْهِنَّ جُناحٌ. فَامْنَعُوا عُتَاتَكُمْ وَأَشْرارَكُمْ عَنِ التَّعَرُّضِ لِحَرَمَى مَا دُمْتُ حَيَّاً.

قالَ شمرٌ : إليكمُ عنْ حَرمِ الرَّجلِ، واقتصدوه بنفسهِ، فانكفأتِ الخيلُ والرجالُ على أبي عبدِ اللهِ الحسينِ عَيُّلَةٍ .

وفي تظلّمِ الزهراءِ: إنَّ زينبَ لمّا علمتْ بالوقعةِ خرَّتْ مغشيّاً عليها، فلمّا أفاقتْ منْ غشيتها، وركضتْ نحوَ المعركةِ وهي تارةً تعثرُ بأذيالها وتارةً تسقطُ على وجهِها منْ عِظمِ دهشتِها حتى انتهتْ إلى المعركةِ، فجعلتْ تنظرُ يميناً وشمالاً فرأتْ أخاها الحسينَ على وجهِ الأرضِ والدمُ يسيلُ منْ جراحاتهِ، فطرحتْ

نفسها على جسدِهِ الشريفِ وجعلتْ تقولُ: أأنتَ الحسينُ أخيْ؟ أأنتَ ابنُ أُمّيْ؟ أأنتَ ابنُ أُمّيْ؟ أأنتَ بنُ محمّدِ المصطفىٰ؟ أأنتَ ابنُ عليً المرتضىٰ؟ أأنتَ ابنُ عليً المرتضىٰ؟ أأنتَ ابنُ عليً المرتضىٰ؟ أأنتَ ابنُ فاطمةِ الزهراءُ؟ أخيْ، بحقَّ جدّي رسولِ اللهِ إلاّ ما كلّمتنيْ، بحقّ أبي أميرِ المؤمنينَ إلاّ ما خاطبتنيْ، بحقَّ أُمّيْ فاطمةَ إلاّ ما جاريتنيْ، يا ضياءَ عيني كلّمنيْ، يا شقيقَ روحي جاوبنيْ اللهِ

ونادتِ العقيلةُ: وا محمداهُ، وا أبتاهُ، وا عليّاهُ، وا جعفراهُ، وا حمز تاهُ، هذا حسينٌ بالعراءُ، صريعٌ بكربلا. ثمَّ نادتْ: ليتَ السماءَ أطبقتْ على الأرضِ، وليتَ الجبالَ تدكدكتْ على السَّهلِ!! وانتهتْ نحوَ الحسينِ وقدْ دنا منهُ عمرُ بنُ سعدٍ في جماعةٍ منْ أصحابهِ، والحسينُ يجودُ بنفسهِ! فصاحتْ: أيْ عمرْ، أيُقتلُ أبو عبدِ اللهِ وأنتَ تنظرُ إليهِ؟ فصرفَ بوجههِ عنها ودموعهُ تسيلُ على لحيتهِ.

فقالت: ويحكم أما فيكم مسلم؟ فلم يجبها أحدٌ! ثمَّ صاحَ ابنُ سعدٍ بالناسِ: انزلوا إليهِ وأريحوه. فبدرَ إليهِ شمرٌ فرفسَهُ برجلِهِ وجلسَ على صدرِهِ وقبضَ على شيبتهِ المقدّسةِ وضربَهُ بالسيفِ اثنتيْ عشرة ضربةً، واحتزَّ رأسهُ المقدّسَ!!

رحمَ اللهُ منْ نادى: واحسيناهُ. وا قتيلاهُ، وا مظلوماهُ، وا إماماهُ.

نَمْ أَنْسَ زيسنبَ حسينَ وافتُ صنوها

 <sup>(</sup>۱) اتگله ابسعینی لباریلك اعسیالك
 والمسسوت لو یسسرضه ابسسدانك

وبـــروحي لســــچتلك اطـــفالك رحـــنه يــــبو اليــــمه فـــدا لك

<sup>\$</sup> **3**8 8

تبدعوهُ يبا كبهفيْ وحسنَ تبعفَّفيْ

## سلبه عليه وسلب الخيام

وأقبلَ القومُ على سلبِهِ، فأخذَ إسحاقُ بنُ حويةِ قميصَهُ، وأخذَ الأخنسُ بنُ مر ثدٍ بنُ علقمةِ الحضرميّ عمامتَهُ، وأخذَ الأسودُ بنُ خالدٍ نعلَيهِ، وأخذَ سيفهُ جميعُ بنُ الخلقِ الأوديّ، ويقالْ: رجلٌ منْ بني تميم اسمهُ الأسودُ بنُ حنظلةٍ.

وجاء بُجدُلُ فرأى الخاتم في إصبعه والدماء عليه فقطع إصبعه وأخذ الخاتم، وأخذ قيسُ بنُ الأشعثِ قطيفتَهُ وكانَ يجلسُ عليها فسمّي قيسُ قطيفة، وأخذ ثوبَهُ الخُلقَ جعونةُ بنُ حويةِ الحضرميّ، وأخذَ القفوسَ والحِللَ الرحيلُ بنُ خيشهةِ الجُعفيّ وهانيُ بنُ شبيبِ الحضرميّ وجريرُ بنُ مسعودِ الحضرميّ، وأرادَ خيشه أخذ تكة سروالِه وكانَ لها قيمةٌ، وذلكَ بعدما سلبهُ الناسُ، يقولُ: أردتُ أنْ أنزعَ التكة فوضع يدهُ اليمنى عليها، فلم أقدرُ على رفعها فقطعتُ يمينهُ! فوضع يدهُ اليسرى عليها فلم أقدرُ على رفعها فقطعتُ يمينهُ! فوضع يدهُ اليسرى عليها فلم أقدرُ على رفعها فقطعتُ يمينهُ! فوضع رزلزلة فخفتُ وتركتهُ وغُشيَ عليَ، وفي هذهِ الحالِ رأيتُ النبيَّ وعلياً وفاطمةً والحسنَ، وفاطمةُ تقولُ: يا بُنيُ قتلوكَ، قتلَهمُ اللهُ، فقالَ لها: يا أمَّ قطع يديَ هذا النائمُ، فدعتُ عليَّ وقالتْ: قطعَ اللهُ يديكَ ورجليكَ وأعمىٰ بصرَكَ وأدخلكَ النارَ، فذهبَ بصري وسقطتْ يدايَ ورجلايَ فلمْ يبقَ منْ دعائها إلاّ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ النارُ اللهُ اللهُ النارُ اللهُ اللهُ اللهُ النارُ اللهُ اللهُ اللهُ النارُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ النارُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النارُ اللهُ النار

(١) السلب

لهفي المصرعةِ الشريفِ عنى الشرى بسينَ اللهامِ وعنزَّ ذاكَ المنصرعُ لهني المسترعةِ الشريفةِ في الشرى منظروحة يستفيُ عليها الزوسعُ الدين حدة فلي ينوم القيامةِ منترعُ المسترعُ القيامةِ منترعُ ال

للشاعر محمّد بن نقيع

خرجتْ زينبُ عَلَيْقُ بعدَ مصرعِ الحسينِ عَلَيْلًا وهيَ تندبُهُ بصوتٍ حزينٍ وقلبٍ كئيبٍ: يا محمداهُ، صلّىٰ عليكَ مليكَ السماءِ، هذا حسينٌ مرمّلُ بالدِّماءِ، مقطّعُ الأعضاءِ، مسلوبَ العمامةِ والرداءِ، وبناتُكَ سبايا، إلى اللهِ المشتكىٰ، وإلى محمّدٍ المصطفىٰ، وإلىٰ عليَّ المرتضىٰ، وإلىٰ فاطمةِ الزهراءِ، وإلىٰ حمزةِ سيّدِ الشهداءِ. يا محمّداهُ، هذا حسينُ بالعراءِ، مسلوبَ العمامةِ والرداءِ، محزوزَ الرأسِ من القفىٰ، بأبي مَنْ لا غالبَ فيُرجىٰ، ولا جريحَ فيداوىٰ، بأبي المهمومُ حتّىٰ من القهيٰ، بأبي مَنْ لا غالبَ فيُرجىٰ، ولا جريحَ فيداوىٰ، بأبي المهمومُ حتّىٰ

حملوا الكريم على القناة مضمّخاً قسطع اللسعينُ سنانُ منهُ وريددَهُ هذا وما سكنت بد أضغانهم سسلبوهُ من أثوابه ودروعه

عريانُ يكسوهُ الصعيدُ ملابساً

أجـــد بـــالسير ويّ الضــعن يــا جــدّ ابـــــنك عــــاري ولا ثـــوب يـــوجد

نـــايم أخــــتي شـــالون نـــومه وحـــر او فوگ الذبح سلبوا هدومه

> فحينَ إذْ عاينتَ جسمَ الحسينِ على عاري اللباسِ قطيعَ الرأسِ منخمدِ ألقتُ ردا الصبر وانهارتِ هناكَ

والنبورُ من أعضائه ينشعشعُ من أعضائه ينشعشعُ من الكان يندري أيَّ عضو ينقطعُ وبنما جنرى فني حنقد لم ينقععُ ولنسزع خساتمه بسين الأصبعُ

أفديهِ مسلوبَ الشيابِ مسربلا

او هــذا حسمينك المذبوح يـا جـد اشــلون امشــي وخملًى ابـنك رمـيّة

وحسرً الشسمس غسيّر ارسومه

البوغاءِ عدفيراً بندمِ النحرِ واللَّـمَمِ الأنال في منزل كالنتي معلم

الأنفاسِ في جندلٍ كالجَمرِ مصطرمِ على جسم الشهيدِ كطودٍ خرَّ منهدم

### (١) شهادة الإمام الحسين عَلِينَا

أفدي الحسيين صريعاً لا ضريع الصريع والطسعن مسؤتنف في ومسختلف والشمر مشتغل في ذبيع عجل عجبت من فتك شمر بالحسين وقد كيف استطاع لصدر الصدر مرتقياً أفدي الحسين طريحاً لا ضريح له والرأش مسرتفع مسن فوق منتصب

يجدّي منات منحّد مندّد ايديه بنعالج بنالشمس محّد وصل ليه

تكسله يسا شمر بسالله دخسأيه دكسلّي يباكسر خالي من الجروح طسيره فسوگ طسيره تشعب الروح (نصّاري)

يجدّي كنوم شنوف اعتزيزك حسنين وعسبّاس النسفل مكسطوع اليسدين

ولم أنسَ منظلوماً ذبيحاً من القنا ولم أنسن والشمر من فوق رأسد

للشيخ حسن الدمستاني

إلاً صدرين نصولٍ فديدِ تنتصلُ والنسحرُ منبتلُ والعدمرُ منبتلُ والعدمرُ منبتلُ والسبطُ منجدلٌ يدعو ويبتهلُ رقى على الصدرِ ظلماً وهو منتعلُ ودونَ أدنها سراقسي كعبهِ زُحَلُ ومنا لهُ غيرُ قيانيْ نيحرهِ غُسلُ يبكيْ على حملهِ المريخُ والحَملُ

ولا واحسد يسجدي عسدًال رجسليه يسحطُّله اظلال ينا جندي من الحير ...

وتشوفه يلوج ما غير النفس بيه تحط سيفك يخايب والدمه يفوح يشوخ الكماب من عدها ويفغر

عملي التسربان مسحزوز الوريسدين او باقي اگمارنه نـومه عـليد صـخور

وقد كانَ نبورُ اللهِ فيْ الأرضِ يبلمعُ يُسهشّم صدراً وهمو للعلم مجمعُ قالَ أربابُ المقاتلِ: انتهى القومُ إلى عليَّ بنِ الحسينِ عَلَيَّا وَهُوَ مَريضٌ عَلَىٰ فَراشِهِ لا يستطيعُ القيامُ فقائلٌ يقولُ: لا تدعوا منهمْ صغيراً ولا كبيراً، وآخرُ يقولُ: لا تعجلوا عليهِ حتى نستشيرَ الأميرَ عمرَ بنَ سعدٍ، وجرَّدَ الشمرُ سيفهُ يريدُ ققالَ: إنَّ ابنَ زيادٍ قتلهُ. فقالَ حميدُ بنُ مسلمٍ: يا سبحانَ اللهِ، أتقتلُ هذا المريضَ؟ فقالَ: إنَّ ابنَ زيادٍ أمرَ بقتلِ أولادِ الحسينِ، فصاحتْ زينبٌ: واللهِ لا يُقتلُ حتى أُقتلَ دونهُ، ثمَّ ألقتْ بنفسها عليهِ.

قالَ حميدُ بنُ مسلم: لمّا أضرمَ أصحابُ ابنُ سعدٍ النارَ في خِيم النساءِ رأيتُ طَفَلَةً تعدو والنارُ تشَتعلُ في ثيابِها. فجئتُ إليها وأخمدتُ النارَ وقلتُ: مَنْ أنتِ؟ قالتْ: يا شيخُ، هلْ قرأتَ القرآنَ؟ قلتُ: بلين. قالتْ: يا شيخُ أقرأتَ قولهُ تعالىٰ : ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرُ ﴾ ٢٠؟ قلتُ : بلي قرأتُ ذلكَ . قالتْ : يا شيخُ ، أنا يتيمةُ أبي عبدِ اللهِ الحسين. ثمَّ قالتْ: يا شيخَ، دُلَّنيْ عليْ طريقِ الغريِّ، فإنَّ عمّتيْ أخبر تنيُّ أنَّ قبرَ جدِّنا أميرِ المؤمنينَ هناكَ. فقلتُ لها : الغريُّ بعيدٌ عنْ هذا المكانِ. قالَ أبو مُخنفٌ : لمّا هجمَ القومُ على المخيّم ارتفعَ صياحُ النساءِ، فصاح ابنُ سعدٍ : اكبسوا عليهنَّ الخباءَ واضرمُوها ناراً واحرقُوها ومنْ فيها، فقالَ لهُ رجـلٌ منهمْ: ويلكَ يا ابنَ سعدٍ، أما كفاكَ قتلَ الحسينِ وأهلَ بيتهِ وأنصارَه عنْ إحسراقِ أطفالهِ ونسائهِ؟ فقدْ أردتَ أنْ يخسفَ اللهُ بنا الأرضَ؟ فامتنعَ ابنُ سعدٍ ولكُّنَّهُ نادى: عَلَيَّ بمشعلِ منْ نارٍ لأحرقَ بيوتَ الظالمينَ، فجاؤُوا إليهِ بمشعل فأضرمَ النارَ في مخيّم بيتِ الوحي والرسالةِ، ففررنَ بناتُ رسولِ اللهِ وأطفالهِ والنّجأوا إلى عمَّتهم وزينبَ، فجاءتْ بهمُ الحوراءُ زينبٌ إلى الإمام زين العابدينَ وهيَ تـقولُ: يا بقيَّةَ الماضينَ وثمالَ الباقينَ، قدُّ أضرمُوا النارَ في مضاربِنا، فـما رأيكَ فـينا؟

<sup>(</sup>١) الضحى : ٩.

قالَ عَلَيْكُ ؛ عليكنَّ بالفرارِ، ففررنَ بناتُ الرسولِ صائحاتٍ باكياتٍ نادباتٍ.

شــــــدً لحــــــيين ولا مَـــدً رَدا كَــفّنوهُ غـيرَ بِـوغاء الثــري أنَّـهُ خامسُ أصحابِ الكسـا يا أمير المؤمنين المرتضى كضَّ أحشاهُ الظما حتّىٰ قضى ثه ما خيم حتى قوضا وأبـــوها وعــــليٌّ ذو العـــلا قعدَ السومَ علم للعزا جدّة الأكرم طوعاً وإبا عهمة الهام ولاحلوا الحبا وهم ما بينَ قعل وسبا عاطش يُسقىٰ أنابيب القنا خلفَ محمولِ عمليٰ غميرِ وطا للحشا شجواً وللعين قذي أمّــــةَ الطـــغيانِ والبـــغي جـــزا ثم ماقوا أهلهُ سوقَ الإما بهر السير وعثراتِ الخطا(١)

وا صريعاً عالجَ الموتَ بـلا غسّـــــلوهُ بــدم الطــعن ومــا يــــا رســولَ الله يـــا فـــاطمةَ عطِّمَ اللهُ لكَ الأجرَ بمنْ ضارباً فسي كسربلا خسيمتهُ مييّتٌ تبكئ لهُ فاطمةُ لو رسولُ الله صحا عددُ حملوا رأساً يتصلُّونَ عمليٰ يستهادي بينهم لم ينقضوا يسما رسمولَ الله لو عماينتهم من رميضٍ يُـمنعُ الظـلُّ ومِـنْ ومستنوق عباثر يُستعي بسهِ لرأتْ عــــينكَ مــنهمْ مــنظراً جزروا جزرَ الأضاحيْ نسلَهُ هـــاتفاتِ بــرسول اللهِ فـــيْ

(١) النار في الخيام

وعباتبةً لم تستجب بسوى الصدى الصدى تصبُ الحشى في العتب نباراً تنحوُّلتُ تستناديكم لؤ تستمعونَ نداءها

الشيخ محمّد آل نمر يعيدُ لهما منها العتابَ ويُسرجعُ من الغيظِ لفظاً في المسامعِ يُسمَعُ ولا مجدكمٌ منْ ليسَ في المجدِ يطمعُ

أسسرَّ كُسمُ أَنْ نسستباحَ ولا يُسرى لقد دُ هجمتُ حربُ عليها خدرها وكم مسنْ خباً أمسى إلى النار (وزن النصّاري)

ردّت والخــــيم بـــــالنار تــــــعر غــدت وحــده ابكـتر وحــده اتّســتُر

يستحيدر بسالخيم شسبُوا النسيران يستحيدر بسالخيم شسبُوا النسار تسصيح الغوث ويمن احسينًد صار (فائزي)

زينب احتارت يبوم شبّوا بالخيم نار تصرخ ابعالي الصوت طايح وين يحسين عسجّل ادركنه لا يسلبون النساوين سلب عيال أبي عبد الله الحسين عَيْلًا رزايساكم يسا آلَ بسيتِ محمّدِ عسميَّ لعيونٍ لا تنفيضُ دموعها أنسئ بأطرافِ الرماح رؤوسكم أنسئ دماءً قد سنكن وأدمعا أنسئ دماءً قد نُنهينَ ونسوة أنسي المتحام الظالمين بيوتكم

لُكَ مَارةٌ شَمِعُوا بِهَا نَسْتُوقَعُ فَكُ مَ بِرقعٌ عَنْهَا يَمَاطُ وَيُنْزعُ موقداً بحيثُ غدت في وجد عزل تسفعُ

او بسيها اذيسابها حساطت العسكسر او بسديها تشكف من اسياط اميّه

معثل سمرب الكطا فمرّت النسوان او راحت كمل بسناتك شمتت طشّار لكسمنّه ايسعالج ابسحومة المسيدان

طنعت اوياها الحريم ازغار واكبار خدري انهتك وانت غياث المستغيثين نمّن سمعهه گام يتكلّب والدمه فار الشيخ محمّد حسين كاشف الغطاء أغيصُ لذكراهن بالمنهل العذب عليكم وقد فاضت دماكم على الترب تطلّع كالأقمار في الأنجم الشهب سكبن وأحراراً هتكن من الحجب شبابن وأكباداً أذبين من الرعب تسروعُ آل الله بالضرب والنهب

433

246

-35

ونسموتكم للأسر والسبي والسلب

لا تـــدخلوا بــيوتنا وتـفرهدونه

وحنا بنات المصطفى ورثبات الدلال

خافوا من الله هالخدر لا تهتكونه

ملزوم يا زينب نطب في وسط الخيام

ردُي مـــــا لچ مـــحامي تــرتجينه

او نـــخبره عــلينه اشــصار وســده

او سهم طلع من جبدتي اوياه ثـلثين

فأنستم بسبر للسقتل والنسبل والقسنا

الخماطر الله يسهل كسوفه ارحمونه نسوان ما عدنا محامي درجموا الحيال

لا تهجموا على الخيم وتتروّع هالأطفال

(فائزي)

كُنُّهِد لعين من العده ينا بنت الأكبرام نتهب ارحال حسين ونبرؤع هبالأيتام

وكأنِّي بزينب قد جلست عن يمينه، وسكينة عن شماله، وزينب تايُّخ تلتفت إلى سكينة فتقول لها :

سكسسنه يستعمّه خسيل نسجعده او مسا بسبيني او بسينيچ نستنده 

تكـالها يـعمّه اشالون اجمعده او سهم الذي واكع بمجبده

أثاري الخرّز ظهره تعدّه

وكأنِّي بالحسين وهو بتلك الحالة يسمع أخته زينب فيجيبها :

ابطعيف الصوت زيلب ينا حنزينه الماجرح من جسمي سنهل وتنضمّدينه شیفید تضمیدچ او جسمی امگطعینه

من ( ديوان العلوي ) :

نبور عبين المصطفى وأمّنه البتول صدگ مثل احسين ابن فحل الفحول

فلوگ صدره خليل عبدوانيه تنجول

امصیبتك یا حسین نسّت كــل مــصاب عگب مـــا گـــلبك بــالمثلّث انــصاب

يبو اليمة عكب چتلك ما يُرِد نندبك طمول الدهمر يبن المجد

يما منصيبه التشميه امصابك يَمخُرُّ او عكب چتله خملَّته ابشمس الظمهر

غـير زيـنب هـالذي صـارت چـفيل اتكلّفت يـبن الوصـي ابـحملٍ ثـجيل \*

عكب ما داسوا اعداك الجئتك

صمارت اتسنادیك یسمین المسرتضه اعلینه یابن امّسي تسره ضاگ الفیضه

من (ديـوان العـلوي) المـجلّد الأوّل (الطـفّ) لــيّدي ووالدي المسرحـوم خـادم الحسين عليّة والقرآن والعترة الطاهرة عَبِيّلًا آية الله السبّد علي بن الحسين العلوي ﷺ. توفّي

او بالشمس عاري ثالثتيّام ضلّ

اشلون تبكد اعله الوطية بلا ثياب يسبو اليمد وطفلك الظامي البحتل

الماي وانته اگضيت ظمأن الهجيد

ابكيل نوادينه ومحافلته او محلًا \*

او يسا شمهيد الچستنه گسوم الكفر طسايح او مسخد عمليه دميعه الهمل

السعيال واللأطنال وللسعليل ما مثلها بالبشر حمله ثكل

2

-11-

315

-115

يا الذي بالضيم والذلّ ما رضه أو من محلّ صارت تودّينه المحلّ

٨٨ شعبان المعظم سنة ١٤٠٣، ودُفن في مكتبة (الجامع العلوي) الذي أسسه بقم المقدسة، أسكنه الله فسيح جنانه وأنزل على رمسه شآبيب رحمته، ورزقني بِرّه ورضاه في حياته وبعد مماته، ووفّقني وعيالي ونسلي جيلاً بعد جيل في خدمة شريعة أجدادنا الطاهرين بهنه والسير على نهجهم القويم والاهتداء بهديهم المستقيم، ولا ينقطع في نسله وذرّيته إلى يوم القيامة من رجال الدين والعلم، إذ كان ذلك من آماله كما هي من أمنيًاتي، والله وليّ التوفيق، إنّه خير ناصرٍ ومعين، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

العبد عادل بن السيّد على بن الحسين العلوي عفي الله عنه ووفَّقه لمراضيه. آمين.

# الفهرست

| ٣.         | مقدمة المؤلف            |
|------------|-------------------------|
| ۱۳         | يوم عاشوراء             |
| ۱۹         | لحسين ﷺ في يوم عاشوراء  |
| ۲.         | دعاء الحسين الخ         |
| ۲.         | الخطبة الأولى           |
| ۲۳         | كرامة وهداية            |
| ۲٥         | خطبة زهير بن القين      |
| 77         | خطبة بُرير              |
| , ,<br>۲۷  | خطبة الحسين الثانية     |
| 1 Y<br>Y 9 | . 1 151 -               |
|            | N                       |
| ٣٠         | •                       |
| ٣١         | نصيحة الحرّ لأهل الكوفة |
| ٣٢         | الحملة الأولى           |
| ٣٣         | خروج پسار وسالم         |
| ٣٤         | بطولة أمّ وهب           |
| ٣٤         | مبارزة الاثنين والأربعة |
| ۳٥         | استغاثة وهداية          |
| ٣٧         | ثبات الميمنة            |
| ٣٨         | مسلم بن عوسجة           |
| ٤.         | الميسرة                 |
| ٤١         | عزرة يستمدّ الرجال      |
| ٤٢         | أبو الشعثاء             |
| ٤٢         | الزوال والصلاة في وقتها |
| ٤٣         | حبيب بن مظاهر           |
| ٤٥         | الحرّ الرياحي           |
| . v        | الملاة                  |

|    | خيل تعقر                               |
|----|----------------------------------------|
| ٤٨ | و ثمامة                                |
| ٤٨ | هير وابن مضارب                         |
| ٥٠ | ممرو بنِ قرظة                          |
| ٥١ | اضح وأسلما                             |
| ٥١ | يربن خضير                              |
| ٥٢ | منظلة الشبامي                          |
| ٥٣ | ابسا                                   |
| ٥٤ | يون                                    |
| ۲٥ | س الكاهلي                              |
| ٥٦ | مرو بن جنادة                           |
| ٥٧ | حجّاج الجعفي                           |
| ٥٧ | ويد                                    |
| ٥٨ | ة أهل البيت الميالا                    |
| ٥٨ | لميّ الأكبر سلام الله عليه             |
| 7٣ | بدالله بن مسلم                         |
| 77 | عملة آل أبي طالب                       |
| 37 | قاسم وأخوه                             |
| ٦٧ | فوة العبّاس لمنيَّةفوة العبّاس لمنيَّة |
| ۸۲ | هادة العبّاس ﷺ                         |
| ٧٤ | يّد الشهداء عُيِّه في الميدان          |
| ۷٥ | رضيع                                   |
| ۷۸ | وهاع الثاني                            |
| ۸٥ | حمّد بن أبي سعيد                       |
| ۸٥ | بدالله بن الحسن                        |
| ٨٨ | دعاء                                   |
| ۸٩ | جو اد                                  |



العلوي، السيَّد عادل، ١٩٥٥ ـــم.

رسالة الشاهد والمشهود في المهدي الموعود / تأليف السيّد عادل العلوي. ـــ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد. ١٤٢٦ ق. = ٢٠٠٥م. = ١٣٨٤.

٣٢ ص. \_ (موسوعة رسالات إسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 90 - 2

عربی.

فهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيها.

١. مهدويت. ٢. محمَّد بن حسن (عج). امام دوازدهم. ٢٥٥ ق.. الف. عنوان.

773 / 497

۵ ر ۷۱ع / ۲ / BP ۲۲٤ کتابخانهٔ ملی ایران

۸٤ ــ ۲۳۲

# موسوعة رسالات إسلامية

رسالة الشاهد والمشهود تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية \_ ١٤٢٥ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 90 - 2

شالك ٢ ـ ٩٠ \_ ٥٩١٥ \_ ٤٢ شالك

EAN 9789645915900

ای. ای. ان. - ۹۷۸۹٦٤۵۹۱۵۹۰

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

شایك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۶ دورة ۱۰۰ جلس

# الشاهد والمشهود في المهدي الموعود(١)

### المقدّمة ـ انتظار وأشواق:

الحمد لله فاطر السماوات والأرض، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد و آله الطاهرين، لا سيّما بقيّة الله في الأرضين، واللعن الدائم على أعدائهم ومنكري فضائلهم إلى قيام يوم الدين.

أيّها الأحباب قوموا واندبوا واطلبوا المهدي بدمع منهمل ليت شعرى أين استقرّت بك النوى بل أيّ أرضِ تقلّك أو ثرى ...

عزيزٌ عليَّ أن أرى الخلق ولا تُرى، ولا أسمع لك حسيساً ولا نجوى، هل إليك يا بن أحمد سبيل فتُلقى، هل يتّصل يومنا بعدة فنحضى؟ متى تسرانا ونراك وقد نشرت لواء النصر النصر وقطعت دابـر المشـركين واجـنثنت أصـول الظالمين، ونحن نقول الحمد لله ربّ العالمين...

<sup>(</sup>١) محاضرة إسلاميّة ألقاها الكاتب في احتفال ميلاد صاحب الأمر يُثِيّ في مسجد الإمام الرضاعيّ بقم المقدّسة سنة ١٤٢٤.

### الاعتقاد بالإمام المهدى عليُّلا :

من العقائد الحقّة الثابتة في كلّ الأديان السماويّة والملل والنحل هو الاعتقاد بالمصلح العالمي الذي يطهّر الأرض من الظلم والجور، وأنّه يصلح العالم وينقذ البشريّة من الجهل والفتن، فمثل ظهور هذا المصلح ضرورة عقليّة ودينيّة، وإنّه عند المسلمين هو الإمام المهدي عليّه من ولد فاطمة الزهراء عليه في وقد تواترت الأخبار المبشّرة المرويّة عن رسول الله وأهل بيته، وأصحابه بظهور المهدي عليه في آخر الزمان، وأنّه لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد، لطوّل الله ذلك اليوم، كما وعد الله ذلك في قوله تعالى:

﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ٱرْتَضَى لَهُمْ وَلَـيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً ﴾ [1].

وفي قوله تعالى :

﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اَسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُّ الوَارِثِينَ ﴾ ``.

وبجبر التاريخ ووعد الله الحقّ سيأتي ذلك العصر الذهبي الذي يشعّ فيه نور الإسلام، ولم يبقّ بيت إلّا وأدخله الله كلمة التوحيد، وهذا ما اتّفق عليه المسلمون، ومن أنكر ذلك فقد خاب سعيه وضلّ سبيله.

<sup>(</sup>١) سورة النور : آية ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص : الآية ٥.

# الإمام المهدي عليُّ في الكتب وعند الأعلام:

وما أكثر النصوص الدينية التي دلّت على ظهور المهدى في آخر الزمان، تذكرها كلّ المذاهب الإسلاميّة في كتبهم المعتبرة، كالصحاح الستّة، وقد أخرج هذه الأحاديث جماعة من أكابر أئمّتهم في الحديث كأحمد بن حنبل وأبي داود وابن ماجة والترمذي والبخاري ومسلم والنسائي والبيهقي والماوردي والطبراني والسمعاني وابن قتيبة وابن عساكر والدارقطني والكسائي وغيرهم الكثير الكثير. وقد بلغت المصنّفات والمؤلّفات والمقالات في هذا الشأن المئات بــل الألوف وبلغات عديدة، ككتاب (صفة المهدي) لأبي نعيم الإصفهاني و (البيان في أخبار صاحب الزمان) للكنجي الشافعي و (البرهان في علامات مهدي آخر الزمان) لملّا على المتّقي صاحب كنز العمّال و (أخبار المهدي) لعباد بن يعقوب و (العُرف الوردي في أخبار المهدي) للسيوطي و (المختصر في علامات المهدي المنتظر) لابن حجر العسقلاني و (عقد الدرر في أخبار الإمام المنتظر) لجمال الدين الدمشقي وغيرهم الكثير، راجع (موسوعة الإمام المهدي في كتب السنّة) في مجلّدين، و (منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر) لآيــة الله العـظمي الشيخ لطف الله الصافي، وكتابنا (الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة).

# محاور الكلام في الإمام المهدي ﷺ :

ولا يخفى أنّ الحديث حول الإمام المهدي عَلَيُّلًا ذو شجون، وأنّه تختلف محاوره باختلاف المخاطبين وباعتبار ما عند الناس من معتقداتهم الخاصّة

أو بالأحرى المسلمون منهم، فإنهم بالنسبة إلى موضوع الإمام المهدي إمّا أن ينكرون وجوده وولادته قبل ظهوره، ويؤمنون به كعقيدة إسلامية، وأنّه يولد ويظهر في آخر الزمان، ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجموراً، وهذا ما يذهب إليه المسلمون من أبناء العامّة. وإمّا أن يؤمنوا بولادته ووجوده وغيبته الكبرى، وأنّه سيظهر في آخر الزمان ليملأ الأرض عدلاً وقسطاً، فهذا ما يعتقده المسلمون من أبناء الخاصّة، وهم الفرقة الناجية الشيعة الاتنى عشريّة، كما هو الحقّ، لما عندنا من الأدلّة القاطعة والبراهين الساطعة من العقل والنقل الدالان على ضرورة ذلك، وفي عقد الدرر ليوسف بن يحيى الشافعي (من كذب بالمهدي فقد كفر).

«وما من معجزة من معجزات الأنبياء والأوصياء إلّا ويظهر الله تبارك وتعالى مثلها في يد قائمنا لإتمام الحجّة على الأعداء»(١).

### معالم دولة الإمام المهدي عَلَيْكُلِا :

ففي دولة الإمام المهدي على التوحيد الخالص، والنبوّة الصادقة، والإمامة الحقّة، والصراط المستقيم، والدين القويم، ويكون الدين كلّه لله عزّ وجلّ، فتتحقّق آمال السماء بالبيّنات والمعجزات وبالكتاب الكريم وصحف السماء، وبالميزان ليقوم الناس بالقسط والعدالة.

# ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الكِتَابَ وَالمِيزَانَ لِيَقُومَ

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان ١ : ١٩١، ومنتخب الأثر : ٣١١، عن الإمام الصادق عَلَيْهِ .

معالم دولة الإمام المهدي ...... ٧ النَّاسُ بالقِسْطِ وَأُ نُزَلْنَا الحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ ١٠٠

فالناس يقومون بالعدل من عند أنفسهم إيماناً بها، لا أنهم يجبرون ويقهرون على ذلك من قبل الأنبياء والأوصياء ورسل الله سبحانه وتعالى، وهذا يستدعي إصلاح المجتمع من صميمه وواقعه. وحينئذٍ لو لم تنفع الثورة الثقافيّة والعلميّة من الداخل، وظهرت على الساحة نماذج طاغوتيّة، فإنّ الله أنزل الحديد ليكون فيه بأس شديد، ومنافع للناس.

فالإمام عليه يحكم بالرحمة للمؤمنين، وبالنقمة للكافرين، فإنه مظهر ربّ العالمين، وإنّ الله أرحم الراحمين في موضع العفو والرحمة، وإنّه أشد المعاقبين في موضع النكال والنقمة، فالإمام نقمة على الظالمين والمستكبرين، وعلى من ينكره من أهل الشرق والغرب، فإنّه «إذا ظهرت راية الحق لعنها أهل الشرق والغرب» (١٦، و «لولا أنّ السيف بيده لأفتى الفقهاء بقتله» (١٠)، وإنّما يحكم المهدي عليه بحكومة القرآن الكريم حتّى يرضى أهل السماء والأرض يحكم المهدي عليه بعكومة ويزدهر العالم بدولته وينعم الكون بطلعته، ويملأ الأرض بعدله وقسطه، ويستر به الجميع حتّى الحيتان في البحر، وتنخرج الأرض كنوزها ومعادنها، وتحمل الأشجار أثمارها، ويرتع الذئب مع الشاة، ويلعب الأطفال بلعقارب والحيّات.

فظهوره عليُّه يعني دولة الحقّ والعدالة والهناء والسعادة، ونسهاية الظلم

<sup>(</sup>١) سورة الحديد: الآبة ٢٥.

<sup>(</sup>٢) البحار ٥٢: ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) إلزام الناصب : ١٩٢.

والجور والجهالة والشقاوة، ومحو الاستكبار والاستثمار والاستعمار بمعسكريه الشرقي والغربي، فتكمل عقول الناس، ويعرفون الحقّ وأهله، ولا تأخذهم في الله لومة لائم.

عن الإمام الباقر عَلَيْكِ : «إذا قام قائمنا وضع يده على رؤوس العباد فجمع به عقولهم وكملت به أخلاقهم »(١٠).

#### معرفة الإمام الكماليّة:

وعلينا أن نعرف هذا الإمام المعصوم عليُّ حق المعرفة، نعرفه بمعرفة كماليّة التي تجمع المعارف الجلاليّة والجماليّة، ومن عرف الإمام بكماله ورأى جماله، فإنّه يحبّه ويعشقه، فيطيعه ويفني فيه، فيفوز بالسعادة الأبديّة.

إنّه ولد عَلَيْتُ في (١٥ شعبان سنة ٢٥٦ هـ ق) من نسل رسول الله عَلَيْق، وولد فاطمة الزهراء عَلَيْكُ ، اسمه اسمه وكنيته كنيته، وبمقدار معرفتنا به نـفرح ونبتهج ونحتفل بولادته عَلَيْكُ ، وننتظر قدومه وظهوره، ونتوسّل به ابتغاءً لوسـيلة ربّه.

وقد ورد في الخبر المتواتر عند الفريقين \_السنّة والشيعة \_: عن رسول الله عليه و «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليّة، ميتة كفر وضلال» (٢) فيكون من أهل النار، ويكون من الأشقياء التعساء، في الدنيا والآخرة، وذلك هو الخسران المين.

<sup>(</sup>۱) منتخب الأثر : ٤٨٣.

<sup>(</sup>۲) الغدر ۱۰: ۳۳۰.

الخلفاء بعد الرسول ..... الخلفاء بعد الرسول الخلفاء بعد الرسول الخلفاء بعد الرسول المسابق المس

#### الخلفاء بعد الرسول:

ولا يخفى أنّ الرسول الأعظم محمّد عَنَيْ عرّف الخلفاء والأئمّة من بعده، بعددهم وأسمائهم وأوصافهم حتّى يحيى من حيى عن بيّنة، ويموت من يموت عن بيّنة، وتكون لله الحجّة البالغة، ولا يكون بعد الحقّ إلّا الضلال.

### والروايات على طوائف:

١ \_ منها ما دلَّت على أنَّ الأئمَّة اثنا عشر، وفيه ( ٢٧١) حديثاً.

صحيح البخاري (٤: ١٧٥) عن جابر بن سمرة، قال: سمعت النبي يَهَيَّةً يقول: يكون اثنا عشر أميراً (يمضي فيهم اثنا عشر خليفة) فقال كلمة لم أسمعها، فقال أبى: إنّه قال: كلّهم من قريش.

٢ ـ منها ما دلّت على أنّ الأئمّة بعدد نقباء بني إسرائيل والأسباط وحواري
 عيسى، وفيه (٤٠) حديثاً.

٣ ـ منها ما دلّت على أنّ الأئمة اثنى عشر وأنّ أوّلهم عملي عليّه ، وفيه
 ( ١٣٢ ) حديثاً .

٥ ـ منها ما دلّت على الأئمة الاثنى عشر وأنّ آخرهم المهدي عليُّه ، وفيه
 ( ٩٤ ) حديثاً .

٦ ـ منها ما دلت على الأئمة الاثنى عشر وأن التسعة منهم من ولد
 الحسين عليه ( ١٣٩) حديثاً.

٧ منها ما دلّت على الأئمة الاتنى عشير وأن تسبعة من ولد الحسين
 وتاسعهم قائدهم ومهديهم، وفيه (١٠٧) حديثاً.

٨ ـ منها ما دلّت على الأئمّة الاثنى عشر بأسمائهم، وفيه (٥٠) حديثاً.

من أراد تفصيل هذه الأحاديث الشريفة فعليه بكتاب (منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر عليه الله ).

ويقول المصنّف في نهاية الفصل الأوّل:

النصوص الواردة في ساداتنا الأئمة الاثنى عشر بلغت في الكثرة حدّاً لا يتسعه مثل هذا الكتاب، وكتب أصحابنا في الإمامة وغيرها مشحونة بها، واستقصاؤها صعب جدّاً.

ولو أضيف إليها النصوص المروية عن كلّ واحد منهم في من يلي الإمامة لا يحتمله إلّا مجلّدات كبيرة، فاقتصرنا في هذا الكتاب بذلك المقدار، وعلى من يطلب أزيد منه الرجوع إلى الكتب المصنّفة في خصوص ذلك الباب ونسأل الله التوفيق لإفراد كتاب فيه بهذا الترتيب إن شاء الله تعالى. انتهى كلامه.

فمع هذه النصوص المتواترة لفظاً ومعنىً وإجمالاً أضف إلى ذلك الآيات القرآنيّة والأدلّة العقليّة والبراهين الساطعة نقطع يقيناً بإمامة الأثمّة الاثنى عشسر وخلفاؤهم لرسول الله بلا فصل أوّلهم أمير المؤمنين عليّ عليُّ الله وآخرهم الإمام المهدى القائم المنتظر عليُّ إوعجَل الله فرجه الشريف.

وما يقال بالخلفاء الأربعة الراشدين يتنافى مع نصوص البخاري الصريحة فما للقوم لا يفقهو ن؟!

### لماذا إثبات وجود الإمام المهدى عُنُيلًا:

إنّ إثباتنا لوجود إمام الزمان المهدي من آل محمّد في عصرنا هذا كإثباتنا لوجود الله لمن أنكر وجوده، فكما أنّ الله موجود وحيّ وبيده كلّ شيء، فكذلك حجّته على الخلق لا بدّ من ضرورة وجوده وإمامته التكوينيّة والتشريعيّة، وأنّه حافظ سرّ الله، وقطب ومحور وقلب عالم الإمكان، لولاه لساخ العالم بأهله، فإنّ أوّل من يكون في الخلق هو الحجّة وآخر من يكون هو الحجّة، «بكم فتح الله وبكم يختم»، «بكم ينزل الغيث وبكم يمسك السماء أن تقع على الأرض».

قال الإمام الصادق عليُّلا :

والله ما ترك الله عزّ وجلّ الأرض قط منذ قبض آدم إلّا وفيها إمام يُهتدى به إلى الله عزّ وجلّ، وهو حجّة الله على العباد (١٠).

وقال عليُّلْإ :

الحجّة قبل الخلق ومع الخلق وبعد الخلق ١٦٠٠.

ولا بد من مركزية في كل شيء فإن الذرة مركزها البروتون وتدور حولها الألكترونات، وهذا قانون حاكم على كل الكون، ومركز البشرية والكون هو الإنسان الكامل جامع الجمع خليفة الله في خلقه، ولولا المركزية لاختل النظام الحركي الدائري في كل شيء، فمركزية العالم الإمام الكامل.

<sup>(</sup>١) كمال الدين ١ : ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

قال الإمام الصادق عليُّك :

لو كان الناس رجلين لكان أحدهما الإمام.

وقال عَلَيْكُةٍ :

إنّ آخر من يموت الإمام لئلّا يحتج أحد على الله عـنّ وجــلّ أنّــه تــركه بغير حجّة لله عليه الله.

قال الإمام الرضا عَنْ إِلَّا !

لو خلت الأرض طرفة عين من حجّة لساخت بأهلها.

فإنّه كمفتاح الكهرباء بين المولّدات والبلد، لو أطفئ لأطفئ البلد. فالإمام واسطة فيض بين الخالق والخلق، بيمنه رزق الورى وبوجوده تـثبت الأرض والسماء.

قال الإمام السجّاد عليُّ :

نحن أئمة المسلمين وحجج الله على العالمين، وسادة المؤمنين وقادة الغرّ المحجّلين وموالي المؤمنين، ونحن أمان لأهل الأرض كما أنّ النيجوم أمان لأهل السماء، ونحن الذين بنا يمسك الله السماء أن تقع على الأرض إلّا بإذنه، وبنا يمسك الأرض أن تميد بأهلها، وبنا ينزل الغيث وتنشر الرحمة وتخرج بركات الأرض، ولولا ما في الأرض منّا لساخت بأهلها، شمّ قال: ولم تخل الأرض منذ خلق الله آدم من حجّة لله فيها ظاهر مشهور أو غائب مستور، ولا تخلو إلى أن تقوم الساعة من حجّة الله فيها، ولولا ذلك لم يعبد الله (1).

<sup>(</sup>۱) الكافي ١٤٨٠٠.

<sup>(</sup>۲) كمال الدين ۲۰۷: ۲۰۷.

ثمّ سبحانه وتعالى وإن كان على كلّ شيء قدير، وأنّه خلق آدم من دون أب وأمّ، وعيسى بن مريم من دون أب، وجعل النار على إبراهيم برداً وسلاماً، إلّا أنّه اقتضت حكمته أن تجري الأمور بمجراها الطبيعي، إلّا في مقام المعجزة لإثبات النبوّة، فأبى الله أن يجرى الأمور إلّا بأسبابها.

عن مولانا الصادق علي :

أبى الله أن يجري الأشياء إلا بأسباب، فجعل لكلّ شيء سبباً، وجعل لكلّ سبب شرحاً، وجعل لكلّ شرح علماً، وجعل لكلّ علم باباً ناطقاً عرفه من عرفه ونحر. (١٠).

وقد أمر الله تعالى في كتابه الكريم :

## ﴿ وَأَتُوا النِّيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا ﴾ ".

وقال الإمام الصادق عَلَيُّكُم :

من أتى البيوت من أبوابها اهتدى، ومن أخذ فسي غييرها سلك طبريق الردى(٢٠).

والثابت عقلاً ونقلاً أنّ الأنسياء وأوصياءهم باب الله الذي منه يـؤتى، فإمام الزمان باب الله في خلقه، فمن أتاه نجى وسعد، ومن تـخلّف عـنه هـوى وهلك.

ثمّ الإمام عليُّلا من أتمّ مصاديق الوسيلة إلى الله عزّ وجلّ. وقال سبحانه

<sup>(</sup>١) أُصول الكافي ١ : ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٢ : ٤٧.

**١٤** ...... الشاهد والمشهود و تعالى :

## ﴿ وَأَبْتَغُوا إِلَيْهِ الوَسِيلَةَ ﴾ ١١١.

فهو واسطة الفيض بين الكون وبين ربّه، في الهداية التكوينيّة والتشريعيّة، فنفس الإمام ووليّ الله الأعظم وعاء لمشيئة الله وإرادته، ولرضاه وغضبه...

قال صاحب الزمان عليُّلان :

قلوبنا وعاء لمشيّة الله(١٠).

فبيمنه رُزق الورى، وبوجوده ثبت الأرض والسماء، وإنّه شمس الخلائق وسرّ الوجود الذي يتجلّى فيه الحقيقة المحمّديّة والعلويّة، وتـتبلور بــه الولايــة الإلهيّة والخلافة الكونيّة، وإنّه عين الله في خلقه.

«اللهم عرّفني نفسك فإنّك إن لم تعرّفنى نفسك لم أعرف رسولك، اللهم عرّفني عرّفني رسولك، فإنّك إن لم تعرّفني رسولك لم أعرف حجّتك، اللهم عرّفني حجّتك، فإنّك إن لم تعرّفني حجّتك ضللت عن ديني، اللهم لا تمتني ميتة الجاهليّة »(٣).

«خرج الحسين بن علي علي علي على أصحابه فقال: أيها الناس، إنّ الله جلّ ذكره ما خلق العباد إلّا ليعرفوه مكما في الحديث القدسي: كنت كنزاً مخفيًا فخلقت الخلق لكي أعرف في فإذا عرفوه عبدوه ففلسفة الحياة وسرّ الخليقة: العبادة بعد المعرفة كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنّ وَالْإِنسَ إِلّاً

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : الآية ٣٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير نور الثقلين ٥ : ٤٨٦.

<sup>(</sup>٣) دعاء الغيبة في آخر مفاتيح الجنان.

ضرورة معرفة الإمام وولايته ...... ١٥

لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١) أي ليعرفون ثمّ يعبدون \_ فإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة ما سواه. فقال له الرجل: يا ابن رسول الله بأبي أنت وأمّي فما معرفة الله؟ قال: معرفة أهل كلّ زمان إمامهم الذي يجب عليهم طاعته » (١).

#### ضرورة معرفة الإمام وولايته:

فمن عرف إمام زمانه بأنّه مفروض الطاعة والولاية، فوالاه وأحبّه وأطاعه، كما أطاع الله ورسوله، فإنّه كان مؤمناً حقّاً ومات على الإيمان والهداية والعلم:

# ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ ".

وبهذه الآية الكريمة يستدل على حجّية السنّة بالكتاب الكريم، كما بحديث الثقلين المتواتر والثابت عند الفريقين يستدل على حجّية أقوال العترة الهادية والأئمّة الأطهار عليَكِين ووجوب إطاعتهم على الإطلاق، لعصمتهم وطهارتهم بآية التطهير وغيرها.

قال رسول الله ﷺ:

«فوالذي نفس محمّد بيده لا ينفع عبداً عمله إلّا بمعرفتنا وولايتنا» الله فالإمام واجب الطاعة وإنّه الوسيلة إلى الله، وواسطة الفيض بـين الخـالق

<sup>(</sup>۱) الذاريات : ٥٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ٥: ٣١٢.

<sup>(</sup>٣) النساء : ٨٠

<sup>(</sup>٤) البحار ۲۷: ۱۹۳.

والمخلوق، وإنّه حجّة الله على الخلائق كلّها، إذ أنّه المحور والقلب وقطب العالم الإمكاني، لضرورة ذلك عقلاً وعلميّاً، لكونه الإنسان الكامل الذي يخلف الله ويكون مظهر أسمائه ومرآة صفاته، ولولاه لساخت الأرض بأهلها، به يمسك الله السماء أن تقع على الأرض، وبيمنه رُزق الورى، وبموالاته تمّت الكلمة، وتقبل الطاعة المفترضة والعمل الصالح، وشرط بقاء العالم إنّما يكون بحضوره لا بظهوره، فهو حاضر في الخلق وإن كان غائباً عن الناس، فإنّه كالشمس خلف السحاب، فوجوده لطف من الله كما في النبيّ عَيَالَيْنَ، وتصرّفه التكويني والتشريعي لطف آخر ويتم بحضوره لا بظهوره، وأمّا غيبته وعدم تصرّفه القيادي الاجتماعي فمنا، فمتى ما تهيّئت الأمّة واستعدّت لدولته الكريمة، فإنّه يظهر بإذن الله سبحانه، ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً.

أجل، لا بدّ من معرفة إمام الزمان لتصحّ التكاليف والوظائف الشرعيّة، وتقبل الطاعات والأعمال الصالحة، يفوز الإنسان بسعادة الدارين، وتكون عباداته عن دراية وفهم، فإنّه ورد في الحديث الشريف: «المتعبّد بغير فقه كالحمار في الطاحون» (١١) أي يمشي ويتحرّك إلى الأمام إلّا أنّه يرى نفسه في آخر الأمر واقفاً في مكانه من دون أن يتقدّم ويتطوّر، فكانت حركته حركة حماريّة، وليست إنسانيّة الهيّة.

وقد بُني الإسلام على خمس كما ورد في الصحيح الباقري عليُّه : «بني الإسلام على خمس : على الصلاة، والزكاة، والصوم، والحجّ، والولاية، ولم يُنادَ

<sup>.....</sup> 

<sup>(</sup>١) نهج القصاحة: ٦٢٧.

ثمّ قال زرارة: وأيّ شيء من ذلك أفضل؟ فقال ﷺ: الولاية أفضل لأنّها مفتاحهنّ، والوالي هو الدليل عليهن.

والإمام السجّاد للني يقول: «ولو أنّ رجلاً عمّر ما عمّر نوحٌ في قومه ألف سنة إلّا خمسين عاماً، يصوم النهار، ويقوم الليل في ذلك الموضع بين الركسن والمقام ـ ثمّ لقي الله بغير ولايتنا لم ينفعه شيئاً »(١).

فيجب عقلاً ونقلاً معرفة إمام الزمان، وقبول ولايته، وامتثال أوامره ونواهيه، وإمام زماننا هو الحجّة الثاني عشر ابن الإمام الحسن العسكري عليّه وأنّه حيّ يرزق، بوجوده ثبتت الأرض والسماء، وبه يتميّز الحقّ من الباطل، فمن آمن به كان من أهل الحقّ، وكان مأواه الجنّة، ومات على الإيمان والهداية، ومن جهله وأنكر وجوده، كان من أهل الباطل ولم يقبل عمله، وكان مأواه النار، ومات على الجاهليّة والضلال والكفر.

## هويّة الإمام المهدي عليُّلا الشخصيّة :

ثمّ لكلّ فرد هويّته الشخصيّة التي يمتاز بها عن غيره، وإنّـما تكـون بـعد ولادته كما هو المتعارف عليه، فكيف يكـون إمـام الزمـان ذو هـويّة شـخصيّة ورسميّة ولمّا يولد؟! فهذا أمر يخالف الوجدان.

وقد أخبرنا النبي وآله الأطهار خلال فترة إمامتهم بهوية الإمام

<sup>(</sup>١) أُصول الكافي ٢ : ١٨.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٧: ١٩٣.

المهدي عليه وبولادته سنة ٢٥٥ هق وبكل خصائصه ومميزاته، وأنّه ابن الإمام الحسن العسكري عليه من ولد فاطمة الزهراء عليه أله غيبتان : الصغرى والكبرى وما يكون من علائم الظهور الحتمية وغيرها قبل الظهور، وما يحدث عند قيامه، وبعد ظهوره، وعدد أصحابه ورجاله وأوصافهم، وأنّ القياديّين منهم (٣١٣) نفراً بعدد شهداء بدر، ونزول عيسى عليه والصلاة خلف المولى المنتظر الإمام المهدي عليه وبمثل هذه المشخصات والخصائص نعرف المهدي من آل محمد عن غيره من الممهدين والمدّعين بالباطل والزور، فلا يلتبس الأمر علينا حينئة وهذا من لطف الله ولطف رسوله والأئمة من بعده.

وإليكم نبذة من الهويّة الشخصيّة والسيرة الذاتيّة للإمام المهدي عليُّلا ، وذلك من خلال ما ورد في لسان الوحي والعصمة من الأحاديث النبويّة والولويّة الشريفة، حتّى نكون على بصيرة من أمرنا، ولا يشتبه الأمر ولا نبرتاب لطول غيبته، فما ذلك إلّا تمحيصاً واختباراً، وإنّ من أفضل الأعمال انتظار الفرج.

ومن الواضح أنَّ كلَّ واحد منّا يتميّز عن الآخر بهويّته الشخصيّة والذي يعرف في عصرنا بالجنسيّة الخاصّة، وما نذكره في الإمام المهدي عليُّلاً من هذا الباب، فلا يشترك غيره بهذه الأوصاف.

١ ــالمهدي على إلى من بيت الوحي وذرّية الرسول الأعظم تَهَيَّى ، ٣٨٩ حديثاً.
 ٢ ــاسمه اسم النبيّ وكنيته كنية النبيّ وأنّه أشبه الناس به شمائلاً وأقــوالاً وأفعالاً ، ٤٨ حديثاً.

٣\_خاتم الأئمة الاثنى عشر وخاتم الأوصياء عَلَيْ إِنْ ١٨٥ حديثاً.
 ٤\_الولد الحادى عشر من ولد أمير المؤمنين على عَلَيْ اللهٰ ٢١٤ حديثاً.

- ٥ ـ من ولد فاطمة الزهراء عَلَيْكُ ، ١٩٢ حديثاً.
- ٦ ـ من ولد السبطين الحسن والحسين عَلِيَكُ ، ١٠٧ حديثاً.
  - ٧ \_ التاسع من ولد الحسين عليه ، ٢٠٨ حديثاً .
  - ٨ ـ من ولد الإمام على بن الحسين الثيل ، ١٨٥ حديثاً.
    - ٩ ـ من ولد الإمام الباقر عليُّل إ ، ١٠٢ حديثاً .
    - ١٠ ـ من ولد الامام الصادق عليُّل ٢٠٢ حديثاً.
    - ١١ ـ من ولد الإمام الكاظم عَلَيْلٌ ، ١٩٩ حد شأ.
      - ١٢ \_من ولد الإمام الرضا ﷺ ، ٩٥ حديثاً .
      - ١٣ ـ من ولد الإمام الجواد عليه ، ٩٠ حديثاً.
      - ١٤ ـ من ولد الإمام الهادي عليُّلا ، ٩٠ حد يثاً .
- ١٥ ـ من ولد الإمام العسكري عَلَيْكُ وابنه بلا فصل، ٢٩٣ حديثاً.
  - ١٦ \_اسم أبيه (الحسن)، ١٤٧ حديثاً.
  - ١٧ ـ إنّه ابن سيّدة الإماء وخيرتهن، ٩ أحاديث.
- ١٨ ـ ولد في الخفاء في بيت أبيه الإمام الحسن سنة ٢٥٥ هـ ٣٠٧ حديثاً.
  - ١٩ ـ خفي ولادته خوفاً من خلفاء الجور من بني العبّاس، ١٤ حديثاً.
    - ۲۰ ـ اسم أُمّه (نرجس) و (سوسن) و (ريحانة)، ۲۱۶ حديثاً.
- ٢١ ــ تشرّف بعض أصحاب الإمام الحسن بلقاء الإمام المهدي للتَّلِلا ، ٢١ ـ حديثاً.
- ٢٢ إنّه طويل العمر جدّاً ومن المعتمرين لا يعلمه إلّا الله سبحانه، ٣١٨ حديثاً.

- ٢٣ ـ يبقى شابّاً ويظهر بسنّ الشباب، ٨ أحاديث.
  - ٢٤ ـ يغيب عن الناس طويلاً، ٩١ حديثاً.
  - ۲۵ ـ له غيبتان: صغري وكبري، ۱۰ أحاديث.
- ٢٦ ـ من تشرّف بلقائه وزيارته في غيبته الصغري، ٢٥ حديثاً.
- ٢٧ ـ من تشرّف بزيارته ولقائه في غيبته الكبري، ١٣ حديثاً.
- ٢٨ ــ نوَباه الأربعة في غيبته الصغرى ــ قبورهم في بــغداد ولهــم مــزارات
   فعلاً ــ، ٢٢ حديثاً.
  - ٢٩ ـ له من سنن الأنساء ومنها الغسة، ٢٣ حد شأ.
  - ٣٠ـ بيان شمائله وتوصيف سيرته المباركة، ٥١ حديثاً.
  - ٣١\_كيف ينتفع بوجوده في زمن غيبته الكبري، ٧ أحاديث.
    - ٣٢ ـ علائم ظهوره وكيفيّة ظهوره، ٦٥٧ حديثاً.
- ٣٣ ـ أصحابه المقرّبون (٣١٣) نفر بجتمعون به من أطراف العالم بين ليلة وضحاها، ٢٥ حديثاً.
  - ٣٤ ـ سير ته سيرة جدّه رسول الله ﷺ، ٣٠ حديثاً.
  - ٣٥ ـ يظهر بعد تمحيص شديد وبلبلات كثيرة، ٢٤ حديثاً.
    - ٣٦\_لا يعلم وقت ظهوره وكذب الوقّاتون، ٧ أحاديث.
  - ٣٧\_عنده معاجز الأنبياء وودائعهم كعصا موسى والألواح، ٢٣ حديثاً.
    - ٣٨ ـ عند ظهوره ينادي في السماء باسمه وبمشخّصاته، ٢٧ حديثاً.
      - ٣٩ ـ يقتدي به عيسي بن مريم بعد نزوله من السماء، ٢٩ حديثاً.
- . ٤ ـ تموت السنن وتظهر البدع وتملأ الأرض ظلماً وجوراً قبل ظهوره،

هويّة الإمام المهدي الشخصيّة ......٣٠ .....٣٠ .....٣٠ حد شاً .

- ٤١ ـ يطهّر الأرض من عبادة الأصنام ومن الشرك عند ظهوره، ١٩ حديثاً.
  - ٤٢ ـ يكون الإيمان والأمن الحقيقي في أيّام دولته، ٧ أحاديث.
  - ٤٣ ـ ينتشر الإسلام في الشرق والغرب أيّام ظهوره، ١٢ حديثاً.
    - ٤٤ ـ تعتنق جميع الملل والنحل بدين الإسلام، ٧ أحاديث.
      - ٤٥ ـ يقوم بالسيف والسلاح، ٧ أحاديث.
  - ٤٦ ـ يكمل في حكومته عقول الناس وتعمّر البلاد، ٥ أحاديث.
- ٤٧ ــ تنزل بركات المساء وتظهر بركات الأرض في أيّــام حكــومته، ١٢ حديثاً.
  - ٤٨ ـ يزيح الظالمين وأعداء الله من الأرض، ١٩ حديثاً.
  - ٤٩ ـ يعمل بالقرآن والسنّة ويرجع الناس إليهما، ١٥ حديثاً.
    - ٥٠ ـ يكون الإسلام دين العالم في عصره، ٤٧ حديثاً.
- ٥١ ـ يدعو الناس إلى حكومة القرآن وتشكيل حكومة إسلاميّة واحدة عالميّة، ٦٢ حديثاً.
  - ٥٢ \_ ينشر العدل بنفسه، ١٢٣ حديثاً.
- ٥٣ ـ يملأ الله به الأرض عدلاً وقسطاً بعدما ملئت ظلماً وجــوراً فــيحكم العدل في كلّ مجالات الحياة، ١٢٣ حديثاً.

واعلم أنَّ مثل هذه الخصائص لا تتم إلاّ في إمامنا ومولانا المهدي المنتظر الحجّة الثاني عشر عليُّ وعجّل الله فرجه الشريف، وجعلنا من خلّص شيعته وأعوانه وجنده وأنصاره، والمستشهدين بين يديه، ومن أراد تفصيل الأحاديث

فعليه بمراجعة ( منتخب الأثر ) فإنّ فيه الكفاية .

ويظهر ممّا ذكرنا أنّ كلّ من يدّعي الإمامة والمهدويّة غيره عليُّلا ، فإنّه من أولياء الشياطين، ضالٌ ومضلّ، وأنّه يموت على غير دين الإسلام.

#### الإمام المهدي عقيدة إسلاميّة عالميّة:

ثمّ اعلم أنّ الاعتقاد بظهور الإمام المهدي عليه لا يختصّ بالشيعة الإمامية كما يدّعيه خصماؤهم، بل عقيدة إسلامية وانتظار عالمي، فإنّ كلّ الملل والنحل تنتظر مصلحها العالمي، كما أنّ كلّ المذاهب الإسلامية تعتقد بظهوره عليه كما في الأخبار المتواترة عند الفرق الإسلامية، وما هو ثابت عند أعلامهم كابن حجر الشافعي، وأبو السرور الحنفي، ومحمّد بن محمّد المالكي، ويحيى بسن محمّد المنافعي، وابن كثير الدمشقي، وابن أبي الحديد المدائني، وصدر الدين القونيوي، ومحمّد بن بدر الدين الرومي، وجلال الدين السيّوطي، وعبد الحقّ الدهلوي، والشيخ محمّد عبده، وأحمد أمين المصري، وغيرهم من أعلام القوم وعلمائهم، راجع (عقيدة أهل السنّة والأثر في المهدي المنتظر) طبع في مجلّة الجامعة الإسلاميّة ـ المدينة المنوّرة ـ العدد الأوّل سنة ١٣٨٨.

وفي (منتخب الأثر) يذكل المؤلف (٦٣) كتاباً مستقلاً كتب من قبل علماء السنّة في الإمام المهدي، وفي كتاب (الإمام المهدي) بقلم محمّد دخيل يذكر (٢٠٥) كتاباً، وذكرنا (٧٥٠) كتاباً من العامّة والخاصّة في كتابنا (الإمام المهدي وطول العمر بنظرة جديدة) مطبوع في موسوعة الرسالات الإسلاميّة، المجلّد السابع، فراجع.

الإمام المهدي في الأديان .....

#### ولادة الإمام المهدى عليُّلا :

ومن أعلام العامّة من أقرّ بولادته، كعبد الرحمن الجامي في كتابه (شواهد النبوّة)، وعبد الوهاب الشعراني في كتابه (اليواقيت والجواهر)، والشيخ سليمان القندوزي الحنفي في كتابه المعروف (ينابيع المودّة في القربي)، ويقول: ما ثبت وكان من المسلّمات عند العلماء المحقّقين ولادة الإمام المهدي عليّاً ليلة الخامس عشر من شعبان عام ٢٥٥ هق في سامراء (الصفحة ٤٥٢).

## الإمام المهدي في الأديان:

ثمّ الاعتقاد بظهور المصلح في آخر الزمان \_كما ذكرنا \_ من الأصول المسلّمة في كلّ الأديان السماويّة، فإنّه منقذ البشريّة في آخر الزمان، ففي توراة اليهود كتاب (أشعياء النبيّ الباب الحادي عشر، وفي كتاب دانيال النبي الباب الثاني عشر، إشارة إلى ذلك وسفر الوجود باب ١٨ بند ١٩، و ١٧ بند ٢٠) وكذلك في مزامير داود مزمور ٣٧ كما أشار القرآن الكريم إلى ذلك ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الرَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكُمْ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ (١)، وفي الحديث الشريف: هم أصحاب المهدي في آخر الزمان.

وفي إنجيل متّى الباب ٢٤ والباب ٢٥ بند ٣١، وإنجيل مرقص الباب ١٣ والبند ٣٣، وإنجيل لوقا الباب ١٢ والبند ٣٥، يشير إلى الإمام المهدي للتَّيْلاّ فـي

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء : الآية ١٠٥.

آخر الزمان أيضاً. وكذلك الأديان والنحل الأخرى، وكل الأقوام والمذاهب والأمم. وعند ظهوره في آخر الزمان سيعلم الجميع أنّه الموعود والمنتظر الذي كانوا بانتظاره جيلاً بعد جيل وأنّه يحكم لكلّ واحد بما عنده، ويحتج عليه بما لديه، كما ورد في أحاديثنا الشريفة (١٠).

# الإمام المهدي في القرآن الكريم:

وقد أشار القرآن الكريم إلى وجوده المقدَّس كما في الآيات التالية :

١ ـ ﴿ بَـقِيَّةُ اللهِ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (١٦)، وهذا القلب الشريف أوّل ما ينطق به الحجّة عليّه عند ظهوره في مكّة المكرّمة (١٦).

٢ - ﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ ... ﴾ (٤)، قال الإمام السجّاد عليَّه : هم والله شيعتنا أهل البيت يفعل الله ذلك بهم على يدي رجل منّا وهو مهديّ هذه الاُمّة وهو الذي قال رسول الله ﷺ : لو لم يبقَ من الدنيا إلّا يوم واحد لطوّل الله ذلك اليوم حتّى يلي رجل من عترتي اسمه اسمي يـملأ الأرض عـدلاً وقسطاً كما ملئت ظلماً وجوراً (٤).

# ٣ ـ ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدَى وَدِينِ الحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ

<sup>(</sup>١) البحار ٥٢: ٣١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة هود : الآية : ٨٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ٥٢ : ١٩١.

<sup>(</sup>٤) سورة النور : الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير نور الثقلين ٣: ٦٢٠.

وَلَوْ كَرِهَ المُشْرِكُونَ ﴾ (١)، بالغلبة المنطقيّة والعلميّة والعمليّة مطلقاً، وعن الإمام الباقر في تأويل الآية قال: إنّ ذلك يكون عند خروج المهدي فلا يبقى أحد إلا أقرّ بمحمّد (١).

وعن الإمام الصادق في تأويل الآية أيضاً قال: والله ما نزل تأويلها بعد ولا ينزل تأويلها جمّع يخرج القائم عليّ ، فإذا خرج القائم لم يبق كافر بالله العظيم ولا مشرك بالإمام إلّا كَرِه خروجه، حتّى لو كان كافراً أو مشركاً في بطن صخرة لقالت: يا مؤمن في بطني كافر فاكسرني واقتله ".

٤ ـ ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَـوْعاً وَكَرُها وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ (٤)، قال الإمام الصادق في تأويلها: إذا قام القائم للنَّالِا لا يبقى أرض إلّا نودي فيها بشهادة أن لا إله إلّا الله محمّداً رسول الله (١٠).

وعن الإمام الكاظم عليُّلاً قال: أنزلت في القائم إذا خرج باليهود والنصارى والصابئين والزنادقة وأهل الردّة والكفّار في شرق الأرض وغربها، فعرض عليهم الإسلام فمن أسلم طوعاً أمره بالصلاة والزكاة ويؤمّر به المسلم ويجب عليه، ومن لم يسلم ضرب عنقه حتّى لا يبقى في المشارق والمغارب أحد إلّا وحد الله، قلت له: جعلت فداك، إنّ الخلق أكثر من ذلك؟ فقال: إنّ الله إذا أراد أمراً قلّل الكثير

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير نور الثقلين : ذيل الآية الشريفة .

<sup>(</sup>٣) تفسير نمونة ٧: ٣٧٣، والبحار ٥٣ : ٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران : الآية ٨٣ .

<sup>(</sup>٥) البحار ٥٢: ٣٤٠.

۲۲ ..... الشاهد والمشهود وكثّر القليل الله والمشهود وكثّر القليل الله والمشهود

٥ - ﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَةً وَوَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا وَنَجْعَلَهُمُ الوَارِثِينَ \* وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا وَنَجْعَلَهُمُ الوَارِثِينَ \* وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ ﴾ أن فتدل على حكومة المستضعفين في العالم عن منهم منه الله على معمد يبعث الله مهديهم بعد جَهدهم أمير المؤمنين عليه في تأويلها قال: هم آل محمد يبعث الله مهديهم بعد جَهدهم فيعزهم ويذل عدوهم.

وما أكثر الآيات الكريمة والروايات الشريفة التي تبشّر وتخبر بالإمام المهدي عَلَيْلًا ودولته الكريمة وحكومته العالميّة وإنقاذ البشريّة، وبسط العدالة، ونشر راية الإسلام.

## الإمام المهدي عن الله في الأحاديث الشريفة :

عن محمّد بن عثمان العمري سفير الإمام المهدي عليه في غيبته الصغرى قال: سمعت أبي يقول: سئل أبو محمّد الحسن بن عليّ وأنا عنده عن الخبر الذي روي عن آبائه عليه الا إنّ الأرض لا يخلو من حجّة الله على خلقه إلى يـوم القيامة، وإنّ من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهليّة، فقال: إنّ هذا حقّ كما أنّ النهار حقّ، فقيل له: يا ابن رسول الله، فمن الحجّة والإمام بعدك؟ قال: ابنى محمّد هو الإمام والحجّة بعدى أنّ.

<sup>(</sup>١) البحار ٥٢: ٣٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص : الآية ٥ ـ ٦ ـ

<sup>(</sup>٣) البحار ٥١ : ١٦٠، ومنتخب الأثر : ٢٢٧.

الخلف الصالح من ولدي وهو المهدي اسمه محمّد وكنيته أبو القاسم يخرج في آخر الزمان يقال لأمّه صيقل (١١).

وفي خبر جابر الأنصاري عن رسول الله على بيان الخلفاء من بعده وعددهم وأسماءهم قال على عند بلوغه الإمام الحادي عشر: وبعده ابنه الحسن يدعى بالعسكري، فبعده ابنه محمد يدعى بالمهدي والقائم والحجة، فيغيب شمّ يخرج، فإذا خرج يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً [7].

وقال عَيَّنَهُ : القائم من ولدي اسمه اسمي وكنيته كنيتي وشمائله شمائلي وسنته سنتي، يقيم الناس على ملتي وشريعتي، ويدعوهم إلى كتاب ربّي عزّ وجلّ، من أطاعه فقد أطاعني ومن عصاه فقد عصاني، ومن أنكره في غيبته فقد أنكرني، ومن كذّبه فقد كذّبني، ومن صدّقه فقد صدّقني (٢٠).

وقد وصف سيماءه النوراني ومحيّاه وطلعته البهيّة فقال ﷺ:

إنّه شابّ أكحل العينين، أزج الحاجبين، أقنى الأنف، كثّ اللحية، على خدّه الأيمن خال، وعلى يده اليمني خال (٤).

وقال أمير المؤمنين عُرِيُلًا في وصفه: كثّ اللحية، أكـحل العـينين، بـرّاق الثنايا، في وجهه خال، أقنى أحلى، في كتفه علامة النبيّ، يخرج براية النبيّ ﷺ

<sup>(</sup>١) المنتخب : ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر : ٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) المنتخب: ١٨٣، والبحار ٥١: ٧٣.

<sup>(</sup>٤) المنتخب : ١٨٧.

من مرطٍ محمّلة سوداء مربّعة فيها حجر، لم تنشر منذ تـوفّي رسـول الله ﷺ. ولا تنشر حتّى يخرج المهدي [١١].

هو شاب مربوع حسن الوجه حسن الشعر يسيل شعره على منكبيه ونور وجهه يعلو سواد لحيته ورأسه الله

«المهدي طاووس أهل الجنّة، وجهه كالقمر الدرّي عليه جلابيب النور». «له سمت ما رأيت العيون أقصد منه».

وقد ذكر الأئمة الأطهار أوصاف الإمام المهدي عليه أيضاً، حتى لا يلتبس الأمر على شيعتهم وعلى كلّ الناس، من أولئك الذيبن يبدّعون المهدويّة زوراً وبهتاناً قبل ظهوره عليه . وبلغت الشمائل والعلائم أكثر من سبعين مورداً تستخرج من مجموع الروايات الواردة في المقام، وما هذا التعريف المفصل الذي لم يذكر لأحد من الأنبياء والأوصياء، إلّا لبيان أهميّة الموضوع وقيمته المثاليّة، فلا تناقض فيها، وإنها ذكرت قبل ولادته عليه بكلّ يقين ولكلّ الناس حتى من كان أميّاً أو بصيراً، فإنّه بلمسه صاحب الأمر يعرفه تماماً، وبهذه العلائم القاطعة تغلق الأبواب على من يدّعى المهدويّة كذباً وافتراءً وبهتاناً.

# ﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ ".

ولا يختص الاعتقاد بالإمام المهدي بالشيعة الإماميّة حينئذٍ، بل على كلّ واحد من الناس أن يعرف إمام زمانه، وأنّه شخص واحد خاص، بنصّ من الله

<sup>(</sup>١) كنز العمّال ١٤ : ٨٩٥.

<sup>(</sup>٢) النجار ٥١ ، ٣٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: الآية ١٢٤.

خلاصة الاعتقاد بالإمام المهدي كلاصة الاعتقاد بالإمام المهدي المنتظر واحد لا تعدّد فيه ١١١، فمن لم يعرفه ومات، مات مبتة جاهلية وكفر.

### خلاصة الاعتقاد بالإمام المهدي عني الله عنه المهدي عليه الم

لا يخفى أنّ اعتقاد المسلمين، ولا سيّما شيعة الأئمّة المعصومين عَلَيْمَا في الإمام المهدي الموعود عَلَيْمَا أنّه صاحب العصر الحجّة المنتظر الإمام الثاني عشر، المهدي من آل محمّد عَلَمَا لَهُ السمه اسم جدّه النبيّ عَلَيْنَ ، وكذلك كنيته وشمائله.

إنه ابن الإمام الحسن العسكري الحادي عشر من الأئمة والخلفاء الاثنى عشر بلا فصل، وأمّه نرجس خاتون من أشراف الروميّين.

ولد في سحر الخامس عشر من شهر شعبان المعظّم سنة ٢٥٥ هجريّة قمريّة في بلدة سامراء في دار الإمام العسكري عليُّلاً. ومن ساعة ولادت غاب عن الأبصار إلاّ للخواصّ من الشيعة، وإنّما غيّب بأمر من الله سبحانه، لظروفه القاسية، خوفاً من أعداء الله وخلفاء الجور.

وقد أخبر رسول الله ﷺ والأئمّة الأطهار عليًكُم بغيبته الصغرى والكبرى، وذكروا شمائله وعلائمه وأوصافه التي لا يشترك فيها أحد.

كانت غيبته الصغرى (٦٩) عاماً، وكانت السفارة في عصر الغيبة الصغرى لأربعة أنفار من فقهاء الشيعة وثقاتهم آنذاك، عرفوا بالنوّاب الأربعة، وهم:

١ ـ أبو عمرو عثمان بن سعيد العمري الأسدى.

٢ ــ أبو جعفر محمّد بن عثمان.

<sup>(</sup>۱) يوم الخلاص : ۸۲.

٣\_أبو القاسم حسين بن روح النوبختي.

٤ ـ أبو الحسن عليّ بن محمّد السمري (السيمري).

كانوا هم الواسطة بين الشيعة وبين الإمام عليُّلا ، وكان عمر الإمام في نهاية الغمة الصغري ( ٧٤) سنة.

عاش في كنف والده عليُّلا أربع سنوات وستّة أشهر وثلاث وعشرين يوماً. وقضى تسعة وستّين سنة وخمسة أشهر وسبعة أيّام في أيّام الغيبة الصغرى.

استشهد والده بسمّ خليفة زمانه في اليـوم الشـامن مـن ربـيع الأوّل سـنة ٢٦٠ هـق، فانتقلت الإمامة والخلافة إلى صاحب الأمر في سنّ الخمس سنوات.

نعتقد بحياته منذ ولادته إلى يومنا هذا وإلى أيّام ظهوره ودولته بجسمه العنصري، وأنّه سيظهر في سنّ الشيوخ بمظهر الشباب، وعنده ودائع النبوّة والإمامة، سيظهر في آخر الزمان ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً.

تبتني هذه العقيدة الصحيحة على الأدلّة القاطعة والبراهين الساطعة، وإنّ الخصم ألقى الشبهات الشيطانيّة والأوهام الإبليسيّة، إلّا أنّ علماءنا الأعلام فنّدوا تلك الشبهات الباطلة، وبيّنوا زيفها بالأدلّة العقليّة والنقليّة.

الشبهات حول الإيمان بالإمام المهدى عَنُّ اللهِ :

ومن أهمَ الشبهات حول الإمام المهدي عليُّ ما يلي :

١ ـ إمامته في الصغر .

٢ ـ ضرورة وجود الإمام المعصوم عَلَيُّكِ في الكون (الإمامة التكوينيّة).

٣\_فلسفة الغيبة ومنطلقاتها وعواملها وأهدافها.

- ٤ ـ فائدة الإمام الغائب عن الأبصار.
  - ٥ ـ طول العمر لأكثر من ألف سنة.
    - ٦ ـ التوقيت ليوم الظهور وسنته.
    - ٧\_علائم الظهور ويوم الخلاص.

٨ ــ الحكومة الواحدة العالميّة مع وجــود الأســلحة النــوويّة فــي عــصرنا الراهن.

- ٩ ـ فلسفة الانتظار ودوره الإيجابي.
- ١٠ ـ وظائفنا تجاه الإمام عليُّلا وأداء حقوقه في أيّام غيبته.

فعلى كلّ مؤمن رسالي أن يثقف نفسه ويدافع عن عقيدته ويتسلّح بالعلم النافع والعمل الصالح، ويرفع في مستواه الديني والشقافي، ويدفع الشبهات والأباطيل والافتراءات التي تستهدف الدين والمذهب من قبل أعداء الإسلام وخصماء المذهب.

ومن الله التوفيق والتسديد، وإنّه خير ناصر ومعين.

إنّ الحقّ ينتصر مهما كانت جولة الباطل وأيّـامه، أليس الصبح بـقريب، وما النصر إلّا من عند الله.

اللهم إنّا نرغب إليك في دولةٍ كريمة، تعزّ بها الإسلام وأهله، وتـذلّ بـها النفاق وأهله، وتجعلنا من الدعاة إلى طاعتك والقادة إلى سبيلك وصراطك المستقيم.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

# الفهرست

| ٣.  | المقدّمة ـانتظار واشواق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤.  | الاعتقاد بالإمام المهدي على الله المهدي على المهدي الله الله المهدي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥.  | الإمام المهدي ﷺ في الكتب وعند الأعلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥.  | محاور الكلام في الإمام المهدي عَيْنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٦.  | معالم دولة الإمام المهدي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٨   | معرفة الإمام الكماليّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٩.  | الخلفاء بعد الرسول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 11  | لماذا إثبات وجود الإمام المهدي عيلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 10  | ضرورة معرفة الإمام وولايته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۷  | هويّة الإمام المهدي عيَّة الشخصيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۲  | الإمام المهدي عقيدة إسلاميّة عالميّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 22  | ولادة الإمام المهدي على الله المهدي على المه |
| ۲۳  | الإمام المهدي في الأديان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 7 £ | الإمام المهدي في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲٦  | الإمام المهدي على في الأحاديث الشريفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 49  | خلاصة الاعتقاد بالإمام المهدي ن اللهاء المهدي عالم المهدي عالهاء اللهاء المهدي عالم المهدي |
| ٣.  | الشبهات حول الإيمان بالإمام المهدي في الشبهات حول الإيمان بالإمام المهدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

# المؤلّف في سطور

سماحة العلّامة آية الله الأستاذ الفقيه السيّد عادل العلوي دامت بركاته.

ولد في الكاظمية المقدّسة بين الطلوعين في السادس من شهر رمضان المبارك عام ١٣٧٥ هـ ١٩٥٥م، ويتصل نسبه الشريف بالإمام السجّاد بـ ٣٨ واسطة، من عبد الله الباهر أخ الإمام الباقر على وأمّهما السيّدة فاطمة بنت الإمام الحسن المجتبى على الإمام زين العابدين على بن المومنين على بن أبي طالب على المومنين على بن أبي طالب على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين المؤمنين المؤمنين على المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين المؤ

والده العلامة آية الله السيّد علي بن الحسين العلوي ﴿ من علماء الكاظمية والنجف وبغداد وقم المقدّسة، وله مؤلفات وخدمات اجتماعية.

تلقّىٰ دروسه في العراق في النجف الأشرف وبغداد علىٰ يد والده المرحوم وعلىٰ غيره، وفي قم المقدّسة علىٰ يد كبار المراجع العظام والعلماء الأعلام، أمثال السيّد المرعشي النجفي ﷺ والسيّد الكليايكاني ﷺ والشيخ فاضل اللنكراني دام ظلّه والشيخ جواد التبريزي دام ظلّه وغيرهم.

يعد اليوم من المدرّسين في حوزة قم المقدّسة، يقوم بتدريس خارج الفقه والأصول والفلسفة والكلام مضافاً إلى محاضرات في التفسير والأخلاق في المحافل العامّة والخاصّة وفي الفضائيّات وعلى الإنترنيت، قام بالتدريس والتأليف وإلقاء المحاضرات الإسلاميّة منذ اليوم الأوّل من بلوغه وتتوجيه بالعمّة المباركة برعاية وتربية والده المكرّم، وقد تخرّج من مدرسته وحوزته في أكثر من ثلاثين عامّاً المئات من أهل العلم من جاليات مختلفة ومن جميع أقطار العالم، بلغ بعضهم مواقع اجتماعيّة وعلميّة رفيعة.

شهد بعض الآيات والفقهاء العظام باجتهاده وفضيلته وكتب رسالته (زبدة الأفكار في نجاسة أو طهارة الكفّار) التي نال عليها درجة الدكتوراه في الشريعة الإسلامية من حسوزة قسم العلميّة.

وقد اشتهر بكثرة تأليفاته المتنوّعة والمفيدة، فهو يسعىٰ إلىٰ تأسيس موسوعة إسلامية

كبرى بقلمه المبارك في شتى الفنون والعلوم الإسلامية ﴿ في اكثر من ٢٠٠ كتاب ورسالة، وقد طبع منها ١٣٠ ما بين كتاب ورسالة، فضلاً عن المقالات في الصحف والمجلّات.

وقد عُرف بخدماته الثقافية والاجتماعية، مثل: تأسيس مستوصف الإمام السجّاد على الخيري، والمؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، وجماعة العلماء والخطباء في الكاظمية وبغداد، ودار المحقّقين ومكتبة الإمام الصادق على بقم المقدّسة، ومكتبات عامّة، وتأسيس وتولية وإشراف على حسينيات كحسينية الإمامين الجوادين على في مشهد الإمام الرضاع وحسينية الإمامين الكاظمين على أو مدرسة الإمامين الجوادين على العلمية بقم المقدّسة، وحسينية أهالي الكاظمية في طهران، وحسينية أمّ البنين في قرجك، وحسينية أهالي الكاظمية في إصفهان وأهواز وكاشان، وغير ذلك، كما أسس وأصدر ولا يزال والحمد لله منذ سنة في إصفهان وأهواز وكاشان، وغير ذلك، كما أسس وأصدر ولا يزال والحمد لله منذ سنويّة باللغة العربيّة، ومجلّة (الكوثر) نصف سنويّة باللغة العربيّة، ومجلّة (الكوثر) نصف سنويّة باللغة العربيّة، ومجلّة (عشّاق أهل بيت عليه ) فصليّة باللغة الأورديّة.

وقد أجازه في الرواية ما يزيد عن العشرين من مشايخ الرواية كالآيات العظام: السيّد النجفي والسيّد الگلپايگاني والشيخ الأراكي والشيخ اللنكراني والسيّد عبد الله الشيرازي والسيّد محمّد الشاهرودي وغيرهم [<sup>۲</sup>].

وقد ورد في الحديث الشريف عن رسول الله عن : (إنّما العلم ثلاث : آية محكمة، وسنّة قائمة، وفريضة عادلة، وما سواهن فضل)، وهذا يعني أنّ أمّهات العلوم الإسلامية ثلاثة : العقائد (آية محكمة)، والأخلاق (سنّة قائمة)، والفقه (فريضة عادلة)، وما سواها فمن الفضيلة والزيادة.

فانطلاقاً من هذا الحديث الشريف تجد موسوعة (رسالات إسلامية) لسيّدنا الاُستاذ تنقسم إلى أربعة أقسام، فإنّه كتب في العقائد والأخلاق والفقه، والقسم الرابع في الثقافة العامّة، أمّا المطبوعات منها فهي كما يلى حسب الحروف الهجائية:

 <sup>(</sup>١) طبع من هذه الموسوعة ٢٥ مجلداً حتى سنة ١٤٢٦ هن و لمقصود من الرسالة ما تنزيد عن عشر صفحات إلى مئة صفحة ، والكتاب ما يزيد عن المئة .

<sup>(</sup>٢١) قتياس من تتاب اعظمة أمير المؤمنين علي بائياً ، بقلم الأستاذ فاضل الفراتي ، فمنشكره عملي ذلك ، وكتاب القصاص على ضوء القرآن والسنّة بالمجدّ الثاني ، وجاءت ترجمة المؤلف بالتفصيل بقلمه في كتاب الوراق من العمر ، من حياتي ، الناشر.

### قسم العقائد

| السنة | ط      | صفحة  | الكتاب                                        | ت  |
|-------|--------|-------|-----------------------------------------------|----|
| 1244  | ١      | ١٢.   | أثار الصلوات في رحاب الروايات.                | ١  |
| 1871  | \<br>\ | ٣٠٠   | الإمام الحسين في عرش الله.                    | ۲  |
| 1571  | 1      | , 4V  | الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة        | ٣  |
| 1541  | ۲      | ٥٨    | الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية.     | ٤  |
| 1841  | ۲      | 97    | الأنوار القدسيّة.                             | ٥  |
| 1571  | ۲      | ۹٦,   | أهل البيت سفينة النجاة .                      | ٦  |
| 1271  | ۲      | . 77  | البارقة الحيدرية في الأسرار العبوية.          | V  |
| 1811  | ١      | ۲.,   | تحفة الزائرين.                                | ^  |
| 1219  | ۲      | ** ** | جلوة من ولاية أهل البيت.                      | ٩  |
| 1891  | ١      | ۱۳.   | الحقّ والحقيقة بين الجبر والتفويض.            | ١٠ |
| 1271  | ۲      | ١٦    | الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين.           | 11 |
| 1818  | `      | ٤٥٤   | دروس اليقين في معرفة أصول الدين               | ١٢ |
| 1541  | ۲      | ۲.    | الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.           | 17 |
| 1541  | ۲      | 17    | زينب الكبري زينة اللوح المحنوظ                | ١٤ |
| 1571  | ۲      | VY    | السرّ في أية الاعتصام.                        | 10 |
| 1577  | ۲      | 7.5   | سهام في نحر التكفيريّة .                      | ١٦ |
| 1514  |        | 1     | السيف الموعود في نحر اليهود.                  | ١٧ |
| 1577  | . 4    | 74    | الشاهد والمشهود في المهدي الموعود             | ١٨ |
| 1577  | ا      | ١٦.   | شهد الأرواح (تاريخ قم وسيرة السيّدة المعصومة) | 19 |
| 18 44 | Υ Υ    | ۸.    | عصمة الحوراء زينب                             | ۲٠ |

| 1811 | ١ | 777 | عقائد المؤمنين .                                          | 7.7 |
|------|---|-----|-----------------------------------------------------------|-----|
| 1571 | ۲ | 172 | عليّ المرتضى نقطة باء البسملة .                           | 77  |
| 1577 | ۲ | 7 £ | عيد الغدير بين الثبوت والإثبات                            | ۲۳  |
| 1577 | ۲ | ٣٢  | العين الساهرة في الآيات الباهرة                           | ۲٤  |
| 1578 | ۲ | ٩٦  | فاطمة الزهراء سرّ الوجود .                                | 70  |
| 1571 | ۲ | ٣٢  | فاطمة الزهراء ليلة القدر .                                | 77  |
| 1277 | ١ | ۱۳۲ | فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار .                             | ۲۷  |
| 1274 | ١ | ٤٥٠ | في رحاب حديث الثقلين.                                     | ۲۸  |
| 1277 | ۲ | ٦٤  | في رحاب وليد الكعبة .                                     | 79  |
| 1277 | ١ | ٤٨  | في ظلال زيارة الجامعة .                                   | ٣.  |
| 1574 | ١ | ١٤٤ | القرآن الكريم في ميزان الثقلين .                          | ۳۱  |
| 1277 | ١ | ١٦  | لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار.                       | 41  |
| 1844 | ١ | ٤٨  | ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة .                             | 77  |
| 1274 | ١ | ١٢٨ | المأمول في تكريم ذرّية الرسول.                            | ٣٤  |
| 1277 | ١ | ١٠٤ | مقتل الإمام الحسين على                                    | ٣٥  |
| ١٤٢٦ | ۲ | ٨٠  | من ملكوت النهضة الحسينيّة                                 | 77  |
| 1277 | ۲ | 77  | من نسيم المبعث النبوي                                     | ٣٧  |
| ١٤٢٦ | ۲ | 77  | منية الأشراف مقدّمة (كتاب الإنصاف)                        | ٣٨  |
| 1274 | ١ | 197 | النجوم المتناثرة(سيرة وقبور أولاد الأثقة في قم وضواحيها). | ٣٩  |
| 1271 | ۲ | ١٦  | وميض من قبسات الحقّ .                                     | ٤٠  |
| 1274 | ١ | ٨٠  | الهدى والضلال في ميزان الثقلين .                          | ٤١  |
| 1877 | ١ | ۱۸٤ | هذه هي البراءة .                                          | ٤٢  |
| 1219 | ١ | ٤٧٠ | هذه هي الولاية .                                          | ٤٣  |

# قسم الأخلاق

| السنة | ط   | صفحة | الكتاب                                                 | ت    |
|-------|-----|------|--------------------------------------------------------|------|
| 1274  | ۲   | ۲٤   | الإخلاص في الحجّ.                                      | )    |
| ١٤١٨  | ١   | ۱۷٦  | أخلاق الطبيب في الإسلام.                               | ۲    |
| 1271  | ١ ، | ٣.   | إشراقات نبويّة.                                        | ٣    |
| 1277  | ١   | 47   | بهجة الخواصّ من هدي سورة الإخلاص.                      | ٤    |
| 1874  | ۲   | ۸۸   | بهجة المؤمنين في زيارات الطيّبات والطيّبين.            | ٥    |
| 1811  | ١   | ٧٨   | بيان المحذوف في تتمّة كتاب الأمر بالمعروف.             | ٦    |
| 121.  | ۲   | ١١٢  | تحفهٔ فدوی یا نیایش مؤمنان ( فارسي ).                  | ٧    |
| 1874  | ١   | ٣٦.  | تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة.                   | ٨    |
| 1515  | ١   | ٤٠٨  | التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة.               | ٩    |
| 1271  | ۲   | ۸۰   | حبّ الله نماذج وصور .                                  | ١.   |
| 1877  | ١   | ٤٠   | حقيقة الأدب على ضوء المذهب.                            | 11   |
| 1275  | ۲   | 700  | حقيقة القلوب في القرآن الكريم                          | ١٢   |
| ١٤١٨  | ۲   | ۱۲۸  | خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم.                | 17   |
| 1878  | 1   | 17.  | دروس في الأخلاق.                                       | ١٤   |
| 1514  | ۲   | ۲.   | دور الأخلاق المحمّدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية. | 10   |
| 1871  | ۲   | 117  | الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي.                      | 17   |
| 1511  | . 7 | 0 2  | رسالتنا.                                               | ١٧   |
| 1897  | . \ | + 77 | رسالة في العشق.                                        | ١٨   |
| 1888  | ۲   | 77   | سرّ الخليقة وفلسفة الحياة .                            | ١٩   |
| 12.0  | 1   | 17.  | نسعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين.                | ۲.   |
| 15 44 | -   | ٥٦   | لسؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة.                   | 1 71 |

|      | т —   | <del></del>                             |                                            |    |
|------|-------|-----------------------------------------|--------------------------------------------|----|
| 1871 | ۲     | ٤٨                                      | السيرة النبوية في السطور العلوية.          | 77 |
| 1277 | \     | 10.                                     | الشباب عماد البلاد                         | +4 |
| 1271 | \<br> | 77                                      | شهر رمضان ربيع القرآن.                     | ۲ź |
| 1277 | ١     | 77                                      | الشهيد عقل التاريخ المفكر                  | ۲٥ |
| 1275 | \     | 70                                      | الشيطان على ضوء القرآن.                    | 77 |
| 1511 | \<br> | TV1                                     | طالب العلم والسيرة الأخلاقية.              | ۲٧ |
| 1571 | ٢     | ٣٨                                      | اعلى أبواب شهر رمضان المبارك               | ۲۸ |
| 1844 | ١     | ٦٤                                      | فضيلة العلم والعلماء                       | 79 |
| 1244 | ١     | 17                                      | قبس من أدب الأولاد.                        | ٣. |
| 1884 | ۲     | 3.5                                     | كلمة التقوى في القرآن الكريم               | ٣١ |
| 1541 | ۲     | ۸۸                                      | كيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟.             | ٣٢ |
| 184. | ١     | ١٢                                      | محاضرات في علم الأخلاق - القسم الأول -     | 77 |
| 1277 | 1     | ۲٠                                      | محاضرات في علم الأخلاق ـ القسم الثاني ـ    | ٣٤ |
| 1571 | 1     | 117                                     | معالم الصديق والصداقة في الروايات الشريفة. | ٣٥ |
| 1274 | ۲     | ٤٠                                      | مقاء الأنس بالله.                          | ٣٦ |
| 1275 | 1     | ٣٢                                      | من لطائف مناسك الحجّ والزيارة.             | ٣٧ |
| 1271 | 1     | ۸٠                                      | من وحي التربية والتعليم.                   | ٣٨ |
| ١٤١٨ | ١     | ٣٢                                      | مواعظ ونصائح.                              | 49 |
| 1874 | ۲     | ٤٨                                      | أالمؤمن مرأة المؤمن.                       | ٤٠ |
| 1271 | ۲     | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | النبوغ وسرَ النجاح في الحياة               | ٤١ |
| 1847 | ۲     | ٦٤                                      | ويسألونك عن الأسماء الحسني.                | ٤٢ |
| 1574 | ۲     | ٦٤                                      | الياقوت الثمين في بيعة العاشقين.           | ٤٣ |
| 1877 | ١     | 17                                      | اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية .   | ٤٤ |
| 1277 | ١     | ٦٤                                      | الرجل والمرأة في لميزان (تعليقات).         | ٤٥ |
|      |       |                                         |                                            |    |

### قسم الفقه

| السنة | ط            | صفحة      | الكتاب                                       | ت  |
|-------|--------------|-----------|----------------------------------------------|----|
| 1499  | ۲            | ١٢٨       | احكام دين اسلام ( فارسي ).                   | \  |
| 1888  | ١            | ۲٧٤       | أحكام السرقة على ضوء القرأن والسنة           | ۲  |
| ١٤١٧  | ۲            | Y \ \ \ ; | التقيّة بين الأعلام.                         | ٣  |
| ١٤١٧  | ۲            | ۲۷        | التقيّة في رحاب العلمين .                    | ٤  |
| 18.1  | ٣            |           | راهنمای قدم بقدم حجاج (فارسي).               | 0  |
| 1274  | ١            | ١٤٤       | رسالة التكليف والمكلّف                       | ٦  |
| 1517  | <u> </u>     | 747       | زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفّار.      | ٧  |
| 1519  | \            | 1898      | القصاص على ضوء القرآن والسنّة (٣أجزاء).      | ٨  |
| 1577  | +            | ٨٩٦       | القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد ( جزءان ). | ٩  |
| 1577  | <br>1        | 44        | القول المحمود في القانون والحدود             | ١. |
| 1577  | 1 7          | Υź        | مختصر دليل الحاجّ.                           | 11 |
| 1888  | ]<br>        | ٤٨        | من أفاق أوّليات أصول الفقه ( القسم الأوّل).  | 17 |
| 18.7  | ,            | 77.       | منهاج المؤمنين (جزءان).                      | ۱۲ |
|       |              | ļ         |                                              | ١٤ |
|       | <br>         | i         |                                              | ١٥ |
|       | .            | 1         | ·                                            | 17 |
|       | <del> </del> |           |                                              | ۱۷ |

## قسم الثقافة العامّة

| السنة | Ь | صفحة | الكتاب                                                        | ت  |
|-------|---|------|---------------------------------------------------------------|----|
| 12    | ١ | ٣٢   | امام و قيام ( فارسي ) .                                       | ١  |
| 1278  | ١ | 44   | أسئلة وأجوبة عبر شبكة الانترنيت.                              | ۲  |
| 1878  | ١ | ٧٢   | أيّام في الثابتيّة .                                          | ٣  |
| 1819  | ۲ | 7 £  | بيو تات الكاظمية .                                            | ٤  |
| 1884  | ٢ | ٣٤.  | حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة.                         | ٥  |
| 1517  | ١ | ١٢٨  | دليل السائحين إلى سورية ودمشق.                                | ٦  |
| 127.  | ١ | ١٤   | رفض المساومة في نشيد المقاومة .                               | ٧  |
| 1877  | ۲ | ٤٠   | الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة.                      | ٨  |
| ١٤١٨  | ١ | 17   | الشاكري كما عرفته.                                            | ٩  |
| 1210  | ١ | ٤٨   | طلوع البدرين في ترجمة العلمين الشيخ الأنصاري والسيّد الخميني. | ١. |
| 1817  | ١ | 107  | عبقات الأنوار في تراجم أعلام دمشق .                           | ١١ |
| 121.  | 1 | ١    | فقهاء الكاظمية المقدّسة (طع في صحيفة صوت الكاظمين).           | ١٢ |
| 1874  | ۲ | ١٦   | فنّ الخطابة في سطور .                                         | ۱۳ |
| 151.  | ١ | ٤٠   | في رحاب الحسينيات _القسم الأوّل.                              | ١٤ |
| 181.  | ١ | ٦٢   | في رحاب الحسينيات _القسم الثاني.                              | ١٥ |
| 181.  | ١ | ٣٢   | في رحاب علم الرجال.                                           | ١٦ |
| 1811  | ۲ | 174  | قبسات من حياة سيدنا الأستاذ.                                  | ۱۷ |

| ١٨  | الكوكب الدرّي في حياة السيّد العلوي.                       | 44               | ١       | 12.7 |
|-----|------------------------------------------------------------|------------------|---------|------|
| ١٩  | الكوكب السماوي مقدّمة ترجمة الشيخ العوامي.                 | ۲۵               | 7       | 1819 |
| ۲.  | لماذا الشهور القمريّة ؟                                    | 17               | _       | 1277 |
| ۲۱  | لمحات عن الشعر والشعراء.                                   | 17.              | Υ ,     | 1578 |
| 77  | لمحة من حياة الإمام القائد.                                | 107              | 1       | ١٤٠٠ |
| 74  | ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟                              | ٦٤;              | 1       | 1275 |
| 7 & | المعالم الأثرية في الرحلة الشامية.                         | ۹.               | ١       | 1517 |
| 70  | من حياتي (أوراق من العمر).                                 | + -+<br>  \.\.\. | ١       | 1277 |
| 77  | منهل الفوائد _ القسم الأوّل                                | 797              | ١       | 1877 |
| ۲۷  | النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية.                   | ٤٦٤              |         | 1519 |
| ۲۸  | نسيم الأسحار في ترجمة سليل الأظهار (من حياة انسيّد لخولي). | \ \ \            | ۲       | 127. |
| ۲٩  |                                                            |                  |         | -    |
| ٣.  |                                                            | · l·             |         |      |
| ٣١  |                                                            |                  | -       |      |
| ٣٢  |                                                            |                  |         |      |
| ٣٢  |                                                            | <u> </u>         | :       |      |
| ٣٤  |                                                            | +                | <br>    |      |
| ٣٥  |                                                            | · i              | ļ       |      |
| ٣٦  |                                                            | + ·              | <br>    | A1   |
| ٣٧  | · ····································                     |                  | <b></b> |      |

#### المخطوطات

| الكتاب                                | ت  |
|---------------------------------------|----|
| إعراب سورة الحمد.                     | ١  |
| أسرار الحجّ والزيارة.                 | ۲  |
| رازهای حجّ (فارسي).                   | ٣  |
| الإسلام وعلم النفس.                   | ٤  |
| الأصل حبّنا أهل البيت.                | ٥  |
| الأضواء في شرح زيارة عاشوراء.         | ٦  |
| الأقوال المختارة في أحكام الطهارة.    | ٧  |
| الآمال في القرآن الكريم.              | ٨  |
| الجرائم والانحرافات الجنسيّة.         | ٩  |
| الخصائص الفاطمية في رحاب الروايات.    | ١. |
| الدروس الفقهية في شرح الروضة البهيّة. | 11 |
| السياسة أصولها ومنهاجها.              | ١٢ |
| الشعب يسأل.                           | ۱۳ |
| العقل والعقلاء.                       | ١٤ |
| العمرة المفردة في سطور.               | ۱٥ |
| القول الحميد في شرح التجريد.          | 17 |
| بداية الفكر في شرح الباب الحادي عشر . | ۱۷ |
| تسهيل الوصول إلى شرح كفاية الأصول.    | ١٨ |
| تقريرات أصول الجواد.                  | 19 |
| تقريرات أصول الفاضل.                  | ۲. |
| تقريرات كتاب الطهارة.                 | 71 |
| تقريرات كتاب القضاء.                  | 77 |

| حقيقة التوكّل على ضوء الكتاب والسنّة.   | 74  |
|-----------------------------------------|-----|
| دروس الهداية في علم الدراية.            | 7 & |
| روضة الطالب في شرح بيع المكاسب.         | 70  |
| زيدة الأسرار.                           | ۲٦  |
| سؤال وجواب (بداهة الأجوبة).             | ۲٧  |
| عزّة المسلمين في رحاب نهج البلاغة.      | ۲۸  |
| غريزة الحبّ.                            | 44  |
| العصمة بنظرةٍ جديدة.                    | ٣.  |
| فلسفهٔ پویای من (فارسي).                | ۳۱  |
| فلسفة من أنا.                           | ٣٢  |
| فنَ التأليف.                            | 44  |
| كيف تكون مفسّراً للقرآن الكريم ؟        | ٣٤  |
| لباب كفاية الأصول.                      | ٣٥  |
| لحظات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر.     | ٣٦  |
| لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي. | ٣٧  |
| ماذا تعرف عن علم الفلك ؟                | ٣٨  |
| ما هي السياسة الإسلامية ؟               | 49  |
| معالم الحرمين مكّة ومدينة.              | ٤٠  |
| مقتطفات في علم الحساب.                  | ٤١  |
| ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.      | ٤٢  |
| من آفاق الحبِّ والمذاهب الخمسة.         | ٤٣  |
| منهل الفوائد _القسم الثاني              | ٤٤  |
| الولاية التكوينيّة والتشريعيّة.         | ٤٥  |
| النبيّ يوسف على ضوء القرآن والسنّة.     | ٤٦  |
| نور العلم والعلم نور.                   | ٤٧  |

```
صدر من الموسوعة الكبرى
(رسالات إسلاميّة)
```

١ \_ المحلّد الأوّل (عقائد)

١ ـــ دروس اليقين في معرفة أصول الدين

٢ ــ المجلّد الثاني (فقه أستدلالي)

٢ \_ زبدة الأَفكار في طهارة أَو نجاسة الكفّار

٣ \_ التقبّة بين الأعلّام

٤ ــ التِقيّة في رحاب العلمين (الشيخ الأنصاري والإمام الخميني)

٣ ــ المجلّد الثالثُ ( أخلاق )

٥ \_ طالب العلم والسيرة الأخلاقيّة

٦ ــ خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم

٧ ــ أخلاق الطبيب في الإسلام

٨ ــ الأخلاق المحمّديَّة في تحكيم مباني الوحدة الإسلاميّة

۹ \_ رسالتنا

٤ ــ المجلّد الرابع (أخلاق)

١٠ ـــ التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة

٥ ــ المجلّد الخامس (عقائد)

١١ ــ هذه هي الولاية

١٢ ـــ جلوة من ولاية أهل البيت

٦ \_ المجلّد السادس (عقائد)

١٣ ــ البارقة الحيدريّة في الأسرار العلويّة

١٤ ــ وميض من قبسات الحقّ

١٥ \_ الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين

١٦ \_ على المرتضى نقطة باء البسملة

١٧ ـــ فاطمة الزهراء ليلة القدر

١٨ ــ الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة

١٩ ـــ الإمام الحسينُ في عرش الله

٢٠ ــرزينب الكبري زينة اللوح المحفوظ

٧ \_ المجلّد السابع (عقائد)

۲۱ \_ إشراقات نبويّة

٢٢ ــ السيرة النبويّة في السطور العلويّة

٢٣ ـــ الأنوار القدسيّة

٢٤ ــ أهل البيت سفينة النجاة

٢٥ ـــ آثار الصلوات في رحاب الروايات

```
٢٦ _ الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة
```

٢٧ ــ الأنفاس الفدسيّة في أسرار الزّيارة الرضويّة

٢٨ ــ السرّ في آية الاعتصّام

٨ ــ المجلّد الثامن (فقه استدلالي) (طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي) ٢٩ ــ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (الجزء الأوّل)

٩ ــ المجلّد التاسع ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي )

٣٠ \_ القصاص على ضوء القّر أن والسنّة (الحزء الثاني) ١٠ ــ المجلّد العاشر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيّد اللّم عشي النجفي )

٣١ \_ القصاص على ضوء القرآن والسُّنَّة (الجزء الثالث)

١١ ــ المجلّد الحادي عشر (أخلاق) (المجلّد الثامن طبع المؤسّسة)

٣٢ ــ على أبوابَ شهر رمضان المبارك

٣٣ ـــ من وحي التربية والتعليم

٣٤ \_ حَبُّ الله ۖ نماذج وصور

٣٥ \_ الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي

٣٦ ـــ السؤال والذُّكر في رحاب القرآن وَّالعترة ــ

٣٧ \_ شهر رمضان ربيع القرآن

٣٨ ــ النبوغ وسرّ النجآح في الحياة

٣٩ ــ كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟

٤٠ ـــ مِعالم الصديق والصّداقة في رحاب الروايات

١٢ \_ المجلّد الثاني عشر ( ثقافة عامّة \_ تراجم ) ( المجلّد التاسع طبع المؤسّسة )

٤١ ــ النفحات القدسيّة في تراجم أعلام الكاظميّة

٤٢ ــ بيوتات الكاظميّة المقدّسة

١٣ ــ المجلّد الثالث عشر (أخلاق) (المجلّد العاشر طبع المؤسّسة)

٤٣ ــ تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

٤٤ ــ حقيقة الأدب على ضوء المذهب

20 سـ قبس من أدب الأولاد

٤٦ ــ اليقظة الإنسانيّة في المِفاهيم الإسلاميّة

٤٧ ــ محاضرات في علم الأخلاق (الْقسم الأوّل)

٤٨ ـــ دروس في الأخلاق

٤٩ ــ كلمة التقوى في القرآن الكريم

١٤ ــ المجلّد الرابع عشر ( ثقافة عامّة ) (المجلّد الحادي عشر طبع المؤسّسة )

٥٠ ــ منهل الفوائد في تتمّة الرافد (القسم الأوّل)

٥١ ـــ ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟

٥٢ ــ فنّ الخطابة في سطور



التسدير شان مانسات شار به العوار العوار المؤلفات عونه

٥٢ ـــ لماذا الشهور القمالة ؟

٥٤ ــ لمحات عن الشعر والشعراء

٥٥ ــ رفض المساومة في نشيد المقاومة

٥٦ \_ حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهلة

١٥ ــ المجلّد الخامس عشر (فقه استدلالي) (طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي) ٥٧ ـــ انقول الرشيد في الاجتهاد والتقلّيد (الجّزء الأوّل).

١٦ ــ المجلّد السادس عشر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي ) ٥٨ ــــ القول الرشيد في الاجتهاد والتقلّبيد (الجزء الثاني)

١٧ ــ المجلِّد السابع عشر" (أخلاق) (المجلَّد الثاني عشر طَّبع المؤسِّسة) ٥٩ \_ فضيلة العلم والعلماء

٦٠ \_ حقيقة القلوب في القرآن الكريم

٦١ \_ الياقوت الثمين في بيعة العاشقين

٦٢ ـــ المؤمن مرأة المؤمّن

٦٢ \_ الإخلاص في الحج

٦٤ \_ مقام الأنس تالله

٦٥ ـــ الشيطان على ضوء القرآن

١٨ ــ المجلَّد الثامن عشر (عقائد) (المجلَّد الثالث عشر طبع المؤسَّسة)

٦٦ ـــ القرآن الكريم في ميزان الثقلين

٧٧ \_ في رحاب حديث الثقلين

٦٨ ـــ الهدي والضلال على ضوء الثقلين

١٩ ــ المجلّد التاسع عشر (عقائد) (المجلّد الرابع عشر طبع المؤسّسة)

٦٩ ــ عقائد المؤمنين

٧٠ \_ \_ " الخليقة وفلسفة الحياة

٧١ \_ في رحاب ولند الكعبة

٧٢ ــ فاطمة الذهاء سة الوحود

٧٢ ــ عصمة الحوراء زينب

٧٤ ــ المأمول في تكريم ذرّية الرسول

٢٠ ــ المجلَّد العشرون (عقائد) (المجلَّد الخامس عشر طبع المؤسَّسة)

٧٥ ـــ شهد الأرواح

٧٦ ـــ النحوم المتناثرة

٧٧ ـــ الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة

٧٨ ـــ ماذا تعرف عن الْغَلُوُّ والغلاة ؟

٧٩ ــ لمعة من الأفكار في الجبر والاحتيار

٨٠ ـــ السيف الموعود في نحر اليهود

٨١ ـــ سهام في نحر التكفيريَّة

```
٢١ ـــ المجلِّد الواحد والعشرون ( فقه استِدلالي ) ( طبع مكتبة آية الله النجفي المرعشي العامّة )
                                            ٨٢ ـــ أحكام السرقة على ضوء القرآن والسنّة
              ٢٢ ــ المجلّد الثاني والعشرون (أخلاق) (المجلّد السادس عشر طبع المؤسّسة)
 ٨٣ ـــ الجنسان الرجل والمرأة في الميزان / السيّد على من الحسين العلوي والسيّد عادل العلوي
        ٨٤ ـــ الأثر الخالد في الولد والوالد / السيّد على بن العّسين العلوي والسيّد عادل العلوي
                      ٨٥ ـــ المفاهيم الإسلاميّة / انسيّد عامر العلوي والسيّد عادل العلوي
                ٢٣ ــ المجلّد الثالث والعشرون (عقائد) (المجلّد السابع عشر طبع المؤسّسة)
                                                          ٨٦ _ من نسيم المبعث النبوي
                                                  ٨٧ _ عيد العدير بين الثبوت والإثبات
                                                  ٨٨ ــ العين الساهرة في الآيات الباهرة
                                                 ٨٩ ـــ منبة الأشراف في كتاب الإنصاف
                                                      ٩٠ _ فاطبية الزهراء مشكاة الأنوار
                                                           ٩١ _ في ظلال زيارة الحامعة
                                                      ٩٢ ــ من ملكوت النهضة الحسينية
                                                          ٩٣ _ مقتل الإمام الحسين للج
                                             ٩٤ ــ الشاهد والمشهود في المهدى الموعود
                  ٢٤ ــ المجلّد الرابع والعشرون (أخلاق) (المجلّد الثامن عشر طبع المؤسّسة)
                                                   ٩٥ ــ ويسألونك عن الأسماء الحسني
                                           ٩٦ _ بهجة الخواصّ من هدى سورة الإخلاص
                                        ٩٧ ـــ محاضرات في علّم الأخلاق / القُسم الثّاني
٩٨ ـــ الشهيد عقل التاريخ المفكّر
                                                               ٩٩ ـــ مختصر دليل الحاج
                                                         ۱۰۰ ـــ من لطائف الحجّ والزيارة
۱۰۱ ـــ هذه هي البراءة
```

WWW.Aadel.Alavi.blogfa.com

١ ـ الموقع على الإنترنيت

E. Mail: Aadel - Alavi@Yahoc

٢ - البريد الإلكتروني

٣\_صندوق البريد: إيران \_قم \_ ٣٦٣٤

٤ ـ الهاتف: ٢٧٤٣٠٢٣

٥ \_ الفاكس: ٧٧٤١٧٣٧

٦-الجوّال: ٩١٢١٥١٩٤٤١.

.917107-078



المولف عمره ١٥ عاما





المولف عمره ٣ عاما



المولف مع والده آيه الله السيد على العلوي و آيه الله العظمي السيد محمد الشاهرودي



المولف عمره ٢٥ عاما مع استاذه آيه الله العظمي السيد المرعشي سررا



المولف عمره ٥٠ عاما مع آلايتين السيد الكوكبي و السيد مفتي الشيعه