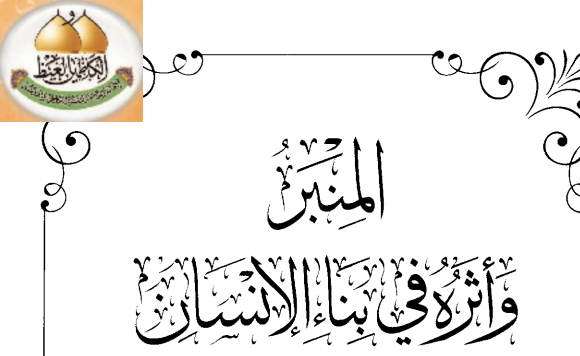
# المنبئ

# فَأَثْرُهُ فَي بِنَاءِ الْإِنْسِيَانِيَ

الشهيدالسعيد سماحة السيد كال الدين المقدّس الغريفي (١٣٦٠هـ - ١٤٢٦هـ)





بقلم الشهيد السعيد سماحة السيدكمال الدين المُقدّس الغريفي

(. 171a - 1731a)



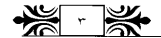
الأَهْ الذَّالِقَامِيَّةُ لِلْعِسَةِ الْكَاظِمَيِّةُ اللَّهُ الْمُلَّالِيَّةُ اللَّهِ الْمُلَّالِمُ وَالْفَصْبُ فِي الْمُلْفِرُونِ الْفَصْبُ فِي الْمُلْفِقُونِ الْفَصْبُ فِي الْمُلْفِقُونِ الْفَصْبُ فِي اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللِّلْمُ اللَّهُ اللَّالِي الْمُ





رهم الإيداع في دار الكنب والوثانق ببعداد (٣٦٦٣) نسته ٢٠١٧





# بِشِيْرُ لِنَّهِ الْإِحْرَالِجِيمِيْرِ

الحمد لله الذي أرسل أنبياءه حجة عنى العالمين وأعقبهم بالأوصياء تكميلا للدين المبين، والصلاة والسلام على سيدنا ونبينا محمد وآله أئمة الهدى ومعدن التقى والعروة الوثقى، واللعنة الدائمة على أعدائهم ومنكري فضائلهم أجمعين من الأوّلين والآخرين إلى قيام يوم الدين.

#### وبعد...

استخدمت قوى الكفر والشرك والنفاق وتوابعها لإيقاف الشرعية الإلهية أساليب مختلفة منها الإغراءات والانتماءات القبلية والقمع الكبير ثم القوى العسكرية ولكنها فشلت في مرحلة التأسيس غير أن الصراع بين التأصيل والانحراف استسر بعد مرحلة التأسيس، وعادة يستخدم كل فريق طريقاً للإثبات أو التوهيم والتزييف للحقائق فاستخدم المنبر أداة إعلامية عند الفريقين فكان لفريق التأصيل فريق الشرعية الإلهية صفات وخصائص وسلوك، وكان للطرف الآخر صفات وخصائص وسلوك، وكان المطرف الآخر صفات وخصائص وسلوك،

وفي هذا الكتاب عرض مؤلفه سماحة السيد الشهيد كمال الدين الغريفي هلله للمنبر لغة واصطلاحاً، وعرّج على المراحل التي مرّ بما منذ فجر الإسلام ومرحلة ما بعد النبي على العصر الأموي والعصر العباسي.

ثم توقف عند تقسيمات للمنبر (جامعاً، عاماً، خاصاً) وحدّد من المنبر الخاص المنبر الخاص المنبر الخاص المنبر الحسيني وأساسه وتأثيره في الأمة الإسلامية.

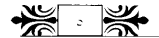


ولما كان المقدّس كمال الدين الغريفي هو أحد المتصدِّين للخطابة في أيامه والله الهتم بأدب الخطيب وصفاته التي ينبغي التحبّي بما.

ولمّا كان في منظور الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة الإسهام في بناء جيل واع أثرت نشر هذا الكتاب.

راجين من الله العزيز القدير أن يجعل ما خطّه المؤلف في ميزان حسناته وأن يحشره مع أجداده الطاهرين. وأن يقبل جهدنا في إصدار هذا الكتاب.

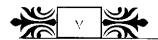
شعبة الشؤون الفكرية





تصويرُ سماحة السّيد المؤلّف قَيْضُرٌّ





## لمحات من سيرة الشهيد المقدّس(١)

سماحة حجة الإسلام والمسلمين، شيخ علماء بغداد، ونقيب أشرافها الشهيد السعيد السيّد كمال الدين المقدّس الغريفي

لُقّب بـ (المقدّس) نسبة إلى جدّه السابع الشهيد السعيد السيّد أحمد المقدّس من الغريفي المعروف بـ (الحمزة الشرقي)، ولما يتصف به السيّد الشهيد المقدّس من طهارة النفس وقداستها حتى عُرف بحذا اللقب في محيضه واشتهر به، وقد اختص بحذا اللقب (المقدّس الغريفي) من بين إخوته وبني عمومته، فلا ينصرف اليوم إلا إليه، وانسحب إلى أبنائه.

وُلد في بغداد سنة (١٣٦٠هـ) بعد أن هاجر والده الحجة الجواد إليها من النجف الأشرف بطلب من أهلها سنة (١٣٣٩هـ)، ونشأ برعاية والده الذي أشرف على دراسته ومسيرته، وأخذ عنه جال علومه الحوزوية بعد أن تعلّم القراءة والكتابة عند الكتّاب، وختم القرآن الكريم. وبعد أن تعلّم القراءة والكتابة وختم القرآن الكريم. وبعد أن تعلّم القراءة والكتابة وختم القرآن عند والده الكتّاب (الشلّا الحاج عباس)، شرع في دراسة مقدمات العلوم الدينية على يد والده ونفسه الطيب في بغداد، وبعد أن عرف طريق الفضيمة وسار في درب العلم والمعرفة والهداية، هاجر إلى النجف الأشرف بصحبة أخيه الأكبر آية الله السيد محي الدين الغريفي للارتشاف من مناهل علوم آل محمد حيث تديّر تمك البقعة المقدسة. وانخرط في سلك طلبة العلوم الدينيّة فيها وذلك في سنة (١٣٧٦هـ)، وتعتى دروسه في مدرسة الجزائري الدينيّة، وشارك في نشرتها اللدينيّة (الذكرى) ببعض الكتابات، وقد كانت يومها من أمهات المدارس العميّة في حاضرة العلم الكبرى النجف الأشرف، فدرس فيها على بعض الأفاضل كالعلامة الحجة الشهيد السيّد مجيد ابن السيّد محمود الحكيم، وحجة الإسلام والمسمين الشيخ أحمد البهادئي، وحجة

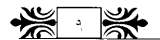
<sup>(</sup>١) بقلم نجله سماحة السيد محمود المقدس الغريفي.



الإسلام والمسلمين الشيخ عبد العاني المظفر، وأخيه الأكبر آية الله السيّد محي الدين الغريفي وغيرهم. وقد جمع بين الفضياتين، فضيلة العدم وفضيلة المنبر الحسيني؛ نزولاً لرغبة والده، ونظراً لظروف مرض والده حظف دعاه إلى ملازمته في بغداد والقيام بالمهام الدينية، مع استمراره بالدرس معه. وما أن استقر به المقام في بغداد حتى شرع بتدريس مقدمات العلوم الدينية من الفقه والعقائد والعربية والتفسير لبعض الشباب المؤمن في جامع والله المعروف في محلة (الشواكة) في كرخ بغداد، وقد تخرج به كوكبة لامعة من شباب الإسلام الذين اقتفوا أثره، وساروا على نهجه في الدعوة إلى الإسلام والخرص على تطبيق أحكامه، فكانوا بحق قدوة صالحة ومثلاً عالياً للشباب الملتزم، وإليه يعود الفضل في إرجاع كثير من الشباب المنحرف إلى جادة الحق والصواب، وإليه يعود الفضل في إرجاع كثير من الشباب المنحرف إلى جادة الحق والصواب، بالأخلاق الحسنة وطيب المعاشرة، مع سلوكه الطريق الصحيح المتزن والهادئ في التعامل معهم، وكان في سلوكه المثال والقدوة قبل قوله؛ إضافة إلى تدريس أنجاله الخمسة الذين أتموا مقدمات العلوم الدينية على يده الكريمة.

بعد وفاة والله سنة (١٣٩٤هـ) تولى وظائف الإمامة في مسجله (جامع الشواكة) في كرخ بغداد لعدة أعوام، واضطلع بعده بالتصدي للمهام الدينيّة، والوظائف الإرشاديّة، والمسؤوليات الاجتماعيّة، وأصبح معتمد المرجعية الدينيّة العليا في النجف الأشرف. ثم تولى وظائف الإمامة في جامع وحسينية الدوريين في كرخ بغداد (علاوي الحلة) منذ سنة (١٣٩٦هـ)، بسبب مرض أخيه الأكبر والذي انتقل منها إلى الصلاة في مسجد والده لقربه من داره. وقد أصبح جامع وحسينية الدوريين بفضل اهتمام السيّد المترجم له وسيرته الطيبة من مساجد بغداد المهمة والمعالم البارزة في تعظيم الشعائر الدينيّة وإقامة مراسم العزاء الحسينية، وملاذاً للمؤمنين يقصدونه من كلّ حدب وصوب.

وكان الشهيد المقلس يتمتع بمكانة سامية، من العلم والتُقى والإخلاص في العمل الإسلامي. وقد حظي بثقة كبار مراجع التقليد في النجف الأشرف، فمُنح منهم



إجازات شرعية وحسبية، وهم زعيم الحوزة العلميّة في عصره السيّد أبو القاسم الموسوي المخوري، والمرجع المديني الكبير السيّد عبد الأعلى الموسوي السيزواري، والمرجع الديني الأعلى السيّد عبي الحسيني السيستاني في زماننا الحاضر، وغيرهم (قدس الله أسرار الماضين وحفظ الباقين). كما أُجيز بالرواية عن أهل بيت العصمة الهلا من بعض العلماء الأعلام منهم آية الله العظمى السيّد عبي الحسيني البهشتي، وآية الله العظمى السيّد حسين المبحفي، وآية الله العظمى الشيخ بشير النجفي، وآية الله السيّد محمد مهدي الخرسان، والعلّامة الحجة السيّد محمد حسن الحسيني الطائقاني، والعلّامة المحقق السيّد عبد الستار الحسيني البغدادي. وأحن نروي عن السيّد الوالد الشهيد المقدس إجازة مطبقة.

ويُعد السيّد الشهيد المقدس من أعلام الأسرة الغريفية وعميدها، وهو من علماه بغداد البارزين وخطبائها، وقد عُرف بالتقوى والصلاح والشجاعة وحسن السيرة والسريرة، مُضافاً إلى كونه ممثل مراجع النجف الأشرف فيها.

### خلقه

كان يتصف بأنه طيّب القنب، نقي السريرة، سبّاق لنخير، دمث الأخلاق، متواضع، وصول لرحمه، ورجل إصلاح، وقف نفسه لخدمة الدين الحنيف، بالتدريس والتوجيه والإصلاح والعمل الجاد حتى حاز على حبّ الجميع وثقتهم، وكان لا تأخذه في الحق لومة لائم، وهذا ما جرّ عليه حسد البعض وغيظهم، ودائما كان يتمثل بالقول المأثور (اتق شرّ من أحسنت إليه)، محبوبا في محيطه ومجتمعه، وقدوة يقتدي بها الناس، على اختلاف طبقاتهم ومناطقهم، ومذاهبهم وأديائهم؛ لصفاء نيّته وخلوصها لله عز وجال وقداستها، وله كرامات واضحة ومعروفة عند سكان تلك المناطق، حتى عُرف بالسيّد المقدس الغريفي



المعروف بالحمزة الشرقي، فأخذ هذا اللقب له ولبنيه، وغُرف بالسيّد المقدس الغريفي. وكان مجسم العامر في مسجده المبارك، وفي داره الكريمة، محط الأنظار ومقصد الفضلاء والأخيار.

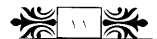
### آثاره

### له آثار عديدة طبع منها:

- الصحيفة الموسوية المقاسة: وهي مجموعة من أدعية الإمام موسى بن جعفر الكاظم الشيخ.
  - ٢. المنبر وأثره في بناء الإنسان.
    - ٣. الوهابية حركة عنصرية.

### وأما آثاره المخطوطة فهي:

- ١. كتاب ميستر في أحكام الحج والعمرة.
- ٢. شرح خطبة النبي للثلث وسلّم في شهر رمضان.
  - ٣. شرح خطبة الزهراء لِمُنتِلاً.
- ٤. شرح الخطبة الشقشقية لأمير المؤمنين على المنظل.
- ٥. مجموعة خاصة بالأدعية المستجابة والأحراز المجربة.
- الرياض النّضرة في مجانس الحسين عُنظةِ العطرة (بجزأين).
  - ٧. من وحي المنبر (بجزأين).
- ٨. كتاب المجانس المنبرية في تواريخ الأئمة البنيل، وبعض أولادهم ووفياتهم، مع بعض سير الأنبياء.



- ٩. مجموعة خاصة عن الأسرة الغريفية (تأريخ وتراجم).
  - ١٠. مشجر لأسرة آل الغريفي.
  - ١١. مجموعة خاصة تضم نظمه وأشعاره.

وللسيد الشهيد المقدس مكتبة عامرة كانت إحدى ثمرات عمره الشريف وهي تضم أمهات المصادر والمراجع القديمة والحديثة، من الحديث والفقه والتفسير والتاريخ والأدب وغير ذلك، لعموم المذاهب الإسلامية، إلا أنه وللأسف الشديد أن جزءاً منها المتدت إليه الأيدي الأثيمة والذي يضم أهم المصادر الإسلامية، وهجمت دودة الأرض(الأرضة) على جزء آخر منها، فأضحت مثالا لقول الشاعر:

أسفار علم لمفهدوم ومنطوق

قد اغتدت بين مأروض ومسروق

وأعقب خمسة أولاد سلكوا مسنكه في طلب العلم واكتساب الفضيلة للكرهم على ترتيب مواليدهم:

- ١. السيّد أحمد المولود سنة ١٣٨٢هـ.
- ۲. السيّد حميد المولود سنة ١٣٨٦هـ.
- ٣. السيّد محمود المولود سنة ٣٨٨ هـ.
- ٤. السيّد محمد المولود سنة ٣٩١هـ.
- ٥. السيّد حامد المولود سنة ١٣٩٥هـ.

استشهد وظلف على أيدي بعض العصابات التكفيرية الصدامية في أثناء خروجه من داره متوجهاً لأداء الصلاة في مسجده، يوم الجسعة ٢٤ جمادى الأولى سنة (١٤٢٦هـ) الموافق ٢٠٠٥/٧/١م، وشيع بتشيع عظيم مهيب امتد من الكاظمية المقدسة إلى كرخ بغداد إلى كربلاء المقدسة إلى النجف الأشرف، وكان في استقبال



النعش الضاهر في كلّ مدينة فضلاؤها وأشرافها وكبار المسؤولين فيها، ثم جرى له في النجف الأشرف تشييع كبير مهيب شارك فيه علماء الدين الأعلام ووجهاء البلد وكافة الضبقات الاجتماعيّة، ودفن في مقبرته الخاصة في وادي السلام.

### شعره

كان ينظم الشعر في بعض المناسبات التي تؤثّر في شخصه وتميج عاطفته، فيعبّر عن مكنون نفسه ببعض الأبيات والقصائد، وله مجموعة خاصة تضم ما نظمه من قصائد وأبيات. اخترنا منها:

### قصيدة في حق جده الإمام الشهيد الحسين بن على المنظر، منها:

هل من سبيل أن أقول رثائسي

حزنا عتى سيط النبي محمد

سبعون أنفا قبد دعبوه لنصرههم

أقسدم إليانا يا إمسام زماننا

من حكم طاغية ووغب طائسش

وأهيلل ملن بلدل الدملوع دمائي

رمز الإباء وسيد الشهداء

مسن جور سفاح سليل بغاء

وانقله مواليكهم من الأعداء

مِن هسازئ بالدين دون حياء



### وقصيدة في حق جدّه الإمام موسى بن جعفر الكاظم كي منها:

يا عابــداً لله فــــي غَسَـــقِ الدُّجــــى

يا كاظماً للغيط؛ جنت أندب

أشكو اليك فعال دهثر جائر

وأُريك ناراً في فهوادي تنهيب

ومصائباً لا حصـرَ فــي تعدادهــا

أيُّ المصائب بعد حَطْبِكُ أصعبْ ؟

يا صابراً عمّا لقيت من العِدا

ئے تخسش سے جانا، ومنٹ تھیّہوا

باب الحوائج قساد أتيتساك لائساذاً

وعرفست أنسك للغريسق المركسب

وعرفت أنك للحوائسج منجك

وبمن أتاك من الضيوف ترخبُ

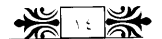
ياكاظمأ للغيط جئتك مسرعا

وأتيت في رجــواي أحمـــل حسرتـــى

لا سيّما أنبي إليكم أنسبُ

فإليك أهدي مدحتي وقصائدي

والقسب يشدو في هواك ويطربُ



ومتيّم بــولاء شخصــك إنّ بــي

هذا ضريحاك قسد زهست أنسواره

وملائك الرحمين تسعيي حوليه

فعلیات رہات دائے تسلمیہ

شوقاً إليك يشديي ويقرّبُ

حتی تسواری مسن سناه الکوکبُ

وبسه السرايا للحوائسج تطلب

وسلام أحباب لشخصك تنسي

## وقصيدة في حق الحوراء زينب بنت علي ﷺ، منها:

فاداك يا حاوراء أماي وأبسي

كم قد تحمّلت أذى سيادتني

حملت من بعد الحسين فحد

وقفت كالطود العظيم وقفة

لك بيدوم كربكلا مواقصف

يا دوحــةً مــن صـلــب فـخر العربِ

صابىرة علىي البلا والنوب

نه تخشق بطشش زاجر ومرعب

بحطبة صاعقة كالشهب

عظيمسة قسد دونست بالكتب

أقمتِ دين المصطفى محمد

طوباكِ يا بنت الأكارم والعسي

يا من لك في كمال قلم مرقماً

فيها .... وفيها خدرك له يسلب

يا نبعة من خير أم وأب

والقبير فيقاح بعطر طيب

# وقصيدة في رثاء جدّه السابع السيّد أحمد المقدس الغريفي المعروف بالحمزة الشرقي المعروف بالحمزة

واندب شهيداً قيد تسامي قبره

يسعى إليه العارفون بفضله

وأكثر طوافك إن أحطت بقبره

وكرامة قد خصّه الباري بها

بأبيي السراجة لقّبوك لعلة

اخفض جناحك إن وصلت المرقدا

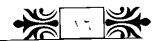
باقی علے کے الزمان مخلّدا

يتباركون بلثمه طول المدي

تنسل الشفاعة والرجسا والمقصدا

يشفي العليس إذا أتسى والأرمدا

عــرُّ الــدواهُ لهــا فكنــت المنجدا



وتحير مسن يأتني لقبسرك لانسادا

يا ابن الأكارم قد أتيتك زائراً

تحميه من شـــرٍ ومن كيـــد العــدا

وجعلت من قلبي لحبك مرقدا

### وقصيدة في رثاء والده الحجة الجواد عظيف منها:

أذرف دموعتك واتشبح بسبواد

وانع الإمام فقيد طوتيه يبد السردي

قدكان للإسلام ركنا راسخا

هذا رثائي في وفائك صادقً

إن ظل جسمك في الأديسم موسدا

فجميل ذكرك في القلموب مخلَّــدُ

طوباك إذ جاورت جدّك في الشري

وعسى خطاك تمشكى بعقيدتي

.

واقصـــاد (غُريفــة) مســـرعاً يا حادي

(بغداد) قد رُزئت بفقد جوادِ

يهدي اللذي قد ضلّ درب رشادِ

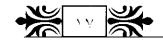
يا أطيب الآباء والأحفاد

ورحلت في ركب مع الزهّاد

يا وارثاً للمجدد من أمجاد

فهو الشفيع لنا بيوم معاد

سرنا ونحسن بدربسك الوقساد



### وقصيدة نونية في رثاء زوجته العلوية الغريفية رحمها الله. منها:

ماكان في باليي ولا حسبانيي

غابت حليفةُ خِدرها عن ناظـــري

لكـنّ أمــر الله فيهـــا قـــد قـضــــى

فمضت إلى دار الخلود كريمة

علوية طهرت وطاب نجارها

صبري على البلوي، ولا من حينةٍ

وتأسياً بمُصاب آل محمدٍ

، أن أصطبسي بالسرزّر، في رمضان

فجررت دماً في فقدها العينان

فتزيل مسن همسي ومسن أحسزاني

فالمسوت مكتسوب على الإنسسان

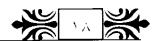
محفوفة بالبر والإحسان

وتمحضّت لعبسادة الرحمسن

فالأمــــــرُ موكـــــول إنى المتــــان

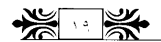
راض أنا في ما الزمان دهايي

وله جملة أخرى من القصائد في أجداده الأطهار من أهل من أجداده الأطهار من أهل بيت العصمة النبيلا، وبعض الإخوانيات والمرثيات. وقد صدر لنا سنة (٤٣٤هم) كتاب مفصل عن سيرته وآثاره وقد وسمنة برذكرى الشهيد المقدس سماحة حجة الإسلام والمسلمين السيد كمال الدين المقدس الغريفي. سيرة وجهاد - وفاء ورثاء).

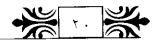


وهذه نماذج من إجازاته الروائية والحسبية:

بنسم الله التحمز الخيكم انحته كشد ركب العسالمين والمصلاة والسسكادة عَلَى شَرْف خَلْقِهِ مَخَدِ وَآلِهِ الطَيِّينَ الطَّاهِ مِنَ وبعب لا يخفى أنّ عاد الأعلام حجَّد الأسلام السبد كالالتي الموسوى لغربغي امت تأسا الرعاز من قيلي فِ النَّصَيِّي للأَمُورِ الْحِدْيَةِ المنوطَةِ ماذِن الْحَاكِ الشَّرِيِّ ووكبل ف قبط لخقوق الشرعيَّة المنظبِقَة كَالزكاء وسَهُم الأمام عَلِيْلِلْتَلام وَلِلظالم وَيَجَهُول لمالِك وَالبَّنُ ذور المطلفة والتصرف في التُلت مِنْهَا فِرِفَعَ حَواتَجْهِ وحوامج المؤمنين الشرعية والصنال المناقي الينا وكون إرسال الوصولات الى اركاب لوجود واسطنه دام تأييه كالنّر مأذون فيالقض فيما يتوفق على إذْ الْ الْحَاكم الشرعي كأوقاب المستجبذ ونحسينية والنولية عليهما وَالْمُرْجُوْمِنْهُ مُلَازِمَ ﴿ الْمُحْتِيَاطُ فِي عَلَم إِنْحَا لِإِت وَإِنَّ لأينساني منْ صَالِح دَعُوالْهِ كَالْالْسَاهُ إِنْ سَآءَ اللَّهُ تَعْيَا حررف اللبع عشر سنهم كالدو D1215



من المناف المساوم الميلة بساليا لمن والمسالاة المسلام المسلام المسلام والروائم من المسلام والمسلام وا



(4.6)

### سسماللمالحمالحي

المعدلارب العالمين والمصلاة والسلام عوج ولمن عدوالمه الطبين الطاهرين وبعد الانجعي على احرارا المؤمس في بداد اعرام الله تعلى المدين المعلى السيرة الالامراليس المدين الامرائيس والمسترة الموطن ادرا الحالم السري بماهو مجار ورا دون في عرف الله المسترة والمسترة والسلام وعيرة من المعقوق السرية في موارده المعترق المتكولة بسستر الاصال المعتوق المسكولة بسستر الاصال وفي المداورة مع الدين الانتمانون من اداد حسيم ماعليم من الحقوق دونة واحدة ليستني لهم اداوها قدري الانتمان في الماسكولة بسترالاصال المعتوق دونة واحدة ليستني لهم اداوها قدري الانتمان وصيم ماعليم من الماساع والاحال والوصيم مامالاندال والمسترالات والمحالة والمحالة والماسلام عليه والمحالة والمحالة والاحالة والمحالة والمحال



### المقدمة



والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد النبي الأمين وآله الطيبين الطاهرين وصحبه الغر الميامين وبعد:

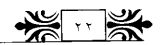
كان من لطف الله عز وجال علينا، وحسن انظن بنا قبل عدة سنوات أن التمست منا أسرة شيخنا الشيخ كاظم آل نوح قضّرٌ شيخ الخطباء وخطيب الكاظمية في منتصف القرن الماضي (ت ١٣٧٩ه/ ٩٥٩م)، أن نكتب بحثاً عن المنبر ودوره في المجتمع، وشيئاً عن حياة الشيخ وسيرته، وذلك بمناسبة حلول الذكرى السنوية الأربعين على رحيله قدس سره، وبعجالة من الأمر، وضيق الوقت، وتلبية لرغبتهم كتبنا حينها ما أمكن الحال ووسع المجال، وقد طبعت كثير من فقرات البحث، واختصر الباقي لظروف خاصة في إعداد الكتاب الخاص الذي أعد بهذه المناسبة (۱).

فانقدح في ذهني توسعة البحث وتنقيحه وترتيبه من جديد، وإعادة صياغته بصورة مستقلة؛ لعموم الاستفادة، ولكون المنبر أداة فعالة في التثقيف والتوجيه، وأداة مؤثرة في المجتمع على وجه العموم.

فالمنبر يشغل الجانب الإعلامي في التوجيه نحو الهدف الصحيح، فإن فيه حاجة إلى تقنينه ضمن ضوابط والتزامات، تجعله يعمل ضمن المسار المرسوم.

ولأجل إرواء وإنماء المنبر لابد من متابعته حوزوياً والإشراف عليه، وتعميق دوره باتجاه تشخيص السلبيات في المجتمع، وإنجاد الحلول المناسبة لها، وبمذا تكون عملية المواصلة قد حققت لنا معنى الإفادة والاستفادة.

<sup>(</sup>١) عنوانه (شــيخ الخطباء الشــيخ كاظم آل نوح خطيب الكاطمية في ذكراه الســـمية الأربعين) إعداد د. جمال عبد الرسول غانم الدباغ – سبط الشيخ – (٤١٩ هـ ـ ١٩٩٩م).



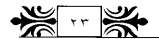
لقد كان أنمتنا عليه يعيشون تحت الضغوط القاهرة وفي دور تقية مكففة، حتى أنه في بعض الأوقات يصعب الالتقاء بمم لمعرفة مسائل الحرام والحلال، فيكون من الأصعب جدا التقاؤهم بمجاميع كبيرة من الناس والتحدث إليهم، بل يعتبر الإمام يُشِين ضمن قانون تلك الحكومات خارجاً عليها فيما لو تحدث حول قضايا الناس وتوجيههم، فضلاً عن تصرف الحكومات وسبياتما بل حتى بسط آرائهم الفقهية والعقائدية ممنوع، فكانت هذه الأيادي مقيدة لحركة الأئمة الينيلاء لذا حث الأئمة شيعتهم على الاستفادة من وسائل الإعلام على بساطة أدواتماء وذلك في نشر الوعي الفقهي والتربوي، وإظهار عنوم أهل البيت الينيلاء وذكر مصائبهم ومظلوميتهم الوعي الفقهي والتربوي، وإظهار عنوم أهل البيت الينيلاء وذكر مصائبهم ومظلوميتهم وغيرها، في التجمعات والمناسبات ومواسم الحج والزيارة، بل كان تواجدهم في هذه المناسبات إن هو إلا إثبات لنهج الحق ونشر مذهب أهل البيت الينيلاء بأبسط الصور لكثرة العيون عليهم.

هذا ويظل المنبر من أهم الوسائل تأثيراً، وأوسعها انتشاراً واتصالاً بالناس، وهو كثيراً ما يلبي حاجة المجتسع الفكرية والروحية والاجتماعية وغيرها، إذا شغله واستغله أشخاص مؤهّلون يجعلون المنبر يتفاعل مع المجتمع لطرح رأي الإسلام الصحيح على الساحة الإسلامية لا بل العالمية.

لقد حاولت في هذا الجهد المتواضع عرض صورة المنبر، والوقوف على أهم مراحنه وأدواره منذ صدر الإسلام، مبيّناً مراحل ازدهاره ومشخصاً عوامل انتكاساته وأسبانها، ومبرزا الأمور التي تسمو بالمنبر والخطيب والمستمع، وبجعل الصلة حيّة وفاعلة ومترابطة بين هذا الثالوث.

### هذا وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

السيد كمال الدين المُقدِّس الغريفي جامع وحسينية الدوريين كرخ بغداد- علاوي الحلة



### المنبر

النبر مصطلح صوتي وهو مصدر الفعل نبر ينبُر نبراً ومنه النبرة وهي ارتفاع الصوت مع الحدة فيه.

والمَنْبر بفتح الميم وسكون النون اسم مكان على وزن (مَفْعل) أي المكان الذي يُنبر فيه.

والمِنْبر بكسر الميم وسكون النون اسم آلة على وزن (مِفْعل) أي الأداة التي يُمارس من خلالها النبر، ومن هذا جاءت دلالته الاصطلاحية مشتركة بين المكان واسم الآلة.

وباختصار يُشار إلى أن المنبر لغة يدل على الرفع والعلو، ورجل نبار أي فصيح جهير ولذا شُمي بالمنبر؛ لأنه مرتفع ويُرفع الصوت عليه (ال.

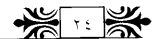
ومن المعنى النغوي يدل معناه في الاصطلاح الآن، وهو المحل المرتفع الذي يرتقيه الخطيب أو الواعظ، يكلّم منه الجموع شُمّي به؛ لارتفاعه، ولازمه رفع الصوت عليه لإسماع الحاضرين، وقد كُسرت الميم على التشبيه بالآلة!\*!.

هذا ولسمو المنبر وارتفاعه كانت تقترن به الأعمال الصالحة بجميع معطياتها فكراً وأسلوباً وسلوكاً، فمثلاً كان منبر الرسول صلى الله عليه وآله يمثل هذه الأعمال الصالحة في الفكر والسلوك والرقي نحو الكمال الإنساني والحضارة.

ولهذا مُيّز المنبر من حيث الإضافة لمن يرتقيه، فقولهم ارتقى فلان المنبر يمثل جانب الأهلية والاستحقاق له، في حين قولهم نزا فلان على المنبر أي وثب وطفر يمثل الجانب الآخر لعدم الأهلية والاستحقاق، وكناية عن استبشاع الفعل، ونزا الشيطان

<sup>(</sup>۱) معجم مقاییس اللغة= این فارس ج ۵ ص ۳۸۰.

<sup>(</sup>٢) المنجد في اللغة والأدب- فؤاد البستاني ص ٧٨٥.

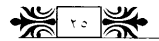


بينهم بالهسر أي ألقى الشر والإغراء الله ولم يتلق التوجيه الصحيح بما يُرضي الله عز وجل.

وورد في تفسير النيسابوري أن الرسول صلى الله عليه وآله رأى في منامه أن بني أمية ينزون على منبره نزو القردة فشق ذلك عليه (١٠). لعدم أهليتهم له، وبعدهم عن الإسلام مبدأ وعقيدة ومنهجاً للحياة.

<sup>(</sup>١) محمع البحرين - الشيخ الطريحي ج ١ ص ١٠٤٠.

 <sup>(</sup>٢) غرائب أغراب البيسابوري، بعامش تفسير الطاري من (سورة القدر)، الكامل في التاريخ- ابن الأثير ج ٣ ص ٧٠٤).



### تاريخ المنبر

اتخذ المنبر صيغاً وأشكالاً مختلفة عبر تقادم العصور وتعاقب الأجيال كالكرسي والتخت والعرش والصخرة المرتفعة أو المكان المرتفع وغيرها، وبقيت جهة العلو والارتفاع عن السامعين غالباً، هي العامل المشترك بين هذه الأشكال.

والخطيب كان يتخذ من هذه الأشكال منبراً في العصور التاريخية الماضية، ليخطب عليه.

ففي عهد النبي سليمان المنظم رُوي أن منبره كان من العاج المرصّع بالذهب والأحجار الكريمة كأنه تحفة فنية يُمثّل به جانب القوة والعظمة والأبحة التي طلبها سليمان المنظم من الله عز وجل ليغيّظ بما الكفار ه قال زبّ الحفر لي وهب لي مُلكّا لا يَنتُبغي الأَخدِ مِنْ بَعْدي له ().

وأخذ المنبر دوره الرئيس عند حكماء اليونان وفلاسفتهم واتخذ له جميع الصور والأشكال، حتى عصر السيد المسيح الشيخ فأخذ من الارتفاع الطبيعي للأرض والصخور العالية منبراً يدعو بني إسرائيل إلى الله عزّ وجلّ.

وسار المنبر على هذه الصورة حِقْبة طويلة عند العرب، بل إن هناك من العرب من الخد الخد ظهور بعض الحيوانات منابر لوعظ الناس وتوجيههم، كما فعل قس بن ساعدة الإيادي وغيره، وأخذ الإمام الحسين البيلا هذه الصورة في واقعة الطف، فكان إذا ركب ناقته عرفوا أنّه يريد أن يخطب، وإذا ركب فرسه عرفوا أنّه يريد الصولة.

حتى وصل الأمر إلى رسول الله عَلَى فأخذ أمراً وسطاً بينهم، لا يدل على الأبهة والترف، ولا على الأبهة والترف، ولا على الارتفاع الطبيعي من الأرض، بل يَعْشَل جانب الزهد في تركيبته حيث جعل أعواداً من سعف النخيل وخريده، وبني منبره الذي قامت عليه أسس الخضارة

<sup>(</sup>١) سورة ص الآية دس.



الإسلامية التي غزت العالم وأخذت بالنمو والازدهار وتوسع نفوذها بالأفاق، حيث إن المرتبة التبليغية العليا منه تتبع الأوضاع الراهنة أنذاك وظروفها.

ومن أصدق استعمالاته في الإعلان عن صدور القوانين والسُنن الإلهية، وتوجيه الناس وإرشادهم، بواسطة الأنبياء والأوصياء والعلماء، وهذا ما يقتضيه المنبر، وفق الطبع الأوني له.

وقد اتخذ المنبر أفضل مراحله في زمن بعض الأنبياء إذ جمع بين السلطات التشريعية والقضائية والتنفيذية كما في زمن نبي الله سبيمان للمنظ ونبينا محمد للظلل.

إلا أنه أسيء استخدامه لأسباب ثانوية فاتخذ به خطاً منحرفاً في بعض الأزمنة والأمكنة، وهذا ما كان عليه السلاطين من الفراعنة والأكاسرة والقياصرة وغيرهم من حكّام الدول الإسلامية بعد العهد المصطلح عليه عند الجمهور بر(عهد الخلافة الراشدة).

إذاً فالمنبر له جذور تاريخية بعيدة. لكنه يتفاوت بالأسلوب والشكل وفق اختلاف الزمان والمكان، والأشخاص قوة وضعفاً.

إلا أن مجال كلامنا وبحثنا هو المنبر البنّاء المستقيم في حدود المنبر الإسلامي، وأهم أدواره ومراحله وتطوره.



### مراحل المنبر الإسلامي

مرّ المنبر الإسلامي بمراحل حمل في طياته متناقضات كثيرة، تكمن فيما يُطرح عليه، فهو تارة يكون سبباً لانحيارها، وخطورته فهو تارة يكون سبباً لانحيارها، وخطورته لا للمنبر ذاته بل لما يُعرض عليه من أفكار وتوجهات ومدى صبتها بالله عز وجل وواقع الشعوب، لأن المنبر هو القاعدة الإعلامية الأساسية للدولة، وأصبح من لوازمها وشؤونها الرئيسة، بلحاظ كون الخطيب هو لسان صاحب الدولة وما يمثّله، فإن كان صاحب الدولة يمثّل الله عز وجل في أرضه، كان خطيبه لسان خير ومع الله عز وجل، وإن كان يمثّل الشيطان ويتبّعه كان لسان خطيبه شراً ومع الشيطان. ومن خلال ما عُرض على المنبر واستفيد منه مر المنبر الإسلامي بمراحل مهمة وهي:

### عصر رسول الله محمد رشظ

كان المنبر في عصر الرسول محمد التي يمثل منصة قيادية لا يعلوها إلا ذو مؤهلات وكفاية خاصة، مشتملة على الاستقامة في الفكر والسموك. والإخلاص في المبدأ والعقيدة.

وكانت معطيات الدعوة الرسالية متجسدة بشخص الرسول الله ونغيابه لخليفته الحق، حتى روى الترمذي في سننه وغيره أنه الله نصب منبراً في المسجد لحسّان بن ثابت ينشد عليه الشعر، ويهجو المشركين الله .

والظاهر من الخبر أنه غير المنبر الذي يرتقيه شيئ حيث إن منبره لا يرتقيه إلا هو شلط أو مَنْ ينوب عنه في الفكر والسموك والعقيدة والإخلاص لله عزّ وجال. ومصداق

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي- الترمذي ج ٤ ص ٢١٦ ٢١٧.



ذلك أمير المؤمنين الإمام على للبيلا؛ وخير دليل ما ورد في الرياض النضرة في مناقب العشرة المبشرة من قوله للله : علي مني وأنا منه ولا يؤدي عني إلا أنا أو علي )(١).

فهو منبر مخصوص له للزلي ومن هو نفسه أو جزء منه لأنه لا يصلح إلا بهما، ونرى قوله الله عنه أميز المؤمنين عليا لله على المدينة في غزوة تبوك وقال الله على على المدينة في غزوة تبوك وقال الله على لا يصلح للمدينة إلا أنا وأنت) على بما فيها المنبر وارتقاؤه والتصرف فيه والتبليغ؟ لأن المدينة أصبحت مركز التبليغ والوحي وعاصمة الرسالة.

وكذا في تبليغ سورة براءة نزل جبرتيل على النبي شُقَة وقال: لا يبلّغها إلا أنت أو رجل من أهل بيتك - وكان يقصد أمير المؤمنين علياً للبيلا - فأمره النبي شُقَة بأُخْذِها من أبي بكر وتبنيغها للحجيج بنفسه ".

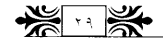
وذلك لأن النفس الرسالية عناصرها متكاملة وليس فيها جنبة شرك أو رجس؛ حتى تكون مؤثّرة في النفوس وأكثر وقعاً على القلوب.

فكان شير يسعى لإحياه الشعوب والنهوض بها لحمل الدين الجديد، والذي سعى للتكامل الفردي والجماعي، ولا أقل من خلق أمة واعية متفهمة ذات وحدة سلوكية، على الرغم من وجود ديانات مختفة كاليهود والنصارى الذين عاشوا في ذمة الإسلام. وأي نتاج كان في هذا العصر فقد قلب موازين العالم واهتزت من أجله الدول العظمى، فدعاهم لتصحيح المعتقد والسلوك، بعدما نقل الجزيرة العربية من الظلام

<sup>(</sup>١) الرياض مفدة - أهمت الطبري ج ٣ ص ١١٩.

 <sup>(</sup>٢) يُنظر فضائل خمسية من الصحاح السند الفيروز آبادي ج١ ص ٣٠٣، عن مستدرك الصحيحين،
 الدر المنثور وغيرهما.

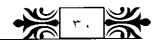
<sup>(</sup>٣) السرياض النظرة العب الطبري ج ٣ ص ١١٩ وغيره، يُنظر فضائل الخسسة من الصحاح السنة-الفيروز بادي ج٢ ص ٣٤٢ وردت في صحيح الترمذي وخصائص النّسائي ومسند أحمد ومستدرك لصحيحين والدر المنثور وكنز العسال وغيرها.



إلى النور، ومن الجهل إلى العلم، ومن الفُرقة إلى الوحدة، ومن الظلم إلى العدل. ومن العبودية إلى الحرية.

هكذا أنشأ لَيْتُلِيْ أكبر دولة لتحرير المستضعفين في العالم، فعجبا خُلقه وصبره وجهاده وحلمه وكرمه.

فمنبر كان يجس عليه رسول الله للنظ وتتناثر منه كسات الإنه لجدير أن يُقبَل ويُصان من الأيادي الأثيمة والنفوس الانتهازية.



# عَصْرُ الْحُلَفاءِ الثَّلاثَة

بعدما كان المنبر فيّاضاً، تنهال شلالات الفكر الصافي من موارده العذبة، والأنوار المضيئة تسطع من مشاكي جنباته، أخذت هذه الإشعاعات بالضعف آناً ما، وبالأفول تدريجياً، وذلك لانفصال مادة العيم الإلهي عن المنبر في هذا العصر، وتعطيل مجرى الفيض الإلهي، باب مدينة علم الرسول الثيني أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ليسلخ من أداء وظيفته الرسالية العامة بعد الرسول الثيني والتي تشهد له جملة من الروايات بأفضليته وأعلميته وتقدمه على الآخرين، منها ما ورد عن أم سلمة قالت: سمعت رسول الله شيئة يقول: على مع القرآن والقرآن مع علي لا يفترقان حتى يردا على الحوض) الله الموض الله الموضى الموضى الله الموضى الله الموضى الله الموضى ا

وورد عن رسول الله عُلِيَّة: عليّ أقضى أمتي)، وكذا بشهادة الخليفة عمر: أقضانا عليّ) الله على الله على الله على الله على الله الله على الله

وورد في مستدرك الصحيحين قول رسول الله هُيُّة لعليّ عَشِير: أنت تبيّن الأمتي ما اختلفوا فيه بعدي) "أ.

وقول رسول الله ﷺ: (أنا مدينة العلم وعلى بابحا فمن أراد المدينة فليأت الباب)(١٠).

<sup>(</sup>١) فضائل خمسة من الصحاح السنتة الغيروز ابادي ج ٢ ص ١١٢عن مستدرك الصحيحين ومجمع الميثمي والصواعق المرقة وعيرها.

<sup>(</sup>٢) فضائل الحسسة من الصحاح السستة - الفيروز آبادي ج ٢ ص ٢٦٢عن صحيح البخاري وسنن ابن ماجة، طبقات الن سعاد، والاستيعاب، وسنن البيهقي، والرياض النضرة وغيرها.

<sup>(</sup>٣) يُنظّر فضائل الحَمسة من الصحاح انستة - الفيرور أبادي ج٢ ص ٢٥٢.

 <sup>(</sup>٤) لِنظر فضائل الخمسة من الصحاح السنة الفيروز البادي ج ٢ ص ٢٥٠ عن مستدرك الصحيحين،
 والوياض النضرة، وكنز العمال وغيرها.



وفي آخر: (أنا دار الحكمة وعليّ بابجا)''.

وقالت عائشة: (إن علياً أعلم الناس بالسنة) الله

وعن ابن مسعود قال: كنا نتحدث (إن أفضل أهل المدينة عليّ بن أبي طالب)<sup>(١)</sup>. وورد في مسند أحمد عن الإمام الحسن لتنظ قال: (لقد فارقكم رجل بالأمس ما سبقه الأولون بعلم ولا أدركه الآخرون<sup>(1)</sup>.

إضافة إلى ذلك انشغال من سيطر على المنبر حيننا بعمليات التصفية الداخلية للمعارضين لحكمهم، حيث كانوا يشغلون المنبر لتثبيت منصبهم السياسي بالمفهوم الخاص لهذا المعنى؛ لتركيز حكمهم وإثبات الأحقية والأولوية لهم، بصعودهم على المنبر الإسلامي أو منبر الدولة الإسلامية العام - منبر رسول الله شيئة -.

إلّا أنه فرّغ من محتواه الحقيقي والفكري وأصبح آنة بيد من يسيّرها وبأي اتجاه أراد، بمعزل عن الفكر الإسلامي الصافي، وتوجيهات رسول الله الله الله وماكان يصبّو له من الهداية والتعليم والإرشاد، بل إنهم لم يقيدوا المنبر فقط ويحتكروه على أتباعهم وأعلامهم بل منعوا حتى من تدوين السنة النبوية، وخصوصاً من الخليفة الثاني!! لصراحة الأحاديث النبوية الشريفة في فضل أهل البيت المنته وبيان أحقيتهم وغيرها، ولا تحتاج إلى تأويل كما يحتاج القرآن الكريم، فقد ورد في كنز العمال وجامع بيان العلم وفضله وغيرهما أن أبا بكر عزم أيام خلافته على تدوين الحديث عن رسول

<sup>(</sup>١) يُنظر فضائل الخسسة من الصحاح السستة- الفيرور بادي ج٢ ص ٤١ عن صحيح الترمذي، وكنز العمال، وغيرهما.

 <sup>(</sup>٢) يُنظر فضائل الخسسة من الصحاح السئة - الفيرور آبادي ج٢ ص ٢٤٥ عن الاستنبعاب، وسئن البيهقي، وغيرهما.

 <sup>(</sup>٣) يُنظر فضائل الخمسة من الصحاح السئة- الفيزور اللذي ج٢ ص ٢٤٦ عن مجمع بزواند للهيشمي
 وغيره.

<sup>(</sup>٤) يُنظر فضائل الخمسة من الصحاح الستة- الفيرور بادي ج ٢ ص ٢٤٪.



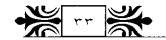
الله الله الله الله الله الله فعم خمسمائة حديث فبات ليلته يتقلب كثيراً، قالت عائشة: فغمني تقلبه فلما أصبح قال لي: أي بنية هلمي الأحاديث التي عندك فجئته بما فدعا بنار فأحرقها) الله

وورد أيضا أن عمر أراد أن يكتب الشنة، ثم بدا له أن لا يكتبها ثم كتب في الأمصار: من كان عنده شيء فليمحه) (١٠.

وورد أيضا عن عمر بن الخطاب أنه أراد أنْ يكتب السنن فاستفتى أصحاب رسول الله كُنْيُ فأشاروا عليه أن يكتبها، فطفق عسر يستخير الله فيها شهراً، ثم أصبح يوماً فقال: إني كنت أريد أن أكتب السنن، وإني ذكرت قوماً قبلكم كتبوا كتباً فأكبّوا عليها وتركوا كتاب الله، وإني والله لا أشوب كتاب الله بشيء أبداً) (")، والأخبار كثيرة ومستفيضة في منع الناس عن تدوين العلم والشنة وردعهم إياهم.

وما ورد عن رسول الله للمُظلِينَ قال: من كتب عني علماً أو حديثاً لم يزل يكتب له الأجر ما بقي ذلك العلم أو الحديث) الله.

- (١) كنتر العمال أشتقي الهمدي ج ١٠ ص ٢٨٥.
  - (۲) مستند آخمد ہی جنبل ج ۳ ص ۱۲٪
- (٣) جامع بيان أنعلم وقصيد ابن عبد البراج ١ ص ٦٤.
  - (٤) تقييد العلم الخطيب البغدادي ص ٢٩.
  - (٥) تقييد العم الخطيب البغدادي ص ٦٨٠.
  - (٣)كنز أعمال المتقي الهندي ج ١٠٠ ص ١٨٣.



وفي قول آخر عنه شُطُّن نَضَر الله امرأ سمع مقالتي فوعاها ثم أداها إلى من لم يسمعها) (١) بخلاف ما رووه محرّفاً عنه شُطُّن إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وسُنتي)، وإلا فالصحيح هو: كتاب الله وعترتي أهل بيتي...) وقد استفاض هذا المضمون لكثرة نقله، بل تواتره.

كما يدل على حتّه للتلط وإقراره خفظ السنة كثرة كُتّاب الوحي وتدوين أحاديثه وعرضها عليه لللط دون نحي منه للطط أو ردع، ( فإن في السنة ما يوضح متشابه القرآن ويبيّن مجمله، ويخصص عامه، ويقيّد مطلقه، ويوقف أولي الألباب على كنهه، فبحفظها حفظه وبضياعها ضياع لكثير من أحكامه) [1].

وقد أرشد الله عز وجل إلى تدوين أمر أقل أهمية من السُنة وأحكام الشريعة. وهو الدَّيْنُ حفاظاً على حقوق الناس، بقوله عز وجل ه وَلا تشأمُوا أَنْ تكُتُبُوهُ صغيرًا أَوْ كَبِيرًا إِلَى أَجَلِهِ ذَلِك أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ وَأَقْوَمُ لِلشّهَادةِ وَأَدْنِي أَلاَ تَرْتَابُواهِ ".

فكيف بمنع ما هو أعظم منه وأكثر أهمية، إذ تكون أهميته عامة لكال الناس على السواء وهو حفظ الشريعة من الضياع، وتوضيح معالم الدين الجديد، وسد الشبهات، ومنع دخول الريب عليه والشك فيه.

فهذا المنع عن التدوين في هذا العصر بالخصوص كلّفنا عناه وجهدا كبيرا في البحث عن الصحيح والحقيقة التي شُوّهت، وفتح مجالاً واسعاً للوضع والافتراء على الرسول محمد الثين مع تقييد خليفته عَلَيْكِلْ وعزله عن انجتمع بصورة خاصة أو عامة.

 <sup>(</sup>۱) يُنظر مستند احماد أحماد بن حنبل ج ٤ ص ١٠٠ ، مستندرك الصحيحين الخاكم البسابوري ج ١
 ص ٨٧ وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) النص والاجتهاد- السيد عبد الحسين شرف لدين ص ٩٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة / الآية ٢٨٢.

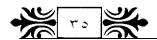


كما أضاع عينا فرصة الوحدة الإسلامية المتمثلة بقائدها الواحد بعد الرسول الله المرافق الله عز وجل كما نص عيه بقوله تعالى ها إثما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا اللهِ عز وجل كما نص عيه بقوله تعالى ها إثما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا اللهِ يَعْدُونَ وَ اللهِ عَلَى اللهُ الله اللهُ الله اللهُ عندما تصدّق الفريقين على أنها نزلت في الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب النظم عندما تصدّق الخاتمه وهو يصلّى في المسجد الله

فالمنبر في هذا العصر لم يُوسع شيئاً في دائرة الحضارة الإسلامية وتطويرها، وفي بناء الإنسان المسلم وكماله، فكرياً وعقائدياً بل لا ثمرة عملية له؛ لأنه يمثّل حالة الركود والسبات لمدة قاربت خمسة وعشرين عاماً.

<sup>(</sup>١) سورة المائلة (الآية ٥٥)

 <sup>(</sup>٢) أبراجع تفسير الفخر الزازي، وتفسير الكشاف للزمخشيري، والدر المنثور للسيوطي، وغيرها من كتب التفسير والحديث.



# عصر الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ

تسلّم الإمام علي المنظ المنبر العام على مضض، بعدما فقد أصالته الرسالية، وأصبحت الهوة عميقة بين الفكر الرسالي الصافي، وما طرأ عليه من المتناقضات والشبهات وتوارد الأضداد عليه، حتى كأنه الحجر الأسعد الذي كان أبيض فسؤدته خطايا بني آدم من كثرة لمسه، فأصبح الحجر الأسود، كما ورد في بعض الأخبار.

فتوجه عَيْثِ إلى الأمة الإسلامية، بل العالم أجمع للقيام بعمليات إصلاحية داخلية، والنهوض بهم من جديد، بعدما تفشّت الأطماع والطبقات، وظهرت القوميات والقبائل، وكَثر الانتهازيُّون، كما لو كانت الدعوة في بادئ أمرها، إلا أن الأحزاب تكالبت عليه، وكان أهمها ما ذكر في مستدرك الصحيحين عن أبي أيوب الأنصاري عن رسول الله تَنْظُ ثلاثة وهم: الناكثون والقاسطون والمارقون.

فالناكثون وهم حزب موال للخلفاء السابقين في الجملة وبعض الانتهازيين وذوو الأطماع وكان على رأسه أصحاب الجمل.

وأما القاسطون فهم الحزب الأموي وبعض الحاقدين والمأجورين وعلى رأسهم معاوية بن أبي سفيان وعمرو بن العاص.

أما المارقون فهم حزب الخوارج، فضلا عن فئات مناوئة ومنافقة تبحث عن الأغراض والمصالح الشخصية، فتبحث عن مراكز القوى لتتزلف لها حتى تصل إلى أغراضها.

وقد ورد في مستدرك الصحيحين عن أبي أيوب الأنصاري قال: (أمر رسول الله الله الله على بن أبي طالب الهيلان بقتال الناكثين والقاسطين والمارقين) !!!.

<sup>(</sup>۱) - المستدرك على الصحيحين ج٣ ص٩٣٠.



وغيرها كثير ورد في كتب المسلمين كما في تاريخ بغداد وكنز العمال والرياض النضرة ومجمع الهيثمي وتاريخ ابن عساكر وغيرهم (١٠).

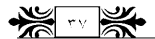
ولا يخلو الأمر من تدخلات اليهود في إثارتما، وتوجيه بعض الأحزاب واستغلالها، خصوصاً الحزب الأموي، فقد حاربوا الإمام النظاحة المحتمداً وعقيدة بشتى الوسائل المتاحة لديهم؛ لأنه يمثل الواقع الحقيقي للإسلام، إذكان لا يجامل أحداً على حساب الدين، فهو محك الإيمان، إذكان في زمن رسول الله النظي يُهتدى بحبه علين إلى المؤمن والمنافق؛ ولتواتر الروايات في ذلك لفظا ومعنى، حيث ورد في الرياض النضرة وغيره أنَّ رسول الله علي قال: يا علي لا يجبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق) المما جعل بعض المنافقين يتوددون إليه مخافة التهمة وانكشاف نفاقهم، فضلاً عَنْ حقدهم عليه لقتله أباءهم باخق في صدر الإسلام وبداية الدعوة الإسلامية، وحسداً لأنَّ رسول الله عَنْ عالى الإسلام وبداية الدعوة الإسلامية، وحسداً لأنَّ رسول الله عَنْ فات الله عز وجال.

فما أن رحل رسول الله شَيْقَ إلى الرفيق الأعلى، حتى اجتمعت عليه العصابة وحدث الانقلاب الكبير ، ومَا مُحمَّدٌ إلا رَسُولٌ قَدْ خَمَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مَاتَ أَوْ قُتْل القَلْبَيْمُ عَلَى عُقِبَيْهِ قَلَنْ يَضُرُّ اللهَ شَيْعًاهِ (٢) مَاتَ أَوْ قُتْل القَلْبَيْمُ عَلَى عُقبيْهِ قَلَنْ يَضُرُّ اللهَ شَيْعًاهِ (٢) فَات أَوْ قُتْل الله شَيْعًا عَلَى عَقبيْهِ قَلَنْ يَضُو الله شَيْعًا وحسداً وعقيدة، فأرادوا هدم حاجز هذه الشخصية العظيمة بوسائل شتى، حقدا وحسداً وعقيدة، حتى انكشفت نيّات كثير من صحابة رسول الله شَيْقُ وصاروا يحشدون الجيوش أيام تسلّمه المَيْعُ حكم الخلافة الفعلية ومحاربته وإظهار الحقد والحسد وفساد الإيمان؛ لأن

<sup>(</sup>١) يُنظر فضائل الخمسة من الصحاح السنة الفيروز أبادي ج٢ ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) السرياض لنضرة فحب الطبري ج ٣ ص ١٥٢ و ١٦٦ وغيره، يُنظر فضائل الخمسة من الصحاح السنة للمنتق الغيروز أبادي ج ٢ ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) سورة أل عسران إلكية ع ع ال



رسول الله ﷺ قال: عليّ مع الحق والحق مع عليّ ولن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض يوم القيامة)(١٠).

وفي رواية أخرى عن أم سلمة أنهاكانت تقول: كان عنيّ المُنظِيّ على الحق من اتبعه البعد المجود قبل يومه هذا، وغيرها كثير، كما من صحيح الترمذي ومستدرك الصحيحين ومجمع الزوائد وكنز العمال وغيرها.

حتى شغلوه عن كثير من الأمور التي فيها رقي وحضارة للمسلمين، وبناء المسلم، وإن وصلنا ما وصلنا من هناته وزفراته الشيخ ما يغني المدرسة الإسلامية في كافة المجالات والعلوم، حيث كان منبره عطاء فياضاً ومنهلاً عذباً مستمراً ينهل منه المحبون الصادقون المخلصون، على الرغم من الصعوبات والمحن التي لاقاها المنظن، فأغنى المنظم الحضارة الإسلامية بمناهج شملت حقوق وواجبات أعلى منصب في القيادة الإسلامية وحتى أصغر مسلم في البلاد الإسلامية، وما له وما عليه، وأفاض أين بمعلومات كثيرة وفتح مجالات وآفاقاً معرفية واسعة سبقت عصره بقرون.

فأخذت الموسوعات ثكتب عن الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب للبيئ بشكل مكثف، إلا أنها بقيت عاجزة عن الإحاطة بما قدّم للإسلام، فهذا نهج البلاغة وما استدرك عليه بالكثير من الخطب والرسائل والحكم، وكذا ما روى عنه في الفقه والقضاء والحكم والسياسة والمواعظ والعبوم الطبيعية الأخرى، إضافة إلى سيرته الشريفة التي كانت مصداقاً لتعاليم القرآن المجيد. فتلك شخصية تتجسّل فيها مكارم أخلاق أخيه وابن عمه رسول الله تلك والتي مدحة الله عز وجل في القرآن عليها في أَوْانَكَ لَعْلَى خُلُق عَظِيمهُ (١).

<sup>(</sup>١) تاريخ مدينة دمشق- ابن عساكر ح٢٤ ص ٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة القلم/ الآية ٤.



بل هو نفس رسول الله لَتُنْفِي بنص آية المباهلة بقوله تعالى: ﴿ فَقُلْ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَلُمُ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَلُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْلُوا وَلَمْ اللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لَهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللللَّهُ لِلللَّهُ لَلْلِهُ للللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لَعَلَّهُ لِللللَّهُ لَا لَهُ لِلللّلِمُ لَلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِللللَّهُ لِللللَّهُ لِللللَّهُ لِللللَّهُ لِلللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللَّهُ لِللللَّهُ لِللللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِلْلِلْلِلْمُ لِلللللْلِمُ لِلللَّهُ لِلللللَّهُ لِلللَّهُ لِللللّلِمُ لِللللللْمُ لِلللللَّهُ لِلللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللللَّهُ لِللللللَّهُ للللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللَّهُ لِلللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللللَّهُ للللللَّهُ لللللَّهُ لللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللَّهُ لِللللللَّهُ لِللللللَّهُ لللللَّهُ لِلللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللللَّهُ لِلللللللَّهُ لِللللللَّهُ لِلللللللَّهُ لِلللللللَّهُ لِللللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللللللَّهُ لِللللللَّهُ لِلللللللَّهُ لِللللللَّهُ للللللَّهُ لللللَّهُ لِلللللَّهُ لِللللللَّهُ لِللللللَّهُ لِلللللللَّهُ لِللللللَّهُ لِللللللَّهُ لِللللللَّلْمُ للللللللَّهُ لِللللللَّلْلِلللللَّهُ لِللللللَّلْمُ لِلللللللَّالِيلُولِ للللللللللِّلْمُولِ لِللللللللِّلْمُ لِلللللللللَّلْمُ لِللللللللَّلْمُ لِللللللّ

وفي هذا العصر عاد المنبر لبناء الإنسال المسلم وارتقى شُلَم المجد كعهد رسول الله الله وأصبح مناراً يقتدي به المؤمنون حتى غير المسلمين؛ لأنَّ فيه صِدْقاً مع الله عزّ وجل ودعوة له وطاعة فصدق الله معه.

فكان منبره المنطخة الذي هو بذرة من منبره المنطخ خير دليل على ذلك، وتفيض علوماً، فهذا نمج البلاغة الذي هو بذرة من منبره المنطخ خير دليل على ذلك، إذ أصبح دستوراً للبنغاء والعظماء، ومرجعا للعلماء والمفكرين، ومصدراً يستعين به أهل الاكتشاف والبحث والتنقيب، عن الأوائل والأواخر، وما يحيط بالعالم وما يكون فيه، وما يمكن عمله، فكان بحق (دون كلام الخالق وفوق كلام المخلوق)، وهذا إن دل على شيء فإنما يدلّ على عظمة المنبر ورقيّه ورجوعه إلى مكانته الطبيعية التي وضع لها والغاية التي قام من أجلها، إذ المكان بالمكين.

وصدق رسول الله الثانية عندما سمعه أبو ليمى الغفاري يقول: ستكون بعدي فتنة فإذا كان ذلك فالزموا علي بن أبي طالب فإنه أول من يراني، وأول من يصافحني يوم القيامة وهو الصديق الأكبر، وهو فاروق هذه الأمة يفرق بين الحق والباطل وهو يعسوب الدين، والمال يعسوب المنافقين) (١) فكان ما قال المنتي وسيأتي ما يكون بعده المنتين.

<sup>(</sup>١) سورة ال عبدان الإيداري

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب في أسماء الأصحاب. بن عبد نبر ح ٤ ص ١٧٠.



# عصر الدَّولة الأُمَويَّة

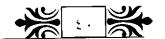
وهو العصر الذي أنبأ عنه رسول الله شك كما رُوي أنَّ رسول الله شك رأى في منامه بني أمية يطأون منبره واحداً بعد واحداً. وفي أخرى: (أنهم ينزون على منبره نزو القردة فشق ذلك عليه) (١١)، ولذلك ورد عنه الرَّبَيْنَ: أن بني أمية لا تجوز لهم الخلافة أو الحكم.

فقد ورد في أُسْد الغابة والاستيعاب عن الصحابي عبد الرحمن بن غنم الأشعري - أفقه أهل الشام - في زجر أبي الدرداء وأبي هريرة إذ انصرفا من عند عدي البيلان رسولين لمعاوية ؟ فمما قال: (وأيُ مدخل لمعاوية في الشورى وهو من الطلقاء الذين لا تجوز لهم الخلافة وهو وأبوه من رؤوس الأحزاب)(٢).

بل إنه شُطِيَّة قال: (إذا رأيتم معاوية عنى منبري فاقتلوه) أنا وقد رأوه على المنبر وقام بعض المسلمين لقتله استجابة الأمر رسول الله شُطِّة إلا أنهم عجزوا عن ذلك؛ لتحصن معاوية بجيش عظيم، ومن ثم تخاذل المسلمين بعد ذلك.

# وذلك لأنَّ رسولَ اللهِ ﷺ كان يعلم خبث نِيَاتِهِمْ بالإسلام، وسوء سرائرهم بأهل

- (۱) غرائب القرآن- النيسابوري بهامش تفسير الطبري من (سورة القدر). الكامل في التاريخ بن الأثير ج ٣ ص ٤٠٤.
  - (٢) المصدران نفسهما.
  - (٣) الاستيعاب في أسماء الأصحاب- ابن عبد أبير ج٢ ص ١٥٨٠/٥١.
- (٤) النصائح الكافية لمن يتولى معاوية محمد بن عقيل ص ٢٥ وقد أخرجه بعدة طرق، منها في أنساب الأشراف قال ابن عبد البر: حدثنا إسحاق بن أبي إسرائيل وأبو صاخ الفرّاء الأنطاكي قالا حدثنا حجاج بن محمد حدثنا حمّاد بن سلمة عن عبي بن زيد عن أبي نضرة عن أبي سعيد الخدري أنّ رجلا من الأنصار أراد قتل معاوية، فقلنا له: لا تسل السيف في عهد عمر حتى تكتب إليه، قال: إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلّم يقول: إذا رأيتم معاوية يخطب عبى الأعود فاقتلوه، قال: ولحن قد سمعناه ولكن لا نفعل حتى نكتب إلى عسر، فكتبوا إليه فلم يأهم جواب الكتاب حتى مات. ج د ص ١٢٨٠.



بيته المهنيلا وأصحابه الكرام، والتي كشف عنها شيخ الكفر شيخهم أبو سفيان عندما أصبح الحكم بأيديهم بعد الفتنة الكبرى بعزل الإمام أمير المؤمنين علي الميلا بقوله كما في الاستيعاب: (تلاقفوها يا بني أمية تلاقف الكرة فو الذي يحلف به أبو سفيان لا جنة ولا نار) الماء إذ بحذا القول أنكر المعاد! وهو إنكار لأصل من أصول الدين، مما يدل عبى كفره صراحة وإن أعلن إسلامه كذبا وبهتاناً حفاظاً على خيط رقبته، وكان يردد قوله: اللهم اجعل الأمر أمر جاهلية، والمملك ملك غاصبية، واجعل أوتاد الأرض لبني أمية) كما أخرجه ابن عساكر في تاريخه (ا).

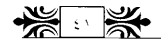
ومن دلالة حديثه الأول (فو الذي يحلف به أبو سفيان) يُريد أن يحلف باللات والعزى وهُبل، دعاهم في الحديث الثاني باللهم اجعل الأمر...

هذا وكان منبرهم كلّه شرآ، فقد استعملوه خرب الإسلام باطناً، وأول ما بدأ به منبرهم هو نشر قسيص عثمان عليه مخضباً بالدم وادعى أن علياً المنظ قتله بهتاناً وزوراً...فأخذ المنبر ينحرف بالاتجاه المعاكس للغاية التي ؤضع لها، والتي بفضل أعواده وصل بنو أميّة الحكم، حيث كانت من أهداف المنبر عندهم ثلاثة أمور رئيسة:

- ١. قاعدة إعلامية تدعم هدفهم في التسلط على رقاب المسلمين.
- الفساد والإفساد وبث الأفكار المنحرفة والأحاديث الموضوعة على رسول الله شقة لتشويه معالم الإسلام، وجعد يؤيد ما يرمون له في الحياة، وإبراز وعاظ السلاطين ودورهم في خدمة سلطائم وملكهم.
- ٣. القتل للمعارضين لحكمهم وسياستهم، وأخذ الثار بالخصوص من آل محمد الثين ومواليهم وأتباعهم، والضغط عليهم وتشريدهم؛ لكونجم حملة لواء الإسلام الحقيقيين والامتداد الطبيعي لرسول الله لتؤلي ورسالته؛ وذلك بإلقاء الشبهات الكاذبة حوضم والافتراءات عليهم وتصويرهم بصورة الخوارج وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) الاستیعاب بن عبد البر ج کا ص ۸۷٪

<sup>(</sup>۲) تاریخ دمشق الکبیر – ابن عساکر ج ۲ ص ۲۰.۶.



#### أما الهدف الأول

فكان هذا الهدف هو المنشود من شيخهم أبي سفيان كما مرّ عديك، في خلافة عثمان ما رُوي عن الحسن البصري أن أبا سفيان دخل على عثمان فقال له: (قد صارت إليك بعد تيم وعدي فأدِرْها كالكرة واجعل أوتادها بني أمية، وإنما هو الملك ولا أدري ما جنة ولا نار)(۱)، وإنه يتمنى أن تكون لهم وراثة بعدما أنكر المعاد، كما ذكر المسعودي وغيره أن أبا سفيان قال: (يا بني أمية تنقفوها تلقف الكرة فو الذي يحلف به أبو سفيان ما زلت أرجوها لكم ولتصيرن إلى صبيانكم وراثة)(۱)، وإنه أي أبا سفيان – مرّ يوماً بقبر الحمزة بن عبد المطلب المنظم عمّ النبي والذي استشهد في معركة أحد فركل القبر برجله وقال: (قم أبا يعلى... فإن الأمر الذي قاتلتنا عليه صار إلينا)(۱).

وأفضل من عبر عن هذه الغاية الدنيوية، انسلطوية، الملكية، مؤسس الدولة الأموية معاوية بن أبي سفيان في خطبته لأهل الكوفة وعلى منبرها الذي بني لإقامة الحق والعدل وتثبيت أركان الإسلام من الصلاة والصيام والزكاة والحج...وغيرها كما في مستدرك الحاكم أنه قال: (يا أهل الكوفة أتروني قاتلتكم على الصلاة والزكاة والحج وقد علمت أنكم تصنون وتزكون وتحجون ولكني قاتلتكم لأتأمّر عليكم وألي رقابكم وقد أتاني الله ذلك وأنتم كارهون) الله الله ولكن وقد أتاني الله ذلك وأنتم كارهون)

وكفى في فسقه وخروجه عن الإسلام شهادة الحسن البصري التابعي المشهور أحد فقهاء البصرة حيث قال: (أربع خصال كن في معاوية لو لم تكن فيه إلا واحدة لكانت موبقة انتزاؤه على هذه الأمة بالسيف حتى أخذ الأمر من غير مشورة وفيهم

- (١) النصائح الكافية محمد بن عقيل ص ١١٠.
  - (٢) مروج الذهب- المسعودي ج ٢ ص ٣٤٣.
  - (٣) عمار بن ياسر عبد الله الشُّبيتي ص ٩٤.
- (٤) النصائح الكافية محمد بن عقيل ص ١٨٨.



بقايا الصحابة وذوو الفضيلة واستخلافه بعده ابنه سكيرا خيرا يلبس الحرير ويضرب بالطنابير وادعاؤه زيادا وقد قال رسول الله صلّى الله عنيه [وآله] وسلم: الولد للفراش وللعاهر الحجر! وقتله حجراكان الناس يقولون أول ذل دخل الكوفة موت الحسن بن على، وقتل حجر، ودعوة زياد) "!.

كما عبّر يزيد بن معاوية عن إلحاده وكفره في قوله:

لعبت هاشه بالملكك فلا

خـبرُ جـــاءَ ولا وحــــيٌ نــزلُ

وكان من مغيّبات رسول الله على أن عرف نيّات بني أمية وخبث سرايّرِهم وأنحب سرايّرِهم وأخب سرايّرِهم وأنحب سوف يتسلطون على رقاب المسلمين ويملكون الحكم فعَلم عن هذا المُلك العضوض (١)، أي فيه عسف وظلم وعنف (١).

<sup>(</sup>١) الكامل- ابن الأثير الح ٣ ص ٨٨٤.

<sup>(</sup>۲) تاريخ اين الوردي- الوردي ج ۱ ص ۲۲۳.

<sup>(</sup>٣) أقرب الموارد معيد خوري مادة (عضه).



# وأما الهدف الثايي

فكان من أبرز مظاهره شراء ذمم بعض الصحابة، ووعاظ السلاطين والخطباء، وإغداق الأموال عليهم كأبي هريرة وغيره في وضع الأحاديث على رسول الله على والتي تناسب حكمهم، وتأييد مطالبهم وتحريفها، فمثلاً حرّفوا حديث رسول الله (لا تسبّوا الولاة، فإنهم إن أحسنوا كان لهم الأجر وعليكم الشكر، وإن أساؤا فعليهم الوزر وعليكم الصبر، وإنما هم نقمة ينتقم الله بهم ممن يشاء، فلا تستقبلوا نقمة الله بالحميّة والغضب، واستقبلوها بالاستكانة والتضرّع)()

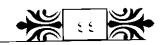
حيث إن قصد رسول الله للتلكي - على فرض ثبوت الحديث (١٠) ولاته الذين عينهم وعرَفَ نِياتهم وسرائرهم، فأخذ وعاظهم بتحريفه وتعميمه على كلّ وال وملك، وإن كان ظالماً أمويا وغيره.

وكذا وضع الأحاديث المزيفة في سيرة الصحابة المخلصين المؤمنين الذين لم يحدثوا حدثاً بعد رسول الله للقط والمعارضين لبني أمية بالخصوص ولسياستهم وحكمهم، فإن من أظهر مصاديق هذا الأمر نشر الأحاديث الموضوعة على أمير المؤمنين على للخطائلا، وشتمه على المنابر، وإخفاء فضائله، حتى ذكر أن عدد المنابر التي شتم عليها أمير المؤمنين علي للشط ولمعن وأعن – حاشاه – أكثر من سبعين ألف منبر على مدار حكم بني أمية، والذي امتد إلى الحواضر الإسلامية كافة وما والاها وما فتحت مدة ثمانين سنة تقريباً، حتى أصبحت سُنَةً عند وُعاظهم، فإذا نسيها ذكرة بحا الحاضرون، إلا بلدة سجستان حيث ذكر ياقوت الحموي أن علي بن أبي طالب لعن على منابر الشرق والغرب ولم يلعن على منبرها – أي سجستان – إلا مرة واحدة وامتنعوا على بني أمية) (").

<sup>(</sup>١) الخراج - أبو يوسف القاضي ص ١٠.

<sup>(</sup>٢)حيث يرى بعض الأعلام أن هذا الحديث من الأحاديث الموضوعة.

<sup>(</sup>٣) معجم البلدان – الحموي ج ٣ ص ١٩١.



في حين نرى أن أهاني حرّان ساءهم منع عمر بن عبد العزيز سبَّ أمير المؤمنين للبناللهِ على المنبر فقالوا لا صلاة إلا بلعن أبي تراب، وذكر هذا الحافظ السيوطي، وقد ضَمَّنَ قول السيوطي بأبيات شعرية العلامة أحمد الحفظي الشافعي في أرجوزته فقال(١):

وقد حكى الشيخ السيوطئ إنّهُ

قد كان فيما جعلوه سُنّه

سبعسون ألسف منسبر وغشرة

مِنْ فُوقِهِنَّ يلعنونَ حيسكَرَهُ

ومن جملة المنابر التي لُعن عليها أمير المؤمنين ﷺ حاشــــاه – منبر رســــول الله ﷺ وأمام قبره الشريف وعلى مرأى ومسمع الصحابة، ولله دَرُّ القائل:

أعلى المنابسر تعسسون بسبّه

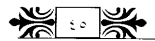
وبسيفه نصبت لكم أعوادها؟!

إلا أن الغاية من شستمه والمقصود بلعنه بذلك هو رسول الله على لأنه ورد عن أم سلمة على أله على الله على الله على ألما قالت: سمعت رسول الله على يقول لكم: (من سبّ علياً فقد سبّني، ومن سبّني فقد سبّ الله أكبه الله على منخره)، كما أخرجه أحمد في مسنده وغيره وصححه الحاكم وقد استفاضت الأحاديث بذلك...

فضلا عن هذا، أخذوا يخفون فضائله وخصائصه، وقد سُئل الشافعي عن أمير المؤمنين علي الشيخ فقال: (ما أقول في رجل أخفت أعداؤه فضائله حسداً وأخفت أؤلياؤه فضائله خوفاً، وقد شاع من بين ذين ما ملاً الخافِقين)(١).

<sup>(</sup>١) النصائح الكافية المحمد بن عقيل ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) حلية الأبرار السيد هاشم البحراني ج٢ ص ١٣٣.



وأخذوا ينشرون على المنبر عقيدة الجبرية ويركزونها في عقول الناس كي يبرروا أفعالهم المنحرفة، وأنها من الله عزّ وجل وأنهم مجبورون عليها، وكذا إثبات القضاء والقدر وتصويره بصورهم وتفسيراتهم الضالة والمنحرفة عن واقع القرآن الكريم.

وقاموا بنشر الأحاديث الموضوعة التي تدعم سلطانهم، وتشويه بعض الأحاديث وبترها عن تمامها، وتفسير الآيات القرآنية وبعض الأحاديث الشريفة بتفسيرات شاذة، تبرر حكمهم الفاسد وتدعم سنطانهم ومُنْكهُم العضوض، بعدما اشتروا ذمم بعض الصحابة.

كما أخذوا ببيع الخمر على عهد معاوية بواسطة سمرة بن جندب وغيره، وفشا الربا وانتشرت الملاهي والغناء في مكة والمدينة على عهد يزيد وأبيه، وأبيح بيع الخمور ولعب القمار والاستهزاء بالدين والمتدينين وكثر المختثون، وغير ذلك من الأمور التي يندى لها الجبين.

<sup>(</sup>١) لِنظرِ النصائحِ الكافية- محمد بن عقيل ص ٧٢ الفلا عن كتاب الرد على الإمامية للجاحظ.



### وأما الهدف الثالث

لما كان هدف بني أمية هو التسلط على رقاب المسلمين وتوسعة نفوذهم، كما أعلن هذا مؤسس دولتهم معاوية بن أبي سفيان بقوله - كما مرَّ - لأهل الكوفة: (أتروني قاتلتكم على الصلاة والزكاة ... قاتلتكم لأتأمّر عليكم وألي رقابكم وقد أتاني الله ذلك وأنتم كارهون).

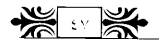
وهكذا ترى دولة بني أمية، هدفها دنيوي وغايتها التسلط على رقاب الناس بغير حق، وقهر المؤمنين والمستضعفين وفرض إرادة الشيطان، فأخذوا يوطدون مجال نفوذهم بالقتل ويوسعون مملكتهم بالغزو الذي عبروا عنه بالفتوحات الإسلامية، فتجدها كما هي طباعهم في الجاهلية ليس الغرض منها نشر الإسلام كما هو معلوم من النتائج، بل بدافع حب السيطرة، وتوسيع المملكة، وجلب الخيرات لهم، والتشبه بالقياصرة والأكاسرة، وكما ورد في الحديث الشريف (نية المرء خير من عمله)(١)؛ ولذلك أمر عمر بن عبد العزيز عندما تصدى للحكم برد الجيوش الأموية التي كادت تخترق أوربا لأنه كان يقول: إنها فتوح لم تأت بما يرجى منها للدين، بل هي غزوات تطلب الثروة والأموال والعبيد وتوسعة المملك والنفوذ)(١).

حتى إن الأمويين كانوا يكرهون أن يدخل أحد من أهل الذمة إلى الإسلام حتى لا تنقص الجزية، فلجأوا أخيرا إلى أخذ الجزية حتى من الذمي الذي يدخل في الإسلام عنوة حتى لا تنقص أموال بيت المال، فمنعها عمر بن عبد العزيز وقال: (إن الله بعث محمداً داعياً ولم يبعثه جابياً، فمن أسلم من أهل تلك الملل فعليه في ماله الصدقة ولا جزية عليه)"!.

<sup>(</sup>١) المحاسن البرقمي ج١ ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) الخليفة الزاهد- عبد العزيز سيد الأهل ص ٩١.

<sup>(</sup>٣) الخراج - أبو يوسف القاضي ص ١٣١. الخبيفة الزاهد- عبد العزيز سيد الأهل ص ١٩١.

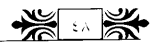


إذ كان يرى أن الإصلاح الداخلي وبسط العدل والمساواة خير من التوسع الخارجي، كما أن غايتها الأخرى هي إشغال الناس وإبعادهم عن التفكير في حكم بني أمية وفسادهم، والتعرض لسلطائهم الجائر، لذا حاولوا إبعاد القادة والرجال المتنفذين والمعارضين لسياستهم بما يسمونه بالفتوحات، فإن فتحوا تنعموا بما وأبقوهم هناك بعيدين، وإن قُتلوا تخلصوا منهم.

ثم أخذوا بتتبع آل علي النظير وشيعته وأصحابه تحت كل حجر ومدر، فقتلوا من خيرة الصحابة المؤمنين كججر بن عدي الطائي وعمرو بن الحمق الخزاعي وكثير من أصحابهم، لا ذنب لهم سوى ألهم يوالون علي النظير ويحبونه تصديقاً لقول رسول التماثين: (يا علي لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق) الله وقال تعالى في القرآن الكريم في إن المُنافِقِين في الدُرْكِ الأَسْفَلِ مِنْ النَّارِهُ "أ.

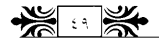
 <sup>(</sup>١) يُنظر فضائل الخمسة من الصحاح الستة - الغيروز آبادي اج٢ ص ٢٠٠ عن مستدرك الصحيحين،
 حلية الأولياء، كنز العمال، أُسد الغابة وغيرها.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء/ الآية ١٤٥.



لقد اهتزت النفوس وتحركت المشاعر في هذه الحركة العظيمة من سيد الشهداء للتطلا والتي كان بها دمار بني أمية وبداية انتهاء حكمهم، وكانت بداية لرسم خطوط الإسلام (بالقلم العريض) نصراً وظفراً، في قلوب المؤمنين الواعين، ومنطلقاً للتحرك لإزالة الداء السرطاني الجاهلي، الذي أخذ ينخر في الأمة الإسلامية ويحاصر قيادتها. فأصبح للمنبر خطان، خط عام وهو الذي يمثل الدولة ووعاظها، ويتسم بصفاتها الأخلاقية إيمانا أو فسقاً، ووفق طبيعة مقتضيات المرحلة السياسية آنذاك.

وخط خاص وهو المنبر الحسيني الذي ؤلد بعد ثورته العظيمة للنظي وأخذ حدوداً وأهدافاً من رسالة جدّه محمد الله عن رسالة جدّه محمد الله عنه الله عصر ثورة الحسين أو ما بعد ثورته.



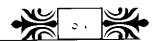
#### عصر ما بعد ثورة الإمام الحسين ﷺ

يمثل هذا العصر مرحلة انتقالية في توجيه بعض المجتمعات في التفكير الجادي لإزالة أسباب التخريب في المجتمع الإسلامي، ولذا توالت الثورات على الدولة الأموية في عصر ما بعد استشهاد الإمام الحسين الشيخ؛ لألهم أدركوا أن هذه الدولة أماتت الروح الإسلامية وأعادت الناس إلى جاهبية ثانية، ولكن بإطار جديد ومنظم ومغلّف بصبغة إسلامية خارجية، حيث إن الناس قبل لهضة الإمام الحسين الشيخ؛ كانوا يعيشون بأوضاع وحالات مختلفة، فمنهم من يعيش حالة سبات وركود، ومنهم من يعيشون بأوضاع وحالات مختلفة، فمنهم من يعيش حالة سبات وركود، ومنهم من ومنهم من يركنون إلى الظالمين بحجج شرعية واهية، والغالبية همج رعاع ينعقون مع ومنهم مَنْ يركنون إلى الظالمين بحجج شرعية واهية، والغالبية همج رعاع ينعقون مع كل ناعق، تابعون للسلطان ولو ظاهراً تبعاً للقول المأثور: الناس على دين ملوكهم، والفئة المؤمنة الواعية مستضعفة تعيش تحت الضغط الشديد والمظاردة والحبس وفي تقية مكثفة.

والجميع يعرفون أن الدولة الأموية تُضيّق على أولياء الله عزّ وجل في كلّ مكان؛ لتجبرهم على الانخراط في صفوف الجاهلية الثانية، والطاعة للحاكم الظالم وتأييده، ولا أقل من الانعزال والصمت، دون التعرض إلى أفكار وتصرفات الحاكم، أو ما يسمى (بخليفة المسلمين) عندهم، وإلا كان القتل والمطاردة والتنكيل!؟.

فأخذ زبانية النظام الأموي وجلاوزته بنشر هذا الأمر، إما ترغيباً وطمعا، أو ترهيباً وخوفاً، وبحما حصلت البيعة ليزيد بن معاوية بولاية العهد بعد أبيه، على الرغم من اشتهاره بالانحراف والفسق بل عدم إيمانه بالإسلام ديناً ومعتقداً بين المسلمين.

حتى وصل الأمر إلى الإمام الحسين المنظم إما أن يبايع أو يُقتل، وبعدما جرى من المحاورة بينه المُشلِم وبين والي يزيد على المدينة، أعلن للشلا تحجه، نهج المؤمنين الأحرار الخمر، الغيارى على مبدئهم وعقيدتهم، فقال المشلط: (يزيد رجل فاجر فاسق شارب الخمر،



قاتل النفس المحترمة ومثلي لا يبايع مثله)، فمم يقل المُبَلِّجُ أنا لا أبايع وكفي، بل قال: ومثلي وعلى عقيدتي ومنهجي...و... لا يبايع يزيد الفاجر، وكل ظالم كان نهجه نهج يزيد وسيرته.

فأعطى بموقفه هذا ثبت ضابطة التحرر والخلاص ودفع الظلم، وإماتة الفساد والنهوض بالصلاح والإصلاح؛ لأن فيه طريق الله عزّ وجل ورضاه حتى لوكان ببذل الأموال والبنين، بل حتى الأنفس، فرسم يُسَيِّن الطريق الواضح للأجيال والسلوك به بنفسه ثبت ليُعبده للآخرين، ورفع شعاره عالياً على منبر السيوف والرماح بقوله لليلل (وأني لم أخرج أشرا ولا بطرا ولا مفسدا ولا ظالما وإنما خرجت لطلب الإصلاح في أمة جدي صلى الله عليه وآله أريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر).

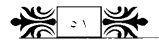
فكان لَمْتَكُمْ يَمْثُلُ جَدُه مِنْكُمْ بَامَتَدَادَهُ لَهُ فِي نَصْحِهُ وَرَسَالِتُهُ، وَكُونُهُ جَزَءاً مَن بَدُنَهُ الشَّرِيفُ ثَنْكُ وَمُصَدَّاقاً لَقُولُهُ شَكَّةُ الذِي رُوي فِي سَنَ التَرْمَذِي وَسَنَ ابن مَاجَةً وَغَيْرَهُما: (حَسَيْنَ مِنْي وَأَنَا مِنْ حَسَيْنَ) (اللهُ وَغَيْرَهُما: (حَسَيْنَ مِنْي وَأَنَا مِنْ حَسَيْنَ) (اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمَا: (حَسَيْنَ مِنْي وَأَنَا مِنْ حَسَيْنَ) (اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

فأعطى الحسين المنظم صورة جسد فيهاكل معاني الإسلام، فنهض المنظم ومعه نخبة مخلصة من أهل بيته وأصحابه كانت خلاصة المجتمع الفاضل، حتى كأن عناصر العالم المؤمن الأمثل انطبع في هذه الوجوه الخيرة بل تجسد فيها.

فقدّموا أنفسهم فداء الإسلام ورسموا نهجاً ولائياً لقيادة الإمامة، وللخلافة الحقّة المتمثنة بالحسين الشخ التي أصبحت رمزاً وتذكرة للأجيال، ومعطين صورة مع إمامهم للمخ جسدت فيها كل معاني الإسلام، بالإيمان الصادق والحب الإلهي الخالص، وكل معاني الوفاء والإيثار والتضحية والشجاعة.

لقد كانت النهضة الحسينية تطبيقاً لأروع المفاهيم الإسلامية الصادقة، ورسمت أبدع الصور وأروعها في الفناء في ذات الله عزّ وجل، وأعطت للتاريخ الإنساني قيمة

<sup>(</sup>۱) جو ص ۲۴، ج۱ ص ۱٥.



حضارية غيرت مجراه، وقلبت الموازين فيه وهذا أمر ليس بالهين، إذ مع كثافة العُدة والعدد للجيش الأموي وقلته عند معسكر الحسين المنظل إلا أن النصر أصبح حليف المظلوم، والمؤمن حليف الإيمان، والتاريخ والأقلام الشريفة انتصرت له، وبقي شمعة مضيئة تنير دروب المجاهدين على متر العصور والأزمان، واختلاف الأماكن والبقاع، والأديان والمذاهب كافة، في حين أصبح يزيد وأربابه وجيشه وأعوانه في مزابل التاريخ بين لعنات الشرفاء وانجاهدين، وصدق الشاعر حيث قال:

#### كلذب الملوث فالحسين مخلف

كلّما أخلق الزمان تحدّد

وما إِنْ قام الإمام الحسين المنظم المسلاحية واستشهد المنظم ومن معه من أهله وأصحابه، وجرى ما جرى على نسائه وعياله من السبي والاضطهاد، حتى حصلت صدمة كبرى للمجتمع الإسلامي آنذاك، لاسيما عند من تخاذلوا عنه المنظم ولم ينصروه، فاحتقروا أنفسهم وندموا على ما فات من تخلفهم عن الحسين المنظم، وتاب عدد كبير منهم، جاعلين كقارة ذنبهم أخذ ثار الحسين المنظم، ولهذا حصلت الثورات على بني أمية وبالخطوط نفسها، التي رسمها الإمام الحسين المنظم، فصار الفرز في المجتمعات ضمن الضوابط والمقاييس التي وقرتها قضية الحسين المنظم.

وسرى الفرز إلى المنبر أيضاً، ولبس ثوب الثورة الحسينية لأنه أصبح أداة كشف عن واقع المجتمعات والأنظمة، وقد اتخذ المنبر بعد استشهاد الإمام الحسين لمنظمة مسارين أو ثلاثة.



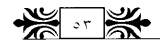
# المنبر الجامع

وهو الذي يمثّل الدين والدولة، فيما إذا اتحدا وتطابقا وتوافقا في النظرية والعمل كما حصل في عصر الرسول محمد شيئة وعصر أمير المؤمنين علي التينية إلا أنه نادر الحصول، ولا يمكن الحصول عليه في أزمنتنا الأخيرة وحتى قيام قائم آل محمد (عجل الله تعالى فرجه الشريف).

وهذا المنبر الذي يجمع بين الدين والدولة يكون هو الأمثل، لأنه يطبّق ما نظره الشارع الأقدس، ويحقّق مفهوم العدالة الاجتماعية، لوجود سلطة تشريعية وقضائية وتنفيذية، تُطبّق فيه جماعة وفرادى أحكام الله تعالى، وتقام الشعائر الدينية ضمن القوانين الشرعية، التي تتحدد فيه الحريات والوظائف بحدودها الشرعية وتجعل لها ضوابط وثوابت تسري عبى الجميع.

وكما قلنا إنّ أبرز ما يصور هذا المنبر عضرا رسول الله على وأمير المؤمنين الليلي الله على أبرز ما يصور هذا المنبر عضرا رسول الله على أمير المؤمنين الله ومن سار على نحجهما، إلا أنه فرد نادر تحقّق منه أقل من عدد أصابع اليد، وهذا التحقّق لا نقصد به التطابق الكبي؛ لأن جانب العصمة والإمامة هو الغالب دائماً، ولكن نقول بالتشابه والقرب.

وهذا المنبر هو المنبر الخاص نفسه من حيث السياق العام- الذي سيأتي ذكره- إلا أنه يمتاز عنه بوجود عنصر التطبيق الجماعي علانية، وإقامة الحدود، وارتفاع موضوع التقية، أو تحقّق العدالة الفعلية في المجتمع وغيرها.



#### المنبر العام

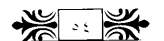
هو الذي يمثّل الدولة على وجه التحديد، بتعبيره عن آرائها وتوجهاتها، ويمثّل والحهة إعلامية لها، وهذا المنبر ليس له علاقة بالدين إلا من حيث المظاهر والصور لا الجوهر، وما تحتاجه الدولة لأغراضها الخاصة.

ويرتقى هذا المنبرَ عادةً وُعَاظُ السلاطين وأصحاب المصالح والانتفاعيَون والانتهازِيّون في المجتمعات عامة، وأفضل نموذج هذا المنبر، هو ما بعد عصر الرسول الله وعصر الدولة الأموية والعباسية ومَن نحجَ نحجهم إلى عصر ظهور الحجة (عجل الله تعالى فرجه الشريف).

والمنبر العام، مرسوم ومقنّن من قبل أجهزة الدولة وحُكّامها، يستعمل في المناسبات الخاصة والأحداث المهمة للدولة، إضافة إلى الأيام الرتيبة عندهم في خطبتي صلاة الجمعة والعيدين الرسميين وغيرهما. والسياق العام التقليدي فيه دعوة الناس إلى التقوى والعمل الصالح ظاهراً، واستمالتهم إلى الانحراف واقعاً، وتخديرهم وإماتة روح التحرر فيهم، وكلام أصحاب هذا المنبر يصبّ عادة في النصح والإرشاد، لكنه غير مؤثّر؛ لأنه لا يخرج عن نفوس صادقة مخلصة لله عزّ وجل حيث الاختلاف بين الفكرة والسلوك، والقول والفعل.

ومن المصاديق لهذا المنبر هو ما فعله بنو أمية عليه، وما قرروه من التشويه بآيات القرآن وتحريفها، وخداع الناس بالكذب على رسول الله شطة بالوضع عليه. وشراء ذمم بعض الصحابة، كما مرَّ.

فنجد عندما بدأت الناس تشعر وتحس بفسق حكّام بني أمية وفجورهم أخذت تهرب من الصلاة خلفهم والاقتداء بهم، إذ كيف يقتدي المؤمن بالفاسق؛ وكيف يكون الفاسق باباً من خلالها تُقبل الصلاة وبعض الأعمال؛ وكيف تصعد أعمالهم إلى السماء؛ وقد ورد عن أبي ذر عن رسول الله ﷺ: (إن إمامَك شفيعك إلى الله

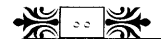


فهل يُقتدى بفاجر فاسق خمّار؟ أو بمن يحمل هذه الصفات القبيحة وغيرها؟! وهذه صورة من صور التحريف التي أذاعها وُعَاظُهُمْ على المنابر وركّزوها في عقول الناس، لاسيما السُّذَج منهم، وصار يُؤخذ بحذه الأحاديث الموضوعة وغيرها حتى يومنا هذا دون دراسة وتمحيص.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة- الخر العاملي ج ٥ ص ٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبري- البيهقي ج ٤ ص ١٩. لجامع الصعير - السيوطي ج ٢ ص ٩٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة الخر العاملي ج ٥ ص ٣٩٢.



#### المنبر الخاص

وهذا المنبر ليس له علاقة بالدولة، ولا يمثّل أراءها وتوجهاتها، إنما يحاول أن يبث الآراء الإسلامية السليمة؛ ليثبت جوهر الإسلام ويحدّد معالمه، وبيان سبل تحرير المسلمين من أيدي الظالمين، ومن أهم المتمسكين بهذا المنبر هم الفقهاء العدول، وأعلام الدين المتورعون، ومن أصحاب المبدأ والثبات والحقيقة.

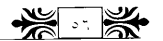
وقد ينحرف هذا المنبر في بعض الأزمنة على أيدي فئة من الدخلاء عليه والانتفاعيين منه، الذين لا مبدأ ثابت يحدّهم ولا عقيدة راسخة تقوّمهم، ولكن هؤلاء مكشوفون ولا يمثلون هذا المنبر، وكثيراً ما انعزلوا عنه وأصبحوا شاذين عن خطّه، وخارجين عن نحجه.

وهذا المنبر أداة صالحة للتعبير عن معالم الحضارة الإسلامية الحقّة، والنهوض بدور التوعية والإصلاح، وتعميق الشعور بالمسؤولية تجاه المبادئ الإسلامية، قولاً ومضموناً.

وعلى الرغم من أنه يمثّل الروح الإسلامية المكبوتة في عالم ضيق ومجتمع محدود إلا أن ثماره ناضجة ومعالم توجهاته متكاملة.

والسياق العام لهذا المنبر هو تعليم ودراسة الأحكام الدينية، العبادية والمعاملاتية، ودراسة العقائد والأصول، ودراسة التاريخ الإسلامي وتحليبه، والاستفادة الواقعية منه في المعالجات العصرية، وكلّما كانت مصادر اخدث التاريخي أكثر دقة وأوثق سنداً، وأعمق تحليلاً، تصبح الاستفادة في مجال التطبيق أكثر نتاجاً وأوفر عطاة، فضلاً عن الوعظ والإرشاد والتوجيه واخكمة، وغالباً ما تكون مجالات التطبيق فردية أو مقتصرة على عناصر محدودة.

وأما التطبيق الجماعي فغالباً ما يكون محظوراً فيندرج تحت موارد التقية.



### المنبر الحسيني

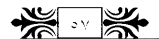
وهو فرع من المنبر الإسلامي الخاص، ويختص بالمسلمين الشيعة وقد ركّز في صورته ومعناه على ظلامة الإمام الحسين النظج وعظم مأساته وعمق نفضته، مصوّراً قبح الحكم الأموي ودمويته وبُعدة عن الإسلام.

وهذا المنبر صورة حيّة من صور الإسلام في توجهه وبنائه، فعملية التلبس والاتحاد والفناء بين الحسين لَهُ والإسلام جعبتنا ننظر إلى الإسلام على أنه صورة مشخصة في الخارج عن طريق الإمام الحسين لله الذي آمن بالإسلام وطبّقه وأحياه بعد عودة الجاهلية الثانية، فعسية التجسيد الخارجي للإسلام في الوقت الذي أخذت الجاهلية الثانية تستفحل بإطار جديد ومنظّم جعل الواقع يتمثل بقول (الإسلام محمدي الوجود، حسيني البقاء).

وهذا المنبر يتحد مع المنبر الخاص في المبنى والتوجه، والموضوع والغاية عموماً، والكنهما قد يفترقان في زمان معين أو مكان محدد.

فالمنبر الخاص قد يتقيد بزمان مخصوص في صلاة العيدين أو الجمعة وغيرهما، وبأحكام وآداب خاصة وفق مقتضى الظرف العام، وكذلك في المحاضرات العلمائية الخاصة في المجتمعات الحوزوية والعلمية، وفي بعض المناسبات والأحداث المهمة التي تمرّ على المسلمين وتعصف بمم.

في حين أن المنبر الحسيني يتحرر من هذه الخصوصيات ولا يتقيد بزمان أو مكان، فأيام السنة كُلّها محاضرات وخطب ومواعظ، مع المرور والاستشهاد بالنهج الإسلامي الحسيني وملحمة الطف العظيمة وذكر الحسين المنظ وما قدّمه في سبيل ثبات الإسلام ورفعته، وبعثه من جديد بعد أن أراد له بنو أمية الجمود والتقوقع في ذاته والرجوع إلى الجاهلية بصورة جديدة.



فعلى هذا إن الفارق ليس جوهرياً، إذ الاشتراك والتماثل حاصل في جميع اخالات لوحدة المنهجية في الحديث موضوعاً وغاية، وذكر الحسين التيخ والبكاء عليه لا يضر بحذه الوحدة، سواءً أكان في خطبتي صلاة الجمعة أو العيدين أم في غيرهما ما دامت مسيرته في الله عزّ وجل فذكرة تعظيم لشعائر الله عزّ وجل.

وأول من ثبّت معالم المنبر الحسيني هو ولده الإمام زين العابدين علي بن الحسين لمسلخ في خطبته الشهيرة على منبر الدولة الأموية وجامعها في الشام، وأمام طاغية بني أمية حينئذ يزيد بن معاوية، مما هز أركان الحكم الأموي وجعل الناس في اضطراب وهرج، بعد أن كشف الحقائق، وأظهر زيف ادعاءات بني أمية وإعلامهم، وبيّن فضل أبيه الحسين المنظم وجده أمير المؤمنين المنظم، وأن هؤلاء السبايا بنات رسول الله المنظم، وعرف الله المنظم، حتى أخذوا بلعن يزيد وبني أمية بما فرطوا في حق آل محمد المنظم وأخذوا بالبكاء والندم، فكان أول مأتم حسيني في عاصمة بني أمية وأمام طاغيتها بعد استشهاد الإمام الحسين المنظم.

وهكذا بدأ المنبر الحسيني يتفاعل مع المسلمين وكان على رأسهم أنمة أهل البيت اليهلان فأخذوا يحتّون الناس على نظم الشعر في الحسين اللهلان ورثائه، وتوجيههم على إقامة المأتم وندبه، ودفع الناس على البكاء اللهلان.

وهذا إطار جديد لتفعيل الواقع الإسلامي بما يستحقه، إذ البكاء ثورة صامتة تحكي عن رفض للظلم والطغيان، فكانت الزهراء لينفئ وإمامنا زين العابدين للفلا والأئمة من ولده النظام إذا حُبسوا عن الكلام عن ظلامتهم وكشف الواقع المزيّف نطقت أعينهم بالدموع، فيفهم الناس مرادهم ورفضهم للواقع، فيتخذون المسار المطلوب ضد الظالمين، لا ضعفاً منهم الناس استنكاراً وثورة على الواقع المعاش.

فعن زيد الشُّحّام عِلْكُ قال: إن أبا عبد الله للنظل قال لجعفر بن عفان الطائي الشاعر الضرير المشهور: بلغني أنك تقول الشعر في الحسين للمنظ وتحيد. قال: نعم،



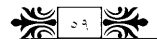
فأنشد فبكى ومن حوله، حتى سالت الدموع على وجهه ولحيته، ثم قال: يا جعفر والله لقد شهدك ملائكة الله المقرّبون، ها لهنا يسمعون قولك في الحسين المنظ ولقد بكواكما بكينا وأكثر، ولقد أوجب الله لك يا جعفر في ساعتك الجنة بأسرها وغفر لك، فقال: ألا أزيدك؟ قال: نعم يا سيدي، قال: ما من أحد قال في الحسين المنظ شعراً فبكى وأبكى به إلا أوجب الله له الجنة وغفر له)(١)، وغير هذا كثير لا يستغه المقام.

هذا وقاد تصدى لارتقاء المنبر الحسيني آلاف، وفق الترتيب الزماني وبمختلف المراتب العنمية من مجتهدين وفضلاء، ودون ذلك، إما للتبرك أو إشاعة العلم والفضينة، وبيان مصائب أهل البيت تَنتير ومظلوميتهم، والبراءة من ظالميهم وغاصبي حقوقهم بعد كشفهم وفضحهم، والتوجه بالمجتمعات نحو تطبيق العدالة، وإجهاض عمليات الغدر والخيانة، وإنعاش روح الولاء والتعاطف مع أئمة أهل البيت المنتلا وشيعتهم، مع تصحيح المعتقدات الفاسدة عند المسلمين وغيرهم.

كما أخذ هذا المنبر على عاتقه تربية الأجيال جيلاً بعد جيل وتوعيتهم، وإبراز واقعهم وكشف زيف التاريخ واقعهم وكشف زيف التاريخ الإسلامي وما أدخل فيه من الكذب والدس وتشويه الحقائق، بكشفها وإظهارها بصورها البيض الناصعة.

هذا وقد استمر المنبر الحسيني لقرون بين الظهور والخفاء حيناً، تبعاً للظروف والسياسات التي كانت تحيط به، وعقلية الحكام وثقافتهم حتى وصل في مرحلة من مراحله إلى قمة بزوغه ورقيه وانتشاره تحت رعاية العلماء الأعلام ومفكري الإسلام وتوجيههم كالشيخ المفيد والسيد المرتضى وغيرهما، وإنّ لم تكن إدارته بيدهم، بعد أن مَرّ بظرف عصيب لا يقوى خمسة أشخاص أو أقل على الاجتماع لذكر

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة- الحر العاملي ج. ١٠ ص. ٢٠٥.



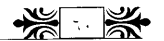
مصاب سيد الشهداء عَشِين، ومناقشة بعض المسائل الدينية وتدارسها بينهم؛ لأن عيون الظالمين كانت تحوطهم وتراقبهم إلا في بعض المجالس التي تقام حسة بعيدا عن أنظار جلاوزة النظام.

وحيناً آخر بين القوة والضعف بالغرض تبعاً للمستوى العلمي والفكري في ذلك العصر وإمكاناته.

ولكنَّ هذا المنبر بكل صوره ومصاديقه، وفي مختيف أزمنته وأمكنته، كان دائما يليِّ حاجات المؤمنين، ويسهم في بناء الشخصية الإنسانية، ويحافظ على فكرها الصحيح، وينير دربها بإيضاح الحقائق وكشف الأكاذيب، والسمو بالإنسان نحو الكمال والرقي بالمواعظ والحكم الإلهية، والحث على الالتزام بالسنن الإسلامية، والسير على نهج الرسالة المحمدية، التي أقامت أرقى حضارة عالمية، بعد أن فتحت أفاق المعرفة الإلهية للناس بواسطة مشاعبها الاثني عشر من أئمة الهادي المنظم، وفتح طريق التحرر ومقارعة الظلم والظالمين والنهل من مدرسة الإمام الحسين المنظم ونهضته العظيمة.

وقد اختص هذا المنبر واقتصر غالباً، إن لم يكن كنياً على المجتمعات الشيعية، والتي كانت تعيش تحت ستار تقية مكثفة، في ظروف صنعتها حكومات ودول ظالمة لا تريد إلا منبرها العام الرسمي، فكان هذا المنبر خاصاً بحم.

وأخذ هذا المنبر بالتطور والرقي بعد أن أخذ بتصوير واقعة الطف المأساوية على أرض الواقع نظرياً، ثم وصلت إلى تصويرها عمليا أحيانا، وبحدًا وُلد أول مسرح إسلامي، عربي، شرقي من واقع مأساة الطف، وينفرد به مُحبُّو آل محمد المشلام وشيعتهم، وقد أشار هذا المستشرق (لاندو) في كتابه المترجم عن الانكبيزية بعنوان (تاريخ المسرح العربي) وعبر عنها مسرحيات التعزية - أي بمصاب الحسين للسلام حيث قال: لقد كانت مأساة الحسين تُمثل عادة في العشر الأوائل من شهر محرم،



وهي تحكي قصة المذبحة التي أحدثت شرحا في الحياة السياسية والدينية في المجتمع الإسلامي لا تزال آثاره باقية إلى اليوم، ثم قال: وإن مسرحيات التعزية تعد أولى المسرحيات في الشرق من ناحيتي الشكل والمضمون)(١).

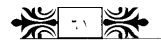
والمنبر الحسيني جشد واقعاً يحاكي الناس بالسبل والطرق والآفاق كافة حتى عصرنا الحاضر، حيث فتحت للسنبر الحسيني آفاق عالية، برعاية بعض الفقهاء المجددين المجاهدين قدّس الله أسرارهم، الذين وغوا عمق الهجمة الشرسة على الإسلام وأبنائه من قبل المستعمرين والمبشرين وأذنابهم من أبناء الإسلام، والمتأثرين بهم بعرض النظريات الهدامة والأفكار المشبوهة والدعوة برجعية الإسلام والتقدمية الزائفة، وإن أراء الإسلام لا تناهض أو لا تساير المجتمع الحديث وغيرها من الأكاذيب التي انطلت على بعض المسلمين.

وقامت كوكبة واعية ومثقفة من الخطباء الحسينيين المجاهدين (رحم الله الماضين وحفظ للمنبر الباقين) فأنارت المنبر الحسيني الخاص، ووسعت حدوده، وجدّدت معطياته، وفرّعت مداركه، وأصّلتُ محاوره، وأدخلت فيه عناصر جديدة، لرد هذه الشبهات وإبطال هذه النظريات، وإعطاء رأي الإسلام الصحيح بكل وضوح وبساطة بعيدا عن الجمود والتقييد بالألفاظ والمضمون البعيد عن مفهوم العصر الحديث.

فأخذ المنبر يستقطب الجمهور المثقف من أبناء الإسلام الذين تأثّروا بعض الشيء بالغرب وأرائه، فأجاب المنبر عن تساؤلاتهم، ورسم لهم توجهاتهم، وأخذ يُرضي طموحهم بعرض صورة الإسلام الواقعية الناصعة التي تساير العصر وتواكبه.

وَقتح آفاقا جديدة في عَرض النظريات الفكرية والعلمية والثقافية وإسنادها بالإسلام، أو دفعها بأسلوب علمي رصين مقنع إذا كانت بعيدة عن منهجه.

<sup>(</sup>١) تاريخ لمسرح العربي- لاندو ص ١٥.



فقد غَبرَّ هذا المنبر الحسيني الذي انتسب إلى الحسين لَهَيْكِ لأن انحور وخاتمته على تَهْضَةِ الحسين لَهُيُكِ لأن تتغير، وإن كان الموضوع لا يتصل مباشرة به لَهُؤَلا، وتثبيتاً للمقولة الشهيرة (الإسلام محمدي الوجود حسيني البقاء).



#### الخطباء

وعسى ضوء أقسام المنبر - التي مرّ ذكرها- فإن الخطباء ينقسمون كذلك إلى ثلاثة أقسام غالبه:

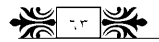
- ١. خصاء ربانيون (الرساليون).
- ٢. خطباء السلاطين (وغاظ السلاطين).
  - ٣. خطباء الارتزاق.

#### ١. الخطباء الربانيون (الرساليون).

لمّا كانت الجماعات والأحزاب والدول تحتاج إلى من يعبّر عن أفكارها وأهدافها، كذلك خالق الكون ومؤسسه الله عزّ وجل أراد من يُعبّر عن تشريعاته وأحكامه، إلا أن طرق التعبير تختلف، فتارة تكون بالإشارة، وتارة بالكتابة، وأخرى باللسان، واليوم أصبحت وسائل التعبير أكثر وأوسع بواسطة المذياع والتلفاز والقنوات الفضائية الحديثة وغيرها. إلا أن المحور الأساس فيهم جميعاً هو السان الذي يدخل في كل المحاور والمجالات، ويكون أكثر تأثيراً فيما نو كان مباشراً بالخطب والمحاضرات.

إذا فلا به مُمَنَّ يُعبَر عن مُراد الله عز وجل بنقل أحكامه وتشريعاته، وأن يكون ذا شخصية تتوافر فيها الكفاية والمؤهلات لينال هذا المنصب العظيم، فجعل الله عز وجل وسائل التعبير عنه: الملائكة، والرسل، والأوصياء، والأولياء، والخطباء الربانيين بالتبع، فكن منهم يعبر عن الآخر ويأخذ منه، ومن ثم فهم يعبرون عن الله تعالى. ويما أن أحكام الله تعالى تابعة للمصالح والمفاسد، فتكون أوفق وأرفق بالعباد؟

لأنه خالقهم، فهو أعرف بما يصلحهم ويفسدهم، فينبغي للخطيب أن يتحدث عن دراية في تشريعات الله تعالى لكي لا يقع في الفساد والإفساد، لذاكان الأجدر لهذا



المنصب حقيقةً هو الخطيب الرباني الذي تتجبى فيه الصفات الحقة، ويكون مظهراً من مظاهر الله في أرضه، من مظاهر الله في أرضه، فيكون لهذا الخطيب الأهلية لارتقاء المنبر الجامع والخاص والحسيني.

#### ومن أهم صفات هذا اخطيب الربايي

الالتزام بأحكام الله عز وجل ظاهراً وباطناً، والتمسك بتهذيب النفس وكمالها،
 ورفدها بالفضائل الحسنة وتحنيبها عن الرذائل والشبهات، وتعميق الصلة بالله
 عز وجل.

فإن التقوى بما يُقاس الإنسان عموماً والخطيب خصوصاً، ويوزن بما.

وعليه أن يكون قدوة بسلوكه وسيرته، ثم يعظ الناس ويوجههم، حتى يُقبل كلامه ويؤخذ بعين الرضا والإحسان، ولا يكون كما قال تعالى: ه أَتَأْمُرُون النّاس بالْبِرّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنشُم تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفلا تَعْقِلُونَهُ !!!.

وقد ورد عن الإمام أمير المؤمنين علي الشخر أنه قال: (من نصب نفسه للناس إماماً - وهي أعم من الفقيه أو إمام المسجد أو الخطيب - فليبدأ بتعليم نفسه قبل تعليم غيره، وليكن تأديبه بسيرته قبل تأديبه بلسانه، ومعلم نفسه ومؤدّها أحق بالإجلال من معلم الناس ومؤدّهم)(1).

وعليه أن يجعل شعاره قول أمير المؤمنين علي الشلط: (إني ما دعوتكم إلى طاعة إلا وكنت أول من يجتنبها)<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة/ الآية ١٤.

<sup>(</sup>٢) نحج البلاغة- شرح محمد عبده ج ٤ ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير كنز الدقائق- القمي المشهدي ج٣ ص ١٩٥٠.



• الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإن الدين بهما قام وتركزت أعمدته، وهما منهج الأنبياء والأوصياء وشعارهم، فقد سالت دماؤهم، وأُوذُوا أشد الأذى، وشُسوا واتَّهموا بالتهم كافة، فلم ينتنوا أو يتوانوا عنهما، وبهما رفع الإمام الحسين لمنتظ شعاراً لنهضته الكبرى بقوله: (وأني لم أخرج أشرا ولا بطرا ولا مفسدا ولا ظالما وإنما خرجت لطلب الإصلاح في أمة جدي صلى الله عليه وأنه أريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر).

وأن يكون شجاعاً، مهيباً، صادقاً، ولا تأخذه في الحق لومة لائم، إلا ما جرَّ عليه ضررا فيكون بحدوده المتيسرة.

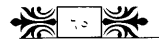
التنزه والرفعة عما في أيدي الناس والنظر إليهم، وأن لا يجعل مقابل عمله إلا الإخلاص لله عز وجل، حيث إن عمله الرسالي هذا يتعزز ويقوى في النفوس، لا أن يجعل الغاية من عمله هذا هو الارتزاق وأخذ الأموال خصوصاً وإن كان له الحق في الأخذ ما لم يكن عمله أمرآ شرعياً واجباً ولكن بعيداً عن المعامنة وتحديدها؛ لأنما تُسقط مهابته من النفوس.

وكذا أن يُبعد عن نفسه حُبُّ الشهرة، والجاه الزائل، والمنصب الخداع؛ لأنه قد تُشاب في قلبه نية الإخلاص لله عزّ وجل، وقد رُوي عن الإمام زين العابدين للشِّلاِ قوله: (وإياك أن تترأس بنا فيضعك الله، وإياك أن تستأكل بنا فيزيدك الله فقراً) (١).

# ٢. خطباء السلاطين (وعاظ السلاطين).

وهم الذين يعبَرون عن القوانين الوضعية للسلاطين وما يحتلج في صدورهم، ويبررون أفعاهم ويجدون الأعذار لهم ولأفعالهم، إرضاء وتزلفاً لهم بعيداً عن رضا الله عزّ وجل ومن دون مراعاة الحق، حتى يصل بهم الأمر إلى قلب الحقائق ووضع الأكاذيب

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث لشيعة- السيد البروجردي ج ١٣ ص ٢٦١.



على الله عز وجل ورسوله للنه فمثلا بعض وعاظ السلاطين أخذوا بتفسير الآية الكريمة ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُونِي الأَمْرِ مِنْكُم ﴿ (١)، على أَنَّمَا فِي الأَمراء والسلاطين سواء أكانوا عدولاً أم ظلمة، مطبعين لله عز وجل أم عاصين، وأنهم أُولُوْ الأمر مطلقاً.

وفاتهم أن هذا يخالف مبادئ الدين الحنيف؛ لأن التناقض واضح في هذا التفسير، فكيف تقترن طاعة الله تعالى بطاعة السلطان الظالم العاصي؟ وكيف يأمرنا الله تعالى بطاعته وينهانا عن الركون إلى الظالمين؟ ﴿ وَلا تَرْكُنُوا إِلَى الّذِين ظُلْمُوا فَتَمَسَّكُمْ النَّارِ ﴿ (١) وقوله عزّ وجل ﴿ لا تَتَجِذُوا عَدُوّي وعدُوّكُمُ أَوْلِيَاهُ ﴿ (١) .

والعقل يحكم أنه (لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق)، وغير هذا من الأحكام كثير.

فهؤلاء الخطباء هم لسان المنبر العام والدولة والسلطان، وهم الذين يسعون وراء المال والوجاهة الدنيوية والسلطة والمنصب، وما لهم في الآخرة من نصيب.

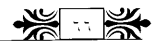
### ٣. خطباء الارتزاق.

وهم الذين جعلوا الخطابة هدفاً لارتزاقهم، ومعاشاً يتقوَّتُوْن عليه ويستجدون به؛ وذلك لضعف نفوسهم، وقلة وعيهم وعلمهم، سوى ما حفظ من هنا وهناك، والأخذ بمحاولة استرضاء الناس بها، ولا يقف خطيب الارتزاق في مكان واحد أو على جماعة واحدة؛ لأن بضاعته تتكرر وثُمَل من هذا وذاك.

<sup>(</sup>١) سورة النساء/ الآية ٥.

<sup>(</sup>۲) سورة هود/ الآية ۱۱۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الممتحنة/ الآية ١٠.



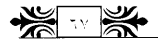
وتحدهم لا يهتمون بالمضمون ولا النوع في مجالسهم، بل هدفهم ما يُملي عليهم جيوبهم، لا هدف رساني ولا غاية سامية، فهم على الدوام يتنقلون بين هذا المكان أو ذاك، وبين هذه الجماعة وتلك، وتحدهم ينتشرون حتى في المقابر!.

وهؤلاء يفتقرون إلى مؤهلات المنبر انعام والخاص، فضلاً عن افتقارهم لمؤهلات المنبر الحسيني، وإن اتحدا في الموضوع، ولكن صورة هؤلاء تظل مشوهة قاصرة، فلا الدين يرضى بعرض هذه الصورة المزيفة والمادة الوهمية؛ لأنه في هذه الحال يكون بعيداً عن الواقع، ولا يرغب فيه أهل العلم وانفضل، ناهيك عن أهل الثقافة، لأن غرضه إثارة عواطف الناس وإبكاؤهم بأي مضمون كان، دون وعي أو إدراك بما يقول من أشعار أو روايات، والتي قد تسيء إلى أهل البيت المنظر في بعضها، أو تخدش الحياء أسعار أو روايات، والتي قد تسيء إلى أهل البيت على الحسين غين أو التباكي عليه العام، مما ينفر منها البعض، وإن كان في البكاء على الحسين غين أو التباكي عليه أجر عظيم، يوجب الجنة كما في بعض الروايات، على أن يكون متقرباً به إلى الله عز وجل.

ويحدث هذا في المقابر وبعض الأماكن العامة، ويكون أخذ الأجر على ذلك بأية صورة حتى وإنْ كانت بالتحايل أو العناد.

وكذلك لا يُرضي السلطان لأن هذا الخطيب لا يمثّله، فهو غير مؤثّر في المجتمع ولا ينال احترامهم، وليست له توجهات فكرية وانتمائية حقيقية سوى المادة والأموال.

وهؤلاء يمثّنون صورة مشوهة لا يُلحق بأحد أقسام المنبر إلا أنه أقرب إلى المنبر العام؛ لاشتراكهم في النسبة. العام؛ لاشتراكهم في النسبة.



#### شروط الخطيب العامة

لماكان للخطيب دور عظيم في المجتمع الإسلامي؛ لأنه مبلّغ ثان للدعوة الإسلامية، ووظيفة التبليغ مقام عالٍ ومرموق ومهمة صعبة، فلا بُدَّ مَن يتصدى هَذه الوظيفة أن يتحلى بصفات وشروط حتى يؤدي الغرض المطنوب في الدعوة والتبليغ وإن مرّ بعضها وأهمها في الخطيب الرباني - ومن هذه الشروط:

- أن يكون الخطيب جميل الصوت وجهورياً، وذا شخصية مؤثرة في السامعين، حاضر البديهة، وظاهر الحجة، وسليم المنطق، وله قدرة عالية على الارتجال وتدارك المواطن التي يضعف فيها ويقف، مؤمنا بما يقول، ملتزما بأداب المنبر.
- أن تكون له القدرة على شرح الحقائق ومناقشة المسائل، بالحجج النقلية والعقلية ووفق طبيعة المستمعين.

وأن يكون قادراً على منلسبةِ الأفكارِ تسلسلاً منطقيا، فيستدرج السامع من المقدمة إلى الخاتمة، فالنتيجة الثابتة المقنعة ليمستمع.

• أن يكون على الأقل قد أكمل وأتقن دورة دراسية حوزوية، في الفقه والأصول والمنطق والمعربية والعقائد وعلمي الرجال والحديث وعلوم القرآن، بحيث يكون مؤهلاً لتدريسها.

فضلاً عن دراسة علمية تحييلية لتتاريخ الإسلامي، وإن كانت هذه المعارف مرتبطة بمطالعاته الخارجية وثقافته الخاصة.

• أن يستعمل قواعد المنهج الإسلامي في النقد للرواية سندا ودلالة، في العقيدة بإحكام، وكذا المنهج العقلي بالنسبة للرواية التاريخية، حتى لا يقع في الإسرائيليات والموضوعات، ولا بد من إعمال قواعد التعادل والتراجيح بين الروايات المتعارضة، وإن اعتمد على الفقهاء والعلماء في ذلك.



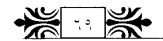
وأن لا يقف الخطيب موقفاً سلبياً من النصوص مباشرة، بل ينبغي عليه دحضها ببيان ما فيها من الشبهات المخالفة للقرآن الكريم أو السنة الشريفة الصحيحة، والرد عليها؛ وذلك باستدراج المستمع إلى ذلك حتى إقناعه.

- أن يكون واسع الاطلاع، مثقفاً ثقافة تؤهله للنظر إلى الموضوعات برؤية متفتحة تفتح له آفاقاً جديدة وللمستمعين، وأن لا يكون بعيداً عن الوسط الثقافي الديني والأدبي والعلمي.
- عمى الخطيب أن يكون واعياً، ويكلّم الناس بلسائهم وبما يتعقلونه ويفهمونه،
   وأن يُراعي مستوى السامعين العقلي والثقافي، حتى لا تكون فجوة بين الخطيب والمستمعين.

وأن لا يستعمل المصطلحات البعيدة عن فهم عامة الناس، أو العبارات التي يصعب فهمها عليهم، ولا يثير الشبهات بلا إجابة، ولا يترك استفهامات عند المستمعين بدون توضيح.

عبى الخطيب أن يستمد موضوعات خطبه من واقع الحياة، والأحداث التي يرتبط بما المجتمع، وإيجاد معالجات عصرية تتلاءم ومسيرة الحياة المعاصرة، وفق المنظور الإسلامي، معززة بتفسير الآيات القرآنية الكريمة الملائمة للموضوع، والسنة الشريفة الداعمة له، فضلا عن الوعظ والإرشاد، وبيان المعتقدات الصحيحة وإبطال الشبهات، وعرض مسائل الحلال والحرام من العبادات والمعاملات، الابتلائية خصوصاً، والاعتبار بقصص القرآن الكريم، والأحداث التاريخية، والسيرة المباركة للرسول محمد على والأئمة الأطهار من أهل بيته التاريخية، والسيرة المباركة للرسول محمد الله وعرض أهم أسباب انحدارها، وغيرها.

ولما كانت قضية الإمام الحسين النين ونفضته تمثّل جانب التكامل البشري؛ من حيث كونها تجمع ما وصفناه من المواضيع، فهي قضية ذات مصاديق كثيرة من



آيات القرآن الكريم والسنة الشريفة، ومصداقاً لأحكام الحلال والحرام، وأهمية الحدث التاريخي، وجانب الاعتقاد والولاء، فضلاً عن السيرة والموعظة وغيرها من الجوانب، والمُثل العُليا وقيم الخير والامتثال والطاعة.

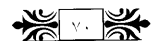
وفي قبالها من الجانب المعادي نجد مصاديق كثيرة أيضاً من صفات الشر، والإصرار على المعصية، والبُعد عن الله عزّ وجل، والتكالب على الدنيا والطمع في المادة، وإرضاء السلطان الجائر بمعصية الله، والحراف الأخلاق والقيم الأخلاقية، والجهل والعمى عن الحقيقة وغيرها من الجوانب والقيم المنحطة كالغدر والخيانة واللؤم وقسوة القلوب وعمى البصيرة، مع الإصرار على ذلك.

ولذا كان من أهم مقومات المنبر، وخصوصا الحسيني، عرض قضية الحسين الينظر والاستشهاد بها لوضوح جانب الخير وانشر، وإنها تمثّل رمز البطولة الإسلامية والحماسة للولاء والثورة على الظلم والظالمين، مع الفناء في ذات الله عزّ وجل، فضلاً عن كثرة مصاديقها ومداليلها - كما ذكرنا - فهي معينٌ لا ينضب للخطيب من المصاديق والاستشهادات.

#### يبقى شيء هنا

قد يقول البعض إذا طبّقنا قواعد المنهج الإسلامي في النقد والقبول على الأخبار التاريخية، استجابة لبعض المؤرخين والكتّاب المعاصرين فلن يبقى لنا تأريخ نتحدث به؟ فماذا نعمل؟

أقول: لا يُشترط في الأخبار التاريخية تطبيق قواعد المنهج الإسلامي في النقد والقبول، بالصورة نفسها التي تطبّق على مسائل العقيدة الإسلامية، والتي يلزم فيها العلم والإيمان، وعلى الأحكام العبادية التي توجب الامتثال وإفراغ الذمة من التكليف الإلهي، وعن الأحكام المعاملية والتي ينبغي تحصيل الصحة فيها، وإنما يكفي في الخبر



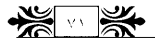
التاريخي ما كان مشاعاً ويوجب الوثوق والاطمئنان؛ وذلك لأن معرفة تفاصيل التاريخ ورجاله لا يشغل ذمة المكلف إلا من جهة البراءة من أعداء الله عرّ وجل وأعداء أوليائه صنوات الله عنيهم، ويكفي في هذا البراءة الإجمالية، وهذا لا يعني خنو هذه المعرفة من فوائد جمة وتجارب ضخمة لها مدخلية في الاستفادة من تغيير واقع المسلم والانعطاف به في مسيرة الحياة نحو الارتقاء والتقدم الحضاري الصحيح، فضلاً عن مساعدتها على توفير القرائن لمعرفة أحوال الرجال الذين يخضعون لقواعد الجرح والتعديل.

ونحصل على الشياع المفيد للاطمئنان بوجود قرائن منها تعدد الرواة، واختلاف مذاهبهم، وتدوينه في الكتب التاريخية القديمة وتناقله بينهم، والطباقه على تلك الظروف.

وقد يكتفي المبلغ أو الخطيب بحصول الخبر من كتبنا المعتبرة والموثوق بها، وبعض الكتب والروايات المحفوفة بالقرائن، والأفضل له مراجعة ما كتبه علماء عصرنا الموثوق بهم وما حقّقوه وصحّحوه، كمؤلفات السيد عبد الحسين شرف الدين يَشْخُ ، والسيد محسن الأمين فَشْخُ ، والشيخ عبد الحسين الأميني فَيْشُخُ ، والمحقق السيد مرتضى العسكري، والسيد هاشم معروف الحسني فَشْخُ ، والشيخ باقر شريف القرشي وغيرهم، فإن كتبهم ملأى بالحوادث التاريخية المحققة والمنقحة والتي توجب الوثوق والاطمئنان والركون إليها.

إذا فالخبر المشاع منه ما يولّد الوثوق والاطمئنان، ومنه لا يولّد ذلك، تبعاً للقرائن المخيطة والمكتنفة للخبر، وفي هذا الأمر جانبان:

الأول: في الحديث عن الأئمة والأولياء صنوات الله عليهم، فالانطباع السائد للديهم هو الاستضعاف واغتصاب حقوقهم وعدم بسط اليد والتقية وهذا واضع للجميع.



#### فمن القرائن المرجّحة

- الخبر الموافق لطبيعة الظروف التي مَرّت عبيهم سلام الله عبيهم، ما لم يحصل العلم أو التواتر بخلافه.
- ٢. نرجّح ما يُروى في حقهم من علوم وفضائل وسلوك عالى؛ لأن أهل الذكر الينظر،
   أهل لذلك.
- ٣. إثبات ما يرويه الأعداء والمتزنون من المخالفين الطريقهم ومنهجهم في حقّهم،
   من الفضائل والمكارم، إذ تكون دليلاً وشهادة لهم، وصحة في المقام وإن مَ
   يعتاجُؤهُ النّهٰ في أنفسهم.
- أما الثاني: وهو الحديث عن الخنفاء والمنوك والأمراء وأتباعهم، فالانطباع السائد لديهم هو القوة والظلم والطغيان واغتصاب الحقوق، وقلة سلوك طريق الدين والتمسك به.

#### فمن القرائن المرجحة بخبرهم المشاع

- ١. ما كان الخبر موافقاً لطبيعة الظروف التي يعيشونها، من الظلم والاستبداد واغتصاب الحقوق وغيرها ما لم يحصل العلم بخلافه.
- ٢. أما الخبر الشائع المخالف لطبيعة ظروفهم الاستبدادية فإنه غالباً ما يصدر من جهاز الدولة الإعلامي، فيتعهد كتّاب الديوان والمؤرخون من ذوي الأقلام المأجورة بتدوينها ونشرها، وهذا لا اعتداد به، إلا لموقف خاص أو صحوة عابرة، وكثيراً ما حدثت وسرعان ما تزول.
  - ٣. احتمال الكذب في الخبر الشائع ضدهم وفي سيرتهم ضعيف غالباً.



# شروط الاستماع وآدابه

الاستماع حالة اختيارية مقصودة للتلقي والفهم، فلا بد من توجيه هذه الحالة عما يوافق النتائج التي يتوخاها المستمع، من العلم والاطمئنان به، وحصول الامتثال في مقام التعبد، ومع عدم مراعاة الاستماع الصحيح، يحصل الاضطراب والتشويش الفكري تما ينعكس على مموكه.

ولذا حثّ الأنبياء والحكماء والأوصياء على حُسن الاستماع، بعد إيجاد مقدماته باختيار المجالس الحسنة.

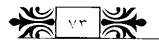
فمن وصايا لقمان الحكيم لولده: (يا بني اختر المجالس على عينيك فإذا رأيت قوماً يذكرون الله عز وجل فاجلس معهم، فإنك إن تك عالماً ينفعك علمك، وإن تك جاهلاً يعلموك ولعل الله يطبع عليهم برحمة فتصيبك معهم، وإذا رأيت قوماً لا يذكرون الله عز وجل فلا تجلس معهم فإنك إن تك عالماً لا ينفعك علمك، وإن تك جاهلاً يزيدوك جهلاً ولعل الله يطلع عليهم بعذاب فيصيبك معهم)(١).

وقال أيضا لولده: (جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك فإن الله يُعْبِيُ القلوب بالحكمة كما الأرض الميتة بوابل السماء)[1].

<sup>(</sup>١) الكافي الشيخ الكليني ج ١ ص ٣٩.

<sup>(</sup>۲) جامع بیان العمم وفضله- ابن عبد البر ج ۱ ص ۲۰۰۲.

<sup>(</sup>٣) الكافي " الشيخ الكليني ج١ ص ٣٠٤.



وقال عَلَيْنَا: (من تعلّم أربعين حديثاً من أمر دينه بعثه الله في زمرة الفقهاء والعلماء)(١)، وورد عن الإمام الصادق الشخ: (من حفظ من شيعتنا أربعين حديثاً بعثه الله عرّ وجل يوم القيامة عالماً فقيهاً وم يعاذبه)(١).

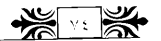
وقال الله (من حفظ على أمتي أربعين حديثا من السنة حتى يؤديها إليهم كنت له شفيعا أو شهيدا يوم القيامة)(٢).

هذا وإِنَّ للتعلم شروطاً وآداباً، ومن أهم شروطه مراعاة شروط الاستماع وآدابه والالتزام بَها، وأهمها:

- حضور مجالس الخطباء الربانيين والرساليين ليضمن سلامة فكره من الانحراف.
- حسن الاستماع والإنصات إلى الخطيب، وعدم الانشغال عنه حتى بالكلام؟
   لكى لا يفقد المجلس فائدته وغايته.
- التفاعل بين الخطباء والمستمعين في الاستجابة والتوجه، وتفعيل وتطبيق ما سمعه في واقع الحياة.
- عدم قساوة قلب المستمع والعناد؛ لأن القاسي القلب لا تنفعه الموعظة، بل
   عليه أن يحضر للاستفادة.

قال تعالى: ﴿ أَمُ يَأْنِ لِللَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قَلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مَنُ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمْ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴿ اللَّمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴿ ( ).

- عدم مقاطعة الخطيب في أثناء خطبته، والإنصات إلى نماية الخطبة.
  - (١) جامع بيان العلم وفضمه- ابن عبد البر ج١ ص٤٤
    - (٢) الأماني الشيخ الصدوق ص ٣٨٢.
  - (٣) جامع بيان العمم وفضله- ابن عبد البر ج ١ ص ٤٣.
    - (٤) سورة الحديد/ الأية ٦٦.



محاولة الحفظ والفهم والتبليغ إلى من لم يحضر المجلس؛ لإشاعة الفضيلة في المجتمع.

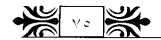
وقد سأل معاوية بن عمار أبا عبد الله الصادق الشيلان (رجل راوية لحديثكم يبث ذلك في الناس ويشدده في قلوبهم وقلوب شيعتكم ولعل عابدا من شيعتكم ليست له هذه الرواية أيهما أفضل؟ قال: الرواية لحديثنا يشد به قلوب شيعتنا أفضل من ألف عابد) [1].

- عدم الضحك في المجلس، أو الغمز والإشارة بين الجالسين وغيرها، مما يُربك
   المجلس والحضور.
  - احترام الخطباء وتوقيرهم؛ لأنهم محسنون، وهم آباء روحانيون.
- التقرب إلى الله تعالى في حضور المجلس واستماعه؛ ليُثاب عليه، ويزيده إيمانا ويقيناً.

والضابطة المثلى هذا قول الإمام أبي جعفر المنظين: (من أصغى إلى ناطق فقد عبده فإن كان الناطق يؤدي عن فإن كان الناطق يؤدي عن الله عند الشيطان) الله الشيطان فقد عبد الشيطان) الله عنه الشيطان الله عنه الشيطان الله عنه الله عنه

<sup>(</sup>١) الكافي- الشيخ الكليني ج ١ ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) لِنظر الكَافي الشيخ الكليني ج ٦ ص ٥٣٥، عيون أخبار الرضا- الشيخ الصدوق ج ٢ ص ٢٧٢.



#### آداب المنبر

إن لكل شيء هُوِيَّةُ شخصيةً، وهي العلامات والصفات والصيغ اخاصة التي تميّزه عن غيره من الأشياء، ولمّا كان المنبر الإسلامي عموما، والمنبر الحسيني خصوصا، أحد هذه الأشياء المهمة فلا بد له منْ هُويّةِ شخصيةٍ يمتاز بها، من الآداب والصفات والضوابط التي تفرزه عن غيره.

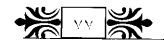
وقد اهتم الشارع المقدس بقادة المجتمع وأدواتهم، فجعل ها ضوابط ووفر لها مقامات، يزاولون من خلالها وظيفتهم الرسالية، وأظهر هذه الأدوات وأوسعها وأكثرها انتشاراً وفائدةً هو المنبر؛ لأنه لا يتقيد بزمان أو مكان، إلا في صلاتي الجمعة والعيدين.

لذا ينبغي التأدب بأدب المنبر - وقد مرّ بعضها في طيات البحث - الذي أضفى عليه الإسلام هيبة وقدسية، وسنَّ رسول الله الثَّيُّ للمنبر صيغاً وأداباً، تكسب بما الهُويَّة الإسلامية له في منظور الواجب أو المستحب فمنها:

- أن يبدأ في خطبته بحمد الله والثناء عليه، ويختم بالسلام والدعاء للمؤمنين والمؤمنين
   مطلقاً.
- أن يحمل العصا وهو يخطب في حالة السيم، وآلة اخرب عموماً في حالة الحرب، وَيتكئ عليها وهو قائم ويخطب، وهذا في خصوص خطبتي صلاة الجمعة والعيدين.
  - أن تكون الخطبة في صلاة الجمعة قبل الصلاة، وفي العيدين بعدها.
- أن لا يمدح إلا من يستحق المدح كذكر فضائل أهل البيت لينه والصحابة الأبرار، والشهداء الكرام رضي الله عنهم، والعلماء والرجال الصالحين (قدست أسرارهم)، وأن لا يذم إلا من يستحق الذم، في خصوص الحفاظ على أمن المسلمين ووحدتهم وحفظ عقيدتهم.



- أن يتدرج في خطبه فيبدأ من العام ثم ينتقل إلى الخاص، ومن المسائل الجماعية إلى المسائل المسائل الجماعية
  - أن لا يكثر الضحك على المنبر؛ لأن هيبته تسقط من النفوس.
- أن لا يكون سبَّاباً وفحاشاً؛ لأن المنبر لا يليق به هذه الصفات واحتراماً له.
- أن لا يكثر الانتفات إلا في حدود توزيع النظرات للمستمعين والتفاعل معهم،
   وأن لا يكثر حركته عبى المنبر.
- أن لا يمدح نفسه على المنبر، ولا يُثني على أعماله؛ لأن الحكم بذلك للناس.
- أَنْ لَا يُرْتَقِي المُنْبِرِ إِلَّا مِنْ كَانَ أَهِلُهُ، مِنْ ذَوْيِ الْعَلْمُ وَالشَّرْفُ، تَكْرِيماً وتقديساً للمنبر، وَأَنْ يُغِنِّب عنه الجهال والفاسقون والزناة وذوو الأغراض السيئة، حتى لا يُسيئوا للمنبر وأهله.
- أن يرفع صوته بحيث يُشمعُ الحاضرين بالمنظار المتعارف، حتى ولو كان بمكبرات الصوت الحديثة.



# البدعة في المنبر وتغيير الآداب

والبدعة هي استحداث أمر جديد على خلاف ما وضع له، وهو أمر محرّم في الشريعة الإسلامية إذا غير الواجب، أو نسب المستحب إلى الشارع المقدّس، مع عدم قوله به.

وقد ظهرت هذه البدعة واستفحلت في العصر الأموي خصوصاً، فنرى ما يأتي:

1. إن أول من اتخذ المنبر في مجالسه الخاصة كمظهر للترف والأبحة والتشبّه بالملوك معاوية بن أبي سفيان، فكان يجلس عبى المنبر دائماً معتذراً لذلك بعظم بطنه وصعوبة جلوسه على الأرض، فأصبحت سُنّة، واتبعه في ذلك الملوك والسلاطين والأمراء.

 إن أول من خطب على المنبر وهو جالس عليه في خطبتي صلاة الجمعة والعيدين وغيرهما معاوية بن أبي سفيان خلافاً لسيرة رسول الله شيئي، والمسلمين.

٣. أول من أحدث في خطبة صلاة العيدين وجعنها قبل الصلاة هو عثمان بن
 عفان، وسار معاوية وبنو أمية على نهجه هذا.

وقد علّل مروان بن الحكم بعده - كما ورد في صحيح البخاري - بأن الناس يهربون من سماع خطبهم لما فيها من السب واللعن للمؤمنين وأميرهم الإمام عليّ المنظر فقدّموها على الصلاة.

فقد ورد أن أبا سعيد الخدري قال لمروان: غيّرتم والله .

فقال مروان: يا أبا سعيد ذهب ما تعلم.

فقال أبو سعيد: ما أعلم والله خير مما لا أعلم.

فقال مروان: إن الناس لم يكونوا يجلسون لنا بعد الصلاة فجعلتها قبل الصلاة (١٠). وقد أورد ابن حجر عن ابن المنذر أن الناس في زمن مروان كانُوا يتعمدون ترك

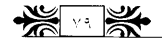
<sup>(</sup>١) صحيح البخاري- البخاري ج ٢ ص ٤.



سماع خطبته لما فيها من سباب من لا يستحق السب [وهو عليّ بن أبي طالب]، ومدح من لا يستحق المدح!!!

- ٤. الخطب البائر وواحدتُها الخطبة البتراء، وهي التي لم يُذكر فيها الحمد لله عزّ وجل والثناء عليه، والدعاء للمؤمنين كما كان يفعلها بنو أمية.
- ه. تضمن اخطب واستحداث السب واللعن للمؤمنين وأميرهم، خصوصاً في العصر الأموي، وخلق الأكاذيب وتغيير الإحكام حتى أصبحت سنة لمن تبعهم من الملوك.

<sup>(</sup>١) لِنظر فتح الباري- ابن حجر ج ٢ ص ٣٧٣.



# أعداء المنبر ومُناوِئُوْهُ

لما كان المنبر الجامع، والخاص، والمنبر الحسيني، ثُمَثَلُ وسيلة رسالية لا كسبية؛ وذلك لتركيز مفاهيم الدين في نفوس الناس وحثّهم على تطبيقها، قام أعداء الدين والحاسدون والحاقدون بمحاربة هذه الوسيلة، بشن العداء والحرب لرجالات المنبر؛ لأن هؤلاء الرجال أكثر ظهوراً في المجتمع وأوسع عَرْضاً للموضوعات الإسلامية النيرة؛ ولأفهم دائماً يشغلون النصيب الأوفر في ميدان العمل، والناس تقتدي بحم وتلهج بأسمائهم، وسَعَةِ معارفهم وعشقِ مَداركهم.

لذا لجأ أعداء الدين والإنسانية والحرية إلى محاربة رجال المنبر الرساليين والضغط عليهم، فقد لجأ مثلا بنو أمية إلى قضع أنسنتهم كما فعل بميثم التمار ورُشْيد الهجري وغيرهما، وذلك لدعوهما إلى الحق والتحرر من قيود الظلم والشرك الخفي والوثنية الجديدة، ونشر فضائل أمير المؤمنين علي الميخ وأولاده، وكشف زيف بني أمية وأكاذيبهم.

ومنعوا الصحابة الأخيار والصادقين من ارتقاء المنبر وتمكينهم منه على مجامع الناس، كما مُنع الإمام زين العابدين المبيل من إتمام خطبته في الشام، ومُنع قبله عمه الإمام الحسن البيلا من ارتقاء المنبر؛ حتى يبقى التيار العام يعيش تحت التضليل الإعلامي والدعايات المغرضة، والأساليب المنكرة في الشريعة والتغرير بالجهل.

فكان هذا التيار أجوف لا يقوى على حمل نفسه ويواجه الحقيقة بالفكر الحر، والاحتجاج والدليل والبرهان، إذ يخيّم عليه الجهل والخنوع لإرادة الظالمين.

أما الحاسدون فإنهم ينظرون إلى المنبر ومرتقيه ومؤيديه نظرة حسد، لأن المنبر يمثّل جانب الارتقاء والعلم والثقافة والجهاد، والحب المتبادل بينه وبين الجماهير الواعية، وذوي النفوس الطيبة، في حين أن الحاسدين يعجزون عن ذلك؛ لخمول عقولهم



وطاقاتهم؛ لذا تراهم يجهدون أنفسهم بافتعال التهم والأكاذيب وغيرها من الوسائل الدنيئة للحطّ من قيمة المنبر ورجاله، وتوهين أفعاهم وإنجازاتهم ودورهم الرسالي.

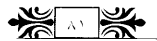
أما الصنف الثالث وهم الحاقدون فإهم يبغضون المنبر الإسلامي ومرتقيه؛ لأن هذه الهيأة والصورة، وهذا المركز الإعلامي يذكّرهم بما جرى على أسلافهم، ويفضح أساليبهم الخبيثة، ومن نحج على سيرقم، فيتخذون موقفاً عدائياً ضد هذا الوعي الكاشف لهم، وخير من صرح بهذا الجانب ومَثّلَة يزيد بن معاوية، إذ أعلن قوله بعد قتله لابن رسول الله شلط الإمام الحسين المبيلا:

نعب الغراب فقلت صح أو لا تصح

فلقـــد قضيـــتُ مــن النـــبيّ ديــويي

هذا وإن أطهر المنابر وأكمل الخطباء الربانيين هو المتمثّل بمنبر رسول الله الله وسنحصه الكريم وأهمل بيته الأطهار المبتلاء فقد حاربوهم عقيدة وحسداً وحقداً، فنسرى مشلاً أن حَريم لرسول الله محمد الله خصوصاً تمثّل بحمد الصور الثّلاث: فأما عقيدة لأنه أمر الناس بترك عبادة آلهة قريش والكفر بها، وصحح سلوك الكثير من الناس، فاعتبره زعماء قريش أنه كفر بالهيهم وتحاسر على مقدساتهم، فاتهموه بكل التهم كالجنون والسحر وأنه شاعر وغيرها، وحاربوه بكل الطرق والوسائل، سيفا ولسانا كما في حرب بدر وألحد والأحزاب، وهجائهم للرسول الله والإسلام وغيرها.

وأما حسدا فقد حاربوه على: لأنه ذلك اليتيم الفقير، وإذا به يعلن عن النبوة والاتصال بالوحي الإلهي، فهوت إليه أفئدة الناس واستجابت له في كل الأمور والأحكام، وزعماء قريش وأهل الكفر كانوا يمثلون جانب القوة والغنى والوجاهة في انجتمع، فيرون ألهم أحق من محمد على بهذه الأمور، فأخذهم الحسد ونصبوا له العداء.



وأما حقداً وذلك لأنه عَلَيْ انتزع من أحضائهم أولادهم وعبيدهم، وجاهد الباقي في حروبه، وقتل الكثير منهم بالحق، فحقدوا عليه وأصبحوا يتحينون الفرص لأخذ الثأر منه لَيْكُ وذريته الطيبة عَيْمُ وأصحابه الأبرار.

فترى يزيد بن معاوية يتمثل بأبيات ابن الزبعرى عند قتله الإمام الحسين للميللا وإظهار حقده على النبي ﷺ:

ليتَ أشياخيي ببدر شهدوا

جزع الخزرج من وقع الأسال

لأَهَلُّ وا واسْتَهَلُّ وا فرحاً

تُسم قالوا يا يزيلُ لا تُشلِلُ

لعبت هاشم بالمنكك فسلا

خبـــرٌ جـــاء ولا وحــــيٌّ نــرَّلُ

وكان من أشد من يمقل جانب العداء منبر رسول الله محمد الله وذريته المهلا همم الأقرباء، ولا أقصد بالأقرباء المصطلح النّسبي أو السببي المتعمارف عليه فقط، بل الأعم منه، بما يشمل القرب المكاني أيضا، ما يشمل الجوار والمدينة والدولة الواحدة، فإن من أشد الأقرباء الأقربين عداء لرسول الله محمد الله ومنبره بالنسبة للقرب النّسبي كان عقمه أبا لهبب، ثم قريش ومن جاورها. وهكذا تتكرر الأدوار ولا يخلو منها زمان، فنجد مثل هؤلاء الأعداء يثيرون العداء للمنبر الإسلامي تارة بالسيف والقوة كالدولتين الأموية والعباسية، ومن سار على تحجهما، وأخرى بالوشاية إلى الظالمين كما جرى عبى أئمة أهل البيت المنه بعد الدعايات الكاذبة المضللة، وتزوير الحقائق، والافتراء الباطل، لسعي في الفصل ما بين العلماء المخلصين والمصلحين، وبين بناء انجتمع وتوجيهه نحو الإسلام المتكامل، بين العلماء المخلصين والمصلحين، وبين بناء انجتمع وتوجيهه نحو الإسلام المتكامل، حتى يتصدر الشيطان مكائم ويغير أفكارهم.



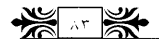
لذا عبى الخطباء الرساليين والواعين أن يكونوا واقعيين في حياهم، وحذرين في مسيرتهم، نتكالب أعداء الدين والإنسانية والفكر الحر عبيهم، فمنذ فجر الدعوة الإسلامية وحتى قيام قائم آل محمد (عجل الله تعالى فرجه الشريف) الصراع قائم على قدم وساق، بين الحضارة الإسلامية انمثلي وبين الحضارات المادية الأخرى وأذناهم، من المسمين الذين يعيشون على صدقاقهم والقابعين تحت حمايتهم الأجنبية، من أجل إشباع نزعاقهم المريضة وإرضاء رغباقهم الخبيثة، ويكفي ما عاناه المسلمون من ويلات الحروب الصليبية وتقسيم بلادهم واغتصاب اليهود لأراضيهم وتدخل الاستعمار في مقرراتهم، كل ذلك نتيجة التفكك والفرقة بين المسلمين، فلا ننتقل الآن من مفهوم الاستعمار الغربي، إلى مفهوم استعمار جديد نابع من نفوسنا على أبناء جلدتنا، بل الكن مصداق قوله تعالى: ه واغتصِمُوا بَحْبُلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَقَرَقُواهِ (") و وَلاَ تَنَازَعُوا لِنَامُ اللّه وَمُيعًا وَلاَ تَقَرَقُواهِ (") و وَلاَ تَنَارَعُوا وَتَذْهب رَيْكُمهُ اللّه .

<sup>(</sup>١) سورة الرحمي الأية ٢٠٠

<sup>(</sup>٢) متورة الأعراف ( لأية ١٧٦)

<sup>(</sup>٣) سورة أن عسرانُ الآية ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: لاية ٦٤.



# أثر المنبر في بناء الإنسان

نتيجة لضرورة المنبر في عملية بناء الإنسان وتكامله - كما مر عبيث فقد اهتم الشارع الحكيم به، فجعله رمزاً يمثّل الخير في مجالاته الرسالية كافة، فكان قادة المنبر الأساسيون هم الأنبياء والأوصياء والأولياء والعلماء؛ لأفم مظاهر الله عزّ وجل في أرضه والأمناء عليها، فيكون المنبر وسيلتهم الإعلامية لنشر قوانين الله عزّ وجل وتعاليمه.

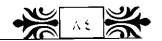
كما أنه مدرسة ربانية رسالية متنقبة، وقاعدة إعلامية تتوافر فيها من العناصر ما يُغني الإنسان عن القوانين الوضعية المادية؛ لأنها مستمدة من سعة الدين الإسلامي وشموله، فتجده يملأ الكثير من الفراغات ويوضح الإستفهامات لدى الإنسان، من النواحي النظرية والعملية ضمن النظام الإسلامي الصحيح.

### أما الناحية النظرية

فالمنبر يشغل الفراغ العقائدي ويرشد الإنسان إلى الاستقامة في تفكيره ومعتقده، ويحل له الكثير من الإشكالات الفكرية والعقائدية.

وأما في جانب النفس والروح، فنجده دؤوباً في إنماء وتغذية عناصر الروح بما يوافق الطبع الإنساني الفطري السليم، فيحدد له مصادر التغذية الروحية من الكتاب العزيز والسنة المطهرة، والاستفادة من تجارب السلف الماضين، بعرض المادة التاريخية

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف/ الآية ٢٣.



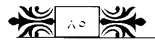
والتعليق عليها. ودراسة الأحداث من خلال الحديث عن الشخصيات المثالية كالأنبياء والأئمة صنوات الله عليهم والذين يمثّنون قمة الكمال البشري.

فأبرز المنبر الخطوات الواضحة في السير على نهج القرآن الكريم والشنة المحمدية الغراء، وأصبح مركزا بيانيا ومعلوماتيا للتعرف على معالم الحضارة الإسلامية، بما تتضمن من عقائد إسلامية وأحكام شرعية وتعاليم وتاريخ ودراسة لأهم أسباب رُقيّ الأمة وتأخرها، والاستفادة منها للنهوض باستمرار نحو مستقبل متجدد مشرق، ملآن بالعظاء والأمل للأجيال الإسلامية القادمة، والذي يبعث على الشعور بالرضا والطمأنينة في النفس الإنسانية فتكون من أسباب سعادتما وكمالها.

#### أما الناحية العملية

فهو يحث في الإنسان على إيجاد علاقة تتصف بالحب والصدق والإخلاص، فيوضح له أنواع العلاقات والسبوك، والتي تكون تارة علاقة الإنسان بخالقه، وكيفية الاتصال به عن طريق العبادة المتضمنة لفروع الدين من الصلاة والصيام والحج والزكاة والخمس والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد والموالاة لأهل البيت الفيلاء والبراءة من أعدائهم، وإيضاحها بصورة صحيحة وكيفية تطبيقها عملياً، فهذه هي الخطوط العامة في الاتصال مع الله سبحانه وتعالى شريطة التقرب إلى الله تعالى بما والتقوى. وتارة تكون علاقة الإنسان بأخيه الإنسان من جهة الحب والمودة في الله عز وجل، ومن عوامل بنائها التفاعل مع فتحدث الصداقة والأخوة والمعاشرة في الله عز وجل، ومن عوامل بنائها التفاعل مع

وأخرى من جهة الاحتكاك المعاملي من البيع والشراء والإجارة والرهن والقرض وغيرها، والتي نظّمها الشارع الحكيم بما يأمن الإنسان بما على ماله وحقوقه من الضياع، فجعل لها أحكاماً وضمانات كما فُصِاعٌ في كتب الفقه.



فالمنبر يعرضها بصورها الصحيحة والسلسة، حتى لا تختنط عبى عامة الناس، وهناك علاقات أخرى كعلاقة الإنسان بالطبيعة، وما فيها من الكائنات الحيّة الأخرى كالحيوانات والزرع والموارد الطبيعية المشتركة، وسُبل الاستفادة منها.

فيبين المنبر ويعرض الوظيفة العملية الفعلية للإنسان تجاه الطبيعة، وما فيها من حُسن التصرف فيها بما يخدم الإنسانية، وعدم السعي إلى خرابها والمحافظة عليها؟ لأنه أمين عليها، والاستفادة منها بما يضمن للإنسان سهوئة العيش في هذه الحياة، وهذا من جملة الأطروحات من خلال المنبر.

فالمنبر إذن يُعد موسوعة متكاملة تربي الإنسان من الناحية النظرية والعملية، وتحتّه على السعي نحو الرُقي والكمال، بخلق إنسان متكامل صاخ، ومن ثمّ مجتمع متكامل متماسك، وبهذا فقد هَيَّأ المنبر القاعدة المطلوبة لظهور الإمام المهدي المنظر وخروجه والقيام بالأمر (عجل الله تعالى فرجه الشريف).

ولا أقل أنه يحصل عندنا ولو بصورة جزئية هذا التكامل الإنساني والاجتماعي، على رغم القوى المتنفذة والمعادية للإسلام، والتي تحاول عزله عن واقع الحياة، وهذه هي أهم آثار المنبر الرسائي.



### التبرّك بالمنبر

ماكان للمنبر آثاره الواضحة في عملية بناء الإنسان، ومحاولة خلق أمة واحدة ذات شعور ومصير واحد، نحو هدف واحد، ومقوماتها حاصلة من وجود القائد المتمثل برسول الله شخ وخلفائه الأطهار من أهل البيت الشلاء، أو نائبهم العام من الفقهاء العدول الواعين، وبالدستور الإسلامي المتمثل بالقرآن الكريم والسئنة الشريفة الصحيحة، والاقتداء بالسيرة الصالحة للسلف الصالح، نجد أن بعض الخطباء قبل أن يرتقي المنبر يقبله ويتبرك به ويدعو، وما هذا إلا إدراك لعظمة هذا المكان؛ ولأنه مكان يحبه الله عز وجل ورسوله الشف والأثمة الأطهار الشلام والمؤمنون، كما أنه من أسباب الرحمة واللطف الإلهي والتي يُذكر فيها اسمه، فيفيض علينا من بركاته ويتقبل دعاءنا، وأنه من أهم أعمدة الدعوة إلى الله عز وجل، وعلى هذا كان المسلمون والصحابة يتبركون بمنبر رسول الله شف ويقبلونه ويدعون الله عز وجل، وجعله وسيلة والصحابة يتبركون بمنبر رسول الله شف ومكانة وآثار، والمكان بالمكين.

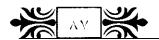
فقد ذكر السمهودي في كتابه وفاء الوفاء أن عبد الله بن قسيط قال: (رأيت رجالاً من أصحاب النبي ﷺ إذا خلا المسجد يأخذون برمانة المنبر الصلعاء التي كان رسول الله نشي يمسكها بيده ثم يستقبلون القبلة ويدعون)(١).

وروى عياض - في نسيم الرياض - عن أبي قسيط والعتبي: (كان أصحاب رسول الله تنفي إذا خلى المسجد جسوا رمانة المنبر التي تلي القبر ثم استقبلوا القبلة يدعون) ("أ.

<sup>(</sup>١) يُنظر الطبقات - بين سعد ج ١ ص ٢٥٤.

 <sup>(</sup>٢) نسيم الرياض في شرح الشفا للقاضي عياض لأحمد بن معمد المصري العنفي القاضي شهاب الدين الخفاجي (ت ١٩٦٩هـ).

<sup>(</sup>٣) لِمَظْرَ الشَّفَ بتعريف حقوق المصطفى- القاضي عياض ج٢ ص ٨٦.



وروى أيضا فيه (أن عبد الله بن عمر شوهد واضعاً يده على مقعد رسول الله ﷺ من المنبر ثم وضعها على وجهه) ١٠٠٠.

وهكذا هي قدسية المنبر مستمدة من قدسية ما يُعرض عليه، ولأن به وبأمثاله شعّت أنوار رسالة الإسلام وتعطّر بأنفاس رسول الله شيّة ومن سار على نهجه الصحيح من الأئمة والمصلحين إلى يوم الدين.

وقد ورد عن رسول الله ﷺ قوله: (إن منبري لعلى ترعة من ترع الجنة والترعة هي الباب الصغيرة)(٢).

وروى عن الإمام الصادق الينظر: (إذا أتيت المنبر امسحه بيديث، وخذ برمانتيه وهما السفلاوان وامسح بمما عينيك ووجهك؛ فإنه شفاء للعين، وقل عنده كلمات الفرج، ثم تقول:

أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ مُحمَّداً رَسُول الله صلّى الله علَيه وآله، الحمد لله الله عقد بك عزَّ الإسلام، وجَعَلك مُزْتقى خير الأنام، ومَصْعد الداعي إلى دار السلام، الخمد لله الَّذي حَفَض بانْتِصابك عُلق الْكُفر، وسُموَّ الشَّرك، ونَكَس بِك عَلَم الباطل، وراية الضَّلال. أشهد أنَّك لم تنصب إلاّ لِتَوحيد الله سُبْحانه وتَمْجيده، وتعظيم الله وتحميده، ولِمَواعظ عباد الله، والدُّعاء إلى عفوه وغُفرانه.

أشهد أنَّك قد اسْتَوفيت من رَسُول الله صَنَّى الله عَلَيه وآنه، بارْتقائه في مراقيك، واسْتِوائه عَلَيك حَظَّ شَرَفك وفضلك، ونصيب عزك وذُخْرك، وبلت كمال ذِكرك، وعَظَّم الله حُرْمتك، وأوْجب التَّمست بِك، فَكَم قَد وَضع المصطفى صلّى الله عليه وآله قَدَمه عليك، وقام لنناس حَطيباً فوقت، ووحد الله وحمده، وأثنى عَلَيه ومجَّده، وكم

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج٢ ص ٥٧.

<sup>(</sup>٢) المزار الكبير ابن المشهدي ص ٧٦.



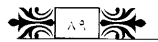
بلّغ عليك من الرسالة، وأدّى من الأمانة، وتلا من القُرآن، وقرأ مِن الفرقان، وأخبر مِن الفرقان، وأخبر مِن الوحي، وبيّن الأمْر والنهي، وفصّل بين الحلال والحرام، وأمرَ بِالصلاة والصِّيام، وحَثّ العباد على الجهاد، وأنبًأ عن تُوابه في المعّاد)(١).

# نصيحتي إلى كلّ خطيب

- أن يكون خطيباً مُصلحاً يسلك جانب الرشاد والهداية في مسيرته.
- أن لا يبيع نسانه نغير الله تعانى، وبعكسه يكون أجيراً للشيطان، قد خسر الدنيا والآخرة.
- أن لا يخاف في الله عز وجل لومة لائم، فيؤدي وظيفته الرسالية على أتم وجه، بشجاعة وحكمة وتروي.
- أن لا يَجعل المنبر أداة يُعبّر من خلاله عن قضاياه الشخصية، فيحاول التنكيل والتشنيع من خلاله بأعدائه، أو من يخالفه بالرأي، ما لم يصل إلى حد الفساد والإفساد والضلال، فيصبح من الواجب تنوير عامة الناس حتى لا ينخدعوا به ويتأثروا بآرائه المنحرفة، ولكن مع التروي ودقة البحث، لا النقل من هنا وهناك من دون دنيل أو بيّنة، فقد يكون مبنياً على أغراض خاصة.

وأن لا يتجاوز على مقام العلماء والفقهاء والمرجعيات الدينية، بدعوى المناقشة الموضوعية، وإلا فيكون العرض الذي لا بد منه مع الاحترام والتبجيل؛ لأن بعكس هذا مما يسهل لأعداء الدين مهمتهم في تمزيق الأمة الإسلامية؛ وذلك لأن المنبر ليس ملكه ولا خاص برأيه أو ما يراه، بل هو أداة رسالية تعبّر عن رسالة الإسلام، وتدعو إلى نشرها وتثبيت أحكامها وعقائدها.

<sup>(</sup>۱) المزر الكبير ابن المشهدي ص ٧٦.

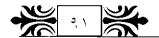


- أن يوضّح الأحكام الشرعية، ويبيّنها لعامة الناس بلغة مفهومة ومُيستَرة، خصوصاً الأحكام الشرعية التي تمس واقع الناس في العبادات والمعاملات بصورة عملية؛ لأنها على احتكاك دائم بالناس، وإن صحة عباداتهم وأمور تعاملهم تتوقف على الإلمام بها، والتي منها توضيح مسألة التقليد والنهوض بمستوى المُقلّد بما يليق بإسلامه وولائه بما يُرضي الله عز وجل، وفهم معناه بما يجعل العيش بين المؤمنين بسلام وأخوة، وبناءً على الحجة الشرعية للمُقلّد، بعيداً عن المشاحنة والنفرة والعصبية.
- أن لا يمدح عنى المنبر من لا يستحق المدح، فيرفعه فوق مرتبته الواقعية دون استحقاق، وأن لا يذم من لا يستحق الذم، فينزله عن مرتبته دون مبرر، فينبغي توخي جانب الحذر والدقة في الميزان الرجالي؛ لأن رسالة المنبر أمانة يكون الخطيب مسؤولاً عنها، وتحاسباً أمام الله عز وجل وأمام الناس، فعليه أداؤها بصدق وإخلاص.
- أن يكون واعياً في تمييز المجتمع الذي يستمع إليه والحاضرين لمجسه، وما هي أهم حاجاته، وحدود مداركه، وأهمية المناسبة "حتى يكتمهم بما يحتاجون وما يفيدهم، وعلى قدر فهمهم ومستواهم الثقافي، فقد ورد عن رسول الله الثاني أنه قال: (إنّا معاشر الأنبياء أمرنا أن نُكنّم الناس على قدر عقولهم) ".

وأن لا يغفل ظرف المناسبة للمجلس خصوصاً أو عموماً، كالمناسبات الإسلامية القريبة للمجلس، وعليه أن يضع نصب عينيه قول الإمام أمير المؤمنين علي المنظل: إن لكل مقام مقالاً وليس كل ما يُعرف يُقال.

## وَآخِرُ دَعُوانا أَن الْحُمْدُ للهِ رَبِّ العالمين

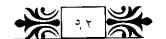
<sup>(</sup>١) الكافي الشيخ الكنيني ج ١ ص ٢٣.



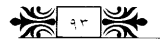
# المصادر والمراجع

#### القرآن الكريم

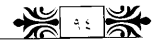
- الاستيعاب في أسماء الأصحاب، لأبي عسر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر القرطبي المالكي (ت٣٠٦هـ)، بمامش كتاب الإصابة في تمييز الصحابة، ط١، مصر، ١٣٢٨هـ.
  - ٢. أقرب الموارد، سعيد خوري.
- ٣. الأمالي، الشيخ أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي الصدوق (ت ٣٨١هـ)، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية. ط١، مركز الطباعة والنشر في مؤسسة البعثة، قم المشرفة، ٢١٧هـ.
- بحار الأنوار، العلامة محمد باقر المجلسي (ت١١١١هـ). المكتبة الإسلامية، طهران.
- ٥. تاريخ ابن الوردي، الشيخ زين اللدين عمر بن الوردي (٣٤٩هـ)، ط٢،
   منشورات المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ٩٦٩.
- تاریخ المسرح العربی، تألیف لاندو، ترجمة د. یوسف نور عوض، دار القلم، بیروت.
- ٧. تاريخ مدينة دمشق، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بابن عساكر(ت ٧١٥)، تحقيق: علي شيري. ضباعة ونشر دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ٤١٥هـ.
- ٨. تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، انشيخ محمد بن محمد رضا القمي المشهادي
   (من أعلام القرن الثاني عشر)، تحقيق: حسين درگاهي، ط١، وزارة الثقافة
   والإرشاد الإسلامي في إيران، ١٤١٠هـ.



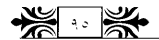
- ٩. تقييد العلم، الحافظ المؤرخ أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي
   (ت٣٣٤ه)، تحقيق: يوسف العش، ط٢، دار إحياء الشنة النبوية، ١٩٧٤م.
- ١٠. جامع أحاديث الشيعة، السيد آية الله العظمى حسين الطباطبائي البروجردي(ت١٣٩٩هـ)، المطبعة العلمية، قم المشرفة، ١٣٩٩هـ.
- ١١. جامع بيان العلم وفضله، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر القرطبي المالكي (ت٣٦٦هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٣٩٨هـ.
- ١٢. الجامع الصغير، جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ)، ط١، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ٤٠١هـ.
- ١٣. حلية الأبرار في أحوال محمد وآله الأطهار الهيلا، السيد هاشم البحراني
   (ت٧٠١١ه)، تحقيق: الشيخ غلام رضا مولانا البروجردي، ط١، مؤسسة المعارف الإسلامية، قم المشرفة. ١٤١٤هـ.
- الخراج، أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم الثقفي (ت١٨٢هـ)، ط٢، المطبعة السنفية بالقاهرة، القاهرة، ١٣٨٢هـ.
- ٥١. الخيفة الزاهد عمر بن عبد العزيز، عبد العزيز سيد الأهل، إصدار المجلس الأعمى للشؤون الإسلامية، القاهرة، ١٣٨٤هـ.
- ١٦. الرياض النضرة في مناقب العشرة المبشرين بالجنة، أبو جعفر أحمد بن محمد المكي الشافعي (انحب الطبري) (ت ١٩٤هـ)، ط١، دار الندوة الجديدة، بيروت، ١٩٨٨م.
- ۱۷. سنن الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي (ت٩٧٩هـ)، خقيق وشرح: أحمد محمد شاكر، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت.
- ۱۸. السنن الكبرى، أحمد بن الحسين البيهقي (ت ۵۸\$هـ)، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت.



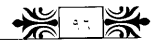
- ١٩. الشفا بتعریف حقوق المصطفی، القاضی عیاض (ت ٤٤هه)، دار الفكر
   للطباعة والنشر والتوزیع، بیروت، ٤٠٩ه.
- ٢٠. صحيح البخاري، الشيخ أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري (ت٥٦٥)،
   شرح وتحقيق: الشيخ قاسم الشماعي الرفاعي، ط١، دار القلم، بيروت،
   ١٩٨٧م.
- ۲۱. الطبقات الکبری، محمد بن سعد (ت۲۳۰هـ)، طباعة ونشر دار صادر، بیروت.
- ٢٢. عمّار بن ياسر، الشيخ عبد الله السبتي، مكتبة الجامعة، بغداد، ٣٦٥هـ.
- ٢٣. عيون أخبار الرضا، الشيخ أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي الصدوق (ت ٣٨١هـ)، تصحيح وتعليق وتقديم: الشيخ حسين الأعلمي، ط١، مؤسسة الأعلمي للمضوعات، بيروت، ٤٠٤هـ.
- ٢٤. غرائب القران ورغائب الفرقان بهامش تفسير الطبري، حسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري (من أعلام القرن التاسع الهجري).
- ٢٥. فتح الباري شرح صحيح البخاري، شهاب الدين أحمد بن عبي بن محمد بن محمد بن حجر العسقلاني (ت٢٥٨ هـ)، ط٢، طباعة ونشر دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت.
- ٢٦. فضائل الخمسة من الصحاح الستة وغيرها من الكتب المعتبرة عند أهل السنة والجماعة، العلامة السيد مرتضى الحسيني الفيروز آبادي (ت ١٤١٠هـ)، ط٣، مؤسسة الأعلى للمطبوعات، بيروت، ١٣٩٣هـ.
- ٢٧. الكافي، الشيخ أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني (ت ٣٢٨ / ٣٢٩ )
   ٣٢٩ هـ)، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، ط٢، دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٣٦٥هـ. ش.

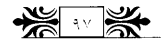


- ۲۸. الكامل في التاريخ، أبو الحسن على بن محمد بن محمد الشيباني المعروف بابن الأثير (ت.٣٠هـ)، دار صادر ودار بيروت، بيروت، ١٩٦٥م.
- ٢٩. كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، علاء الدين على المتقى بن حسام الدين الهندي (ت٩٧٥هـ)، ضبط وتفسير: الشيخ بكري حياني، تصحيح وفهرسة الشيخ صفوة السقا، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٩هـ.
- . ٣. مجمع البحرين ومطلع النيرين. فخر الدين الطريخي (١٠٨٧ هـ)، تحقيق أحمد الحسيني، دار الإحياء للكتب الإسلامية، مطبعة الآداب في النجف.
- ٣١. مروج الذهب ومعادن الجوهر. أبو الحسن علي بن الحسين بن علي المسعودي
   (ت٣٤٦هـ)، ضبط: يوسف داغر، ط٢، دار الأندلس، بيروت، ١٩٧٣م.
- ٣٢. المزار الكبير، الشيخ أبو عبد الله محمد ابن المشهدي (ت ق7)، تحقيق: جواد القيومي، ط١. مؤسسة النشر الإعلامي، قم المشرفة، ١٤١٩هـ.
- ٣٣. المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد الحاكم النيسابوري (ت ٤٠٥هـ)، إشراف: يوسف عبد الرحمن المرعشلي، دار المعرفة، بيروت.
  - ۳۶. مسند أحمد، أحمد بن حنبل (ت۲۶۱هـ)، دار صادر، بيروت.
- ٣٥. معجم البلدان، أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي (ت٢٢٦هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٣٩٩هـ.
- ٣٦. معجم مقاییس اللغة، أبو الحسین أحمد بن فارس بن زکریا (ت٩٩هـ)، تحقیق وضبط: عبد السلام محمد هارون، دار الفکر، بیروت.
  - ٣٧. المنجد في اللغة والأدب، فؤاد البستاني.
- ۳۸. النص والاجتهاد، السيد عبد الحسين شرف الدين (ت ۱۳۷۷هـ)، ط۷، دار الأندنس، بيروت.



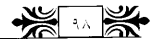
- ٣٩. النصائح الكافية لمن يتولى معاوية، السيد محمد بن عقيل العلوي (ت٥٠٠هـ)، ط٤، ١٩٦٦م.
- ٤٠ نهج البلاغة، خطب الإمام على لَشْكَا، شرح الشيخ محمد عبده، ط١، دار الذخائر، قم المشرفة، ١٢٤١ه.
- 21. وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، الشيخ محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١٠٤ه)، تحقيق وتصحيح وتذييل: الشيخ عبد الرحيم الرباني الشيرازي، ط٥، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٣هـ.
- ٤٢. وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى، عني بن عبد الله بن أحمد الحسني السمهودي (ت ٩١١هـ)، طبعة دمشق.





# الفهرست

| كلمة الناشر٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صورة المؤلف الشهيد المقدس د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| لمحات من سيرة الشهيد المقدس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| خلقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| آثاره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| شعرهشعره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| المقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| المنبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| تاريخ المنبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مراحل المنبر الإسلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| •عصر الرسول محمد الله عصر الله على الله عصر الله على الله عل |
| •عصر الخلفاء الثلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| •عصر الإمام أمير المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين ا |
| •عصر الدولة الأموية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| أما الهدف الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أما الهدف الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أما الهدف الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| •عصر ما بعد ثورة الحسين شيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١. المنبر الجامع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٢. المنبر العام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣. المنبر الخاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المنبر الحسيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |



|    | الخطباء                           |
|----|-----------------------------------|
| 77 | ١. الخطباء الريانيون (الرساليون)  |
|    | ٢. خطباء السلاطين (وعاظ السلاطين) |
| २० | ٣. خطباء الارتزاق                 |
|    | شروط الخطيب العامة                |
| ٦٩ | يبقى شيء هذا                      |
| ٧٢ | شروطالاستمتاع                     |
| ٧٥ | أداب المنبر                       |
| ٧٧ | البدعة في المنبر وتغيير الأداب    |
|    | أعداء المنبر ومناونوه             |
| ۸۳ | أثر المنبر في بناء الإنسان        |
| ۸۳ | • الناحية النظرية                 |
| λξ | • الناحية العملية                 |
|    | التبرّك بالمنبر                   |
| ΑΑ | نصيحتي إلى كلُ خطيب               |
| 91 | المصادر والمراجع                  |