



امَثَالِقَ حَمَّ الْمِامِّ الْكَافِمِينَ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمِ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِم



# المِثالِقَ حَمْ الْمُعْالِكِ الْمُعْالِدُ الْمُعْالِدُ الْمُعْلِدُ اللَّهِ الْمُعْلِدُ الْمُعْلِمُ اللَّهِ عِلَيْهِ الْمُعْلِمُ اللَّهِ الْمُعْلِدُ الْمُعْلِمُ اللَّهِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُعْلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِ

البغ الأولئ

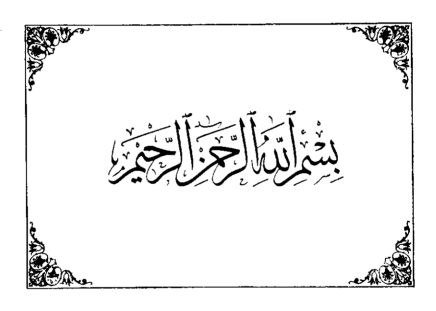
محداهب وي

للنتة العالي المراخ للتضاع ليزلت المناهر

الكتاب: أمثال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ المؤلف: الحاج الشيخ محمد الغروي الناشر: المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام الطبعة: الأولى - رجب / ١٤١٢ هـ المطبعة مهرقم الكمية: ٢٠٠٠ نسخة

تيزهوش

ليتوگرافي :



# بسم الله الرّحمان الرّحيم

#### كلمة المؤتمر:

بافتخار واعتراز يقدّم المؤتمر العالمي للإمام الرضا (عليه السلام) المنعقد لتعريف موقعه الشريف الطاهر، ومقام ولايته السامي، الأثرّ القيّم الجدير بالتقدير للأخ المبّجل المحقّق حجّة الإسلام والمسلمين الحاج الشيخ محمّد الغروي الذي جمع فيه من الكلمات المثليّة والحكميّة الموسوم بر (أمثال وحكم الإمسام الكاظم (عليه السلام) وكلماته المختارة).

ونأمل من الله العلى القدير أن يوفّق مؤلّفه ويسدد خُطاه، لما بذله من جهد في تأليف وإخراج هذا الكتاب، مع تقدير الشكر له لتلبيته دعوة المؤمّر وقد قررّت الهيئة الأدبيّه للمؤمّر طبعه ونشره.

ونرجو من المولى جلّ وعلا أن يتقبّل منًا هذا المجهود ويمنّ علينا بالرضا والقبول؛ إنّه ولى ذلك.

المؤقر العالمي للإمام الرضا (عليه السلام)

# الإِهداء:

إلى نبعة النبوّة والرسالة، ومشكاة الخلافة والإمامة ، وباب الحوائج إلى الله ، وخير الذخائر، وشفيعي في يوم المحشر.

سيدي

قصدتك يا موسى بن جعفر راجياً

ذخــرتـك لى يوم القيامــة شافعــاً

يا سمى الكليم جئتك أسعى

بقصدي تمحيص الذنوب الكبائر وأنت لعمر الله حير الذخائر

والهدوى مركبسي رحبيك زادي

إلى حضرتك المنوّرة ، ومجلسك الكريم ، أرفع بكلتا يدي هذا الجهد المتواضع الذي هو من نعماك ، وقطرة من بحر نداك قائلا :

أهدي لمجلسه الكريم وإنّا أهدي له ما خِرتُ من نعائه كالبحر يمطره السحاب وماله منّ عليه ؛ لأنّه من مائه

فتفضّل عليّ بالقبول.

المزلّف

#### تقديم:

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ، والصلاة والسلام على محمد رسول الله ، والأئمة المعصومين من أهل بيته خلفاء الله ، ولا سيها إمام الأبرار، ومودع الأسرار، والحكم والآثارالذي كان يحبي الليل بالسهر إلى السحر بمواصلة الاستغفار، حليف السجدة الطويلة، والدموع الغزيرة أبي الحسن موسى بن جعفر، وعلى « القائم الذي يطهّر الأرض من أعداء الله ... » \( '' \).

ستائة كلمة انتزعناها ممّا يؤثر عن الإمام الكاظم عليه السلام، فيها لا يسع الناس جهله من المعارف الإلهية ، وما من أجله الرسول ، قال صلّى الله عليه وآله : « بُعثت لأمّم مكارم الأخلاق »(١)، والفقه ، والسنن والآداب ، وما يضمن تقدّم الحضارة والسيادة في العالم.

استخرجناها لغرض دراسة الأمثال والحكم، والكلمات المختارة، واخترنا لها اسم (أمثال وحكم إلامام الكاظم (عليه السلام)، وكلماته المختاره)؛ وفقاً لمسيّاه.

أربعة عشر دراسة :

ونحن على عتبة التاسعة من دراسة الأحاديث في هذا الصدد، وابتدأنا

<sup>(</sup>١) إكمال الدين ٣٦١/٢، الباب ٣٤، ما أخبر به الإمام الكاظم (عليه السلام) من وقوع غيبة الإمام المهدى عجّل الله فرجه، الحديث ٥.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال ٤٢٠/١١ ، ٣١٩٦٩ ، جامع الأصول في أحاديث الرسول ٤/٤ ، مع اختلاف يسير في لفظه .

بمبدأ الحديث باسم ( الأمثال النبوية ) أن وثنيناه بالقسم من نهج البلاغة أن وثلثناه بها يؤثر عن الإمام الرضا (عليه السلام) أن وكان التسلسل يدعو إلى إلا ما مايخص الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) من كتابين آخرين عنوانها: (الأمثال والحكم العلوية) أن و ( المختار من كلهات الإمام أميرالمؤمنين عليه السلام) أن وما عن الزهراء ، والحسن ، والحسين ، والسجاد ، والباقر ، والصادق، والكاظم ، وباقي المعصومين إلى خاتمهم الإمام المهدي (عليهم السلام) .

وإنَّ كان التقديم ، والإخراج ، لأسباب دعت إلى ذلك ، ونأمل من المولى القدير عزَّ وجلَّ إصدار الكتب المعنيّة بأجمعها ، وأن ترى النور كها رأته تلك ، بفضله وكرمه .

#### داعية التأليف:

وكان من أهم دواعي كتابة الأمثال والحكم الحديثية أني ابتدأت بتأليف الأمثال القرآنية ، وكتبت له مايسمى بالمقدّمة ، ومنحته اسم ( البصائر في تفسيرآيات الأمثال والنظائر ) أن ثم أمسكت ، لما عثرت على أحاديث منها قول الإمام الباقر (عليه السلام) لقتادة : « ويحك ياقتادة إن كنت فسرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلكت ، وإن كنت قد فسرته من الرجال فقد هلكت

<sup>(</sup>١) طبع بيروت، مؤسَّسة الأعلمي للمطبوعات. ١٤٠١هـ. جزان.

<sup>(</sup>٢) الأمنال والحكم المستخرجة من نهج البلاغة ، قم ـ إيران ، موسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجهاعةالمدرسين ، ١٤٠٧هـ

 <sup>(</sup>٣) طبع الآستانة الرضوية ١٤٠٩هـ. وبيروت ـ لبنان . مؤسسة دار الزهراء . ١٤١٠هـ . جزان؛
 ( أمتال وحكم الإماء الرضا أو كلمانه المختارة ).

<sup>(</sup>٤) مخطوط.

<sup>(</sup>٥) خمسة آلاف كنمة مخطوطة.

<sup>(</sup>٦) مجمّد غير تامّ

أمثال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ وأهلكت ، ويحك ياقتاده إنّها يعرف القرآن من خوطب به » ^ .

وهي كشيرة لايسع ذكرها المقام، تُدلَ بكلَ صراحة على حظر تفسيرالقرآن الكريم قبل الرجوع إلى كلمات أهل البيت ؛ لأن (أهل البيت أدرى بها في البيت ) أن ، وكيف لاوهم بيوت الله التي ﴿ أَذِنَ الله أَن ترفع ويذكر فيها اسمه بالغدو والآصال ﴾ أن وأبواب الله التي لايسمح لأحد الدخول إلامنها قال تعالى ﴿ وأتوا البيوت من أبوابها ﴾ أن أبوابها ﴾ أن أبوابها أن تعالى ﴿ وأتوا البيوت من أبوابها ﴾ أن أبوابها أن تعالى ﴿ وأتوا البيوت من أبوابها ﴾ أن أبوابها أن تعالى ﴿ وأتوا البيوت من أبوابها ﴾ أن أبوابها أن تعالى ﴿ وأتوا البيوت من أبوابها أن توقيق المناه التي المناه التي المناه التي أبوابها أن ترفع ويؤلف المناه التي أبوابها أن التي أبوابها أن التي أبوابها أن التي التي أبوابها أن التي أن الله التي أبوابها أن التي أن التي أبوابها أن التي أن التي أبوابها أن أبوابها أن أبوابها أن التي أبوابها أن أبوابها أبوابها أبوابها أبوابها أن أبوابها أن أبوابها أن أبوابها أن أبو

فكان الدخول ، والأخذ عنهم لزاماً . ولهذه الغاية المتوخّاة دخلنا وخضنا في أحاديثهم ولم نخرج منها بعدُ وإلى هذا اليوم (٥).

#### لماذااخترنا الجهة المثليّة والحكميّة؟

إنَّ النفوس تكلَّ وتملَّ ، ولابدَّ من ابتغاء ما يذهب بذلك ، ومنه الأمثال والحِكَم ، ولنا أن نعتبر ذلك وجهاً للاختيار ؛ ولأنَّ بهما نوعاً من ترويح ؛ ويشهد لما قلنا مارواه الشيخ الكليني طاب ثراه عن أمير المؤمنين(عليه السلام) قال:

« روَّحوا أنفسكم ببديع الحكمة ؛ فإنَّها تكلَّ كها تكلَّ الأبدان» أن ومارواه السيد الرضي رضي الله عنه الكلمة العلويَّة الأخرى : « إنَّ هذه القلوب تملَّ كها تملَّ الأبدان فابتغوا لها طرائف الحكمة » أنْ.

وإنَّ المثل والحكمة من تلك البدائع والطرائف ؛ فإنَّها كالبدين تطرقان

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٨/١٣٦، الباب ١٣ من أبواب صفات . الحديث ٢٥.

<sup>(</sup>٢) أمثال وحكم ٣١٧/١.

<sup>(</sup>٣) النور : ٣٦.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٨٩.

<sup>(</sup>٥) السادس والعشرين من ذي القعدة من سنة ١٤١٠هـ.

<sup>(</sup>٦) أصول الكافي ٤٨/١ ، النوادر ، الحديث ١.

<sup>(</sup>٧) النهج ۲٤٦/۱۸ ، الحكمة ٨٩.

12 .......كلّ باب.

وإنَّ من الأمثال مالايتيسر تفسيره لكلَّ أحد؛ لبُعد المرمى ودقَةالمسلك، وصعوبة التطبيق، وتشهد لذلك قضية رواها ابن مزاحم تسمعها بعد العنوان الآتى:

قضيَّة لها أبو الحسن (عليه السلام):

قال نصر بن مزاحم المنقري "حدّثنا عمر بن سعد عن الأعمش قال: كتب معاوية ، إلى أبي أيّوب خالد بن زيد الأنصاري "صاحب منزل رسول الله صلّى الله عليه ، وكان سيداً معظاً من سادات الأنصار ، وكان من شيعة علي (عليه السلام) \_ كتاباً ، وكتب إلى زياد بن سميّة \_ وكان عاملًا لعليّ (عليه السلام) على بعض فارس \_ كتاباً.

فأما كتابه إلى أبي أيوب فكان سطراً واحداً: « لاتنسى شيباء أبا عُذرتها، ولاقاتل بكرها ». فلم يدر أبو أيوب ماهو ؟ فأتى به علياً وقال : ياأمير المؤمنين إنّ معاوية ابن آكلة الأكباد ، وكهف ... كتب أليّ بكتاب لاأدري ماهو ؟ فقال عليّ : وأين الكتاب ؟ فدفعه إليه ، فقرأه وقال : نعم ، هذا مَثلُ ضربَه لك ، يقول: ما أنسى الذي لاتنسى الشيباء "، أبا عُذرتها والشيباء : المرأة البكر ليلة افتضاضها ، لاتنسى بعلها الذي افترعها أبداً، ولاتنسى قاتل بكرها وهو أوّل

<sup>(</sup>١) هو نصر بن مزاحم المنفري العطَّار أبو المفضل كوفي مستقيم الطريقة صالح الأمر غير أنَّه يروي عن الضعفاء ، كُتُبُه حسان ... وراح النجاسي يعدّ كتبه ، وعلَّق الأستاذ الحوثي على الترجمة بها في معجم رجال الحديث : ١٤٣/١٦. توفي ٢١٢هـ.

<sup>(</sup>٢) هو خالد بن زيد بن كلبب الأنصاري لزل عليه النبي صلى الله عليه وآله عند قدومه المدينة فأقام عنده حنى بنى بيوته ومسجده . وتوفّي في غزة القسطنطينية سنة ٥٢ . هامش وقعة صفين ٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) قبل: ياء « سيباء » بدل من واو: لأنَّ ماء الرجل ساب ماء المرأة ... المصدر.

#### الهدف المشترك:

للاشتراك الهدفي يمكن أن يكون أمران.

الأمر الأوّل: أنَّ حديثهم (عليهم السلام) واحد: روى الشيخ الكليني حديث حمَّاد بن عثمان وغيره وقالوا: سمعنا أبا عبدالله (عليه السلام) يقول: حديث أبي ، وحديث أبي حديث جدّي ، وحديث جدّي حديث الحسين، وحديث الحسن حديث أمير المؤمنين (عليهم السلام) ، وحديث أمير المؤمنين حديث رسول الله (صلّى الله عليه وآله) ، وحديث رسول الله قول الله عزّ وجلّ (1).

فقد دلَّ صريحاً على أنَّ حديثهم واحد، وأنَّه قول الله تعالى ، وصرَّ ح بالوحدة المحمديَّة حديث « أوَّلنا محمد ، وأوسطنا محمد ، وآخرنا محمد » (١٣) .

#### قال السيد الشبر:

إنَّ الوحدة المحمديَّة تشير إلى وجوب الطاعة وغيرها فهم كمحمد بل محمد الله عمد (١٠).

واحتمل الغرض من الوحدة وحدة الاسم دون المسمّى وهو احتمال مردود ؛ لأنّه لايليق بهم ، ولولا الوصف المشترك والوحدة الروحيّة لما صحّ ذلك؛ إذ ليس كلهم اسمهم محمد وفيهم على والحسن والحسين وجعفر.

وتما يؤكد الوحدة المعنويّة ماجاء في تسمية الحمل بمحمد أوعلى، ليولد

<sup>(</sup>١) وقعة صفين ٣٦٦.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٣/١.

<sup>(</sup>٣) مصابيح الأنوار في حلّ مشكلات الأخبار ٣٩٩/٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ٤٠٠.

غلاماً وهو الرضوي الآتي ذكره عند « إذا كان الرجل حاضراً فكنَّه »(١) وفيه «على محمد ومحمد على شيئاً واحداً...» أن الله المعلى محمد ومحمد على شيئاً واحداً...»

ويؤكّدها أيضاً مادلٌ على جواز نسبة حديث المعصوم المتأخّر إلى المتقدّم وسياعه وروايته كذلك.

عن ابن طاووس من كتاب حفص بن البختري قال: قلت لأبي عبدالله (عليه السلام): نسمع الحديث منك، فلا أدري منك سهاعه أو من أبيك ؟فقال: ماسمعته مني فاروه عن رسول الله (صلى الله عليه وآله)<sup>17</sup>.

وفي الباب أحاديث إن دلّت على شيءٍ فإنّا تدلّ على وحدة كلمة أهل البيت (عليهم السلام) وأهدافهم السامية، وقد حكى الله عزّ وجلّ عمّا عليه المؤمنون فضلًا عن أنمّتهم: ﴿ وَالمؤمنون كلّ امّنَ بالله وَملائكته وَ كُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لانفرّقُ بَينَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقالُوا سَمِعنا وأَطَعْنا غفرانك ربّنا وَإلَيكَ المَسِرُ ﴾ المُصيرُ ﴾ المصيرُ المصيرُ المصيرُ الله المصيرُ المنابق المصيرُ الله المنابق ا

# الأمر الثاني:

نشر محاسن كلامهم ، وما جاء من الأمر به وأنّ الناس لو علموا ذلك لاتّبعوهم ولافرق بين كلام إمام وإمام في الحسن ولزوم الاتّباع لو علمه الناس .

روى الشيخ الصدوق طاب ثراه بإسناده إلى عبد السلام بن صالح الهروي « عن الرضا (عليه السلام) قال: رحم الله عبداً أحيا أمرنا، فقلت:

<sup>(</sup>١) حرف « إذا » مع الكاف.

<sup>(</sup>۲) الكافي ٦/١١.

<sup>(</sup>٣) جامع أحاديث السيعة ١٢٨/١، المقدّمات، الباب ٤، الحديث ٤.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٢٨٥.

أمثال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ......

وكيف يُحيي أمركم ؟ قال: يتعلّم علومنا، ويعلّمها الناس؛ فإنّ الناس لو علموا محاسن كلامنا لاتّبعونا....»(١).

يريد عليه السلام: نحن أهل البيت، وقد جاء في الزيارة الجامعة «كلامكم نور، وأمركم رشد، ووصيّتكم التقوى ...»(١) فتجدها تثبت لجميعهم الفضائل المذكورة فيها، وهل بعد ذلك يبقى مجال للفرق بين معصوم ومعصوم وبين دراسة حديث، وحديث! وكتابة الحديث من أيّ نواحيه إحياء لأمرهم، وأحد السُبُل تعلّم علومهم، وتعليمها ونشرها بين الناس، والحمد لله.

#### الأمثال:

جمع المثل ، فمنها السائر ، ومنها القياسي أي التمثيل ، وهنا قسم ثالث تعرفه.

#### المثل السائر:

وهو كما مر غير مرة : كلمة قالها القائل في واقعة اقتضتها ثم ذهبت مثلًا سار على الألسن ، يتمثّل بها في الشيء المشابه لتلك الواقعة من دون تبديل .

قال أبو هلال العسكري: جُعل كلّ حكمة سائرة (مشلًا) وقد يأتي القائل بها يحسن من الكلام أن يتمثّل به إلّا أنّه لا يتّفق أن يسير فلا يكون مثلًا (").

قيل : يعني أن الشيوع والانتشار وكثرة الدوران على الألسنة هو ما يفرق بين الحكمة والمثل . فالقول الصائب الصادر عن تجربة يسمّى «حكمة»

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ( ع ) ٢٤٠/١ . الباب ٢٧ . الوسائل ١٥/١٨.

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار ٢٨١/٢.

<sup>(</sup>٣) جمهرة الأمثال١/٥.

إذا لم يتداول ويسمى: (مثلًا) إذا كثر استعاله وشاع أداؤه في المناسبات المختلفة . ويعرّف حينئذ بأنّه: القول السائر الذين يشبه به حال الثاني بالأوّل، أو الذي يشبه مضربه به بمورده . والمراد بالمورد الحالة المشبهة التي أريدت بالكلام (١٠).

إنَّ المثل السائر هي الكلمة الموجزة التي قيلت في مناسبة تناقلها الأجيال بدون تغيير. وكلام العسكري لاينفي أصل المثل بل المنفي السائر من الكلام الحَسَن التمثّل به فالمثل قسان: سائر، وغير سائر يَحسُن التمثّل به.

نعم المسبق إلى الأذهان منه السائر ، حتى صار في جلائه يضرب به المثل يقال : ( أسير من مَثَل ) ، قال الشاعر:

ما أنت إلَّا مَشَلُّ سأنُسر يعرف الجاهلُ، والخابر ""

وللقوم حول المثل أقوال وتعاريف مذكورة في مقدّمة مجمع الأمثال<sup>(٣)</sup> قد جمعها الطرابلسي البيروتي<sup>(٤)</sup>في نظمه للمجمع، فاصغ إليه حيث قال:

أصغ إلى تحقيق معنى المثل ذلك قولٌ سائرٌ شبّه به وهو من المثال والتشبيه في فقولهم بين يديه مَثلًا لصورةٍ منصوبةٍ، وأمثل

واغن بندور شمسنا عن زُحَل بأوّل حالة ثانٍ فانتبه معناه أصل فتأمّل واعرف أشبَه بانتصابه حين انجلى أشبه معناه على مانقلوا

<sup>(</sup>١) أمنال الحديث ٨٣.

<sup>(</sup>٢) العِقد الفريد٣/٣، الأمثال النبوية ٧/١، تقديم الكتاب.

<sup>(</sup>٣)ج١ ، مقدّمة المؤلف ٥ \_ ٦.

<sup>(</sup>٤) إبراهيم بن السيد علي الأحدب الطرابلسي الحنفي المتوتى ١٣٠٨هـ.

أمثال وَحَكُم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

إذاً فكنه مُشلًا ما جُعِلًا عَلَمَ تشبيهِ بحالٍ أُولًا كقول كعبِ للَّتي بها اشتغلْ كانت مواعيد لعرقوب مَشلْ

فمواعيد عرقوب عَلَمٌ لكلِّ ما لايصحّ من المواعيد.

وقيل لفظ المثل الذي يُرى مخالفاً لفظاً لمضروب جَرىٰ موافقاً معنى ذاك إذ شبّه بالمثال بل منه أُخذ وهدو الذي عن ابن سكّيت نُقل

قال ابن السكّيت : المثل لفظ يخالف لفظ المضروب له ، ويوافق معناه معنى ذلك اللفظ . شبّهوه بالمثال الذي يعمل عليه غيره .

وقيل إنّ الحِكم التي تُرى منصُوبة في العقل صِدقاً صُورا قد أشبهت في نصبها تشالا لأجل هذا سمّيت مشالا

قال المبرّد: المثل مأخوذ من المثال. وهو قول سائر يشبّه به حال الثاني بالأوّل والأصل فيه التشبيه. فمعنى مَثَل بين يديه إذا انتصب أشبه الصورة المنتصبة. وفلان أمثل من فلان أي أشبه بهاله من الفضل. والمثال القصاص لتشبيه حال المقتصّ منه بحال الأوّل.

فحقيقة المثل ما جعل كالعَلَم للتَشبيه بحال الأوّل كقول كعب بن زهير: كانت مواعيد عرقوب لها مَثَلا وما مواعيدها إلّا الأباطيل

قال غير المبرد وابن السكيت : سمّيت الحِكم القائم صدقها في العقول

أمثالًا ؛ لانتصاب صورها في العقول ، مشتقّة من المُّثُول الذي هو الانتصاب(١).

سواء أكان أصل الأشتقاق المثال ، أوالمُثُول أنّ المثل السائر قد عرفت تعريفه ، ويمرّ القياسي . والمثل باصطلاح الحديث لايتوقف على شيءٍ من الاشتقاق ، والأختلاف اللغوي وغيره ، وإنّا هو اتجّاه خاصّ يأتي بيانه.

وخذ للمثل السائر من أهل البيت ( عليهم السلام ) أمثالًا سامية.

المثل النبوي : « لا ينتطح فيها عنزان ».

قاله رسول الله (صلّى الله عليه وآله) في قصّة أمّ المنذر الفاسقة المسبّاة بالعصاء الخطميّة كانت تمشي في مجالس الأوس والخزرج تهجو الرسول (صلّى الله عليه وآله)، قتلها عُمير بن عدي ولم يؤمن من بني خطمة سواه وقد مرّ على قومها يدفنونها فلم يعرض له منهم أحد، فضرب (صلّى الله عليه وآله) المثل: يضرب لمن لا يُدرك به ثأر، انظر القصّة (٢).

المثل العلوي : « سرّك دمك فلا تجرينّه إلّا في أوداجك »<sup>(٣)</sup>.

وروى الشيخ المجلسي عن الصادق (عليه السلام) بلفظ « سرّك دمك فلا تجرّ ينه من غير أوداجك »(1).

يضرب للاهتمام بالكتمان له ، والتشدّد فيه .

المثل الفاطمي : « ماعشت أراك الدهر عجباً »(٥).

أحد الأمثال السائرة الكائنة في خطبة فاطمة الزهراء ( عليها السلام )

<sup>(</sup>١) فرائد اللئال في مجمع الأمثال ١٠/١.

 <sup>(</sup>۲) أعـــلام الورى ٩٥ ــ ٩٦. مجمع الأمثال ٢٢٥/٢ . حرف اللام ، الفاخر ٣١٣ ــ ٣١٣.
 المستقصى ٢٧٧/٢ ، الأمثال النبوية ٢/١٢٥.

<sup>(</sup>٣) النهج ٢٨٥/٢٠ الحكم المنسوبة رقمها ٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) البحار ٧١/٧٥ نقلا من الدرّة الباهرة.

<sup>(</sup>٥) الاحتجاج ١٤٨/١

التي خطبتها في مسجد الرسول (صلّى الله عليه وآله) للمهاجرين والأنصار وكلّ من حَضَر في المسجد. تعرّضنا لشرحها في موضعه. يضرب للمجرّب في الأمور.

المثل الحسني : «مثلك مثل البعوضة إذ قالت للنخلة : استمسكي ، فإني طائرة عنك ، فقالت النخلة : وهل علمت بك واقعة علي ، فأعلم بك طائرة عنى »(١).

نقل ابن أبي الحديد مفاخرة رجالات قريش الأربعة المجتمعة عند خامسها مع الإمام الحسن بن عليّ عليها السلام، أحدهم المغيرة بن شعبة وقد أتى جميعهم بها عندهم، فأجابهم الإمام (عليه السلام) إلى أن قال للمغيرة: «وأمّا أنت يا مغيرة فلم تكن بخليق أن تقع في هذا وشبهه، وإنها مثلك ... والله ما نشعر بعداوتك إيّانا، ولا اغتممنا إذ علمنا بها، ولا يشقّ علينا كلامك ...»(١) المفاخرة الجديرة بالرجوع إليها.

المثل الحسيني : « لو تُرك القطا ليلًا لنامَ » 📆 .

تمثّل به الإمام الحسين (عليه السلام) عند ما قالت بنته سكينة له: ردّنا إلى حرم جدّنا في قصّة عاشوراء كربلاء المفجعة للقلوب''.

والمثل قد نظمه ناظم مجمع الأمثال ، وأشار إلى قائله بقول. ه : لو ترك القطا لنام ليلا ولم يعان بالعناء ويلا

لفظه : ( لوترك القطا ليلًا لنام ) ، عجز بيت جميعه :

<sup>(</sup>١) شرح النهج ٢٩٣/٦.

<sup>(</sup>٢) شرح النهج ٢٨٥/٦ ـ ٢٩٤ ، والبحار ٧٩/٤٤ . فراجع.

<sup>(</sup>٣) مجمع الأمثال ١٥٤/٢ ، حرف اللام رقم المثل ٣٢٣١ ، المستقصى ٢٩٦/٢.

<sup>(</sup>٤) البحار ٤٥/٤٥.

٢٢ ....... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام الرضا عليه السلام التي يُعلَّم المناء ال

قيل نزل عمر و بن مامة على قوم من مراد ، فطرقوه ليلاً ، فأثاروا القطا من أماكنها فرأتها أمرأة طائرة ، فنبهّت زوجها . فقال : إنّا هي القطافقالت: لو تُرك القطا ليلاً لنام . يضرب لمن حمل على مكر وه من غير إرادة...(١١) . المثل السجّادى : « يا سوءتاه لمن غلبت إحداته عشراته »(١٦) .

يريد \_ الإمام السجّاد عليه السلام \_ : أنّ السيّئة بواحدة والحسنة بعشرة (٣) .

المثل الباقري : « صحبة عشرين سنة قرابة »<sup>(٤)</sup>.

وقد جاء هذا المشل السائر عن الإمام الرضا عليه السلام بلفظ: «مودّة عشرين سنة قرابة »(ف) . يضرب لتوكيد العهد والذمام ، وأواصر المودّة.

المثل الصادقي: «من ايقظ فتنة فهو أُكُلُها» (٦٠).

المثل الكاظمي : « من شمخ إلى السقف برأسه شجّه »(٧).

ونظيره : « من اقتحم اللجج غرق » (^). يضرب للمتهور فيها يعود ضرره إليه

<sup>(</sup>١) فرائد اللئال في مجمع الأمثال ١٤٤/٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٣٩/٧٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر تفسه.

<sup>(</sup>٤) البحار ١٧٢/٧٨.

<sup>(</sup>٥) الأمثال والحكم المستخرجة من كلمات الإمام الرضا (ع) ٤٥٨ ، رقم الكلمة ١٦١.

<sup>(</sup>٦) البحار ٢٠٨/٧٨ . وله شرح أنيق في محلّه وقد عدّه ابن أبي الحديد من الحِكَم المنسوبة إلى أمير المؤمنين (عليه السلام) ، النهج ٣٠٨/٢٠ ، رقم الحكمّة ٥٢٨ . فراجع.

<sup>(</sup>٧) التحف ٣٩٦ \_ ٣٩٧.

<sup>(</sup>٨) العقد الفريد ٢٥٩/٢.

أمثال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ وير ي سوء فعله .

المثل الرضوى : « إنّ الصمت يكسب المحبّة » (١١).

وهو من الأمثال السائرة ، ذكره الميداني بلفظ : ( الصمت يكسب أهله المحبّة ) أي محبّة الناس إيّاه لسلامتهم منه . يضرب في مدح قلّة الكلام ".

المثل الجوادي : « إذا نزل القضا ضاق الفضاء » "".

أحد الأمثال الجارية على اللسان ، ولفظ الميداني : (إذا حان القضاء ضاق الفضاء ) (أنا . يضرب لعدم نفع الحذر عند مجيء القدر .

المثل الهادوي : « الدنيا سوق ربح فيها قوم ، وخسر آخرون »<sup>(٥)</sup>. المثل العسكري : « من لم يُحسن أن يعطى »<sup>(٦)</sup>.

ويهاثله ما ذكره الميداني ( من لم يُحسن إلى نفسه لم يُحسن إلى غيره )(٧)؛ إذ أنَّ الذي ليس له خبرة بدفع الضرَّ لا خبرة له بجلب النفع . يضرب للجاهل بالأمور.

المثل المهدوي: « كذب الوقّاتون» (^) . يضرب للرجم بالغيب .

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١١٣/٢.

<sup>(</sup>٢) مجمع الأمثال ٤٠٢/١ . رقم المثل ٢١٢٠ حرف الصاد.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧٨/٣٦٥.

<sup>(</sup>٤) مجمع الأمثال ٦٠/١ ، رقم المثل ٢٨٤ ، حرف الهمزة.

<sup>(</sup>٥) البحار ٢٦٦/٧٨.

<sup>(</sup>٦) البحار ٧٨/٧٨.

<sup>(</sup>٧) مجمع الأمثال ٣٢٩/٢.

<sup>(</sup>A) البحّار ٣٨٠/٧٨. « لاتطلب أثراً بعد عين » قاله الإمام المهدي عجّل الله فرجه، في كلام له لاحمد بن إسحاق : « أنا بقيّة الله في أرضه ، والمنتقم من أعدائه فلا تطلب أثراً بعد عين يا أحمد بن إسحاق » . إكال الدين ٣٨٤/٢.

# المثل القياسي

المثل القياسي: الكلام المتشكّل من أيّ وصف، أو تصوير من أمر محسوس أو معقول ، يجمع بين حسن الأداء ، وجمال التصوير ، يسمّيه علماء البيان: ( التمثيل المركّب ) ، المنتزع وجهه عن أمر أو أمور متعدّدة ، وإن لم يسبق له ذكر ، بل كان مجرّد اقتراح أتى به المتكلّم لما أراده من ورائه من أهداف .

وبلفظ آخر هو: ما يخلقه من تصوير ، أو تشبيه يقرّب بذلك هدفه ويفترق عن المثل السائر بعدم سبق الذكر: الحالة الأولى لغرض التطبيق على الحالة الثانية ، وليس ذلك شرطا في القياسي عند الأدباء

ومن ثمّ لا يخصّ لغة دون لغة ، لأنه كجزء من بيان كلّ إنسان بلا توقف على ساع وضبط مسموع ، كما كان شرطاً في كلّ مثل نعم سائر ربّما كان ذلك . وأرى :

أن أذكر أمثلة للمثل القياسي مأثورة عن أهل البيت ( عليهم السلام ) بمثل ما رويناه في المثل السائر السابق الذكر .

والمثل قبل كل شيء يُعطيك صورة من قدسيّة أو عقليّة الممثّل ، وما يمتلكه من فكرة أوطاقة يمتاز بهما عمّن سواه ، ولا يخفى أنّ المثل القياسي هو التمثيل حتى عند غير علماء البيان الآنف ذكرهم أيضاً و إليك منه ما يلى :

#### التمثيل النبوي:

« إنَّها مثل المرأة الصالحة مثل الغراب الأعصم ». روى الشيخ الطوسي « إنَّها مثل المرأة الصالحة مثل الغراب الأعصم عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر (عليه السلام) قال:

أمثال وخكير الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ................... ٢٥

أتى رجل رسول الله (صلّى الله عليه وآله) يستأمره في النكاح، فقال: نعم، وعليك بذوات الدين، تربت يداك، وقال: إنّا المرأة الصالحة مثل الغراب الأعصم الذي لا يكاد يقدر عليه، وما الغراب الأعصم ؟

قال: الأبيض أحد رجليه".

التمثيل بالغراب المذكور ؛ لندرة المرأة الصالحة ، لندرة الأعصم من الغربان.

#### التمثيل العلوى:

« كأنّ بين أعينهم رُكَبَ المَعْزىٰ » أيصف أصحاب محمد (صلّى الله عليه وآله) الرُّكَع السُّجّد كما قال تعالى : ﴿ تراهم رُكَّعاً سُجِّداً يبتغون فضلاً من الله ورضواناً سيهاهُم فى وُجُوههم مِن أَثَر السَّجُود ﴾ أن والرُّكب واحدها الرُكبة وهي الثفنة من كلّ حيوان قال ابن الأثير : النفنة \_ بكسر الفاء \_ ما ولي الأرض من كلّ ذات أربع إذا بركت كالركبتين وغيرهما ، ويحصل فيه غلظ من أثر المروك ".

ومن أجل أثر كثرة السجود كان من ألقاب الإِمام السجّاد « ذو الثفناتُ » `° .

#### التمثيل الفاطمي:

« اشتملت شملة الجنين ، وقعدت حجرة الظنين » "ا. مخاطبة لأمير

<sup>(</sup>١) الوسائل ٢١/١٤ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) النهج ٧٧/٧ ، كلام ٦٦.

<sup>(</sup>٣) الفتح : ٢٩.

<sup>(</sup>٤) النهاية ١/ ٢١٥ \_ ثفن \_ تسمى الركبة ثفنة لا أنّ كلّ بفنة تكون ركبةً ، فتديّر .

<sup>(</sup>٥) البحار ٤/٤٦.

<sup>(</sup>٦) الاحتجاج ١٤٥/١.

المؤمنين (عليهما السلام) ، ممثّلة له بالجنين المحتجب بالمشيمة في بطن أمّه ؛ لاحتجابه في البيت المغلّقة الأبواب وقعوده عن حقّه وحقّها لعدم الأجابة تارة ، بالقاعد في زاوية الحجرة المثيرة للظنون أخرى لماذا القعود ، لحوف ؟ أو لظلامة ؟ أولترك حق أو أو أو ؟؟؟.

# التمثيل الحسني:

« أنزل الدنيا بمنزلة الميتة ، خذ منها ما يكفيك »(١) ولا يخصّ جنادة بن أميّه قد دخل عليه وهو يقذف كبده في الطست ، فقال له بمعظني ، فوعظه ، لأنّ الوعظ عام .

#### التمثيل الحسيني:

«تكون الصنيعة مثل وابل المطر تصيب البر والفاجر »(٢).

أي الإحسان كرد الأمانة الشامل للأخيار والفجّار . والوابل من المطر شديده.

#### التمثيل السجّادي:

« كأنّ المبتلى بحبّ الدنيا به خبل من سُكر الشراب » (٣) .

فكما أنَّ الخمرة تزيل عقل الخامر، كذلك حبَّ الدنيا ذاهب بعقل صاحبها.

<sup>(</sup>١) البحار ١٣٩/٤٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ١١٧/٧٨.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٢٩/٧٨.

#### التمثيل الباقرى:

« أنزل نفسك من الدنيا كمثل منزل نزلته ساعة ، ثم ارتحلت عنه »(۱) . ومن المعلوم أنّ نزول ساعة في مكان ، لا يجدر للعاقل العزم على البقاء للأكثر.

#### التمثيل الصادقي:

« العامل على غير بصيرة كالسائر على غير طريق »(١).

## التمثيل الكاظمى:

« إن الزرع ينبت في السهل ، ولا ينبت في الصفا فكذلك الحكمة تعمر في قلب المتكبر الجبّار ...» (٣).

#### التمثيل الرضوى:

« لا يقبّل الرجل يد الرجل ؛ فإنّ قبلة يده كالصلاة له » ( أ). وقد شرحناه في محلّه المتاح له ، فراجع ( ه ) .

#### التمثيل الجوادى:

« نعمة لا تشكر كسيَّئة لاتغفر »(١). ولتنظير النعمة غير المشكورة

<sup>(</sup>۱) البحار ۲۸/۱۹۹.

<sup>(</sup>٢) البحار ٧٨/٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) التحف ٣٩٦.

<sup>(</sup>٤) التحف ٤٥٠.

<sup>(</sup>٥) في أمثال وحكم له (عليه السلام) ٣٥٣ \_ ٣٥٣.

<sup>(</sup>٦) البحار ٧٨/٣٦٥.

٢٨ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

بالسيِّئة غير المغفورة وجوهٌ مذكورة في موضعها منها في جامع التأثير في الزوال . والوبال .

#### التمثيل الهادوي :

« إنها قلب غيرك كقلبك له »(١) ويشهد لصحة المقياس المذكور قول أبي العتاهية :

دليـــل حيــن تلقاه مقاييس وأشـبــاه إذا ما هـو ماشاه إن تنطق أفواه(٢) وللقلب على القلسب وللناس مسن الناس يقاس المسرء بالمرء وللعين غنسيً للعين

#### التمثيل العسكرى:

« رياضة الجاهل وردّ المعتاد عن عادته كالمعجز »<sup>(۳)</sup>.

# التمثيل المهدوي :

« انّي أمان لأهل الأرض ، كما أنّ النجوم أمان لأهل السماء »(٤).

# أقــول :

قد كتبنا في مقدّمة كلمات الإمام الرضا ( عليه السلام) حديث الأصبغ

<sup>(</sup>١) البحار ٧٨/٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار لابن قتيبة ١٨٢/٢.

<sup>(</sup>٣) التحف ٤٨٩ ، البحار ٣٧٤/٧٨.

<sup>(</sup>٤) البحار ٧٨/٧٨.

ابن نباتة الذي رواه الشيخ الطوسي بإسناده عنه عن أمير المؤمنين (عليه السلام) إذا أراد أن يوبّخ الرجل يقول: والله لأنت أعجز من تارك غُسل يوم الجمعة (١٠).

لاأظنّك أن تجهل الفرق بين القسمين باشتراط سبق الذكر في السائر دون القياسي ، وربّما كان له ذكر سابق ولكن ليس السبق شرطاً كما سبق بيانه.

# القسم الشالث من الأمثال

قد وعدناك في صدر التقسيم قساً ثالثاً وحاصله: أنّ الحكميّات من الكليات أمثال عليها تطلق كلمة المثل من دون أن يكون من المثل السائر، ولا المثل القياسي أي التمثيل وعليه: فإما أن يقال بالتجوّز، أو منع الاطلاق والاستعال، أو الالتزام بالقسم الثالث بعد إبطال الوجهين أي التجوّز، ومنع الاستعال، وستعرف وجه صحّة القسم الثالث، ومزيد التوضيح:

فنقول : من الكتاب العزيز ، ومن الحديث ، ومن الكلات شواهد.

## من الكتاب العزيز:

قال تعالى : ﴿ لَوَلا أُنزِلَ إِلِيهِ مَلَكُ فَيكُون مَعَهُ نَذيراً \* أُو يُلقىٰ إليه كُنزُ أُو تكونُ لَهُ جَنَّة يأكل منها وقال الظلموُنَ إن تتّبعون إلّا رَجُلاً مَسحَوراً

<sup>(</sup>۱) الوسائل ۹٤٧/۲ ، باب ۷ من أبواب الأغسال المندوبة ، الحديث ۲ ، علل الشرائع للصدوق ( طاب ثراه ) ۲۸۵/۱.

٣٠ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

# \* أُنظر كَيفَ ضَربُوا لك الأمثالَ فضلُّوا فلا يستطيعون سبيلًا ﴾ (١) .

فانظر كيف أُطلَق اللَّهُ تعالى كلمة ﴿ الأمثال ﴾ على ما اقترحته كفّار قريش على الرسول (صلّى الله عليه وآله) من نزول المَلك عليه والمعاونة معه في الإنذار، وإلقاء كنز من السهاء عليه (١)، أوبستان مثمر يأكل منه، وبالأخير حتى مع إسعافهم يقولون إنّه ساحرٌ. ولاريب أنّ تلك الأقتراحات ليست من المثل السائر ولا القياسي، ولا وجه للقول بأنّ استعمال المثل فيها مجاز، أوغيره من معان، فتعين شمول المثل لمثلها.

وقال عزّ وجلّ فيها اقتصّ عن منكر الحشر: ﴿ وَضَرَبَ لَنا مَثَلاً ونَسِيَ خَلقَهُ قال مَن يُحيى العظامَ وَهِيَ رَميمٌ ﴾ (٣).

جعل تعالى استبعاد حياة العظام الرميمة بعد موتها مثلًا ومعلوم أنّه ليس من القسمين يقيناً ، فالمثل أشمل منها يقيناً .

#### ومن الحديث:

ويشهد له أوّلًا حديث المعلّى عن أبي عبد الله (عليه السلام) في أجوبة مسائل من رسالة قال روحي فداه :

« وأمّا ما سألت عن القرآن ... وإنّا القرآن أمثال لقوم يعلمون ...  $\mathbf{w}^{(1)}$ .

ولاشك أنّ الأمثال قسم منه لاكلّه ، وهل يصحّ إطلاق الأمثال على جميع القرآن إلّا على المعنى الأشمل وهو كلّ ما يمثّل أهداف الله تعالى ويجسّدها ؟ وعليه فجميع الآيات أمثال ، ومن هنا يفسح المجال لتفسير آي بذلك طال ما

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٧ \_ ٩.

 <sup>(</sup>٢) لكلمة ﴿ يُلقى ﴾ الظاهرة في الإلقاء من العلو ، لأن الكنز الأرضي لا تصح كلمة الإلقاء عليه.
 (٣) يس : ٧٨.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ١٤١/١٨ ، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي . الحديث ٣٨.

أمثال وَخَكُمُ الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

بحث عنها المفسّرون وهي قوله تعالى :

﴿ وَلَقَدَ صَرَّفنا لِلناسِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ﴾ (١) وهي أكثر من آية (٢) تثير التساءل : بأنّا لانجد تصريفاً فيه من كلّ مثل من أيّ نوع من أنواع المثل المضروبة إلّا بعضها ، فها ذا يريد من ﴿ كُلّ مَثَل ﴾ ؟ هل هذامن باب التخلب؟ أو المجاز ؟ أو غير ذلك ؟ .

#### والجسواب:

أنّه ليس ﴿ من كلّ مَثَــل ﴾ مجازاً ولا غالبيّاً بل بمعناه الحقيقي ولا يعقله إلّا العالمون كما قال تعالى: ﴿ وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلّا العالمون ﴾ (٣).

والمثل المعروف لا يفتقر إلى تعقّل العلماء لو أريد بمعناه اللغوي ، أو الأدبي ، وإنّا الافتقار إليه إذاأريد منه ما يمثّل الهدف الأعلى وما لأجله نزل القرآن وجاء ت الرسل إلى الناس من التوحيد ، والدين الخالص له تعالى . وهذا المعنى لا يعرفه إلّا العقلاء والعلماء.

ويشهد له ثانياً حديث آخر :

وهو ما رواه الشيخ الصدوق بإسناده إلى ابن جريح عن عطا عن أبي ذرّ في (حديث) قال: قلت: يارسول الله فها كانت صحف إبراهيم (عليه السلام) ؟

قال : كانت أمثالًا كلُّها : أيَّها المَلِك المبتلى المغرور إنِّي لم أبعثك لتجمع

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الروم : ٥٨ ، الزمر : ٢٧.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت : ٤٣.

الدنيا بعضها على بعض ، ولكن بعثتك لترد عني دعوة المظلوم ، فإني لاأردها وإن كانت من كافر ، وعلى العاقل ما لم يكن مغلوباً أن تكون له ساعات : ساعة يناجي فيها ربّه ، وساعة يحاسب فيها نفسه ، وساعة يتفكّر فيها صنع الله إليه ، وساعة يخلو فيها بحظّ نفسه من الحلال ؛ فإنّ هذه الساعة عون لتلك الساعات، واستجام للقلوب ، وتفريغ لها الحديث ".

يدور الأمر بين ردّ هذا الحديث ، أو حمله على التفسير الشامل للأمثال ، لأنّ الرسول (صلّى الله عليه وآله) صرّح بأنّ صحف إبراهيم كانت أمثالا كلّها أوّلاً ، ويطبّقها على نبذة من الحكميّات ثانياً وهي محتوى هذه الصُحُف المباركة الإبراهيميّة :

من خطاب الربّ تعالى إلى مَلِكٍ (١) مبتلى مغرور أنّه لم يبعثه أي لم يخلقه (١) لجمع الدنيا بل لعون المظلوم والأخذ بظلامته ، لأنّه لايردّ دعوته إذا رفع يديه إليه تعالى ثم بين تقسيم ساعات الليل والنهار لكلّ عاقل غير مغلوب على عقله إلى آخره .

وهل تجد في هذه الكلمات من مثل سائر ، إو تمثيل من تشبيه حتى يفسّر كونها أمثالًا بذلك ، فلم يبق إلّا حملها على قسم ثالث من معنى المثل ، وهو : مطلق الكلمات الحكميّة القصار الصالحة للتمثيل ونحن نعتبرها في هذا الكتاب وغيره فتدبّر حتى لايلتبس عليك فإنّه مظنّة ذلك .

وممَّا يدلُّ على أنَّ محتوى صُحُف إبراهيم كانت أمثالًا ، قول الصادق

<sup>(</sup>١) الوسائل ٣٧٨/١١ ، الباب ٩٦ من جهاد النفس ، الحديث ٤.

<sup>(</sup>٢) لا يمكن أن يكون نبيًّا.

 <sup>(</sup>٣) إنّها فسرنا البعث بالخلق لما قلنا إنّه ليس بنبي اذ النبي لايكون مغر وراً جامعاً لحظام الدنيا .
 ولا يخفى أنّ الحديث موجود أيضاً في الجواهر السنيّة في الأحاديث القدسيّة ٣٥ للشيخ الحرّ.

(عليه السلام) بعد ذكر قصّة هشام بن الحكم مع عمرو بن عُبيد في مسجد البصرة ، واستدلاله على الإمامة بالحواس والقلب : « ياهشام هذا مكتوب في صحف إبراهيم وموسى ».

قصّة هشام بن الحكم مع عمر و بن عبيد:

علي بن إبراهيم عن أبيه عن الحسن بن إبراهيم عن يونس بن يعقوب قال: كان عند أبي عبد الله (عليه السلام) جماعة من أصحابه منهم مُحران بن أعين ومحمد بن النعمان ، وهشام بن سالم والطيّار ، وجماعة فيهم هشام بن الحكم وهو شابٌ فقال أبو عبدالله (عليه السلام): ياهشام ألا تخبرني كيف صنعت بعمر و بن عبيد ، وكيف سألته ؟ فقال هشام: ياابن رسول الله إني أُجلّك واستحييك، ولا يعمل لساني بين يديك ، فقال أبو عبد الله: إذا أمرتكم بشيءٍ فافعلوا .

قال هشام: بلغني ما كان فيه عمرو بن عُبيد وجلوسه في مسجد البصره فعظم ذلك علي ، فخرجت إليه ودخلت البصرة يوم الجمعة ، فأتيت مسجد البصرة ، فإذا أنا بحلقة كبيرة فيها عمرو بن عُبيد ، وعليه شملة سوداء متزر بها من صوف ، وشملة مرتد بها ، والناس يسألونه ، فاستفرجت الناس فَأفَرجَوا لي، ثم قعدت في آخر القوم على ركبتي ، ثم قلت : أيها العالم إني رجل غريب تأذن لي في مسألة ؟ فقال لي : نعم ، فقلت له : ألك عين ؟ فقال : يابني أي شيء هذا من السؤال ؟ وشيء تراه كيف تسأل عنه ؟ فقلت : هكذا مسألتي ، فقال : يابني سل و إن كانت مسألتك حمقاء ، قلت : أجبني فيها ، قال لي : سل .

 ما ورد على هذه الجوارح والحواس ، قلت : أو ليس في هذه الجوارح غنى عن القلب ؟ فقال : لا قلت : وكيف ذلك وهي صحيحة سليمة ، قال : يابني إن الجوارح إذا شكّت في شيء شمّته أو رأته ، أو ذاقته ، أو سمعته . ردّته إلى القلب فيستيقن اليقين ، ويبطل الشكّ .

قال هشام : فقلت له : فإنّها أقام الله القلب لشكّ الجوارح ؟ قال : نعم ، قلت : لابدّ من القلب وإلّا لم تستيقن الجوارح ؟ قال : نعم .

فقلت له: يا أبا مروان فالله تبارك وتعالى لم يترك جوارحك حتى جعل لها إماماً يصحّح لها الصحيح، ويتيقن به ما شكّ فيه ويترك هذا الحلق كلّهم في حيرتهم وشكهم، واختلافهم، لايقيم لهم إماماً يردّون إليه شكّهم وحيرتهم، ويقيم لك إماماً لجوارحك تردّ إليه حيرتك وشكّك ؟! قال: فسكت، ولم يقل لي شيئاً.

ثم التفت إلي فقال لي : أنت هشام بن الحكم ؟ فقلت : لا ، قال : أمن جلسائه ؟ قلت : لا ، قال : فمن أين أنت ؟ قال : قلت : من أهل الكوفة ، قال : فأنت إذا هو ، ثم ضمّني إليه ، وأقعدني في مجلسه ، وزال عن مجلسه ، وما نطق حتى قمت .

قال: فضحك أبو عبدالله (عليه السلام)، وقال: ياهشام من علّمكهذا؟ قلت: شيءٌ أخذته منك وألّفتُه، فقال: هذا والله مكتوب في صحف إبراهيم و موسى(١).

# أقسول :

إنَّها جئت عن آخرها ، لكي يظهر لك وجه كتابتها في صحف إبراهيم ،

<sup>(</sup>۱) أصول الكافي ١٦٩/١ ـ ١٧١ ، باب الاضطرار الى الحجّة الحديث ٣ ، معجم رجال الحديث ١٠٥٠ ـ ٢٨٢/١٩ . ٢٩٠ و ٢٩٠ ـ ٢٩١.

وأنّ المُكتوب فيها أيّ شيءٍ ؛ إذ لو اكتفي بقوله (عليه السلام) : « هذا والله مكتوب في صحف إبراهيم وموسى » لما بانَ المُشَل المكتوب في تلك الصُحُف أيّ شيءٍ.

ولقائل أن يقول: أنّ هذا من المثل القياسي حيث ضرب هشام المَثَل بالجوارح والقلب والعلقة القائمة بينها ، وأعالها وحيرتها التي تردّها إليه ، وطبّق الخلق وحيرتهم التي يردّونها إلى إمامهم المعصوم (عليه السلام) ، فقاس هشام الخلق المتحير بالجوارح المتحيرة ، والإمام المعصوم بالقلب ، ولانعني من المَثَل القياسي إلا هذا ، وأين هو من المثل الحديثي الذي ليس بالمثل السائر ، ولا القياسي ؟؟ .

#### الجـواب:

أنّ تحليل القصّة بها يرجع إلى ما قلت من المشل القياسي لو جازلجازفي جميع ما في الصُّحُف وأمكن تحليله أيضاً إلى ذلك ، على أنّا لا نمنع أن يكون في الصُّحُف من المثل القياسي أو المثل السائر ، بل نريد من الحديث الصادقي والنبوي استعماله على غيرهما أيضاً أي غير السائر والقياسي من المواعظ ، والحكم التي سمّيناها بالأمثال الروائية .

ومناظرة هشام مع ابن عُبيد داخلة في بعض هذه الأقسام على إخبار الصادق (عليه السلام).

# ويشهدثالثاًحديث الجمهور:

قد جاء في كتابين موسومين ب (أمثال الحديث) ما يدلّك على عموم المثل ، مؤلّف أحدهما القاضي أبو محمد الحسن بن عبد الرحمن بن خلّاد الرامهرمزى المتوفّى سنة ٣٦٠ هـ ،قال:

حدّثنا محمد بن عبدالله الحضرمي مطين ، ثنا عبد ألله بن براد حدّثني زيد ابن الحباب ، ثنا ابن لهيعة ثنا يزيد بن عمر و المعارفي إنّه سمع شفياً الأصبحي يقول : سمعت عبدالله بن عمر و يقول :

٣٦ .....المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

 $\sim$  « حفظت عن النبي صلّى الله عليه وسلم ألف مثل  $\sim$ 

ومؤلّف ثانيهها هو :

أبو محمد عبدالله بن محمد بن جعفر بن حيّان المعروف بأبي الشيخ الأصبهاني المتوفّى ٣٦٩ هـ قال: ما حفظ عن رسول الله (صلّى الله عليه وسلم) ، فصار مثلًا.

أخبرنا أبو يعلى الموصلي ، ثنا كامل بن طلحة ، ثنا ابن لهيعة ، ثنا زيد ابن عمرو عن شفي عن عبد الله بن عمرو أنّه قال : « حفظت عن رسول الله صلى الله عليه وسلّم ألف مثل » ".

ولم يذكر الرامهرمزي في كتابه (أمثال الحديث) من الألف مَثَل ، إلّا مائة وأربعين كلمة ، وإذا أسقطنا من العدد أوّل الأرقام المفتتح به حديثه ؛ لأنّه الحكاية عن المثل لانفسه بقى ١٣٩ مثلًا.

وأمًا (أمثال الحديث) لأبي الشيخ الأصبهاني فمجموع مافيه ثلاثمئة وثلاث وسبعون كلمة مثلية، وبإسقاط أوّل أرقامها، لأنّه كما تقدّم حكاية المَثَل، صار عدد أرقام الأمثال فيه ٣٧٢، فأين الألف مَثَل.

وعليه فإمّا أن تدفع رواية حفظ ابن عمر و ألّف مثل ، أويُدّعيٰ ضياعها.

وعلى تقدير البصدور ، والسماع ، وعدم الضياع لايريد من « ألف مَثَل » المثل السائر ، ولا القياسي التمثيلي تمام الألف مثل ، لعدم وجود هذا العدد في الكتب الحديثيّة ، والأدبيّة الموجودة بأيدينا بعد فرض عدم الضياع ، حتى من

<sup>(</sup>١) أمثال الحديث ٥ ـ ٦ . تحقيق الدكتور عبد العلي عبد المجيد الأعظمي الطبعة الأولى ١٤٠٤ هـ الهند ١٣ بومباى ، الدار السلفيّة.

<sup>(</sup>٢) أمثال الحديث ٢١ ـ ٢٢ ، تحقيق الدكتور عبد العلي عبد المجيد . الدار السلفيّة ، ١٣ بعباي الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ.

أمثال وحكيم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

ابن خلّاد الرامهرمزي وأبي الشيخ الأصبهاني في كتابيهها: (أمثال الحديث)؛ إذ لو كان، لكانا أولى من غيرهما، لاختصاص موضوع الكتابين، وقرب عصرهما بعصر صدور الحديث، وللاهتمام لضبطه بصورة عامّة، وخصوص محتوى الكتابين، مع أنّ العَلميْن اكتفيا في أوّل الأحاديث فيهها بنقل حديث حفظ «ألف مثل».

#### ثمرة البحث:

أنّ المثل لايقصر على القسمين: السائر والقياسي فحسب، بل يقال على الحِكَم، والمواعظ من الكلهات الموجزة الألفاظ، وهو القسم الثالث من الأمثال الذي استفدناه من الكتاب العزيز وبعض أحاديث أهل البيت (عليهم السلام) أنّ الحِكَم أيضاً تسمّى بالأمثال، ويستفاد ذلك من بعض كلهات الأدباء التي تعتبر سنداً لصناعة المثل والحكمة، وقد سبق بيان الاستفادة من الكتاب والحديث، وبقى ذكر بعض الكلهات الدال على إطلاق الأمثال على الحِكَم أيضاً.

#### ومن الكليات:

من كتاب تاريخ الأدب العربي لكارل برو كلمان <sup>۱۱۱</sup> قال عند ذكر ما أنّف حول حكم: الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) قال:

أمثال سيّدنا علي ـ ١٠٠ حكمة ومثل بالعربيّة ، والفارسيّة مع تفسير لرشيد الدين الوطواط المتوفي ( ٥٧٨ / ١١٨٢ ) ... وـ أمثال سيدنا علي . ينسب جمعها إلى الجاحظ كما روى ذلك ابن قتيبة في عيون الأخبار : كوبر يلي ينسب جمعها هذه الأمثال في التحفة البهيّة . استانبول ١٣٠٢ ص ١٠٧ ـ

<sup>(</sup>١) ترجمه الدكتور عبد الحليم النَّجار من اللغة الألمانية إلى العربيَّة.

فترى إطلاق الأمثال على حكم الإمام (عليه السلام) ، وفيه الشهادة.

## البجيك

الحِكَم جمع الحكمة وهي في اللغة: العلم الذي يرفع الإنسان عن فعل القبيح، مستعار من حَكَمَة اللجام وهي: ماأحاط بحَنَك الدابّة تمنعها عن الخروج (٢).

على بن أبراهيم عن أبيه عن ابن أبي عمير عن بعض أصحابه عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: « مامن عبد إلا وفي رأسه حَكَمة وملك يمسكها، فإذا تكبّر قال له: اتّضع وضعك الله، فلا يزال أعظم الناس في نفسه، وأصغر الناس في أعين الناس، وإذا تواضع رفعه الله عزّ وجل، ثم قال له: انتعش نعشك الله إلى الناس في نفسه، وأرفع الناس في أعين الناس»(1).

### قال ابن الأثير :

وفي الحديث: « ما من آدمي إلا وفي رأسه حَكَمةً »، وفي رواية: « في رأس كلّ عبدحَكَمة، إذا همّ بسيّئة، فإن شاء الله أن يقدَعَ ه قَدَعَ ه». الحَكَمَة حديدة

<sup>(</sup>١) تاريخ الأدب العربي ١٧٩. دار المعارف بمكّة ، ١١١٩ ، الطبعة الثانية ، مطابع دار المعارف بمصر ١٩٦٨.

لايخفى أنَّا قد راجعنا عيون الأخبار فلم نجد المائة المثل، فلعلُّها كانت في نسخته.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين \_ حكم \_.

<sup>(</sup>٣) الانتعاش : الارتفاع والنهوض . انتعش العاثر : إذا نهض من عثرته ، وبه سمّي سرير الميت نعشاً لارتفاعه النهاية ٨١/٥ ـ نعش \_.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ٣١٢/٢ . باب الكبر : الحديث ١٦.

أمثال وَحَكُم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ....

في اللجام تكون على أنّف الفَرَس وحَنكَه ، تمنعه عن مخالفة راكبه . ولّما كانت الحَكمة تأخذ بفم الدابّة ، وكان الحَنك متّصلًا بالرأس جعلها تمنع من هي فيرأسه، كما تمنع الحَكَمة الدابّة (۱).

قوله: « قَدَعَه » من القدَع: الكفّ والمنع (٢).

قال ابن فارس : يقال حكمت السفينة ، وأحكمته: إذا أخذت على يديه. قال جرير :

أبني حنيفة أحكموا سفهاءكم إني أخاف عليكُم أن أغضبا(١)

فالحكمة في الأصل المنع في كلّ مقام بحسبه ، وفي كلّ فنّ يراد بها ما يناسبه كها تأتي الإشارة إليه (٤) .

## الحكمة في الشرع:

فسّرت الحكمة في عرف الشرع بتفاسير كثيرة: بطاعة الله ، ومعرفة الإمام (عليه السلام) كما في الحديث الباقري<sup>(٥)</sup> في تفسير ﴿ يؤتى الحكمة من يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً ﴾ (١٠).

وبالمعرفة والتفقّه في الدين كما في الصادقي: «إنّ الحكمة المعرفة، والتفقّة في الدين ، فمن فقه منكم فهو حكيم ، وما أحد يموت من المؤمنين أحبّ إلى

<sup>(</sup>١) النهاية ١/ ٤٢٠ \_ حكم \_.

<sup>(</sup>٢) النهاية ٤/٤٤ \_ قدع.

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة ٩١/٢ \_ حكم.

<sup>(</sup>٤) لماذا صارت الحَكَمة على الألسن حِكْمة بكسر الحاء وسكون الكاف ؟ فلعلّها كان ذلك طلباً للخفّة لكثرة استعالها في الفنون.

<sup>(</sup>٥) البحار ٢١٥/١.

<sup>(</sup>٦) البقرة: ٢٦٩.

وبالفضائل؛ ففي صادقي: «الحكمة: ضياء المعرفة، وميراث التقوى، وثمرة الصدق وما أنعم الله على عبد من عبداده نعمة أنعم وأعظم وأرفع وأجزل وأبهى من الحكمة قال الله عزّ وجّل: ﴿ ويؤتى الحكمة من يشاء \_ إلى \_ وما يذكّر إلا أولوا الألباب ﴾ أي لا يعلم ما أودعت وهيّأت في الحكمة إلاّ من استخلصته لنفسي وخصّصته بها ، والحكمة هي الثبات ، وصفة الحكيم : الثبات عند أوائل الأمور ، والوقوف عند عواقبها... » (٣).

ونبوي: «إنَّ هذه القلوب عَلَّ كما عَلَّ الأبدان فاهدوا إليها طرائف الحكم »(1).

وعلوى : «الحكمة روضة العقلاء ونزهة النبلاء »<sup>٥٠</sup>.

وآخر : « خذ الحكمة أنّي كانت » ".

وآخر : «إنَّ الحكماء ضيَّعوا الحكمة لما وضعوا عند غير أهلها»(٧).

وصادقي : «كثرة النظر في الحكمة تلقح العقل » <sup>(^)</sup>.

وهـادوي : «الحكمة لا تنجع في الطباع الفاسدة » <sup>(19)</sup>.

<sup>(</sup>١) البحار ١/٢١٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) البحار ١١٥/١ \_ ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) البحار ١٦٨/٧٧.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم ٤٠ حرف الألف.

<sup>(</sup>٦) النهج ۲۲۹/۱۸ ، الحكمة ۷۷.

<sup>(</sup>٧) البحار ٧٨/٣٤٥.

<sup>(</sup>٨) البحار ٢٤٧/٧٨.

<sup>(</sup>٩) البحار ٧٨/٣٧٠.

أمثال وَجَكُم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

ونبوي : «الحكمة ضالّة المؤمن » 🗥.

وآخر : «ما أخلص عبد لله عزّ وجّل أربعين صباحاً إلّا جرت ينابيع الحكمة من قلبه إلى لسانه » '''.

هذه نبذة من أحاديث الحكمة، والعلامة المجلسي طاب ثراه بعد ذكر الأحاديث قبال:

#### بيان:

قيل الحكمة تحقيق العلم وإتقان العمل، وقيل: ما يمنع من الجهل، وقيل: هي الإصابة في القول، وقيل هي طاعة الله، ونهي النفس عن غيها أناء وقيل: هي الفقه في الدين، وقال ابن دُريد: كلّ ما يؤدّي إلى مكرمة، أو يمنع من قبيح، وقيل: ما يتضمّن صلاح النشأتين، والتفاسير متقاربة، والظاهر من الأخبار أنّها العلوم الحقّة النافعة مع العمل بمقتضاها، وقد تطلق على العلوم الفائضة من جنابه تعالى على العبد بعبد العمل بها علم أناء.

## الحكمة في فين الفلسفة

المشهور على ألسن القوم أنَّها : العلم بحقائق الأشياء على قدر الطاقة

<sup>(</sup>١) الأمثال النبويّة ١/٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا (ع) ٦٨/٢.

وفي حديث المعراج : « يا أحمد إنّ العبد إذ جاع بطنه ، وحفظه لسانه علَمته الحكمة ، وإن كان كافسراً تكون حكمته له نوراً وإن كان مؤمناً تكون حكمته له نوراً وبرهاناً وشفاء ورحمة .. » الجواهر السنيّة ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) وانشد الأودي كما في البيان والتبيان ١٣٥/١ :

ابدأ بنفسيك فانهها عن غيها فإذا انستهست عنه فأنت حكيم فهناك تعذر إن وعيظت ويقتيدى بالقول عنك ويقبيل التعليم

٤٢ ...... المؤتمر العالمي الرضاعليه السلام الرضاعليه السلام البشرية ، وفي الحكمة المتعالية للسبزواري قال ناظمها :

## نظمتُها بالحكمة التي سمت في الذكر بالخير الكثير سمّيت

أي في القرآن المجيد بالخير الكثير سمّيت، قال تعالى وتبارك : ﴿ ومن يؤت الحِكمَة فَقَد أُوتى خيراً كثيراً ﴾ ``! لأنّ الحكمة هي الإيمان المشار إليه بقوله تعالى : ﴿ والمؤمنون كلّ ءَامَنَ بالله وملائكته وكتبه ورُسُله ﴾ ``"، الآية وهي المعرفة، وبقول الحكماء: الحكمة صيرورة الإنسان عالماً عقلياً مضاهياً للعالم العيني، ولأن الحكمة كما قالوا: أفضل علم بأفضل معلوم، أمّا أنّها أفضل علم ، فلانها علم يقيني لا تقليد فيه أصلاً بخلاف سائر العلوم، ولأنّ فضيلة العلم إمّا بفضيلة موضوعه، أو بوثاقة دلائله، أو بشرافة غايته. والكلّ حق هذا العلم بلا حاجة إلى البيان... (").

أقــول: يريد أنّ سائر العلوم لا تحصل إلّا بالتقليد والتعبّد، أو الواصل إليها من طريق اليقين نادر، وأمّا علم الحكمة فليس كذلك، لأنّه علم يقيني دائياً.

إذا حصل اليقين من دارسة الحكمة هل هو اليقين المصيب للواقع لا خطأ فيه أبداً ؟ أو كان الخطأ ولو في بعض الأمور الاعتقادية يحسب أنّه عالم وهو جاهل بجهل مركب لا يدري أنّه جاهل ؟ وهل إذا وصل الطالب الى مغالطة ابن كمّونة عن إهين اثنين على مبنى أصالة الماهيّة يضمن له السلامة والأمن عن الانحراف عن الإلّه الواحد تعالى ما لم يحكم الإيمان به وبرسوله وأهل البيت عليهم السلام ؟.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) المنظومة في الحكمة ٧.

تساءل من كلّ ، والجواب عنه من الواحد الذي يملك حوائج السائلين، ويعلم ما في ضمير الصامتين لكلّ مسألة منه سمع حاضر وجواب عتيد وهو الله تعالى .

## الحكمة في فين الأدب

الحكمة عند الأديب: ما يحسن من الكلام ولم يسر ، فاذا سار فهو مثل هذا تعريف لها من أبي هلال العسكري قال: جعل كلّ حكمة سائرة (مثلًا)، وقد يأتي القائل بها يحسن من الكلام أن يتمثّل به إلّا أنّه لايتُفق أن يسير فلا يكون مثلًا".

وتراه لم يشترط في المَثل ولافي الحكمة الإيجاز وقصر القول من الكلام والمتبادر من الحكمة هي الكلمة القصيرة الجالبة للنظر ، والتعريف الأجدر:هو المّا كلّ ما يجلب المصلحة والنفع العام من الكلمات ويضمن الفائدة العائدة إلى دنيا الإنسان أو دينه فالكلمة الفاقدة لها ليست من الحكمة في شيء ، والأمثال كذلك هي حكم سائرة ولكنّك قد عرفت أنّها أحد الأقسام الثلاثة ، وجمع بينها وقيل الأمثال والحكم فهو من الجمع بين دلالتين ومن باب نسبة العام والخاص من النسب الأربعة (۱) قال تعالى : ﴿ و ملائكته ورُسُله وجبريل ﴾ (۱) وجبريل أحد الملائكة وداخل فيهم وتخصيصه بالذكر لأمر مقصود وكذلك الأمثال داخلة في الحِكم ؛ ومن ثم اكتفينا عن ذكر فوائدها بذكر فوائد الأمثال التي سنفصّلها إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) الجمهرة ٥/١ . وقد سبق ذكره عند تعريف المثل.

<sup>(</sup>٢) التساوي ، والتباين ، والعموم والخصوص المطلق ، أو من وجه.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٩٨.

#### هنا سؤال:

قلتم: إنَّ الحكمة ما يجلب النفع لصاحبها العائد إلى دنياه أو دينه. و أيَّ نفع منها عائد إليه فيها يتمثل من الكلهات المستقبح ذكرها ، والتافهة منها ؟ .

#### والجواب:

لما كان الغرض من النفع النفع العام تختلف ظاهرته بحسب المواضع والأهداف وما يقتضيه ذكر الكلمة المستقبحة الذكر ، فلا إشكال فيه : لأنّه وفق الحال .

ومنه المُثُل العلوي : « اسكت ياابن حمران العِجان ».

قيل إنَّ أعجميًا عارضَ عَليّاً (عليه السلام) فقال : « اسكت ...» هو سبّ كان يجري على ألسنة العرب أن يضرب للاستخفاف . والمراد بالأعجمي رجل من الموالي أنّه عارضَه فقال له ذلك ، أراد ياابن أمة .

قال جرير:

إذا ما قلت قافية شرودا تنحلُّها ابن حمران العِجان اللهِ

لم نتحقّق الحديث.

ومنه المُثَل الآخر : « من يعذرني من هؤلاء الضياطرة » أن تعرّضنا للمثلين

<sup>(</sup>١) النهاية ١٨٨/٣ ـ عجن \_.

 <sup>(</sup>۲) الفائق ۳۱۹/۱ ـ حمر ـ . العجان ككتاب: ما بين الخصية وحلقة الدبر ... مجمع البحرين ـ
 - عحر ـ ..

<sup>(</sup>٣) النهاية ٨٧/٣ ـ ضطر ...

أمثال (وُعَجَّهُ الإِمام الكاظم عليه السلام /ج.\ فراجع (١٠).

والمثل العلوي الآخر: « من يفعله أضيق حلقة إستٍ منك » أن ، ضربه (عليه السلام) مَثلًا للذي أراد الفتك به في الصلاة في قصّة مؤامرة مدّبرة من بعض الرجال بأن يقتله وهو في الصلاة ، وبعد انكشاف المؤامرة قال (عليه السلام) له : أو كنت فاعلًا ؟ فقال : إي والله لولا أنّه نهاني لوضعته \_ يعني سيفه الذي كان معه \_ في أكثرك شعراً ، فقال له (عليه السلام): كذبت لاأمّلك من يفعله أضيق حلقة إستٍ منك ، أما والله الذي فَلَقَ الحَبَّة ، وبرَءَ النَسَمَة لولا ما سَبقَ من القضاء لعلمت أيّ الفريقين شرّ مكاناً وأضعف جنداً .... أنا

لولا الخروج عن الموضوع لسردناها عن آخرها .

وقد ذكرنا في مقدّمة كلمات الإمام الرضا (عليه السلام) حديثاً له علقة بالمقام رواه الشيخ الكليني في مرفوع أبي مريم الأنصاري: أنّ الحسن بن علي (عليهما السلام) خرج من الحمّام، فلقيه إنسان، فقال: طاب استحامك، فقال: يالكع فقال: أما تعلم أنّ فقال: يالكع قال: فقال: فقال: طاب حميمك، فقال: أما تعلم أنّ الحميم: العَرَق؟ قال: فطاب حمّامك، قال: وإذا طاب حمّامي فأيّ شيء لي؟ ولكن قل: طهر ما طاب منك، وطاب ما طهر منك في المهر منك في المهر على المهر

<sup>(</sup>١) الأمتال والحكم العلوية مخطوط . والضياطرة : جمع ضيطار : من لا غناء عنده ، الضخيم.

<sup>(</sup>٢) البحار ٩٣/٨ ، القديم.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٣/٨ ، الطبعة القديمة الرحلَّية .

<sup>(</sup>٤) قال ابن الأثير : اللكع عند العرب العبد . ثم استعمل في الحمق والذم . يفال للرجل لكع . وللمرأة لكاع ، وأكثر ما يقع في النداء وهو النئيم ، وقيل الوسخ ...ومنه حديث الحسن « قال لرجل : يا لكع » .

يريديا صغيراً في العلم والعقل. النهاية ٢٦٨/٤ \_ ٢٦٩ \_ لكع \_.

ومنه المثل السائر الصادقي رواه الشيخ الكليني طاب ثراه قال:

عدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن الوشّا عن منصور بن يونس عن عَبّاد بن كثير قال: قلت لأبي عبد الله (عليه السلام): إنّي مررت بقاص يقص وهو يقول: هذا المجلس [ الذي ] لايشقى به جليس، قال: فقال أبو عبد الله (عليه السلام): هيهات هيهات أخطأت أستاههم الحفرة، إنّ لله ملائكة سيّاحين سوى الكرام الكاتبين، فإذا مرّ وا بقوم يذكر ون محمداً وآل محمد قالوا قفوا، فقد أصبتم حاجتكم، فيجلسون، فيتفقّهون [ فيتّفقون ] معهم، فإذا قاموا، عادوا مرضاهم، وشهدوا جنائزهم، وتعاهدوا غائبهم. فذلك المجلس الذي لايشقى به جليس (١٠).

قال العلامّة المجلسي ( طاب ثراه ) :

القاص راوي القصص، والمراد هنا القصص الكاذبة الموضوعة، وظاهر أكثر الأصحاب تحريم استهاعها كهايدل عليه قوله تعالى: ﴿ سهّاعون للكذب ﴾ (1). «أخطأت أستاههم الحفرة» الخطأ ضدّ الصواب. والإخطاء عند أبي عبيد: الذهاب إلى خلاف الصواب مع قصد الصواب. وعند غيره: الذهاب إلى غير الصواب مطلقا عمداً وغير عمد. والأستاه بفتح الممزة والهاء أخيراً: جمع الإست بالكسر وهي: حلقة الدبر. وأصل الإست سَته بالتحريك ...، والمراد بالحفرة الكنيف الذي يتغوط فيه، وكان هذا مثلً سائراً يضرب لمن استعمل كلاماً في غير موضعه، أو أخطأ خطأً فاحشاً. وقد يقال: شبّهت أفواههم بالأستاه، تفضيحاً لهم، وتكرير «هيهات»: أي بعد هذا القول عن

بمعناه الآخر ... وانظر الأمثال والحكم المستخرجة من كلمات الإمام الرضا (عليه السلام) ١١. الحديث الحسني في متنه ، وبعض التعليقات الذي نقلناه من هامشه.

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١٨٦/٢ ـ ١٨٧ . باب تذاكر الإخوان ، الحديث ٣.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٤١.

#### أقسول:

قال الميداني (أخطأت استُهُ الحفرة): يضرب لمن رام شيئاً فلم ينله، ويروى أنّ المختار بن عُبيد قال وهو بالكوفة: والله لأدخلنّ البصرة لاأرمى بكُتّاب (٢)، ثم لأملكنّ السند والهند والبتد النه القول الحجّاج بن يوسف قال: والمسجد الذي ينبع منه الماء، فلّما بلغ هذا القول الحجّاج بن يوسف قال: (أخطأت إست ابن عُبيد الحفرة)، أنا والله صاحب ذاك (١٠).

أراد تخطئة ما ادّعاه خصمه من السيطرة على ما ذكره ، وأنّه كمن أخطأت إسته حفرة الغائط تهجيناً له عن أن ينال ما قال وقد عرفت مضرب المثل السائر.

وإنَّا ذكرنا أمثلة من الأمثال السائرة التي لا تفارق الحكمة لكونها على وفقها لاقتضاءها المقام والبلاغة ، وفي القرآن الكريم الذي يأخذ عنه أدب الكلام ، والبلاغة ، بعض هذه المعاني ، والتصريح لأجل التنزيه ، منه قوله تعالى: ﴿ ومريم ابنة عمران التي أحصنت فرجها ﴾ أنا .

قال السيد الطباطبائي بعد الآية: ثناء عليها على عفّتها، وقد تكرّر في القرآن ذكر ذلك ، ولعلّ ذلك بإزاء ما افتعله اليهود من البهتان عليها كها قال تعالى: ﴿ وقولهم على مريم بهتاناً عظيما ﴾ النساء: ١٥٦، وفي سورة الأنبياء

<sup>(</sup>١) مرآة العقول ٨٤/٩ ـ ٨٥.

<sup>(</sup>٢) على وزن رُمَّان : السهم لانصل له ولا ريش . هامش مجمع الأمثال ٢٤٦/١.

<sup>(</sup>٣) العَلَم الكبير ، والبحيرة.

<sup>(</sup>٤) مجمع الأمثال ٧٤٥/١ - ٢٤٦ ، الرقم ١٣١١ ، حرف الخاء.

<sup>(</sup>٥) التحريم: ١٢.

المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام الرضاعليه السلام الرضاعليه السلام الرضاعليه السلام الرضاعليه السلام الرضاعليه السلام المؤتمر العالمي الإمام الرضاعليه السلام المؤتمر العالمي المؤتمر المؤتمر

في مثل القصّة : ﴿ والتي أحصنت فرجها فنفخنا فيها ﴾ الأنبياء : ٩٦ .

#### وقال المرازي :

﴿ أحصنت ﴾ أي عن الفواحش ؛ لأنَّها قذفت بالزنا ، والفرج حمل على حقيقته ، ـ و ـ قال ابن عباس : نفخ جبريل في جيب الدرع... ".

وللآية تفاسير من أحب راجعها ، وتجد القرآن في موضع لايختار الآ التصريح ، وفي آخر تأتي البلاغة فيه أيضاً وتكون بالتلويح ، قال تعالى تكنية عن الجهاع : ﴿ فالآن باشروهن ﴾ " و ﴿ أو لامستم النساء ﴾ " ، و ﴿ من قبل أن تمسوهن ﴾ " .

#### فوائد المثل:

قد اهتمت - الأجيال علماؤها وأدباؤها بالأمثال، وعدّوها من الفنون الأدبيّة المستقلّة، وحاولوا ضبط ما وصل إليهم من كل جيل من تمثيل العرب، وغيرهم؛ إذ لا يخصّ جيلًا دون جيل، ولالغة دون أخرى الأمثال من الطاقات والثروات البلاغيّة، يبلغ بها الإنسان إلى أهدافه؛ لكونها جزءاً لا يتجزّه من البيان مما امتنّ الله تعالى به على الإنسان؛ قال عزّ من قائل: ﴿ خلق الإنسان \* علّمه البيان \* "، والأمثال من أجلى ظاهرة البيان ،

<sup>(</sup>۱) تفسير الميزان ۱۹/۵/۱۹.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبر ١٧٦/٨.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٦.

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢٣٦ \_ ٢٣٧.

<sup>(</sup>٦) الرحمَن : ٣ ـ ٤.

أمثال وَجَكِيم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ................................ ٤٩

وغـايةُ المـطاف ، ونهاية الأوصاف ، الأمثال تشفي العليل ، وتروي الغليل ، وتضمن التكميل ؛ و ( ليَسَ وَراءَ عَبّانَ قَرْيَةُ ) الله .

أرى أن أذكر من كلمات القوم نبذة تمنحك علماً بها للأمثال من فوائد . قال ابن عبد رّبه في كتاب الجوهرة في الأمثال :

ونحن قائلون بعون الله وتوفيقه في الأمثال ، التي هي وشي الكلام ، وجوهر اللفظ ، و حَلي المعاني ، والتي تخيرتها العرب ، وقدّمتها العجم ، ونطَقَ بها كلّ زمان وعلى كلّ لسان . فهي أبقى من الشعر ، وأشرف من الخطابة ، لم يسر شيء مسيرها ، ولاعم عمومها ، حتى قيل : أسير من مثل . وقال الشاعر : ما أنست إلّا مثل سائر يعرفه الجاهل ، والخسابر

وقد ضرب الله عزّ وجلّ الأمثال في كتابه ، وضربها رسول الله (صلّى الله عليه وسلم) في كلامه . قال الله عزّ وجلّ : ﴿ يَا أَيَّهَا النَّاسَ ضرب مثل فاستمعوا له ﴾ (١) ، وقال : ﴿ وضَرَبَ الله مَثَلًا رَجُلين ﴾ (١) ومثل هذا كثير في القرآن.... (١).

وقال ناظم مجمع الأمثال:

واجتمعت أربعة في المثل إيجاز لفظ وإصابة لما رابع هذي جودة الكناية وجعلك الكلام يبدو مَثَلًا

منها سواه قد خلى كلّ جلي عني وتَسبيهُ بحُسنٍ وسلا عني وتَسبيهُ بحُسنٍ وسلا بها السبليغ أدرك السنهاية أوضح للمنسطق في ما نقلًا

<sup>(</sup>١) مجمع الأمثال ٢٥٧/٢. المولَّدون ، حرف اللَّام ، أمثال وحكم ١٣٧٥/٣.

<sup>(</sup>٢) الحبّج : ٧٣.

<sup>(</sup>٣) النحل : ٧٦.

<sup>(</sup>٤) العقد الفريد ٣/٣.

## ولـشعـوب ما حَكيت أوسـعُ وهـو يُرىٰ آنَـقَ حينَ يُسـمـعُ

قال إبراهيم النظّام: يجتمع في المثل أربعة لاتجتمع في غيره من الكلام: إيجاز اللفظ، وإصابة المعنى، وحسن التشبيه، وجودة الكناية. فهو نهاية البلاغة.

وقال ابن المقفَّع: إذا جعل الكلام مَثلًا كان أوضحَ للمنطق، وآنقَ للسمع، وأوسَعَ لشعوب الحديث (١).

وأجمع ما رأيت لبيان فوائد النمثيل من كلام الجمهور ثلاثة نذكرها :

## قال أبو السعود العمادى:

إنّ التمثيل ليس إلا إبراز المعنى المقصود في معرض الأمر المشهود، وتحلية المعقول بحلية المحسوس، وتصوير أوابد المعاني بهيئة المأنوس، لاستهالة الوهم، واستنزاله عن معارضته للعقل، واستعصائه عليه في إدراك الحقائق الخفية، وفهم الدقائق الأبيّة، كي يتابعه فيها يقتضيه ويشايعه إلى ما لا يرتضيه ،ولذلك، شاعت الأمثال في الكتب الإِ لهيّة، والكلهات النبويّة، وذاعت في عبارات البلغاء، وإشارات الحكهاء.

إنّ التمثيل ألطف ذريعة إلى تسخير الوهم للعقل ، واستنزاله من مقام الأستعصاء عليه ، وأقوى وسيلة إلى تفهيم الجاهل الغبيّ ، وقمع سورة الجامح الأبيّ ، كيف لا وهو رفع الحجاب عن وجوه المعقولات الخفيّة ، وإبراز لها في معرض المحسوسات الجليّة ، وإبداء للمنكر في صورة المعروف ، وإظهار الوحشى في هيئة المألوف (١٠).

<sup>(</sup>١) فرائد اللئال في مجمع الأمثال ١١/١.

<sup>(</sup>۲) تفسير أبي السعود على هامش تفسير الرازي ١٠٦/١ ـ ١٠٧ و ١٥٣ ، الطبعة اللازلي ،

#### وقى ال الجرجاني :

اعلم أن مما اتفق العقلاء عليه أن التمثيل إذا جاء في أعقاب المعاني ، أوبرزت هي باختصار في معرضه ، ونقلت عن صورها الأصيلة إلى صورته ، كساها أبهة ، و[أ] كسبها مَنقَبة ، ورَفع من أقدارها ، وشَبّ من نارها ، وضاعَفَ قواها في تحريك النفوس لها ، ودعا القلوب اليها ، واستثار من أقاصي الأفئدة صبابة وكَلفاً ، وقَسَرَ الطباع على أن تُعطيها محبّة وشَغَفاً.

فإن كان ذَمَّاً كان مَسَّهُ أُوجِعَ ، ومَيسمُه أَلذَعَ ، ووقعُه أَشدَّ ، وحدُّه أُحدً .

وإن كان حجاجاً كان برُهانه أنورَ ، وسلطانُه أَقهرَ ، وبيانُه أُبهرَ.

وإن كان افتخاراً كان شأوه أبعدَ، وشَرفُه أجدَ<sup>(۱)</sup> ولسانه ألدّ.
وإن كان اعتذاراً كان إلى القبول أقرب، وللقلوب أخلب<sup>(۱)</sup>
وللسخائم أسلّ ، ولغرب الغضب أفلّ ، وفي
عقد القلوب أنفث ، وحسن الرجوع أبعث .
وإن كان وعظاً كان أشفى للصدور وأدعى للفكر ، وأبلغ في
التنبيه والزجر ، وأجدر أن يجلى الغياية (۱) ، ويبصر الغاية ، ويبرء العليل ، ويشفى

بالمطبعة الخيرية بمصر ، ١٣٠٧هـ ، ثهانية مجلّدات.

<sup>(</sup>١) من الجدّ : الحظّ ، يقال : هو أجدّ منك : أي أحظّ . أو الجدّ : العظمة . اللسان ١٠٧/٣ ــ ١٠٨ ــ جدد ــ.

<sup>(</sup>٢) ولعلّ الأجلب « أجلب ».

<sup>(</sup>٣) بيائين مثنَّاتين : كلُّ ما أظلُك من فوق رأسك . هامش أسرار البلاغة ٩٥ ، ويحتمل بالباء

## وقال عبد الفتّاح:

والأمثال قُسَهات واضحة بيّنة لوجه الأمّة التي صدرت عنها ، ووصف ضمني لوسائل حياتها ، وطرق معيشتها ، وهي فوق ذلك تكشف القناع عن نفسيّة الشعوب ، وترفع الحجب عن طبائع الأمم ، فنرى النفس البشريّة في صفائها وفطرتها الأولى.

وتعتبر الأمثال أصدق الوسائل الأدبيّة تعبيراً، ولهذا تلقى ترحيباً من الأمّة على اختلاف أفرادها في ثقافتهم ومبادئهم ونزعاتهم، وطرق معيشتهم بل وتقبّلهم لألوان الحياة...

وكثيرا مّا يحزنك أمرٌ ، أو يهبط عليك سرور ، أوتدهش لحادث . فتجد نفسك لاشعوريّاً تنطق بالمثل ؛ وكأنّا تذكرَتْ طبيعتك الإنسانيّة أنّ موقفك هذا شبيه بموقف صاحبك حين ضرب مثله ، وأنّ لفظه هذا هو الذي يعبر عنك ، ويشفى جواك... "أ.

والأمثال تجارب وعقليّات أجيال غابرة يلمسها الجيل الحاضر ، وينظر إليها من وراء أستار شفّافة ، وهذا عجيب . تطفح بعلوم وأعاجيب أكثر والناس في غفلة منها . وهذه بعض حسناتها من دون استقصاء ، فنقف معترفين .

## نهج الكتاب:

إنّا منحناه اسم (أمشال وحكم الإمام الكاظم عليه

الموحدة.

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة ٩٢ ـ ٩٦.

<sup>(</sup>٢) التمثيل والمحاضرة ٢٣ ، المقدَّمة للمعلَّق.

وذكرنا للمَثَل أقسامه الثلاثة: السائر، والقياسي، والروائي المعبّر عنه بالكلمة الصالحة للمَثَل وهي في الحقيقة من الحِكَم المتقدّم توضيحها في مقدّمة الكتاب، وسائر كتبنا المثليّة. وخذ لكلّ مثالًا:

المثل السائر: « اتّق المرتقى السهل إذا كان منحدره وعراً »(١). المثل القياسي : « المؤمن مثل كفتى الميزان »(١).

المثل الروائي : « أُبرْهُ يامُبيرَ الأمُّم الظالمة »<sup>[7]</sup>.

فإنَّ الكلمة الثالثة صالحة للمَثَل ، تقال لمن يظلم الناس بلا مبرَّر ، أو عذر مقبول .

وتأتي الكلمة منظّمة الحروف ، والأرقام ، ولا يعتد بلام التعريف ، ثم يعقبها المأثور الكاظمي بكامله ، أو بقدر الحاجة لمناسبة في الجهتين تذكر ، ويعقبه مصدره ومأخذه ، وما كان له من شرح ، أو تعليق لنا ، أو لغيرنا ، وأحياناً نذكر ترجمة الراوي . وليس من عادتنا ردّ الرواية المحتمل صدورها ، لإرسال ، أو جهة أخرى تكون في السند بعد صحّة المتن ، إلا ما خالف الأدلة الشرعيّة ، أو دليل العقل ، فإنّ الرواية ترّد إلى راوبها ، أو يضرب بها عرض الجدار ؛ إذا لم يكن لتأويلها مساغ ، ولا من الكتاب العزيز ، أو من الأحاديث شاهد بعد العرض

<sup>(</sup>١) حرف الهمزة مع التاء.

<sup>(</sup>٢) حرف الميم مع الهمزة.

<sup>(</sup>٣)حرف الهمزة مع الباء.

| 02المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| عليهما .<br>ونسأل الله العون والتوفيق ؛ فإنّه تعالى وليّ ذلك ، ونحمده ، ونصلّي على |
| محمد وآل محمد .                                                                    |

حسرف الهمسزة

## الآخرة طالبة ومطلوبة

إن لم تكن هذه الكلمة من الأمثال فهي من الحِكَم الصالحة لها ، تقال للترغيب ، والترهيب ، والتلازم بين الطالبيّة والمطلوبيّة ، وبين الدنيا والآخرة . قال الشيخ الكليني ( طاب ثراه ) :

أبو عبد الله الأشعري عن بعض أصحابنا رفعه عن هشام بن الحكم قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر (عليهما السلام): يا هشام إنّ الله تبارك وتعالى بشّر أهل العقل والفهم في كتابه، فقال: ﴿ فَبَشِّر عِبادٍ \* الذين يستمعون القولَ فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولوا الألباب ﴾ (١)،...

يا هشام إنَّ العقلاء زهدوا في الدنيا ، ورغبوا في الآخرة ؛ لأنهم علموا أنَّ الدنيا طالبة ، مطلوبة ، والآخرة طالبة و مطلوبة ، فمن طلب الآخرة طلبته الدنيا حتى يستوفي منها رزقه ، ومن طلب الدنيا طلبته الآخرة فيأتيه الموت فيفسد عليه دنياه وآخرته (٢).

لطالبيّة الدنيا والآخرة ، ومطلو بيّتهما بيان ذكره شارحو الحديث ، وكذا حذف العاطف وثبوته .

قال العلامة المجلسي رحمه الله :

قوله (عليه السلام): «طالبة مطلوبة أي الدنيا طالبة للمرء لأن يوصل

<sup>(</sup>١) الزمر : ١٧ ـ ١٨.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ١٣/١ ، و١٨ ، كتاب العقل والجهل . الحديث ١٢.

إليه ما عندها من الرزق المقدّر، ومطلوبة يطلبها الحريص، طلباً للزيادة. «والآخرة طالبة » تطلبهاتوصل إليه أجله المقدّر. «ومطلوبة » يطلبها الطالب للسعادات الاخروية بالأعمال الصالحة (۱).

#### وقال الفيض:

طالبية الدنيا عبارة عن إيصالها الرزق المقدّر إلى من هو فيها ليكونوا فيها إلى الأجل المقرّر ؛ ومطلوبيّتها عبارة عن سعي أبنائها لها ليكونوا على أحسن أحوالها . وطالبيّة الآخرة عبارة عن بلوغ الأجل وحلول الموت لمن هو في الدنيا ليكونوا ، ومطلوبيتها عبارة عن سعي أبنائها لها ليكونوا على أحسن أحوالها.

ولا يخفى أنَّ الدنيا طالبة بالمعنى المذكور. لأنَّ الرزق فيها مقدِّر مضمون يصل إلى الإنسان لامحالة ، طلبه أولا ؛ ﴿ وما من دابّة فى الأرض إلّا على الله رزقها ﴾ "".

وأنَّ الآخرة طالبة أيضاً ؛ لأنَّ الأجل مقدِّر كالرزق مكتوب ﴿ قُلُ لَنْ يَنْفَعُكُم الفرار إن فررتم من الموت أو القتل وإذاً لا تمتّعون إلَّا قليلًا ﴾ (٣).

وقال السيد شبر :

إنَّ الطالبية والمطلوبيَّة في كلَّ من الدنيا والآخرة تتصوَّر على وجهين : أحدهما : أنَّ كلَّا منها متَّصفة بها مع قطع النظر عن الأخرى .

ثانيهما : أنَّ كلِّ واحدة منها طالبة عند كون الأخرى مطلوبة ، ومطلوبة

<sup>(</sup>١) مرآة العقول ١/٩٥.

<sup>(</sup>۲) هود : ٦.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ١٦، الوافي ١٠١/، باب العقل والجهل، الحديث ١٦. وهامش أصول الكافي الكافي المحراب. ١٦.

عند كون الأخرى طالبة، ويرشد إليه قوله (عليه السلام): «فمن طلب الآخرة طلبته الدنيا» أي حتى يستوفي منها رزقه كها قال (صلّى الله عليه وآله): «لا تقوت نفس حتى تستكمل رزقها »(١) ، وقال الصادق (عليه السلام): «لو كان العبد في جُحر لأتاه الله برزقه »(١) . ومن طلب الدنيا وصرف عمره فيها طلبته الآخرة حتى يستوفي منها أجله ، فيأتيه الموت ، فيفسد عليه دنياه لانقطاعه عنه، وعدم وفائها له ، وآخرته لعدم صرف فكره إليها (١) . وجه التلازم بهذه الكلمات المذكورة واضح .

بقي بيان السرّ في حذف العاطف في « أنّ الدنيا طالبة مطلوبة » ، وإثباته في « والآخرة طالبة ومطلوبة » .

وهل العاطف ثابت في الفقرة الأولى كالثانية ، وقد سقط من رواية الراوي ، أو أنّه أسقطه الإمام الكاظم (عليه السلام) لنكتة تفوت بإثباته ؟؟.

#### والجواب :

أنَّ تصدِّي شرَّاح الحديث لبيان وجه الحذف في أحدهما ، وسرَّ الإِثبات في الأخرى يكشف لنا عن إسقاط المعصوم (عليه السلام) له ، ولولا ذلك لقلنا إنَّه من الراوي ، وإليك من كلمات الشارحين منهم المجلسي رحمه الله وحاصل ذلك ما يلي :

#### قال السيد شبر:

ويبقى الكلام في النكتة في ترك العاطف في الأوّل ، والإِتيان به في الثاني ويمكن أن يكو ن لوجهن :

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الوسائل ٢٨/١٢.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٢٨/١٢.

<sup>(</sup>٣) مصابيح الأنوار في مشكلات الأخبار ٣٢٢/١ ، الحديث التاسع والأربعون.

الأوّل: أنّه للتنبيه على أنّ الدنيا طالبة موصوفة بالمطلوبيّة فتكون الطالبيّة لكونها موصوفة بمنزلة الذات، فدلّ على أنّ الدنيا من حقّها في ذاتها أن تكون طالبة وتكون المطلوبة لكونها صفة لاحقة بالطالبيّة من الطواري والعوارض التي ليست من حق الدنيا في ذاتها أن تكون موصوفة بها، فلو أتى بالعاطف لفاتت تلك الدلالة ...

الوجه الثاني: أن نجعل قوله «طالبة مطلوبة » خبراً بعد خبر كما هو الظاهر وحينئذ ففي ترك العاطف دلالة على عدم ارتباط طالبيتها بمطلوبيتها لوقوع الافتراق بينها باعتبار قلة طالب الآخرة ، فاحتيج في ربط أحدهما إلى الآخرة ...(١٠).

#### قال المجلسي:

وفي الآخرة فالأمران فيها مرتبطان لا يفارق أحدهما الآخر ، ولذا أتى بالواو الدالّة على المقارنة في أصل الثبوت لهائناً.

أقول: ياثل النكتة في حذف العاطف وإثباته ما قيل في آية ﴿ حتى إذا جاءوها وفتحت جاءوها فتحت أبوابها ﴾ في الكافرين، و﴿ حتى إذا جاءوها وفتحت أبوابها ﴾ ألا المتقين : إنّ فتح جهنم مسبّب عن كفرهم ، وأمّا فتح أبواب الجنّة للمتقين ففضل ، لاجزاء ؛ إذ التقوى نعمة (١٠).

<sup>(</sup>١) مصابيح الانوار ٣٢١/١ ٢٢٢.

<sup>(</sup>۲) مرآة العقول ۲۰/۱.

<sup>(</sup>٣) الزَّمر : ٧١ ـ ٧٢ ، هذا بعض الآبة.

<sup>(</sup>٤) إذ لا يفصل بين السرط والجزاء بالواو الدال على أنَّ الجزاء محذوف ، وقد فصل به في الكافية دون الأولى.

## ۲ آمین آمین

قال الشيخ المفيد (طاب ثراه) : روى على بن أبي حمزة البطائني قال : خرج أبو الحسن موسى (عليه السلام) في بعض الأيّام من المدينة إلى ضيعة له خارجة عنها. فصحبته أنا وكان (عليه السلام) راكباً بغلة وأنا على حمار لي ، فلَّما صرنا في بعض الطريق اعترضنا أسد فأحجمتُ خوفاً وأقدم أبو الحسن غير مكترث به فرأيت الأسد يتذلَّل لأبي الحسن (عليه السلام) وجمهم ، فوقف له أبو الحسن كالمصُّغي إلى همهمته ووضع الأسد يده على كفل بغلته وقد همّتني نفسي من ذلك وخفتُ خوفاً عظياً مثم تنحّى الأسد إلى جانب الطريق، وحوَّل أبو الحسن (عليه السلام) وجهه إلى القبلة ، وجعل يدعو ويحرُّك شفتيه بها لا أفهمه ، ثم أومي إلى الأسد بيده أن امض ، فهمهم الأسد همهمة طويلة وأبو الحسن (عليه السلام) يقول : ( آمين آمين ) ، وانصرف الأسد حتى غاب عن بين أعيننا ومضى أبو الحسن (عليه السلام) لوجهه واتبعتُه ، فلَّما بعدنا عن الموضع لحقته ، فقلت له : جعلت فداك ما شأن هذا الأسد ولقد خفته والله عليك ، وعجبت من شأنه معك فقال لي أبو الحسن (عليه السلام) : إنَّه خرج إلىَّ يشكو عسر الولادة علىلبوته، وسألني أن أسأل الله أن يفرَّ ج عنها . ففعلت ذلك له . وألُقي في روعي أنَّها تلد ذكراً فخبَّرته بذلك ، فقال لي : امض في حفظ الله فلا سلَّط الله عليك ، ولا على ذَرِّيتُك ، ولا على أحد من شيعتك شيئا من السباع ، فقلت أمين ْ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۱) إلإرشاد ۲۹۰ ـ ۲۹۲ ، البحار ۵۷/۶۸ ـ ۵۸ ، المناقب لابن شهر أسوب ٤ /۲۹۸ ، الخرائج والجرائح ۲۶۹/۲ ـ ۵۰۰.

٦٢ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

#### أقسول:

كلمة « آمين » قد فسرّها أهل اللغة والأدباء بتفاسير نذكر بعضها .

قال ابن فارس:

قولنا في الدعاء : « آمين »،قالوا : تفسيره اللهم افعل ؛ ويقال هو اسم من أسهاء الله تعالى . قال :

تبــاعــد منّي فطُخُــلٌ وابن أُمِّـه

يارب لاتسلبني حبها أبدأ

أميين فزاد الله ما بيننا بُعدا(١)

وربَّها مدُّوا ، وحجتَّه قوله (٢) :

ويرحم الله عبداً قال آمينا (١٣)

#### وقال ابن الأثير :

فيه « آمين خاتم ربّ العالمين » يقال آمين وأمين بالمدّ والقصر ، والمدّأكثر: أي إنّه طابع الله على عباده ، لأنّ الآفات والبلايا تدفع به ، فكان كخاتم الكتاب الذي يصونه ويمنع من فساده وإظهار ما فيه . وهو اسم مبني على الفتح، ومعناه اللهم استجب لي . وقيل معناه كذلك فليكن ، يعني الدعاء . يقال أمّن فلان يؤمّن تأميناً (1).

#### وقال ابن منظور :

آمين وأمين: كلمة تقال في إثر الدعاء ، قال الفارسي : هي جملة مركّبة من فعل واسم ، معناه اللهم استجب لي ، قال : ودليل ذلك أنّ موسى (عليه السلام) لما دعا على فرعون وأتباعه فقال : ﴿ رَبّنا اطمس على أموالهم واشدد على

<sup>(</sup>١) أراد زاد الله بيننا بُعداً آمين . اللسان ٢٧/١٣ \_ أمن \_.

<sup>(</sup>٢) أي عمر بن أبي ربيعة . المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة ١٣٥/١ \_ أمن \_.

<sup>(</sup>٤) النهاية ٧٢/١ \_ أمن \_. ـ

أمثال وخيجة الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

قلوبهم ﴾ (١) قال هارون (عليه السلام) : آمين ، فطبّق الجملة بالجملة . وقيل معنى آمين كذلك يكون ... وقيل ايجابٌ ربّ افعل... (١)

في الحديث « آمين درجة في الجنة » أي أنّها كلمة يكتسب بها قائلها درجة في الجنّة (٣).

## ۳ آویت الی رکن شدید

روى السيد ابن طاووس عودة الإمام الكاظم صلوات الله عليه لما ألقي في بركة السباع:

« بسم الله الرحمن الرحيم لا إله إلاّ الله وَحَده وَحَده ، أَنجز وَعَده ، ونصر عَبده ، وأعزّ جُندَه ، وَهَزَمَ الأحزابَ وَحَده ، والحمد لله ربّ العالمين ، أصبحت وأمسيتُ في حمى الله الذي لا يستباح ، وستره الذي لا تهتكه الرياح ولا تخرقه الرماح ، وذمّة الله التي لا تخفر ، وفي عزّة الله التي لا تستذلّ ولا تقهر ، وفي حزبه الذي لا يهنم ، بالله استفتحت واستنجحت ، الذي لا يهنم ، بالله استفتحت واستنجحت ، وتعزّرت واستنصرت وتقوّيت واستعنت بالله ، وبقوّة الله ضربت على أعدائي، وقهرتهم بحول الله ، واستعنت عليهم بالله ، وفوضت أمري إلى الله ، حسبي الله ونعم الوكيل ﴿ وَتَراهُم يَنْظُرُونَ إليكَ وَهُم لا يُبْصِرُونَ ﴾ (ق) ، غلبت أعداء الله عدائي فهم لا يبصرون ﴿ صُمّ بُكمٌ عُمى فَهُم لا يَرجَعونَ ﴾ (ق) ، غلبت أعداء أعدائي فهم لا يبصرون ﴿ صُمّ بُكمٌ عُمى فَهُم لا يَرجَعونَ ﴾ (ق) ، غلبت أعداء

<sup>(</sup>۱) يونس : ۸۸.

<sup>(</sup>٢) اللسان ٢٦/١٣ \_ أمن \_.

<sup>(</sup>٣) النهاية ٧٢/١ أمن \_.

<sup>(</sup>٤) الأعراف : ١٩٨.

<sup>(</sup>٥) البقرة : ١٨.

الله بكلمة الله ، [ أين ] من يغلب كلمة الله ؟ ، فلجتُ حجّة الله على أعداء الله الفاسقين وجنود إبليس أجمعين ، ﴿ لَنْ يَضرّوكُم إِلّا أَذَى وإنْ يُقاتِلُوكُم يُولّوكُم الفاسقين وجنود إبليس أجمعين ، ﴿ لَنْ يَضرّوكُم الذّلّةُ ﴾ `` ، ﴿ أَيَنَ مَا ثَقُفُوا اللّهُ بَاللّهُ وَقَتُلُوا تَقْتيلاً ﴾ `` ، ﴿ لا يُقاتِلُونكم جَميعاً إلّا في قرى محصنة أو مِنْ وَراء جُدُرٍ باسهم بَينَهُم شَديدٌ تَحسَبَهم جَميعاً وقلوبُهم شتّى ذلك بأنهم قوم لا يعقلون ﴾ \* ..

تحصَّنتُ منهم بالحصين ﴿ فَهَا اسَطَاعُوا أَنْ يَظَهرُوه وَمَا استَطَاعُوا لَهُ نَقِباً ﴾ " . استَطاعُوا لَهُ نَقباً ﴾ " . ا

فآویت إلى ركن شدید ، والتجأتُ إلى الكهف المنیع ، وتمسّكتُ بالحبل المتین ، وتدرّعتُ بهیبة أمیر المؤمنین ، وتعوّذتُ بعوذة سلیمان بن داود (علیه السلام) واحترزت بخاتمه ، فأنا أین كنتُ ، كنتُ آمناً ، مطمئناً ...» المناه ...

وإنّها جئنا بهذه العوذة الطويلة \_ ولها بقيّة باقية (٢) \_ لاشتها لها على أسهاء ونعوت لم يدع بها الداعي إلاّ عمّته بركاتها ، وليس ذكرها أجنبيّاً عن الموضوع، لأنّ بيان ذلك موقوف على ذكر الربط من العوذة ، والموضوع هو قوله (عليه السلام) : « آويتُ إلى ركن شديد » المنتزع من العوذة .

وأصل الكلمة المنتزعة قوله تعالى فيها اقتصّه عن لسان لوط النبيّ (عليه السلام ) عندما هرع قومه إلى أضيافه ، لمسّ كرامتهم : ﴿ قال لو أنّ لى بكم

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۱۱.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١١٢.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب : ٦١.

<sup>(</sup>٤) الحشر : ١٤.

<sup>(</sup>٥) الكهف: ٩٧.

<sup>(</sup>٦) مهج الدعوات ٢٤٢ \_ ٣٤٣ . البحار ٣٢٧/٩٤ \_ ٣٢٨.

<sup>(</sup>٧) نذكرها عند « أن أين كنت ، كنت آمناً ».

## قوّة أو ءاوي إلى ركن شديد ﴿ ``.

أي ياليت لي قوّة دفعتكم بها عن أضيافي .

قال الفيض: شبّه القوي العزيز بالركن من الجبل في شدّته ومنعته، في الجوامع قال جبرئيل: إنّ ركنك لشديد افتح الباب ودعنا وإيّاهم ... وفي الكافي عن الباقر (عليه السلام): رحم الله لوطاً لو يدري من معه في الحجرة لعلم أنّه منصور حيث يقول: ﴿ لو أنّ لى بكم قوّة أو إوى إلى ركن شديد ﴾ أيّ ركن أشدٌ من جبرئيل معه في الحجرة ".

ولا ركن أشد من الله تعالى ، وكلّ ركن لايكون إلّا من ركنه ، ولاشدّة إلّا من شدّته .

فلو درى المؤمن أنَّ معه الله لعرف أنَّه لمنصور ، والإمام الكاظم (عليه السلام) يريد الله عزَّ وجلَّ بقوله : ﴿ فَأُويتَ إِلَى رَكُنَ شَدَيْدُ ﴾ وتعليهاً لشيعته ومحبيه.

## **٤** ابدأ بمن على يمينك

من الميامين البدءة باليمين تصلح الكلمة مثلًا لها إن لم تكنه .

روى الكليني بسنده عن الفضل بن يونس قال : لَمَا تَعْدَىٰ عندي أبو الحسن (عليه السلام) وجيء بالطست بدءبه (عليه السلام) ، وكان في صدر المجلس فقال (عليه السلام) : ابدأ بمن على يمينك ، فلّما توضّأ واحد ، أراد

<sup>(</sup>۱) هود : ۸۰.

<sup>(</sup>٢) تفسير الصافي ٨٠٤/١ . وأوّلت بالقائم وأصحابه أيضاً.

الغلام أن يرفع الطست ، فقال له أبو الحسن : دعها واغسلوا أيديكم فيها (١). آداب مجلس الطعام أمور :

منها: أن يبدأ صاحب البيت بغسل اليد، لئلّا يحتشم أحد، فإذا فرغ من الطعام بدأ بمن عن يمين صاحب البيت حراً كان أو عبداً، ويكون آخر من يغسل يده ربّ البيت؛ لأنّه أولى بالصبر على الغَمر، كما في الصادقي، وغسل الأيدي في إناء واحد يحسّن الأخلاق، كما في الآخر(١).

ومنها: غسل اليدين قبل الطعام وبعده، ومن آثاره عافية الجسد، ورغد العيش، وزيادة في العمر والرزق، وجلاء البصر، ونظافة الثياب، وذهاب الفقر وكثرة خير البيت، قد ورد النصّ لكلّ ذلك فراجع الله.

واليمين من اليمن والبركة والكهال ومن ثم جاء في الحديث « وكلتا يديه يمين » أي أنّ يديه تبارك وتعالى بصفة الكهال لانقص في واحدة منها ، لأنّ الشهال تنقص عن اليمين

قال ابن الأثير بعد ذلك : وكلّ ما جاء في القرآن والحديث من إضافة اليد والأيدي وغير ذلك من أسهاء الجوارح إلى الله تعالى فإنّها هو على سبيل المجاز والاستعارة والله منزّه عن التشبيه والتجسّم (١٠).

<sup>(</sup>١) فروع الكافي ٢٩١/٦.

<sup>(</sup>٢) الفروع ٦/٠٧٦ ـ ٢٩١.

<sup>(</sup>٣) الفروع ٦/٠٩٠.

<sup>(</sup>٤) النهاية ٣٠١/٥ ـ يمن ـ . واليمُن هو البركة وضدّه الشؤم ومنه التيمّن : الابتداء باليداليمني. والرجل اليمني والجانب الأيمن . النهاية ٣٠٢/٥ ـ يمن ـ.

# أبره يا مُبير الأمم الظالمة

كلمة دعاء على الظالم له (عليه السلام)، وتقال على كلّ من يظلم ويجور بلا مبرّر وهي من قنوت طويل كان الإمام (عليه السلام) يقنت به في صلواته من قنوتات له كما كان لأهل البيت لكلّ واحد منهم قنوت رواها السيد ابن طاووس رحمه الله، وإليك ما يربط الكلمة من القنوت:

« وأهلكه يامهلك القرون الخالية ، وأبره يامبير الأمم الظالمة ، واخذله ياخاذل الفِرَق الباغية ، وابتر عُمره ، وابتر ملكه ، وعف أثره ، واقطع خبره ، وأطف ناره ، وأظلم نهاره ، وكور شمسه ، وأزهق نفسه ، وأهشم سوقه (۱) ، وجُب (۱) سنامه ، وأرغم أنفه ... ، ... (۱).

### أقول:

في القنوت من التشبيهات والاستعارات العجبية ما لو رمنا ذكرها وشرحها ، لخلص إلى كتاب مفرد.

قوله (عليه السلام): « أُبِره يامبير الأمم الظالمة » من البري: القطع والنحت .

قال ابن الأثير : وفي حديث حليمة السعدّية « أنّها خرجت في سنة حمراء قد برت المال » ، أي هزلت الإبل وأخذت من لحمها من البري :القطع .. والمال

<sup>(</sup>١) السوق جمع الساق وهشمها كسرها.

<sup>(</sup>٢) الجُبِّ: القطع .

<sup>(</sup>٣) مهج الدعوات ٥٤ ـ ٥٨ و نظيرة الكلمة : « أبر به المنافقين » إكبال الدين ١٤/٣.

٦٨ ...... المؤتمر العالمي الإمام الرضا عليه السلام

في كلامهم أكثر ما يطلقونه على الإِبل.

وفي حديث أبي جعيفة « أبري النّبل وأريشها» ، أي أنحتها وأصلحها وأعمل لها ريشاً لتصير سهاماً يُرمي بها ١٠٠٠

ويريد (عليه السلام) أن يقطع الله دابر عدوّه الظالم كما قطع دابر سائر الظالمين.

## ٦ أبشر بطول سلامة يا مربعً

من بيت شعر أنشده الإمام الكاظم (عليه السلام) لوجه تعرفه والبيت:

زعم الفرزدق أن سيقتل مربعاً أبشر بطُول سلامة يامربعُ

والـوجه هو: ما أنهي إليه من تهديد موسى بن المهدي العبّاسي إيّاه بالقتل، بعد قتل صاحب فخّ الحسين بن علي بن الحسن بن علي بن أبي طالب (عليه السلام).

ونحن نذكر ما أورده ابن شهر آشوب في المناقب ليتجلَّى وجه الإنشاد أكثر قال ( طاب ثراه ) :

علي بن يقطين وعبدالله بن أحمد الوضّاح ، قال : لّما حمل رأس صاحب فخّ <sup>۱۱۱</sup> إلى موسى بن المهدي ، أنشأ يقول :

<sup>(</sup>١) النهاية ١٢٣/١ ـ برا ـ.

دفنتم بصحراء الغميم القوافيا فيقب ل فيلًا أو يحكم قاضيا فنرضى إذا ما أصبح السيف راضيا ظَلَمنا ولكنا أسأنا التقاضيا بني عمّنا لو كان أمراً مدانيا بني عمّنا لا تنطقوا الشعر بعدما فلسنا كمن كنتم تصيبون سلمه ولكن حدّ السيف فيكم مسلّط فإن قلتم إنّا ظُلِمنا فلم نكن فقد ساءني ما جرّب الحرب بيننا

ثم أخذ في ذكر الطالبيّين وجعل ينال منهم إلى أن ذكر موسى بن جعفر، وحلف الله بقتله ، فتكلّم فيه القاضي أبو يوسف حتى سكن غضبه ، وأنهي الخبر إلى الإمام (عليه السلام) وعنده جماعة من أهل بيته ، فقال لهم : ما تشير ون ؟ قالوا : نشير عليك بالابتعاد عن هذا الرجل وأن تغيّب شخصك عنه فإنّه لايؤمن شرّه ، فتبسّم أبو الحسن (عليه السلام) ، وتمثّل :

زُعَمَتْ سَخينَةً أَن سَتَقتُلَ رَبّها وَلَـيغَـلبنّ مُغلّبُ الغَـلابِنِا

رفت سیب از پستان رہے ۔

قال المعلَّق على المناقب ٣٠٦/٤ : كان خروجه في ذي القعدة سنة ١٦٩ . بالمدينة وبايعه جماعة من العلوبيّن بالخلافة ، وخرج إلى مكّة ، فلًا كان بفخ لقيته جبوش بني العبَّاس وعليهم العبَّاس بن محمد بن علي بن عبد الله بن العبَّاس ، وغيره ، فالتقوا يوم التروية ، فبذلوا الأمان له ، فقال : الأمان لا أريد : فيقال : إنَّ رجلاً يُسمَّى بمبارك التركي رَشَقَه بسهم فيات ، وحمَّل رأسه الى الهادي موسى بن المهدي ، وقتلوا جماعة من عسكره ، وأهل بيته ، فبقي قتلاهم ثلاثة أيّام حتى أكلتهم السباع ، ولهذا يقال لم تكن مصيبة بعد كربلا أشد وأفجع من فخ.

وفيه مقتله بتفصيل وقد ضَر بت أعناق جمع من أولاد الحسن بن علي (عليه السلام) صبراً. (١) سيأتي شرحه في حرف الزاي مع العين . وفي اللسان ٢٠٦/١٣ ــ سخن ــ والسّخينةُ لقب

<sup>\*</sup> فلأبكينَّ على الحسين بعولة وعلى الحسن \*

٧٠ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

ثم أنشد:

زعم الفرزدق أن سيقتل مِربعاً أبشر بطول سلامة يامربعُ (١)

ثم رفع رأسه إلى السهاء وقال: « إلمّي كم من عُدوّ شَحَذَ لي ظبة (٢) مديته، وأَرهَفَ لي شباحدّه (٣) دفع لي قواتل سمومه ،ولم تنم عني عين ساهرته ، فلّها رأيت ضعفي عن احتمال الفوادح (١) ، وعجزي عن مُلّهات الجوائح (٥) ، صرفت ذلك بحولك وقوّتك...» إلى آخر الدعاء (١).

قريش ، لأنَّها كانت تعاب يأكل السخينة ، ـ طعام يتخَّذ من دقيق وسمن ، وقيل : دقيق وتمر أغلظ من الحسا وأرقَ من العصيدة ، وكانت قريش تكثر من أكلها حتى سمّوا بها قال كعب ابن مالك :

زُعَمَت سَخينة أَنَ سَنُقتسل رَهَا وَلَسَغَلَبْسَنَ مُغَالِبُ الغَلَاب

(١) في اللسان ١١٢/٨ ـ ربع ـ أنّه اسم رجل . ويأتى ذكره . كما يأتي أنّ البيت من جرير يهجو الفرزدق من قصيدته العينيّة لمنافرة بينهما عريقة . وماتت أمرأة جرير المسيّاة حزرة وكان يرثى لها بقصيدة رائيّة ذكرها ابن قتيبة :

لولا الحَسياء لعادني استعسبار ولزرتُ قَبِركِ والحسبب يزارُ

ـ وفي قصيدته العينيَّة قال : ـ وفيها يقول :

زعم النفسرودق أن سيقستسل مِربعاً أبسسر بطول سلامة يا مربععً

الشعـر والشعراء ٣٢٤ ـ ٣٢٥ . وتوهم العبارة أنَّها من الرثاء وقد عرفت أنَّها الهجاء.

- (٢) الظبة : حد السيف . أو السّنان ونحوهما.
- (٣) إرهاف السيف ترقيق حدّه ، و الشبا من السيف : قدر ما يقطع به.
  - (٤) الفادحة من الفدح: الثقل.
  - (٥) جمع الجائحة : الآفة المهلكة وكل فتنة مبيرة أو مصيبة جائحة.
    - (٦) مهج الدعوات ٢٢٠ ـ ٢٢٧.

أَمْثَالَ وَيُحْكُمُ الإِمَامُ الكَاظَمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ /جِ١ ................٧١

ثم أقبل على أصحابه فقال لهم: يفرخ روعكم (١٠) ، فإنّه لا يأتي أوّل كتاب من العراق إلاّ بموت موسى بن المهدي ، قالوا : وما ذاك أصلحك الله ؟

قال: وحرمة صاحب القبر قد مات من يومه هذا والله ﴿ إِنَّه لحق مثل ما أَنَّكُم تنطقون ﴾ (٢).

ثم تفرّق القوم فها اجتمعوا إلاّ لقراءة الكتب الواردة بموت موسى بن المهدي ، وقال بعض أهل بيته شعراً:

بجشانه فيه سميرٌ ، وهاجعُ إذا قرع الأبواب منهن قارعُ على أهلها والله راءٍ وسامعُ أرى بجميل الظنّ ما هو صانعُ (٢)

المهدي، وقال بعض الهل بيئة شعرا:
يمسر وراء السليل والسليل ضاربً
تفسسح أبسواب السسماء ودونها
إذا وردت لم يردد الله وفسدها
وإني لأرجسو الله حتّسى كأنّسني

والسيد ابن طاووس ذكر جميع الأبيات سوى الشعر المختار<sup>(1)</sup>.

قوله: (ثم أنشد) أي الإمام (عليه السلام)، والفرق بين الإنشاد، والإنشاء هو أنّ الإنشاد لغيره، والإنشاء له، ويريد (عليه السلام) بإنشاده أنّه محفوظ من غوائل الفتك في هذه المرّة بإذن الله تعالى وحلف موسى بن المهدي لقتله كحلف الفرزدق بأن يقتل المربع راوية جرير واسمه وعوعة أنه .

وهو أي بيت الشعر من المثل السائر ، يضرب لخيبة الغائل الفاتك وأنَّه

<sup>(</sup>١) المهج ٢٦٩ . يأتي في « يفرخ ... ».

<sup>(</sup>٢) المناقب ٣٠٦/٤ ـ ٣٠٨. الذاريات: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) المناقب ٢٠٦/٤ ٢٠٨.

<sup>(</sup>٤) المهج ٢١٨ ، وفيه مقتلة صاحب الفخ.

<sup>(</sup>٥) ديوانه ٣٤٨ ، الطبعة الأولى بمطبعة الصاوي ، مصر ١٣٥٤ ، ضبط محمد إساعيل عبد الله الصاوى.

٧٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

كما سبق من قصيدة جرير العينية يهجو بها الفرزدق واسمه همام بن غالب بن صعصعة التميمي والمكنى بأبي فراس (١) وبعد قوله :

﴿ زَعَمَ الفَرزدقُ أَنْ سَيقَتُلَ مِربَعاً....

قـولـه:

إنَّ السفرزدق قد تبيِّن لؤمه حيث التقت حُشَشاؤه والأخدع الله المناقبة والأخدع الله المناقبة والأخدع

ولجميع الأنّمة المعصومين (عيهم السلام) إنشاء الأشعار وانشادها لو أردنا جمعها لصار كتاباً . قد ذكرنا نبذة منها بالمناسبة في مؤلّفاتنا المثلّية .

والإنشاد بالشعر لا يدلّ على نقص المنشد، أو كمال الشاعر بل شأنه شأن المثل يتمثّل بحال مضربه لما يقتضيه الكلام كتمثّل أمير المؤمنين (عليه السلام) بقول الأعشى:

شتَّان مايومسى على كورها ويوم حيَّان أخسي جابسر

وقد بيّنًا وجه التمثّل به عند التكلّم عنه الله ويأتي بيان تمثّل الإمام (عليه السلام) ، أو إنشائه بعض الإشعار :

<sup>(</sup>١) ولم قصيدت الميميَّة العصاء في مدح الإمام السجّاد (عليه السلام) توفَّى ١١٠ . ومات صاحبه جرير أيضاً ١١٠هـ . الكني والألقاب ٢٧/٣.

<sup>(</sup>۲) دیوانه ۳٤۸.

<sup>(</sup>٣) الأمشال والحكم المستخرجة من نهج البلاغة ٢٠٠ ، رقم الكلمة ٦٥.

<sup>(</sup>٤) المناقب ٤/٢١٩.

## ٧ أبغض عدونا في الله ، وأحبّ ولينا في الله

من كليات الإمام الكاظم (عليه السلام) المختارة الدالّة على الاستقامة على الولاية ما رواه الشيخ (طاب ثراه)، قال:

حدّثنا محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد - رض - قال : حدّثنا محمد ابن الحسن الصفّار عن محمد بن أبي الصهبان عن منصور بن العبّاس عن مروك ابن عبيد عن درست ابن أبي منصور الواسطي عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عليها السلام) قال : ذكر بين يديه زرارة بن أعين .

فقال: والله إنّي سأستوهبه من ربي يوم القيامة، فيهبه لي، ويحك إنّ زرارة أَبغَضَ عُدوَّنا في الله ، وأُحَبّ وليّنا في الله ...

أقول:

أرسل زرارة ابنه عبيداً الى المدينة بعد وفات الإمام الصادق (عليه السلام) ١٤٨هـ ليتعرّف على الإمام القائم بعده هل هو عبد الله أو الكاظم (عليه السلام) ؟ فذهب ابنه للفحص ، ومات زرارة قبل عوده ، ومن أجله جاء النزاع هل كان : يعرف إمام زمانه ومات على المعرفة ، والروايات الذامّة قسّمها الأستاذ الخوئي إلى ثلاث طوائف :

الأولى كما قال:ما دلّت على أنّ زرارة كان شاكًا في إمامة الكاظم (عليه السلام) وهي ستّ روايات .

ولفظ بعضها في حديث عن محمد بن عبدالله بن زرارة عن أبيه قال :

<sup>(</sup>١) إكمال الدين ٧٦/١ . مقدّمة المصنّف ردّ اعتراض الزيديّة.

بعث زرارة عبيداً ابنه يسأل عن خبر أبي الحسن (عليه السلام)، فجاءه الموت قبل رجوع عبيد إليه، فأخذ المصحف فأعلاه فوق رأسه، وقال: إنّ الإمام بعد جعفر بن محمد من اسمه بين الدفّتين في جملة القرآن منصوص عليه من الذين أو جب الله طاعتهم على خلقه، أنا مؤمن به. قال: فأُخبر بذلك أبو الحسن الأوّل (عليه السلام)، فقال: والله كان زرارة مهاجراً إلى الله تعالى (۱).

وفي لفظها الآخر: في حديث قال محمد بن أبي عمير: حدّثني محمد بن حكيم، قال: قلت لأبي الحسن الأوّل (عليه السلام) وذكرت له زرارة وتوجيه ابنه عبيداً الى المدينة. فقال أبو الحسن: إنّي لأرجو أن يكون زرارة ممّن قال الله تعالى: ﴿ ومن يخرج من بيته مهاجراً إلى الله ورسوله ثمّ يُدركه الموت فقد وقع أجره على الله ﴾(١).

قال السيّد الأستاذ: هذه الروايات لاتدلّ على وهن ومهانة في زرارة ؛ لأنّ الواجب على كلّ مكلّف أن يعرف إمام زمانه ، ولايجب عليه معرفة الإمام من (٢) بعده ، وإذا تُوفي إمام زمانه فالواجب عليه الفحص عن الإمام ، فإذا مات في زمان الفحص فهو معذور في أمره ، ويكفيه الالتزام بإمامة من عيّنه الله تعالى، وإن لم يعرفه بشخصه . وعلى ذلك فلا حرج على زرارة حيث كان يعرف إمام زمانه وهو الصادق (عليه السلام) ، ولم يكن يجب عليه معرفة الإمام من بعده في زمانه ، فلما تُوفي الصادق (عليه السلام) قام بالفحص فأدركه الموت مهاجراً إلى

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديب ٢٣٢/٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، النساء : ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) هذا الرأي لا يتأتَى في حق زرارة الفقيه ، قال الصدوق : فالصادق (عليه السلام) لا يجوز أن يقول لزرارة إنّه من أحبّ الناس إليه وهو لايعرف إمامة موسى بن جعفر (عليهما السلام) على الكيال الدين ٧٦/١.

وتعرّض لذكر الطائفتين الأُخرين، وأجاب عن الجميع بها لا يمسّ زرارة والعمدة حديث الإمام الرضا (عليه السلام) وبه القول الفصل في هذا المضار بها لايبقى على زرارة الغبار وهو مختارنا وفق مختار السيد الأستاذ نذكره إكهالاً للفائدة وإبطالاً لرابع شبه الزيديّة: وفي هذه المدّة مات فقيههم زرارة بن أعين وهنو يقول ، والمصحف على صدره: « اللهم إنّي أئتم بمن أثبت إمامته هذا المصحف »(1). وإليك الحديث الرضوى القول الفصل:

قال الشيخ الصدوق: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني ـ رضي الله عنه ـ قال: حدثنا علي بن إبراهيم بن هاشم قال: حدّثني محمد بن عيسى ابن عبيد، عن إبراهيم بن محمد الهمداني ـ رضي الله عنه ـ قال: قلت للرضا (عليه السلام) يا ابن رسول الله أخبرني عن زرارة هل كان يعرف حق أبيك (عليه السلام) ؟ فقال: نعم، فقلت له: فلم بعث ابنه عبيداً ليتعرّف الخبر إلى من أوصى الصادق جعفر بن محمد (عليهها السلام) ؟ فقال: إنّ زرارة كان يعرف أمر أبي (عليه السلام) ونصّ أبيه عليه، وإنّها بعث ابنه ليتعرّف من أبي (عليه السلام) هل يجوز له أن يرفع التقبّة في إظهار أمره ونصّ أبيه عليه وأنّه لما أبطأ ابنه طولب بإظهار قوله في أبي (عليه السلام) فلم يحبّ أن يتقدّم على ذلك دون أمره، فرفع المصحف وقال: اللهم إنّ إمامي من أثبت هذا المصحف إمامته من ولد جعفر بن محمد (عليهها السلام).

أقول : من المحتمل أنَّ ماصنعه زرارة لأجل تعليم غيره ليفعلوا كفعله

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ٢٣٢/٧ \_ ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) إكال الدين ٧٣/١ ، مقدَّمة المصنّف اعتراض الزيديّة.

<sup>(</sup>٣) إكال الدين ٧٥/١ ، معجم رجال الحديث ٢٣٤/٧.

٧٦ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

إذا اتفَّق لهم ما اتفق له ، وأنَّ الواجب عليهم التحرَّي ما استطاعوا .

الحتب في الله والبغض في الله :

وقبل كل شيء قد تناولها القرآن الكريم بظاهرتها الربانية والطبيعية فها الحبّ والبغض الربّانيّان. والحب والبغض الطبيعيّان.

أمَّا الأَوْلان فقد قال تعالى :﴿ وِالذين ءَاٰمِنُوا أَشَدَّ حَبًّا لله ﴾(١).

و ﴿ قُلُ إِنْ كُنتُم تَحَبُّونَ اللَّهِ فَاتَّبَعُونَى يَحْبَبُكُمُ اللَّهِ ﴾ (١٠).

﴿ ولمَّا رجع موسى إلى قومه غضبان أسفاً قال بنسها خلفتمونى من بعدى ﴾ (٣).

والطبيعيّان فمنها قوله تعالى : ﴿ وقال نسوة في المدينة امرأة العزيز تراود فتهاعن نفسه قد شغفها حبّاً ﴾ (١٠٠٠) . و ﴿ وتحبّون المال حبّاً جمّاً ﴾ (١٠٠٠)

﴿ قد بدت البغضاء في أفواههم وما تخفى صدروهم أكبر ﴿ ١٠٠٠ . وإذا ما غضبوا هم يغفرون ﴿ ١٠٠١ .

وقد جاء من صيغ الحبّ فيه قرابة مائة موضع ، وأمّا في الحديث فحدّث ولا حرج ، وإنّ الإيهان هو الحبّ في الله والبغض في الله تعالى<sup>(٨)</sup>.

كيف يكون عدو أهل البيت عدو الله ووليهم وليَّه ؟

والجواب واضح ، إذ ليس لهم ( عليهم السلام ) من إرادة وكراهة وحبّ

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٣١.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) يوسف : ٣٠.

<sup>(</sup>٥) الفجر : ٢٠.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ١١٨.

<sup>(</sup>۷) الشوري : ۳۷.

<sup>(</sup>٨) الوسائل ٢١/ ٤٣١ ـ ٤٣٦ . الباب ١٥ وجوب الحبُّ في الله والبغض في الله ، والإعطاء في الله أبُّ

أَمْثِلُو اللَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامِ /ج١ أَمْثِلُو وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامِ /ج١ ......

وبغض إلا منه تعالى وبه وله ﴿ بل عباد مكرمون \* لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون ﴾ (١).

وفي زيارة الإمام الحسين (عليه السلام): « إرادة الربّ في مقادير أموره تهبط إليكم وتصدر من بيوتكم ، والصادر عبّا فصّل من أحكام العباد... »(٢٠).

ومن عرفهم عرف الله ، ومن عقل عنهم عقل عن الله ، ومن أحبّهم أحبّ الله ، ومن أبغضهم أبغض الله . وإنّ معرفتهم بالنورانيّة معرفة الله تعالى ، ولا يعرفهم إلّا الله ولا يعرف الله إلا هم ؛ ومن ثمّ جاء الحديث النبوي : «يا على ما عرف الله حق معرفته غيري وغيرك ، وما عرفك حق معرفتك غير الله وغيري »(1).

ولا أدري \_ على تقدير الصدور \_ لم لا يذكر فيه النبي ( صلّى الله عليه وآله ) ، والحديث ذكره ؟ وهل سقط من الراوي ، أو كان الصدور كذلك ؟ لا أدرى .

ثم الكلمة المختارة هل هي حكمة ؟

ربّم يقال ليست الكلمة: « أبغض عدوّنا في الله ، وأحب ولّينا في الله » مثلًا ولا حكمة ، وإنّم هي صالحة لذلك ، وأنّها ترغيب إلى الاتّصاف بالأمرين ، وأمرُ وإن كانت إخباراً.

<sup>(</sup>١) الأنساء: ٢٦ ـ ٢٧.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات ٢٠٠ ، الباب ٧٩ من زيارات الحسين (عليه السلام).

<sup>(</sup>٣) المناقب ٢٦٧/٣ ـ ٢٦٨ ، لابن شهر آشوب.

# ٨أبلغ خيراً ، وقل خيراً ، ولاتكن إمّعة

قال الحسن بن علي بن شعبة الحرّاني : قال (عليه السلام) لفضل بن يونس : أبلغ خيراً ، وقل خيراً ، ولا تكن إمّعة (الله عليه عليه عليه الناس ، وأنا كواحد من الناس ؛ إنّ رسول الله (صلّى الله عليه وآله ) قال : يا أيّها الناس إنّها هما نجدان : نَجد خيرٍ ، ونَجد شرٍّ ، فلا يكن نَجد الشرّ أحبّ إليكم من نَجد الخير (الله ).

#### بيان:

لا يأمر الإمام الكاظم (عليه السلام) الفضل بن يونس ولا غيره إلا وهو قدوة في الخير وقول الخير بل هو أصله ومعدنه ومأواه وهكذا سائر أهل البيت كما في الزيارة الجامعة : « إن ذكر الخير كنتم أوّله وأصله وفرعه ومعدنه ومأواه . (٣).

وقد جاء الأمر بالاستباق الى الخيرات قال تعالى: ﴿ فاستبقوا الخيرات ﴾ (٤) والسباق المشتق منه الاستباق إذا وقع في حيّز الأمر دلّ على البدار المشدّد، ومزيد الاهتمام بها تعلّق به ، ومن اللطف وكلّ قول الله لطف أن وصل الخيرات بالاستباق بلا « إلى » ، ولعلّه للإشارة إلى مباشرة الخير ، وإن كان التسبيب اليه

<sup>(</sup>١) يأتي في حرف (لا).

<sup>(</sup>٢) التحف ٤١٣ ، البحار ٧٨/٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا (ع) ٢٨١/٢.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ١٤٨.

محبوب أيضاً ، فلو جاء بـ ﴿ إلى الخيرات ﴾ لفات ذلك ، وكان على الدلالة أدلّ منه على المباشرة . ولكثرة الخير جاء بالجمع ، « الخير كثير وفاعله قليل »(١)

#### الفضل بن يونس:

قال النجاشي: الفضل بن يونس الكاتب البغدادي روى عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) ثقة له كتاب (٢)... وهو الداعي له للغداء وقال (عليه السلام): البارد تجال اليد فيه (٣).

# ٩ اتّخذوا القيان ؛ فإنّ لهنّ فُطناً وعُقولاً

نسب إلى الإمام الكاظم (عليه السلام) ، والناسب الشيخ المجلسي (طاب ثراه) أنّه قال :

وروي عنه (عليه السلام) أنّه قال : « اتّخذوا القيان ؛ فإنّ لهنّ فُطناً وعُقولاً ليست لكثير من النساء ».

كأنُّه أراد النجابة في أولادهنُّ (1).

قلت: القيان جمع قينة وهي الأمة مغنّية كانت أو غير مغنّية. قال أبو عمر: وكلّ عبد هو عند العرب قين، والأمة قينة، وبعض الناس يظنّ القينة: المغنّية

<sup>(</sup>١) الخصال ٢٠/١، نبوي.

<sup>(</sup>٢) رجال النجاشي ١٧٢/٢.

 <sup>(</sup>٣) البحار ١٠٩/٤٨ ، معجم رجال الحديث ٣١٨/١٣ . وفيه « فلمّا رفع البارد وجاءوا بالحار .
 فقال أبو الحسن (عليه السلام) : الحار حمّى ».

<sup>(</sup>٤) البحار ٣٢٧/٧٨.

٨٠ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

## خاصّة ، وليس بشيءٍ <sup>(١)</sup>.

هل القيان أشد فُطناً وعُقولاً من كثير من النساء ؟

الجواب : إذا صحّ الحديث : ف « رُبّ امرأة أفقه من رجل » $^{(7)}$  ، وفي كفارة قتل جرادة « تمرة خبر من جرادة » $^{(7)}$ .

فلا نجحد الأشدّية في الإماء من عقول الحرائر أحياناً. والفُطن: جمع الفيطنة كالفهم والفِطنة: ضدّ الغباوة. والفَطِن والفطين أي الرجل الفاهم، وفاطنه في الحديث: راجَعَهُ، قال الراعى:

إذا فاطنتنا في الحديث تهزهزت إليها قلوبٌ دونهنّ الجوانح(1)

من مواهب الله تعالى موهبة العقل والفطنة ، وهي موهبة واكتسابيّة يحوزها الإنسان بتجاربه ؛ لأنّ في التجارب علماً مستفاداً ، وربيّا حصلت بإخلاص الأعمال لله تعالى ؛ ومن ثم جاء في علوي: « المؤمن كيسّ عاقل » (٥) والكيسّ من الكيس كفلس : العقل والفطنة ، وجودة القريحة (١) ، وبصفته مؤمناً جادت قريحته . والمؤمن ينظر بنور الله ، كما في حديث نبوي « اتقوا فراسة . المؤمن ... » (٧).

ولا نعني أنَّ المؤمن لا يحصل على الفِطنة المكتسبة بل الغرض بيان الامتياز

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٢٤/٨ \_ ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٩/٢٣٢ ، ٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب ٣٢٣/١٣ ـ ٣٢٤ ـ فطن \_.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم و درر الكلم ١٩ ، حرف الألف.

<sup>(</sup>٦) مجمع البحرين \_ كيس \_.

<sup>(</sup>٧) الوسائل ٤٣٤/٨ . الأمثال النبويَّة ٤٩/١ . حرف الهمزة مع التاء . رقم المثل ٢٥ ﴿ عَلَيْهُ مَا

## ١٠ اتق فراسة المؤمن فإنّه ينظر بنور الله

مثل سائر يضرب لإصابة ظنّ المؤمن ، ولا ينافيه كونه مثلًا نبويّاً وكاظميّاً.

روى الشيخ الحرّعن بصائر الدرجات عن محمد بن عيسى عن سليمان الجعفري قال: اتّق فراسة المؤمن؛ فإنّه ينظر بنور الله الحديث (١٠).

#### أقول:

وروي عن محمد بن الحسين الرضي في نهج البلاغة عن أمير المؤمنين (عليه السلام) قال: اتّقوا ظنون المؤمنين ،فإنّالله جعل الحق على السنتهم (١٠). وروي عن الباقر (عليه السلام): في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنّ في ذلك لآياتٍ للمتوسّمين ﴾ (١) قال: هم الأنمّة (عليهم السلام) قال رسول الله (صلى الله عليه وآله): اتّقوا فراسة المؤمن؛ فإنّه ينظر بنور الله في قوله: ﴿ إِنّ في ذلك لآيات للمتوسّمين ﴾ (١).

هنا أمران : ترجمة سليهان الجعفري ، وشرح الحديث.

<sup>(</sup>١) الوسائل ٨/٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، النهج ٢١٥/١٩ ، الحكمة ٣١٥.

<sup>(</sup>٣) الحجر: ٧٥.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٤٢٣/٨ ــ ٤٢٤ . باب ٢٠ . استحباب توقّي فراسة المؤمن . من أحكام العشرة . الحديث ٢ . ٢ . ٣ . كتاب الحجّ.

## الأمر الأوّل سليهان الجعفري:

وإنّا نقدّم ترجمته على شرح الحديث دفعاً للقول بأنّ سليهان الجعفري ليس من أصحاب الكاظم (عليه السلام) وأنّه من أصحاب الرضا (عليه السلام) المراد به من أبى الحسن في هذا الحديث.

قال الأستاذ الخوئي: بعد توثيق النجاشي لسليهان بن جعفر بن إبراهيم ابن محمد بن علي بن عبدالله بن جعفر الطيّار:

وقال الشيخ ( ٣٣٠ ): سليهان بن جعفر الجعفري ، ثقة له كتاب ، أخبرنا به جماعة من أبي المفضّل عن ابن بطّة عن أحمد بن أبي عبدالله عنه.

وعدّه في رجاله ، تارة من أصحاب الكاظم (عليه السلام) ، وأخرى من أصحاب الرضا (عليه السلام) ، قائلًا في كلا الموضعين : سليهان بن جعفر الجعفري ثقة.

وعدّه البرقي في اصحاب الرضا (عليه السلام)، وقال: من أصحاب أبي الحسن موسى بن جعفر (عليه السلام)، وثمّن أدركه: سليهان بن جعفر الجعفري.

#### وقال الكشي ( ٣٤٥ ) سليمان بن جعفر الجعفري :

الحسن بن علي عن سليمان بن جعفر الجعفري، قال: قال العبد الصالح (عليه السلام) لسليمان بن جعفر: ياسلمان وَلَدَكَ رسول الله (صلّى الله عليه وآله)؟ قال: نعم. قال: وَلَدَكَ عليّ (عليه السلام) مرّ تين (١٠)؟ قال: نعم. قال: وأنت ابن جعفر رحمه الله تعالى؟ قال: نعم. قال: ولولا الذي أنت عليه ما

<sup>(</sup>١) مرّة لانتهاء نسبه الى جدّ جدّه على الزينبي لأنّ أمّه زينب بنت على (عليه السلام) وأبوه عبدالله ابن جعفر الطيّار زوجها، ومن ثم قد ولده الرسول لأنّ زينب بنت فاطمة بنت رسول الله (صلّي الله عليه وآله). ومرّة ثانية بوصلة بعض العلويّين، أو بعض العلويات.

أمثال أحجكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ أنتفعت حذا (١٠).

#### حول كلمته الأخيرة :

يريد (عليه السلام) بها: لولا تمسّكك بحجزة أهل البيت، والثبات على ولايتهم، والطاعة لله تعالى من طريقتهم، لما نفعك هذا النسب، كما قال الإمام الرضا (عليه السلام) لأخيه زيد النار: «أنت أخي ما أطعت الله عزّ وجلّ »<sup>(۱)</sup>.

## الأمر الثاني : شرح الحديث :

ذكرنا في صدر الكلام: أنّه لاينافي الكلمة كونها مثلًا نبويّاً وكاظميّاً ، نعم إنّ المثل النبوى جاء بلفظ الجمع : « اتّقوا فراسة المؤمن....».

والكاظمي بصورة الإفراد : « اتَّق فِراسة المؤمن...» والمادة واحدة مستقاة من عين صافية ومنبع نمير ، فيّاض .

#### الفراسة:

ـ بكسر الفاء ـ من الفراسة نوعان .

الأوّل: ما يوقعه الله تعالى في قلوب أوليائه ، فيعلمون به الضائر ، والحالات وما فيه الناس ، وبعض الحوادث المستقبلة هذا في المؤمنين ، وأمّا أئمّة المؤمنين المعصومين وأمّ الأئمة فاطمة وفي مقدّمتهم الرسول (صلّى الله عليه وعليهم ) ، فهم عيبة علم الله عزّ وجلّ ومعادن وحيه ، وأمناؤه على الخلق ، ولهم شأن فوق الشئون .

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ٢٣٨/٨ \_ ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ٢٣٦/٢ ـ ٢٣٧ ، البحار ٢٢١/٤٩.

أقول:وتمامه : « فإذا عصيت (ف) لا إخاء بيني وبينك » . ويشهد له العلوي : « أخوك دينك ، فاحتط لدينك بها شنت » . الوسائل ١٢٣/١٨ ، باب ١٢ صفات القاضي ، الحديث

#### الإيهان نور .

إذا صدق الإيهان جاء النور لا يفارق صاحبه ، يتقلّب في أنوار خمسة كها في الحديث العلوي : « المؤمن يتقلب في خمسة من النور : مدخله نور ، ومخرجه نور ، وكلامه نور ، ومنظره يوم القيامة إلى النور »(١).

#### بـــان:

لعلّ المراد من « ومنظره... » وقوع نظره يوم الحشر إلى نور محمد وآل محمد صلّى الله عليهم وسلّم ، ويكسى المؤمن في الدنيا من نور الله يخبر به عما غاب عن الحواسّ من بعض حالات الناس ، ولا سيّما المتهجّد بالليل الذي حسن وجهه ؛ لأنّه قد خلا بالله فكساه من نوره على ما نصّ به الحديث السجّادي : « ما بال المتهجّدين بالليل من أحسن الناس وجهاً ؟ قال : لأنّهم خلوا بالله ، فكساهم من نوره »(1).

ومن كساه الله تعالى من نوره ، فنظر إلى الرجل عرفه بهذا النور ؛ ومن ثم يتّقىٰ من فِراسته ، والتفرس كإصابة النظر فيه (أ) والتعرّف بالباطن ، وهو نوع من الكرامة للمؤمن والتوسّم له أي معرفة الشيء بوسامه وعلائمه فله منهاحظ، وأمّا الكيال فللأئمّة المعصومين خاصّة ، وقد تقدّم الباقري المفسّر آية ﴿ إنّ فى ذلك لآيات للمتوسّمين ﴾ (أ) قال : هم الأئمّة ( عليهم السلام )(ه).

<sup>(</sup>١) الخصال ٢٧٧/١ ، باب الخمسة ، الحديث ٢٠.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع ٣٦٦/٢ ، باب ٨٧ ، الحديث ١.

 <sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة ٤٨٦/٤ ـ فرس ـ . هذا من الفراسة بالكسر ، وأمّا الفراسة بالقتح أو الفروسيّة فركوب الحيل وركضها . النهاية ٤٢٨/٣ ـ فرس ـ .

<sup>(</sup>٤) الحجر: ٧٥.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٤٣٣/٨ \_ ٤٢٤.

## النوع الثاني:

قد قسم ابن الأثير التفرس إلى نوعين قال بعد « اتّقوا فراسة المؤمن ؛ فإنّه ينظر بنور الله » : يقال بمعنيين.

أحدهما: ما دلّ ظاهر هذا الحديث عليه وهو ما يوقعه الله تعالى في قلوب أوليائه ، فيعلمون أحوال بعض الناس بنوع من الكرامات وإصابة الظنّ والحدس .

والثاني : نوع يتعلم بالدلائل والتجارب والخلق والأخلاق ، فتعرف به أحوال الناس ، وللناس فيه تصانيف قديمة وحديثة ".

قيل للاستدلال باللحظ على الضمير : القائل ابن عبد ربّه :

قالت الحكماء العين باب القلب فيا كان في القلب ظهر في العين .

يقال: إنّي لأعرف في العين إذا عرفت، وأعرف فيها اذا أنكرت، وأعرف فيها إذا لم تعرف ولم تنكر . أمّا إذا عرفت فتحواص (١) ، وأمّا إذا أنكرت فتجعف(١) ، وأمّا إذا لم تعرف ولم تنكر فتسخو(١).

## وقال صريح الغواني:

جعلنا علامات المودّة بيننا مصائدَ لحظٍ هُنَّ أخفى من السِحر فأعرف فيها الوصل في لين طرفها وأعرف فيها الهجر في النظر الشَرر (°)

<sup>(</sup>١) النهاية ٢/٨/٣ \_ فرس \_.

<sup>(</sup>٢) التحواص من الحوص وهو : ضيق العين.

<sup>(</sup>٣) تجعظ من جَعَظت العينَ أي خرجت حدقتها وعظمت.

<sup>(</sup>٤) تسخو : تسكن.

<sup>(</sup>٥) الشَّرَر: النظر بطرف مؤخَّر العين. نقلت هذه اللغات من هامش العقد الفريد ٢٠٤/٢.

### وقال محمود الورّاق :

إنّ العيون على القلوب شواهد وإذا تلاحظت العيون تفاوضت ينطقن والأفواه صامتة فها

فبغیضها لك بین وحبیبها وتحدثت علم تجن قلوبها يخفى عليك بريئها ومريبها

### وقال ابن أبي حازم :

خذ من العيش ما كَفيٰ عين من لا يُحبُ وصل

ومسن السدهسر ما صَفسا سك تُبسدي لك الجَسف

ومن قولنا في هذا المعنى صادقً في الحسبّ مكسذوب كلّ ما تطوي جوانـحــه

دمعه للشوق مسكو ب فهو في العين مكتوب

## الإستدلال بالضمير على الضمير

كتب حكيم إلى حكيم: إذا أردت معرفة ما لك عندي فضع يدك على صدرك فكما تجدني كذلك أجدك.

وقالوا إيّاكم ومن تبغضه قلوبكم ؛ فإنّ القلوب تجازي القلوب . وقال ذو الإصبع : لا أسأل الناس عبّا في ضائرهم ما في ضميري لهم من ذاك يكفيني

قال محمود الوراق: لا تسمألسن المراء عمّا عنده

رزير واستمـــل ما في قلبـــه من قلبگيليا وهذا النوع يحصل عند أرباب التجارب فيستدلّون على أمور تخفى بها في وجوه وأعضاء وحركات وسكنات « وما أضمر أحدٌ شيئاً إلّا ظهر في صفحات. وجهه وفلتات لسانه»(٢).

وربّ طرفٍ أفصح من لسانٍ . قال أعرابي :

إن كاتمونا القلى نمّت عيونهم والعين تُظهر ما في القلب أو تصف

\* \*

إذا قلوب أظهرت غير ما تضمره أنبئتك عنها العيون أن

وفي بعض الناس ما يكون من النوعين والأوّل قليل لقلّة نفوس صافية .

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ٢٠٤/٢ ـ ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) النهج ١٣٧/١٨ ، الحكمة ٢٦.

<sup>(</sup>٣) عيون الأخيار لابن قتيبة ١٨١/٢.

#### 11

## اتَّق الله ودع الباطل وإن كان فيه نجاتك ؛ فإنَّ فيه هلاكك

مِن الحكم التي لو وزنت بالأوزان الثقيلة لرجحت عليها ، ولا يعقلها إلا مَن خرج عن الباطل وعرف الحق ، وهي من كلمات الإمام موسى الكاظم (عليه السلام) المأثورة ، قد رواها الحسن بن علي بن شعبة قال : قال لبعض شعته :

« أي فلان اتّق الله وقل الحق ، وإن كان فيه هلاكك ؛ فإنّ فيه نجاتك، أي فلان اتّق الله ودع الباطل ، وإن كان فيه نجاتك ؛ فإنّ فيه هلاكك »''.

#### هنا سؤال:

كيف صار الهلاك سبباً للنجاة ، أو النجاة سبباً للهلاك ، وهما لا يجتمعان؟؟.

#### الجواب:

تارة يفرض زمان الهلاك والنجاة أو مكانها واحداً ، وأخرى مختلفاً ، والسؤال إنّا يعقبل على تقدير والسؤال إنّا يعقبل على فرض الاتحاد زماناً أو مكاناً ، ويجاب على تقدير الاختلاف ، والتصوير العقلي أربعة : الهلاك والنجاة إمّا معاً دنيويّة ، والأخرى أخروّية ، أو الأولى والثانية الأخرى ، أو على العكس فالصور أربعة .

وإن شئت فقل: الهلاك المادي والنجاة المعنوية أو بالعكس، أو هماماديّ، أو معنويّ .

ويريد (عليه السلام) من الصور الاثنتين منها المختلفتين أي القائل

<sup>(</sup>١) التحف ٤٠٨.

بالحق الهالك في الدنيا بقتل ، أو بغيره الناجي في الآخرة ؛ لأنّه قد قام بوظيفته الصادع بها ، والصورة الثانية التارك للباطل الناجي في الدنيا الهالك في الآخرة وبلفظ آخر لو أتى بالباطل نجا في الدنيا ،هلك في الآخرة مولو قال الحق هلك في الدنيا ونجا في الآخرة . فهل يدع الباطل لينجو في الآخرة وإن هَلكَ في الدنيا بتركه ، أو يأتي بالباطل لينجو في الدنيا وإن هلك في الآخرة ؟ وقس الحق على هذا.

ومن المعلوم أنَّ الحق ضامن لك النجاة في الآخرة . فإنَّ الدنيا فانية وهي باقية لاتقابلها الفانية.

ولابد من بيان المراد ، وحمل إطلاق الكلام الكاظمي على المقبولة من الصور دون المردودة منها شرعاً وعقلًا. وبهذا البيان تتجلّى الفقرتان المروبتان فتدبر.

#### 14

## اتَّق الله وقل الحق ، وإن كان فيه هلاكك ؛ فإنَّ فيه نجاتك

تقدّم أنّ الكلمة من الحكم الراجحة الجديرة بالعمل بها والبناء عليها ، ومن الأحاديث المأثورة عن الإمام الكاظم (عليه السلام) وهي أولى الكلمتين قد رواهما الشيخ ابن شعبة (طاب ثراه) نذكرها أيضاً كما قال الشاعر: أدر ذكر نعان لنا إنّ ذكره هو المسك ماكرّرته يتضوّع الد

<sup>(</sup>١) تاج العروس ـ ضوع ـ.

٩٠ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

قال (عليه السلام) لبعض شيعته :

« أي فلان اتّق الله ، وقل الحق ، وإن كان فيه هلاكك ؛ فإنّ فيه نجاتك ... » (1).

### أقسول :

سبق السؤال حول اجتهاع الهلاك والنجاة ، وافتراقهها ، وكذا الجواب عنه ولا ريب أنّ السؤال مركز على الشخص الواحد ، إذ الأكثر بأن يكون هلاك إنسان سبباً لنجاة آخرين ، أو نجاته لهلاكهم ، فنشاهده بالوجدان والعيان ، و آية ﴿ ولكم في القصاص حيوة يا أولى الألباب ﴾ (١) أصدق شاهد.

قال بعض المفسّرين: وهي \_ أي الحياة \_ الحاصلة بالارتداع عن القتل، لوقوع العلم بالاقتصاص من القاتل؛ لأنّه إذا همّ بالقتل وعلم أنّه يقتّص منه سلم صاحبه من القتل ("). بالارتداع عادة، وإن لم تكن ملازمة بين الأمرين.

ثم قول الحق تظهر ظاهرته عند الشهادة وإقامتها لله تعالى وأنّ يكون المؤمن قوّاماً بالقسط ولو لزم منه الضرر إذا شهد بالحق على النفس، قال عزّ من قائل في كونوا قوّامين بالقسط شهداء لله ولو على أنفسكم في أي كانت الشهادة إذا أقمتها تضرّرت فإن فيه أي التضّرر النفع الأخروي كما قال (عليه السلام): « وإن كان فيه هلاكك ، فأنّ فيه نجاتك » والآية تشمله ؛ لقوله تعالى: فولو على أنفسكم في مع تفصيل سبق بيانه .

<sup>(</sup>١) التحف ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير الكشّاف ٢٢٣/١.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٣٥.

أقول: للَّاية والحديث للتطبيق مجال واسع لا يخفي على العارف به.

## ١٣ اتّق المرتقى السهل إذا كان منحدره وعراً

من الأمثال السائرة ، يضرب للاحتراز عمّا لا تحمد عاقبته قاله الإمام الكاظم (عليه السلام) في كلام له رواه الشيخ الكليني رحمه الله تعالى في الكافي قال :

وعن عدة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن محمد بن الحسن بن شمون عن عبد الرحمن بن الحجّاج قال: شمون عن عبد الرحمن بن الحجّاج قال: قال لي أبو الحسن (عليه السلام): اتّق المرتقى السّهل إذا كان منحدره وَعْراً، قال: وكان (عليه السلام) يقول: لا تدع النفس وهواها؛ فإنّ هواها في رداها، وترك النفس وما تهوى أذاها، وكفّ النفس عبّا تهوى دواها (١).

#### أقول :

يحتمل كونه حديثاً واحداً ، وتطبيقاً للمرتقى السهل الوَعْر الانحدار على النفس ولأجله جاء بها وبين داءها ودواها ، وموضع رداها وهو الهلاك ، وتأمل تعرفه.

ولعّل بل من اليقين أن ليس طريقاً أوعر من هوى النفس ولا أشدّ إهلاكاً لمتبعها. والكلام من التحذير البليغ المضروب له المَثَل ، وقد جاء هذا المَثَل في الحكم المنسوبة إلى أمير المؤمنين (عليه السلام) في الوعد قال: «لا تعدّن عدة تحقّرها قلّة الثقة بنفسك ، ولا يغرّنك المرتقى السهل إذا كان المنحدر وَعْراً

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٣٣٦/٢ ، باب اتباع الهوى ، الحديث ٤ من كتاب الإيهان والكفر ، الوسائل ٣٤٦/١١.

»، وجاء في آخر: « لا تعدّن عدة لا تثق من نفسك بإنجازها، ولا يغرّنك المرتقى السهل إذا كان المنحدر وَعْراً » \!

شأن المَثَل التطبيق لكّل ما أقتضاه المقام وما تناسبه الحال وإن لم يكن من نوع مضربه ، والذي نحن بصدده من التطبيق على سُبل النفس الوعرة الانحدار السهلة الارتقاء ، من أجلى موارده ومضربه ، وإنّ النفس حَروُن تُردي صاحبها إلى أسفل السافلين ، وإنّ « أعدى عدوّك نفسك التي بين جنبيك »(٢).

قال العلامّة المجلسي في شرح الحديث الكاظمي : « اتق المرتقى السهل» الخ.

المرقى والمرتقى والمرقاة موضع الرقي والصعود ، من رقيتُ السلّم والسطح والجبل علوته ، والمنحدر : الموضع الذي ينحدر منه أي ينزل ، من الانحدار وهو: النسزول. والوَعْر ضد السهل . قال الجوهري : جبل وَعْر بالتسكين ، ومطلب وَعْر . \_ بلا موصوف \_ .

أقول: ولعّل المراد به النهّي عن طلب الجاه والرئاسة وسائر شهوات الدنيا ومرتفعاتها ؛ فإنّها وإنّ كانت مواتية على اليُسر والخفض إلّا أنّ عاقبتها سوء ، والتخلّص من غوائلها وتبعاتها في غاية الصعوبة.

والحاصل أنّ متابعة النفس في أهوائها والترقي من بعضها إلى بعض ، وإن كانت كلّ واحدة منها في نظره حقيرة ، وتحصل له بسهولة ، لكن عند الموت يصعب ترك جميعها ، والمحاسبة عليها ، فهو كمن صعد جبلًا بِحيّل شتّى ، فإذا انتهى إلى ذروته تحيّر في تدبير النزول .

<sup>(</sup>١) النهج ٢٦٠/٢٠ . الحكم المنسوبة ، الرقم ٤٢ . وص ٣١٠ ، رقم الحكمة ٥٥٨.

 <sup>(</sup>٢) عوالي الشالي ١١٨/٤ ، كنوز الحقائق ٣٢/١ على هامش الجامع الصغير حرف الهمزق.
 الجديث النبوي.

وأيضاً تلك المنازل الدنية تحصل له في الدنيا بالتدريج ، وعند الموت لابد من تركها دفعة ، ولذا تشقّ عليه سكرات الموت بقطع تلك العلائق ، فهو كمن صعد سلّاً درجة درجة ثم سقط في آخر درجة منه دفعة ، فكلّا كانت الدرجات في الصعود أكثركان السقوط منها أشدّ ضرراً ، وأعظم خطراً ، فلابدّ للعاقل أن يتفكر عند الصعود على درجات الدنيا في شدّة النزول عنها ، فلا يرقى كثيراً ويكتفي بقدر الضرورة و الحاجة . فهذا التشبية البليغ على كلّ من الوجهين من أبلغ الاستعارات وأحسن التشبيهات ألا يصح لنا القول كما تقدّم بان مضرب المثل المراد به النفس وتسويلاتها بدليل ذكرها عقيب المثل مباشرة على ما فهمه الراوي ، وكلّ من كتبه كالكليني ، والشيخ الحرّ ؛ في باب اتبّاع هوى النفس ؛ دفعاً لاحتال ذكرها في كلام آخر وحديث ثان . وما قاله العلامة المجلسي ( طاب ثراه ) : في تطبيقه المثل على النفس وتسويلاتها . لا ينافي تطبيقه ثانيا على شهوات الدنيا ودرجاتها ورناستها وصعودها ونزولها ؛ لأنّ ذلك كلّه ينتهي بالآخرة إلى النفس .

ولا أظنَ أن يريد رحمه الله غير ذلك . فتدبّر كلامه السابق الذكر حتى تعرف مساغه .

النفس أصل الشرور والفجور ،والخيرات ، وفي وحدتها كلّ القوى ؛ وفس وماسو ها فأهمها فجورها وتقوها \* قد أفلح من زكّها \* وقد خاب من دسّها ها أن ، وأنّها مبدء الإبعاد والإسعاد ، ولغة القرآن أوسع من غيره وهو العرف العام ، لأنّه لايعرف غير الامّارة ، والقرآن يقسم النفس إلى الأربعة : النفس المطمئنة ، والمُلهمة ، واللوّامة ، والأمّارة . ولكلّ شأن ، وحكم وأثر خاص.

<sup>(</sup>١) مرآة العقول ٢١٦/١٠ ــ ٣١٧.

<sup>(</sup>۲) الشمس : ۷ ـ ۱۰.

ويأتي بعض الكلام عليها عند « لاتدع النفس وهواها » (١) وعند « الراكب الحرون أسير نفسه » (٢) ، وبيان العلاج الكائن في الشرع المقدس .

بذكر الله تعالى تكبح النفس:

ولا شيء أقوى لكبحها من ذكر الله الخالص المؤرث السكون واطمئنان القلب كما قال الله تعالى : ﴿ أَلا بذكر الله تطمئن القلوب ﴾ (أ) ، ونهي النفس عن هواها يوجب إيواء صاحبها الجنّة ﴿ ومن خاف مقام رّبه ونهى النفس عن الهوى \* فإنّ الجنّة هي المأوى ﴾ (أ) وقد جاء النهي عن فتح باب لا يطاق سدّه ، وهكذا الإمساك عن طريق تخاف ضلالته ؛ ويشهد له الأول :الكتاب العلوي إلى عبدالله بن عامر .

قال (عليه السلام):

« بسم الله الرحمٰن الرحيم ، من عبدالله علي أمير المؤمنين إلى عبدالله بن عامر . أما بعد ، فإنّ خير الناس عند الله عزّ وجلّ أقومهم لله بالطاعة فيها له أو عليه ، وأقولهم بالحق ولو كان مرّاً ؛ فإنّ الحق به قامت السموات والأرض . ولتكن سريرتك كعلانيتك ، وليكن حكمك واحداً ، وطريقتك مستقيمة ؛ فإنّ البصرة مهبط الشيطان . فلا تفتحنّ على يد أحد منهم باباً لا نُطيق سده نحن ولا أنت والسلام » (١٥).

دلَ بوضوح على نهي فتح باب لا يطاق سدّه وهـو ما أعطاه المثل الكاظمي .

<sup>(</sup>١) حرف (لا) بعده التاء.

<sup>(</sup>٢) حرف الراء مع الألف.

<sup>(</sup>٣) الرعد : ٢٨.

<sup>(</sup>٤) النازعات : ٣٩ \_ ٤٠.

<sup>(</sup>٥) وقعة صفَّين ١٠٦.

والثاني: وصيّته لابنه الإمام الحسن (عليها السلام) في كلام طويل وبليغ:

« ودع القول فيها لا تعرف ، والخطاب فيها لم تكلّف ، وأمسك عن طريق إذا خفت ضلالته ؛ فإنّ الكفّ عند حيرة الضلال خير من ركوب الأهوال »(١).

#### والثالث النبوي :

« إذا هممت بأمرٍ فتدبّر عاقبته ؛ فإن كان خيراً فأسرع إليه ، وإن كان شرّاً فأنته عنه »(٢).

قد دلا بكل صراحة على لزوم الإمساك ووجوب التريّث قبل الولوج في الأمور ، والكفّ عبّا يفضي إلى الشرور والوقوع في الأهوال ولا سيبًا أمر يعلم الإنسان بدخوله فيه سوء عاقبته.

ولعمري إنّ المقياس المطّرد في جميع المجالات والشئون الاجتهاعية والانفراديّة والحياة بأسرها وهل جرّت الويلات والفضائع وكلّ كبيرة منها أو صغيرة إلّا بالتهور وعدم التريث الكافي فيها ، والثبات المعقول والتفكر والتدبّر الذي قد أكثر القرآن الكريم من الأمر به ،ولعلّك لا تجد سورة من سوره إلّا وتصرّح بذلك ، أو تلّوح إن تدبرت فيها.

<sup>(</sup>١) النهج ٦٦/٦٦ ، الكتاب ٣١.

<sup>(</sup>٢) البحار ٣٤٢/٧١.

## **١٤** أتدرون ما مثل هذا؟

قبل لموسى بن جعفر (عليه السلام): مررنا برجل في السوق وهو ينادي انا من شيعة محمد وآل محمد الخُلَص، وهو ينادي على ثياب يبيعها: على من يزيد.

فقال موسى (عليه السلام):

ماجهل ، ولاضاع امرؤ عرف قدر نفسه أتدرون مامثل هذا ؟ [ مامثل] هذا كمن قال : أنا مثل سلمان وأبي ذرّ والمقداد وعهار ، وهو مع ذلك يباخس في بيعه ويُدلّس عيوب المبيع على مشتريه ، ويشتري الشيء بثمن فيزايد الغريب يطلبه فيوجب له ، ثم إذا غاب المشتري قال : لاأريده إلّا بكذا بدون ما كان يطلبه [ منه ] ، أيكون هذا كسلمان وأبي ذرّ والمقداد وعبار ؟ حاش لله أن يكون هذا كهم ، ولكن لانمنعه من أن يقول : أنا من محبّي محمد وآل محمد ، ومن موالي أوليائهم ومعادي أعدائهم "."

على تقدير الصدور إنّ إنساناً كهذا الإنسان يعدّه العقلاء من الحمقى الفاقدين الشعور ، ومن ظاهرة حديث عيسى بن مريم (عليه السلام) « ياروح الله : ما الأحمق ؟ قال : المعجب برأيه ونفسه ، الذي يرى الفضل كله له لاعليه ، ويوجب الحق كلّه لنفسه ، ولايوجب عليها حقّاً فذلك الأحمق الذي لاحيلة في مداواته » وقبله : « إنّ عيسى بن مريم (عليه السلام) قال : داويت المرضى فشفيتهم بإذن الله وأبرأت الأكمه بإذن الله ، وعالجت الموتى فأحييتهم بإذن الله

<sup>(</sup>١) التفسير المنسوب إلى العسكري (ع) ٣١٢. البحار ١٥٧/٦٨. نقلًا عنه.

وعلاج الأحمق السكوت ففي علوي : « ... فوالذي فَلَقَ الحَبَّة وبَرَأَ النَسَمَة ما أرضى المؤمن ربَّه بمثل الحلم ، ولاأسخط الشيطان بمثل الصمت ، ولاعوقب الأحمق بمثل السكوت »(١).

<sup>(</sup>١) البحار ١٤/٣٢٣ ـ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٤٢٤/٧١.

أقول: في الحمق والأحمق روايات مأثورة تأتي في محلُّها.

#### 10

## أتراك وفيناك بها وعدناك

من كلمات الإمام الكاظم المختارة جاءت في ضمن كلام له مع أبي خالد الزبالي رواه ابن شهراشوب قال:

أبو خالد الزبالي قال: نزل أبو الحسن (عليه السلام) منزلنا في يوم شديد البرد في سنة مجدبة، ونحن لا نقدر على عُود نستوقد به، فقال: يا أبا خالد ائتنا بحطب نستوقد به، قلت: والله ما أعرف في هذا الموضع عُوداً واحداً، فقال: كلّا يا أبا خالد، ترى هذا الفجّ ؟ (الله خذ فيه، فإنّك تلقى أعرابياً معه حملان حطباً فاشترهما منه ولا تماكسه. فركبت حماري وانطلقت نحو الفج الذي وصف لي، فإذا أعرابي معه حملان حطباً فاشتريتها منه وأتيته بها فاستوقدوا منه يومهم ذلك، وأتيتُه بطرف (المعلم منه، ثم قال: يا أبا خالد انظر خفاف الغلمان ونعالهم فأصلحها حتى نقدم عليك في شهر كذا وكذا.

قال أبو خالد: فكتبت تاريخ ذلك اليوم، فركبت حماري اليوم " الموعود حتى جئت إلى لزق " ميل ، ونزلت فيه فإذا أنا براكب مقبل نحو القطار، فقصدت إليه ، فإذا هو يهتف بي ، ويقول: يا أبا خالد، قلت: لبيك جعلت فداك ، قال: أتراك وفيناك بها وعدناك ..... (٥).

<sup>(</sup>١) الطريق بن جبلين.

<sup>(</sup>٢) جمع طُرفة من نفيس الطعام.

<sup>(</sup>٣) في الأصل « يوم الموعود » والصحيح ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٤) أي اللصوق بالميل.

<sup>(</sup>٥) المناقب ٢٩٤/٤ ـ ٢٩٥ ، البحار ٧٧/٤٨ ـ ٧٨.

#### الوفاء بالوعد

أترى الإمام (عليه السلام) لما وعد أبا خالد قدومه عليه في شهر كذا لم يف له ؟ بلى والله قد وفى له حين وافاه أمام القطار وكان أوّل مقبل وقادم عليه . وهو من علائم يمتحن به إيهان السرجل مع صدق الحديث ، وأداء الأمانة . ﴿ وَاذَ كُو فَى الكتاب إسهاعيل إنّه كان صادق الوعد وكان رسولاً نبيّاً ﴾ " في صادقي المحتاب إسهاعيل إنّه وَعَدَ رجلاً في مكان فانتظره في ذلك المكان سنة فسيّاه الله عزّ وجلّ صادق الوعد ... » ".

# ١٦أترين أنّه ليس من مصائد الشيطان ؟

روى الشيخ الحرّ عن الكليني بإسناده عن كلثم بنت مسلم قالت: ذكر الطين عند أبي الحسن (عليه السلام) ، فقال: أترين أنّه ليس من مصائد الشيطان، ألا إنّه لمن مصائده الكبار، وأبوابه العظام "".

كيف صار أكل الطين من مصائد الشيطان الكبار، وأبوابه العظام؟ سؤال يخلج البال؟

والجواب: كل ما أفضى الى الهلاك وقتل النفس، والإعانة عليه، ذلك من تسويل الشيطان الأعظم، ذنب يركبه الإنسان، ومن ثم كان التوصل إليه

<sup>(</sup>١) مريم: ٥٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير الصافى ۲/۷٤.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ١٦/٥٨٥.

من أيّ طريق ، هو من عظائم المحرّمات والآثام المحظور التعاون عليها بنصّ القرآن الكريم قال تعالى : ﴿ ولا تقتلوا النفس التي حرّم الله إلاّ بالحق ﴾ (١) ، و ﴿ ولا تلقوا بأيديكم الى التهلكة ﴾ (١) ، و ﴿ ولا تعاونوا على الإثـم والعدوان ﴾ (١) .

وفي الباقري: « إنَّ التمني عمل الوسوسة ، وأكثر مصائد الشيطان أكل الطين ، إنَّ الطين يوُرث السقم في الجسد ، ويهيج الداء ، ومن أكل الطين فضعف عن قوَّته التي كانت قبل أن يأكله ، وضعف عن العمل الذي كان يعمله قبل أن يأكله ، حوسب على ما بين ضعفه وقوَّته ، وعذّب عليه » (3).

وعلوي : « من انهمك في أكل الطين فقد شرك في دم نفسه »<sup>(٥)</sup>.

ونبوي : « من أكل الطين فهات فقد أعان على نفسه »(٦)

وصادقي : « من أكل طين الكوفة ، فقد أكل لحوم الناس ؛ لأنَّ الكوفة كانت أجمة ، ثم كانت مقررة ما حولها » (٧).

ورضوي : « إنّ أكل الطين حرام مثل الميتة .... » (^).

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٣٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٩٥

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٢.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ١٦/٤٨٣.

<sup>(</sup>۵) الوسائل ۱۹/۸۶.

<sup>(</sup>٦) الوسائل ١٦/٥٨٥.

<sup>(</sup>Y) الوسائل ٤٨٧/١٦.

<sup>(</sup>٨) الوسائل ٤٨٦/١٦ وتمامه : « والدم ولحم الخنزير ، فانههنَّ عن ذلك ».

## ۱۷ أجب دعوته إذا دعاك

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) التي أجاب بها عن كتاب علي ابن سويدالسائي وهو في الحبس في حديث مطوّل رواه الشيخ الكليني في الروضة إلى أن قال (عليه السلام):

« إنّ من واجب حق أخيك أن لا تكتمه شيئاً تنفعه به لأمر دنياه وآخرته، ولا تحقد عليه ، وإن أساء ، وأجب دعوته إذا دعاك ولا تخلّ بينه وبين عدّوه من الناس ، وإن كان أقرب (١) إليه منك ، وعده في مرضه ، ليس من أخلاق المؤمنين الغشّ ... »(١).

#### أقول :

كلمة مختارة مأثورة حول حقوق المؤمنين بعضهم لبعض لابّد من أدائها وهي ثلاثون حقاً كما في العلوي النبوي :

« للمسلم على أخيه ثلاثون حقاً لابراءة له منها إلّا بالأداء ، أو العفو : يغفر زلّته ، ويرحم عبرته ، ويستر عورته ، ويقيل عثرته ، ويقبل معذرته ، ويردّ غيبته ، ويديم نصيحته ، ويحفظ خلّته ، ويرعى ذمّته ، ويعود مرضته ، ويشهد ميتته ، ويجيب دعوته ، ويقبل هديّته ، ويكافىء صلته ، ويشكر

<sup>(</sup>١) أي كان عدوه من اقربائه المعادين له.

<sup>(</sup>٢) روضة الكافي ١٢٦.

أقول : وإجابة دعوة المؤمن قد جاءت في نبوي : « أجيبوا الداعي ، ولاتردّوا الهدّية » كنز العال ٢٥٤/٩ ، رقم الحديث ٢٥٩١٤ . وإطلاقه شامل لغير المؤمن أيضاً فكيف بالمؤمن.

نعمته ، ويُحسن نصرته ، ويحفظ حليلته ، ويقضي حاجته ، ويشفع مسألته ، ويسمّت عطسته ، ويرشد ضالّته ، ويردّ سلامه ، ويطيب كلامه ، ويبرّ إنعامه ، ويصدق إقسامه ، ويوالي وليّه ، ولا يعاد [ وليّه ] ، وينصره ظالماً ومظلوماً ، فأمّا نصرته مظلوماً فيعينه على أخذ فأمّا نصرته مظلوماً فيعينه على أخذ حقّه ، ولا يُسلمه ، ولا يخذله ، ويحبّ له من الخير ما يحبّ لنفسه ، ويكره له من الشرّ مايكره لنفسه .

ثــم قـال (عــليه الــســلام): سمـعت رسـول الله (صــلّى الله عليه وآله) يقول: إنّ أحدكم لـيدع مـن حقوق أخيه شيئاً فيطالبه به يوم القيامة فيقضى له عليــه »(١).

وإلى أقل ، أو أكثر ، ولو لم يكن منه إلّا كلمة « ويحبّ له من الخير ما يحبّ لنفسه ، ويكره له من الشرّ ما يكره لنفسه » كما في النبوي الآنف الذكر ، لكفى ؛ لأنّها تجمع له الحقوق كلّها بها لاإحصاء له ولا يضبطه عدد كما لايخفى

<sup>(</sup>١) الـوسائل ٥٥٠/٨ نقلا عن كنز الفوائد للكراجكي ونقله الشيخ آلأنصاري في المكاسب المحرّمة في خاتمة أحكام الغيبة ٧٢/٤ ـ ٧٧ من طبع الكلنتر ، وتعرّض لفروع الحقوق استدلالاً فراجع.

<sup>&#</sup>x27;يُومُهُ أَلُوسَائِلُ ٥٤٦/٨ . باب ١٢٢ من أبواب أحكام العشرة . الحديث ١١ . وفي الباب ٢٥ حَظَيْظًا.

على اللبيب النبيه. وقد كتبت حول الحقوق رسائل وليس المقام مقام حصرها أو إنهائها، وإنّ حديث الإمام الكاظم لعلي بن سويد السائي مشتمل على أمور: منها بيان بعض حقوق المؤمنين المتقدّم الذكر، من الأحاديث التي اهتم به العلماء، ولكلّ كلمة كلمة بيان لعلنا نذكره عندها ولا سيّا كلمة « ليس من أخلاق المؤمنين الغش »(١).

## ١٨ اجتنب أفنية المساجد ، وشطوط الأنهار ، ومساقط الثهار

كلمة الوقاية لمن أراد أن ينتفع ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواها الشيخ الكليني (طاب ثراه ) قال :

علي بن إبراهيم رفعه ، قال : خرج أبو حنيفة من عند أبي عبدالله (عليه السلام) وأبو الحسن موسى (عليه السلام) قائم وهو غلام ، فقال له ابوحنيفة : يساغلام أين يضع الغريب ببلدكم ؟ فقال : اجتنب أفنيه المساجد ، وشطوط الأنهار ، ومساقط الثار ، ومنازل النزّال ، ولا تستقبل القبلة بغائط ولابول . وأرفع ثو بك ، وضع حيث شئت أنا.

أقول: لا يضر الحديث رفعه بعد ثبوت المضمون بالصحاح والموثقات منها السجّادي: « أين يتوضّأ الغرباء ؟ قال: يتّقي شطوط الأنهار، والطرق النافذة، وتحت الأشجار المثمرة، ومواضع اللعن فقيل له: وأين مواضع اللعن؟

<sup>(</sup>١) روضة الكافي ١٢٦ ، وانظر حرف « ليس » مع الميه.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١٦/٣.

قال: أبواب الدور» أوالعلوي: «قال النبّي (صلّى الله عليه وآله): إذا دخلت المخرج فلا تستقبل القبلة، ولاتستدبرها، ولكن شرّقوا أو غرّبوا » أنّ.

للمخرج أحكام ، وجاء فيه قرابة ثلاثة مائة حديث منها الصادقي قال رسول الله (صلى الله عليه وآله):من فقه الرجل أن يرتاد موضعاً لبوله أي يختار . والآخر : « نهي أن يطمح الرجل ببوله من السطح أو من الشيء المرتفع في الهواء » (1).

## من الأحكام التستّر ، وتغطية الرأس .

في نبوي : « من أتى الغائط فليتستّر » ومن حكمة لقيان أنّه كيا في صادقي : « ولم يره أحد من الناس على بول ولاغائط ، ولا اغتسال لشدّة تستّره وتحفّظه في أمره ... فبذلك أوتي الحكمة ، ومنح القضيّة » (١) ونبوي : « والذي نفسي بيده لأظلّ حين أذهب إلى الغائط متقنّعاً بثوبي استحياء من الملكين اللذين معى ... » (٧).

والصادق (عليه السلام) : إذا دخل الكنيف يقنّع راسه ، ويقول ــ سرّاً في نفسه ــ بسم الله وبالله ...(^).

و« إذا دخلت الغائط فقل: أعوذ بالله من الرجس النِّجس الخبيث

<sup>(</sup>١) الكافي ٣/٥٨.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٢١٣/١.

<sup>(</sup>٣) الكافي ١٥/٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٢١٥/١.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٨) الوسائل ٢١٤/١.

أَمْثُالُنَّ وَجُكُمُ الإمامِ الكاظمِ عليه السلام /ج١

المخبث الشيطان الرجيم ، وإذا فرغت فقل : الحمد لله الذي عافاني منالبَلاء. وأماط عنّى الأذى » (١) .

## ۱۹ اجتهدوا في أن يكون زمانكم أربع ساعات

من حِكَم الإِمام الكاظم (عليه السلام) ، إن لم تكن من الأمثال الكائنة في صحف إبراهيم (عليه السلام) التي تسمعها بعد ذكر حديث الإِمام روحي فداه.

قال الحرَّاني ( طاب ثراه ) : وقال (عليه السلام) :

« اجتهدوا في أن يكون زمانكم أربع ساعات: ساعة لمناجاة الله ، وساعة لأمر المعاش ، وساعة لمعاشرة الإخوان والثقات الذين يعرّفونكم عيوبكم ، ويخلصون لكم في الباطن ، وساعة تخلون فيها للذّاتكم في غير محرّم . ويهذه الساعة تقدرون على الثلاث ساعات » .

#### أقول:

وإليك ما وعدناك سهاعه من أمثال صحف إبراهيم (عليه السلام) وهو: ماذكرناه في مقدّمة الكتاب من رواية الشيخ الحرّ بإسناده عن أبي ذرّ (في حديث) قال: قلت: يارسول الله فها كانت صحف إبراهيم ؟

<sup>(</sup>۱) الوسائل ۱٦/۸.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول ٤٠٩ \_ ٤١٠.

قال: كانت أمثالًا كلّها: « أيّها الملك المبتلى المَغرُور إنّي لم أبعثك (۱) لتجمع الدنيا بَعضها على بعض ، ولكن بعثتُك لتردّ عني (۱) دعوة المظلوم؛ فإني لاأردّها، وإن كانت من كافر . وعلى العاقل ما لم يكن مغلوباً أن تكون له (۱) ساعات: ساعة يناجي فيها ربّه، وساعة يحاسب فيها نفسه، وساعة يتفكّر فيها صنع الله إليه، وساعة يخلو فيها بحظّ نفسه من الحلال؛ فإنّ هذه الساعة عون لتلك الساعات وإستجام للقلوب، وتفريغ لها » الحديث (۱).

وإنّا ذكرناها من بدايتها ليتجلّى لك إطلاق كلمة الأمثال على المواعظ والحكم ، ومنها تقسيم الساعات إلى أربع موافق لقول الإمام الكاظم (عليه السلام) ، ولكن في حكمة آل داود التثليث لها ، مخالف له ، وإن وافقه في الجملة وهي رواية الشيخ الحرّ عن الشيخ بإسناده عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال:

وينبغي للمسلم العاقل أن يكون له ساعة يُفضي بها إلى علمه فيها بينه وبين الله جلّ وعزّ ، وساعة يلاقي إخوانه الذين يفاوضهم ويفاوضونه في أمر آخرته ، وساعة يُخلي بين نفسه ولذّاتها في غير محرّم ؛ فإنّها عون على تلك الساعتين » (٥).

بيان:

العون للساعتين المذكور هنا مذكور للساعات الثلاثة في تقسيمها

<sup>(</sup>١) البعث هنا بمعنى الخلق.

<sup>(</sup>٢) أي لاتجعل المظلوم ان يمّد يده إلىّ فإنّى لاأردّها.

<sup>(</sup>٣) فيه سقط كلمة « أربع » والله العالم.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٣٧٨/١١ . وتقديم الكتاب عند تفسير المثل الحديثي من شواهد الحديث فراجهم

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٤٠/١٢ ، الباب ٢١ من مقدّمات التجارة ، الحديث ١٠

التربيعي النبوي ، والكاظمي كما أنّ ساعة لقاءالإخوان جاءت في الكاظمي فقط ، ولعلّ سرّ عدم ذكرها في النبوي لأجل اختصاص ذلك بأمّة دون أمّة.

وأمّا سرّ عون الخلوة بالحلال ، فللحصول على فراغ البال كالجائع إذا شبع ، والظامي إذا روًى .

#### التوزيع:

إذا وزّعت ساعات الليل والنهار إلى أربع فيصير لكلّ منها ست ساعات لعاشه ومثلها لما بينه وبينالله، منها ست ساعات لمعاشه ومثلها لما بينه وبينالله ومثلها للقاء الإخوان ويأتي بيانه (١)، ومثلها للذة الحلال فيكمل معها النصاب العادل مع تربيع التقسيم.

وأمّا على التثليث فلاضان لمعاش صاحبه ؛ إذ الثلث وهي ثماني ساعات للمناجاة مع رّبه ، والثلث الثاني للقاء إخوة المفاوضة ، والثلث الثالث للذّة الحلال . فأين المعاش ؟ إلّا أن يقال إنّ صدر الحديث قد صرّح بالظعن لمرمّة المعاش فيه ، وبعد ضمّ آخره بأوّله لتسام الحديث يحصل ضان المعاش ، فالأحاديث متوافقة .

<sup>(</sup>١) رهن يموضعه المناسب.

# ٢٠أجد الضراب ؛ فإن القوم فسّاق

روى الشيخ الكليني بإسناده عن عبدألله بن المفضّل مولى عبدالله بن جعفر بن أبي طالب قال: لما خرج الحسين بن علي المقتول بفخ ، واحتوى على المدينة ، دعا موسى بن جعفر إلى البيعة ، فأتاه فقال له: يا أبن عمّ لاتكلّفني ما كلّف أبن عمّك أبا عبدالله ، فيخرج مني ما لا أريد ، كما خرج من أبي عبدالله ما لم يكن يريد . فقال له الحسين : إنّا عرضت لك أمراً ، فإن أردته دخلت فيه ، وإن كرهته لم أحملك عليه والله المستعان .

ثم ودّعه ، فقال له أبو الحسن موسى بن جعفر حين ودّعه : يا أبن عمّ إنّك مقتول فأجد الضراب ؛ فإنّ القوم فسّاق ، يظهرون إيهاناً ويسترون شركاً، وإنّا الله راجعون ، احتسبكم عند الله من عصبة.

ثم خرج الحسين ، وكان من أمره ما كان ، قتلوا كلُّهم كما قال (عليه السلام) (۲).

#### أقــول :

لايدلٌ قوله (عليه السلام): « أجد الضراب؛ فإنّ القوم فسّاق » على رضاه لقيام الحسين صاحب فخّ وثورته ، ولئن دلّ على شيءٍ فالمراد: إن كان ولابدّ من القيام ، فإنّ القوم أعداؤك وأعداء أهل البيت بالخصوص فأجد القتال

<sup>(</sup>١) وهو ابن علي بن الحسن بن علي من أولاد الحسن مع أولاد الحسين أولاد عمّ والغالب على الثائرين منهم عرض البيعة على الإمام المعاصر لهم من الحسنى محمد بن جعفر ، ومن الحسيني يعيى بن زيد وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٣٦٦/١ ، البحار ١٦٠/٤٨ ـ ١٦١.

معهم ؛ لأنّهم فسّاق ، وقد صرّح بقتله وامتنع من بيعته وهذا دليل على الكراهة بدل الرضا ولاسيّا النهي عن أخذه وتكليفه بها كلف أبن عمّه أباه الإمام الصادق (عليه السلام) والتحذير عمّا يخرج منه ما لايريد كها خرج من أبيه ما لم يكن يريد.

والحاصل الأمر بإجادة القتال لا دلالة له على الوفاق والرضا لو لم يدلّ على المنع والكراهة كما أعترف بها السيّد الثائر ، حتى أنّ الروايات المادحة لزيد ابن علي الداعي للرضا من آل محمد (صلّى الله عليهم وسلّم) ، لعلّها أكثر من اللذامّة ؛ فإنّ فيها التنصيص على اتقائهم (عليهم السلام) من أولادهم الثائرين في وجوه الطغاة ،ومع ذلك فقد جاء عنهم ما ظاهره الرضا بقيامهم .

نعم لاسبيل لنا التدخّل في شئونهم ، وإنّها حساب أولاد الأئمّة عليهم كما جاء في المهدوي : « وأمّا سبيل عمّي جعفر وولده فسبيل إخوة يوسف (عليه السلام)(١)».

## صاحب الفخّ

تقدّم الموجز من ترجمته بأنّه الحسين بن علي بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب (عليها السلام)، وأمّه زينب بنت عبدالله بن الحسن، خرج في أيّام موسى الهادي أبن محمد المهدي أبن أبي جعفر المنصور، وخرج معه جماعة كثيرة من العلويين، وكان خروجه بالمدينة في ذي القعدة سنة تسع وستين ومائة بعد موت المهدي بمكة وخلافة الهادي ابنه (۱). ولخروجه للكتّاب تفاصيل

<sup>(</sup>١) إكمال الدين ٤٨٣/٢ ـ ٤٨٤ ، باب ٤٥ ذكر التوقيعات ، غيبة الشيخ الطوسي ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) مرآة العقول ٤/ ١٥١ . وقال فيه الفخّ بفتح الفاء وتشديد الخاء : بئر بين التنعيم وبين مكةّ فرسخ تقريباً.

أقول : سبق بعض الكلام حوله في

<sup>﴿</sup>أُبِشُرُ بِطُولُ سِلَامَةً يَامِرُ بِعِۗ

١١٠ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

مذكورة في كتبهم .

وإليك بعض التفصيل نقلًا من شرح الشيخ المجلسي للحديث المتقدّم الذكر ، وسبب الحروج .

#### قال:

روى أبو الفرج الأصبهاني في كتاب مقاتل الطالبيين بأسانيده عن عبدالله بن إبراهيم الجعفري وغيره أنّهم قالوا: كان سبب خروج الحسين بن علي بن الحسن أنّ موسى الهادي ولى المدينة إسحاق بن عيسى بن علي ، فاستخلف عليها رجلًا من ولد عمر بن الخطّاب يعرف بعبد العزيز بن عبدالله ، فحمل على الطالبيّين ، وأساء إليهم وأفرط في التحامل عليهم ، وطالبهم بالعرض في كلّ يوم ، فكانوا يعرضون في المقصورة ، وأخذ كلّ واحد منهم بكفالة قريبه ونسيبه ، فضمّن الحسين بن علي يحيى بن عبدالله بن الحسن والحسن بن على يحيى بن عبدالله بن الحسن والحسن بن على عبدالله بن الحسن ، ووافى أوائل الحجّ.

وقدم من الشيعة نحو من سبعين رجلًا فنزلوا دار ابن أفلح بالبقيع ، وأقاموا بها ولقوا حسيناً وغيره ، فبلغ ذلك العُمري ، وأنكره وغلّظ أمر العرض، وولّدى على الطالبيّين رجلًا يعرف بأبي بكر بن عيسى الحائك مولى الأنصار ، فعرضهم يوم الجمعة ، فلم يأذن لهم في الانصراف حتى بدأ أوائل الناس يجيئون إلى المسجد ثم أذن لهم ، فكان قصارى أحدهم أن يغدو ويتوضّأ للصلاة ويروح إلى المسجد ، فلم صلّوا حبسهم في المقصورة إلى العصر ، ثم عرضهم فدعا باسم حسن بن محمد فلم يحضر ، فقال ليحيى وحسين بن علي لتأتياني به أو لأحبسنكما فإنّ له ثلاثة أيّام لم يحضر العرض ، ولقد خرج أو تغيّب .

وجرى بينهما وبينه في ذلك كلام طويل وأغلظا له القول إلى أن حلف العُمري على الحسين بطلاق إمرأته ، وحريّة مماليكه أنّه لا يخلّي عنه ، أو يجيئه به باقي يومه وليلته ، وإنّه إن لم يجيء به ليركبنّ إلى سويقة فيخربها أو يجرّقها

وليضر بن الحسين ألف سوط ، وحلف بهذه اليمين أنّ عينه إن وقعت على الحسن ليقتلنّه من ساعته ، فوثب يحيى مغضباً فقال له : أنا أعطي الله عهداً وكلّ مملوك لي حرّ إن ذقت الليلة نوماً حتى آتيك بحسن بن محمد ، أو لأجده فأضرب عليك بابك حتى تعلم أنّى قد جئتك وخرجا من عنده وهما مغضبان وهو مغضب .

فقال حسين ليحيى: بئس لعمر الله ماصنعت حين تحلف لتأتينه به ، وأين تجد حسناً ؟ قال : لم أرد أن آتيه بحسن والله وإلا فأنا نفي من رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) إن دخل عيني نوم حتى أضرب عليه بابه ومعي السيف إن قدرت عليه قتلته ، فقال له حسين : بئس ما تصنع تكسر علينا أمرنا . قال له يحيى : وكيف أكسر عليك أمرك إنها بيني وبين ذلك عشرة أيّام حتى تسير إلى مكة .

فوجّه الحسين إلى الحسن بن محمد فقال: يابن عمّ قد بلغك ما كان بيني وبين هذا الفاسق فامض حيث أحببت، قال الحسن: لا والله يابن عمّ بلأجيء معك الساعة حتى أضع يدي في يده، فقال له الحسين: ما كان الله ليطلع علي وأنا جاء إلى محمد (صلّى الله عليه وآله وسلّم) وهو خصمي وحجيجي في أمرك، ولكن أفديك بنفسى لعل الله أن يقيني من النار.

قال: ثم وجّه فجاء يحيى وسليان وإدريس بنو عبدالله بن الحسن وعبدالله بن الحسن الأفطس، وإبراهيم بن إسهاعيل طباطبا، وعمر بن الحسن ابن علي الحسن بن الحسن علي ، وعبدالله بن إسحاق بن إبراهيم بن الحسن بن الحسن ، وعبد الله بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبيطالب، ووجّهوا إلى فتيان من فتيانهم ومواليهم ، فاجتمعوا ستّة وعشرين رجلًا من ولد علي (عليه السلام) . وعشرة من الحاجّ ، ونفر من الموالي ، فلمّا أذّن المؤذّن بالصبح دخلوا المسجد ، ثم نادوا أحدُ أحدٌ ، وصعد عبدالله بن الحسن الأفطس المنارة التي عند رأس النبي (صلّى الله عليه وآله) عند موضع الجنائز ، فقال للمؤذّن :

أذَّن بحيّ على خير العمل ، فلّما نظر إلى السيف في يده أذَّن بها وسمعه العُمري فأحسّ بالشرّ ، ودهش وصاح : ( اغلقوا البغلة بالباب ، وأطعموني حبّتي ماءً )(١).

قالوا: ثم اقتحم إلى دار عمر بن الخطّاب، وخرج في الزقاق المعروف بزقاق عاصم بن عمر، ثم مضى هارباً على وجهه يسعى ويضرط حتى نجا، فصلى الحسين بالناس الصبح، ودعا بالشهود العدول الذين كان العُمري أشهدهم عليه أن يأتي بالحسن إليه، ودعا بالحسن، وقال للشهود: هذا الحسن قد جئتُ به، فهاتوا العُمري، وإلاّ والله خرجت من يميني، وممّا عليّ، ولم يتخلّف عنه أحدٌ من الطالبيّين إلاّ الحسن بن جعفر بن الحسن بن الحسن، فإنّه استعفاه ولم يكرهه، وموسى بن جعفر بن عمد (عليهم السلام).

وروى بإسناد آخر عن عنترة العقباني قال :

رأيت موسى بن جعفر بعد عتمة وقد جاء إلى الحسين صاحب الفخ ، فانكب عليه شبه الركوع ، وقال : أحب أن تجعلني في سعة وحل من تخلفي عنك، فأطرق الحسين طويلًا لا يجيبه ، ثم رفع رأسه إليه ، فقال : أنت في سعة الله . قال :

وخطب الحسين بعد فراغه من الصلاة فحمد الله وأثنى عليه وقال: أنا أبن رسول الله على منبر رسول الله ، وفي حرم رسول الله ، أدعوكم إلى سنة رسول الله ( صلّى الله عليه وآله ) أيّها الناس أتطلبون آثار رسول الله في الحجر والعود ، تمسحون بذلك وتضيّعون بضعة منه ، قالوا: فأقبل حمّاد البربري ، وكان

<sup>(</sup>١) لعلُّ هذة الكلمة من الأمثال السائرة تقال عند إحساس الشرُّ.

 <sup>(</sup>٢) من دلائل اتقاء الإمام (عليه السلام) من السيد النائر هذه الفقرة كفقرة الحديث المصدّر.
 البحث.

مسلحة للسلطان بالمدينة في السلاح ومعه أصحابه حتى وافوا باب المسجد الذي يقال له باب جبرئيل، فنظرت إلى يحيى بن عبدالله قد قصده وفي يده السيف، فأراد أن ينزل فبدره يحيى فضر به على جبينه، وعلى البيضة والمغفر والقلنسوة، فقطع ذلك كله وأطار قحف رأسه وسقط عن دابّته وحمل على أصحابه فتفرقوا وانهزموا.

وحج في تلك السنّة المبرك التركي ، فبدأ بالمدينة ، فبلغه خبر الحسين فبعث إليه من الليل : إنّي والله ما أحبّ أن تبتلي بي ولا أبتلي بك فأبعث الليلة إليّ نفراً من أصحابك ولو عشرة يبيّتون عسكري حتى أنهزم وأعتلّ بالبيات ، ففعل ذلك حسين ووجّه عشرة من أصحابه فجعجعوا بمبرك ، وسيّحوا في نواحي عسكره ، فطلب دليلًا يأخذ به غير الطريق ، فوجده فمضى به حتى أنتهى إلى مكّة .

وحج في تلك السنة العباس بن محمد وسليهان بن أبي جعفر وموسى بن عيسي فصار مبرك معهم وأعتلَ عليهم بالبيات .

وخرج الحسين قاصداً إلى مكّة ومعه ومن تبعه من أهله ومواليه وأصحابه وهم زهاء ثلاثة مائة وأستخلف رجلًا على المدينة فلّما صاروا بفخّ تلقتهم الجيوش، فعرض العبّاس على الحسين الأمان والعفو والصلة فأبى ذلك أشدّ الإباء.

#### وعن سليهان بن عبّاد قال:

لمّا أن لقي الحسين المسودة أقعد رجلًا على جمل معه سيف يلوح به والحسين يملي عليه حرفاً حرفاً يقول: ناد، فنادى: يا معشر الناس يامعشر المسودة هذا حسين بن رسول الله، وابن (١) عمه يدعوكم إلى كتاب الله وسنّة

<sup>(</sup>١) أي ابن عم حسين وهو عيسى بن زيد حابسه بأمر محمد بن عبدالله انظر أصول الكافي ... ٣٦٣/١ . القائل له : لو تكلّمت لكسرت فمك ، فقال (عليه السلام) : يا أكشف ياأزرق ... المصدر نفسه.

۱۱۶ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام رسو ل الله ...

أبايعكم على كتاب الله وسنة رسول الله وعلى أن يطاع الله ولايعصى وأدعوكم إلى الرضا من آل محمد ، وعلى أن نعمل فيكم بكتاب الله وسنة نبيه (صلى الله عليه وآله) ، والعدل في الرعية ، والقسم بالسوية ، وعلى أن تقيموا معنا وتجاهدوا عدونا ، فإن نحن وفينا لكم وفيتم لنا ، وإن نحن لم نف لكم ، فلا بيعة لنا عليكم .

قال: ولقيته الجيوش بفخ، وقادتها العباس بن محمد، وموسى بن عيسى، وجعفر ومحمّد ابنا سليان، ومبرك التركي، والحسن الحاجب، وحسين بن يقطين.

فالتقـوا في يوم الـتروية وقت صلاة الصبح ، فأمر موسى بن عيسي بالتعبئة فصار محمد بن سليان في الميمنة ، وموسى في الميسرة ، وسليان بن أبي جعفر ، والعباس بن محمد في القلب. فكان أوّل من بدأهم موسى في الميسرة ، فحملوا عليه ، فا ستطرد لهم شيئاً حتى أنحدروا في الوادي ، وحمل عليهم محمد ابن سليهان من خلفهم ، فطحنهم طحنة واحدة حتى قتل أكثر أصحاب الحسين. وجعلت المسودة تصيح لحسين يا حسين لك الأمان ، فيقول : لا أمان أريد . ويحمل عليهم حتى قتل وقتل معه سليهان بن عبدالله بن الحسن ، وعبدالله بن إسحاق بن إبراهيم بن الحسن ، وأصابت الحسن بن محمد نشَّابة في عينه فتركها في عينه وجعل يقاتل أشدّ القتال ، فناداه محمد بن سليهان يا أبن خال اتّق الله في نفسك لك الأمان ، فقال : والله مالكم أمان ، ولكن أقتل منكم ثم كسر سيفاً هنديًّا كان في يده ، ودخل إليهم فصاح العباس بابنه عبدالله قتلك الله إن لم تقتله. أبعد تسع جراحات تنتظر هذا ؟ فقال له موسى بن عيسى : أي والله عاجلوه فحمل عليه عبدالله فطعنه فضرب العباس عنقه بيده صبراً, ونشبت الحرب بين العباس بن محمد ومحمد بن سليمان وقال : أمنت أبن خالي فقتلتموه ؟ فقالوا نعطيك رجلا من العشيرة تقتله مكانه. قالوا: وجاء الجند بالرؤوس إلى موسى والعباس وعندهما جماعة من ولد الحسن والحسين ، فلم يسألا أحداً منهم إلّا موسى بن جعفر (عليه السلام) ، فقالا: هذا رأس الحسين ؟ قال: نعم ، إنّا لله وإنّا إليه راجعون مضى والله مسلماً صوّاماً آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر ، ما كان في أهل بيته مثله ، فلم يجيبوه بشيء ، وحملت الأسرى إلى موسى الهادي ... "\.

## ۲۱ اجلس بارك الله فيك

كلمة البركة تقال في كلّ امر ذي بال وستسمع في « بارك الله لك »(١) ما ير بطك بها ، وقد جاءت الكلمة في قصة جديرة بالساع ، وإليك نصّها : قال أبن شهر آشوب :

وحكي أنّ المنصور تقدّم إلى موسى بن جعفر بالجلوس للتهنئة في يوم النيروز، وقبض ما يحمل إليه، فقال (عليه السلام): إنّي قد فتشت الأخبار عن جدّي رسول الله (صلّى الله عليه وآله) فلم أجد لهذا العيد خبراً، وأنّه سنّة للفرس، ومحاها الإسلام، ومعاذ الله أن نحيي ما محاه الإسلام، فقال المنصور: إنّا نفعل هذا سياسة للجند، فسألتك بالله العظيم إلّا جلست، فجلس، ودخل عليه الملوك والأمراء، والأجناد يهنّونه، ويحملون إليه الهدايا والتحف، وعلى رأسه خادم المنصور، يحصى ما يحمل، فدخل في آخر الناس رجل شيخ كبير

<sup>(</sup>١) مرآة العقول ١٥١/٤ ـ ١٥٨ ، باب ما يفصل به بين المحق والمبطل ، الحديث ١٨.

<sup>(</sup>٢) حرف الباء مع الألف.

السن فقال له : يا أبن بنت رسول الله إنّني رجل صعلوك (١) لامال لي ، أتحفك بثلاث أبيات قالها جدّي في جدّك الحسين بن علي ( عليهما السلام ) :

عجبت لمصقول علاك فرنده ولأسهم نفذتك دون حرائر ألاتقضقضت السهام وعاقها

يوم الهياج وقد علاك غبارً يدعون جدّك والدموع غزارً عن جسمك الإجلال ، والإكبارُ

قال: قبلت هديّتك اجلس بارك الله فيك، ورفع رأسه إلى الخادم، وقال: امض إلى أمير المؤمنين، وعرّفه بهذا المال فها يصنع به؟ فمضى الخادم، وعاد وهو يقول: كلّها هبة مني له يفعل به ما أراد، فقال موسى للشيخ: اقبض جميع هذا المال، فهو هبة منى لك (٢٠).

#### أقول :

إنَّهَا واضحة لا تفتقر إلى بيان ، ويهاثل المثل المثل النبوي : « بارك الله في صفقة يمينك » « بارك » من بَركَ البعير إذا أناخ في موضع فلزمه ، وهي الزيادة والأصل (٢٠).

<sup>(</sup>١) الصعلوك الفقير الذي لامال له . والجمع الصعاليك مجمع البحرين ـ صعلك ـ.

<sup>(</sup>٢) المناقب ٤/ ٣١٨ ـ ٣١٩ ، البحار ١٠٨/٤٨ ـ ١٠٩ ، المستدرك ٣٨٦/١٠ ـ ٣٨٧.

<sup>(</sup>٣) الأمثال النبويّة ٢٩١/١ ، الرقم /١٩٤.

# ٢٢ اجلس مكان السائل من المسؤول

من الأمثال السائرة ، يضرب في أدب السؤال والتعلّم . من كلمات الإمام الكاظم في قصّة طواف هارون العباسي معه (عليه السلام) نذكرها بأسرها ؛ لاشتها لها على فوائد وعوائد : ومنها المثل النبوي (١٠).

روى أبن شهر آشوب كلام الفضل بن الربيع ، ورجل آخر قالا : حجّ هارون الرشيد ، وابتدأ بالطواف ، ومنعت العامّة من ذلك لينفرد وحده ، فبينها هو في ذلك إذ أبتدر أعرابي البيت ، وجعل يطوف معه ، وقال الحاجب [ الحجاب ] : تنحّ يا هذا عن وجه الخليفة ، فأنتهرهم الأعرابي وقال : إنّ الله ساوى بين الناس في هذا الموضع ، فقال : ﴿ سواء العاكف فيه والباد ﴾ "أ.

فأمر الحاجب بالكفّ عنه ، فكلّما طاف الرشيد ، طاف الأعرابي أمامه ، فنهض إلى الحجر الأسود ليقبّله ، فسبقه الأعرابي إليه والتثمه ، صار الرشيد إلى المقام ليصلّي فيه ، فصلّ الأعرابي أمامه ، فلّما فرغ الرشيد من صلاته استدعى الأعرابي ، فقال الحجّاب : أجب أمير المؤمنين ، فقال : ما لي إليه حاجة فأقوم إليه ، بل إن كانت الحاجة له فهو أولى بالقيام إليّ ، قال : صدق ، فمشى إليه،

<sup>(</sup>۱) « من ولي أقولماً وهب له من العقل كعقولهم ». الأمثال النبوية ۲۹۱/۲ ، رقم المثل ٥٨٥ . حرف الميم مع النون ، جامع الأحاديث للبروجردي ٤٨٢/١ ، الباب ٢٠ المقدّمات ، رقم الحديث ٤٣.

<sup>(</sup>٢) الحجّ : ٢٥.

وسلّم عليه ، فردّ عليه السلام ، فقال هارون : أجلسُ يا أعرابي ؟ فقال : ما الموضع لي فتستأذنني فيه بالجلوس ، إنّا هو بيت الله نصبه لعباده ، فإن أحببت أن تنصرف فانصرف .

فجلس هارون ، وقال : ويحك يا أعرابي مثلك من يزاحم الملوك ! قال : نعم ، وفي مستمع (أ) ، قال : فإني سائلك فإن عجزت آذيتك ، قال : سؤالك هذا سؤال متعلم ، أو سؤال متعنت ؟ قال : بل متعلم ؛ قال : اجلس مكان السائل من المسؤول ، وسل وأنت مسؤول . فقال : أخبر في ما فرضك ؟ قال : إن الفرض رحمك الله واحد ، وخمسة ، وسبعة عشر ، وأربع وثلاثون ، وأربع وتسعون ، ومائة وثلاثة وخمسون ، على سبعة عشر ، ومن أثني عشر واحد ، ومن أربعين واحد ، ومن مأتين خمس ، ومن الدهر كله واحد ، وواحد بواحد (أ).

قال : فضحك الرشيد ، وقال : ويحك أسألك عن فرضك ، وأنت تعدّ عليّ الحساب ؟!.

قال: أما علمت أنّ الدين كلّه حساب "، ولو لم يكن الدين حساباً، لل أتّخذ الله للخلائق حساباً ، ثم قرأ: ﴿ وإن كان مثقال حبّة من خردل أتينا بها وكفىٰ بنا حاسبين ﴾ "، قال: فبيّن لي ما قلت، وإلّا أمرت بقتلك بين الصفا والمروة، فقال الحاجب تهبه لله، ولهذا المقام.

قال: فضحك الأعرابي من قوله، فقال الرشيد: ممّا ضحكت يا أعرابي؟ قال: تعجباً منكما ؛ إذ لا أدري من الأجهل منكما ؟ الذي يستوهب أجلًا

<sup>(</sup>١) من الحكم إن لم تكن من أمثال المولِّدين ، انظر حرف الفاء مع الياء.

<sup>(</sup>٢) الكلمة من الأمثال السائرة حرف الواو مع الألف.

<sup>(</sup>٣) من المثل السائر حرف « أما ».

<sup>(</sup>٤) من المثل السائر حرف اللام مع الواو.

<sup>(</sup>٥) الأنباء: ٧٤.

قد حضره ؟ أو الذي استعجل أجلًا لهم يحضره ؟! فقال الرشيد: فسّر ما قلت .

قال: أمّا قولي: الفرض واحد: فدين الإسلام كلّه واحد. وعليه خمس صلوات وهي: سبع عشرة ركعة وأربع وثلاثون سجدة، وأربع وتسعون تكبيرة، ومائة وثلاث وخمسون تسبيحة.

وأمّا قولي : من أثني عشر واحد : فصيام شهر رمضان من اثني عشر شهراً.

وأمّا قولي من الأربعين واحد : فمن ملك أربعين ديناراً ، أوجب الله عليه دينارا.

وأمّــا قولي : من مأتين خمسة : فمن ملك مائتي درهم ، أوجب الله عليه خمسة دراهم .

وأمَّا قولى : فمن الدهر كلَّه واحد : فحجَّة الإسلام .

وأمّا قولي : واحد بواحد : فمن أهرق دماً من غير حق ، وجب إهراق دمه ؛ قال الله تعالى : ﴿ النفس بالنفس ﴾ (١).

فقال الرشيد: لله درك أن وأعطاه بَدْرة (").

فقال: فبم استوجب منك هذه البَدْرة يا هارون: بالكلام، أو بالمسألة؟ قال بل بالكلام (1). قال: فإنّي مسائلك عن مسألة فإن أنت أتيت بها، كانت

<sup>(</sup>١) المائدة : ٥٥.

<sup>(</sup>٢) قال أهل الَّلغة في قولهم ( لله دَرَه ): الأصل فيه أنَّ الرجل اذا كثر خيره وعطاؤه وإنالته الناس قيل: لله دَرَّه ،أيعطاؤه وما يؤخذ منه ، فشبّهوا عطاءه بدر الناقة ... اللسان ٢٧٩/٤ــ درر...

<sup>(</sup>٣) قال الطريحي : البَدْرة من المال هي ـ بالفتح فالسكون ـ : عشرة آلاف درهم : سمّيت بُدْرة للهامها مجمع البحرين ـ بدر ـ .. لتهامها مجمع البحرين ـ بدر ـ ..

<sup>(</sup>٤) أي الجواب.

البَدْرة لك تصدّق بها في هذا الموضع الشريف ، فإن لم تجبني عنها أضفت إلى البَدْرة بَدْرة أخرى ، لأتصدّق بها ، على فقراء الحيّ من قومي ، فأمر بإيراد أخرى . وقال : سل عمّا بدالك .

فقال : أخبر ني عن الخنفساء تزّق ، أم ترضع ولدها ؟ فَخَردٌ ( ) هارون ، وقال : ويحك يا أعرابي مثلي من يسأل عن هذه المسألة !.

فقال: سمعت ممن سمع من رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) يقول: « مَن وَلِي أقواماً وُهِبَ له مِن العَقل كُعُقُوهُم» (٢) ، وأنت إمام هذه الأمّة يجب أن لا تسأل عن شيءٍ من أمر دينك ، ومن الفرائض إلّا وأجبت عنها فهل عندك له الجواب ؟ قال هارون: رحمك الله لا ، فبيّن لي ما قلته وخذ البَدْرتين . فقال: إنّ الله تعالى لما خلق الأرض ، خلق دبّابات الأرض من غير فرث ولادم خلقها من التراب ، وجَعَلَ رزقها وعيشها منه ، فإذا فارق الجنين أمّه لم تزقّه ولم ترضعه، وكان عيشها من التراب ، فقال هارون: والله ما ابتلى أحدٌ بمثل هذه المسألة .

وأخذ الأعرابي البَدْرتين ، وخرج ، فتبعه بعض الناس ، وسأله عن أسمه؟ فإذا هو موسى بن جعفر بن محمد (عليهم السلام) . فأخبر هارون بذلك ، فقال : والله لقد ركنت أن تكون هذه الورقة من تلك الشجرة (٣).

#### بـيان:

قوله (عليه السلام): « سمعت ممن سمع من رسول الله ( صلّى الله عليه وآخر وجّه عليه سؤال: أنّ الإمام الكاظم (عليه السلام) ولد ١٢٨هـ، وآخر

<sup>(</sup>١) خُرَدَ الرجل: طال سكوته، استحيى من ذلّ.

<sup>(</sup>٢) الأمثال النبوية ٢٩١/٢ ، رقم المثل ٥٨٥ ، حرف الميم مع النون.

<sup>(</sup>٣) المناقب ٣١٢/٤ ـ ٣١٣ ، البحار ١٤١/٤٨ ـ ١٤٣ ، باب مناظراته (عليه السلام) ... عَلَامَا عَلَيْهِ السلام) ... عَلَامَات . أحاديث الشيعة ٤٨٠/١ ـ ٤٨٢ . الباب ٢٠ المقدّمات.

أَمْنَا اللَّهُ وَتَعْكُم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

من رأى النبيّ (صلّى الله عليه وآله) أبو الطفيل عامر بن وائل الصحابي المتوفّى ، مرّح بذلك الكشي ، والذهبي . والمعروف أنّه توفّي على رأس المائة ، فكيف يمكن السباع ولا تساعده الطبقة ؟.

#### والجواب:

على تقدير المناظرة باب التأويل والتوجيه مفتوح أولاً: إمكان حذف الوسائط للقرائن.

وثانياً: المراد من « ممّن سمع ... » آباؤه المعصومون كابر عن كابر .

وثالثاً: قد جاءت صحّة النسبة من المتأخّر منهم إلى المتقدّم بالقياس إلى غيرهم فضلًا عن أنفسهم و فيها بينهم ( عليهم السلام )، ومنه الصادقي: نسمع الحديث منك ، فلا أدري منك سهاعه ، أو من أبيك ؟ فقال : ما سمعته مني ، فاروه عن أبي ، وماسمعته مني فاروه عن رسول الله ( صلى الله عليه وآله ) (١)، وقد تقدّم البحث حوله (١).

ورابعاً: أنّ المعصوم (عليه السلام)له شأن غير شئون السائرين من الناس وهو مشبع في محلّه. وعليه فالسؤال مندفع بحذافيره، وذكر الوجوه في الأمثال النبويّة. (٢)

ثم لقوله (عليه السلام): « اجلس مكان السائل من المسؤول » نظائر من أمثال العرب المولّدين.

منها قولهم : ( اجلِس حيثُ تُجلسُ ) ، وقولهم : ( اجلس حيث يؤخذ بيدك، وتُبرُّ ، لا حيثُ يُؤخذ برجلك وتُجرٌ ) (1) . يضرب لوقوف الإنسان على حدّه ،

<sup>(</sup>١) المصدر ص ١٢٨ ، الباب ٤ ، الحديث ٤.

<sup>(</sup>٢) مقدّمة الكتاب.

<sup>(</sup>٣) الجزء الثاني ٢٩١ . رقم المثل ٥٨٥ ، كلمة « مَن وَلِيَ أَقْوَلُماً وُهِبَ له مِن العقل كعقولهم ».

<sup>(</sup>٤) مجمع الأمثال ١٩١/١ ، حرف الجيه.

١٢٢ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

والتحذير عن التعدّي عنه ؛ إذ ليس المعلّم كالمتعلّم ، ولا المسؤول كالسائل ، ولا العالم كالجاهل.

ثم قال (عليه السلام): « وسل وأنت مسؤول » يسأله الله تعالى عن الغاية من السؤال، وعن العمل بعد وضوح الجواب ، وما إلى ذلك من شئون يسأل المرء عنها يوم الحساب ، وعند وجدان كلّ إنسان كتابه وحسابه.

# إنّ للسؤال أحكاما إسلاميّة: اجتماعيّة وغيرها.

منها: التحذير عنه قال تعالى: ﴿ لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم ﴾ (١) فعلى السائل التفكير أوّلاً قبل السؤال؛ لئلا يواجهه السوء ، وربّ سؤال أعقبه بلاء ووبال ، وكم من كلام سلب السلام عن متكلّم ومستمع ، وغيرهما من أناس آخرين.

ومنها الـترغيب عليه لقوله عزّ وجلّ:﴿ فاسئلواأهل الذكر إن كنتم الاتعلمون ﴾.

والسؤال ممنوع أشد المنع إذا كان السائل متعنّتاً يُوقع المسؤول في عَنت ومشقّة ، أو فيها لا يحمد ، في حال السؤال ، أو المستقبل ، أو أيّ وقت إلى يوم القيامة ، أو يوقع من جرّاء السؤال شخصاً آخر غير المسؤول كذلك أي في حال، أو مستقبل ، وهلم جرّاً ، والوجه فيه لزوم رعاية الحق أو الحقوق في أيّ زمان ، أو عند إنسان كان ، ولعلّ من تدبّر عرف غير ذلك من وجوه.

يلقى الإِمام الكاظم (عليه السلام) بكلامه المتقدّم دروساً وآداباً

<sup>(</sup>١) المائدة ١٠١٠.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٤٣ ، الأنساء: ٧.

أمثال وأحكم الإمام الكاظم عليه السلام ج/١ ....

### على كلّ متعلّم .

منها: أن يكون السؤال للتفقّه، دون التعنُّت.

ومنها: الخضوع للعالم، لأجل علمه، وأن لايترفّع بسؤاله على معلّمه.

ومنها : أنَّ السائل الجاهل أن لاتكون مهمّته إلَّا زوال جهله ، ولايكون إلَّا بالتعلَّم.

ومنها: الإحساس بالمسؤولية عند السؤال حيث قال (عليه السلام): «سلوأنت مسؤول»، وأن يعلم أنّه بمحضر من العلم وحامله ولا سيبًا إذا كان إماماً معصوماً مفترض الطاعة، فليأخذ حذره، وعليه من فرض التأدّب كما قال تعالى فيها اقتص من أدب التبادل بين موسى والخضر (عليهما السلام): ﴿ قال له موسى هل اتّبعك على أن تعلّمن ممّا عُلمت رُشداً ﴾(١).

استئذان ، واعتراف ، وعقيدة بفضيلة المعلم ومكانته ، وفي الآية من الأدب الرفيع حيث دلّت على فقدان العلم من السائل ، ووجوده عند المسؤول ، ومقتضى الفقدان السؤال ، والواجد العطاء ، وعلى الجاهل التعلم ، والمعلم التعليم ، وهذا القدر من بيان أدب التعلم ، لمن كان له قلب ، أو ألقى السمع كاف ، والحمد الله .

#### و في الحديث فوائد :

الأولى: من أحكام بيت الله الحرام كما قال الإمام (عليه السلام) التسوية بين الناس فيه كما نصّت آية ﴿ سواء العاكف فيه والباد ﴾ (٢).

الثانية:أنّ الوالي مسؤول عن كل ما يسأله السائل لما في النبويّ المذكور في كلام الإِمام روحي فداه : « من ولي أقواماً وهب له من العقل كعقولهم ».

<sup>(</sup>١) الكهف : ٦٧.

<sup>(</sup>٢) الحبِّ : ٢٥.

الثالثة : الترغيب في تعلّم فرائض الدين أصولها وفروعها كما عدّها جملة وتفصيلًا.

الـرابعة : الحثّ على معرفة الأشياء وأدناها الخنفساء وفي السؤال من الوالي عنها تلويح إلى لزوم المعرفة بكلّ شيءٍ ، ولا سيّها من مثله.

الخامسة: الاهتمام بإعلاء كلمة الله بالمناظرة العادلة في أشرف البقاع وأفضلها كبيت الله ومع الكلّ حتى من مثل هارون ، ولا يخشى المناظر السطوة، ولي علمأنّه بمحضر الله تعالى .

#### 24

# أحبّ العباد إلى الله المفُتنون التوّابون

روى الشيخ الكليني بإسناده في حديث قال: محمد بن فضيل: سألت أبا الحسن (عليه السلام) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ يأيها الذين ءامنوا توبوا إلى الله توبة نصوحاً ﴾ " ، فقال: يتوب من الذنب، ثم لا يعود فيه. وأحبّ العباد إلى الله المفتنون التوّابون " .

أقول: هذه الكلمة من حكم الإمام الكاظم (عليه السلام)، قالها تفسيراً للآية.

<sup>...</sup> (۱) التحريم : ۸.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٢١/٧٥٣.

أمثر أنكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ......

سبع طوائف يحبّهم الله تعالى قد صرّح بهم في القرآن الكريم ، منهم التوّابون :

- ﴿ إِنَّ الله يحبُّ التوَّابِينِ ﴾ (١).
- ﴿ إِنَّ الله يحبُّ المحسنين ﴾".
  - ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ يَحِبُ المَّقَينَ ﴾ ".
  - ﴿ وَاللَّهُ يَحِبُ الصَّابِرِينَ ﴾ ال
- ﴿ إِنَّ اللهِ يحبُّ المتوكَّلينِ ﴾ أَنَّا
- ﴿ إِنَّ الله يحبُّ المقسطين ﴾ ١٠
  - ﴿ وَاللَّهِ يَحِبُ المُطَّهِّرِينَ ﴾ (٧).

يحب الله تعالى هذه الخصال: التوبة . الإحسان . التقوى . الصبر . التبوكّل . الإقساط . التطهّر . وليس معنى ذلك القصر عليها ، فغير سبع الطوائف: المصلّون والمزكّون والمخمسّون ، والصائمون ، والطائفون ، والرُكّع ، السجّود ... مّن يحبهم الله أيضاً.

وكل خصال الخير يحبّها الله ، ولعلَ وجه التنصيص على تلك ، لأنّها الأساس وأصل الخير كلّه وأجمعه ، ولا سيها التقوى وهي وصيّة الله التي ابتعث أنبياءه لها بعد دعوة التوحيد.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٧٦.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٤٦.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٥٩.

<sup>(</sup>٦) المائدة : ٢٤.

<sup>(</sup>٧) التوبة : ١٠٨.

#### التوبة النصوح:

في نبوي: « هو الندم على الذنب حين يفرط منك ،فتستغفر بندامتك عند الحافر (١) ، لاتعود إليه أبداً »(١).

وعلوي: «ندم بالقلب، واستغفار باللسان، والقصد على أن لاتعود» ("". وصادقي: «هو أن يتوب الرجل من ذنب، وينوي أن لايعود إلىك أبداً ("").

وهادوي : « أن يكون الباطن كالظاهر ، وأفضل منه »<sup>(٥)</sup>.

ويقال: إنّ رجلًا اسمه نصوح كان له وجه كوجه المرأة لا شعر عليه، ولخبث طويته اتخذ شغلًا يربطه بالنساء الغافلات يُلبّس عليهنّ أنّه منهنّ، حتى ما إذا كاد أن يفتضح، ويتضح كلّ شي تاب الى الله تعالى في السرّ، وتضرّع إليه، وناجاه بكلّ وجوده أن لو نجّاه من فضيحته لم يعد إلى ما كان فيه من خيانة وترّد، كاد أن يخيم عليه الافتضاح، فلمّا عزم عزم إرادة وتاب توبة صدق من الذنب الذي كان فيه ولم يعد إليه أبداً، نزلت عليه الرحمة، وانكشفت عنه الغمّة "أ.

<sup>(</sup>١) من الأمثال النبويّة ٣٠٥/١، رقم المنل : « ندامتك عند الحافر » ٥٩٧ ، حرف النون معالدال، الفائق ٢٩٣/١ \_ ٢٩٤ \_ حفر \_.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال ٢٦٠/٤ ، رقم الحديث ١٠٤٢٧.

<sup>(</sup>٣) البحار ٤٨/٧٨.

<sup>(</sup>٤) معاني الأخبار ١٧٤.

<sup>(</sup>٥) معانى الأخبار ١٧٤ ـ ١٧٥ ، البحار ٢٢/٦.

<sup>(</sup>٦) من قصص كتاب المننوي للمولوي الرومي ، الدفتر الخامس ٧٥ ـ ٥٩ بعد التعريب لمحتوى القصّة المطوّلة التي تشبه الرومان والاقتصاص الخبالي : إنَّ رجلًا اسمه النصوح له وجه كوجه النساء ومهنته تخصهنَ وكان بصفته دلاك وقد ضلّت ضالّة في الحَيام لبعض النسوة الخطائينُ .

#### أقــول :

صدقت قصّة النصوح أم كذبت إنّ النائب بالتوبة النصوح على ما فسّرتها الأحاديث المتقدّم ذكرها لابدّ أن تصدق توبته، وصدقها عدم العود إلى الذنب أبداً.

## خلق الخلق أطواراً:

إنَّ النفوس ليست على طور واحد.

منها: ما إذا عزمت على أمر تزول الجبال ولم تزُل عن عزمها الراسخ وهي النفس العارفة بالله تعالى ، فخامرتها الخشية والحياء ، وذاقت حلاوة حبّه ، فلم ترم منه بدلًا ، وتقول بلسان الحال على كلّ حالة :

« إَلَهٰي من ذَا الذي ذَاق حلاوة محبَّتك فرام منك بدلًا ، ومن ذَا الذي أنس بقر بـك فابتغى عنـك حولًا ، إَلَهٰي فاجعلنا مُن أصطفيته لقر بك وولايتك ، وأخلصته لودّك ومحبَّتك ، وشوّقته إلى لقائك... »(١).

ومنها،: ما إذا عزمت على ترك الذنوب، دامت عليه زماناً، ثم لضعف إيهانها عادت إلى ما كانت عليه، وأصبحت طعمة لإبليس، وإلى مزاولة خصلة أو خصال لا تحمد من ركوب ذنب، أو هجر طاعة، وصاحب هذه النفس يذنب

<sup>-</sup> فقامت إحداهن للتحسّس والفحص الكامل من كلّ من كان فيه ، ومن هنا خاف النصوح الخائن ، المبتعد من السرقة ، وتاب في باطن ضميره ، وسويداء قلبه توبة صادقة وأن لا يعود إلى هذه الجريمة النكراء فلمّا فعل ذلك ، وجدت الضالّة وترك النصوح ماكان فيه من المهنة المهانة الخبيثة ، حتى لو لم تصدق القصّة فإنّ من صدق نجا كما جاء هذا المثل أي : « من صدق نجا » في الأمثال النبويّة ٢٧٩/٢ ، الرقم ٤٧٤ ، كلمة « مَن ».

<sup>(</sup>١) البحار ١٤٨/٩٤.

آونة ويتوب آونة أخرى وهو المفتتن التوّاب المذكور في الحديث الجاري.

ومن النفوس على ضدّ الأولى الراسخ العزم إذا أعرضت عن الطاعة ربيًا عادت إليها بعد فترة طويلة ، ثم تعرض عنها كذلك أي بعد فترة طويلة وتعود إليها ، ويخشى عليها أن تُردي بصاحبها الإساءة وتتغلّب إلى حدّ التكذيب بآيات الله ، نعوذ بالله تعالى من أن تكون النفس مكذّبة من جرّاء السوء ، وقد قال عزّ وجلّ : ﴿ ثُمّ كَانَ عاقِبَةَ الذينَ أَسآؤا السّوأي أَنْ كَذّبُوا بآياتِ الله وَكَانُوا بها يَسْتَهْزّهُ ون ﴾ (١).

فالنفس الأولى عارفة بالله مطيعة له تائبة من كلّ ذنب راسخة في الإِيمان. والثانية المفتتنة التوّابة المحبوبة عند الله.

والثالثة نعوذ بالله تكاد أن تفضي بصاحبها لكثرة ركوبها الذنوب إلى التكذيب.

قوله ( صلّى الله عليه وآله ) المتقدّم : « فتستغفر الله بندامتك عند الحافر» له بيان كها يلي .

قال ابن الأثير: قيل:

كانوا لكرامة الفرسَ عندهم ، ونفاستهم بها ، لا يبيعونها إلا بالنقد . فقالوا : النقد عند الحافر : أي عند بيع ذات الحافر ، وسير وه مثلاً . ومن قال : « عند الحافرة » ؛ فإنّه لمّاجعل الحافر في الدابة نفسها ، وكثر استعماله من غير ذكر اللذات ، ألحقت به علامة التأنيث ؛ إشعاراً بتسمية الذات بها ، أوهي فاعلة من الحفر ؛ لأنّ الفرسَ بشدّة دوسها تحفر الأرض . هذا هو الأصل ثم كثر حتى استعمل في كلّ أوّلية ، فقيل : رجع إلى حافر وحافرته.

والمعنى تنجيز الندامة ، والاستغفار عند مواقعة الذنب من غير تأخير ؛



أمثال أنكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ويُنْكُونُ لأنّ التأخير من الإصوار .

والباء في « بندامتك » بمعنى مع ، أو للاستعانة : أي تطلب مغفرة الله بأن تندم . والواو في « وتستغفر » للحال ، أو للعطف على الندم (١).

#### والزمخشري :

شَرَحَ المثَلَ مع اختلاف بعض ألفاظ : مثلًا قال : لا يبيعونها بالنَساء (1) بدل ( إلّا بالنقد ) . وقال : وسيّر وه مثلًا ، أي عند بيع الحافر في أوّل وَهْلَة العقد من غير تأخير ، والمراد بالحافر ذات الحافر وهي الفَرسَ ، ومن قال : عند الحافرة فله وجهان :

أحدهما لما جعل الحافر ... فقيل : أقتنى فلان الخفُّ والحافر أي ذواتهما ألحقت.

والشاني: أن يكون فاعلة من الحفر؛ لأنّ الفَرسَ بشدّة دوسها تحفر الأرض، كما سمّيت فَرَساً لأنّها تفرسها: أي تدقّها هذا أصل الكلمة، ثم كثرت حتى استعملت في كل أوّليّة ...

والواو في « وتستغفر » ألى ويحتمل أن يعطف على الندم على أنَّ أصله وأن تستغفر ، فحذف . كقوله :

<sup>(</sup>١) النهاية ٢٠٦/١ ـ حفر ـ

ولم تكن الواو في « وتستغفر » على نسخة الكنز وإنَّها هي نسخة النهاية.

<sup>(</sup>٢) النّساء: التأخير هامش الفائق ٢٩٣/١ \_ حفر \_.

ولا يخفى أنَّ المشل النبيوي قد تقدم ذكره في الهامش السالف ومصدره الأمثال النبويّة 700/ . رقم المثل ٥٩٧ ، حرف النون مع الدال ، وانظر المصدر فإنَّ فيه ما يطلعك على ماهاهنا.

<sup>(</sup>٣) هذا كابن الأثير في نسخة الواو.

١٣٠ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

# \* ألا أيَّهٰ ذا اللائمي أحضر الوَعَىٰ \*(١)

النصوح : هي التي يناصح فيها الإنسان نفسه مبالغاً ، فجعل الفعل لها كأنّها هي التي تبالغ في النصيحة (١٠).

وإنَّها ذكرنا موضع اختلاف الفاظ الرجلين حرصاً على أمانة النقل.

ولعمري أنّ التوبة أمرها مشدد ، تجب على جميع الناس حتى الأنبياء عليهم السلام ؛ لأنّ معنى التوبة الرجوع إلى الله ، ومن تاب إلى الله تاب الله عليه ، فرجوع العبد إلى الطاعة ، ورجوع الله إلى المغفرة والرحمة والقبول ، ولكلّ كما تقدّم توبة فالأنبياء توبتهم من الطاعات التي يحسّون بأنّها لا تليق بمقام ربّهم وعظمته وأنّهم لا يستطيعون أ بالقيام بها هو تعالى أهله وكما يستحقّه، ولا يقدر القادرون قدر الله حقّ قدره ومن يقدر أداء شكر أصغر نعمة من النعم؟ أليس شكر الشاكر هي نعمة يجب عليه شكرها ؟ والطاعة مهما كان القائم بها لا تفى بعظمة الله عزّ وجلّ ، وأمام جبروته وكبريائه .

هذا حال الأنبياء والأنّمة المعصومين وعباده المكرمين الذين لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون ، فكيف بمن سواهم من الناس الغرقين في الآثام والتمرّد ، والجهل والطغيان ، والعصيان ، فلو أطاعوه مدى الدهر ، لم يجبر وا هتك ستر الحياء.

فتوبة العباد من الذنوب، وتوبة المعصومين من الإحساس بالقصور عن القيام بها يليق بمقام الربّ تعالى ، يخافون أن يكونوا مقصّرين ولنّها ذلك من خشية العظمة والجلال ، والحبّ المفرط البالغ

<sup>(</sup>١) لطرفة بن عبد البكري وهو من شعراء الجاهلية هامش الفائق ٢٩٤/١.

<sup>(</sup>٢) الفائق ٢٩٣/١ \_ ٢٩٤ \_ حفر \_.

<sup>(</sup>٣) « حسنات الأبرار سيئات المقربين » المحجّة البيضاء ٨٩/٧ . يرويه عن الصادق إعليه السلام) . وهو من الأمثال . أمثال وحكم ٦٩٥/٢.

نِعْقُلُ وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ الغاية بالجمال المطلق فزادهم تحيّراً.

## ٢٤ إحدى الجهالتين أهون من الأخرى

أبو على الأشعري عن محمد بن عبد الجبّار ؛ ومحمد بن إسهاعيل عن الفضل بن شاذان جميعاً عن صفوان عن عبد الرحمن بن الحجّاج عن أبي إبراهيم (عليه السلام) قال : سألته عن الرجل يتزوّج المرأة في عدّتها بجهالة : أهى ممّن لاتحلّ له أبداً ؟

فقال : لا ، أمّا إذا كان بجهالة فليتزوّجها بعد ماتنقضي عدّمها ؛ وقد يعذر الناس في الجهالة بها هو أعظم من ذلك . فقلت : بأيّ الجهالتين يعذر : بجهالته أن يعلم أنّ ذلك محرّم عليه أم بجهالته أنّها في عدّة ؟

فقال: إحدى الجهالتين أهون من الأخرى: الجهالة بأنّ الله حرّم ذلك عليه؛ وذلك بأنّه لا يقدر على الاحتياط معها. فقلت: فهو في الأخرى معذور؟ قال: نعم، إذا انقضت عدّتها فهو معذور في أن يتزوّجها، فقلت: فإن كان أحدهما متعمّداً والأخرى بجهل، فقال: الذي تعمّد لا يحلّ له أن يرجع إلى صاحبه أبدا"!

الجهالة قسمان : جهالة بحكم الله تعالى ، وجهالة بالموضوع وبالتطبيق ، و للجهالتين أحكام شرعيّة تناولها الفقه الإسلامي لامجال لذكرها في المقام .

ثم وجه أهونيّة إحدى الجهالتين وهي الجهالة بحكم الله عزّ وجلّ من

<sup>(</sup>١) الكافي ٢٧٧٥ ، كتاب النكاح ، باب المرأة التي تحرم على الرجل ... الحديث ٣.

١٣٢ .....المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

الأخرى التي هي التطبيق بأنّ المرأة قد انقضت عدّتها أم لا ؟ هو أنّ الكلام على القاصر المعذور لا المتعمّد المقصّر؛ فإنّه لايعذر كما صرّح (عليه السلام) بذلك فلاحظ (١٠).

# ٢٥ احذر أن تكون سبب بليّةٍ على الأوصياء ، أو حارشاً عليهم

كلمة مختارة تحذّر عن أذى الأوصياء مباشرة أو تسبيباً ، وبكلّ ألوانه مأثورة عن الإمام الكاظم (عليه السلام) في جواب كتاب علي بن سويد ، وهو في الحبس قد سبق منه عند « أجب دعوته أن إذا دعاك  $^{(7)}$  ، و « إذا انكسفت الشمس فارفع بصرك إلى الساء  $^{(4)}$  ، و« إذا رأيت المشوّه الأعرابي ... فانتظر فَرَجَكَ  $^{(6)}$  ، و « استمسك بعروة الدين : آل محمد  $^{(7)}$ .

ولانذكر من الحديث إلَّامايلي :

« رأيت أن أفسر لك ماسألتني عنه مخافة أن يدخل الحيرة على ضعفاء شيعتنا من قبل جهالتهم ، فاتّق الله عزّ ذكره ، وخصّ بذلك الأمر أهله ، واحذر أن تكون سبب بليّة على الأوصياء ، أو حارشا عليهم ... »(٢).

<sup>(</sup>١) والكلمة المختارة صالحة لضربها مثلاً في بعض المواطن ولها تفاصيل مذكورة في المظانُّ.

<sup>(</sup>٢) أخاه المؤمن.

<sup>(</sup>٣) حرف الهمزة مع الجيم.

<sup>(</sup>٤) حرف (إذا).

<sup>(</sup>٥) حرف (إذا).

<sup>(</sup>٦) حرف الهمزة مع السين.

<sup>(</sup>٧) روضة الكافي ١٣٤.

#### أقول :

إنّها تجرّى الطغاة ، وفراعنة العصور عليهم ( عليهم السلام ) لعامِلَين أساسيّين : العامل الأوّل : تجنّنهم لحبّ المُلك . والثاني إذاعة سرّهم ، وعدم حفظ لسان المنتمي إليهم ؛ ومن ثم تشدّد النصوص على وجوب الكتان ، قال الشيخ الكليني :

محمد بن يحيى غن أحمد بن محمد عن ابن محبوب عن مالك بن عطيّة عن أبي حمزة عن علي بن الحسين (عليها السلام) قال: وَدَدتُ والله أنّي افتديتُ خصلتين في الشيعة لنا ببعض لحم ساعدي: النزق، وقلّة الكتان (١١).

#### ومنها الصادقي :

« أَمُر الناس بخصلتين ، فضيّعوهما فصاروا منهما على غير شيءٍ : الصبر والكتهان ».

والآخر : « ياسليهان إنَّكم على دين مَن كَتَمه أعزَّه الله ، وَمَن أَذَاعَهُ أَذَلَّه الله ».

والآخر: عن عبّار قال: قال لي أبو عبدالله (عليه السلام): أخبرت بها أخبرتك به أحداً؟ قلت: لا إلّا سليهان بن خالد، قال: أحسنت، أما سمعت قول الشاعر:

فلا يعدون سرّي وســرّك ثالثاً ألا كلّ سرّ جاوز الاثنين شاع(١)

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٢٢١/٢ ـ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر ٢٢ . و٢٢٤. ( كلُّ سرُّ جاوز الاثنين شاع ) أمثال وحكم ١٢٢٦/٣.

## ۲۶ احذر ردّ المتكبّرين

من الأدب الرفيع في الحكمة ما رواه أبن شعبة الحرّاني ( طاب ثراه ) من كلمات الإٍمام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم قال:

« وإيّاك أن تغلب الحكمة ، وتضعها في الجهالة [ الجهّال ] ، قال هشام : فقلت له : فإن وجدتُ رجلا طالباً له ، غير أنّ عقله لا يتسع لضبط ما ألقي إليه؟ قال (عليه السلام) : فتلّطف له في النصيحة ، فإن ضاق عليه [ ف ] لا تعرضنّ نفسك للفتنة ، واحذر ردّ المتكبّرين ؛ فإنّ العلم يذلّ على من يملي على من لا يفيق... »(١).

#### الدراسة وآدابها :

الأوّل: الحفاظ على العلم أن لا يأخذه الجاهل قهراً ، فيغلب عليه . الثاني : عرضه على طالبه؛ فإنّه تلبية لأوّل شروط الأهليّة أي الطلب. الثالث: نصيحة من يقلّ ضبطه من طلبة العلم ، ولا يتّسع له.

الرابع: التحذّر من إذلال العلم، فلا يبذله لمن لا يعرف نفاسته، إذا عرض عليه أعرض عنه بقلبه، وحَمَل على حامله تكبّراً، إذ في العرض دلالة على الإحساس بالفقد، وهو يرى في زعمه واجداً له، فيصدّى للردّ قضاءً لما فات من كرامة وشرف يعتقدها، فيجب الحذر عمّا يسبّب الردّ والوقوع في الفتنة التي لا يدري وجه الخلاص منها، وقد جاء عن الإمام (عليه السلام):

<sup>(</sup>١) تحف العقول ٣٩٨ ، اليجار ٣١٤/٧٨

أَمْنَا أَنْ وَحْكُم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١

« ياهشام لا تمنحوا الجهّال الحكمة فتظلموها ، ولا تمنعوها أهلها فتظلموهم »(١).

# ۲۷ احذّرك الله ونفسى

من كتاب الإِمام الكاظم (عليه السلام) جواباً عمّا كتب إليه يحيى بن عبدالله بن الحسن.

نذكر الكتاب والجواب ليكون الأصل لما نبني عليه فيها تأتي من كلهات. قال الشيخ الكليني (طاب ثراه):

وبهذا الإسناد (۱۱) ، عن عبدالله بن إبراهيم الجعفري قال : كتب يحيى بن عبدالله بن الحسن إلى موسى بن جعفر (عليهما السلام) : أمّا بعد فإنّي أوصي نفسي بتقوى الله وبها أوصيك ؛ فإنّها وصيّة الله في الأوّلين ، ووصيّته في الآخرين.

خُبر ني مَن وَرَدَ علي من أعوان الله على دينه ، ونشر طاعته بها كان من تحنّنك مع خذلانك ، وقد شاورت في الدعوة للرضا من آل محمد (صلّى الله عليه وآله) ، وقد احتجبتها واحتجبها أبوك من قبلك ، وقديها أدعيتم ما ليس لكم ، وبسطتم آمالكم إلى ما لم يعطكم الله ، فاستهويتم وأظللتم وأنا محذّرك ما حذّرك الله من نفسه.

<sup>(</sup>١) البحار ٣٠٣/٧٨ نقلًا من التحف.

<sup>(</sup>٢) بسند له يذكره في أصول الكافي ٣٥٨/١. الحديث ١٧. باب ما يفصل به بين دعوى المحق والمبطل في أمر الامامة.

فكتب إليه أبو الحسن موسى بن جعفر (عليه السلام):

من موسى بن عبد الله جعفر وعمليّ مشتركين في التمذُّللله إلى يجيى بن عبد الله بن حسن . أمّا بعد فانّي أحدُّرك الله ونفسي ، وأعلمك أليم عذابه وشديد عقابه ، وتكامل نقاته ، وأوصيك ونفسى بتقوى الله ؛ فإنَّها زين الكلام ، وتثبيت النعم ، أتاني كتابك تذكر فيه أنَّي مدّع -وأبي من قبل ، وما سمعت(١) ذلك منى ، وستكتب شهادتهم ويسألون ، ولم يدع حرص الدنيا ومطالبها لأهلها مطلباً لآخرتهم ، حتى يفسد عليهم مطلب آخرتهم في دنياهم. وذكرت أنَّي ثبَّطتُ الناس عنك لرغبتي فيها في يديك، وما منعني من مدخلك الذي أنت فيه لو كنت راغباً ضعفَ عن سنَّة ، ولا قلَّة بصيرة بحجَّة ، ولكنّ الله تبارك وتعالى خلق الناس أمشاجاً ، وغرائب ، وغرائز . فأخبر ني عن حرفين أسألك عنها: ما العترف في بدنك ؟ وما الصهلج في الإنسان ؟ ثم اكتب إلىّ بخبر ذلك. وأنا متقدّم إليك أحذُرك معصية الخليفة، وأحثُك على برّه وطاعته، وأن تطلب لنفسك اماناً قبل أن تأخذك الأظفار ، ويلزمك الخناق من كلِّ مكان، فستروَّح إلى النفس من كلُّ مكان ولا تجده ، حتى يمن الله عليك بمنَّه وفضله . ورَقَّة الخليفة أبقاه الله ، فيؤمنك ويرحمك ، ويحفظ فيك أرحام رسـول الله ﴿والسلام على من اتبع الهدى \* إنَّا قد أوحى إلينا أنَّ العذاب على من كذَّب وتولی 🗞 🏋 .

#### قال الجعفري :

فبلغني أنَّ كتاب موسى بنِ جعفر (عليه السلام) وقع في يدي هارون ،

<sup>(</sup>١) أي لابدَ من الساع مني ، لا بإخبار مخبر ، أو شهادة الشاهدين في الأمر ؛ لأنَّ شهادتهم ليست . إلَّا لجلب رضاك لا حقيقة لها.

<sup>(</sup>٢) طه : ٤٧ \_ ٤٨ . أصول الكاني ٣٦٦/١ ٣٦٠ . الحديث ١٩ . باب ما يفصل به بين ويوجيي الحقق والمبطل في أمر الإمامة . كتاب الحجّة . البحار ١٦٥/٤٨ ـ ١٦٧.

أمثال المام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

فلّها قرأه قال: الناس يحملوني على موسى بن جعفر وهو بريء تما يرمى به (۱). أقول:

لانذكر من الكتاب والجواب هنا سوى أمرين: التحذير. وترجمة يحيى ابن عبد الله ؛ إذ لكل كلمة كلمة من الجواب شرح يطول، والأنسب التعرض لها في محلّ متاح، ورهن الوفاء به.

#### التحــذير:

من الحذر: التحرّز والتيقّظ. ومنه ﴿ وَإِنَا لَجَمِيعَ حَاذَرُونَ ﴾ (١) قالوا: متأهّبون.

قال أبن فارس : و ﴿ حذرون ﴾ خائفون . حَذِر يحذَر حذَاراً . ورجل حَذِرٌ وحذور وحِذرِيان : متيقَظ متحرزٌ . وحَذار بمعنى احذر . قال "": \* حَذار من أرماحنا حَذار \*"

من الحدر إحدى وعشرون كلمة في القرآن الكريم ، منها قوله تعالى ﴿ وَيَحَدُرُكُم نَفْسَهُ وَاللهُ رَوْفَ وَيَحَدُرُكُم نَفْسَهُ وَاللهُ رَوْفَ بِالْعِبَادُ ﴾ أنا ، و﴿ وَيَحَدُرُكُم نَفْسَهُ وَاللهُ رَوْفَ بِالْعِبَادُ ﴾ أنا .

قال الفيض في الأولى : فلا تتعرَّضوا لسخطه بمخالفة أحكامه ، وموالاة أعدائه .وهذا تهديد عظيم ووعيد شديد(١).

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٣٦٧/١ ، المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) الشعراء : ٥٦ . القراءة المعروفة ، وقرء ﴿ حَذَرُونَ ﴾ . ذكرها ابن فارس وغيره.

<sup>(</sup>٣) القائل أبو النجم العجلي كها في هامش معجم مقاييس اللغة ٣٧/٢ ـ حذر ـ..

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه متنا.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ٢٨.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ٣٠.

<sup>(</sup>٧) تفسير الصافي ٢٥٣/١.

وقال في الثانية : إشارة إلى أنّه تعالى إنّا نهاهم وحذّرهم ، رأفةً بهم ، و مراعاةً لصلاحهم ، وأنّه لذو مغفرة ، وذو عقاب ، يرجى رحمته ، ويخشى عذابه (١).

ونسبة التحذير إلى نفسه المراد بها الذات ، للدلالة على أنَّه المحدِّر ، لا سواه.

ولو أنَّ المؤمن أتى بأعمال الثقلين وفي مقدّمتهم الأنبياء والأئمة الطاهرون (عليهم السلام) لكان خائفا، ولو ركب كلّ ذنب، لكان راجياً فالخوف والرجاء له ككفتي الميزان إلاّ في حالة النزع المطلوب غلبة الرجاء بأن تعمّه رحمته الواسعة.

والغرض من التحذير في الآية والرواية أن يكفّ المتمرد عن تمرّده ، وعلى عامّة الناس ترك الذنب ، والرجوع إلى الطاعة .

نعم في الحديث الكاظمي الخيطاب إلى يحيى المدّعي الإمامة مورده الحناص؛ وخصوص المورد لايخصّص عموم الحكم لما تقرر في محلّه. ولعلّ أكثر الآيات والروايات كذلك، إذ الحكم يتبع سببه وعلّة الحكم تستدعي الاطراد أينها حلّت وهو واضح غايته.

وتحصّل من بحث التحذير من القرآن والحديث ، وجوب ترك الذنوب ، والرجوع إلى الطاعة <sup>٢٠</sup>.

#### ترجمة يحيى بن عبدالله .

قال الأستاذ الخوئي: يحيى بن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب (عليه السلام) الهاشمي المدني. من أصحاب الصادق(عليه السلام).

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ٢٥٤/١.

<sup>(</sup>٢) ومقتصى الرأفة أن لو ركب العبد الذنب ثم تاب إلى الله قبول توبته.

وقال السيد بن المهنّا في عهدة الطالب: يحيى صاحب الديلم، ابن عبدالله المحض بن الحسن بن الحسن بن على بن أبي طالب، ويقال له الأثلثي(١) ، وكان يحيى قد هرب إلى بلاد الديلم ، فظهر هناك ، واجتمع عليه الناس ، وبايعه أهل تلك الأعمال ، عظم أمره ، وقلق الرشيد بذلك وأهمَّه وانزعج منه غاية الانزعاج، فكتب إلى الفضل بن يحيى البرمكي: أنَّ يحيى بن عبدالله قذاة في عيني ، فأعطه ما شاء ، واكفني أمره . فسار إليه الفضل في جيش كثيف، وأرسل إليه بالرفق والتحذير والترغيب والترحيب، فرغب يحيى في الأمان فكتب له الفضل أماناً مؤكّداً ، وأخذ يحيى ، وجاء به الى الرشيد - إلى أن قال -: ومضى يحيى إلى المدينة ، فأقام بها إلى أن سعى به عبدالله بن مصعب بن ثابت ابن عبدالله بن الزبير إلى الرشيد فقال له : يحيى بن عبدالله أرادني على البيعة: لـه، فجمع الرشيد بينها بعد أن استقدم يحيى من المدينة ـ إلى أن قال - : ثم إنَّ الرشيد صبر أيَّاما وطلب يحيى واعتقل عليه ، فأحضر يحيى أمانه (١) ، فأخذه الرشيد ، وسلَّمه إلى أبي يوسف القاضي ، فقرأه ، وقال : هذا الأمان صحيح لا حيلة فيه ، فأخذه أبو البختري من يده ، وقرأه ، ثم قال : هذاأمان فاسد من جهة كذا وكذا ، وأخذ يذكر شُبَها ، فقال له الرشيد فخرَّقه ، ويده ترعد حتى جعله ثبوراً ، وأمر بيحيي إلى السجن فمكث فيه أيّاماً ، ثم أحضروه ، وأحضر القضاة والشهود ليشهدوا على أنه صحيح لابأس به ، ويحيى ساكت لايتكلّم ، فقال له بعضهم: مالك لاتتكلِّم، فأمومي إلى فيه إنَّه لا يُطيق الكلام، فأخرج لسانه وقد

<sup>(</sup>١) سميّ بالأثلثي ، لأنَّه الولد الثالث للحسن بن علي ( عليهها السلام ).

<sup>(</sup>٢) في الأصل « أمانة »والصحيح ما ذكرناه من دون التأنيث فراجع معجم رجال الحديث . ١٣/٢٠.

اسود ، فقال الرشيد : هو ذا يُوهمكم أنّه مسموم ، ثم أعاده إلى السجن ، فلم يعرف بعد ذلك خبره الخ . عمدة الطالب : ص ١٣١ ، المقصد الثاني من الفصل الأوّل من الأصل الثالث في عقب الحسن المثنّى .

## ثم نقل الأستاذ الخوئي :

نبذة من روايات المدح ، ورواية الكليني الذامّة المتقدّم ذكرها ، وقال : ولكنّ هذه الرواية غير صحيحة ، فلا يمكن الاعتباد عليها ؛ فإنّ رواتها ضعفاء جدّاً ... إلّا عبدالله بن إبراهيم بن محمد الجعفري ، فالصحيح أنّ الرجل من الممدوحين (۱).

قال المرحوم الشيخ المامقاني (طاب ثراه) بعد الترجمة بتفصيل، وحبسه، وقتل مسنة خمس وسبعين ومائة بالسُمّ، أو جوعاً، أو بردم الباب عليه ...:

أقول: كنت أحدّث نفسي لهذا الخبر ""، ولشهادة أبن داود أنّه كان عالماً، ومظلوميّت وشهادته. أن أعدّ الرجل في الحسان، لكنّي وقفت على خبر في الكافي، تبيّن لي ضعف الرجل إلى الغاية. روى الكليني ( رحمه الله) في باب مايفصل بين دعوى المحق والمبطل عن بعض أصحابنا عن محمد بن حسّان عن محمد بن رنجويه عن عبدالله بن الحكم الأرميني عن عبدالله بن إبراهيم الجعفري، قال: كتب يحيى بن عبدالله بن الحسن، إلى موسى بن جعفر (عليه السلام): « أمّا بعد ..... وقدياً ادّعيتم ما ليس لكم ....» "".

فإنَّ قوله في الخبر المزبور: « ادَّعيتم ما ليس لكم » إنكار منه لإمامة الصادق والكاظم ( عليها السلام ) وذلك يسقط الرجل عن الاعتبار بالمرّة ،

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ٦٢/٢٠ \_ ٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر تنقيح المقال له ٣١٨/٣، معجم رجال الحديث ٦٤/٢٠. وهو خبر صحيح عن الكشيرة؟ (٣) أصوال الكافي ٣٦٦/١ ـ ٣٦٧ ، البحار ١٦٥/٤٨ ـ ١٦٧.

ويثبت ضعفه بلا مرية ، ولكن ذلك خلاف مايعهد من الرجل ؛ فإن أبا الفرج في المقاتل ذكره ، وقال : إنّه كان حسن المذهب ، والهدي ، مقدّماً في أهل بيته ، بعيداً ممّا يعاب به مثله . وقد روى الحديث ، وأكثر الرواية عن جعفر بن محمد ، وعن أبيه ، وأخيه ، وعن أبان بن تغلب ، وروى عنه جماعة ذكرهم ، ثم روى بأسانيد أنّه كان أحد اوصياء جعفر بن محمد ، وروى أيضاً عنهم أنّ جعفر بن محمد (عليها السلام) ربّى يحيى بن عبدالله بن الحسن ، فكان يحيى يسمّيه حبيبي ، وكان إذا حدّث عنه ، قال : حدّثني جعفر بن محمد هذا ، ولكنّ الخبر المتقدّم ذكره المتضمّن لذمّه مروي في الكافي ولامطعن في رجال سنده ، والله العالم بحقيقة أمره (۱).

قد تقدم من الأستاذ الخوئي الطعن في رجال الحديث إلّا عبدالله بن إبراهيم بن محمد الجعفري الراوي الأخير ، إلّا أن يقال : رواية الكليني له وذكره في الكافي كافية في التوثيق ، وهو موضع نقاش .

ولولا أنّا منعنا عن الكلام على أبناء الأثمّة المعصومين (عليهم السلام)، كاسبقت الاشارة إليه عند ترجمة حسين بن علي صاحب الفخّ، لذهبنا إلى مذهب صاحب التنقيح بأنّ الرجل من المذمومين، ولكنّا نكفّ عن الرأي فيه، وفي غيره من أولاد الأئمّة (عليهم السلام)؛ والوجه فيه التوقيع الصادر عن الناحية المقدّسة: « وأمّا سبيل عمّي جعفر وولده فسبيل يوسف (عليه السلام) وإخوته » (1) وغيره مما يستدلّ به على الكلام حولهم.

<sup>(</sup>١) تنقيح المقال في علم الرجال ٣١٨/٣ \_ ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) إكبال الدين ٤٨٣/٢ ـ ٤٨٤ ، باب ٤٥ ذكر التوقيعات ، غيبة الشيخ الطوسي ١٧٦ . وتقدّم ذكره في « أجد الضراب ... ».

# ٢٨احذر هذه الدنيا ، واحذر أهلها

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) الحكميّة ، وفيها من تصنيف الناس إلى أصناف أربعة قال (عليه السلام) :

«ياهشام احذر هذه الدنيا ، واحذر أهلها ؛ فإنّ الناس فيها على أربعة أصناف :

رجل ِ متردّي معانق لهواه.

ومتعلّم ٍ مقريء كلّما ازداد علماً ازداد كبراً . يستعلي بقراءته وعلمه على من دونه .

وعابدٍ جاهل يستصغر من دونه في عبادته يحبُّ أن يعظمٌ ويوقّر.

وذي بصيرة عالم عارف بطريق الحق ، يحبّ القيام به ، فهو عاجز ، أو مغلوب ، ولايقدر على القيام بها يعرف [ ـه ] ، فهو محزون مغموم بذلك ، فهو أمثل أهل زمانه » أن .

ياأخي انظر من أيّ الأصناف أنت ؟ أرجو ان تكون من رابعها ، وأن تتوفّر فيك شروط القيام بالحق الناجي ، لا المتردّي الهالك ، ولا المتعلّم المستعلي، ولا العابد الجاهل المستصغر من دونه ؛ فإنّه ليس بعد الحق غير الضلال ، كما قال تعالى : ﴿ فَهَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلّا الضَّلالُ فَأَنّى تُصرَفُونَ ﴾ (1).

يعني أنَّ الحق والضلال لا واسطة بينها ، فمن تخطَّى الحق وقع فيالضلال.

<sup>(</sup>١) تحف العقول ٤٠٠.

<sup>(</sup>۲) يونس : ۳۲.

أمثال كم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

﴿ وَأَنَّىٰ تُصرَفُونَ ﴾ عن الحق إلى الضلال ، وعن التوحيد إلى الشرك ، وعن السعادة إلى الشقاء (١).

وليس تصنيف الإمام (عليه السلام) الناس إلى أربعة أصناف إلا تفصيلًا وتطبيقاً للآية ، ولو كانت صنيوف أخرى ، فلا تشذّ عنها لمن تدبّرها وتلاها حق تلاوتها .

# ۲۹ احذری أن تفعلین کها فعلت

جاءت الكلمة التحذيريّة في امرأة يصفها حديث الإمام الكاظم (عليه السلام) وإليك الحديث :

روى العياشي عن سليبان بن عبدالله قال: كنت عند أبي الحسن موسى (عليه السلام) قاعداً ، فأتي بامرأة قد صار وجهها قفاها ، فوضع يده اليمنى في جبينها، ويده اليُسرى من خلف ذلك، ثم عصر وجهها عن اليمين، ثم قال: ﴿ إِنَّ الله لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَىٰ يُغَيِّرُوا ما بِأَنفُسِهم ﴾ (١٠).

فقال: احدري أن تفعلين كها فَعلَتِ ، قالوا: يا ابن رسول الله وما فعلت ؟ فقال: ذلك مستور، إلّا أن تتكلم به ، فسألوها ، فقالت: كانت لي ضرّة (٢٠)، فقمت أصلي فظننتُ أنّ زوجي معها ، فالتفتُ إليها فرأيتها قاعدة وليس هو معها ، فرجع وجهها على ما كان ...

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ٧٥١/١، تفسير الكشّاف ٣٤٥/٢.

<sup>(</sup>٢) الرعد : ١١.

<sup>(</sup>٣) الضرَّة امرأة زوجها.

<sup>(</sup>٤) تفسير العياشي ٢٠٥/٢ ـ ٢٠٦ ، البحار ٣٩/٤٨ ، تفسير البرهان ٢٨٤/٢.

إنّ آية التغيير لتهدّ الركن ، وقد جاء في باقري : « ... أفها يخاف من يصلي من غير وضوء أن تأخذه الأرض خَسفاً » `` ، ونبوي : « ما يؤمن أحدكم أذا رفع رأسه في صلاته قبل الإمام أن يحوّل الله رأس كلب » `` ، « أما يخاف المصلي الملتفت يمنة أو يسرة أن يحوّل وجهه وجه حمار » `` .

ويارُبُ ذنب يسُرع في المكافأة ، ويُعجَل العقوبة لصاحبه في الدنيا قبل الآخرة ، ويظلم الهواء ، ويمنع قطر السهاء . ويغيّر النعم ، وينزل النقم .

والمتقي إذا ركب ذنباً ، وسؤلت له نفسه ، وطاف عليه طائف من الشيطان تذكر ، فإذا هو مبصر كما في الآية ، لأنّ المؤمن لايلدغ من حجر مرّتين كما في النبوي (١٠).

## ۳۰ أحسن ظنّك بربّك

إحسان الظنّ بالله تعالى من حُسن النيّة به ، وإساءته إساءتها التي تعقبها الضلالة . وقد جاءت الكلمة في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) لشقيق البلخي المساير له في طريق الحجّ إلى بيت الله الحرام الآتية قصّته عند:

<sup>(</sup>١) الوسائل ٢٥٨/١.

<sup>(</sup>٢) كنز العيال ٦١١/٧ . الرقم ٢٠٥٠٥ .

<sup>(</sup>٣) كنز العمال ٦٠٧/٧ . الرقم ٢٠٤٧٩.

<sup>(</sup>٤) الأمنال النبويّة ١٢٢/٢: « لايلدغ المؤمن من جحر مرّتين » رقم المثل ٤٣٧ . حرف «لا» . وآلاية : ﴿ إِنَّ الذين اتّقوا إذا مسّهم طائف من الشيطان تذكّروا فاذا هم مبصرون الأعراف ٢٠١.

# قد رواها جمع منهم صاحب كشف الغَّمة،وفيها :

«ياسقيقالم تزل نعمة الله علينا ظاهرة وباطنة ، فأحسن الظنّ بربّك » ً ً .

عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: وجدنا في كتاب علي (عليه السلام) إنّ رسول الله (صلّى الله عليه وآله) قال وهو على منبره: « والذي لا إله إلّا هو ما أعطي مؤمن قطّ خير الدنيا والآخرة إلّا بحسن ظنّه بالله تعالى، ورجائه له وحسن خلقه، والكفّ عن اغتياب المؤمنين .... (٥) ، وكما ذكرنا ذلك في بعض كتبنا أنّ في الرضوي قال: « أحسن الظنّ بالله ؛ فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: « أنا عند حسن ظنّ عبدي المؤمن بي إن خيراً فخيراً ، وإنّ شرّاً فشرّاً " ( وقال القائل:

وأحسن الظنّ بربّ ذي المنن فإنّه في ظنّ عبده الحسن (٧)

<sup>(</sup>١) حرف الهمزة مع النون.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمّة ٢٤٢ ، البحار ٨٠/٤٨

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٢/٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) الفتح : ٦.

<sup>(</sup>٥) أصول الكافي ٧١/٢ ـ ٧٢ . باب حسن الظنّ بالله عزّ وجلّ . الحديث ٢.

<sup>(</sup>٦) اصول الكاني ٧٢/٢ . الحديث ٣ . الأمنال النبويَّة ٣٦٧/١ . الرقم ٢٣٤.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه.

ومن هنا يتجلّى بوضوح الحديث؛ لأنّه تعالى سبقت رحمته غضبه، وكيف يحترق العبد بالنار، ويتقلقل بين أطباقها وهو يرجو رحمته؛ أم يحرقه لهيبها وهو يناجيه بلسان أهل توحيده، ما هكذا الظنّ به، ولا المعروف من فغاله، وهو أرحم بعبده من نفسه؛ ربّ إن رحمت فأنت أولى بالرحمة، وإن عذبّت، فأنا أولى بالعذاب فارحمني.

# ٣١ أحسنهم استجابة أحسنهم معرفة

ثلاث كلمات حكميّة هذه إحداهنّ ، لو وزنت بأوزان ثقيلة لرجحت عليها للإمام الكاظم (عليه السلام) ، وهي :

«ياهشام بعث الله أنبياءه ورسله إلى عباده إلّا ليعقلوا عن الله، فأحسنهم استجابةً أحسنهم معرفةً ، وأعلمهم بأمر الله أحسنهم عقلا ، وأكملهم عقلًا أرفعهم درجةً ، في الدنيا والآخرة "".

يأتي بيان ما عدا الكلمة الأولى في محلَّه المتاح له إن شاء الله تعالى.

قوله (عليه السلام): «أحسنهم استجابة أحسنهم معرفة » يتجلّى الغرض منه بعد التعقّل عن الله تعالى ، فلا بدّ من إدراك العُلقة بين الأحسنيّة معرفةً المستتبعة للاستجابة الأحسن ، وبين التعقّل عن الله عزّ وجلّ .

#### هنا سؤال:

هل العقل يقضي بإمكان التعقل عن الله تعالى ؟



أمان الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

وليس معنى التعقّل عن الشيء إلا حصول العلم بكنهه ، واكتناه الله محال ، فها المراد من قوله (عليه السلام) : « إلا ليعقلوا عن الله » ؟ وقد حارت في كبرياء هيبته دقائق لطائف الأوهام ، والعقول.

#### الجواب:

أنّه قال : « ليعقلوا عن الله » . وتعقّل الله محال دون التعقّل عن الله الحاصل بالله .

لإِنَّ معرفة الله عز وجل والعلم به لا تكون إلا بالله ، وليست المعرفة إلا افساضة من عالم النور على قلب العارف ، ويكشف الغطاء عن وجه المعرفة الحديث المأثور عن الإمام الصادق (عليه السلام) : « ... فكيف يوحده من زعم أنّه عَرفَه بغيره ، وإنّا عَرفَ الله مَن عَرفَه بالله ، فمن لم يعرفه به ،فليس يعرفه، إنّا يعرف غيره ، ليس بين الخالق والمخلوق شيء ؛ والله خالق الأشياء لامن شيء كان ، والله يسمّى بأسائه ، وهو غير أسائه ، والأسهاء غيره "'.

#### وحديثه الآخر :

قال: قال أسير المؤمنين (عليه السلام): اعرفوا الله بالله، والرسول بالرسالة، وأولى الأمر بالأمر بالمعروف والعدل والإحسان (٢).

وهذا الحديث له شرح قد تعرض له بعض المحققين وللشيخ الكليني (طاب ثراه ) بعد ذكر الحديث بيان . قال :

#### ومعنى قوله (عليه السلام):

« اعرفوا الله بالله » يعني أنَّ الله خلق الأشخاص والأنوار والجواهر

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١١٤/١.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٨٥/١.

<sup>(</sup>٣) كالشيخ الصدوق والمجلسي (ره).

يطول بذكر الشروح المقام، وكلام الإمام مستقى من عين المعرفة الربوبيّة يردها المرتاد وعنها يصدر ريّاً رويّاً لاظهاء بعده أبداً، وليست المعرفة من صنع العباد كها في حديث ابن أبي عمير عن محمد بن حكيم قال: قلت لأبي عبدالله (عليه السلام): المعرفة من صنع من هي ؟ قال: من صنع الله، « ليس للعباد فيها صنع »(1).

نعم تزداد بهجة وضياءً بنور الطاعة وعبادة الله وبلطفه تعالى وتوفيقه وهو المراد من « أحسنهم استجابة ، أحسنهم معرفة »؛ ولاتكون الأحسنية استجابة ومعرفة إلا بالله وتوفيقه لابأمر آخر.

## ٣٢ احفظ لسانك تُعزّ

من حكم الإمام الكاظم (عليه السلام) الصالحة لضرب المثل بها لحسن الصمت إن لم يكنه، وإليك ماير بطها بالحديث.

<sup>(</sup>١) أصول الكافى ٨٥/١.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافى ١٦٣/١.

روى الكليني بإسناده عن عثمان بن عيسى عن أبي الحسن صلوات الله عليه قال : إن كان في يدك هذه شيء ، فإن استطعت أن لاتعلم هذه فافعل ، قال ، وكان عنده إنسان فتذاكروا الإذاعة ، فقال : احفظ لسانك تعز ، ولا تمكن الناس من قيادك ، فتذل (١).

#### بيان:

اشتمل الحديث على لزوم الكتهان وهو قوله (عليه السلام) » إنكان في يدك هذه شيء ، فإن استطعت أن لا تعلم هذه فافعل » وهذا من الأمثال السائرة: ( يده اليمنى لا تدري ما في يده اليسرى ) وسيأتي الكلام عليه (٢).

واشتمل على الحزم والعزم والاعتباد على النفس وهو قوله روحي فداه : · و « لاتمكّن الناس من قيادك ، فتذلّ » (٢٠٠٠).

واشتمل على حسن الصمت وهي الكلمة التي نحن في صددها ، ولاريب في أنَّ حفظ اللسان يضمن سلامة الإنسان ، والصمت يورث المحبّة ، ويجعل صاحبه عزيزاً على خلاف المكثار المهين له ، وإنَّ للسان آفاتٍ لايسلم منها إلَّا من حفظه .

## من أمثال في الصمت:

## \* الصمت حكم وقليل فاعُلُه (١) \*

عيّ صامت خير من عيّ ناطق . الصمت يكسب أهله المحبّة . استكثر من الهيبة الصموت . الندم على السكوت خير من الندم على الكلام . السكوت

- (١) اصوال الكافي ٢٢٥/٢ ـ ٢٢٦ ، الوسائل ٤٩٣/١١.
  - (٢) حرف (إن) مع الكاف.
    - (٣) حرف «لا» مع التاء.
- (٤) وتمامه: \* يُسعَدُ بالقول ويشقى قائله \* التمثيل والمحاضرة ٤٢٥.

100 ........المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام المرضا عليه السلام (١).

وقولهم : من أخافه الكلام أجاره الصمت . وعاء الخطايا بالصمت يختم . الصمت ينفع الناس والطير.

أربع كلمات صدرت عن أربعة ملوك ؛ كأنّها رميت عن قوس واحدة : قال كسرى : لم أندم على ما لم أقل ، وقد ندمت على ما قلت مراراً. وقال قيصر : أنا على ردّ ما لم أقل أقدر منّى على ردّ ما قلت .

وقال ملك الصين : إذا تكلّمت بالكلمة ، ملكتني ، وإذا لم أتكلّم بها ملكتها.

وقال ملك الهند : عجبت لمن يتكلّم بالكلمة ، إن رُفعِت ضَرّته ، وإن لم تُرْفَع لم تنفعه (<sup>17</sup>).

وقد جاء في أحاديث أهل البيت (عليهم السلام) في الصمت والسكوت ما هو الأصل للأمثال السائرة وغيرها: منها قول أمير المؤمنين (عليه السلام): «الكلام في وثاقك ما لم تتكلّم به، فإذا تكلّمت به صرت في وثاقه »<sup>(7)</sup>.

ونبوي : « عليك بطول الصمت ؛ فإنه مطردة الشيطان ، وعون لك على أمر دينك  $x^{(2)}$  ، وعلوي : « بكثرة الصمت تكون الهيبة  $x^{(2)}$  ، وآخر : « لا حافظ أحفظ من الصمت  $x^{(3)}$  ، وحسني « نعم العون الصمت في مواطن كثيرة ، وإن

<sup>(</sup>١) العقد القريد ١٧/٣.

<sup>(</sup>٢) التمثيل والمحاضرة ٤٢٥ ـ ٤٢٦.

<sup>(</sup>٣) النهج ٢١٢/١٩ ، الحكمة ٢٨٧.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٧٩/٧١.

<sup>(</sup>٥) البحار ٦٩/٤١٠.

<sup>(</sup>٦) البحار ٧١/٢٧٥.

أمثاني ومنكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

كنت فصيحاً »(١) ، ونبوي : « إذا رأيتم المؤمن صموتاً فادنوا منه ؛ فأنّه يلقى الحكمة »(١) ، وكاظمي : « دليل العاقل التفكّر ، ودليل التفكر الصمت »(١) ، ورضوي : « إنّ الصمت باب من أبواب الحكمة ، إنّ الصمت يكسب المحبّة ، إنّ دليل على كلّ خير »(١) .

# ٣٣ أحمد العلم عاقبة ما زاد في عملك العاجل

روى الحسن بن أبي الحسن الديلمي حديث الإمام الكاظم (عليه السلام) المشتمل على أربع كلمات حكميّة هي :

« أولى العلم بك ما لايصلح لك العمل إلّا به . وأوجب العمل عليك ما أنت مسؤول عن العمل به . وألزم العلم لك ما دلّك على صلاح قلبك ، وأظهر لك فساده. وأحمد العلم عاقبة ما زاد في عملك العاجل . فلا تشتغلنّ بعلم ما لا يضرّك جهله ، ولا تغفلنّ عن علم ما يزيد في جهلك تركه » في .

يأتي بيان للكلمات الثلاث "، والرابعة وهي قوله (عليه السلام): « وأحمد العلم عاقبة ما زاد في عملك العاجل » في نسخة البحار المطبوعة « ... في علمك العاجل » ولعل نسخة العمل أصح من العلم .

<sup>(</sup>١) البحار ٧١/٢٨٠.

<sup>(</sup>۲) البحار ۲۱۲/۷۸.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧٨/٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٩٤/٧١.

<sup>(</sup>٥) أعلام الدين ٣٠٥، البحار ٢٢٢/٧٨.

<sup>(</sup>٦) حرف الهمزة مع الواو ، وحرف الهمزة مع اللام.

## أمور تجب معرفتها :

الأوّل : العلم بها يتوقّف تصحيح العمل عليه قبل العمل ، وقبوله وهي العقائد .

الثاني : علم الأحكام من الحلال والحرام ...

الثالث: علم الأخلاق، وتهذيب النفوس، وتحلّيها بالفضائل، وتخلّيها عن الرذائل.

الرابع: علم الآداب، والخبرة النافعة له وللمجتمع، والمعرفة بأهل زمانه. والمقياس المطرد الجامع للعلوم النافعة الحديث النبوي الذي رواه الإمام الكاظم (عليه السلام) الدال على حصر العلوم في ثلاثة نذكره؛ لأنّه الأصل. وهي رواية الكليني قال:

محمد بن الحسن وعلي بن محمد عن سهل بن زياد عن محمد بن عيسى عن عبيدالله بن عبدالله بن عبدالله الدهقان عن دُرست الواسطي عن إبراهيم بن عبد الحميد عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) قال : دخل رسول الله (صلى الله عليه وآله) المسجد ، فإذا جماعة قد أطافوا برجل ، فقال : ما هذا ؟ فقيل : علامة ، فقال : وما العلامة ؟ فقالوا له : أعلم الناس بأنساب العرب ، ووقائعها، وأيّام الجاهليّة ، والأشعار العربيّة . قال : فقال النبي (صلى الله عليه وآله ) : فلك علم لايضر من جهله ، ولاينفع من علمه ، ثم قال النبي (صلى الله عليه وآله ) : إنّا العلم ثلاثة : آية محكمة ، أو فريضة عادلة ، أو سنّة قائمة . وما خلاهن فهو فضل (۱).

<sup>(</sup>١) أصول الكاني ٣٢/١.

#### بيان:

الآية المحكمة: العقائد العقلية التي لا تحمل ريباً. والفريضة العادلة: الأحكام الشرعية الفرعية. والسنة القائمة: الآداب والأخلاق. وفيها الكفاءة إذا أحكمها الطالب، لأنها تضمن له ما يفتقر إليه في دينه ودنياه وقد حواها الكتاب العزيز والسنة المحمدية لا يشقى المتمسّك بها أي بالقرآن والعترة الطاهرة سلام الله عليهم أجمعين.

وللمجلسي رحمه الله حول الحديث بيان قال:

قوله ( صلّى الله عليه وآله وسلم ) : « مـا هذا ؟ » لم يقل من هذا ،تحقيراً ، أو إهانةً ، وتأديباً له ...

قوله صلوات الله عليه: « إنّا العلم ـ النافع ـ ثلاثة » « آية محكمة » أي واضحة الدلالة ، أو غير منسوخة ؛ فإنّ المتشابه والمنسوخ لا ينتفع بهما كثيراً من حيث المعنى . « أو فريضة عادلة » قال في النهاية : أراد العدل في القسمة أي معدّلة على السهام المذكورة في الكتاب والسنّة من غير جور ... والأظهر أنّ المراد مطلق الفرائض ... ووصفها بالعادلة ، لأنّها متوسطة بين الإفراط والتفريط.. وقيل : المراد بها ما اتّفق عليه المسلمون ولا يخفى بعده . والمراد بالسنّة المستحبات...(1)

كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) المصوغ في بيان نوع العلم والعمل تفسير في الحقيقة لما دلّ عليه الكتاب والسنّة في هذا الشأن وإنّا للكتاب الهيمنة على سائر الكتب لتجمّع جميع العلوم فيه قد حازها بأطرافها ، وليس تقسيم العلم في الحديث النبوي وحديث أهل البيت (عليهم السلام) إلى ثلاثة أو أربعة ، أو أقلّ من ذلك ، أو أكثر إلّا في كتاب مبين ، وقد مرّ غير مرة

<sup>(</sup>١) مرآة العقول ١٠٢/١ \_ ١٠٣.

أنّ الأحاديث المأثورة لأيّ أنواع العلوم، أو أيّ أمر كان ليست إلّا بياناًللقرآن ، وتفسيراً لآياته . ولقد أحسن القائل في نظمه في فضل العلم ، وشرف الكتاب العزيز ، والسنّة الغرّاء :

إنّ العلوم وإن جلّت محاسنها هو الكتاب العريز الله يحفظه فذاك فاعلم حديث المصطفى فيه وبعد هذا علومٌ لا انتهاء لها والعلم كنز نجده في معادنه واتبل بفهم كتاب الله أتّت واقرأ هديت حديث المصطفى وسلن من ذاق طعم العلم سُرّ به

فت اجها ما به الإيمانُ قد وَجَبا وبعد علم فرج الكربَا نور النبوة سَنَّ الشَرعَ والأدبا فاختر لنفسك يا من آثر الطَلَبا يا أيّها الطالبُ أبحث وانظر الكُتبا كلُّ العلوم تدبّره تَرَ العَجبا مولاك ماتشتهي يقضي لك الأربا إذا تَزيد منه قال: واطَربا"

من الكتب الطافحة بالعلم الآتية أكلها كلُّ حين بإذن ربُّها (نهج البلاغة)

نهج البلاغة نهج العلم والعمل ألفاظه دُررٌ أغنت بحليتها ومن معانيه أنوار الهدى سطعت وكيف لا وهو نهج طاب منهجه

فاسلكه ياصاح تبلغ غاية الأمل أهل الفضائل من حلي ومن حُلَل فانجاب عنها ظلام الزيغ والزلل أهدى إليه أمير المؤمنين على

وما قاله المرتضى كلام علي كلام علي"

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٤١/١.

<sup>(</sup>٢) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة ٥/١ ، ماعدا البيت الأخير.

#### 45

# أخبرني عن حرفين أسالك عنهها : ما العترف في بدنك وما الصهلج في الإنسان ؟؟

كلمــة تعجيز ليحيى بن عبــد الله بن الحسن المـدّعي

للإمامة على الخلق ، والقيمومة عليهم ، جاءت في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) جواباً عن كتاب له . وإليك ما يربط الحرفين من الجواب:

« أتاني كتابك تذكر فيه أنّي مدّع وأبي من قبل ، وما سمعت ذلك مني "، وستكتب شهادتهم ويسألون ، ولم يدع حرص الدنيا ومطالبها لأهلها مطلباً لآخرتهم ، حتى يفسد عليهم مطلب آخرتهم في دنياهم ، وذكرت أنّي ثبّطت الناس عنك لرغبتي فيها في يديك ، وما منعني من مدخلك الذي أنت فيه لو كنت راغباً ، ضعف عن سنّة ، ولا قلّة بصيرة بحجّة ، ولكن الله تبارك وتعالى خلق الناس أمشاجاً ، وغرائب ، وغرائز ، فأخبر في عن حرفين أسألك عنها : ما العترف في بدنك ؟ وما الصهلج في الإنسان ؟ ثم اكتب إلّي بخبر ذلك ... " " . استوفينا الجواب ، والكتاب ، وترجمة يحيى بن عبدالله ، فراجع " .

والعلامّة المجلسي تعرض لتفسير الحرفين بعد شرح مفردات الجــواب \_وأليك التفسير والشرح ـ : قال ( طاب ثراه ) في الشرح :

والحاصل أنَّ حرص الدنيا صار سبباً لأن لا يخلص لهم شيء للآخرة ،

<sup>(</sup>١) أي يجب عليك أن لاتقول فيّ ما لم تسمعه مني.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٣٦٧/١ . البحار ١٦٦/٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر « أحذَرك الله ونفسى » حرف الهمزة مع الحاء . وفيه بعض الشرح.

فإذا أرادوا عملًا من أعال الآخرة خلطوه بالأغراض الدنيوية ، والأعال الباطلة كالأمر بالمعروف الذي أردت خلطته بإنكار حق أهل الحق معارضتهم، والافتراء عليهم ، فيحتمل أن يكون (في) سببية أيضاً . وقيل : يعني أنّ حرصك على الدنيا ومطالبها صار سبباً لفساد آخرتك في دنياك . والتثبيط : التعويق والتأخير .

« فيها في يدك » : أي ادّعاء الإِمامة . « ضعف عن سنّة » : أي عجز عن معرفتها ، بل صار علمي سبباً لعدم إظهار الأمر قبل أوانه .

« أمشاجاً » : أي أخلاقاً شتّى . « وغرائب » : أي ذوي عجائب ؛ فإنّك تدّعي هذا الأمر مع جهلك وضلالتك ، وأنا لا أدّعيه مع وفور علمي وهداي ، وأيّ غريبة أغرب من ذلك ، وأيّ أعجوبة أعجب منه . « وغرائز » : أي طبائع مختلفة أو جعل للإنسان أجزاء وأعضاء مختلفة .... ـ ثم قال رحمه الله:\_

قال في الجوامع في قوله تعالى : ﴿ من نطفة أمشاج ﴾ `` مَشَجه: مَزَجه: يعني نطفة قد امتزج فيها الماءان : ماء الرجل ، وماء المرأة ، أو أطواراً : طوراً نطفة وطوراً علقة ، وطوراً مضغة ، وطوراً عظاماً ، إلى أن صار إنساناً انتهى '`'.

- وقال لتفسير الحرفين الاسمين لعضوين في البدن والإنسان : \_.

فأخبرني عن هذين العضوين إن كنت صادقاً في ادّعاء الإمامة ؛ فإنّ الإمام لايخفى عليه شيء "أ.

وقال بعض شرّاح الحديث :

العبرف والصهلج كأنَّها عضوان غير معروفين عند الأطبَّاء ، ولعلُّ

<sup>(</sup>١) الإنسان : ٢.

<sup>(</sup>٢) مرآة العقول ١٦١/٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

السؤال عنهامن باب التعجيز .

وقيال المحقّق المازنداني : قوله : « ما العترف » كأنّ الصهلج عرق . والعترف : داء عظيم خبيث يحرّك صاحبه فيها لاينبغي . والغرض من السؤال هو التنبيه على أنّ الجاهل بشيءٍ مّا لايكون إماماً أبداً ".

وقد تقدّم أنّ الغالب على الظنّ أنّ السؤال لمجردّ التعجيز ، وأنّ الحرفين من أسرار الإمامة بعد فرض الصدور وصدق الخبر كما هو كذلك .

#### هنا يتجه سؤال:

لقائل القول: بإنَّ السؤال عن الحرفين يشبه الأحجية والألغاز التي الايليق بالإمام المعصوم (عليه السلام).

يقال له: إنّ التحدّي والتعجيز لا يكون من الأحجية والألغاز في شيء ؛ لأنّها فنّ يعرفه أربابه ، وذو الفطن ، وأمّا التحدّي فإنّ صاحبه على علم من عجز الخصم من الإتيان بها تحدّاه . ومن أجلى مصداق ذلك القرآن الكريم ،قال تعالى: ﴿ قُــل لَئن اجتَمَعَت الإِنس والجنّ على أن يأتوا بمثل هُذا القرآن لايأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً ﴾ ".

ما أعظم هذا التحدّي ، وما تحدى به ؛ لعلمه تعالى بأنّ الثقلين يعجزان عن الإتيان به وهكذا أنبياء الله كانوا يتحدّون خصومهم وكانت الغلبة لهم عليهم بها مكّنهم الله عزّ وجلّ بسلاح المعجزات والانتصار ؛ كما قال عزّ من قائسل : ﴿ كَتَبَ الله لأَغَلَبَنَّ أَنَا وَرُسُلَى ﴾ "أ.

وكذا الأئَّمة المعصومون إن فسح لهم المجال للتحدّي على المناوءين لهم

<sup>(</sup>١) هامش أصول الكافى ٣٦٧/١.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٨٨.

<sup>(</sup>٣) المجادلة: ٢١.

في العصور التي كانوا يعيشوها ، وإنّهم حجج الله على عباده ، والحجّة البالغة . ولأنّهم (عليهم السلام) على الحق : والحق منتصرٌ ، يقذف بهم الله على الباطل فيدمغه ، قال تعالى : ﴿ بَل نَقْذِفُ بِالحَقِّ عَلَى الباطِل فَيَدَمغه فإذا هو زاهقٌ وَلكَمُ الوَيلُ مِمّا تَصِفُونَ ﴾ [1].

وهذه الغلبة على الخصم والقضاء على الأباطيل من القول نجدها عند المؤمنين الخلّص ، فها ظنّك بأئمّتهم ، والأنبياء ( عليهم السلام ) .

وفرق آخر بين التعجيز والألغاز أنّ الأوّل في مقام الخصومة ، والثاني في فهم الكلام ، بدون إضهار عداء وخصومة.

# ٣٥ أخبر ني ما اسم أمّ مريم

كلمة اختبار، وتعجيز، سارت على اللسان، واختبر بها الإمام الكاظم اعليه السلام) الرجل النصراني، في حديث رواه الشيخ الكليني بإسناده إلى يعقوب بن جعفر بن إبراهيم قال:

« كنت عند أبي الحسن (عليه السلام) إذا أتاه رجل نصراني ونحن معه بالعُريض (٢) ، فقال له النصراني أتيتك من بلد بعيد ، وسفر شاق ، وسألت ربي منذ ثلاثين سنة أن يرشدني إلى خير الأديان ، وإلى خير العباد ، وأعلمهم ، وأتاني

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ١٨.

<sup>(</sup>٢) كزُبير وادٍ بالمدينة معجم البلدان ١١٤/٤.

أمثر الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

آتٍ في النوم ، فوصف لي رجلًا بُعليا (١) دمشق ، فانطلقت حتى أتيتُه ، \_ فذهب النصراني الى الرجل الدمشقي فأرشده إلى الكاظم (عليه السلام) ، وقال له : \_

فأرشدك إليه ، فأته ولو مشياً على رجليك ، فإن لم تقدر فحبواً ٢٠١ على ركبتيك ، فإن لم تقدر فعلى وجهك .

فقلت : لا ، بل أنا أقدر على المسير في البدن والمال .

\_ إلى أن حُظي بشرف اللقاء ، وتبادل الحديث بينها وفي الحـــديـــث طول.... ــ

فقال له أبو إبراهيم (عليه السلام): أعجلك أيضاً خبراً لايعرفه إلاّقليل ممّن قرأ الكتب: أخبرني ما اسم أمّ مريم ؟ وأيّ يوم نفخت فيه مريم ؟ وَلَكَم من ساعة من النهار ؟ وأيّ يوم وَضَعَت مريم فيه عيسى (عليه السلام) ؟ وَلَكَم من ساعة من النهار ؟.

فقال النصراني : لا أدري .

فقال أبو إبراهيم (عليه السلام):

أمَّا أمَّ مريم فاسمها مَرثُا وهي : وهيبة بالعربيَّة .

وأمّا اليوم الذي حملت فيه مريم فهو يوم الجمعة للزوال: وهو اليوم الذي هبط فيه الروح الأمين، وليس للمسلمين عيد كان أولى منه، عظّمه الله تبارك وتعالى، وعظّمه محمد (صلّى الله عليه وآله)، فأمر أن يجعله عيداً فهويوم الجمعة.

وأمّا اليوم الذي ولدت فيه مريم فهو يوم الثلاثاء ، لأربع ساعات ونصف من النهار.

<sup>(</sup>١) عُليا دمشق بالضمّ والمدّ أعلاها البحار ٨٩/٤٨.

<sup>(</sup>٢) في بعض النسخ كما في هامش أصول الكافي ٤٧٨/١ : [ ولو حبواً].

والنهر الذي ولدت عليه مريم عيسى (عليه السلام) هل تعرفه ؟ قال : قال : هو الفرات ... '``.

ولولا خروجنا عن الموضوع بذكره لجئنا عن آخره ، ولعمري إنّه ليزيد السامع إيهاناً إذا ذكر هذا الحديث بتهامه . وتدبّر فيه جيّداً .

وكما أشرنا أنه يختبر الإنسان بهذا السؤال: بأنّ اسم أمّ مريم ماهو؟ ولو كان الاختبار بمثل ذلك لايليق به لما اختبر الإمام عليه السلام الرجل النصراني وإنّا يقع الاختبار باسم أمّ مريم، لغرابة ذلك عند الناس، وعدم معرفتهم الكافية به، أو اسم أمّ نوح (عليه السلام)، أو ما شاكل ذلك مثل أمّ موسى (بو خابد) "ا.

وللسؤال علم لايعلمه إلا من تعلّمه، ولا بدّ أن ينتفع به في دين ، أو دنيا، وإلا فلا يليق بالعاقل السؤال عمّا لايعني ؛ ومن ثم جاء في الحديث النبوي الامِن حُسن اسلام المرء تركه ما لايعنيه » رواه الشيخ المفيد أن والنيسابوري قائلاً : هذا المثل يروى عن النبي (صلّى الله عليه وآله) ويروى عن لقان الحكيم أنّه سئل أيّ عملك أوثق ؟ فقال : تركى ما لا يعنيني أناً.

والإمام الكاظم (عليه السلام) إنّا اختبر الرجل تمهيداً للإيهان به وأنّ الاسم المذكور لا يعلمه إلّا من قرأ الكتب السهاويّة، وهو بالفعل العلم به عنده من الدلائل والآيات، والكلام سواء أكان سؤالًا، أو جواباً، أو غير ذلك لابدٌ أن يأتي المتكلّم به على طبق المقام ويعتبر من البلاغة والقول النافع للدين

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٧٨/١ \_ ٤٨٠.

 <sup>(</sup>۲) قال المحقق الشيخ أحمد النراقي: في اسم أمّ موسى روايات أشهرها «بوخابد» الخزائن ۱۲۲،
انتشارات مكتبة ( علميّه إسلاميّه ) تحقيق حسن حسن زاده آملي ، وعلي أكبر غفاري ۱۳۸۰.
 (۳) الأمالي ۲۱.

<sup>(</sup>٤) مجمع الأمنال ٣١٧/١ . في الميم.

والدنيا ، على أنه (عليه السلام) يعلم ما للسامع وما يُضمره من شيءٍ يريده ، فترى الكلام المروي عن أهل البيت (عليهم السلام) في المناظرات مع أهل المقالات ليس على نسق واحد بل يكلمون الناس على قدر عقولهم ، ومنازلهم وما يألفونه . فترى ابنه الإمام الرضا (عليه السلام) والمناظرات التي دارت بينه وبين أهل الأديان والمقالات يأتي بها يؤمن به صاحبه ، وعلى وفق عقله ، وتفكيره .

وهي تسع مناظرات فيها العلوم الجمّة الجديرة بالنظر ، والبناء (١) عليها والحمد لله.

# ٣٦ أخذت منه عامرة ، ولا يأخذها إلّا معمورة

روى الشيخ المفيد عن عبدالله بن محمد السائي عن الحسن بن موسى عن عبدالله بن محمد النهيكي عن محمد بن سابق بن طلحة الأنصاري قال : كان ممّا قال هارون لأبي الحسن (عليه السلام) حين أُدخل عليه : ما هذه الدار؟

فقال: هذه دار الفاسقين، قال: ﴿ سأصرف عن ءاياتي الذين يتكبّرون في الأرض بغير الحق وإن يروا كلّ آية لا يؤمنوا بهاوإن يروا سبيل الرشد لا يتّخذوه سبيلًا ﴾ الآية (٢).

فقال له هارون : فدار من هي ؟ قال : لشيعتنا فترة ، ولغيرهم فتنة ، قال فها بال صاحب الدار لا يأخذها ؟ فقال : أخذت منه عامرة ، ولايأخذها إلّا

<sup>(</sup>١) عبون أخبار الرضا وقد نقلنا ذلك في كتابنا أمال وحكم الإمام الرضا في جلدين طبع بيروت. دار الزهراء.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٤٦.

معمورة . قال : فأين شيعتك ؟ فقرأ أبو الحسن (عليه السلام) : ﴿ لَمْ يَكُنُ الذَّيْنُ كَفُرُوا مِن أَهُلُ الكتابِ والمشركين منفكين حتى تأتيهم البيّنة ﴾ (١) قال : فقال له : فنحن كفّار ؟ قال : لا ولكن كما قال الله : ﴿ الّذين بدّلوا نعمة الله كفراً وأحلّوا قومهم دار البوار ﴾ (١). فغضب عند ذلك عليه (١).

قال المفيد (طاب ثراه):

فقد لقيه أبو الحسن (عليه السلام) بمثل هذه المقالة ، وما رهبه ، وهذا خلاف قول من زعم أنّه هرب منه من الخوف<sup>(1)</sup>.

#### أقول:

قول هارون : « فها بال صاحب الدار لا يأخذها؟» يريد به الشيعة ؛ يشهد لذلك قوله (عليه السلام) : « هي لشيعتنا » .

وأمّا المراد من قوله روحي فداه : « أخذت منه عامرة » أي من صاحب الدار ، فهم الشيعة ، والغرض من كلمة « فلا يأخذها إلّا معمورة » أنّ حقوق الشيعة ومنها صدّهم عن ساداتهم في هذه الدنيا ، والجور عليهم بكلّ ألوانه ، ونعمة الأمان منهم ، قد غصبت وهي سالمة عامرة ولا تردّ عليهم إلّا معمورة لاخراب فيها أبداً .

ويمكن أن يراد بالصاحب نفسه (عليه السلام) ، وبالمغضوب حقوقه وأعظمها مناصب أهل البيت الموهوبة من قبل الله عزّ وجلّ ، أو يراد بالصاحب الله تعالى . فليستعد هارون وأضرابه من غاصبي حقوق أهل البيت (عليهم

<sup>(</sup>١) البيّنة : ١.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) الاختصاص ٢٦٢ . تفسير العياشي ٢٢٩/٢ \_ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٤) الاختصاص ٢٦٢ ـ ٢٦٣.

أمثال أَنْكُم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

السلام ) وشيعتهم للجواب والوقوف أمام الله للحساب يوم الحشر .

ومن ثم تلا (عليه السلام) بعض الآيات المشددة ، والدالة على كفر هارون . ولا تخصّ هذا الطاغي بمفرده بل تعمّ كلّ غاصب وظالم إلى يوم القيامة كما أنّ كلام المعصوم (عليه السلام) كذلك عامّ كعموم الآيات ، وقد مرّ تحقيق ذلك مراراً (١).

ثم إنّ الحديث الجاري لمكان حكم الإمام (عليه السلام) فيه من وجوب ردّ الحق إلى صاحبه ، يعتبر من الحِكَم التي تجري مجاريها ؛ ومن أجل ذلك ناسب ذكره ، وفيه من الدلالة زيادة على ردّ المغصوب ذاته أنّ أوصافه الفائتة ومنها السلامة لا بدّ من تداركها ويدلّ عليه صحبح أبي ولاّد الحنّاط المذكور في الفقه الجعفري ، والكتب الاستدلاليّة الفقهية .(1) المعروف عند أهله.

# ٣٧ اخلع نعليك ؛ إنّك بالوادي المقدّس

روى الشيخ أبو الحسن سعيد قطب الدين الراوندي حديث علي بن أبي حمزة قال ( طاب ثراه ) :

فقال علي بن ابي حمزة : كنت مع موسى (عليه السلام) بمنى اذ أتى (٢)رسوله .

<sup>(</sup>١) انظر «أحذَّرك الله ونفسمي».

<sup>(</sup>۲) الوسائل ۱۳/۵۰۷ - ۲۰۷.

<sup>(</sup>٣) نسخة البحار ٦٩/٤٨ : «أتاني».

فقال : إلحق بي بالتعلبيّة (١) ، فلحقت به ومعه عياله ، وعمران خادمه . فقال : إيّها أحبّ إليك : المقام هاهنا أو تلحق بمكّة ؟ قلت : أحبّهها إليّ ما أحببت . قال : مكّة خبر لك .

ثم سبقني إلى داره بمكة ، وأتيته وقد صلّى المغرب ، فدخلتُ عليه ،قال: اخلع نعليك إنّك بالوادي المقدس ، فخلعتُ نعلي ، وجلستُ معه ، فأتيتُ بخوان فيه خبيص (أ) ، فأكلتُ أنا وهو ، ثم رفع الخوان ، وكنتُ أحدّثه ، ثم غشيني النعاس ، فقال لي : قُم فَنَم ، حتى أقوم أنا لصلاة الليل ، فحملني النوم إلى أن فرغ من صلاة الليل [ صلاته ] . ثم جاءني فنبهني ، فقال : قم فتوضّا ، وصلّ صلاة الليل وخفّف ، فلّما فرغت من الصلاة ، صلّينا (أ) الفجر ، ثم قال لي : ياعلي أن أمّ ولدي ضربها الطلق ، فحملتها إلى الثعلبيّة مخافة أن يسمع الناس صوتها، فولدت هناك الغلام الذي ذكرت لك كرمه وسخاءه وشجاعته . قال علي : فوالله لقد أدركت الغلام فكان كما وصف (1) .

## أقول :

هل الإمام (عليه السلام) نوى الاقتباس بقوله: « اخلع نعليك ... » من آية ﴿ فَاخْلَعُ نَعْلَيْكُ إِنَّكُ بِالواد المقدّس طوى ﴾ ( ) وتضمين الكلام ؟ أو نوى إنشاء ما طابق من الكلام محتواها ؟ تساءل يتأتّى في نظائرها أيضاً من الكلام المشترك نظمه ومادّته المتوافق مع بعض آي القرآن نظير قول ( الحمد لله ربّ

<sup>(</sup>١) الثعلبيَّة من منازل طريق مكَّة قد كانت قرية فخربت هامش المصدر.

<sup>(</sup>٢) الخبيص والخبيصة هو : طعام معمول من التمر والزيت والسمن . ويجمع على أخبصة ومنه «ربّياً أطعمنا أبو عبدالله (ع) الأخبصة» مجمع البحرين \_ خبص \_.

<sup>(</sup>٣) في البحار «صلَّيت».

<sup>(</sup>٤) الخرائج والجرائح ٣١١/١ ـ ٣١٢ ، البحار ٦٩/٢٨ ، والمولود إبراهيم.

<sup>(</sup>٥) طه : ١٢.

أمثال المام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

العالمين ) الموافق لآية فاتحة الكتاب ، وقد تناوله الفقهاء بالبحث عنه وأنّ البسملة مثلا المشتركة بين السور لا بدّ من تعيينها لسورة تخصّها وقصدها لها ، وإليك بعض كلما تهم في لزوم قصد البسملة المشتركة وهو قول أكثرهم وقد قوّاه الشيخ المرتضى ( رحمه الله ) .

#### بها ملخصه :

أنّ كل سورة من السور القرآنية في حدّ ذاتها قطعة من كلام الله المنزل على النبي (صلى الله عليه وآله) ، والبسملة جزء من كلّ منها فكلّ منها مع بسملتها موجود مغائر لما عداه ، ومعنى قراءة كلّ سورة هو التكلّم بألفاظها النبوعية بقصد حكاية ذلك الكلام الشخصي ، فقراءة بسملة كلّ سورة هو التلفّظ بها بقصد حكاية خصوص البسملة النازلة معها . فلو قرأ البسملة التي قصد بها حكاية بسملة الإخلاص لا يصدق عليها قراءة جزء سورة الجحد ، أو العزيمة . فلو بدا له أن يقرأ سورة الجحد لا يجديه ضمّ بقية السورة في صير ورة البسملة التي قرأها بقصد الإخلاص مصداقاً لقرآة بسملة الجحد ، ألا ترى أنّه لوقال في أثناء الصلاة : ﴿ وجاء رجل من أقصى المدينة ﴾ (١) قاصداً به حكاية كلام الله النازل في سورة يس صدق عليه قراءة القرآن . وأمّا لو قصد به الإخبار أو حكاية كلام شخص آخر ، اندرج في كلام الآدميّين المبطل لصلاته ، ولا يجديه ضمّ ما يمحضه للقرآنيّة في انقلاب هذا الجزء وصير ورته حكاية كلام الله بعد إن ضمّ ما يمحضه للقرآنيّة في انقلاب هذا الجزء وصير ورته حكاية كلام الله بعد إن

## أقول :

هذه نبذة من بحوث القراءة القرآنيَّة ، ومشتركاتها التي تعتبر قرآناً إذا

<sup>(</sup>۱) پُسَ : ۲۰.

 <sup>(</sup>٢) كتاب الصلاة من مصباح الفقيه ٣٢٠ ـ ٣٢١، للحاج أقا رضا الهمداني ،المتوتى سنة ١٣٢٢هـ.
 انتشارات مكتبة النجاح ، طهران ـ إيران.

نوى الحكاية وإلا فهى من الكلام الآدمي ، نعم من الآي بنظمها وأسلوبها الخاص لها الدلالة على كونها قرآناً ، وإن لم يعلم قصد المتلفظ أي شيء كآية ﴿ أَلَم \* ذٰلِكَ الكِتَابِ لاريْبُ فيهِ هُدى لِلمُتَّقِينَ ﴾ (١) ، فانّها ممّا لاريب في الدلالة على أنّها قرآن ، قصده المتكلّم أم لا.

وعليه فقول: الإمام الكاظم (عليه السلام) لابن أبي حمزة: « اخلع نعليك إنّك بالوادي المقدّس » يحتمل قوياً أنّه إنشاء موافق للقرآن لا حكاية له، ويشهد له حذف فاء « اخلع » في أوّله ، و« طوى » من آخره فإنّ الآية: ﴿ فَأَخَلَع نَعَلَيْكَ إِنَّكَ بِالوادِ المُقَدِّسِ طُوى ﴾ . ومن أجل ذلك كتبنا هذه الكلمة .

## علي بن أبي حمزة

هل الراوي المكنّى به هو البطائني المقدوح ؟ أو الثمالي الممدوح ؟ فعلى الأول السند ضعيف ، وعلى الثاني يعتبر من الصحاح .

الجواب: أنّ الثمالي قد أدرك الإمام الكاظم (عليه السلام) لأنّه مات سنة خمسين ومائة (٢) وولادة الإمام موسى روحي فداه كانت في سنة ثمان وعشرين ومائة بالأبواء على ماصرّ ح به الشيخ الكليني (طاب ثراه) (٢).

بل مات الثمالي وللرضا (عليه السلام) من العمر سنتان ؛ لأنّه روحي فداه ولد سنة ثمان وأربعين ومائة (أن وقد عرفت أنّ المولود في الثعلبيّة هو إبراهيم ابن موسى (عليه السلام). ومن ثم يصبح سند الحديث لا ضعف فيه. ولولا إطالة

<sup>(</sup>١) البقرة : ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٢) الكنى والألقاب ١٣٢/٢.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٤٧٦/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر ص ٤٨٦.

المقام لجئنا على تفسير الآية وتأويلها: « إنَّ موسى ناجى رَّبه بالواد المقدِّس، فقال: ياربِّ إنِّي قد أخلصت لك المحبِّة مني، وغسلت قلبي عن سواك، وكان شديد الحبِّ لأهله، فقال الله تعالى: اخلع نعليك، أي انزع حبِّ أهلك من قلبك إنَّ كانت محبِّتك لي خالصة، وقلبك من الميل إلى من سواي مغسول (١٠).

# ٣٨ أداء الأمانة ، والصدق يجلبان الرزق

في كلام للإمام الكاظم (عليه السلام): « ...وأداء الأمانة ، والصدق يجلبان الرزق ، والخيانة والكذب يجلبان الفقر والنفاق »(٢).

تأتي الكلمة الثانية في محلّها المتاح . وأمّا الأولى فإليك من القرآن ، والحديث .

أداء الأمانة ، والصدق في القرآن :

لاأريد ذكر كلَّ ماجاء لهما فيه ، بل أريد الإِشارة إلى آية منه قال تعالى: ﴿ إِنَّ الله يأمركم أَن تؤدُّوا الأمانات إلى أهلها ﴾ (٣).

وما جاء في عدّة أحاديث أنّ الخطاب إلى الأثّمة من إمام إلى امام بعده هو من أعظم مصداق الأداء.

قال الفيض : في الكاني وغيره في عدّة روايات أنّ الخطاب إلى الأتّمة

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ٦٢/٢.

<sup>(</sup>٢) التحف ٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٨٥.

عليهم السلام) ،أمر كلّ منهم أنّ يؤدّي إلى الإمام الذي بعده ، ويوُصّي إليه ، ثم هي جارية في سائر الأمانات . وفي العياشي عن الباقر ( عليه الصلاة والسلام) إيّانا عنى أن يؤدّي الإمام الأوّل إلى الذي بعده العلم والكتب والسلاح (١).

أقول: ردّ الأمانة:

لو لم تكن إلا هذه الآية في القرآن في وجوب ردّ الأمانة لكَفَت لأهل التالم ولبني آدم إلى يوم القيامة ، والعقل يقضي به أيضاً على أنّ فيه آياً تدلّ عليه بالصراحة ، أو ضمناً.

#### الصدق:

وللصدق فيه آيات منها قوله تعالى : ﴿يَايِّهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَكُونُوا مِع الصادقين ﴾ (٢) وهذه كسابقتها لا ينافي تفسيرها بالأئمة ، لأنّ خصوص المورد يجامع عموم الخطاب وليس التطبيق عليهم إلّا لكونهم من أجلى مظاهره.

وتقرير الأشكال بأنّ الصادقين فيها هم المعصومون (عليهم السلام) صدقهم في القول والفعل والقصد و كلّ حركة وسكون ؛ إذ لو لم يكن المراد بالصدق الشامل لم يصحّ الأمر بالصحبة المطلقة معهم عقلاً ؛ لأنّه لا يجوز عليه تعالى ان يأمر باتباع الكاذب ولو في أمر مّا ، فالآية لا تعمّ غيرهم ، وليس المراد فيها مطلق الصدق موضوعاً للصحبة .

#### والجواب:

أوّلا الآية مطلقة بظاهرها وإنّها الأئّمة من أظهر مصاديق الإطلاق للصدق ؛ لأنّهم سادات أهل الصدق.

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ٣٦٣/١ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ١١٩.

وثانياً أنّ الحكم يتبع الموضوع وهو مطلق الصدق وإنّ الاتباع والصحبة تتبع ذلك العنوان الذي هو بمثابة علّة الحكم ، والحكم يدور مدار علّته وجوداً وعدماً والعنوان في الآية الصدق الموضوع للحكم فينتفي إذا لم يكن ثَمَّ صدقٌ قولاً أو فعلاً ، أو أيّ سكون ، أو حركة يفقد معها الصدق وهذا واضح إذا تدبّره متدبر.

أداء الأمانة ، والصدق في الحديث.

ولـو أراد النـاظـر إلى أحـاديثهـا الإنهاء لخلص إلى إفراد كتاب في موضوعها ، ونشير إلى شي من الأمرين بلا تعرّض إلى شرحه وتفسيره.

في الصحيح الصادقي : « إنّ الله عزّ وجلّ لم يبعث نبياً إلّا بصدق الحديث، وأداء الأمانة إلى البرّ والفاجر » (١٠٠٠).

والآخر: « لا تغتر وا بصلاتهم، ولابصيامهم! فإن الرجل ربّا لهج بالصلاة والصوم حتى لو تركه استوحش، ولكن اختبر وهم عند صدق الحديث وأداء الأمانة »(١٦).

والآخر: «قلت لأبي عبدالله (عليه السلام): عبدالله بن يعفور يقرئك السلام، قال: عليك وعليه السلام، إذا أتيت عبدالله فاقرأه السلام، وقل له: إنَّ جعفر بن محمد يقول لك: انظر ما بلغ به عليّ (عليه السلام) عند رسول الله (صلّى الله عليه وآله) فالزمه؛ فإنّ عليًا (عليه السلام) إنّها بلغ ما بلغ به عند رسول الله (صلّى الله عليه وآله) بصدق الحديث، وأداء الأمانة »"".

والآخر :« إنَّها في كلّ منائتمن أمانة من الأمانات أمانات الله أوامره

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١٠٤/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

ونواهيه ، وأمانات عباده فيها يأتمن بعضهم بعضاً من المال وغيره » . رواه الفيض، وقـــال أيضا : وفي الكافي عن الصادق (عليه السلام) :

#### أقول :

أداء الأمانة والصدق في الأمثال ، والكلمات الحكميّة:

من الأمثال وأختها :

هذا جناي وخسياره فيه إذ كلُّ جانِ يده إلى فيه

قال الميداني : وأوّل من تكلّم بهذا المثل عمر و بن عديّ ابن أختجذيمة، وذلك أنّ جذيمة خرج مبتديا بأهله وولده في سنة مُكلَئة (١) وضر بت له أبنية في زهر وروضة ، فأقبل وُلدُه يجتنون الكمأة ، فإذا أصاب بعضهم كمأة جيّدة أكلها، وإذا أصابها عمر و خبأها في حُجزته ، فأقبلوا يتعادون إلى جذيمة وعمر و يقول وهو صغير :

هذا جناي وخياره فيه إذ كلُّ جانِ يده إلى فيه

فضّمه جذيمة إليه والتزمه ، وسُرّ بقوله وفعله ، وأمر أن يصاغ له طوق ، فكان أوّل عربيّ طُوّق وكان يقال له : « عمر و ذو الطوق » ...".

وقال ابن الأثير وفي حديث علي رضي الله عنه : \_ وذكر المثل وقصّته إلى

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ٣٦٤/١.

<sup>(</sup>٢) مُكلئة: كثير الكلاء أي العشب.

<sup>(</sup>٣) مجمع الأمثال ٢٩٧/٢، حرف الهاء، ومع الجمهرة ٢٥٧/٢، المستقصى ٣٨٦/٢.

أن قال : \_ وأراد عليّ رضي الله عنه بقولها \_ أي الكلمة \_ أنّه لم يتلطّخ بشيء من في المسلمين بل وضعه مواضعه ...(١).

يضرب في الأمانة ، وترك الخيانة ومن مثل أمير المؤمنين (عليه السلام) أشد أمانة ؟ .

#### الصدق

من صدقت لهجته ظهرت حجّته. من قلّ صدقه قل صديقه . الصدوق بين المهابة والمحبّة . من عرف بالصدق جاز كذبه ، ومن عرف بالكذب لم يجز صدقه . الصدق يُنجي ، والكذب يُشجي . الصدق ميزان الله الذي يدور عليه [العدل (۱) ، والكذب مكيال الشيطان الذي يدور عليه ] الجور من عدم فضيلة الصدق من منطقه فقد لحع(۱) بأكرم أخلاقه . الصدق دليل التقوى ، وجمال النجوى ، وكمال الدين والدنيا.

قام الصدق الإخبار بها تحتمله العقول. أصدق الخَبر ما حقَّقه الأثر، وأفضل القول ما كان عليه دليل من العقل(أ).

ابن عبد رَّ به :

صدق الحديث منه قولهم : مَن صَدَقَ الله نَجا(٥) . ومنه قولهم : سُبّني

<sup>(</sup>۱) النهاية ۲۰۹/۱ ـ ۳۱۰ ـ جنى ـ . عبون الاخبار لابن قتيبة ۵۳/۱ . شرح النهج للمعتزلي ۲۰۰/۲. ۱۲۲/۱۹ . وسائل الشيعة ۵۲/۱۱ ـ ۸۸ . الغارات ۲/۱۱ ـ ۵۳. ۵۷.

اقول : كثيراً ما كان أمير المؤمنين (عليه السلام) يتمثل بهذا المثل إثباتاً لأمانته ، وكذلك أهل بيته ، وهي خصلة المؤمنين فضلًا عن أنمّتهم (عليهم السلام).

<sup>(</sup>٢) كذا في التمثيل والمحاضرة ٤١٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٤) التمثيل والمحاضرة للثعالبي ٤١٣/٤١٢.

<sup>(</sup>٥) ذكرناه في الامثال النبويَّة ٢٧٩/٢ . رقم المثل ٥٧٤. حرف الميم مع النون.

١٧٢ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

وَاْصدق . وقالوا : الكذب داء ، والصدق شفاء . وقولهم : لايكذب الرائد أهله (١) معناه أنَّ الذي يرتاد لأهله منزلًا لايكذبهم فيه.

وقولهم: صدقني سِنَ بَكره أن رجلًا ابتاع من رجل بعيراً ، فسأله عن سنّه ؟ فقال له : إنّه بازل أن ، فقال له : أَنخِهُ . فلّها أناخه قال : هِدَعْ هِدعْ . وهذه لفظة تسكّن بها الصغار من الإبل ، فلّها سمع المشتري هذه الكلمة قال: صدقني سنّ بكره.

ومنه قولهم : القول ما قالت حَذَام ، وهي امرأة لُجيْم بن صعب والد حنيفة وعجل ، ابني لُجيم وفيها قال :

إذا قالت حَذام فصدّقوها فإنّ القول ما قالت حَذام (1)

<sup>(</sup>١) مثل نبوي أيضاً ، الأمثال النبويّة ٤٣٣/١ ، رقم ٢٧٦ ، حرف الراء مع الألف .

<sup>(</sup>٢) مثل علوي أيضاً . الامثال والحكم العلويَّة مخطوط .

<sup>(</sup>٣) ومنه المثل العلوي: بازل عامين حديث سنيّ وهو البعير الذي تمت له عشر سنين ودخل في الحادية عشرة فبلغ نهايته مخطوط. المستقصى ١٧٢/١ ـ ١٧٣، البحار ٨١/٤١. والمثل موجود في الأمثال مخطوط.

<sup>(</sup>٤) العقد الفريد ١٨/٣ . والحكم العلوية .

# ۳۹ أدر لسانك فى فيك

## قال الشيخ الحرّ العاملي :

وعن الفضل بن يونس أنّ أبا الحسن (عليه السلام) جلس في صدر المجلس وقال : صاحب المجلس أحقّ بهذا المجلس ، إلّا لرجل واحد ، وكانت لفضل " دعوة يومئدٍ ، فقال أبو الحسن : هات طعامك ، فإنّهم يزعمون أنّا لانأكل طعام الفجأة ، فأتي بالطشت ، فبدء هو ، ثم قال : أدر لسانك في فيك ، فإ تبلع لسانك فكله إن شئت ، وما استكرهته بالخلال فالفظه ".

#### أقول :

جاء في علم الدراية أنّ أبا الحسن المطلق عن الوصف هو الإمام الكاظم (عليه السلام) إلّا مع القرينة الصارفة إلى المكنّى بأبي الحسن من الأنّمة كالإمام الرضا ، أو الهادي ، وفي مقدّمتهم أمير المؤمنين (عليهم السلام) . وعليه أثبتناه، على أنّ قبل الحديث حديث الفضل نفسه قد صرّح فيه اسمه (عليه السلام) في موضوع دعوة الطعام .

#### بيان:

من أولى من المعصوم (عليه السلام) بصدر المجلس عند الجلوس في المجلس ؟ وبعده الأمثل فالأمثل ؟ وفي الأحاديث منها الكاظمي : « ياهشام إنّ

<sup>(</sup>١) قد صرّح بهذه الدعوة في الوسائل ١٥٠/١٦ - ٦٥١ الباب ١١٢ من ابواب آداب المائدة الحديث ٩.

 <sup>(</sup>٢) الوسائل ٦٥١/١٦ ، الحديث ١٠ ، الباب السابق الفجأة : المواجهة من غير ميعاد والامام (عليه السلام) أتى الفضل وكان من الصدفة له دعوة طعام ، فراجع المصدر.

أمير المؤمنين (عليه السلام) كان يقول: لايجلس في صدر المجلس إلا رجل فيه ثلاث خصال: يجيب إذا سُئل، وينطق إذا عجز القوم عن الكلام، ويشير إلى الرأي الذي فيه صلاح أهله. فمن لم يكن فيه شيءٌ منهن فجلس فهو أحمق »(١). قوله (عليه السلام): « أدر لسانك في فيك ».

من إدارة الشيء : إذا جعله يدور وهي الإحاطة من كلُّ الجوانب .

ولولا أنَّ الإِمام (عليه السلام) أراد من « أدر لسانك في فيك » استجابة الطعام الباقي في الفم والأسنان ، لقلنا إنَّ هذه الكلمة كناية عن الصمت وحبس اللسان في فيه حتى لاينطق الإنسان بكلَّ ما يجري على لسانه فيصمت إلَّا عن الخير ، وهي صالحة لضرب المثل لحسن الصمت بالصميم ، وحفظ اللسان .

قال الشاعر:

وقد يُرجى لجَرح السيف بُرءٌ ولابُسرءٌ لما جرح السلسان(١٠)

#### الفضل بن يونس:

قال السيد الأستاذ: قال النجاشي: الفضل بن يونس الكاتب البغدادي، روى عن أبي الحسن موسى (عليه السلام)، ثقة له كتاب ... وقال الشيخ: الفضل بن يونس الكاتب ...وعده في رجاله من أصحاب الكاظم (عليه السلام) قائلا: الفضل بن يونس الكاتب أصله كو في تحوّل إلى بغداد، مولى، واقفيّ ...

وقال الكشي في ترجمة هشام بن إبراهيم العبّاسي : وجدت بخطّ محمد ابن الحسن بن بندار القمى في كتابه ، حدّثني على بن إبراهيم بن هاشم عن محمد

<sup>(</sup>١) البحار ٤/٧٨.

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد ١٦/٣ ، في حفظ اللسان . قال مؤلّفه فيه : اجتلبنا هذا البيت ، لأنّه قد صار مثلًا سائراً للعامّة . وجعلنا لأمثال الشعراء في آخر كتابنا هذا باباً ، فراجعه.

ابن سالم، قال: لمّا حمل سيدي موسى بن جعفر (عليهما السلام) إلى هارون جاء إليه هشام بن إبراهيم العبّاسي، فقال له: ياسيدي قد كتب لي صَكّ إلى الفضل بن يونس، فتسأله أن يروّح أمري. قال: فركب إليه أبو الحسن (عليه السلام)، فدخل عليه حاجبه، فقال: ياسيدي أبو الحسن موسى (عليه السلام) بالباب، فقال: فإن كنت صادقاً فأنت حرّ، ولك كذا وكذا، فخرج الفضل بن يونس حافياً يعدو حتى خرج إليه، فوقع على قدميه يقبّلهما، ثم سأله أن يدخل فدخل، فقال له: اقض حاجة هشام بن إبراهيم، فقضاها، ثم قال: ياسيدي قد حضر الغداء فتكرمني أن تتغدّى عندي، فقال: هات، فجاء بالمائدة وعليها البوارد، فأجال (عليه السلام) يده في البوارد، ثم قال: البارد تجال اليد فيه الفيّا رفع البارد، وجاءوا بالحارّ، فقال أبو الحسن (عليه السلام): الحارّ حمى القول:

هشام بن إبراهيم العبّاسي هو الزنديق على لسان الإمام الكاظم (عليه السلام) عندما نسب جواز الغناء إليه (٣).

#### بيان:

انظر يا أخي كيف يتقدم الإمام (عليه السلام) لأن يشفع لتنجيز الصكّ لزنديق من الزنادقة الجاحد فضله المتقدّم إليه بالتهمة ، ولا تمنعه ذلك من قضاء الحاجة والشفاعة في انجازها ، فالإحسان من أهم أبواب البر إلى البر والفاجر وهذه من الصفات الربانية حيث يرزق الله تعالى المؤمنين والكفّار، والفجّار والأبرار.

<sup>(</sup>١) حرف الباء مع الألف.

 <sup>(</sup>۲) حرف الحاء مع الألف، وانظر معجم رجال الحديث ٣١٧/١٣ ـ ٣١٨ ، اختيار معرفة الرجال ٥٠٠ .
 الرقم ٩٥١.

<sup>(</sup>٣) اختيار معرفة الرجال ٥٠١.

والمستفاد من هذه الأحاديث أيضاً الانتهاج نهج الوفاء ، والمصافاة مع من صافاك من المؤمنين حتى الاستجابة إلى طعام قد طلبها صاحبه وتلبية الدعوة من دون وعد مسبق وهذا من الخلق الرفيع أي النزول على رغبة أخيه المؤمن ولا يمنع الإمام (عليه السلام) من الاستجابة فوراً بل وطلب طعام صاحب الدار عند دخولها برغبة منه وبكل رحابة صدر ، وكيف لا وهو ابن من خاطبه الله تعالى بها لم يخاطب أحداً من المرسلين : ﴿ وَإِنَّكَ لَعلى خُلُقٍ عَظيمٍ ﴾ ﴿ وهل هناك أمرٌ أعظم ممّا سمّاه الله عظيماً وهو أعظم من كلّ عظيم.

## ٤٠ ادفعوا البلاء بالدعاء

روى السيد ابن طاووس بإسناده إلى أبي الوضّاح محمد بن عبدالله بن زيد النهشلي قال: أخبرني أبي قال: سمعت الإمام أبا الحسن موسى بن جعفر (عليه السلام) يقول:

« التحدّث بنعم الله شكر ، وترك ذلك كفر ، فارتبطوا نعم ربكم تعالى بالشكر ، وحصّنوا أموالكم بالزكاة ، وادفعوا البلاء بالدعاء ؛ فإنّ الدعاء جُنّة منجية تردّ البلاء وقد أبرم إبراماً »(٢).

اشتمل الحديث على كلمات يأتي بيان كلّ كلمة في محلّها المتاح إن شاء الله .

قوله (عليه السلام) : « ادفعوا البلاء بالدعا » :

<sup>(</sup>١) القلم: ٤.

<sup>(</sup>٢) مهج الدعوات ٢١٨.

قد سبق الترغيب به الكتاب العزيز قال تعالى : ﴿ ادعونى استجب لكم إنّ الذين يستكبرون عن عبادتى سيدخلون جهنّم داخرين ﴾ ``. سمّي الدعا عبادة ، وهدّد المترفّع عنها بدخول النار ، وإنّه لترغيب مشدّد : والوجه في كون الدعاء من العبادة ؛ لأنّه الخضوع المحض ، والقيام بوظيفة العبودية الغاية من خلق الجنّ والإنس لقوله عزّ من قائل : ﴿ وما خلقت الجنّ والإنس إلّا ليعبدون ﴾ `` على أنّ في دعاء العبد مع ربّه تبادل في الحبّوالشكر والشكوى، ولنعم من قال :

أشكو وأشكر فضله فاعجب لشاكٍ منه شاكر (١٦)

ويتفاوت رفعة وسناء لتفاوت معرفة الداعي بجلال المدعو ، وجماله ، والعظمة ، ولربيًا أفضى به الانصراف عيًا دعا من أجله، والاشتغال بذكره تعالى؛ إذ ماذا فقد من وَجَده ؟ وما الذي وَجَد من فَقَدَه ؟ ، ولعمري إنّ من أشدّ البلاء فقد حلاوة الدعاء .

<sup>(</sup>۱) غافر : ۲۰.

<sup>(</sup>۲) الذاريات ، ٥٦.

٣١) ديوان ابن الفارض ٩٤.

# ٤١ادفعوا ما تحذرون علينا وعليكم منه بالدعاء

كلمة رغبة لداع إذا دعا أن يدعو للعموم حتى للإٍمام المعصوم (عليه السلام) ، وسندها مايلي :

## أقول :

في الحديث تصريح بأنّ الدعاء للعموم نافع حتى المعصوم وكلمة «علينا» تشمل أهل البيت (عليهم السلام) جميعاً بل في الأحاديث تنصيص على أنّ الدعاء لأخيه المؤمن عن ظهر الغيب مستجاب وللداعي أضعافه ، ففي باقري: « أسرع الدعاء نجحاً للإجابة دعاء الأخ لأخيه بظهر الغيب يبدء بالدعاء

<sup>(</sup>١) البحار ٢٩٨/٩٣.

أَمْهِ الْمُحْمَمِ الْإِمَامِ الْكَاظَمِ عَلَيْهِ السَّلَامِ /جِ ١ .....

لأُخية ، فيقول له الملك موكّل به : آمين ولك مثلاه "" ، وكاظمي روى الكليني عن علي عن أبيه قال : رأيت عبدالله بن جُندب في الموقف ، فلم أر موقفاً كان أحسن من موقفه ، مازال مادًا يديه إلى الساء ، ودموعه تسيل على خدّيه حتى تبلغ الأرض ، فلمّا صدر الناس قلت له : يا أبا محمد ما رأيت موقفاً قط أحسن من موقفك ، قال : والله ما دعوت إلّا لإخواني ، وذلك أنّ أبا الحسن موسى (عليه السلام) أخبرني أنّ من دعا لأخيه بظهر الغيب نودي ومن العرش ولك مائة ألف ضعف ، فكرهت أن أدع ألف مضمونة لواحدة لاأدري تستجاب أم لا(٢).

لو لم يكن إلا كهذا الحديث لكان فيه الغنى عن سائر النصوص لمريد إجابة الدعاء إذا دعا.

# ٤٢ ادفعوا معالجة الأطبّاء ما اندفع الداء عنكم

قال الشيخ الصدوق: أبي (رحمه الله) قال: حدّثنا سعد بن عبدالله عن أحمد بن محمد عن بكر بن صالح الجعفري قال: سمعت موسى بن جعفر (عليها السلام) وهو يقول: ادفعوا معالجة الأطبّاء ما اندفع الداء عنكم؛ فإنّه بمنزلة البناء قليله يجرّ إلى كثيره (٢٠).

#### أقول:

قوله (عليه السلام) : « بمنزلة البناء قليله يجرّ إلى كثيره » يأتي بيانه (١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٧٧/٢ ، باب الدعاء للإخوان...، حديث.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ، ص ۵۰۸ ح٦.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع ٤٦٥/٢ ، الباب ٢٢٢ ، النوادر.

<sup>(</sup>٤) حرف الباء مع النون.

والغرض من منع مراجعة الطبيب التربّث إلى ثلاثة أيّام على الأقل مثلًا، وجاء التصريح في بعض الأمراض كالزكام أنّه لايُتداوي منه:

في صادقي : «كان رسول الله (صلّى الله عليه وآله) لا يتداوى منالزكام، ويقول : مامن أحد إلّا وبه عرق من الجذام، فإذا أصابه الزكام قمعه ».

ونبوي : « لا تكرهوا أربعة ؛ فإنها لأربعة : لا تكرهوا الزكام ؛ فإنّه أمان من الجذام ، ولا تكرهوا الدماميل ؛ فإنّها أمان من البرص ، ولاتكرهوا الرمد ؛ فإنّه أمان من الفالج »(١).

وآخر : «مامن أحد من ولِد آدم إلا وفيه عرقان : عرق في رأسه يهينج الجذام، وعرق في بدنه يهينج البرص . فإذا هاج العرق في الرأس سلّط الله عزّ وجلّ عليه الزكام حتى يسيل مافيه من الداء ، وإذا هاج العرق الذي في الجسد سلّط الله عزّ وجلّ عليه الدماميل حتى يسيل مافيه من الداء ، فإذا رأى أحدكم به زكاماً ، أو دماميل فليحمد الله عزّ وجلّ على العافية . وقال : الزكام فضول في الرأس » (1).

#### وفي التداوي ما يلي :

في علوي : « ربّما كان الدواء داءً ، والداء دواءً »<sup>(١٢)</sup>.

وآخر : « امش بدائك ما مشى بك »<sup>(13</sup>.

والمقصود ترك السرعة إلى مراجعة الأطبّاء . ومدافعة العلاج معناها الحفاظ على عدم ولوج الداء من بداية الأمر وهو معنى الدفع ، والفرق بينه وبين الرفع أنّ الدفع المنع من دخول الداء البدن ، والرفع إخراجه من البدن بعد

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٨٣/١٧ ـ ١٨٤ . الباب ١٣٨ من أبواب الأطعمة المباحة . الحديث ٢ . ٤.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٨٤/١٧ . الحديث ٣.

<sup>(</sup>٣) النهج ٩٧/١٦ . الكتاب ٣١ . البحار ٥١/٧٥ .

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٦٣٠/٢، باب ٤ ، الاختصار ، الحديث ٨ ، النهج ١٣٨/١٨ ، الحكمة ٢٧٪

دخوله فيه ومن هنا تعرف نكتة كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) حيث قال : « ادفعوا معالجة الأطبّاء ما أندفع الداء عنكم » ، كما عرفت أن ليس كلّ داء داخل يلزم رفعه فوراً كالزكام ، فإنّ الزكام جند من جنود الله يسلّطه عليه ليُذيب عرق الجذام.

#### الحمية:

في نبوي : « المعدة بيت الداء ، والحمية رأس الدواء ، وأعط كلّ بدن ماعوّدته » \! .

قال الشيخ الطبرسي عند تفسير آية ﴿ كلوا واشربوا ولا تسرفوا ﴾ "".
وقد حكي أنّ الرشيد كان له طبيب نصراني حاذق ، فقال ذات يوم لعلي
ابن الحسين بن واقد : ليس في كتابكم من علم الطبّ شيء والعلم علمان : علم
الأديان ، وعلم الأبدان . فقال له عليّ : قد جمع الله الطبّ كلّه في نصف آية
من كتابه وهو قوله : ﴿ كلوا واشربوا ولاتسرفوا ﴾ ، وجمع نبيّنا ( ص ) الطبّ
في قوله : « المعدة بيت الداء ، والحمية رأس كلّ دواء ، وأعط كلّبدنماعودته» ،
فقال الطبيب : ما ترك كتابكم ، ولا نبيكم لجالينوس طباً "".

#### وإليك من أحاديث الحمية :

محمد بن الفيض قال: قلت لأبي عبدالله (عليه السلام): يمرض منّا المريض ، فيأمره المعالجون بالحمية . فقال: لكنّا أهل بيت لانحتمي إلّا من التمر ، ونتداوى بالتفّاح ، والماء البارد ، قلت : ولم تحتمون من التمر ؟ قال: لأنّ رسول الله (صلّى الله عليه وآله) حمى عليّاً (عليه السلام) منه في مرضه.

<sup>(</sup>١) عوالي اللئالي ٣٠/٢.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٣١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجمع البيان ٤١٣/٤.

١٨٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

وصادقي : « لا تنفع الحمية للمريض بعد سبعة أيّام ».

وكاظمي : « ليس الحمية أن تدع الشيء أصلاً ، ولكنّ الحمية أن تأكل من الشيء وتخفّف »(١).

#### أقول :

ليس هنا مقياس مطّرد لكلّ مريض ، ومرض بل كها قال تعالى : ﴿ بل الإنسان على نفسه بصيرة ﴾ (١) ولا ريب أنّ الضر ورة تتقدّر بقدرها (١) فربّ داء لا يفتقر إلى معالجة ، إمّا لسرعة برئه ، أو لو عولج ازداد داءً ، أو تأخّر برؤه . وربّ داء آخر لو لم يُسرع في علاجه اتّسع وانتشر إلى بقيّة الأعضاء وسائر الجسد كالأمراض المسريّة كالجذام والبرص ، وقد جاء في المثل النبوي : « فرّ من المجذوم فرارك من الأسد »(١).

ولعل المراد بدفع العلاج خاص بالأمراض البدائيّة ، أو السريعة الزوال ، على أنّ في الحديث العلوي : « امش بدائك ما مشى بك »(٥) شرط دفع العلاج وجود المقاومة والقوّة الموهوبة للإنسان ، وعند فقدها لا بدّ من العلاج.

وليعلم أنَّ المشفاء من الله ، ولكلَّ داء دواء ، ولا يكون ذلك إلَّا بإذن الله تعالى .

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٨٢/١٧ ـ ١٨٨٠.

<sup>(</sup>٢) القيامة: ١٤.

<sup>(</sup>٣) كلمة جارية على الألسن.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٤٣١/٨ ، الأمثال النبويّة ١٨/٢ . رقم المثل ٣٥٠ حرف الفاء مع الراء.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٢/ ٦٣٠ باب ٤ من أبواب الاحتضار، الحديث ٨. النهج ١٣٨/١٨. الحكمة ﴿

# إذا أتاكم آتِ ، فأسمَعَ أحدكم في الأذن اليُّمني مكروها ، ثم تحوّل إلى الأذن اليُسرى فاعتذر ... فاقبلوا عذره

ما أثمنها من كلمة ، لو طبّقت ، لاجتثّت شجرة البغضاء ، وقويت وشائج الإخاء ، وعاش الناس بسلام . والكلمة من الحديث المروي عن الإمام الكاظم (عليه السلام) نقلًا عن الفصول المهمّة قال:

روى أنَّ موسى بن جعفر الكاظم (عليه السلام) أَحضَرٌ وُلده يوماً فقال: يَا بَنِيَّ إِنِّي مُوصِيكُم بُوصِيَّة مِن حَفَظُهَا انتَفَع بِهَا : اذَا أَتَاكُم آتِ فَأَسَمَعَ أحدكُم في الأذن اليُّمني مكروهاً ، ثم تحلُّ إلى الأذن اليُّسري فاعتذر ، وقال : لم أقل شيئاً ، فاقبلوا عذره ".

#### اقول:

الأذن اليمني ، واليُسرى من المثل المضروب لقرب موضع الإساءة والاعتذار ، ومن الكناية عن الإسهاع ، فلو كانت الإساءة لصاحبه بالمكاتبة ، أو في غيابه ، شملته الأذن اليُمني واليُسرى . وليس المراد بذلك العضو يقيناً.

## الإمام (عليه السلام) قدوة لكل خير:

فلو أمر بقبول العذر من المسيىء المعتذر ، فقد عرف بذلك وبالتجاوز عن الخاطئ.

روى الشيخ المفيد (طاب ثراه ) عن الشريف أبي محمد الحسن بن محمد

<sup>(</sup>١) إحقاق الحق ٢٢/ ٣٣٩. ٣٤٠.

عن محمد عن جدَّه عن غير واحد: أنَّ رجلًا من ولد عمر بن الخطَّاب كان بالمدينة يؤذي أبا الحسن موسى (عليه السلام) ، ويسبُّه إذا رآه ، ويشتم عليًّا أ (عليه السلام) ، فقال له بعض جلسائه يوماً : دعنا نقتل هذا الفاجر ، فنهاهم عن ذلك أشد النهي وزجرهم أشد الزجر ، فسأل عن العمري ؟ فذكر أنّه يزرع بناحية من نواحي المدينة ، فركب إليه فوجده في مزرعة له ، فدخل المزرعة بحماره ، فصاح به العمرى لا توطأ زرعنا ، فتوطأه أبوالحسن (عليه السلام) بالحمار حتى وصل إليه فنزل ، وجلس عنده ، وباسطه وضاحكه ، وقال له : كم غرمت في زرعك هذا ؟ فقال له مائة دينار ، قال : وكم ترجو أن تصيب ؟ قال : لستُ اعلم الغيب ؟ قال له : إنَّها قلت لك [ كم ] ترجو أن يجيئك فيه ؟ قال : أرجوا أن يجيئني فيه مائتا دينار ، قال : فأخرج أبو الحسن (عليه السلام) صرّة قيها ثلاث مائة دينار . وقال:هذا زرعك على حاله والله يرزقك فيه ما ترجو ، قال : فقام العمري فقبّل رأسه ، وسأل أن يصفح عن فارطه ، فتبسّم إليه أبو الحسن (عليه السلام) . وانصرف ، قال : وراح إلى المسجد فوجدالعمري جالساً، فلمَّانظر إليه قال: الله أعلم حيث يجعل رسالته ، قال: فوثب أصحابه إليه ، فقالوا له : ماقصتك قد كنت تقول غير هذا ، قال : فقال لهم : قد سمعتم ما قلت الآن وجعل يدعو لأبي الحسن (عليه السلام) . فخاصموه وخاصمهم . فلمّا رجع أبوالحسن إلى داره قال لجلسائه الذين سألوه في قتل العُمري : أيَّما كان خيراً : ما أردتم ،أو ما أردت؟؟ إنّي أصلحت أمره بالمقدار الذي عرفتم . وكفيت به شره ۱۱

# الخُلق الرفيع

قد سمعت قصّة العمري وهي تعطيك صورة من خُلقه الرفيع، وبصراريه

<sup>(</sup>١) إرشاد المفيد ٢٩٧ . مناقب ابن سهر سوب ٣١٩/٤.

#### تضرب المثل:

قال الشيخ المفيد ( رحمه الله ) : وذكر جماعة من أهل العلم أنّ أبا الحسن (عليه السلام) كان يصل بالمأتى دينار إلى ثلاث مائة دينار ، وكانت صرار موسى (عليه السيلام) مشكرً(١) . وهذه عادة أهل البيت الإحسان إلى المسيء أأوفى السحّاد (عليه السلام).

قال البحراني : المفيد في إرشاده قال : أخبر ني أبو محمد الحسن بن محمد قال : حدَّثني جدَّى . قال : حدَّثني محمد بن جعفر وغيره ، قالوا : وَقَفَ على على ابن الحسين رجل من أهل بيته . فأسمَعه وَشَتَمه ، فلم يكلّمه ، فلم انصرف ، قال لجلسائه : قد سمعتم ما قال هذا الرجل وأنا أحبّ أن تبلغوا معى إليه حتى تسمعوا ردّى عليه ، قال : فقالوا له : نفعل ، ولقد كنّا نحبُّ أن تقول لهونقول، قال: وأخذ نعليه ومشى وهو يقول: ﴿ والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس والله يحت المحسنين ﴿ أَنَّ ، فعلمنا أَنَّه لا يقول شيئاً ، قال : فخرج حتى أتى منزل الرجل ، فصرخ به ، قال : قولوا : هذا على بن الحسين ، فخرج إلينا متوثَّباً للشرَّ وهو لا يشك أنه إنها جاء مكافيا عنه ، فقال له على بن الحسين (عليه السلام) : يا أخي إنَّك كنت وقفت علىَّ أنفاً ، وقلت ، فإن كنتُ قلتُ ما فيَّ ، فإنَّى ا أستغفر الله منه ، وإن كنتُ قلتُ ما ليس فيّ ،فغفر الله لك قال : فقبّل الرجل بين عينيه ، وقال : بلي قلتُ فيك ماليس فيك ، وأنا أحقُّ به.

قال راوي الحديث : والرجل هو الحسن بن الحسن ( رضي الله عنه )\* .

<sup>(</sup>١) ارشاد المقيد ٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) في الزيارة الجامعة : «وعادتكم الإحسان، وسجيَّتكم الكرم» عيون الأخبار ٢٨١/٢.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٣٤.

<sup>(</sup>٤):الإرشاد ٢٥٧ ، تفسير البرهان ١/٣١٥.

## أقول :

وكم نال منهم (عليهم السلام) الأقرباء فضلًا عن البُعداء، وإليك في تجرّع الغيظ بعض الأحاديث:

في سجادي : « ما أحب أنّ لي بذُلّ نفسي مُمر النّعم ، وما تجرّعت جرعة أحبّ إلى من جرعة غيظ لا أكافي بها صاحبها "".

وباقري : « من كظم غيظاً وهو يقدر على إمضائه حشا الله قلبه أمناً . وإيهاناً يوم القيامة »(٢). وقبل كلّ شيء القرآن يأمر بالعفو والصفح :

﴿ وليعفوا وليصفحوا ألا تحبون أن يغفر الله لكم ﴾ " ﴿ فاصفح الجميل ﴾ " .

وهل هذا الاهتهام إلاً لتحكيم أواصر الأخوَّة ، والصفاء ؟ وهل بعده شيء؟.

# ٤٤ إذا احتاج الإنسان إلى شيءٍ عرفت أعضاؤه ذلك

كلمة الإمام الكاظم (عليه السلام) الكاشفة عن نيّة الإنسان رواها أبو جعفر ابن شهر اشوب في المناقب في غضون كلام له ، قال :



<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١١١/٢ أي لا أساومه بحمر النعم.

<sup>(</sup>۲) المصدر ۱۱۰.

<sup>(</sup>٣) النور : ٢٢.

<sup>(</sup>٤) الحجر: ٨٥.

دخل موسى بن جعفر (عليه السلام) بعض قرى الشام هارباً فوقع في غار فيه راهب يعظ في كلّ سنة يوماً ، فليّا رآه الراهب دخله منه هيبة ، فقال : غار فيه راهب غريب ؟ قال : نعم ، قال : منّا أو علينا ؟ قال : لست منكم ، قال : أنت من الأمّة المرحومة ؟ قال : نعم ، قال : أفمن علمائهم أنت أم من جهّالهم ؟ قال : لست من جهّالهم .

فقال: كيف طوبى أصلها في دار عيسى، وعندكم في دار محمد، وأغصانها في كل دار؟ فقال (عليه السلام) الشمس قد وصل ضوؤها إلى كل مكان، وكلّ موضع وهي في السهاء، قال: وفي الجنّة لا ينفد طعامها وإن أكلوا منه ولا ينقص منه شيء؟ قال: السراج في الدنيا يقتبس منه ولا ينقص منه شيء. قال: في الجنة ظلّ ممدود؟ فقال (عليه السلام): الوقت الذي قبل طلوع الشمس كلّها ظلّ ممدود؛ قوله: ﴿ أَلُم تَر إلى رّبك كيف مدّ الظّل ﴾ (١) قال: ما يؤكل ويشرب لا يكون بولاً ولا غائطاً؟ قال: الجنين في بطن أمّه: قال: أهل الجنّة لهم خدم يأتونهم بها أرادوا بلا أمر؟ فقال (عليه السلام): إذا احتاج الإنسان إلى شيء عرفت أعضاؤه ذلك ويفعلون بمراده من غير أمر. قال: مفاتيح الجنّة من ذهب أو فضّة؟ قال: مفتاح الجنّة لسان العبد لا إلّه إلا الله. قال: صدقت وأسلم والجهاعه معه (١).

#### أقول:

لعّل القصّة للباقر مع ابنه الصادق (عليها السلام) ، علم المنافرة المشهورة (٢٠) ملها هشام بن عبد الملك إلى الشام واجتهاعه مع الراهب والمناظرة المشهورة (٢٠)

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٥٤.

<sup>(</sup>٢) المناقب ٤/٣١١.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٤٩/١٠ ـ ١٥١.

للكلمة الكاظمية تأويل يخصّ عباد الله الأصفياء الذين كشف الغطاء عن أبصارهم في الدنيا

١٨٨ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

ولا سبيل إلى رد الحديث الكاظمي أيضاً .

ثم الذي دعاني إلى سرد القصّة عن اخرها هو المزيد إتمام الربط بالكلمة الكاظمية .

# ده الله استنارة ما فيها نضحها بالحكمة ، وزرعها بالعلم

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) يصف قلوب المؤمنين . وإليك ما يربطها من رواية الشيخ الكليني قال :

محمد بن يحيى عن العمركي عن علي بن جعفر عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) قال: إنَّ الله خلق قلوب المؤمنين مطوية مبهمة على الإيمان، فإذا أراد استنارة ما فيها نضحها بالحكمة، وزرعها بالعلم، وزارعها والقيّم عليها ربّ العالمين "!

#### أقول :

هذا الحديث من غرر الصحاح المأثورة ، قد اشتمل على أبدع تشبيه ، وأروع تمثيل وهو من المثل القياسي السابق بيانه "، وإنّه من محاسن الكلام في وصف قلب المؤمنين ، وقد تصدّى بعض العلماء لشرحه.

#### قال المحقّق المازندراني:

قوله : « قال : إنَّ الله خلق قلوب المؤمنين مطويَّة مبهمة على الإِيهان ».



قبل الآخرة.

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٢/٧/١ ، باب سهو القلب ، الحديث ٣.

<sup>(</sup>٢) في مقدّمة الكتاب ، وبيان أقسام الأمتال السائرة ، والمثل القياسي فراجع.

خلق قلوبهم مطوّية على سبيل التشبيه بها يقبل الطيّ كالثياب والكتاب. المراد بالمبهمة المغلقة والمقفّلة على سبيل التشبيه بالبيت.

فلا يعلم ما فيها إلا هو . من أبهم الباب فهو مبهم : إذا أغلقه وأقفله ، أو المعضلة التي لا يعلم حالها ووصفها إلا هو ، من أبهم الأمر فهو مبهم إذا لم يجعل عليه دليلًا. أو الخالصة الصحيحة التي ليس فيها شيء من العاهات والأمراض .ومنه فرس بهيم ، وهو الذي له لون واحد لا يخالطه لون سواه .

قوله: «على الإيهان » متعلّق بـ « مطويّة » . أو « مبهمة » . أو بهما على التنازع ، أو حال عن القلوب ، أي خلقها كائنة على الإيهان . وفي ذكر المطويّة والمبهمة إشعار بأنّ إيهانها مغفول عنه ، وهو عبارة عن سهو القلب .

ولماً كان الخلق تابعاً للعلم ، وكان علم الله عزّ وجلُ بالشيء قبل خلقه كعلمه به بعده ، وكان قلب المؤمن متّصفاً بالإيهان باختياره إيّاه ، صدق أنّه تعالى خلقه على هذا الوصف ، فلا يلزم الجبر .

« فإذا أراد استشارة مافيها نضحها بالحكمة ، وزرعها بالعلم ».

الاستشارة بالشين المعجمة: استخراج العسل من موضعه. يقال: شار العسل شوراً من باب (قال)، وأشاره، واستشاره: إذا استخرجه من الوقبة وهي نقرة في صخرة يجتمع فيها الماء والعسل. وفيه نوع تخييل وتشبيه مافي قلوب المؤمنين بالعسل في الترغيب وميل الطبع.

والنضح: الرشّ ، نضحه كمنعه: إذا رشّه ، وإنّا شبّه الحكمة وهي دين الحق المانع للقلب عن الصلابة ، والغلظة ، والباعث للرخوة واللينة بالماء ، لأنّها تلين القلب وتصلحها كالماء للأرض وشبّه بالبذر لأنّه ينمو ويحصل منه اليانع الكثير كالبذر ... « وزارعها والقيّم عليها ربّ العالمين » .

الزرع في الأصل: الإنبات يقال: زرع الله الحرث: أي أنبته وأنهاه، وهو فعله تعالى دون البشر، ولذلك قال: ﴿ أَفْرَأْيْتُمْ مَا تَحْرَثُونَ \* أَأْنْتُمْ تَزْرَعُونُهُ

١٩٠ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

## أم نحن الزارعون ﴿ ١٠٠٠

نسب الحرث إليهم ، لكونه فعلًا لهم ، وسبباً للزرع . ونسب الزرع إلى ذاته المقدّسة ، لكونه فعلًا له ، ثم قيل : زرع الله العلم على سبيل الاستعارة بتشبيه إلقاء العلوم والأسرار إلى القلوب بالزرع في التزيين والحياة والثمرة . فكها أنّ الزرع يزيّن الأرض ، ويوجب حياتها ، ويثمر ثمرة توجب حياة الأبدان ونموّها وقيامها بأفعالها كذلك الإلقاء المذكور يزيّن القلوب ، ويوجب حياتها الأبدية ، وثمرته أقوى ، وأتم من ثمرة الزرع ، لأنّ ثمرة الزرع هي الحياة الدنيوية ، وثمرة الإلقاء المذكور هي الحياة الأخروية الأبدية التي لا انقطاع لها والفضل بينها كفضل الآخرة على الدنيا .

والحاصل أنَّ الذي ينبت في القلوب النبات الحسن من العقائد الصحيحة، والحقائق البربوبيّة والأسرار الحكميّة تحسن استعادها وكمال حفظها للقوّة الفطريّة. والذي يقوم بأمرها، ويدبّر فيها، ويراقب جميع أفعالها هو ربّ العالمين الذي بيده إيجاد العالم على الأنواع المختلفة ...(٢).

#### العلامّة المجلسي (طاب ثراد).

قد شرح الكلمة الشيخ المجلسي ، أشير إلى بعض ماذهب إليه ، إنّه أختار في قوله (عليه السلام) : « فإذا أراد إتارة ما فيها ... » من الإثارة ، وجعل نسخة الاستشارة بالشين المعجمة قولاً وشرحها بها قدّمناه " ، وأمّا نسخة الاستنارة فهي من متن الكافي الموجود عندنا . فأصبحت النسخ ثلاثا. والكل له تفسيره المتناسب وكيف كانت النسخة فإنّ الحقيقة سافرة يراها أهلها بايّة

<sup>(</sup>١) الواقعة : ٦٣ ـ ٦٤.

<sup>(</sup>۲) شرح الكافي ۱۰/ ۱۲۸ ـ ۱۲۷.

<sup>(</sup>٣) مرآة العقول ٢٥٢/١١ \_ ٢٥٣.

أمير الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

مراياها ومعانيها ، وأنَّ الكلمة الصادرة من المعصوم نور يجده المؤمن ، لأنَّه ينظر بنور الله تعالى وفي أنوار خمسة .

في علوي: « المؤمن يتقلّب في خمسة من النور: مدخله نور، ومخرجه نور، وعلمـــه نور، وكلامه نور، ومنظره يوم القيامة الى النور» ...

قوله (عليه السلام) : « إذا أراد استنارة ما فيها نضحها بالحكمة ... ».

ماهذه الإرادة ؟ سواء أكان المراد المستنار على نسخة ، أو المثّار على نسخة ، أو المثّار على نسخة ، أو المستشار على رأي المازندراني ، وهل هي الإرادة التكوينيّة ؟ أو موهبة ربو بيّة تفاض على المحلّ القابل والقلب السليم ؟ أو نور لا يعلم حقيقته إلّا الله كما تلوّح إليه فقرة « وزارعها والقيّم عليها ربّ العائمين » ؟؟؟.

وهل القلب المنضوح بالحكمة ، والعلم المزروع فيه لكلّ المؤمنين ؟ أو قسم منهم ؟ والذي ذاق حلاوة هذه الحكمة ، والعلم المثمر الربّاني يوشك أن يدخل في المؤمنين الموصوفين بها في حديث الإمام الكاظم (عليه السلام) الذي هو من الحديث السرّ المقنّع غير المكشوف إلا عند أهله العالمين به.

وليس العلم به الصورة المنتقشة عن الشيء في النفس على ما يفسّره البعض ، بل هو نور يقذفه في من أراد أن يهديه كها في حديث عنوان البصري بل ومن سنخ التوحيد المحيط بكل وجوده ، ومن جميع جوانبه ، والحواس العشرة فيتقد نور المعرفة وشعاعها حتى إلى جيوبه وقميصه وهو نور الإمام المعصوم الموجود في كل زمان ، قال الإمام الرضا (عليه السلام) يصف الإمام المهدي (عجّل الله فرجه):

« ... بأبي وأميّ سميّ جدّي ، وشبيهي ، وشبيه موسى بن عمران (عليه

<sup>(</sup>١) الخصال ٢٧٧/١.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢/٥٢١.

۱۹۲ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام السلام الرضا عليه السلام السلام) عليه جيوب النور تتوقّد بشعاع ضياء القدس ... » ١٠٠٠.

وللحديث شرح تعرّضنا له في أمثال وحكم الإمام الرضا (عليه السلام) أن فارجع إلى قلبك قبل الرجوع الى الكتاب ، وأنت الكتاب والعلم ، والقلم والحاكم .

# ٤٦ إذا أراد أمراً قلّل الكثير ، وكثّر القليل

من الأمثال السائرة وأصلها كلام الإمام الكاظم (عليه السلام).

روى العياشي بإسناده عن ابن بكير قال: سألت أبا الحسن (عليه السلام) عن قوله: ﴿ وله أسلم من في السموات والأرض طوعاً وكرها ﴾ (")؟

قال: أنزلت في القائم (عليه السلام) إذا خرج باليهود، والنصارى، والصابئين، والزنادقة، وأهل الردّة، والكفّار في شرق الأرض وغربها، فعرض عليهم الإسلام، فمن أسلم طوعاً أمره بالصلاة والزكاة وما يؤمر به المسلم، ويجب لله عليه، ومن لم يُسلم ضرب عنقه حتى لا يبقى في المشارق والمغارب أحد إلّا وحد الله، قلت له: جعلت فداك إنّ الخلق أكثر من ذلك، فقال: إنّ الله إذا أراد أمراً قلّل الكثير، وكثر القليل النا.

<sup>(</sup>١) إكمال الدين ٣٧١/٢. الباب ٣٥. ما أخبر الرضا (عليه السلام)، الحديث ٣. عبون الأخبار 7/٢.

<sup>(</sup>۲) ۲۱-۲۸ \_ ۲۳۳ ، الرقم ۲۰۸ ،

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٨٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير العيّاشي ١٨٣/١ ـ ١٨٤، تفسير البرهان ٢٩٦/١ . البحار ٣٤٠/٥٢.

## أقول :

في القرآن الكريم آية تجمع كلُ تقليل الكثير ، وتكثير القليل ، وتقديم المتأخّر وتأخير المتقدّم ، ومحو كلَ مثبت ، وإثبات كلَّ مُمحىٰ ، وهي قوله تعالى : ﴿ يَمحوُ الله ما يشاءُ ويُثبتُ وَعنده أُمُّ الكتاب ﴾ (١٠).

وقد شاء تعالى في حرب بدر أن يقلل الكفّار في أعين المسلمين ، ويقلّل المسلمين في أعين الكافرين ليقضي ما يريد من الغلبة للمسلمين عليهم ، وذلك قوله عزّ من قائل :

﴿ إِذَ يُرِيكُهُمُ الله فِي مَنامِكَ قَلِيلاً وَلَو أَرِيكُهُمُ كَثيراً لَفَشِلتُمْ وَلَتَنازَعتُمْ فِي الأَمْرِ وَلِكِنَّ الله سَلَّمَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بذاتِ الصَّدُورِ \* وإذ يُريكُمُوهُم إذا التَقَيتُم فِي أَعْيُنهُم لِيَقْضِى الله أَمْراً كان مَفْعُولاً وإلى الله تُرجَعُ الله مُؤرِّ \* أَن وقوله عز وجل في آية أخرى :

﴿ قَدْ كَانَ لَكُم آيَةً فَى فِئْتَيْنَ التَقَتَا فِئَةً تُقَاتِلُ فَى سَبِيلِ اللهِ وَأُخْرَىٰ كَافِرَةٌ يَرَوْنُهَمُ مِثْلَيْهِمْ رَأْى العَينِ وَالله يُؤيَّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشاء إِنَّ فَى ذَلِكَ لَعَبْرةٌ لَأُولَى الأَبْصَارَ ﴾ ".

#### التفسير:

الآيات الثلاث تخص قصّة حرب بدر ، وشاء تعالى أن ينصر المسلمين وعددهم ثلاثهائة وثلاثة عشر رجلًا ، وكان جيش المشركين قريباً من ألف ، وأظهر

<sup>(</sup>١) الرعد: ٣٩.

في علوي : « لولا آية في كتاب الله لأخبرتكم بها كان وبها يكون ، وما هو كائن إلى يوم القيامة وهي هذه الآية : ﴿ يُمحُو الله ... ﴾ لتوحيد ٣٠٥.

<sup>(</sup>۲) الأنفال : ٣٤ \_ ٤٤.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٣.

الله من آياته العجيبة في هذه الحرب من تقليل الكفّار في أعين المسلمين ، لتكون لهم الجرأة عليهم حتى يقتحموهم ، وتقليل المسلمين في أعين المشركين لنفس العلّةوالغاية .

وعن ابن مسعود لقد قلّلوا في أعيننا حتى قلت لرجل إلى جنبي أتراهم سبعين؟ قال: أراهم مأة ، فأسرنا رجلًا منهم ، فقلنا : كم كنتم ؟ قال : ألفًا . ﴿ويقلّلكم في أعينهم ﴾ حتى قال قائل منهم : إنّا هم أكلة جزور ، وقال أبو جهل: ماهم إلّا أكلة رأس ، لو بعثنا عليهم عبيدنا لأخدوهم أخذاً باليد ، كما مرّ قلّلهم في أعينهم ليجترءوا عليهم قبل اللقاء ، ثم كثّرهم فيها ليفجأهم الكثرة فيها في أعينهم ليجترءوا عليهم حين يرون ... ما قد يرى الكثير قليلًا ، والقليل كثيراً لم يكن في حسابهم (١).

﴿ لِيَقضِى اللهُ أَمراً كان مَفْعُولاً وَإلى اللهِ تُرجَعُ الْأُمور ﴾ ، وهو النصر والغلبة للمسلمين في هذه الحرب.

في الكافي عن الباقر (عليه السلام): كان إبليس يوم بدر يقلّل المسلمين في أعين الكفاّر، ويكثّر الكفاّر في أعين الناس، فشد عليه جبرئيل بالسيف، فهرب منه وهو يقول: ياجبرئيل إنّي مؤجّل حتى وقع في البحر. قيل لأيّ شيء يخاف وهو مؤجّل؟ قال: يقطع بعض أطرافه ألى.

وللسيد القاضي الطباطبائي كلام قال:

قوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ يؤيَّدُ بِنَصرِهِ مَنْ يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلْكَ لَعبرةُ لِأُولِى اللَّبصار ﴾.

التأييد من الأيد وهو القوَّة . والمراد بالأبصار قيل : هو العيون الظاهرة

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ١/٠٧٠.

<sup>(</sup>۲) تفسير الصافي ١/٦٧٠.

أمر المجام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

لكون الآية مشتملة على التصرف في رؤية العيون. وقيل: هو البصائر؛ لأنَّ العبرة إنَّمَا تكون بالبصيرة القلبية ... إلى آخر كلامه فراجع ...

#### هنا سؤال:

عن حقيقة تقليل الكثير وتكثير القليل ، وهل هذه العمليّة واقعيّة بأن انقلب الكثير وصار قليلًا ؟ وتحوّل القليل إلى الكثير حقيقة ؟ أو إنّها هو مجرّد تصرف في الرؤية وفي الأبصار بأن يرى الرائي الكثير قليلًا مع أنّه ليس بقليل يقيناً ، والقليل كثيراً كذلك ؟؟

#### الجواب:

إنّ هذا الأمر كما قال تعالى هو من الآيات وأنّها لا بدّ منها ﴿ قَدْ كَانَ لَكُمُ آية فى فَنَتَينِ التَقَتَا .... ﴾ ، و ﴿ ... وَيُقلِّلُكُم فى أَعُينِهِم لِيقَضِى الله أَمرأً كانَ مَفْعولاً ﴾ ولا ندري بواقع الأمر ، وأنّه من أيّ السنخين التقليل والتكثير ، ومع ذلك ذكروا له وجوها :

الوجه الأول : قال الفخر الرازي : فإن قيل : رؤية الكثير قليلًا غلطً فكيف يجوز من الله تعالى يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد.

الثاني :ماأشار إليه الفخر الرازي بقوله : وأيضاً لعلّه تعالى أراه البعض دون البعض فحكم الرسول على أولئك الذين رآهم بأنّهم قليلون أو كانت الروية في اليقظة وفقا لمنام النبي أي أراه الله الكفّار قليلين في منامه وكانت اليقظة طبقاً لرؤياه (صلى الله عليه وآله) فيقولون : إنّ رؤياه حق وهي أحد علل الظفر بالأعداء . وثانيها تقليل الكثرة في اليقظة وقد تقدّمت آية الرؤيا

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان ٩٤/٣ ـ ٩٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير الكبير للفخر ٣٧٠/٤.

وهي : ﴿ إِذَ يُرِيكُهُم اللهُ في مَنَامِكَ قَلِيلًا ﴾ لتخبر به أصحابك فيكون تثبيتاً لهم وتشجيعاً على عدوهم ﴿ وَلُو أَرِيكُهُم كَثيراً لَفَشلتُم وَلتَنازِعَتُم في الأمر ﴾ أمر القتال ، وتفرّقت آراؤكم بين النبات والفرار ﴿ وَلَكنَّ اللهَ سَلَّمَ ﴾ أنعم بالسلامة من الفسل والتنازع ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ يعلم ما سيكون فيها ، وما يغير أحوالها من الجرأة والجبن الـ

الثالث: قال الفخر الرازي أيضاً: فإن قيل: كيف يجوز أن يريهم الكثير قليلاً؟ قلنا: أمّا على ماقلنا فذاك جائزٌ. لأنّ الله تعالى خلق الإدراك في حق البعض دون البعض. وأمّا المعتزلة فقالوا: لعلّ العين منعت من إدراك الكلّ، أو لعلّ الكثير منهم كانوا في غاية البعد، في حصلت رؤيتهم أنّ

## أقول :

وإنَّ أطيل المقام بذكر آي التقليل والتكثير ، وتعرضنا لبعض التفاسير ، ليتجلّى معنى كلام الإمام الكاظم (عليه السلام): « إذا أراد أمراً قلّل الكثير ، وكثّر القليل » كما في حرب بدر.

<sup>(</sup>١) تفسر الصافي ٧٠/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الكبير للفخر ٢٧٠/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الكسّاف ٢٢٥/٢ ـ ٢٢٦ . وفي هامشه ٢٢٥ : قال محمود : « إن قلت : باي طريق بيصرون الكنير قليلاً ... الخ » ؛ قال أحمد : وفي هذا دليل بيّن على أنَّ الله تعالى هو الخدي ببصرون الكنير قليلاً ... الخ » ؛ قال أحمد : وفي هذا دليل بيّن على أنَّ الله تعالى هو الخديد كالله الإدراك في لحاسمة غير موقوف على سبب من مقابلة أو قرب . أو ارتفاع حجب المنظمة الإدراك في الحاسمة غير موقوف على سبب من مقابلة أو قرب . أو ارتفاع حجب المنظمة المناسمة ا

## ٤٧ إذا أراد الله بالذرّة شرّاً أنبت لها جناحين فطارت فأكلها الطير

قال الحسن بن علي بن شعبة : ومن حكمه (عليه السلام) : « إذا أراد الله بالذرّة ( سرّاً أنبت لها جناحين فطارت ، فأكلها الطير » أ. من الأمنال السائرة ، قد صرّح به بعض الكتاب بلفظ ( إذا أراد الله هلاك نملة أنبت لها جناحين ) ، ومنهم الميداني أ.

وكنّى عنه ابن شعبة بالحكمة ؛ لأنّ كلّ مثل حكمة على ماعرّف المثل أبو هلال العسكري : ( جعل كلّ حكمة سائرة (مثلًا) ، وقد يأتي القائل بها يحسن من الكلام أن يتمثّل إلّا أنّه لا يتّفق أن يسير فلا يكون مثلًا ) الله الله المسلم على الكلام أن المثل إلّا أنّه لا يتّفق أن السير فلا يكون مثلًا ) المسلم المثلا الم

أي : تكون الكلمة حينئذٍ حكمة إن لم تسر ، وإن سرت فحكمة ومثلًا سائراً.

ويالهامن حكمة بالغة لمن أراد البلوغ إلى الذكر ، فيزداد، ثباتاً، أو أراد العود ألى الطريق ، ليتدارك عمّا فات منه ، أو أراد الكفّ عمّا أوقع في الهلاك. سؤال :

هل على النملة وهي المذرّة شيء أوجب لها الهلاك بتركه ؟ وهل عليها الطاعة كما على غيرها ؟

<sup>(</sup>١) في نسخة «بالنملة» كما في هامس التحف ٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) التحف ٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) مجمع الأمثال ٨٨/١ . المولَّدون . حرف الهمزة . أميال وحكم ٨٩/١.

<sup>(</sup>٤) الجمهرة على مجمع الأمنال ١/٥.

## الجواب أمران :

الأمر الأوّل: أنَّ للكائنات ومنها الطيور والسباع والأنعام حتى الحشرات وما خلق الله من شيء تسبيحاً وصلاةً وذكراً ، وربّا غفلت عن ذلك فيعاقبها الله تعالى بتركها لها ؛ ويدلّ عليه من الكتاب والأحاديث.

أمَّا الكتاب فقوله تعالى : ﴿ أَلَم تَرَ أَنَّ اللهَ يُسبِّحُ له مَن فى السّموات والأَرض وَالطّيرُ صافّاتٍ كلّ قَد عَلِمَ صلاتَهُ وتسبيحَهُ وَالله عَليم بسما يَفعَلُونَ ﴾ (١٠)

وقال عزّ من قائل: ﴿ تُسبِّحُ له السمواتُ السَّبعُ وَالْأَرضُ وَمَنْ فيهنَ وَإِنْ مِن شَيءٍ إِلاَ يُسبَّحُ بِحَمدِهِ ولكنْ لا تفقَهوُنَ تَسْبيحَهُم إِنَّهُ كَانَ حَليهاً غَفوُراً ﴾ ٢٠٠

#### أقول :

هل الحلم إلا عن سفه ؟ وهل الغفران إلا عن ذنب ؟ ففيه إشعار بأنَ ترك فقه تسبيح الكائنات ، من السفه ، ومن الذنب ، ولكنّ الله ﴿ كَانَ حَلِيهاً غَفُوراً ﴾ فيدلّ على بشارة إمكان فقه تسبيحها ، ونذارة تركه ، بل أنّه من الوظائف اليوميّة ، وأنّه من العقل ، والمأمور به ، والترك سفاهة وذنب ، ولو لم يكن مقدراً لما وقع موقع البشارة والنذارة ، فتدبّر الآية حق التدبّر وفي نظائرها تعرف إن شاء الله .

والآيتان المذكورتان قد دلّتا على تسبيح وصلاة كلّ ذي حياة ، وكلُ ما خلق الله من شيء بكـلّ وضـوح وصـراحة ، فإذا غفلت عمّا وظَفت فتركت

<sup>(</sup>١) النور : ٤١:

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٤٤.

أمثال الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

التسبيح والصلاة عوقبت.

#### والأحاديث منها :

الصادقي : « ماضاع مال في برّ ، أو بحر إلّا بتضييع الزكاة ، ولا يصاد من الطير إلّا ماضيّع تسبيحه ».

والصادقي الآخر : « مامن صيد يصاد إلّا بتركه التسبيح ، ومامن مال يصاب إلّا بترك الزكاة  $^{(1)}$ ».

فالجزاء شرًاً ، أو خيراً ثابت لكلّ ذي روح ، وغير ذي روح ، كلُّ على حسابه.

والنملة ذات حياة وروح تجازى بالشرّ عند تركها التسبيح والذكر الموظف لها فينبت الله لها جناحين ، فتطير فتاكلها الطير في الجوّ . فسبحان الله العليم العظيم . وفي ذلك موعظة وعبرة لمن كان له قلب ، أو ألقى السمع وهو شهيد.

#### الأمر الثاني :

من السنّة التكوينيّة تفدية الأدني للأعلى ، والمفضول للأفضل ، والإنسان من أفضل مخلوق وأكرمه قال تعالى : ﴿ لَقَد كَرَّمنا بَنى ادَمَ وَحَمَّلْناهُمْ فَي البَرِّ وَالبَحِرِ وَرَزَقْناهُم مِنَ الطَيّباتِ وَفَضَّلْناهُم عَلَىٰ كَثيرٍ مِمِنَّ خَلَقْنا تَفْضيلاً ﴾ (٢٠).

ويعلم من الآية أنَّ خلقاً آخر في قبال الكثير لايكون ابن أدم أفضل وفيه تفصيل مرهون بوقته.

ومراتب الفضل بين المخلوقات محفوظة حيث أنَّ النبات أفضل من الجهاد،

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٥/٦ ، ٣ من أبواب الزكاة ، الحديث ١٩ ، ٢٠.

دلُ الحديثان على ثبوت المكافأة . وذكر الصيد منال فيعم غيره.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٧٠.

والحيوان افضل من النبات، والإنسان أفضل من الحيوان فيفدى الأوّل للثاني، والثانسي للثالث، والثالث للرابع وهو الإنسان، بأيّ نحو من التفدية مثلاً تجد الأنعام الثلاثة تذبح ويأكلها الإنسان، لأنّها سخّرت وخلقت له بل خلق من أجله ما في الأرض جمعاً قال تعالى : ﴿ هُو اللّذي خَلَق لَكُمُ مَا فَى الأرض جَمعاً قال تعالى : ﴿ هُو اللّذي خَلَق لَكُمُ مَا فَى الأرض جَمعاً قال تعالى الله المنتاه النقل عَميعاً ﴾ أي : لنفع الإنسان كلّ ماخلقه الله تعالى إلّا ما استثناه النقل والعقل المحرّر في محله.

ومن المحتمل قريباً أنّ من فوائد تسبيح الكائنات لله عزّ وجلّ ومنها النملة أن إذا تركت التسبيح والذكر عوقبت ، ليأخذ الإنسان حذره بأنّ عقاب الترك له أشد.

ولعل من أسرار العقاب هي الموعظة لبني أدم وان يكون ذلك من باب فداء الأدنى للأعلى ، وأسرار أخرى لا نعرفها.

## وفي المقام كلام رفيع:

وهسو أنَّ من أسمى حديث من أحاديث قدسيَّة جارٍ على اللسان ما خاطب الله الإنسان بقوله تعالى : « خلقتك من أجلي ، وخلقت الأشياء من أحلك » ".

ومن ثم يحقّ له الفداء ، ومن أجل ذلك كانت التفدية من أشرف من في الكون وهو المعصوم (عليه السلام) : يقتل في سبيل الله ويحق له القتل فيه والفداء فداء المخلوق للخالق الأعلى الذي لا أعلى فوقه ، قتل الإمام الحسين وولده وأصحابه وكلّ من كان معه من رجال في الطفّ في سبيل الله وبعين الله ولأجل إحياء كلمة الله ، ودين الله عزّ وجلّ .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) المنهج القويم ٥١٦/٥ . الجواهر السنية في الأحاديث القدسية ٣٦١.

## ٤٨ إذا أردت ان تعلم مالك عندي فانظر مالي عندك

من الأمثال السائرة ، يضرب في تبادل المحبّة ، والكراهة. قال الشيخ الكليني (طاب ثراه):

عدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن علي بن أسباط عن الحسن بن الجهم قال: قلت لأبي الحسن (عليه السلام): لاتنسني من الدعاء. قال: [أ] و تعلم إنّي أنساك؟ قال: فتفكّرت في نفسي، وقلت: هو يدعو لشيعته وأنا من شيعته، قلت: لا، لاتنساني، قال: وكيف علمت ذلك؟ قلت: إنّي من شيعتك؛ وإنّسك لتدعو لهم، فقال: هل علمت بشيءٍ غير هذا؟ قال: قلت: لا، قال: إذا أردت أن تعلم مالك عندي فانظر مالي عندك".

الحسن بن الجهم الثقة من أصحاب الإمام الكاظم والرضا (عليهم السلام). وأخذاً بقاعدة تقديم كُنية الوالد على الولد، فناً تقدّم ذكره جننابه، وَلمجرّد الاحتمال والله العالم بالحال.

ثم إنَّ القلوب شواهد تقضي قضاء عدلًا على ما يحمل الإنسان لصاحبه من رضا وكراهة تظهر ظاهرتها على الوجنات ، وفلتات اللسان ، والعيون.

يقال: ربُّ طرف أفصح من لسان. قال أعرابي:

إن كاتمـونــا القـلى نمّت عيونهم والعين تظهر ما في القلب أو تصف

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٦٥٢/٢.

٢٠٢ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

#### وقال آخر:

إذا قلوب أظهرت غير ما تضمره أنبئتك عنها العيون (١١)

والعلوي: «ما أضمر أحدٌ شياً إلاّ ظهر في فلتات لسانه، وصفحات وجهه» (٢)

والنبوي : « إذا أردتم أن تعلموا ما للعبد عند الله فانظروا ماذا يتبعه من الثناء » "".

إذا أراد أن يعلم أنّ الله عنه راض فلينظر هل هو عن الله راض ؟ ويدلّ على الملازمة قوله تعالى : ﴿ رَضِى اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الفَوْز العَظّيم ﴾ (المعلى و ﴿ رَضِى اللهُ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لَمِن خَشِى رَبَّهُ ﴾ (ا) ، و ﴿ ارجعى إلىٰ رَبّكِ رَاضِيَةً فَادْخُلَى في عِبَادى وَادخلى جَنّتى ﴾ (١) .

وعلامة رضا العبد خشية الربّ تعالى كما دلّت الآية الثانية ، وعدم الاعتراض بها قدر تعالى له من الرزق وما لحياته من الشئون ، والبهجة بكلّ ما قضاه له من الأمور ، قال السبزوارى :

وبهبجة بها قضي الله رضا وذو الرّضا بها قضي ما اعترضا

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار لابن قتيبة ١٨١/٢.

<sup>(</sup>٢) النهج ١٣٧/١٨ . الحكمة ٢٦.

ومن المثل السائر : ( غشّ القلوب يظهر في فلتات الألسن ، وصفحات الوجوه ) مجمع الأمثال ٦٧/٢.

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار لابن قتيبة ١٥٨/٣.

<sup>(</sup>٤) المائدة : ١١٩.

<sup>(</sup>٥) البيّنة : ٨.

<sup>(</sup>٦) الفجر: ٢٨.

أَمْنَا لِمُواْتُكُم الإِمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

وخازن الجنّة رضواناً دُعي وذان سيّان لصاحب الرضا أن لم يقل راساً الأشيا كائنة منّا هو المرغوب ليتّه وَقَع (١)

أعظم باب الله في الرضا وُعي فقراً على الغنى صبور ارتضى عن عارف عمر سبعين سنة ياليت لم تقع ، ولا لما ارتفع

وليس الكلام هنا عن الرضا ، فإنّ للرضا بحوثاً لها موضعها ، وإنّها تطرّقنا إليه لبيان أفضل التبادل في الرضا وأرفعه وهو : الرضا بين الخالق والمخلوق والمحبّة التي هي آمال المحبّين.

وحديث الإمام الكاظم (عليه السلام) ينظر إلى تبادل الحبّ والرضا بينه وبين الحسن بن الجهم ، واستدلاله على أنّه عليه السلام لاينساه من الدعاء ، لكونه من شيعته ، والإمام أعطاه مقياساً مطّرداً لمعرفة المنزلة المرضيّة عنده وعدمها ولايخصّه ، بل هو جارٍ في غير المعصوم وغير شيعته من سائر الناس .

# ٤٩ إذا أعجبه شيء فلا يكثر ذكره

روى الشيخ المجلسي عن خالد أنّه قال :خرجت وأنا أريد أبا الحسن (عليه السلام) فدخلت عليه ، وهو في عرصة داره جالس ، فسلمت عليه ، وجلست ، وقد كنت أتيته لأسأله عن رجل من أصحابنا كنت سألته حاجة فلم يفعل . فالتفت إليّ وقال : ينبغي لأحدكم إذا لبس الثوب الجديد أن يمرّ يده عليه ويقول : الحمد الله الذي كساني ما أواري به عورتي ، وأتجمّل به بين الناس

<sup>(</sup>١) فرائد المنظومة المقصد السابع: فريدة في الرضا ٣٥٧ ـ ٣٥٨.

وإذا أعجبه شيءٌ فلا يكثر ذكره ؛ فإنّ ذلك ممّا يهدّه أن وإذا كانت لأحدكم إلى أخيه حاجة ووسيلة لايمكنه قضاؤها فلا يذكره إلّا بخير ؛ فإنّ الله يوقع ذلك في صدره فيقضى حاجته.

قال : فرفعت رأسي وأنا أقول : لاإله إلَّا الله . فالتفت إليّ ، فقال : ياخالد اعمل ماأمرتك ":

أقول: تعتبر الكلمة من الحكم إن لم تكن من الأمثال المخصّصة لعموم ( من أحبّ شيئاً أكثر من ذكره ) كما يأتي.

#### من هو الخالد راوي الحديث ؟.

الجواب: أنَّ المسمَّى بهذا الإِسم جمع كلَّهم من أصحاب الإِمام الكاظم (عليه السلام):

منهم: خالد بن نجيح الخزّاز ابن سعيد، أبو سعيد القّاط الثقة. ومنهم: القلانسي الله ومنهم غيرهما فراجع الله التقالف

## واشتمل الحديث على آداب.

منها: التحرّز من الوقيعة فيمن لم يستطع على قضاء الحاجة المعروضة عليه وإسعافها لمانع أو عذر لايعلم صاحبها وجهه، ولايذكره إلّا بخير لعلّ الله تعالى يجرى قضاءها على يده ولو بعد حين.

ومنها أدب لبس الثوب الجديد بأن يمرر اللآبس يده عليه بعده ويقول: ره الحمد لله الذي كساني ما أواري به عورتي ، وأتجمل به بين الناس » . فإن لُبس الثوب الجديد نعمة جديدة تستدعي شكراً جديداً ، ولا يشغل فكره

<sup>(</sup>١) أي : كثرة ذكر الثوب تهدّركنَ الذاكر وتفصله عنه بموت وغيره.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢١/٤٨.

<sup>(</sup>٣) معجم رجال الحديث ٢٠/٧ . و ٢٦ ، وغيره.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

أميا المحام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

ذكره، والإعجاب به وكثرة الحديث حوله .

ومنها وجوب القيام بها أمر به الإمام (عليه السلام) حيث قال في آخر الحديث : « ياخالد : اعمل ما أمرتك » ؛ إذ لا يخص وجوب العمل بها أمر به (عليه السلام) بخالد راوي الحديث وإن كان هو المورد له ؛ فإنّ المورد لا يخصّص عموم الوارد كما قرر في علم الأصول ، وقد مرّ غير مرّة.

#### بقى هنا شيء :

ماهو الغرض من منع الإكثار من ذكر الشيء المعجب به ؟ وهل المراد به الثوب الجديد المذكور في الحديث ؟ أليس التحدّث عن النعمة شكرها ، والإكثار منه إكثار من الشكر ؟ وقد قال تعالى : ﴿ وأمّا بنعمة ربّك فحدّث ﴾ الأ

أو المراد به ترك الشكوى لأنّ خالدًا دخل على الإمام (عليه السلام) شاكياً عن رجل لم يسعف حاجته ، فأعجبه سوء ذكره فنهاه عن الإكثار منه ورغّبه إلى حسن الذكر له الذي ربّها صار سبباً لقضاء الحاجة ؟

والوجه الأخير أوجه من الاحتمال الأوّل . ولاسيّما صوغ الكلام من البداية يشهد لذلك.

ويمكن أن تكون الكلمة إشارة إلى أمر معهود لخالد ، والإمام (عليه السلام) أراد انتباهه ؛ ومن ثم ابتدأه من دون سبق سؤال بهالخالدفيه من شئون ، ولذلك رفع رأسه بعد سهاعها قائلاً تعجباً : لاإله إلا الله ، والتفت (عليه السلام) اليه فقال : « ياخالد اعمل ما أمرتك » ، وكثيرا مّا كان أهل البيت ( عليهم السلام) يبتدأون السائلين قبل سؤالهم إعظاماً للأمر ، وتثبيتاً لما عليه السائلون من أمر الولاية والطاعة ويكون الحديث تقييداً لإطلاق المثل السائر : ( من أحب شيئاً أكثر من ذكره ) "ا.

<sup>(</sup>١) الضحلي: ١١.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ٢/١١٠ مجمع الأمتال ٣٢٩/٢. حرف الميم.

٥.

# إذا أنت اعتصمت بالله فقد هديت إلى صراط مستقيم

في كلام للإمام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم يأمره بالمجاهدة مع النفس و إبليس ، قال (عليه السلام) :

« قال هشام : فقلت له : فأيّ الأعداء أوجبهم مجاهدة ؟ قال (عليه السلام) : أقربهم إليك وأعداهم لك ، وأضرّهم بك ، وأعظمهم لك عداوة ، وأخفاهم لك شخصاً مع دنوّه منك ، ومن يحرّض أعداءك عليك وهو [ فهو ] إبليس الموكّل بوسواس [ من ] القلوب ، فله فلتشتدّ عداوتك ، ولا يكونن أصبر على مجاهدته فإنّه أضعف منك أصبر على مجاهدته ، وأقل منك ضرراً في كثرة شرّه . إذا أنت اعتصمت بالله فقد هديت إلى صراط مستقيم "().

#### أقول :

إنَّها أتينا قطعة من الكلام الكاظمي ، لتربط الكلمة الحكميّة به وأصلها قوله تعالى : ﴿ ومن يعتصم بالله فقد هُدئ إلى صراط مستقيم ﴾ (٢).

إنّ المجاهدة والصبر عليها لكبح أعدى عدوّ الإِنسان: النفس، وإبليس، من أظهر ظاهرة الاعتصام المذكور في الآية والرواية، ولا نجاة له منها إلّا بذك.

<sup>(</sup>١) التحف ٤٠٠ ، البحار ٢١٥/٧٨ ـ ٢١٦.

<sup>(</sup>۲) آل عمران : ۱۰۱.

واعتصام المؤمن من وسائل الدخول في الرحمة والفضل منه تعالى ، وسبب الهداية إلى الصراط المستقيم ، وتشهد لهذه الأمور آية ﴿ فأما الذين ءامنوا بالله واعتصموا به فسيدخلهم في رحمة منه وفضل ويهديهم إليه صراطاً مستسقيها ولانت على أنَّ الاعتصام بالله بعد الايان به تعالى سبب دخول الرحمة والفضل ، والهداية إلى الصراط المستقيم يطابقها الكلام الكاظمي الذي عليه شاهد من القرآن الكريم.

#### الاعتصام:

في اللغة الاعتصام: الامتناع، وأصله العصمة: المنع، فهو مطاوعتها وبمعنى الالتجاء ﴿ واعتصموا بحبل الله جميعاً ﴾ (أ) أي: التجئوا إلى الله بطاعته، وحبل الله هو القرآن، وقيل: بعهد الله، وفي الحديث « ما اعتصم عبد من عبادي بأحد من خلقي إلا قطعت أسباب السموات من يديه، وأسخنت الأرض من تحته » قال بعض الشارحين: هاتان الفقرتان كناية عن الخيبة والحسران (أ).

والاعتصام به تعالى عن كلّ ما سواه بأن يجعله الحماية والكهف المنيع له من الهلكة.

قال ابن الأثير في « من كانت عصمته شهادة أن لا إله إلا الله » : أي ما يعصمه من المهالك يوم القيامة : المنعة والحماية ... (١) مم عصمه من المهالك يوم القيامة المنعة والحماية ... (١) مم عصمه من المهالك يوم القيامة المنعة والحماية ... (١) مم عصمه من المهالك يوم القيامة المنعة والحماية ... (١) مم عصمه من المهالك يوم القيامة المناطقة المناط

ومن أهم وسائسل الاعتصام الانتهاج لمنهج الأئمّة الكرام وفي

<sup>(</sup>١) النساء : ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) أل عمران : ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين \_ عصم \_.

<sup>(</sup>٤) النهاية ٣٤٩/٣ ـ عصم ...

مقدّمتهم الرسول الأعظم (صلّى الله عليه وآله وسلّم) وبالسير على ضوء سيرتهم، وفي الحقيقة الاعتصام بهم اعتصام بالله عزّ وجل ليس غيره؛ وقد جاء ذلك في الزيارة الجامعة: « ومن اعتصم بكم فقد اعتصم بالله ... »(١).

كها أنّ بإشراق الأرض بنور الربّ إشراق نورهم ؛ لأنّ النور هو النور قال تعالى : ﴿ وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾ " وفي الزيارة الجامعة : « وأشرقت الأرض بنوركم » (١) ، ومعرفتهم بالنؤرانيّة معرفة الله تعالى كها في الحديث (١) .

# ٥١إذا انكسفت الشمس فارفع بصرك إلى السهاء

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) المختارة أجاب بها وهو في الحبس عن كتاب على بن سويد قال (عليه السلام):

«وإذا انكسفت الشمس فارفع بصرك إلى السهاء ، وانظر ما فعل الله عزّ وجلّ بالمجرمين »(٥).

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا (ع) ٢٧٩/٢.

<sup>(</sup>٢) الزمر: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار ٢٨١/٢.

<sup>(</sup>٤) البحار ١/٢٦ ـ ١٧ . وفيه شرح مبسّط وأحاديث نفسّر الحديث المذكور.

<sup>(</sup>٥) روضة الكافي ١٢٦، البحار ٢٤٤/٤٨.

هل انكساف الشمس في هذا الحديث ناظر إلى انكسافها المعدود من علائم ظهور الإمام المهدي (عليه السلام) كما رواه الشيخ الصدوق طاب ثراه بإسناده إلى الإمام الباقر (عليه السلام) قال: «اثنان بين يدي هذا الأمر: خسوف القمر لخمس، وكسوف الشمس لخمس عشرة [و] لم يكن ذلك منذ هبط آدم (عليه السلام) إلى الأرض، وعند ذلك يسقط حساب المنجمين»(١).

وحديثه الآخر بإسناده إلى الصادق (عليه السلام) قال: تنكسف الشمس لخمس مضين من شهر رمضان قبل قيام القائم (عليه السلام)(٢).

ويشهد لكونه من العلائم ما قبل الكلمة : «إذا رأيت المشوّه الأعرابي في جمل جرّار فانتظر فرجك ولشيعتك المؤمنين» "".

والأعرابي المشوّه السفياني على ماذكر في محلّه أنّه مشوّه الخلقة ؟؟

أو كلام الإمام (عليه السلام) في الانكساف المطلق ، لأنّه آية ساوية فلينظر الإنسان إليها ، وأنّها بلاء للمجرمين ؛ ومن ثم جاء الأمر بالصلاة والفزع إلى المساجد والدعاء لكشفها؟ ولبيان علل الانكساف أو الانخساف موضع آخر لا محال لذكرها هنا.

والكلمة من الآداب الموظّفة التوجيهيّة التي تعتبر من العبر والعظات وكلّ شيءٍ تراه عينك فيه العبرة والموعظة لأهلها.

<sup>(</sup>١) إكال الدين ٢/٦٥٥ . ألباب ٥٧ ، علامات خروج القائم (عليه السلام).

إنَّ الحساب النجومي كما هو المتواجد في الخارج وقوع الحسوف في أواسط الشهر ، والكسوف أواخره ، فلو انعكس ذلك بأن كسفت الشمس في أواسطه ، وخسف القمر في أواخره بطل الحساب ، وحكم تقدير الله تعالى على أهله ﴿ ذلك تقدير العزيز العليم ﴾ يس : ٣٨.

<sup>(</sup>٢) إكبال الدين ٢/١٥٥.

<sup>(</sup>٣) روضة الكافي ١٢٦.

## ٥٢ إذا حكم عدل

من كلمات الإمام الكاظم عليه السلام رواها الشيخ الكليني بإسناده إلى العباس بن هلال الشامي مولى أبي الحسن عليه السلام قال: قلت: جعلت فداك ما أعجب إلى الناس من يأكل الجشب، ويلبس الخشن، ويتخشّع.

فقال: أما علمت أنّ يوسف عليه السلام نبيّ ابن نبيّ كان يلبس أقبية الديباج مزرورة بالذهب، ويجلس في مجالس آل فرعون (١) يحكم، فلم يحتج الناس إلى لباسه، وإنّها احتاجوا إلى قسطه، وإنّها يحتاج من الإمام في أن إذا قال صَدَقَ، وإذا وَعَدَ أَنجَزَ، وإذا حَكَمَ عَدَلَ؛ إنّ الله لا يحرّم طعاماً، ولا شراباً من حلال، وإنّها حرّم الحرام قلّ أو كثر، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿قل من حرّم زينة الله التي أخرج لعباده من الطيّبات من الرزق ﴾ (١).

#### أقول :

قوله عليه السلام: «إذا حَكَمَ عَدَلَ» يضاهيه المثل السائر: (إذا تولَّى عَقَدَ شيءٍ أَحكَمَهُ) يضرب للرجل الحازم الجادّ في الأمور<sup>(٣)</sup>.

 <sup>(</sup>١) لم يكن يوسف معاصراً لفرعون بل من باب ( لكل نبي فرعون ) أو لكل موسى فرعون .
 أمثال وحكم ١٣٦٩/٣.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٣٢ . فروع الكافي ٤٥٣/٦ ـ ٤٥٤.

<sup>(</sup>٣) المستقصى ١٢٣/١ . وفيه :

وما عليك أن يكون أزرقا إذا تولَى عقد شيءٍ أوثهقا يوافق البيت محتوى الحديث الجاري والكلمة المختارة : « إذا حَكمَ عَدَل » وإن شئت قلت : الحكميّة ، أو المثليّة .

وإحكام كلّ شيء بحسبه ، وهكذا العدل فإنّه في القضاء والحكم بأن لا يجور في ذلك وفي القول أن لا يحيف ، وفي الشهادة أن يجتنب من قول الزور ، ومن أمّ قوماً صافاهم وصدقهم في عشرتهم ومعاملتهم ، وإذا لم يعدل في الحكم ، وجار في القضاء ، وقال قول الزور ، ولم يصدق أخاه فيها تولاه وعاشره فلا يصلح للإمامة ، ولا لغيرها . والغرض أن الرجل لا بأس عليه في الحلال إذا اتقى الله.

#### قصّة ذي الخويصرة:

لًا قسم رسول الله صلّى الله عليه وآله غنائم خُنين أقبل رجل طويل ادم بين عينيه أثر السجود فسلّم ولم يخصّ النبي صلّى الله عليه وآله ، ثم قال : قد رأيتك وما صنعت في هذه الغنائم ، فقال صلّى الله عليه وآله : وكيف رأيت؟ قال : لم أرك عدلت ، فغضب رسول الله صلّى الله عليه وآله ، وقال : ويلك إذا لم يكن العدل عندي فعند من يكون ؟ فقال المسلمون : ألا نقتله ؟ فقال : دعوه ؛ فإنّه سيكون له أتباع يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية ، يقتلهم الله على يد أحبّ الخلق إليه من بعدي.

فقتله أمير المؤمنين عليه السلام فيمن قتل يوم النهروان من الخوارج<sup>(۱)</sup>. وفي لفظ: « إذا لم أعدل فمن يعدل... »<sup>(۱)</sup>.

وفي القصّة تنصيص على إحدى فضائل أمير المؤمنين عليه السلام بأنّه أحبّ الخلق إلى الله من بعد رسول الله صلّى الله عليه وآله ، وفيها إخبار بوقعة النهروان وقتل الخوارج المارقين عن الدين.

والعدل عدلان : العدل المطلق ، والعدل في الحكم والقضاء . وكلاهما لازمان واجبان.

<sup>(</sup>١) السفينة ٣٨٣/١ ـ خرج ـ البحار ٢١/١٧٣ ـ ١٧٤ يختلف لفظه .

<sup>(</sup>٢) كنز العيّال ١٩٨/١١ ، الرقم ٣١٢١٥.

ومن القسم المطلق حديث الإمام الصادق عليه السلام: « العدل أحلى من الماء يصيبه الظمئآن ، ما أوسع العدل إذا عدل فيه وإن قلّ "".

والآخر : « اتَّقوا الله واعدلوا ؛ فإنَّكم تعيبون على قوم لا يعدلون ».

والآخر : « العدل أحلى من الشهد ، وألين من الزبد ، وأطيب من المسك »(٢).

#### ومن القسم الثاني:

قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا حَكُمْتُمْ بِينَ النَّاسُ أَنْ تَحَكُّمُوا بِالْعَدَلِ ﴾ ```.

وفي الآية والرواية \_ لمن أراد أن يعدل \_ الكفاية ، وإن لم تكفياه فلا يكفيه شيءٌ وهو من الحائدين.

#### 04

# إذا ذكرت مقدرتك على الناس فاذكر مقدرة الله عليك غداً

كلمة لو وزنت بالأوزان الثقيلة لرجحت عليها ، ولا يقدر قدرها إلا من عرف قدرة الله المطلقة في العالم كله ، والعارف لا يرى لنفسه قدرة ، وهي كلمة مثليّة وحكميّة بالصميم ، من كلمات الإمام الكاظم عليه السلام.

## قال الشيخ الكليني طاب ثراه:

الحسين بن الحسن الهاشمي عن صالح بن أبي حمَّاد عن محمد بن خالد عن رياد بن أبي سلمة قال : دخلت على أبي الحسن موسى عليه السلام فقال

<sup>(</sup>١) أصول الكافى ١٤٦/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٥٧.

لي : يا زياد إنّك لتعمل عمل السلطان ؟ قال : قلت : أجل، قال لي : ولم ؟ قلت : أنا رجل لي مروءة (١٠٠٠ ، وعلى عيال ، وليس لي وراء ظهري شيءٌ.

فقال لي: يا زياد لئن أسقط من جالق أن فأنقطع قطعة قطعة أحبّ إليّ من أن أتولّى لأحد منهم عملًا ، أو أطأ بساط أحدهم إلّا لماذا ؟ قلت : لا أدري جعلت فداك ، فقال : إلّا لتفريج كربة عن مؤمن ،أو فكّ أسره ،أو قضاء دينه ، يا زياد إنّ أهون ما يصنع الله بمن تولّى لهم عملًا أن يضرب عليه سرادق من نار إلى أن يفرغ الله من حساب الخلائق.

یا زیاد فإن ولّیت شیئاً من أعلهم فأحسن إلى إخوانك فواحدة بواحدة (۲) والله من ذلك ، یا زیاد أیّا رجل منكم تولّی منهم عملاً ثم ساوی بینكم ، فقولوا له أنت منتحل كذّاب.

يا زياد إذا ذكرت مقدرتك على الناس فاذكر مقدرة الله عليك غداً ، ونفاد ما أتيت إليهم عنهم ، وبقاء ما أتيت إليهم عليك (٤٠٠).

#### أقول :

لكل كلمة كلمة من الحديث شرح وبيان لا مجال لذكره ، وإنّما أتيناه عن آخره ؛ لاحتوائه على مهام الأمور الاجتماعيّة قد اختيرت منها كلمات يأتي موضعها ، ولا سيّما كلمة « بقاء ما أتيت إليهم عليك » أى اذكر ذلك أ .

قوله عليه السلام : « إذا ذكرت مقدرتك على الناس فاذكر مقدرة الله

<sup>(</sup>١) أي ذو إحسان عوّدت الناس بها لا يمكنني تركه.

<sup>(</sup>٢) الجالق : الجبل المرتفع . والظاهر الحالق.

<sup>(</sup>٣) حرف الواو مع الألف.

<sup>(</sup>٤) فروع الكافي ١٠٩/٥ ـ ١١٠ ، باب شرط من أذن له في أعيالهم ، البحار ١٧٣/٤٨.

<sup>(</sup>٥) حرف الباء مع القاف.

عليك غداً » ما أردعه من قول لمن أراد انتباهاً وكبحاً للنفس الشرّيرة لكي ترعوي عن غيّها وطغواها ، وتحتوي على تقواها ، وتئوب إلى مولاها .

تقتضي المقدرة التجاوز والظلم إلا من عصمه الله وقد علم أنَّ شكر نعمة الاقتدار العفو عمن قدر عليه ، إذ من الجميل العفو مع القدرة ، وقد جاء في المثل : ( إذا قدرت على عدوَّك فاجعل العفو عنه شكراً )(1).

وإنَّ أكثر ذوي القدرة تذهب الحفيظة منهم إلَّا إذا كان كريم الذات.

قالت العرب: المقدرة تذهب الحفيظة، قال بعض عظهاء قريش لعدو قد ظفر به: لولا أنّ المقدرة تذهب الحفيظة لانتقمت منك ثم تركه. والمعنى أنّ التمكن من العدو يزيل غضبك عليه إذا كنت كريم الظفر. يضرب في وجوب العفو عند المقدرة (٢٠).

ومن الأمثال: (إن أمكنتك القدرة على المخلوق فاذكر قدرة الخالق عليك )<sup>(۲)</sup>.

ومنها: (أيَّام القدرة وإن طالت قصيرة ، والمتعة بها وإن كثرت قليلة )<sup>(1)</sup>. ومن الأحاديث المثلبّة:

العلوي: « اذكر عند الظلم عدل الله فيك ، وعند القدرة قدرة الله عليك  $^{(0)}$ .

والآخر : « إذا حدتك القدرة على ظلم الناس فاذكر قدرة الله سبحانه

<sup>(</sup>۱) أمثال وحكم ٩٣/١.

<sup>(</sup>٢) المستقصى ٧/٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) العقد الفريد ١/٣٩.

<sup>(</sup>٤) عيون الأخبار لابن قتيبة ١٦٣/٣.

<sup>(</sup>٥) البحار ٣٢٢/٧٥.

وحدیث لقهان : « وإذا دعتك القدرة إلى ظلم الناس فاذكر قدرة الله علیك  ${}^{(7)}$ .

لو تفكّر في القدرة الموهوبة له هل امتلكها بكدّ اليمين وعرق الجبين ؟ أو ورثها عن أب أو جدّ ؟ أو وجدها عند نعومة أظفاره أو رضاعه ؟ او عند ما كان في بطن أمّه جنيناً ؟ أو نطفة ؟ أو علقة ؟ أو مضغة ؟ أو من قبل ذلك كان في الصلب والترائب ؟ أو نباتاً يؤكل أو شراباً يشرب ؟؟

أليس الله القادر المعطي للقدرات قد أعطاكها من بعد أن خلقك وقدّرك، ثم السبيل يسّرك للدخول إلى هذا العالم من بطن أمّك ؟ ثم إذا شاء أماتك فأقبرك ؟ وللموقف والحساب لو شاء انشرك ؟ فمن أيّ وقت أو حالة امتلكتها ؟ وهل تستطيع إذا سُلبتها تستردّها من سالبها ؟ او ليست القدرة كسائر النعم يلزم شكرها بالعفو والصفح عمّن قدرت عليه ؟ وما هي إلّا عارية أو أمانة يجب ردّها إلى أهلها وإلّا فيأخذها على رغم معطسك قهراً رضيت أو كرهت.

فانتبه أيّها المغرور بقدرتك اليوم واذكر قدرة الله عليك غداً وقبل غدٍ، فلا تظلم أحداً واجعل عوضها الشكر والعفو عمّن أفرط، أو فرّط فيك، وتزوّد بها لآخرتك بعون الضعيف ومؤنة المحتاج، وخدمة الدين وأهله بها تستطيع.

وأفق يا موهوب القدرة عن سكرتها والغفلة عمّا يراد بها لعلّك تدرك ما فات منك وتزوّد بكلّ ما لديك من قوّة قبل سلبها ، ولا تعملها على فاقدها ، فتفقدها ويأخذها منك واهبها ، فيعطيها الفاقد لها أمس ، ويقتصّ منك أيها

<sup>(</sup>۱) غرر الحكم ۱٤۱ «إدا».

<sup>(</sup>٢) البحار ٤٢٦/١٣ . أقول : وفي الباب أحاديث وكلمات كثيرة تستدعي مجالًا أوسع لا ضيق فيه ، وما جاء هنا منها قصيرة من طويلة.

٢١٦ .....المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

الواجد لها اليوم ، وكم من قويّ قد ضعف ، وضعيف قد قويّ، ووليّ الحالتين هو الله تعالى.

ثم القدرة كما تكون جسميّة وامتلاك الآت الدفاع تكون ماليّة وحتى قدرة الجاه والاعتبار.

## ٥٤ إذا رأيت المشوّه الأعرابي فانتظر فرجك

من حديث الإمام الكاظم عليه السلام لعلي بن سويد أجاب وهو في الحبس عن كتابه تقدّم بعضه عند « إذا انكسفت الشمس فارفع بصرك إلى الساء »(١).

#### قال عليه السلام:

« فإذا رأيت المشوّه الأعرابي في جحفل جرّار فانتظر فرجك ، ولشيعتك من المؤمنين »(٢).

#### من هذا الأعرابي المشوّه ؟

يحتمل أنّه السفياني ، لأنّه مشوّه الوجه كما في صحيح الصدوق عن الصادق عليه السلام عن أبيه عن أمير المؤمنين عليهم السلام قال : « يخرج ابن آكلة الأكباد من الوادي اليابس وهو : رجل ربعة وحش الوجه ضخم الهامة بوجهه أثر جدري ، إذا رأيته حسبته أعور اسمه عثمان بن عنبسة وهو من ولد أبي سفيان ، لرأيت أخبث الناس ، أشقر ، أحمر ، أزرق ، يقول : يا ربّ ثاري

<sup>(</sup>١) (إذا) مع الهمزة والنون.

<sup>(</sup>٢) روضة الكافي ١٢٦.

وهو الذي يملك الكُور الخمس ، ويجيّش الجيوش : جيساً إلى العراق ، وحيشاً الى الحجاز وإليك بعض النصوص :

منها صحيح الصدوق عن الصادق عليه السلام وهو حديث عبد الله بن أبي منصور البجلي قال: سألت أبا عبد الله عليه السلام عن اسم السفياني ؟ فقال: وما تصنع باسمه ؟ إذا مَلَكَ كُورَ الشام الخمس: دمشق، وحمص، وفلسطين، والأردن، وقنسرين. فتوقعوا عند ذلك الفرج (٢) قلت: يملك تسعة أشهر ؟ قال: لا، ولكن يملك ثمانية أشهر لا يزيد يوماً (١).

وأمّا تجييش الجيش الجرّار ففي العلوي وهو حديث طويل إلى أن قال (عليه السلام): « فيجيّش جيشاً إلى المدينة ، وجيشاً إلى المشرق ، فيقتل بالزوراء سبعين ألفاً ، ويبقر بطون ثلثائة امرأة حامل ، ويخرج الجيش إلى كوفانكم هذه ، فكم من باكٍ وباكية ، فيقتل بها خلق كثير.

وأمّا جيش المدينة فانّه إذا توسّط البيداء صاح به جبرئيل صيحة عظيمة فلا يبقى منهم أحد إلّا وخسف الله به الأرض ، ويكون في أثر الجيش رجلان أحدهما بشير ، والآخر نذير ... »(1).

ويحتمل أن يكون المشوّه الأعرابي الدجّال ، ولكنّه لم يعهد له الجيوش المذكورة وكلمة « المشوّه » وإن كانت جائزة التطبيق عليه إلاّأنّ السفياني أكثر

<sup>(</sup>١) إكال الدين ١/١٥٦ ، الباب ٥٧.

<sup>(</sup>٢) هذا شاهد آخر لكونه السفياني وأنَّه الأعرابي المشوَّه صاحب الاسم وتؤكَّده كلمة «الفرج».

<sup>(</sup>٣) إكمال الدين ١٥١/٢ \_ ٦٥٢ ، الباب ٥٧.

<sup>(</sup>٤) إلزام الناصب ١٩٩.

٢١٨ ....... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام تطبيقاً عليه.

والدجال هو كما في الحديث العلوي الذي رواه الشيخ الصدوق قال: قال (عليه السلام): « ألا إنّ الدجّال صائد بن الصيد، فالشقي من صدّقه، والسعيد من كذّبه، يخرج من بلدة يقال لها: إصفهان من قرية تعرف باليهوديّة، عينه اليُمنى ممسوحة، والعين الأخرى في جبهته تُضيء كأنّها كوكب الصبح، فيها علقة كأنّها ممزوجة بالدم، بين عينيه مكتوب كافر يقرؤه كلّ كاتب وأمّي، يخوض البحار، وتسير معه الشمس، بين يديه جبل من دخان، وخلفه جبل يخوض البحار، وتسير معه الشمس، بين يديه جبل من دخان، وخلفه جبل أبيض يُري الناس أنّه طعام، يخرج حين يخرج في قحط شديد، تحته حمار أقمر خطوة حماره ميل ...» أنه

ليس الغرض من هذه الأحاديث ذكر علائم الخروج ، بل لتقريب الاحتهالين وهنا احتهال ثالث وهو : أن يخرج رجل أعرابي آخر مشوّه الوجه غير السفياني يجيّش الجيوش ، ويكون عندها الفرج للمؤمنين ، ولكن لابدّ من الوصفين : كونه أعرابياً ، مشوّه الخلقة المتطابقين على السفياني ، أو الدجّال ، والغالب على الظنّ أنّ الدجّال من العرب ، لأنّ الدجّال مبالغة الدجل أي الخدعة واللبس .

#### وكيف كان:

إنَّ الكلمة حكمة إن لم تكن من المثل لكونها تنفع المؤمنين ، والحكمة هي الكلمة الموجزة النافعة فتكون من الحكم والعظات النافعة التي يأخذون معها التأهّب والإعداد ، وإن أبيت ذلك كله فهي من الكلمات المختارة المأثورة عنه (عليه السلام).

<sup>(</sup>١) إكال الدين ٢/٢٦ - ٥٢٧ ، الباب ٤٧ ، حديث الدجّال . وفي الدجال أحاديث فراجا

#### علي بن سويد :

عدّة أشخاص يعرفون بـ علي بن سويد ولكنّ راوي الحديث هو الملقّب بالسائي نسبة إلى قرية قريبة إلى المدينة يقال لها :الساية ، وقيل السائي ، والتهار ، والشيباني متّحد وهو من أصحاب الإمام موسى الكاظم (عليه السلام) راوي حديثه (عليه السلام) وهو في الحبس وقد وثقه الشيخ الطوسي ونقل الأستاذ الحوئي رواية الشيخ الكليني في روضة الكافي التي أخذنا منها بعض الكلمات ومنها الكلمة الجارية ، وتعرّض للمعروفين بهذا الاسم واختار الاتّحاد للمسمّى به في أكثرهم وهو بين مضعف لهم وبين توثيق ويذهب بالأخير إلى وثاقة على بن سويد السائي وأنّ طريق الشيخ الصدوق إليه صحيح دون شيخ الطائفة (۱).

ولنا في توثيق رواة الأحاديث طريق مشابه للقدماء ، وأنّ ذكرهم في كتبهم والرواية عنهم من أسباب الوثاقة إن لم يعارضها أمر أقوى من ذلك ، والتفصيل في محلّه ، ولاريب في وثاقة على بن سويد السائي التهار راوي الحديث.

<sup>(</sup>١) معجم رجاله الحديث ٥٦/١٢ ـ ٥٦ ، محصّله.

#### ٥٥

# إذا سمعت فعه ، وإذا وعيت فاعمل

قال الحسن بن أبي الحسن الديلمي:

روى عن أبي حنيفة إنّه قال: أتيت الصادق عليه السلام لأسأله عن مسائل، فقيل لي إنّه نائم، فجلست انتظر انتباهه، فرأيت غلاماً خماسياً أو سداسيّاً حميل المنظر، ذا هيبة، وحسن سمت، فسألت عنه ؟ فقالوا: هذا موسى بن جعفر، فسلّمت عليه، وقلت له: يا ابن رسول الله ما تقول في أفعال العباد، ممّن هي ؟

فجلس ، ثم تربّع وجعل كمّه الأيمن على الأيسر ، وقال : يا نعمان قد سألت فاسمع ، وإذا سمعتَ فعه ، وإذا وعيتَ فاعمل : إنّ أفعال العباد لا تعدو من ثلاث خصال :

إمّا من الله على انفراده ، أو من الله والعبد شركة ، أو من العبد بانفراده فإن كانت من الله على انفراده فيا باله \_ سبحانه \_ يعذّب عبده على ما لم يفعله ، مع عدله ورحمته وحكمته ! وإن كانت من الله والعبد شركة ، فيا بال الشريك القوي يعذّب شريكه على ما قد شركه فيه وأعانه عليه ؟

ثم قال : استحال الوجهان يانعمان ؟ فقال : نعم.

قال له: فلم يبق إلا أن يكون من العبد على انفراده ، ثم أنشأ يقول: لم تخل أفعالنا الله الله ندم بها المحدى ثلاث خصال حين نبديها الله

<sup>(</sup>١) أعلام الدين ٣١٨. البحار ١٧٥/٤٨ ـ ١٧٦. نقلًا من أعلام الدين.

الأبيات التي تمرّ في قصّة أبي حنيفة بشكلين آخرين الأوّل: عند « إن كانت أفاعيل العباد من الله دون خلقه فالله أعلى وأعزّ » أن والثاني: عند « إنّ المعصية لابد أن تكون من العبد ، أو من ربه ، أو منها جميعاً » أن فلا نتعرّض هنا للبحث عن الجبر والتفويض ، والحديث الكاظمي الدالّ على صدور المعاصي عن العباد . بل المناسب ذكر أدب ساع العلم ، وحفظه ثم العمل به كما دلّ على ذلك الحديث الجاري، وحقوق المعلّم ، والمتعلّم كثيرة ، ومنها التواضع ، وفي أحاديث ما يرشدك إلى ذلك كلّه.

ففي حديث «يا رسول الله ما العلم ؟ قال : الإنصات ، قال : ثم مه ؟ قال : الاستماع ، قال : ثم مه ؟ قال : الحفظ ، قال : ثم مه ، قال : العمل به ، قال : ثم مه يا رسول الله ؟ قال : نشره »(٣).

وسؤال العالم عن المسائل من مفاتح العلم ، وحسن السؤال نصفه.

في علوي : « العلم خزائن ، ومفتاحها السؤال ، فاسألوا يرحمكم الله ، فإنّه يؤجر فيه أربعة : السائل ، والمعلّم ، والمستمع ، والمحبّ لهم »''.

ونبوي « حسن المسألة نصف العلم ، والرفق نصف العيش »<sup>(ه)</sup>.

وعلوي : « إنّ من حق معلّمك عليك التعظيم له ، والتوقير لمجلسه ، وحسن الاستهاع ، والإقبال عليه ، وأن لا ترفع صوتك عليه ، ولا تجيب أحداً

<sup>(</sup>١) حرف (إن) المخفَّفة.

<sup>(</sup>٢) حرف (إنَّ) المشدّدة.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافى ٤٨/١.

<sup>(</sup>٤) كنز العال ١٣٣/١٠ ، الرقم ٢٨٦٦٢.

<sup>(</sup>٥) البحار ١٦٢/٧٧.

٢٢٢ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

يسأله حتى يكون هو المجيب... "الله

وعلوي آخر : « إذا سألت فسل تفقّهاً ، ولا تسأل تعنّتاً ؛ فإنّ الجاهل المتعلّم شبيه بالعالم ، وإنّ العالم المتعسّف شبيه بالجاهل » أ.

ونبوي : « لينوا لمن تعلُّمون ، ولمن تتعلُّمون منه »<sup>۳۱</sup>.

وعلوي: « خذوا من كلَّ علم أحسَنَه ، فإنَّ النحل يأكل من كلَّ زَهر أَزينه فيتولَّد منه جوهران نفيسان أحدهما فيه شفاء للناس ، والآخر يستضاء به »(1).

#### أقول :

لو لم يكن إلا قوله تعالى : ﴿ الذين يستمعون القول فيتبعون أَحسَنَه اولئك الّذين هداهم الله واولئك هم أولوا الألباب ﴾ (٥).

ففيها الإشارة إلى موضوع الاستهاع أوّلاً ، والوعي بعد الاستهاع ثانياً ، لأنّ اتّباع أحسن القول لا يتيسّر بدون الوعي والتمييز بين غثّ القول وسمينه ومن المعلوم أنّ اتباع الأحسن من القول لا يكون إلّا لغرض العمل وعليه أنّه شاهد صدق لقوله عليه السلام : « قد سألت فاسمع ، وإذا سمعت فعه... ».

<sup>(</sup>١) أعلام الدين ٩١.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢٣٢/١٩ ، الحكمة ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ٦٢/٢.

<sup>(</sup>٤) تصنيف غرر الحكم ٤٦.

<sup>(</sup>٥) الزمر : ١٨.

### ٥٦ إذا قال صدق

من نعوت الإمام الذي يأتم به أن يكون صادقا إذا قال ، وعادلاً إذا حكم كما تقدّم بيانه ، من كلمات الإمام الكاظم عليه السلام المختارة قال روحي فداه في حديث رواه الشيخ الكليني طاب ثراه : « وإنّما يحتاج من الإمام في أن إذا قال صدق ، وإذا وَعَدَ أَنجَزَ ، وإذا حَكَمَ عَدَلَ ... »(١).

#### أقول :

هل الصدق أو الكذب من صفة القول خاصة كما قاله جمع منهم ابن الأثير الجزري قال عند حديث «صدق الله وكذب بطن أخيك »: استعمل الكذب هاهنا مجازاً، حيث هو ضدّ الصدق، والكذب مختصّ بالأقوال، فجعل بطن أخيه حيث لم ينجح فيه العسل كذباً، لأنّ الله قال: ﴿فيه شفاء للناس ﴾ (١٠).

والذي اخترناه فيها سبق أنّ الصدق يوصف به القول ، والفعل ، والنيّة وغيرها جميعاً كها في الخطبة النبويّة في فضل شهر رمضان : « فاسئلوا الله ربّكم بنيّات صادقة »(٣).

فهل تجد من نفسك مجازاً في توصيف النيّة بالصدق ؟ وإنّ أصدق شاهد بأنّ الصدق أو الكذب يوصف على الإطلاق قولاً ، أو فعلاً ، أو أيّ سكون وحركة ظهور قوله تعالى : ﴿ والذي جاء بالصدق وصدّق به أولئك هم المتّقون ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) فروع الكافي ٣/٦ ـ ٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٦٩ . النهاية ١٥٩/٤ \_ كذب \_.

<sup>(</sup>٣) الإقبال ٢.

<sup>(</sup>٤) الزمر : ٣٣.

حيث جاء تعالى بكلمة ﴿ والذي جاء بالصدق ... ﴾ ، ولايصدق ذلك إلا إذا كان صاحبه صادقا في القول والفعل والنيّة وغيرها ، والوجدان يشهد ، بالفرق بين كلمة (صدق الرجل) وبين (جاء بالصدق) ، وما وراء الوجدان برهان أو بيان.

والمهمّ بيان ظاهرة الصدق في دنيا الإنسان ودينه ، وعلل العدول عنه إلى ضدّه وهو الكذب ، وهل للكذب من أثر جميل كما للصدق ؟ أو هل النجاة توجد في غير الصدق ، وقد قالوا : ( النجاة في الصدق ) (۱) . و ( الهلاك في الكذب) (تا . و إلّا في إصلاح ذات البين ، أو إنجاء نفس محترمة ؛ فإنّ قبح الكذب يتبدّل إلى الحسن ، وحسن الصدق إلى القبح من باب تقديم الأهم على المهمّ إذا تزاحما على ما قرّر في علم الأصول .

وقد جاء في صفة العاقل في العلوي : « ليس العاقل من يعرف الخير من الشرّ ، ولكنّ العاقل من يعرف خير الشرّين »(٣).

ففي الكذب شرَّ ، وهلاك النفس المحترمة شرَّ وخير الشرَّين ارتكاب الكذب لنجاتها ؛ والنجاة أهمَّ من حرمة الكذب فتدبَّر وطبَّق .

فهنا أمران في الصدق والكذب.

#### الأوّل في الصدق:

في الكاظمي : « ياهشام من صدق لسانه زكى عمله » (أ). والباقرى : « تعلموا الصدق قبل الحديث » (أ).

<sup>(</sup>١) أمثال وحكم ٢٧٧/١.

<sup>(</sup>٢) أمثال وحكم ٢٨١/١.

<sup>(</sup>٣) البحار ٨٧٨.

<sup>(</sup>٤) التحف ٣٨٨.

<sup>(</sup>٥) أصول الكافي ٢٠٤/٢.

أمثال م الإمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

والصادقي: « يافضيل إنَّ الصادق أوَّل من يصدِّقه الله عزَّ وجلَّ يعلم أنَّه صادق ، وتصدِّقه نفسه تعلم أنَّه صادق » ١٠٠٠.

والصادقي الآخر: «كونوا دعاة للناس بالخير بغير ألسنتكم، ليروا منكم الاجتهاد، والصدق، والورع »'`.

هذا الحديث شاهد على أنَّ الصدق لا يخصّ القول فحسب بدليل بغير ألسنتكم فتطابق الرواية الآية الآنفة الذكر ، ومن الصدق وحسنه يعرف الكذب وقبحه ؛ لأنَّه ضدَّه ، وفي المثل : ( تعرف الأشياء باضدادها ) (أنَّه

#### الأمر الثاني في الكذب :

نقتنع منه على نبوي: «يا علي إيّاك والكذب، فإن الكذب يسوّد الوجه، ثم يكتب عند الله كذّاباً ، وإنّ الصدق يبيّض الوجه ، ويكتب عند الله صادقاً ، واعلم أنّ الصدق مبارك ، والكذب مشؤوم »(1).

لو وزن قوله صلّى الله عليه وآله : « إنّ الصدق مبارك ، والكذب مشؤوم» بالأوزان والمقائيس لرجح عليها.

والحديث الجاري ضامن لشروط الإمام القائد من إنجاز الوعد ، والعدل في الحكم ، وصدق القول ، وأمّا لبُسه وبزّته فلا يحتاج الناس إليها : كما قال الإمام الكاظم عليه السلام : « فلم يحتج الناس إلى لباسه ، وإنّا احتاجوا إلى قسطه ، وإنّا يحتاج من الإمام في أن إذا قال صدق ، وإذا وَعَدَ أَنجَزَ ، وإذا حَكَمَ عَدَلَ ».

وهذه الشروط تلزم كلّ مؤمن ، فضلًا عمّن كان قدوة للناس وجعل نفسه

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١٠٤/٢.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافى ١٠٥/٢.

<sup>(</sup>٣) أمثال وحكم ٥٤٨/١.

<sup>(</sup>٤) البحار ٦٩/٧٧.

٢٢٦ ......المؤتمر العالمي الإمام الرضا عليه السلام

إماماً لهم . فالكلام لا يخصّ إماماً دون إمام ، ومأموماً دون مأموم ، وإنّها جرى الكلام في الإمام وشروطه ، لأجل سؤال السائل وهو العباس بن هلال الشامي مولى أبي الحسن حيث قال :

« ما أعجب إلى الناس من يأكل الجشب ، ويلبس الخشن ويتخسّع ». فأجاب (عليه السلام) بها تقدّم ذكره وبآية ﴿ قل من حسرّم زينــة الله ﴾ (١).

## ٥٧ إِذَا كَادَ العَدُوُّ فَلا تَكَدُّهُ

من معالي الأمور المعدودة من الحكم ، والمضروبة بها الأمثال المؤاجزة الشعريّة بين الإمامين الصادق والكاظم ( عليهما السلام ) ، رواها ابن شهر آشوب وصورتها كما يلى :

« موسى بن جعفر (عليه السلام) قال : دخلت ذات يوم من المكتب ومعي لوحي ، قال : فأجلسني أبي بين يديه ، وقال : يابني اكتب :

# \* تنح عن القبيح ، ولاترده \*

<sup>.</sup> 

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٣٢.

<sup>(</sup>٢) هل يفتقر المعصوم (عليه السلام) إلى ذهاب المكتب؟ الذهاب اليه تشويق الى تحصيل العلم وتشجيع ، أو اختفاء أنفسهم عليهم السلام بهذا الأمر راجع المظان.

<sup>(</sup>٣) قال المعلَّق : الإِجازة أن تنمَّ مصراع غيرك (صحاح) . هامش المناقب ٣١٩/٤.

أمثال أمثال الكاظم عليه السلام ج/١ .....

ثم قال: آجزه <sup>(٣)</sup>، فقلت:

\* وَمَن أُولَيتَهُ حُسناً فزده \*

ثم قال:

\* سَتَلقىٰ من عدوّك كلّ كيد \*

فقلت:

\* إذا كادَ العَدُوُّ فَلا تكده \*

قال: فقال:

< ﴿ ذُرِيَّةٌ بَعضُها من بَعْض ِ ﴾ · ·

المؤاجزة :

المؤاجزة والإجازة: أن يأتي بمصرع من البيت شخص، والمصرع الآخر أخر (٢). كما شاهدت ذلك الأوّل من الإمام الصادق، والثاني من الكاظم (عليهما السلام).

واشتمل البيتان على معالي الخصال ، وبدائع الأقوال ففيها أمران ، ونهي، وإخبار : أمر بالتنحي عن القبيح ، وزيادة الحُسن للمولى له به . ونهي عن مكافأة المكيدة بالمكيدة ، ويقابلها بالإحسان على حد قولهم : (صل مَن قَطَعَكَ).

وإخبارٌ عن شأن العدوّ من إيصال كلّ كيد إليك ما استطاع. فهذه ثلاث خصال محمودة ، وواحدة تصدر من الأرذال وهي إنالة كل كيد.

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٣٤. و آخر آلاية ﴿ وَاللَّهُ سَمِيعَ عَلَيْمٍ ﴾.

<sup>(</sup>٢) انظر المناقب ٣١٩/٤ ـ ٣٢٠ ، البحار ١٠٩/٤٨.

وإن دلَّ البيتان على شيءٍ فإنَّما يدلَّان على ابتعاد القبائح ، ومزيد الإحسان ، والمكافأة الجميلة ، وترغيب التحلي بالفضائل ، والتخلي عن الرذائل، وإيصال الخير.

وأرى أن أقدّم شماً من منبت النبوّة والولاية ومن أهل بيت التطهير (عليهم السلام).

قال ابن شهر أشوب: فصل في أحواله وتواريخه (عليه السلام):

موسى بن جعفر الكاظم الإمام العالم ، كنيته : أبو الحسن الأوّل ، وأبو الحسن الماضي ، وأبو أبراهيم ، وأبو علي : ويعرف بالعبد الصالح ، والنفس الزكيّة ، وزين المجتهدين ، والوفي ، والصابر ، والأمين ، والزاهر ، وسمّي بذلك ؛ لأنّه زهر بأخلاقه الشريفة ، وكرمه المضئ التام.

وسمّي الكاظم لما كظمه من الغيظ ، وغضّ بصره عبّا فعله الظالمون به حتى مضى قتيلًا في حبسهم . والكاظم : الممتلي خوفاً وحزناً ، ومنه كظم قربته : إذا شدّ رأسها . والكاظمة : البئر الضيّقة . والسقاية المملوّة.

وقال الربيع بن عبد الرحمن : كان والله من المتوسّمين فيعلم من يقف عليه بعد موته ، ويكظم غيظه عليهم ، ولا يُبدي لهم ما يعرفه منهم ، فلذلك سمّي الكاظم.

وكان (عليه السلام) أزهر إلّا في الغيظ<sup>ال ل</sup>حرارة مزاجه ، ربعٌ ، تمامٌ ، خضرٌ ، حالكَ ، كثّ اللحية.

وكان أفقه أهل زمانة ، وأحفظهم لكتاب الله ، وأحسنهم صوتاً بالقرآن ، فكان إذا قرأ يحزن وبكي ، وبكي السامعون لتلاوته.

وكان أجلَّ الناس شأناً ؛ وأعلاهم في الدين مكاناً ، وأسخاهم بناناً ،

<sup>(</sup>١) كذا بالغين ، ويحتمل القاف أبضاً فتدبر.

أمثال من الإمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

وأفصحهم لساناً وأشجعهم جَناناً ، قد خصّ بشرف الولاية .وحاز أرث النبوّة ، وبوأ محلّ الخلافة سليل النبوّة ، وعقيد الخلافة.

أمّه حميدة المصفّاة ابنة صاعد البربري ، ويقال : إنّها أندلسيّة أمّ ولد ، تكنّى لؤلؤة.

ولد (عليه السلام) بالأبواء (١٠) : موضع بين مكّة والمدينة يوم الأحد لسبع خلون من صفر ، سنة ثهان وعشرين ومائة.

وكان في سني إمامته بقيّة ملك المنصور، ثم ملك المهدي عشر سنين شهر، أو أيّام ثم ملك الهادي سنة وخمسة عشر يوماً، ثم ملك الرشيد ثلاث وعشرين سنة وشهرين وسبعة عشر يوماً، وبعد مضيّ خمس عشر سنة من ملك الرشيد استشهد مسموماً في حبس الرشيد، على يدي السندي بن شاهك يوم الجمعة لستّ بقين من رجب، وقيل: لخمس خلون من رجب، سنة ثلاث وثمانين.

وكان مقامه مع أبيه عشرين سنة ، ويقال تسع عشرة سنة . وبعد أبيه أيّام إمامته خمس وثلاثين سنة . وقام بالأمر وله عشرون سنة . ودفن ببغداد بالجانب الغربي في المقبرة المعروفة بمقابر قريش ، من باب التين ، فصارت باب الحوائج ، وعاش أربعاً وخمسين سنة.

أولاده ثلاثون فقط . ويقال : سبعة وثلاثون . فابناؤه ثبانية عشر : على الإمام ، وإبراهيم ، والعبّاس ، والقاسم ، وعبدالله ، وإسحاق ، وعبيدالله ،وزيد والحسن ، والفضل من أمّهات أولاد . وإسهاعيل ، وجعفر ، وهارون ، والحسن

<sup>(</sup>١) سميَّت بالأبواء لتبوَّء السيول بها وهي قرية من أعهل الفرع من غدينة بينها وبين الجحفة ممَّا يلي المدينة ثلاثة وعشرون ميلًا معجم البلدان ٧٩/١.

من أمّ ولد.وأحمد ، ومحمد ، وحمزة من أمّ ولد . ويحيى ، عبد ، وعبد الرحمٰن (١٠).

المعقّبون منهم ثلاثة عشر : على الرضا (عليه السلام) ، وإبراهيم ، والعبّاس ، وإساعيل ، ومحمد ، وعبدالله ، والحسن ، وجعفر ، وإسحاق ، وحمزة.

وبناته تسع عشرة : خديجة ، وأمّ فروة ، وأمّ أبيها ، وعليّة ، وفاطمة الكبرى ، وفاطمة الصغرى ، ونزيهة ، وكلثوم ، وزينب ، وأمّ القاسم ، وحكيمة ، ورقيّة الصغرى ، وأمّ وحية ، وأمّ سلمة ، وأمّ جعفر ، ولبابة ، وأمامة ، وميمونة من أمهّات أولاد.

وكان تولى خبسه عيسى بن جعفر ، ثم الفضل بن الربيع ، ثم الفضل ابن يحيى البرمكي ، ثم السندي بن شاهك سقاه سُمًا في رطب أو طعام آخر ، ولبث ثلاثاً بعده موعوكاً(٢) ، ثم مات في اليوم الثالث.

وكان وفاته في مسجد هارون وهو المعروف بمسجد المسيّب(٣).

وكان بين وفاة موسى (عليه السلام) إلى وقت حرق مقابر قريش مائتان وستون سنة (٤٠).

<sup>(</sup>١) قال المعلَق : لا يخفى عدم تطابق العدد والمعدود , والظاهر أنَّ منشأ أغلاط النسخ واختلافها وتصرَّف النساخ كما وقع ذلك كتيراً في الكتاب وغيره , فلعلَّ بعض هذه الأسامي مذكوراً في حاشية نسخة بدلًا عمَّا هو مذكور في المتن ، نم اتبته النسّاخ ونقلوه في المتن جهلًا هامش المناقب ٣٢٤/٤.

<sup>(</sup>٢) الموعوك : المحموم من الوعك وهو الحمّى ، وقيل ألمها النهاية ٢٠٧/٥ ـ وعك ـ.

<sup>(</sup>٣) ينافيه وفاته في الحبس فتدبر.

<sup>(</sup>٤) المناقب ٤/٣٢٣ \_ ٣٢٤.

# ٥٨ إذا كان الإمام عادلًا كان له الأجر ، وعليك الشكر

من كلمات الإمام الكاظم الحكمية ما رواه الشيخ حسن بن علي بن شعبة الحرّاني.

« إذا كان الإمام عادلًا كان له الأجر ، وعليك الشكر ، وإذا كان جائراً كان عليه الوزر ، وعليك الصبر » الله عليه عليه عليه المعلق ا

#### أقول :

وهل يخلو زمان من هذا ، أو ذاك ، والغالب على الزمان وأهله الثاني ، والإمام المعصوم في الغيبتين الصغرى والكبرى مختف عن الأنظار مستور عن أعين الظالمين والأشرار ، وعصرنا عصر الغيبة التامّة ؛ ومن ثم أئمّة الجور لهم الدور ، قد ساد فيهم التناطح ، والتناحر ، والتكالب على الجيف وهم أئمّة النار التي قالها الله تعالى : ﴿ وجعلناهم أئمّة يدعون إلى النار ويوم القيامة لاينصرون ﴾ (1).

نعم في قبال هؤلاء أئمة صابرون على كوارث الدهر والمضض ، يهدون بأمر الله لمّا صبروا قال عزّ وجلّ : ﴿ وجعلناهم أئمّة يهدون بأمرنا وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلوة وإيتاء الزكوة وكانوا لنا عابدين ﴾ "، و ﴿ وجعلنا

<sup>(</sup>١) التحف ٤١١ ، البحار ٢٤٧/١٠.

<sup>(</sup>٢) القصص : ٤١.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ٧٣.

٢٣٢ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

# منهم أئمّة يهدون بأمرنا لمّا صبروا ... ﴾ 🗀

تعطي هذه الآيات أقيسة أئمة العدل للناس ولا توجد بكلمته الجامعة إلاّ عند الأنمة المعصومين القائمين مقام الرسول (صلّى الله عليهم وسلّم) ومن حذا حذوهم القُذّة بالقُللة ، لا يحيدون عن سيرتهم ومنهجهم قيد شعرة السلّحقون بهم ، وأمّا المتقدّمون عليهم ، أو المتأخّرون عنهم فزاهقون ، مارقون كما في دعاء شعبان : «اللهم صلّ على محمد وآل محمد الفلك الجارية في اللجج الغامرة يأمن من ركبها ، ويغرق من تركها ، المتقدّم لهم مارق ، والمتأخّر عنهم زاهق ، واللازم لهم لاحق» (1).

قول ه (عليه السلام) : «إذا كان الإمام عادلًا كان له الأجر ، وعليك الشكر» ؛ لأنّه من أعظم نعم الله التي يجب شكرها ، وأما الإمام الجائر فهو من البلاء المبرم الذي لا بدّ من الصبر أمامه حتى تنقضي أيامه ، وتأتي أيّام المهدي الزاهرة (عجل الله فرجه).

# 09

# إذا كان الجور أغلب من الحق لم يحلُّ لأحد أن يظنُّ بأحد خيراً

ومن حكم الإمام الكاظم عليه السلام في أدب العشرة والحذر عمّا لا يحمد منها.

روى الشيخ الكليني عن سهل بن زياد عن محمد بن الحسن بن شمّون عن محمد بن هارون الجلاب قال : « سمعت أبا الحسن عليه السلام يقول :

<sup>(</sup>١) السحدة : ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الإقبال ٦٨٧ . ففرى النقسيم البلالي ، الناجي من ذلك واحد والباقي المنحرفون، إ

أمثال المحكم الإمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

إذا كان الجور أغلب من الحق لم يحلّ لأحد أن يظنّ بأحد خيراً حتى يعرف ذلك منه »(١).

وأصل الكلام لأمير المؤمنين عليه السلام: « إذا استولى الصلاح على الزمان وأهله، ثم أساء رجل الظنّ برجل لم تظهر منه حوبة، فقد ظلم، وإذا استولى الفساد على الزمان وأهله، فأحسن رجل الظنّ برجل فقد غرر » "". قال ابن أبي حديد:

يريد أنّه يتعين على العاقل سوء الظنّ حيث الزمان فاسد ، ولا ينبغى له سوء الظنّ حيث الزمان صالح ؛ وقد جاء في المرفوع النهي عن أن يظنّ المسلم بالمسلم ظنّ السوء ، وذلك محمول على المسلم الذي لم تظهر منه حوبة كما أشار إليه على عليه السلام.

والحوبة: المعصية: والخبر هو ما رواه جابر قال: نظر رسول الله صلى الله عليه وآله إلى الكعبة فقال: «مرحباً بك من بيت! ما أعظمك وأعظم حرمتك! والله إنّ المؤمن أعظم حرمة منك عند الله عزّ وجلّ ؛ لأنّ الله حرّ منك واحدة، ومن المؤمن ثلاثة: دمه، وماله، وأن يظنّ به ظنّ السوء ».

... شاعر :

أسات إذا أحسنت ظنّى بكم والحرم سوء الظنّ بالناس

قيل لعالم: من أسوأ الناس حالاً ؟ قال: من لا يثق بأحد، لسوء ظنّه، ولا يثق به أحد لسوء فعله.

شاعر:

وقد كان حسن الظنّ بعض مذاهبي فأدّبني هذا الــزمــان وأهــله

<sup>(</sup>١) فروع الكافي ٢٩٨/٥ . باب نادرُ من كتاب المعيشة ، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢٧٨/١٨ . الحكمة ١١٠.

٢٣٤ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

#### ... ابن المعتزّ :

تفقّد مساقط لحظ المُريب فإنّ العيون وجيوه القلوب وطالع بوادره في الكلم فإنّك تُجني ثار العيوب(١)

هل قاعدة حسن الظنّ ، أو قبحه مطّردة على كلّ شخص ، وفي كلّ وقـــت ؟؟

الجواب: لا ؛ وإنّها هي ناظرة إلى المجتمع من حيث هو ، أو الفرد غير معلوم الحال والمؤمن ينظر بنور الله ، عارف بأهل زمانه ، مستوحش من أوثق إخوانه لكي لا يقع فيها يسخط الله تعالى . وليس المقصود من هذه الأحاديث أن يرتّب الآثار السيّئة ، بل الغرض وجوب التحفّظ والتحرّز عن الوقوع فيها لا يحمد عقباه.

وروايات العزلة تنصّ على لزومها عن الناس عند فساد عقائدهم ، وأخلاقهم ، ولم يستطع الإنسان تبديلها ، ولم يطع إذا أراد الإصلاح ، ولم يسمع إلى قوله إذا قال ، وقد نطق القرآن الكريم بذلك قال :

﴿ وإذ اعتزلتموهم وما يعبدن إلّا الله فأووا إلى الكهف ينشر لكم ربّكم من رحمته ويهيّئ لكم من أمركم مرفقاً ﴾ (١).

حيث كان دقيانوس الملك طاغوت يعبد من دون الله ، وما كان لأصحاب الكهف قدرة التبديل ومن ثم تعين عليهم الاعتزال ، واتخاذ الكهف حجاباً لهم ، ويالها من قصّة عبرة لمن أراد الله ، والأنس به دون الناس .

وقوله تعالى : ﴿ واعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعوا ربّى عسى أن لا أكون بدعاء ربّى شقياً ﴾ (١) . وقد اعتزل إبراهيم (عليه السلام) عَبدَة

<sup>(</sup>١) شرح النهج ۲۷۸/۱۸ \_ ۲۷۹.

<sup>(</sup>٢) الكهف : ١٦.

<sup>(</sup>٣) مريم: ٤٨ \_ ٤٩.

الأصنام قومه كلهم بالهجرة إلى الشام ، وقد يكون الاعتزال بالهجرعمن اعتزل عنه وهو في البلد ، وقد يكون بالسفر إلى بلد آخر ، وإنّ إبراهيم عليه السلام قام بالأمرين إنكاراً ورفضاً للباطل ولم يكن في زمانه من يوحّد الله تعالى سواه ، والناس معتكفون على عبادة الأصنام ، وكلّ زمان كذلك لو كان الناس قد كفر وا فلابد من الهجرة والاعتزال ، ولا تكون العشرة والاجتماعات بها هي هي محمودة إن لم يبن صرحها على الإيهان أو التواصل والتراحم والتوادد ؛ فإنّ ذلك ممّا يحبّه الله وقد مدح قوماً يجتمعون يأمرون بالصدقة أو المعروف ، او للإصلاح.

قال تعالى : ﴿ لَا خَبَرَ فَى كَثيرِ مِنْ نَجِواهُم إِلَّا مِن أَمَرَ بَصَدقةٍ أَو مَعْرُوفٍ أَو إِصلاحٍ بَينَ الناسِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذلكَ ابتغاءَ مَرضات اللهِ فَسَوفَ نَوْتَيهِ أَجْراً عَظيماً ﴾ [1] .

والآية تسمح بالاجتهاع لهذه الغايات الخيرية المأتي بها لوجه الله عزّ وجلّ، ولا خير فيها سواها ممّا يفقد تلك الخصال وتربط الحديث الجاري بالكشف عن غلبة الزمان وأهله على الصلاح ، أو الفساد بوجدان الخصال فهو القسم الأوّل ، وبفقدها فالثاني ، فليس لرجل سوء الظنّ برجل إذا كانت الخصال موجودة بين الناس ، وبالعكس العكس ، فهي مقياس قرآني مطّرد في كلّ الأزمان وكلّ مكان . وإن لم تكن فالعزلة والتفرّد أحمد من العشرة والاجتهاع ، والمخالطة تعطي الخبرة ، ففي صادقي : « خالط الناس تخبرهم ومتى تخبرهم تقلهم » . قيل لجعفر بن محمد عليهها السلام : اعتزلت الناس ؟! فقال : فَسَدَ الزمان ، وتغير الإخوان ، فرأيت الانفراد أسكن للفؤاد (٣) .

<sup>(</sup>١) النساء: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٧٠/١١١.

٣) البحار ٢٠/٤٧ . ثم قال :

ذهب الوفاء ذهاب الأمس الذاهب يفــشــون بينهــمالمــودةوالــصــفــا

والسنساس بين مخاتسل ومسؤارب ومسؤارب

# ٢٠إذا كان الرجل حاضراً فكنه

يوافق الكلمة بعض الأمثال السائرة الآتي ذكره ، وهي من الحكم إن لم تكن مثلًا قد رواها الشيخ الكليني طاب ثراه قال :

محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن معمّر بن خلّاد عن أبي الحسن عليه السلام قال: إذا كان الرجل حاضراً فكنّه، وإذا كان غائباً فسمّه (١).

إنّا عددناه من حديث الإمام الكاظم عليه السلام تحكيها لما أشتهر عند أهل الدراية من حمل كنية أبي الحسن المطلق على موسى الكاظم روحي فداه لا الإمام الرضا أو الهادي عليهها السلام إلّا لقرينة مفقودة في المقام ، ولكن بها أنّ معمّر بن خلّاد من أصحاب أبي الحسن الأوّل كها عدّه البرقي ، أو الثاني لتصريح الشيخ الطوسي ، فالأمران محتملان ، واختر أنت ما شئت منهها.

#### التكنية والتسمية:

لم يختلف اثنان في أنّ التكنية منبّهة للأوصاف إطلاقاً ، والتسمية ربّها كانت تنقيصاً ، ومن ثم قيل في المثل : ( الكنى منبّهة والأسامي منقصة ) (٢٠ . ولكنّا نمنع الاطّراد في كلّ مقام ، ولعلّ ضاربه يريد ما أراده الحديث من التكنّي في الحضور ، والتسمية في الغيبة ، وهذا من الأدب الرفيع صوناً لكرامة الشخص ، إذا حضر ورفعاً لتوهم التهمة عنه إذا غاب ، فإذا حضر فلا يفتقر بعد العيان إلى البيان

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٦٧١/٢ ، الوسائل ٤٠٦/٨.

<sup>(</sup>٢) مجمع الأمنال ١٧٣/٢ ، حرف الكاف.

من ذكر اسمه الذي هو بمنزلة العلامة والأثر وقديهاً قالوا: « لاتطلبوا أثراً بعد عين »(۱). وليست الكنية لمعرفة المكنّى عنه دائهاً ، بل ربّها كان لمجرد التعظيم وجلب الالتفات أو لأمور أخرى تدلّ على الرفعة والجلال ، أو الاسترحام وعطف المخاطب كقول القائل ( يا أبا الأضياف ) لمن يريد النزول عليه ، أو ( يا أبا الفضل ) لمن يطلب الفضل منه.

#### أحاديث الكنية:

محمد بن يعقوب عن علي بن إبراهيم عن أبيه عن صالح بن السندي عن جعفر بشير عن سعيد بن خثيم عن معمّر بن خثيم قال : قال لي أبو جعفر (عليه السلام) : ما تُكنّى ؟ قال : ما اكتنيت بعد ، ومالي من ولد ، ولاامرأة ، ولا جارية . قال : فيا يمنعك من ذلك ؟ قال : قلت : حديث بلغنا عن علي (عليه السلام) قال : من اكتن وليس له أهل فهو أبو جعر أب . فقال أبو جعفر (عليه السلام) : شوه (أ) ليس هذا من حديث علي (عليه السلام) ، إنّا لنكني أولادنا في صغرهم مخافة النبز أن يلحق بهم.

دلَّ الحديث على محبوبيَّة تكنية الأولاد.

وعنه عن أبيه عن النوفلي عن السكوني عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: من السنّة والبرّ أن يكنّى الرجل باسم ابنه (١٠٠٠).

إنَّ الكنية ترفيع لصاحبها إذا كانت من الكني الجميلة المستحسنة وأن

<sup>(</sup>١) عقد الفريد ٤٢/١ ، وهو مثل علوي وجاء في مهدوي بلفظ «لانطلب أثراً بعد عين» البحار ٢٤/٥٢.

<sup>(</sup>٢) الجُعَر : نجو السبع . وأبو جعار وأمَّ جعار كنية الضبع لكنرة تغوطه والنسخة «أبو جعفر».

<sup>(</sup>٣) من شوه الخلقة قبحها شوه أي قبيح ناس عن تهمته (عليه السلام) بالحديث المفتعل عليه.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ١٢٩/١٥ ـ ١٣٠.

لاتكون ممّا ينبز به كأبي اللحم ، وأبي البطن ونظائرهما ، وهي من السنّة والبرّ إذا لم تكن كذلك ، وإلّا فقد جاء النهي عن التلفّظ به فضلًا عن كونها مسنونة ، فمن الكنى المنهيّة أبو مرّة :

محمد بن يعقوب عن محمد بن يحيى عن محمد بن الحسين عن جعفر بن بشير عن ابن بكير عن زرارة قال: سمعت أبا جعفر (عليه السلام) يقول: إنّ رجلًا كان يغشى علي بن الحسين (عليه السلام)، وكان يكنّى أبا مرّة، فكان إذا استأذن عليه يقول أبو مرّة بالباب، فقال له علي بن الحسين عليها السلام: بالله إذا جئت إلى ثانياً فلا تقولن أبو مرّة (1).

أقول: أبو مرّة من الكنى الممقوتة إمّا لمبدء اشتقاقها وهو المرّ ضد الحلو، أو اسم الدواء.

قال ابن الأثير: وفي قصّة مولد المسيح عليه السلام « خرج قوم ومعهم المُرّ ، قالوا: نجبر به الكسر ، والجُرح » المرّ : دواء كالصبر سمّي به لمرارته (١٠) . وإمّا لكونها كنية إبليس لعنه الله على ما جاء التصريح في الحديث الآتي:

فقد روى الشيخ الكليني طاب ثراه بإسناده عن الإمام أبي الحسن الكاظم عليه السلام: « إذا أمسيت فنظرت إلى الشمس في غروب وإدبار فقل: بسم الله الرحمن الرحيم الحمد الله الذي لم يتّخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك، الحمد لله الذي يصف ولا يوصف، ويعلم ولا يعلم، يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، أعوذ بوجه الله الكريم، وباسم الله العظيم من شرّ ما ذَراً، ومن شرّ ما تحت الثرى، ومن شرّ ما ظهر وما بطن، ومن شرّ ما كان في

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٣١/١٥ . الباب ٢٩ . من أبواب أحكام الأولاد . الحديث ١.

<sup>(</sup>٢) النهاية ٢١٦/٤ ـ مرز ...

الليل والنهار ، ومن شَرِّ أبي مرّة وما وَلَدَ ، ومن شَرَّ الرَّسيس'' ، ومن شَرِّ ما وصفتُ وما لم أصف فالحمد لله ربِّ العالمين »('').

قال الشيخ المجلسي رحمه الله بعد:

« ومن شرّ أبي مرّة » : أقول : في نسخ الحديث هنا اختلاف كثير ففي أكثر نسخ الكتاب « أبي مرّة » وهو أظهر وهو بضمّ الميم وتشديد الراء : كنية إبليس لعنه الله ذكره الجوهري وغيره . وفي أكثر نسخ المحاسن « أبي قترة » قال الفير وزآبادى : « أبو قترة » إبليس لعنه الله...

قال السيد بن طاووس (ره): في فلاح السائل: قال صاحب الصحاح: « ابن قترة » بكسر القاف حيّة خبيثة . فيمكن أن يكون المراد التعوذ منها ، ويمكن أن يكون المراد إبليس وذرّيته شبّهه بالحيّة المذكورة . وفي بعض النسخ « أبي مرّة » وهو أقرب إلى الصواب ؛ لأنّ هذا الدعاء عوذة من الشيطان... (٣).

### ومن الكنى المنهيّة ما يلي :

روى الشيخ الكليني عن على بن إسراهيم عن أبيه عن النوفلي عن السكوني عن أبي عبدالله (عليه السلام) إنَّ النبي (صلَّى الله عليه وآله) نهى عن أربع كُنى: عن أبي عيسى، وعن أبي الحكم، وعن أبي مالك، وعن أبي القاسم إذا كان الاسم محمداً (1).

<sup>(</sup>١) لعلُّه تعوَّدُ من الفساد والموت ، أو العشق الباطل ، أو الحمَّى أو المفسد ... مرآة العقول ... ١٨١/١٢.

<sup>(</sup>۲) أصول الكافي ٥٣٢/٢.

<sup>(</sup>٣) مرأة العقول ١٢/ ٢٨٠ ـ ٢٨١.

أقول : وكنية فرعون أبو مرَّة كها جاءت في تفسير ﴿ وَقُولًا لَهُ قُولًا لَيْنَاً ﴾ طه : ٤٤ : (٤)تفسير الكشاف ٢٥/٣.

الكاني ٢١/٦، الحديث ١٥، الوسائل ١٣١/١٥، الخصال ٢٥٠/١.

أقول: لعلّ وجه النهي عن « أبي عيسى » أنّ عيسى (عليه السلام) ليس له أب؛ لأنّ الكنى كما سبق في المثل ( منبّهة إلى أصلها الذي اتّخذت عنه فدلّت كنية أبي عيسى على ما لا واقع ولاحقيقة له ، فدفعاً للتوهم نهي التكنّي به.

وأمّا أبو الحكم فلأنّ الله تعالى هو الحَكَمَ العَدل الذي لا يجور ، وقد جاء التصريح بهذا الوجه في حديث نبوي طويل : « ولاتسمّوا أولادكم بالحكم ، ولا أبا الحكم ؛ فإنّ الله هو الحَكم » (١٠).

وآخر : لمّا وفد هانى، بن يزيد إلى رسول الله (صلّى الله عليه وآله) مع قومه فسمعهم يكنّونه « أبا الحكم » فدعاه رسول الله (صلّى الله عليه وآله ) فقال : إنّ الله هو الحكم ، وإليه الحكم ، فلم تكنّى أبا الحكم ؟ فقال : إنّ قومي إذا اختلفوا في شى، أتوني فحكمت بينهم فرضي كلا الفريقين (").

وأمّا أبو مالك فإنّه عزّ وجلّ هو المالك وحده فكيف يكون غيره مالكاً ، فضلًا أن يكون أبا مالك.

وأمّا الجمع بين الاسم محمد ، والتكنّي بأبي القاسم فممنوع للرواية والإجماع بيننا أمّا الرواية فقد سبقت من الكليني . وأمّا الإجماع فمن راجع كلمات فقهائنا وجده.

وهل النهي الوارد فيها نهي تحريم ، أو كراهة ؟ فمن أراد التحقيق نظر ما كتبه السيد الجليل الجلالي<sup>(1)</sup>. وظاهر النهي التحريم وصرفه إلى غيره لابدّ من قرينة موجودة في فتاوى الأصحاب كما لا يخفى على راجعها.

<sup>(</sup>١) مجمع الأمثال ١٧٣/٢ حرف الكاف.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٥٧٢/٣ ، الباب ١٠ من المساكن ، الحديث ٦٦٦٥.

<sup>(</sup>٣) الأصابة ٦/٨٧٦ \_ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) مجلَّة «تراننا» العدد الرابع ١٧/ السنة الرابعة سوَّال ١٤٠٩هـ ص ٤١ ـ ٤٨، وانظر إطلاقاً ٧ ـ ٩٥ -

#### وحول الكنية والاسم بحوث هامّة :

منها: ما تقدّم من النهي.

ومنها: ما يدلّ من أحاديث الكنية استحباب التكنّي والتسمية كما في باقرى قال لابن صغير ما اسمك ؟

قال: محمد.

قال: بم تكنّى ؟

قال : بعلى.

قال أبو جعفر عليه السلام: لقد احتضرت من الشيطان احتضاراً شديداً، إنّ الشيطان إذا سمع منادياً ينادي «يا محمد » أو «يا علي » ذاب كها يذوب الرصاص ، حتى إذا سمع منادياً ينادي باسم عدوّ من أعدائنا اهتزّ واختال ".

وكما في صادقي في حديث عنوان البصري قال له الصادق عليه السلام: ما كنيتك ؟

قال: أبو عبد الله.

قال عليه السلام: ثبتك الله على كنيتك(٢).

بقي أمر:

قد جاء في الجمع بين الكنية والاسم الأمر ببعض التبديل قراراً عن تطابق بعض الأسياء.

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٣١/١٥ عن الكافي.

<sup>(</sup>٢) البحار ١/٥٢١ ، الحديث ١٧.

أقول : الاسم المصدّر بالأب ، أو الابن ، أو الأمّ يعرف بالكنية ، واللقب الخالي من ذلك ، والاسم معروف.

فقد روى الشيخ الطوسي طاب ثراه في ترجمة عنهان بن سعيد أوّل النوّاب الأربعة للإمام المهدي عجّل الله فرجه ، ما يدلّ على نوع من تبديل. قال : وقد قال قوم من الشيعة : إنّ أبا محمد الحسن بن علي (عليه السلام) قال: «لا يجمع على امرئ بين عشمان و أبي عُمرَ ». وأمر بكسر كنيته فقيل : العَمرْ ي (١).

#### أقول :

المراد بكسر الكنية تبديلها المطلق وتغييرها إمّا بأن يقال : « أبو عَمرُو» فراراً من الحركة الكائنة في عُمر ، أو يقال : « أبي عمر » بكسر العين إذا فسر الكسر في الحديث بالإعراب الأدبي أو يقال : « العَمري » بحمل الكسر فيه على تغيير الكنية إلى اللقب والنسبة كما هو صريح قوله : « فقيل : العَمري ». يبقى سؤال : بأن لعثمان بن سعيد الكنية و اللقب معا أي أبو عَمرُو العَمري ؟

والجواب عنه أنّ الحديث مع التفريع المذكور في كلام الشيخ الطوسي صريح في التغيير إلى اللقب : « العَمري » . وقد حكى المرحوم المامقاني ترجمة الرجل من العلامة الحليّ عثمان بن سعيد العَمري بفتح العين المهملة و سكون الميم ، وكسر الراء المهملة \_ وقال : \_

قال في الخلاصة : اختلف في تسمية العَمري فقيل : إنّه ابن بنت أبي جعفر العَمري رحمه الله فنسب إلى جدّه فقيل : العَمري . وقيل : إنّ أبا محمد العسكري (عليه السلام) قال : ..... \_ إلى آخر الحديث \_ وعن السمعاني : العَمري بفتح العين وسكون الميم وكسر الراء نسبة إلى بني عمرو بن عامر بن

<sup>(</sup>١) غيبة الشيخ الطوسي ٢١٤ . باب السفراء الممدوحين ، الحديث الأوّل.

أقول: يصّح إطلاق الكنية على اللقب، كما يصح إطلاقه على الكنية كالحديث الآتي من استدلال الإمام (عليه السلام) بآية الألقاب، على الكنية لأبي العتاهية.

#### ومن أحاديث التسمية :

قد جاءت طائفة كبيرة منها نذكر ما يلي :

محمد بن علي بن الحسين في ( عيون الأخبار ) عن الحسين بن أحمد البيهةي عن محمد بن يحيى الصولي عن محمد بن يحيى بن أبي عبّاد عن عمه عن الرضا (عليه السلام) أنّه أنشد ثلاث أبيات من الشعر ، وذكرها ، قال : وقليلًا مّا كان ينشد الشعر . فقلت : لمن هذا ؟ قال : لعراقي لكم ، قلت : أنشدنيه أبو العتاهية لنفسه ، فقال : هات اسمه ، ودع عنك هذا ؛ إنّالله عزّ وجلّ يقول: ﴿ ولا تنابزوا في الألقاب ﴾ (1) . ولعلّ الرجل يكره هذا (1).

يريد (عليه السلام) بقوله: « ودع عنك هذا ... » أي الكنية المنقصة ؛ لأنّ ( العتاهية ) بالتخفيف من العته :المولع بالايذاء ، وقال ابن الأثير :وفيه (4): «رفع القلم عن ثلاثة : عن الصبيّ والنائم والمعتوه » هو المجنون المصاب بعقله. وقد عته فهو معتوه (3).

فكلمة « أبي العتاهية » تلوّ ح للسامع هذا المعنى الذي لعلَّه يكرهه ؛ ومن

<sup>(</sup>١) تنقيح المقال ٢٤٥/٢.

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ١١٠

<sup>(</sup>٣) الوسائل ١٣٢/١٥ ، الباب ٣٠ من أبواب أحكام الأولاد ، الحديث ١.

<sup>(</sup>٤) أي الحديث النبوي.

<sup>(</sup>٥) النهاية ١٨١/٣ \_ عته \_.

ثم قال (عليه السلام): « ولعلّ الرجل يكره هذا » بعد الاستدلال بآية ﴿ ولا تنابزوا بالألقاب ﴾ ولا يخفى عليك صحّة إطلاق الألقاب على الكنى بها. ومن الأدب الرفيع ترك النبز وهو الذمّ، وبالتحريك « النبز »:اللقب الدالّ على الذمّ.

وقال (عليه السلام): «هات اسمه » وهو إسهاعيل بن القاسم بن العيني المتوفّى ٢١١ هـ ببغداد وقبره على نهر عيسى ، وأوصى أن يكتب على قبره: إنّ عيشاً يكون آخره المو ت لعيش معجّل التنغيص "

# والأبيات الثلاثة التي أنشدها روحي فداه :

كلّنا نأمل مداً في الأجل والمنايا هنّ آفات الأمل لاتخرّنك أباطيل المنى والزم الصمت ودع عنك العلل إنّا الحدنيا كظلّ زائسل حلّ فيه راكبٌ ثم ارتحل (١)

وقد ذكرنا الأبيات في كتابنا حول الكلمات الرضوّية الحكميّة فراجعها<sup>(٣)</sup>.

وكيف كان فإنّ الحديث الكاظمي ،والرضوي ، وما أسلفناه من أحاديث تدلّنا على نبذة آداب سامية إسلاميّة حول الكنى والأسهاء ، والإنسان مأمور بأن يقول للناس حسناً كال تعالى : ﴿ وقولوا للناس حسناً كان فليختر من

<sup>(</sup>١) الكنى والألقاب للمحدث القمي ١٢١/١ ـ ١٢٣ . يكنَّى أبي إسحاق أيضا انظر المصدر.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا (ع) ١٧٥/٢ . الباب ٤٣ . الحديث ٧.

<sup>(</sup>٣) ( أمثال وحكم الإِمام الرضا أو كلماته المختارة ) ٢١٤/١ . طبع بيروت دار الزهراء . الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٨٣.

أمثال من الإمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

الكنى أحسنها عند التخاطب وعند التسمية والاسم الجميل ، كما يحبّ بها يكنّى ، أو يدعى به فليحبّ لغيره ، ولاينابز بالألقاب .

#### التسمية

نوّهت الأحاديث باسم محمد وعلي وفاطمة ... من بين الأسهاء واهتّمت بذلك.

١- قال الكليني : محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن محمد بن سنان عن أبي هارون مولى آل جعدة قال : « كنت جليساً لأبي عبدالله (عليه السلام) بالمدينة ، ففقدني أيّاماً ثم إنّي جئت إليه ، فقال لي : لم أرك منذ أيّام ياأبا هارون ، فقلت ولد لي غلام ، فقال : بارك الله فيه فما سمّيته ؟ قلت : سمّيته محمداً ، قال : فأقبل بخدّه نحو الأرض وهو يقول : محمد محمد محمد حتى كاد يلصق خدّه بالأرض ، ثم قال : بنفسي وبولدي وبأهلي وبأبويّ وبأهل الأرض كلّهم جميعاً الفداء لرسول الله (صلّى الله عليه وآله) ، لا تسبّه ، ولا تضر به ، ولا تسيء إليه.

واعلم أنّه ليس في الأرض دار فيها اسم محمد إلّا وهي تقدّس كلّ يوم ... » (١).

وفيه الترغيب البالغ في التسمية باسم محمد ، بشرط أن لايكنّى معه بأبي القاسم كما سبق (٢).

٢- علي بن إبراهيم عن أبيه عن إسهاعيل بن مرار عن يونس عن إسحاق بن عبّار عن أبي عبدالله (عليه السلام) أنّه قال: مامن رجل يحمل له حمل فينوي أن يسمّيه محمداً إلّاكان ذكراً إن شاء الله . وقال: هلهنا ثلاثة كلّهم

<sup>(</sup>١) الكافي ٣٩/٦.

<sup>(</sup>٢) في الكني المنهيّة من الكافي ٢١/٦ ، الوسائل ١٣١/١٥ ، الخصال ٢٥٠/١.

٣- الحديث الرضوي : «فقال له ابن غيلان : أصلحك الله بلغني أنّه من كان له حمل فنوى كان له حمل فنوى أن يسمّيه محمداً ولد له غلام ؟ فقال : من كان له حمل فنوى أن يسمّيه علياً ولد له غلام ، ثم قال : علي محمد ومحمد علي شيئاً واحداً قال : أصلحك الله إني خلّفت امرأتي وبها حبل فادع الله أن يجعله غلاماً . فأطرق إلى الأرض طويلًا،ثم رفع رأسه فقال له : سمّه عليّاً ؛ فإنّه أطول لعمره . فدخلنا مكّة ، فوافانا كتاب من المدائن أنّه قد ولد له غلام (٢) .

٤ ـ الحديث النبوي : « من كان له حمل فنوى أن يسمّيه محمداً أو علياً ولد له غلام »(٣).

دلَّ بكلَّ صراحة على سببيَّة الاسمين في ولادة الذكر إذا نواهما بإذن الله تعالى.

0 - الصادقي: على بن محمد عن ابن جمهور عن أبيه عن فضالة بن أيّوب عن السكوني قال: دخلت على أبي عبد الله عليه السلام وأنا مغموم مكروب، فقال لي : يا سكوني ممّا غمّك ؟ قلت : ولدت لي ابنة ، فقال : يا سكوني : على الأرض ثقلها ، وعلى الله رزقها ، تعيش في غير أجلك ، وتأكل من غير رزقك . فسرى والله عنّى ، فقال لي : ما سمّيتها؟ قلت : فاطمة ، قال : آه آه (1) ، ثم وضع يده على جبهته فقال : قال رسول الله صلّى الله عليه وآله : حق الولد على والده إذا كان ذكراً أن يستفره أمّه (١) ، ويستحسن اسمه ، ويعلّمه كتاب الله ، ويطهّره ،

<sup>(</sup>١) الكافي ١١/٦. يحتمل أن يكون المراد من «ههنا ثلاثة كلهم محمد محمد» هم الحاضرون في المجلس، أو الباقر والجواد والمهدي عليهم السلام. والله العالم.

<sup>(</sup>۲) الكاني ٦/١١.

<sup>(</sup>٣) الكاني ١٢/٦.

<sup>(</sup>٤) قاله (عليه السلام) لتذكّره جدّته فاطمة المظلومة عليها السلام وما أصابها من المصائب

<sup>(</sup>٥) يسفره أمَّه أي يستكرمها ولايدعوا بالسب واللعن والفحش هامش الكافي ٤٩/٦.

ويعلّمه السباحة . وإذا كانت أنثى أن يستفره أمّها ، ويستحسن اسمها ، ويعلّمها سورة النور ، ولا يعلّمها سورة يوسف ، ولا ينزلها الغُرَف ، ويعجّل سراحها إلى بيت زوجها ، أمّا إذا سمّيتها فاطمة فلا تسبّها ، ولا تلعنها ولا تضربها "أ.

أقول: تكرم الأسهاء لكرامة مسمّياتها الأصيلة؛ ومن ثم عند سهاع اسم محمد تذكّر الإمام الصادق عليه السلام الرسول صلّى الله عليه وآله ويقول: محمد محمد، ويخرّ خضوعاً حتى كاد يلصق خدّه بالأرض، وهكذا عند سهاع اسم فاطمة عليها السلام قد هاج به الحزن ويتأوّه قائلاً: آه آه، وإنّها منع الوالد من سبّ البنت المسهّاة بفاطمة ولعنها، وضربها، ولزوم احترامها لكرامة صاحبة الاسم وهكذا بقيّة الأسهاء الطيّبة.

# ٦١إذا كان زهواً واستبان البسر من الشيص حلّ

كلمة صالحة التمثّل لاستبانة الجيّد من الردي قد رواها علي بن جعفر من أخيه الإمام الكاظم عليه السلام وان لم تضرب مثلًا لموردها بل كانت بياناً منه روحي فداه لحكم بيع النخل وجواباً لأحد أسئلته الكثيرة.

#### قال على بن جعفر:

سألته عن بيع النخل ؟ قال : إذا كان زهواً واستبان البُسر من الشيص

\_\_\_\_\_

٢٤٨ ......المؤقر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

## حلٌ شراؤه و بيعه<sup>(١)</sup>.

#### أقول :

وطالب البُسر لا يريد شيصاً ، ومريد البُسط لا يبغى قميصاً.

والشيص يقال: لأردأ التمركها يأتي ، قال ابن الأثير: فيه «نهى قوماً عن تأبير (٢) نخلهم فصارت شيصاً »الشيص: التمر الذي لا يشتد نواه ويقوى . وقد لا يكون له نوى أصلاً (٣). والبُسط جمع البِساط ما ينشر أي الفراش: يعني من يريد ما نواه لا يريد سواه.

#### قال ابن منظور :

الشيص والشيصاء: رديً التمر. وقيل: هو فارسي معرّب واحدته شيصة وشيصاءة ممدود، وقد أشاص النخل وأشاصت وشيّص النخل ؛ الأخيرة عن كراع ؛ الفراء: يقال للتمر الذي لا يشتدّ نواه ـ وذكر ما تقدّم ـ والشيشاء هو الشيص، وإنّا يشيّص إذا لم يلقّح ؛ قال الأموي: هي في لغة بلحرث بن كعب الصيص، الأصمعي: صأصأت النخلة إذا صارت شيصا، وأهل المدينة يسمّون السيص السخل، وأشاص النخل إشاصة إذا فَسَدَ وصار حمله الشيص… وفي نوادر الإعراب: شَيَّصَ فلان الناس: إذا عذّبهم بالأذى، قال: وبينهم مشايصة أي منافرة ويقال: أشاص به إذا رَفع أمره إلى السلطان؛ قال مقّاس العائذي: أشاصت بنا كلبٌ شصوصاً وواجهت على رافدينا بالجزيرة تغلبُ نا

<sup>(</sup>۱) الوسائل ٦/١٣ ، الباب ١ من أبواب بيع الثهار ، الحديث ١٧ وفيه «أيحلّ إذا كان زهواً ؟» . مسائل علي بن جعفر ١٢١ ـ ١٢٢ ، الحديث ٧٤ من ٨٦٤ حديثا . والزهو : تلوّ ن بُسر النخل بالحمرة والصفر هامش المصدر.

<sup>(</sup>٢) تأبير النخل تلقيحه وإصلاحه على ماهو معروف بين غرّاس النخيل . مجمع البحرين ـ أبر ـ.

<sup>(</sup>٣) النهاية ٢/٨٥ \_ سيص \_.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب ٥٠/٧ ـ ٥١ ـ شيص ـ.

### البُسر:

#### قال ابن منظور:

والبُسر: الغضّ من كلّ شيء ، والبُسر: التمر قبل أن يُرطب لغضاضته واحدته بُسرة. قال سيبويه: ولا تكسر البُسرة إلّا أن تجمع بالألف والتاء.... والبُسر: ما لوّن ولم ينضج وإذا نضج فقد أرطب! الأصمعي إذا اخضر حبّه واستدار فهو خلال ، فإذا عظم فهو البسر ، فإذا احمرّت فهي سقحة.

الجوهري : البُسر : أوّله طلع ، خلال ، ثم بَلح ، ثم بُسر ، ثم رطب ، ثم تم ....''.

#### أقول :

يريد الإمام (عليه السلام) أنّ النخل له مراتب وقبل البلوغ إلى مرتبة البُسر فهي شيص وقبل الشيص زهو فها لم تصل إلى المرتبة البالغة لايحلّ شراؤها.

<sup>(</sup>١) لسان العرب ٨/٤ \_ بسر \_.

# ٦٢إذا كان لك ياسهاعة إلى الله عزّ وجلّ حاجة فقل

روى الشيخ الكليني (طاب ثراه ) بإسناده إلى سهاعة قال : قال لي أبو الحسن عليه السلام :

« إذا كان لك يا سهاعة إلى الله عزّ وجلّ حاجة فقل: اللهم أسألك بحق محمد وعلي ، فإنّ لهما عندك شأناً من الشأن وقدراً من القدر ، فبحق ذلك الشأن، وبحق ذلك القدر أن تصلي على محمد وآل محمد ، وأن تفعل بي كذا وكذا ، فإنّه إذا كان يوم القيامة لم يبق ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ، ولا مؤمن ممتحن إلا وهو يحتاج إليهما في ذلك اليوم »(١).

#### أقول :

ياثل الكلمة المثل السائر: (إذا دخلت قرية فاحلف بإلهها) (٢)؛ لأنّ ربّ القرية هو الذي يسمح للدخول إليها، ولأنّ الله هو القاضي للحاجات يسعد به أربابها ولا تقضى عند غيره إن لم يقضها فيشقى به الأشقياء، وقد جاء في المثل: (أمر الله بُلغٌ يُسعد به السعداء، ويَشقى به الأشقياء) (٣).

وأعزّ الخلق إلى الخالق تعالى هم أهل البيت عليهم السلام ، فإذا قدّم طالب الحاجة عند من يقضيها أعزّ الناس إليه وأقسمهم عليه فلا محالة الحاجة تقضى ، لأنّ الصلاة عليهم والقسم بشأنهم مستجابة مقبولة ولا يمكن قبول

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٦٢/٢ه.

<sup>(</sup>٢) مجمع الأمثال ٨٨/١ ، حرف الهمزة ، المولَّدون.

<sup>(</sup>٣) مجمع الأمثال ٦٥/١ ، حرف الهمزة . الرقم ٣٢٣.

بعض الدعاء ورد بعضه وتبعض الصفقة يفتقر الى الدليل ، ولعل السر في الإتيان بلفظ الجمع في ﴿ إِيّاك نعبد وإيّاك نستعين ﴾ (١) أنّ عبادة بعض العباد مقبولة عند الله وكذلك استعانة بعض المستعينين صادقة وخالصة وان كان القائل فيها غير صادق ولكنّه تعالى إذا قبل البعض قبل الكل ولا يرد الكريم الوافدين عليه وإن كان في ضمنهم الكاذب في الوفود وكذلك الدعاء المصدر أو المحفوف بالقسم بحق أهل البيت عليهم السلام وبالصلاة عليهم مستجاب ؛ لأنّه محتف بالمستجاب وهي الصلاة على محمد وآل محمد صلى الله عليهم وسلم.

قال أمير المؤمنين عليه السلام: « إذا كانت لك إلى الله سبحانه حاجة فابدأ بمسألة الصلاة على رسول الله صلى الله عليه وآله، ثم سل حاجتك، فإنّ الله أكرم من أن يسأل حاجتين فيقضي إحديها ويمنع الأخرى »(٢).

وفي موثّق الكليني قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وآله: « لا تجعلوني كقدح الراكب، فإنّ الراكب يملأ قدحه فيشربه إذا شاء، اجعلوني في أوّل الدعاء، وفي آخره، وفي وسطه »(٣).

القَدَح بالفتح والتحريك: إناء واسع يسع ما يروي رجلين وثلاثة، والجمع أقداح قال ابن الأثير بعد الحديث: أي لا تؤخّروني في الذكر، لأنّ الراكب يعلّق قدحه في آخر رحله عند فراغه من ترحاله ويجعله خلفه، قال حسّان:

\* كما نيط خلف الراكب القدح الفرد

<sup>(</sup>١) الفاتحة: ٥.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢٧٩/١٩ ، الحكمة ٣٦٧.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ١١٣٦/٤.

<sup>(</sup>٤) النهاية ١٩/٤ \_ ٢٠ . \_ قدح \_ وفي هامش ٢٠ صدره :

<sup>\*</sup> وأنت زنيم نيط في آل هاشم \*

وفي صحيح الصدوق عن أمير المؤمنين عليه السلام: «كلّ دعاء محجوب عن السهاء حتى يُصلّى على محمد وآل·محمد »(١).

والعقل قاض بتقديم الأعزّ لدى من إليه الحاجة ، وأيّ خلق أعزّ على الله من محمد وعلي وآلهما المعصومين عليهم السلام ؟.

وقد أشبعنا القول عند المثل النبوي في كتابنا بهذا الصدد (٢) وعليه فالحديث الكاظمي هو من أحاديث الترغيب إلى ما رغبته الروايات الآنفة الذكر ومن تقديم الشفيع بالأعزّ عند المشفوع إليه ، وأيّ شفيع أرفع شأناً وقدراً عند الله تعالى من محمد وعلي وأهل بيتها (عليهم السلام)، وإنّهم الوسيلة التي أمر الله بابتغائهم إليه ، قال تعالى : ﴿ يأيها الذين أمنوا اتّقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة ﴾ (٢).

ولهم الشفاعة الكبرى يوم المحشر ولاتكون الشفاعة إلا من بعد إذنه تعالى ، وقد تناولها القرآن الكريم في ستّة وعشرين موضعاً مصرّحاً بشريطة الإذن الإلهي ، أو ملوّحاً إليه ، وقد أذن سبحانه أن يكون محمد وآله شفعاء الخلق حتى الأنبياء وأوصيائهم (عليهم السلام) والسرّ لذلك أقر بيّتهم إلى الله وأحبيّتهم لديه تعالى ، وفي الجامعة الكبيرة : « اللهم إني لو وجدت شفعاء أقرب إليك من محمد وأهل بيته الأخيار الأنّمة الأبرار لجعلتهم شفعائى .... »(1).

أحاديث الشفاعة:

منها النبوي: « أمّا شفاعتي ففي أصحاب الكبائر ما خلا أهل الشرك

<sup>(</sup>١) الوسائل ١١٣٨/٤ ، وفيه من صحاح أحاديث الباب.

<sup>(</sup>٢) الأمثال النبويّة ٨٧/٢ . الرقم /٤٠٥.

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٥٥.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضا (ع) ٢٨٣/٢.

والآخر : « لاينال شفاعتي من استخفّ بصلاته ، ولايرد عليّ الحوض لاوالله » ً ''.

ومنها الموثّق من رواية الكليني قال: قال أبو الحسن الأوّل (عليه السلام): « إنّه لمّا حَضَرَ أبي الوفاة قال لي: يابنيّ إنّه لاينال شفاعتنا من استخفّ بالصلاة » ".

# إذا كنتُ لا أحسن أجيبك فها فضلي عليك ؟!

في موثّق أبي بصير عن أبي الحسن الماضي (عليه السلام) قال: دخلت عليه ، فقلت له: جعلت فداك بم يعرف الإمام ؟

فقال: بخصال أمّا أوّلهنّ فشيء تقدّم عن أبيه فيه، وعرّفه الناس، ونصبه لهم علماً ، حتى يكون حجّة عليهم ، لأنّ رسول الله (صلّى الله عليه وآله) نصب عليّاً (عليه السلام) علماً وعرّفه الناس ، وكذلك الأئمة يعرّفونهم الناس وينصبونهم لهم حتى يعرفوه ، ويسأل فيجيب ، ويسكت عنه فيبتدي ويخبر الناس بها في غد ويكلم الناس بكلّ لسان ، فقال لي : يا أبا محمد الساعة قبل أن تقوم أعطيك علامةً تطمئن إليها.

<sup>(</sup>١) البحار ٣٩/٨.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٤١/٨٤.

 <sup>(</sup>٣) فروع الكافي ٣/ ٢٧٠ ، كتاب الصلاة ، باب من حافظ على صلاته أو ضيعها ، الحديث ١٥ .
 وموضوع الشفاعة مدعم بالأدلّة.

فوالله ما لبثت أن دخل علينا رجل من أهل خراسان فتكلّم الخراساني بالعربيّة ، فأجابه هو بالفارسيّة ، فقال له الخراساني : أصلحك الله ما منعني أن أكلّمك بكلامي إلّا أنّي ظننت أنّك لاتحُسن ، فقال : سبحان الله إذا كنت لا أحسن أجيبك ؛ فها فضلي عليك ؟!

ثم قال: يا أبامحمد إنّ الإمام لايخفى عليه كلام أحد من الناس، ولاطير، ولا بهيمة، ولاشيء فيه روح، بهذا يعرف الإمام، فإن لم تكن فيه هذه الخصال فليس هو بإمام (١٠).

اقول:

هذه الكلمة من حكم الإمام الكاظم عليه السلام الصالحة للتمثيل بها وضربها لمنع التفاضل بدون سبب ولا موجب، ولها الدلالة على استباق الفضائل ، وحسن الجواب عن المسائل العقلية والإسلامية ممن له الأهلية، وتقديم العالم بها على من ليس كذلك، وتدلّ أيضاً على تحكيم المقياس العقلي والعلمي والتفاضل بذلك دون المقاييس الأخرى. فإن تكن كذلك فهي من الكلمات المختارة لذلك فتدبّر جيّداً حتى تعرف.

<sup>(</sup>١) البحار ٤٨ / ٤٧ ، (باب ٣٨ معجزاته...).

## ٦٤إذا لم تستحى فاعمل ما شئت

من الأمثال السائرة الباقي من الأنبياء لما رواه الشيخ الصدوق طاب ثراه بسنده الموثّق عن الحسن بن الجهم عن أبي الحسن الأوّل عليه السلام قال:

« ما بقي من أمثال الأنبياء إلّا كلمة : إذا لم تستحي فاعمل ماشئت . وقال : أما أنّها في بني أميّة »(١).

هذا من شواهد صحّة استعمال المثل لكل كلمة نافعة للناس وإن لم تجر على اللسان وقد سبق الحديث النبوي عن أبي ذرّ قال: قلت: يارسول الله فما كانت صحف إبراهيم (٢٠)؟

قال: كانت أمثالًا كلّها: أيهًا المَلك المبتلى المغرور إنّي لم أبعثك (٢) لتجمع الدنيا بعضها على بعض ، ولكن بعثتك ، لتردّ عني دعوة المظلوم؛ فإني لا أردّها وإن كانت من كافر ، وعلى العاقل مالم يكن مغلوباً أن تكن له ساعات: ساعة يناجى فيهاربّه ، وساعة يحاسب فيها نفسه..... »(١).

وكلام الإمام الكاظم (عليه السلام) : « اجتهدوا في أن يكون زمانكم

<sup>(</sup>١) الخصال ٢٠/١ ، باب الواحد ، الرقم ٦٩، الأمالي ٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) يريد آية ﴿ صحف إبراهيم وموسى ﴾ الأعلى: ١٩.

<sup>(</sup>٣) البعث هنا بمعنى الخلق لهذا المُلك المغرور ، والنبي لا يكون مغروراً.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٣٧٨/١١ . الباب ٩٦ من أبواب جهاد النفس ؛ الحديث ٤.

أربع ساعات ...»(١) ، وفيها شاهد آخر بأنّ المثل يقال على الكلمة النافعة من الموعظة وغيرها ، ولا يبقى لمن تدبّر في هذه الأحاديث الثلاثة شكّ في ذلك أبداً ، وهو القسم الثالث من مصطلح المثل ، وإنّ لم يكن سائراً أو قياسياً

قشّل الإمام الكاظم (عليه السلام) بالكلمة المثليّة وطبّقها على بني أميّة المسلوب عنهم الحياء؛ ولأجله عملوا بها شاءوا من إراقة دماء أبناء الأنبياء وقتل سيّد الشهداء وهتك حرم الرسول وسبي نسائه وألف جناية أخرى لاتقوم لها الجبال الرواسي، وإني لأجلّ الكتاب ومحتواه من ترجمة بني أميّة وذكر فضائحهم، وسمع كلّ إنسان يعيش على وجه الأرض، ولقد تحقّقت الكلمة المثليّة فيهم، وحقّت عليهم كلمة العذاب، ونار الله الموقدة، واللعنة الأبدية في الدارين.

في الحياء أحاديث وكلمات وقبل ذلك كلّه قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ذَلْكُم كَانَ يؤذي النّبيَّ فيستحى منكم ﴾ (٢).

لًا تزوّج رسول الله (صلّی الله علیه وآله) بزینب بنت جحش وکان یجبّها فأولم و وعا أصحابه وکان أصحابه إذا أکلوا یجبّون أن یتحدّثوا عند رسول الله (صلّی الله علیه وآله) وکان یجبّ أن یخلو مع زینب، فأنزل الله عزّ وجلّ : ﴿یأیّها السنین عامنوا الاتدخلوا بیوت النبی \_ إلی \_ فإذا طعمتم فانتشروا ولامستأنسین لحدیث إنّ ذلکم یؤذی النبی فیستحی منکم... (۱).

وكان يمنعه الحياء من أن يقول لهم اخرجوا من البيت وأنّه (صلّى الله عليه وآله) كان حيياً ولنا فيه الأسوة الحسنة. وأمّا الحديث فحدّث ولاحرج فإنّ

<sup>(</sup>١) حرف الهمزة مع الجيم.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى ١٩٥/٢ ، تفسير الصاني ٣٦٢/٢.

#### إليك من الأحاديث:

النبوي: « استحيوا من الله حق الحياء ، قالوا: وما نفعل يا رسول الله ؟ قال: فإن كنتم فاعلين فلايبيتن أحدكم إلا وأجله بين عينيه ، وليحفظ الرأس وما حوى ، والبطن وما وعى ، وليذكر وا البلى ، ومن أراد الآخرة فليدع زينة الحياة الدنيا»(١).

والآخر : « الحياء على وجهين : فمنه الضعف ، ومنه قوّة وإسلام »<sup>(۲)</sup>.

والآخر : «الحياء والإيهان في قرن واحد ، فإذا سلب أحدهما أتبعه  $\| \tilde{V} \|_{\infty}$ .

والعلوى : « من كساه الحياء ثوبه لم ير الناس عيبه »(١٤).

والسجّادي : «خف الله تعالى لقدرته عليك ، واستحي منه لقر به منهك» (٥).

والصادقي: الحياء نور جوهره صدر الإيهان ... قال النبي (صلّى الله عليه وآله) « الحياء من الإيهان » فَقَيّدَ الحياء بالإيهان ، والإيهان بالحياء . وصاحب الحياء خير كلّه ، ومن حرم الحياء فهو شرّ كلّه وإن تعبّد وتورّع ..إذا لم تستح فافعل ماشئت.

أي إذا فارقت الحياء فكلُّ ماعملت من خير وشرٌّ فأنت به معاقب ...

<sup>(</sup>١) الخصال ٢٥٣/١، البحار ٣٣٣/٧١.

<sup>(</sup>٢) البحار ٧١/٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧١/٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) النهج ٢٥/١٩ ، الحكمة ٢١٩ ، البحار ٢٢٧/٧١.

<sup>(</sup>٥) البحار ٣٣٦/٧١.

والحياء خمسة أنواع: حياء ذنب، وحياء تقصير، وحياء كرامة، وحياء حبّ، وحياء هيبة. ولكلّ واحد من ذلك أهل، ولأهله مرتبة على حدة (١١).

قيل للنبي صلّى الله عليه وآله: « أوصني ، قال: استحي من الله كها تستحى من الرجل الصالح من قومك »(٢).

من الكلمات ، والأشعار : الحياء شعبة من الإيمان (۱) الحياء خير كله . الحياء سبب إلى كلّ جميل . أحيوا الحياء بمجاورة من يستحيى منه الله أحيى الناس من كان الذمّ أشدّ عليه من الفقر . خلاؤك أقنى لحيائك في الناس من كان الذمّ أشدّ عليه من الفقر . خلاؤك أقنى لحيائك في المناس من كان الذمّ أشدّ عليه من الفقر . خلاؤك أقنى لحيائك في المناس من كان الذمّ أشدّ عليه من الفقر . خلاؤك أقنى لحيائك في المناس من كان الذمّ أشدّ عليه من الفقر . خلاؤك أقنى لحيائك في المناس من كان الذمّ أشدّ عليه من الفقر . خلاؤك أقنى المناس من كان الذمّ أشدّ عليه من الفقر . خلاؤك أقنى المناس من كان الذمّ أشدّ عليه من الفقر . خلاؤك أقنى المناس من كان الذمّ أشدّ عليه من الفقر . خلاؤك أقنى المناس من كان الذمّ أشدّ عليه من الفقر .

ذكر أعرابي رجلًا فقال: لا تراه الدهر إلّا وكأنّه لا غنى به عنك ، وإن كنت إليه أحوج ، فإن أذنبتَ غَفَر وكأنّه المذنب ، وإن أسأت إليه أحسن وكأنّه المسّىء . وقالت ليلي الأخيليّة :

ومقدّر عنه القميص تخالُه وسط البيوت من الحياء سقيها حتى إذا رفع اللواء رأيته تحت اللواء على الخميس زعيها

ونحوه قول الآخر إلاّ أنّه في التواضع:

يبدو، فيبدو ضعيفاً من تواضعه ويكفهر فيُلفي الْأسمود اللَّحما

<sup>(</sup>١) البحار ٧١/٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ٣٣٦/٧١ ، نقلًا من الروضة ، والتشبيه بيان لأدنى مرتبة الحياء.

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار لابن قتيبة ٧٧٨/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥) التمثيل والمحاضرة ٤١٣ ـ ٤١٤.

أمثا في كم الإمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

وقال أبو دَهبل الجُمَحيُ '':
إنّ السيوت معادن فنجارُهُ متهاللًا بنعَم ، لِلاءِ مُجانبٌ نَزْرُ الكلام مِن الحَياء تَخالُمهُ عُقم النساءُ فلا يلدنَ شبيهَهُ

ذَهَبُ وكل جُدوده ضَخمُ سيّانِ مِنْهُ السوَفْر وَالسَّعُدمُ ضَمَ ضَمْ ضَمْ سيّانِ مِنْهُ السوَفْر وَالسَّعُدمُ ضَمَّمُ ضَمِّا وَلَيسَ بِجِسمِهِ سُقمُ إِنَّ السِّاء بِمَثْلِهِ عُقدمُ إِنَّ السِّساء بِمَثْلِهِ عُقدمُ

آخر ما لفظ من كلام النبوّة « إذا لم تستحي فاصنع ما شئت » قال الشاعر :

تَخَالُهُ مُ لِلحَلِمِ صُمَّ عن الخَنَا خُرساً عن الفَحشاء عند التهاجر ومُرضى إذا لوقوا حياءً وعفَّةً وعند الجِفاظِ كالليوث الخَوادر أَنَّ

يعجبني أن ألحق بالكلام ما رواه السيد المرتضى عن أبي مسعود البدري عن النبي صلّى الله عليه وآله أنّه قال: « ثمّا أدرك الناس من كلام النبوّة الأولى: إذا لم تسمى فاصنع ما شئت ».

وفي هذا الخبر وجوه من التأويل ثلاثة :

أحدها: أن يكون معناه: إدا عملت العمل لله جلّ وعزّ وأنت لا تستحي من الناظرين إليك ، ولا تتخوّفهم أن ينسبوك فيه إلى الرياء صنعت ما شئت ؛ لأنّ فكرك فيهم ، ومراقبتك لهم يقطعانك عن استيفاء شروط عملك ، ويمنعانك من القيام بحدوده وحقوقه ، وإذا اطّرحتَ الفكر توفّرت على استيفاء عملك.

الوجه الثاني : أنَّ من لم يستحي من المعاير والمخازي والفضائح صنع ما

<sup>(</sup>١) يمدح النبي صلَّى الله عليه وآله.

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار ٢٧٨/١ ـ ٢٧٩ ـ لابن قتيبة.

شاء ، والظاهر ظاهر أمر ، والمعنى معنى تغليظ وإنكار ؛ مثل قوله تعالى : ﴿ اعْمَلُوا مَا شِئتُم ﴾ [ فصّلت : 20] ، وقوله عزّ وجلّ : ﴿ فَمَن شَاءَ فَلَيُومِنْ وَمَنْ شَاء فَلِيكُفُر ﴾ [ الكهف : ٢٩] ؛ وهذا نهاية التغليظ والزجر ، والإخبار عن كِبر الذنب في اطّراح الحياء ؛ ويجري مجرى قولهم : بعد أن فعل فلان كذا فليفعل ما يشاء ، وبعد أن أقدم على كذا فليقدم على ما شاء ؛ والمعنى المبالغة في عظم ما ارتكبه ، وقبح ما اقترفه.

الوجه الثالث: أن يكون معنى الخبر إذا لم تفعل ما تستحي منه فافعل ما شئت.

فكان معنى الخبر إذا لم تفعل قبيحاً فافعل ما شئت ، لأنّه لا قبيح من ضروب القبائح إلّا والحياء يصاحبه ، ومن شأن فاعله إذا قرّع به أن يستحي منه ، فمتى جانب الإنسان ما يستحي منه من أفعاله فقد جانب سائر القبائح ، وما عدا القبيح من الأفعال فهو حسن.

ويجري هذا بجرى خبر يروى فيها أظنّ عن نبيّنا عليه السلام أنّ رجلًا جاء فاسترشده إلى خصلة يكون فيها جماع الخير ، فقال له عليه السلام: «أشترط عليك أن لا تكذبني ، ولن أسألك ما وراء ذلك» ، فهان على الرجل ترك الكذب خاصة والمعاهدة على اجتنابه دون سائر القبائح ، وشرط على نفسه ذلك ، فلمّا انصرف جعل كلّما همّ بقبيح يفكّر ويقول : أرأيتُ لو سألني عنه النبي صلّى الله عليه وآله ما كنت قائلًا له ، لأنّني إن صدقتُه افتضحتُ ، وإن كذبتُه نقضتُ العهد بيني وبينه ؛ فكان ذلك سبباً لاجتنابه لسائر القبائح ، وهكذا معنى الخبر الذي تأولنا ؛ لأزّ في اجتناب ما يستحى منه اجتناباً لسائر القبائح القبائح الله الخبر الذي تأولنا ؛ لأزّ في اجتناب ما يستحى منه اجتناباً لسائر القبائح الله المنائر القبائح الله الخبر الذي تأولنا ؛ لأزّ في اجتناب ما يستحى منه اجتناباً لسائر القبائح الله المنائر القبائح الله الذي تأولنا ؛ لأزر في اجتناب ما يستحى منه اجتناباً لسائر القبائح الله المنائر الذي تأولنا ؛ لأزر في اجتناب ما يستحى منه اجتناباً لسائر القبائح الله المنائر الذي تأولنا ؛ لأرز في اجتناب ما يستحى منه اجتناباً لسائر القبائح الله المنائر الذي تأولنا ؛ لأرز في اجتناب ما يستحى المنائر الذي تأولنا ؛ لأرز في اجتناب ما يستحى المنائر الذي الله المنائر الله الله المنائر الذي تأولنا المنائر الذي تأولنا المنائر الذي المنائر الذي المنائر المنائر الناء المنائر المنائر المنائر المنائر الذي المنائر المنا

<sup>(</sup>١) أمالي المرتضى ٧٥/١ ـ ٧٦.

## ٦٥ إذا مات المؤمن بكت عليه الملائكة ، وبقاع الأرض

من كلمات الإمام الكاظم عليه السلام المختارة من حديث له رواه الشيخ الكليني طاب ثراه قال:

محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن ابن محبوب عن علي بن أبي حمزة قال: سمعت أبا الحسن موسى بن جعفر عليه السلام يقول: إذا مات المؤمن بكتب عليه الملائكة وبقاع الأرض التي كان يعبد الله عليها، وأبواب السهاء التي كان يصعد فيها بأعاله، وثلم في الاسلام ثَلَمَة لا يسدّها شيء! لأنّ المؤمنين الفقهاء حصون الإسلام كحصن سور المدينة لها الله المناه المنا

#### أقول :

المراد من المؤمن الفقيه المؤمن ، ويشهد له آخره : « لأنّ المؤمنين الفقهاء حصون الإسلام ... » ، والصادقي : « إذا مات المؤمن الفقيه ثلم في الإسلام ثَلَمَة لا يسدّها شيء »(٢).

يفرح إبليس بموت العالم؛ لأنّه الحصن الحصين الذي لا يدخله الشيطان فإذا مات فرح ودخل، فكما أنّ حصار البلد وهو سوره المحيط به حافظ له عن دخول من لا يحمد دخوله، كذلك العالم سور الدين وحصاره المانع عن دخول الشيطان فيه، يزيل الشبه، والوساوس عن القلوب، وإنّا تبكي بموته الملائكة والساء والبقاع، وغيرها ممّا كان له علقة من قول، أو عمل، أو عبادة، أو

<sup>(</sup>١) الكاني ١/٨٦، ٣/٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) الكاني ١/٨٣.

توجيه انقطع عنه ؛ لأنّ كلّ ذلك من الخير المستبق إليه المأمور به ، قال تعالى : ﴿ فَاسْتَبْقُوا الْخَيْرَاتُ ﴾ (١) ، وقد انتهى أمده بموته ، وحلّ محلّ الخير الشرّ والشيطان.

#### الثّلمة:

هي: تشرَّمُ يقع في طرف الشيء كالثلمة تكون في طرف الإِناء وقد يسمَّى الخَلَل أيضاً ثلمة وإن لم يكن في الطرف<sup>(٢)</sup> والثلمة موضع الكسر من القدح، وبموت العالم يقع في الدين الكسر.

## ١٦إذا مرّ بك أمران... فانظر أيّها أقرب إلى هواك فخالفه

من كلام الإمام الكاظم عليه السلام لهشام بن الحكم:

« واذا مرَّ بِك أمران لا تدري أيّها خير وأصوب ، فانظر أيّها أقرب إلى هواك فخالفه ؛ فإنّ كثير الصواب في مخالفة هواك... »(٢).

إذا كان في خلاف هوى النفس الصواب ففي وفاقها الخطأ الكثير، فالواجب على صاحبه الاجتناب ونهيها، قال تعالى: ﴿ وأمّا من خاف مقام ربّه ونهى النفس عن الهوى فإن الجنّة هي المأوى ﴾ (٤).

#### قال الفيض:

في الكافي عن الصادق (عليه السلام) قال : من علم أنَّ الله يراه ويسمع

<sup>(</sup>١) المائدة : ٨٤.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ٣٨٤/١ ـ ثلم ـ.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول ٣٩٨.

<sup>(</sup>٤) النازعات : ٤٠.

ما يقول ، ويفعل ، ويعلم ما يعمله من خير وشرّ فيحجزه ذلك عن القبيح من الأعمال فذلك الذي خاف مقام ربّه ونهى النفس عن الهوى "أ.

طاعة الهوى عصيان ، وعصيان الهوى طاعة تنوّر صاحبها قال القائل : إنارة العقل مكسوف بطوع هوى وعقل عاصي الهوى يزداد تنويرا(٢)

قال ابن عبّاس : ماذكر الله الهوى في شيء إلّا ذمّه . والهوي يهوي بصاحبه ٣٠٠).

فإذا فاجأك أمران فإنّ أقرب المرشد إليك هواك فاعرضهما عليها ثم خذ بها خالف ، ودع ماوافق فإنّ الرُشد في الخلاف.

وقد جاء نظير ذلك في أخبار العلاج للخبرين المتعارضين كما في مقبولة عمر بن حنظلة: « قلت جعلت فداك إن رأيت إن كان الفقيهان عرفا حكمه من الكتاب والسنّة ووجدنا أحد الخبرين موافقاً .... والآخر مخالفاً لهم بأيّ الخبرين يؤخذ ؟ فقال : ماخالف ... ففيه الرشاد »(1).

ويهاثل المقام الباقري : يصف عليّاً (عليه السلام) : «وماورد عليه أمران كلاهما لله رضاً إلّا أخد بأشّدهما على بدنه »(٥).

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ٧٨٦/٢.

<sup>(</sup>٢) كتاب الصمديّة ٣١٠، في باب الإضافة من جامع المقدّمات، جامع الشواهد ٢٢٧/١، باب الألف بعده النون.

<sup>(</sup>٣) العقد الفريد ٣/٥٠.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٧٦/١٨ ، باب ٩ من أبواب صفات القاضي ، الحديث ١.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٦٦/١، باب ٢٠ من أبواب مقدّمة العبادات، الحديث ١٢.

### ٦٧ إذا ملكت هذا الأمر فأحسن إلى ولدي

إخبار بالمغيّب من الإمام الكاظم (عليه السلام) للمأمون العباسي من انتقال الملك إليه ، ويريد بالولد الإمام الرضا (عليه السلام) ، ولفظ حديثه مطوّل رواه الشيخ الطبرسي قال: قال المأمون:

إنّه دخل موسى بن جعفر (عليها السلام) على الرشيد يوماً فقام السيد ، واستقبله ، وأجلسه في الصدر ، وقعد بين يديه ، وجرى بينها أشياء ، ثم قال موسى بن جعفر (عليه السلام) لأبي ، ياأمير المؤمنين إنّ الله عزّ وجلّ قد فرض على الولاة عهده : أن ينعشوا فقراء هذه الأمّة ، ويقضوا عن الغارمين ، ويؤدّوا عن المثقل ، ويكسوا العاري ، ويحسنوا إلى العاني ، وأنت أولى من يفعل ذلك.

فقال: أفعل ياأبا الحسن، ثم قام فقام الرشيد لقيامه، وقبّل بين عينيه ووجهه ، أقبل عليّ ، وعلى الأمين والمؤتمن فقال: ياعبدالله! ويا محمد! ويا إبراهيم! امشوا بين يدي ابن عمكم، وسيّدكم، وخذوا بركابه، وسوّوا عليه ثيابه، وشيّعوه إلى منزله. فأقبل إليّ أبو الحسن موسى بن جعفر (عليه السلام) شرّاً بيني وبينه، فبشّرني بالخلافة، وقال لي:

« إذا ملكت هذا الأمر فأحسن إلى ولدي » ١٠٠٠.

الخيطاب في كلامه (عليه السلام) إلى المأمون راوي الحديث المبشّر بالخلافة وكان أجر البشارة ، والأمر بالإحسان إلى ولده أن قتله . ويأتي بعض

<sup>(</sup>١) الاحتجاج ١٦٥/٢ ـ ١٦٦ ، البحار ١٣١/٤٨.

أمثال المام الكاظم عليه السلام ج/١ المام الكاظم عليه السلام ج/١ المام الجسوم » "١-

ثم كلمة « إذا ملكت هذا الأمر فأحسن إلى ولدي » تصلح مثلًا كما يقال : ( إذا ملكت فلا تنسني ) ، أو ( إذا ملكت فاجعلنا من بالك ) ، ونظائر ذلك (٢).

## ٦٨إذا نزل البلاء فعليكم بالدعاء

من كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) رواه الشيخ المجلسي من كتاب فلاح السائل من كتاب المشيخة للحسن بن محبوب في حديث أبي ولاد حفض ابن سالم الخياط قال : دخلت على أبي الحسن موسى (عليه السلام) بالمدينة وكان معى شيء فأوصله إليه ، فقال :

« أبلغ أصحابك وقل لهم : اتّقوا الله عزّ وجلّ ؛ فإنكّم في إمارة جبّار يعني أب الدوانيق ، فأمسكوا ألسنتكم ، وتوقّوا على أنفسكم ودينكم ، وادفعوا ما تحذرون علينا وعليكم منه بالدعاء ، فإنّ الدعاء لله والطلب إلى الله يردّ البلاء ، وقد قدّر وقضى ، ولم يبق إلّا إمضاؤه ، فإذا دعى الله وسئل صرف البلاء صرفاً ،

<sup>(</sup>١) إحقاق الحق ٥٤٣/١٩ ، كلمة (أنا).

<sup>(</sup>٢) ومنها المنل السائر: (ملكت فاسجع) من قول عائشة لعلي (عليه السلام) يوم الجمل، أي قدرت فاعف فجهّزها عند ذلك وبعث معها أربعين، وقليل: سبعين امرأة حتى قدمت المدينة قال محمد بن غالب:

 <sup>\*</sup> مذكت فاسجع وزع بالزمام \*
 \* أمعشر تيم قد ملكتم فاسجعوا \*
 المستقصى ٣٤٨/٢ ، مقتطف.

٢٦٦ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

فالحُّوا في الدعاء أن يكفيكموه الله .

قال أبو ولآد: فلّما بلّغت أصحابي مقالة أبي الحسن (عليه السلام) قسال: ففعلوا ودعوا عليه، وكان ذلك في السنة التي خرج فيها أبو الدوانيق إلى مكّة فهات عند بئر ميمون قبل أن يقضى نُسُكه، وأراحنا الله منه.

قال أبو ولاد: وكنت تلك السنة حاجًا فدخلت على أبي الحسن (عليه السلام) فقال: يا أبا ولاد كيف رأيتم نجاح ما أمرتكم به وحثثتكم عليه من الدعاء على أبي الدوانيق ؟ يا أبا ولادما من بلاء ينزل على عبد مؤمن فيلهمه الله الدعاء إلا كان كشف ذلك البلاء وشيكا ، وما من بلاء ينزل على عبد مؤمن فيمسك عن الدعاء إلا كان ذلك البلاء طويلاً ، فإذا نزل البلاء فعليكم بالدعاء "(1).

أقول: تعتبر الكلمة من الحكم إنّ لم تكن من الأمثال السائرة على اللسان.

أفاد الحديث أن السبب لكشف البلاء النازل الدعاء ، وأنّ طول البلاء ، وقصره مسبّب عن إلهام الدعاء ، أو نسيانه فمن ألهم الدعاء فله بشارة قصر البلاء وارتفاعه ، وإن كانت الأخرى أعنى نسيان الدعاء فالبلاء تطول مدّته فلا يأمن الناسي من البليّة واشتدادها كما دلّ عليه قوله (عليه السلام) : ومامن بلاء ينزل على عبد مؤمن فيمسك عن الدعاء إلّا كان ذلك البلاء طويلًا ، وعلى الأخرى أي الملهم : « مامن بلاء ينزل على عبد مؤمن فيلهمه الله الدعاء إلّا كان كشف ذلك البلاء وشيكاً ».

وهل تجد من الحت على الدعاء والترغيب كهذا الحت والترغيب ولم يقنع (عليه السلام) بذلك بل قال في آخر كلامه: «فإذا نزل البلاء فعليكم بالدعاء».

<sup>(</sup>١) البحار ٢٩٨/٩٣.

ولعل السر في ابتلاء العباد، أو استمراره إثارة خضوعهم وتضرعهم إلى الله عزّ وجل والتذلّل الذي هو حقيقة العبودية قال تعالى : ﴿ فَأَخَذَنَاهُم بِالبَأْسَاءُ وَالضّرَاءُ لَعَلّهُم يَتَضّرعونَ ﴾ (١) ، و ﴿ وما أرسلنا في قرية من نبى إلّا أخذنا أهلها بالبأساء والضراء لعلّهم يَضَّرَّعُونَ ﴾ (١) .

لكي يتضرّعوا ويتوبوا ويتذلّلوا (٢) وصريح الآيتين أنّ ابتلاء العباد بالبؤس والضُرّ لأجل حصول التضرّع، أو رجائه.

ووجمه آخر يصلح علّة لعروض البلاء هو دفع الطغيان والإعجاب بالنفس، أو استغنائها المسبّب لطغواها فيبتلى ببلاء لايستطيع عنها ذهاباً إلّا بالتذلل لله تعالى والدعاء والطلب منه الكشف عبّا هو فيه فإذا فعل ذلك ذهب البلاء بأسره.

### ٦٩ إذا وَعَدَ أَنجَز

كلمة يهاثلها المثل الجاري على الألسن: ( المؤمنُ إذا وَعَدَ وَفَى ). وهي من كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) قد رواه الشيخ الكليني ( طاب ثراه ) بإسناده إلى العبّاس بن هلال الشامي مولى أبي الحسن (عليه السلام) من حديث قال فيه:

« وإنّها يحتاج من الإمام في أن إذا قال صدق ، وإذا وَعَدَ أَنجَزَ ، وإذا حكم عَدَل ؛ إنّ الله لا يحرّم طعاماً ، ولاشراباً من حلال ، وإنّها حرّم الحرام قلّ ، أو

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٩٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الصافي ١/٩٨٥.

٣٦٨ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

تقدّم الكلام حول « إذا قال صَدَقَ » (۱) ، و «إذا حَكَم عَدَلَ» وذكرنا للأوّل المثل السائر : (النجاة في الصدق) (۱) و (الهلاك في الكذب) (۱) . وللثاني : ( إذا تولّى عَقدَ شيءٍ أُحكَمهَ ) (۷) .

قوله (عليه السلام): « إذا وَعَدَ أنجز » ثالث كلمات الحديث.

إنجاز الوعد :

الإِنجاز: الوفاء من غير بطء ، قال ابن فارس: النون والجيم والزاي أصل صحيح يدل على كال شيء من غير بطء . يقال: نجز الوعد ينجز ، وأنجزته أنا : أعجلته وأعطيته ما عندي حتى نجز آخره أي وصل إليه آخره . وبعّهُ ناجزاً بناجز ، كقولهم: يدا بيد: تعجيلاً بتعجيل . والمناجزة في الحرب: أن يتبارز الفارسان: أي يعجّلان القتال لايتوقّفان (^).

#### الوعد:

إنَّ الوعد الغالب على استعاله في الخير إذا جاء مطلقا ، والوعيد في الشرَّ. قال ابن الأثير : قد تكرَّر ذكر « الوعد والوعيد » فالوعد يستعمل في الخير والشرِّ . يقال : وعدتُه خيراً ووعدتُه شرَّاً ، فإذا أسقطوا الخير والشرَّ قالوا

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٣٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٦/٣٥٤ \_ ٤٥٤.

<sup>(</sup>٣) حرف إذا مع القاف.

<sup>(</sup>٤) حرف إذا مع الحاء.

<sup>(</sup>٥) أمثال وحكم ٢٧٧/١.

<sup>(</sup>٦) أمثال وحكم ٢٨١/١.

<sup>(</sup>٧) المستقصى ١٢٣/١ . يضرب للرجل الحازم الجادُّ في الأمور راجع المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٨) معجم مقابيس اللغة ٣٩٣/٥ نجز.

أمثال أمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

في الخير : الوعد والعِدة ، وفي الشرّ الإِيعاد والوعيد (١).

#### أقول :

قد جاء من الوعد والوعيد في القرآن والحديث ما لا يخفى على المتدبّر الشيء الكثير.

قال تعالى : ﴿ أَلَا إِنَّ وعد الله حق ولكنَّ أكثرهم لا يعلمون ﴾ " ، ﴿ وقالوا الحمد لله الذي صدقنا وعده ﴾ " ، ﴿ قال لا تختصموا لدى وقد قدّمت إليكم بالوعيد ﴾ " ، وجاء من لفظها المشتق أكثر من موضع من القرآن الكريم ، وأمّا الحديث وغيره فحدّث ولا حرج ، وليس غرضنا سوى الإشارة.

وإنجاز الوعد من الكرم، ومن علائم الإيهان وأحد الخصال الثلاث التي يتمتّع بها المؤمن: صدق الحديث، وأداء الأمانة، وإنجاز الوعد، وأنّ « من عامل الناس فلم يظلمهم، وحدّثهم فلم يكذبهم، ووعدهم فلم يخلفهم فهو ممّن كملت مروءته، وظهرت عدالته ووجبت أخوته وحرمت غيبته » النبوي (٥٠)، والباقري: « من عرف من عبد من عبيد الله كذباً إذا حدّث، وخلفاً إذا وعد، وخيانة إذا ائتمن، ثم ائتمنه على أمانة كان حقاً على الله أن يبتليه فيها، ثم لا يخلف عليه ولا بأجره »(١٠).

والأحاديث في لزوم الوفاء بالوعد كثيرة ، والوعد هو العهد الخاص الذي أمر العباد بإيفائه في الكتاب والسنّة.

<sup>(</sup>١) النهاية ٥/٦/٥ \_ وعد \_.

<sup>(</sup>۱) النهاية ٥ /١٠١ ـ وعد .

<sup>(</sup>۲) يونس : ۵۵. ...

<sup>(</sup>٣) الزمر : ٧٤.

<sup>(</sup>٤) قَ : ٨٢.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٢٩٣/١٨ ، باب ٤١ من أبواب الشهادات . الحديث ١٥.

<sup>(</sup>٦) الوسائل ٢٣٤/١٣ ، باب ٩ من أحكام الوديعة ، الحديث ٥ . وفي الكاني ٦ ، ٩ في دعاء صادقى : « حتى تبلّغنى منها في صدق الحديث ، وأداء الأمانة . ووفاء بالعهد».

## ٧٠إذا وعدتم الصبيان ففوا لهم

من حِكَم الإمام الكاظم عليه السلام ما رواه الشيخ الكليني طاب ثراه بإسناده إلى كليب الصيداوي قال: قال لي أبو الحسن عليه السلام:

« إذا وعدتم الصبيان ففوا لهم ؛ فإنّهم يرون أنّكم الذين ترزقونهم ؛ إنّ الله عزّ وجلّ ليس يغضب لشيءٍ كغضبه للنساء والصبيان »(١).

#### أقول :

في الأولاد خصال مذكورة في الأحاديث.

منها الصادقي « قال قال رسول الله صلّى الله عليه وآله : نعم الولد البنات ملطفات ، مجهّزات ، مؤنسات ، مباركات مفلّيات »(٢).

« ملطّفات » من اللطف . « مجهّزات » أي مهيّئات لأمور الوالدين . ويمكن أن يقرأ على بناء المفعول : أي : يجههزهنّ الوالد ويرسلهنّ إلى أزواجهنّ... «المفلّيات » في أكثر النسخ بالفاء... فلّى رأسه : بحثه ، وفي بعض النسخ بالقاف والباء الموحّدة أي مقلّبات عند المرض من جانب إلى جانب "ً.

والآخر : « البنات حسنات ، والبنون نعمة ، فإنَّها يثاب على الحسنات ، ويسأل عن النعمة »(1).

<sup>(</sup>١) الكافي ٦/٠٥ الوسائل ٢٠٢/١٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٦/٥ ، باب فضل البنات ، الحديث ٥.

<sup>(</sup>٣) مرآة العقول ١٢/٢١.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٦/٦ , و ٧.

قوله عليه السلام: « إذا وعدتم الصبيان ففوا لهم » قد سبقه حديث الصادق عليه السلام قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وآله: أحبّوا الصبيان، وارحموهم وإذا وعدتموهم شيئاً ففوا لهم؛ فإنّهم لا يدرون إلّا أنّكم تر زقونهم »(١).

إذا ترعرع الولد في أحضان الآداب السامية ومنها الوفاء بالوعد، وصدق العهد، وافتتح الحياة بالتربية الوضّاءة رسخت فيه المُثل العالية التي لايسهل ذهابها عنه، وراح يواكب أدواره المتلاحقة ملؤها الوفاء والصدق، وأنّ قلب الحدث كالأرض لخالية كلّ ما ألقي فيها قبلته، وقد تمرّ على الولد سنواته الستّ إمهالاً ثم السبع بعدها للتأديب كها في الصادقي.

« أمهل صبيّك حتى يأتي له ستّ سنين ثم ضمّه إليك سبع سنين فأدّبه بأدبك ، فإنَّ قبل وصلح وإلّا فخلّ عنه »(٢).

والآخر : « الغلام يلعب سبع سنين ، ويتعلم الكتاب سبع سنين ، ويتعلم الحلال والحرام سبع سنين »(٢).

والعلوي: « يشبّ الصبيّ كلّ سنة أربع أصابع بأصابع نفسه »(1).

والصادقي قال: «كان أمير المؤمنين (عليه السلام) يقول: إذا كان الغلام ملتاث الأدرة (٥). صغير المذكر ، ساكن النظر فهو ممّن يُرجىٰ خيره ، ويؤمن شرّه ، قال: وإذا كان الغلام شديد الأدرة ، كبير الذكر حاد النظر فهو ممّن لا يرجى خيره ، ولايؤمن شرّه »(٦).

<sup>(</sup>١) الكافي ٤٩/٦ ، باب الأولاد ، الحديث ٣.

<sup>(</sup>۲) الكاني ٦/٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) الكانى ٦/٦٤.

<sup>(</sup>٥) الأدُّرة : الخصية . والالتياث الاسترخاء.

<sup>(</sup>٦) الكاني ٦/١ه.

7۷۲ ......قال الشيخ الكليني : وروي أنّ أكيس الصبيان أشدّهم بغضاً للكُتّاب<sup>(۱)</sup>. ولعـلّ البغض لسعة روح الصبي ، وطبع الصبا ، وفيه خصال أخرى لامحال لذكرها.

# ٧١إذا وقع في نفسك شيء فتصدق على أوّل مسكين ثم امض

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) المختارة رواها الشيخ الحرّ عن الفقيه بإسناده عن ابن أبي عمير أنّه قال: كنت أنظر في النجوم وأعرفها وأعرف الطالع فيدخلني من ذلك شيء فشكوت ذلك إلى أبي الحسن موسى بن جعفر (عليها السلام)، فقال: إذا وقع في نفسك شي فتصدّق على أول مسكين، ثم امض؛ فإنّ الله يدفع عنك<sup>(1)</sup>.

#### الأوّل وظاهرته :

الأوّل وظاهرته في كلّ شيءٍ وسابقته المتميّزة به عن سائر وحداته المتعاقبة في عمود الأزمنة والزمانيّات ، وجميع الأمور النافعة أو الضارّة فيمتاز الأوّل منها بها تمنحها حقائقها ، أو تمنعها فيختصّ به الأكثر أثراً بعد اشتراكه مع الوحدات الأخرى في الأسهام فمثلًا كالبسملة الكائنة في أوّل كل كتاب.

في باقري: « أوّل كل كتاب نزل من السهاء بسم الله الرحمن الرحيم ، فإذا قرأت بسم الله الرحمن الرحيم فلا تبالي إلّا تستعيذ ، وإذا قرأت بسم الله الرحمن الرحيم سَتَرتكَ فيها بين السماء والأرض »<sup>(7)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكافي ٦/٦ه.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٢٧٣/٨.

<sup>(</sup>٣) الكاني ٣/٣١٣.

ففي الابتداء بها المتحققة به الأوّلية لكلامه تعالى آثار وأسرار أبان الحديث عن بعضها بها سمعت من خيرات ، ومن جانب الشرور في المشل : «البادي أظلم» (۱) وفي الزيارة : «اللهم العن أوّل ظالم ظلم حق محمد وآل محمد الله المقائق الأخرى قال تعالى: ﴿إِنَّ أُوّل بيت وضع للناس للذى ببكة ﴾ (۱).

والكاظمى : « أوّل من كفر إبليس »<sup>(1)</sup>.

والصادقي : « لا تقس ، فإن أوّل من قاس إبليس »(٥) وإليك من ألوان وصور :

في نبوي : « أوّل من لوّن إبراهيم ، وأوّل من هشم الثريد هاشم »<sup>(٦)</sup>.

وصادقي : « قيل له : إنَّهم يزعمون أنَّ أبا طالب كان كافراً ؟ فقال عليه السلام : كذبوا كيف يكون كافراً وهو يقول :

أَلَم تعلُّموا أَنَّا وجدنا محمداً نبيّاً كموسى خطِّ في أوّل الكُتب (٧)

<sup>(</sup>١) مجمع الأمثال ٤٠١/٢ حرف الهاء.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٩٦.

<sup>(</sup>٤) البحار ٣٢٤/٧٨.

<sup>(</sup>٥) أصول الكافي ١/٨٥.

<sup>(</sup>٦) الكافي ٣١٧/٦ . والمراد من التلوين الأكل الملوّن انظر المصدر باب الثريد.

<sup>(</sup>٧) أصول الكافي ٧/٤٤٨ \_ ٤٤٩.

### ٧٢ اذهب ، واطلب المعرفة

طلب المعرفة فريضة على كلّ مسلم ، والنفر للتفقّة في الدين ، والذهاب له ممّا أمر الله تعالى به كها هومحتوى الآية (أ،وأولياؤه المعصومون (عليهم السلام) في روايات كثيرة منها كالآتي :

روى أبو جعفر محمد بن الحسن بن فروخ الصفار، قال : حدّثنا إبراهيم بن إسحاق عن محمد بن فلان الرافعي قال : كان لي ابن عمّ يقال له الحسن بن عبدالله ، وكان من أعبد أهل زمانه ، وكان يلقاه السلطان ، وربّا السلطان بالكلام الصعب يعظه ، ويأمر المعروف ، وكان السلطان عتمل له ذلك لصلاحه ، فلم يزل هذه حاله حتى كان يوماً دخل أبو الحسن موسى (عليه السلام) المسجد ، فرآه فأدني إليه ، ثم قال له : يا أبا علي ما أنا أحبّ إلى (1) ما أنت فيه ، وأسرّ في بك إلا أنّه ليست لك معرفة ، فاذهب فاطلب المعرفة ، قال : جعلت فداك وما المعرفة ؟ فقال له : اذهب وتفقّه واطلب الحديث ، قال : عن أنس بن مالك ، وعن فقهاء أهل المدينة ، ثم اعرض الحديث علي قال : فذهب وتكلّم معهم ، ثم جاءه فقرأه عليه ، فأسقطه كلّه ، ثم قال له : اذهب واطلب المعرفة ، وكان الرجل معنياً بدينه ، فلم يزل مترصّد اأبا الحسن (عليه السلام) حتى خرج إلى ضبعة له فتبعه ولحقه في الطريق ، فقال الم : جعلت فداك إنّي احتج عليك بين يدي الله ، فدلّني على المعرفة ، قال :

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٢٢ : ﴿ فلولا نَفَرَ من كلِّ فِرقةٍ منهم طائفة ليتفقَّهوا في الدين ﴾.

<sup>(</sup>٢) في نسخة «ما أحب إلي ما أنت فيه» انظر البحار ٥٢/٤٨.

أشركم الإمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

فأخبره بأمير المؤمنين (عليه السلام)، وقال: كان أمير المؤمنين (عليه السلام) بعد رسول الله (صلّى الله عليه وآله) وأخبره بأمر أبي بكر وعمر، فتقبل منه، ثم قال: فمن كان بعد أمير المؤمنين (عليه السلام) قال: الحسن (عليه السلام)، ثم الحسين، حتى انتهى إلى نفسه، ثم سكت، قال جعلت فداك فمن هواليوم؟ قال: إن أخبرتك تقبل؟ قال: بلى جعلت فداك، قال: أنا هو، قال: جعلت فداك فشيء استدل به؟ قال: اذهب إلى تلك الشجرة، وأشار إلى أمّ غيلان، فقل لها: يقول لك موسى بن جعفر أقبلي، قال: فأتيتها، قال: فرأيتها والله تجبّ الأرض جبوباً حتى وقفت بين يديه، ثم أشار إليها، فرجعت، قال: فأقرّ به، ثم لزم السكوت، فكان لايراه أحد يتكلّم بعد ذلك، وكان من قبل ذلك يرى الرؤيا الحسنة، ويرًى له، ثم انقطعت عنه الرؤيا، فرأى ليلة أبا عبدالله يرى الرؤيا الحسنة، ويرًى له، ثم انقطعت عنه الرؤيا، فقال: لاتغتمّ، فإنّ رعليه السلام) فيها يرى النائم فشكى إليه انقطاع الرؤيا، فقال: لاتغتمّ، فإنّ المؤمن إذا رسخ في الإيهان رفع عنه الرؤيا".

لا يمتري اثنان أن في القرآن قصصاً عن رؤيا الأنبياء (عليهم السلام) كإبراهيم ويوسف ، والرسول (صلّى الله عليه وآله وعليهم) ، فهل ترى أنّهم لم يرسخوا في الإيان ؟ فقال رفعت عنهم الرؤيا لرسوخهم في الإيان ، أو أن للرؤيا تفسيراً آخر لاينافي الرؤيا مع الرسوخ فيه ؟ اختر ماشئت ، ولعلّهاالمراد بها البعض ، وإلّا فكيف رأى الإمام الصادق (عليه السلام) فيها يراه النائم ، ولاريب أنّ الخطاب لا يشمل مورده للزوم ذلك من سلب المورد أيضاً فهذا دليل على أنّ الغرض منه بعض أقسام الرؤيا.

قول ه (عليه السلام): «اذهب ، واطلب المعرفة» يريد بها العقائد الصحيحة من النبوّة والإمامة التي كان يفقدها الرجل ، وقد أدركه اللطف

الرباني حيث أقرّ بالحق من إمامة الأثمة المعصومين ومنهم الإمام الكاظم (عليهم السلام) ، ولولاها لم تقبل الأعمال مهما كأن نوعها ؛ لأنّ طاعة الإمام المعصوم والإقرار بإمامته هي طاعة الله تعالى ، والإقرار به بعد الرسول ، قال عزّ وجلّ : ﴿مَن يُطع الرّسُول فَقَد أَطاع الله ﴿ ` ، و ﴿ وَأَطيعُوا الله وَأَطيعُوا الله وَأَولى الأمر مِنكُم ﴾ (١) . هم الأئمة المعصومون ( عليهم السلام ) لاغير ، ورواياتنا تفسّرها بهم (١) فحسب.

ثم طلب العلم فريضة على كلّ مسلم مروي عنهم (أ) وآية النفر ترغّب الطوائف من كلّ الفرق إلى الذهاب للتفقه في الدين ، وإنذار أقوامهم بعد الرجوع إليهم ليحذروا عن مخالفة الله تعالى ، والرسول ، وكلّ من تجب عليهم طاعته .

ومن المعلوم أنّ التفقه في الدين هو المعرفة بأصوله وفر وعه ، وآدابه وسننه كما أنّ المراد بطلب العلم هو ذلك ، ويشهد له الحديث النبوي «إنّا العلم ثلاثة : آية محكمة ، أو فريضة عادلة ، أو سنّة قائمة . وما خلاهنّ فهو فضل» (٥).

الآية المحكمة: العقائد العقلية التي لا تحمل ريباً ، والفريضة العادلة: الأحكام الشرعيّة الفرعيّة ، والسنّة القائمة: الآداب والأخلاق ، وقد فصّلنا ذلك عند « أحمد العلم عاقبة ... »(١).

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٠.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٥٩.

 <sup>(</sup>٣) تفسير نور الثقلين ٤٢١١ـ ٤٢١ ، وفيه ٢٥ حديثاً ، تفسير البرهان ٣٨١/١ ـ ٣٨٦ ، الغدير
 ١٦٥/١ ، ١٦٩ ، ج ١٦٥/٢.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ٣٠/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر ٣٢.

<sup>(</sup>٦) الهمزة مع الحاء.

## ۷۳ اربطوا نعم ربّکم تعالی بالشکر

روى السيد ابن طاووس بإسناده إلى أبي الوضّاح محمد بن عبدالله النهسلي عن أبيه قال: سمعت الإمام ابا الحسن موسى بن جعفر عليها السلام يقول:

« التحدّث بنعم الله شكر ، وترك ذلك كفر ؛ فاربطوا نعَمَ ربّكم تعالى بالشكر »(١).

النعم وشكرها.

ما من شيء إلا وإلى جنبه حق مضيّع ، ونعمة مكفورة ، وكم من نعمة لله تعالى على الإنسان لم يشكرها ، ولم يؤدّ أدنى حقها ، ألم يجعل الله له عينين ولساناً وشفتين ، وهداه النجدين : نجد الخير ونجد الشر ، والرُشد والغي وسائر نعمه عزّ وجلّ عليه ظاهرة وباطنة ، فلو تغيّر أو تبدّل شيء منها في خارج جسده ، أو داخله لاختل نظام وجوده ، فضلًا عن الآلآء الكونيّة المسخرّة له من سهاء وأرض وماء وهواء ، ومن شجر ومدر ، وما خلق الله من شيءٍ ممّا يرى وما لا يرى فإنّها كلّها نعم وآلآء في جنبها حقوق مضيّعة.

قوله عليه السلام: « التحدث بنعم الله شكر ... » يأتي بيانه (٢٠).

« فاربطوا نعم ربكم بالشكر » تماثله الكلمة الرضوية : « إن النعم كالإبل المعقولة في عَطَنها على القوم »(٣) ، والصادقية : « أحسنوا جوار النعم . قيل : وما

<sup>(</sup>١) مهج الدعوات ٢١٨ ، البحار ١٥٠/٤٨ ، ٣١٨/٩٤.

<sup>(</sup>٢) حرف التاء مع الحاء.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا ١١/٢ . وحرف الهمزة مع النون . والعَطَن مناخ الإِبل.

٢٧٨ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

جوار النعم ؟ قال : الشكر لمن أنعم بها وأداء حقوقها  $^{(1)}$ .

#### أدنى الشكر:

« أدنى الشكر رؤية النعمة من الله من غير علّة يتعلّق القلب بها دون الله ، والرضا بها أعطاه ، وأن لا تعصيه بنعمته وتخالفه بشيء من أمره ونهيه بسبب نعمته»(١) ، مروي عن الإمام الصادق عليه السلام.

ما كان لله تعالى ، وما كان للناس :

في سجادي : «إنّ الله يحبّ كلّ قلب حزين ، ويحبّ كلّ عبد شكور ، يقول الله تبارك وتعالى لعبد من عبيده يوم القيامة : أشكر فلاناً ؟ فيقول : بل شكرتك يا ربّ ، فيقول : لم تشكر في ؛ إذا لم تشكره ، ثم قال : أشكركم لله أشكركم للناس» "أ. برواية المرحوم الكليني طاب ثراه.

وصادقي رواه الشيخ الكليني أيضاً قال: «فها أوحى الله عزّ وجلّ إلى موسى عليه السلام: يا موسى اشكرني حق شكري، فقال: يا ربّ وكيف أشكرك حق شكرك وليس من شكر أشكرك به إلّا وأنت أنعمت به عليّ ؟ قال: يا موسى الآن شكرتني حين علمت أنّ ذلك مني» أنا.

بعض ما يناسب الشكر:

من الأدعية والأذكار الواردة وأنَّ من قالها فقد شكر الله عزَّ وجلَّ وهي كثيرة.

منها الصادقي: إذا أصبحت وأمسيت فقل عشر مرّات: « اللهم ما

<sup>(</sup>١) البحار ٧١/٥٤.

وهي توافق الكلام الكاظمي ،إذ أداء الحقوق ربط النعم بشكرها.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢١/٧١.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٩٩/٢.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ٩٨/٢.

أمثال المام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

أصبحت بي من نعمة أو عافية من دين أو دنيا فمنك وحدك لا شريك لك لك الحمد ولك الشكر بها علي يا ربّ حتى ترضى وبعد الرضا ». فإنّك اذا قلت ذلك كنت قد أدّيت شكر ما أنعم الله به عليك في ذلك اليوم وفي تلك الليلة (١١).

#### الشكر:

في الشكر أبحاث: حقيقته، ووجوبه، وأدناه، وما كان لله تعالى، وما كان لله تعالى، وما كان للناس، وبعض مناسباته. ونبذة من كلمات حول الشكر.

#### حقيقة الشكر:

في صادقي : « شكر النعمة اجتناب المحارم ، وتمام الشكر قول الرجل : الحمد لله ربّ العالمين »(٢).

وعلوي : « شكر كل نعمة الورع عما حرّم الله »<sup>(٣)</sup>.

وصادقي : « من أنعم الله عليه بنعمة فعرفها بقلبه فقد أدّى شكرها» (٤٠).

وآخر : « هل للشكر حدّ إذا فعله العبد كان شاكراً ؟ قال : نعم ، قلت

وما هو ؟ قال : يحمد الله على كل نعمة عليه في أهل ومال ، وإن كان في ماله
حق أدّاه ، ومنه قوله عزّ وجلّ : ﴿ سبحان الذي سخّر لنا هذا وما كنّا

#### وجوب الشكر:

في علوي : «لو لم يتوعّد الله سبحانه على معصيته ، لكان يجب أن لا

<sup>(</sup>١) أصول الكافى ٩٩/١.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٩٥/٢.

<sup>(</sup>٣) البحار ٤٢/٧١.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ٩٦/٢.

<sup>(</sup>٥) الزخرف: ١٣، أصول الكافي ٩٦/٢.

٢٨٠ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

يعصى شكراً لنعمه »<sup>(۱)</sup>.

وآخر : « أقل ما يلزمكم لله ألاّ تستعينوا بنعمه على معاصيه »(١٠).

وآخر : « ما من عبد إلا ولله عليه حجّة إمّا في ذنب اقترفه ، وإمّا في نعمة قصّر في شكرها »(٤٠).

نبذة من الكلمات حول الشكر المثليّة الحكميّة:

النعمة وحشية ، إن شُكرت قرّت ، وإن كُفرت فرّت.

الشكر قيد النعمة ، ومفتاح الزيادة ، وثمن الجنَّة.

من كنت طليق بره فلتكن أسير شكره.

النعمة كالروضة ، والشكر كالزهرة.

شكر المولى هو الأولى.

الشكر صوان النعمة ومادّة الزيادة.

الشكر ترجمان النيّة ، ولسان الطويّة.

الشكر هو السبب إلى الزيادة ، والطريق إلى السعادة.

الشكر لمن أنعم عليك ، وأنعم على من شكرك.

من شكر قليلًا استحق جزيلًا.

النعمة عروس مهرها الشكر.

إذا نزلت بك النعمة ضيفاً ، فاجعل قراها الشكر.

<sup>(</sup>١) النهج ١٩١/١٩ ، الحكمة ٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ٣٦٤/٧٣.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢١/٧١.

<sup>(</sup>٤) البحار ٤٦/٧١ . أمالي الشيخ الطوسي ٢١٥/١.

أمثال من الإمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

كلّ من أولى نعمة فهو عبدها حتى يعتقه شكرها ، ومن شكرها فقد استوجب مزيدها.

الشكر ازكى [مقال ، ولشوارد النعمة أوثق عقال ].

موقع الشكر من النعمة موقع القرى من الضيف ، إن وجده لم يَرمِ ، وإن فقده لم يقم.

الشكر غيمة لتام النعمة.

إن قصرت يدك عن المكافأة فليطل لسانك بالشكر ١١١٠.

# ٧٤أربعة من الوسواس: أكل الطين، وفت الطين...

من الكلمات المختارة المأثورة عن سابِع الأئمّة الأطهار عليهم السلام لمن رام النبل.

من النبل الارتفاع عن خسائس الأمور التي ألفت الإمام الكاظم عليه السلام النظر إليها حيث قال:

« أربعة من الموسواس: أكل الطين، وفتّ الطين، وتقليم الأظفار بالأسنان، وأكل اللحية »(1).

كما أنّ من الجمال منح الكريمتين ثلاثاً أشار إليها بقوله عليه السلام: « وثلاث يجلين البصر: النظر إلى الخضرة، والنظر إلى الماء الجاري،

<sup>(</sup>١) التمشل والمحاضرة ٤١٦ ـ ٤١٧.

<sup>(</sup>٢) الخصال ٢/ ٢٢١ . وفي الوسائل ١/ ٤٣٥ ، النبوي.

٢٨٢ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

والنظر إلى الوجه الحسن »(١).

خلق الإنسان ، لينبل ؛ لا ليخسّ ، وإنّه لايعدّ من النبلاء من لم يختصل بخصالهم ، ولا يخرج من زمر الأخسّاء من لايفارق مكتسباتهم ، وما لا يحمد عقباه ، ومنه أكل الطين ، وإليك بعض ماجاء فيه من أحاديث :

في نبوي : « من أكل الطين فهات فقد أعان على نفسه ».

وفي علوي : « ... لاتأكله ، فإن أكلته ومتّ فقد أعنت على نفسك ».

وب اقري : « إنَّ التمني عمل الوسوسة ، وأكثر مصائد الشيطان أكل الطين ، وهو يورث السقم في الجسم ، ويهيِّج الداء ، ومن أكل طيناً فضعف عن قوَّته ، التي كانت قبل أن يأكله ، وضعف عن العمل الذي كان يعمله قبل أن يأكله حُوسب على مابين قوَّته وضعفه ، وعذّب عليه ».

« ... إلّا طين قبر الحسين (عليه السلام) ؛ فإنّ فيه شفاءً من كلّ داء ، وأمناً من كلّ خوف »(٢).

الشف تشفي الذي على الحام أشرف الداعي في وقتي الأخذ ، والابتلاع قصصه تحريمه ماكان فوق الحُمَّصة (٢)

وللحسين تربة فيها الشفا لها دعاءان فيدعو الداعي حَدَّ لها الشارعُ حَدَّاً خَصَّصَه

والوسواس: اضطراب في النفس يصطحبه الارتياب تذهب بتلاوة القرآن،

ثلاثــة يذهـــبــن عن قلب الحــزن المــاء، والخـضــراء، والــوجــه الحـسن أمثال وحكم ٥٧٣/٢.

<sup>(</sup>١) البحار ٧٨/٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) الكاني ٦/٥٢٦ \_ ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) السفينة ١٢١/٢ ـ ترب ـ ، الأمثال النبويّة ٢٣٩/٢ ، عند «منال هذه النطفة كمثل ... ١٣٩٥ القمر ...» ٥٣٩.

#### ۷٥

## استحيوا من الله في سرائركم كما تستحيون من الناس في علانيتكم

ما أساها من كلمة مثليّة حكميّة لو صادفت قلباً حيباً ولله محبّا شائقاً ، فهنيئاً للأنبياء والأوصياء والمقرّبين من عباد الله ، فإنّهم منّعمون بهذه النعمة والموهبة : موهبة الحياء ، وموهبة الحبّ والوفاء وهي من النعم العظمى لا أعظم منها نعمة ولا تنفكّ عن أسمى مراتب العلم بالله ومعرفته المثمرة للحياء.

وهي كلمة كاظميّة قد قالها الإِمام عليه السلام في كلام له لهشام بن الحكم نقتصر عليها قال روحي فداه :

«استحيوا من الله في سرائركم كما تسحيون من الناس في علانيتكم  $(^{"})$ . أقول:

خلق الله تعالى النفوس أطواراً منها : نفس لا تفارق الحياء منذ رأت النور ، وخرجت من ظلمات ثلاث ظلمة الصلب ، ظلمة الرحم ، ظلمة البطن.

ومنها نفس علمت ؛ فخشعت ، واستحيت من خالقها وقد راقبته في السرّ والعلانية ، وفي أفكارها الخافية والأخفى ، ورفضت اللذّات إلاّ لذّة الحياء والوفاء وحبّ الجال الإّلهي ، قد هجرت غمضها ، وسهرت ليلها ، وأضمرت نهارها ،

<sup>(</sup>١) الرعد : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٤٦/١ ، الباب ١٠ من أبواب مقدّمة العبادات . الحديث ١ في صادقي : « وأيّ عقل

له ...».

<sup>(</sup>٣) التحف ٣٩٤.

وآثرت هوى مولاها على هواها فطوبى لها من نفس نفيسة فدتها نفوس ؛ لأنّها من خير نفوس وأوفاها ذمّة تنفع الناس ما مكّنها الله في الأرض ، وتمكث فيها ، وليست هي بالأزباد الذاهبة بجفوتها جفاءاً ؛ شأن كلّ باطل ﴿ كذلك يضرب الله الحق والباطل فأمّا الزبد فيذهب جفاءً وأمّا ما ينفع الناس فيمكث في الأرض كذلك يضرب الله الأمثال ﴾(١).

ومنهـا نفوس جافية جاحدة للحقيقة وإن كانت مستيقنة ، أشار إليها القرآن الكريم (٢) أيضاً.

ومنها التي قارفت الذنوب، وسحقت كلّ شيء جهلًا ، ولو علمت لما فعلت؛ إنّها قد عاشت جاهلة كلّ شيءٍ جاحدة له ، تموت ضالّة مضلّة نعوذ بالله منها.

ومنها نفوس أخرى متوسطات في الهداية والضلالة ، والرشد والغواية ، وباستطاعة الجميع الوصول إلى أيّ طور منها ، والانتهاج على وفقها. وإليك من قصّة العابدة اليمنيّة التي ذكرها أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن الجوزي المتوفى ٥٩٧ هـ بإسناده إلى محمد بن سليهان القرشى :

قال: بينا أنا أسير في طريق اليمن إذا أنا بغلام واقف في الطريق في أذنيه تُرطان في كلّ قرط جوهرة يضيء وجهه من ضوء تلك الجوهرة وهو يمجّد ربّه بثناء بأبيات من الشعر فسمعته يقول:

مليك في الساء به افتخاري عزيز القدر ليس به خفاء

فدنوت منه فسلّمت عليه ، فقال : ما أنا برادّ عليك حتى تؤدّي من حقي الذي يجب لي عليك ، قلت : وما حقّك ؟ قال : أنا غلام على مذهب إبراهيم الخليل (صلّى الله عليه ) لا أتغدّى ولا أتعشّى كلّ يوم حتى أسير الليل والليلتين

<sup>(</sup>١) الرعد : ١٧.

<sup>(</sup>٢) ﴿ وجحدوا بها وَاستَيقَنتها أَنفسهم ظلماً وعلُّوا ﴾ النمل ١٤٠.

في طلب الضيف، فأجبته إلى ذلك، فرحب بي، وسرت معه، وقربنا من خيمة شعر، فلمّا قربنا من الخيمة صاح: يا أختاه، فأجابته جارية من الخيمة: يالبّيكاه، قال: قومي إلى ضيفنا، فقالت الجارية، حتى أبدأ بشكر المولى الذي سبّب لنا هذا الضيف، وقامت، فصلّت ركعتين شكراً بنه، فأدخلني الخيمة، وأجلسني، وأخذ الغلام الشفرة وأخذ عناقاً فذبحها، فلمّا جلست في الخيمة نظرت إلى أحسن الناس وجهاً، فكنت أسارقها النظر، ففطنت لبعض لحظاتي، فقالت لي عمه أما علمت أنّه قد نقل إلينا عن صاحب يثرب أنّ زناء العينين النظر، أما إنّي (ما أردت) (البهذا أن أوبّخك، ولكن أردت أن أؤدّبك، لكي لا تعود لمثل هذا. فلمّا كان وقت النوم بُتّ أنا والغلام خارجاً، وباتت الجارية في الخيمة، فكنت أسمع دوي القرآن الليل كلّه بأحسن صوت يكون وأرقه، فلمّا أن أصبحت فقلت للغلام: صوت من كان ذلك؟ قال (الله عمل من أختك أنت رجل وهي أمراة، قال: فتبسّم، ثم قال لي: ويحك يافتي أما علمت أنّه موفّق، وعذول (الأ).

#### أقول :

إن صدقت قصّة العابدة اليمنيّة المتوفّاة في سنة ٢٦٧هـ ، كما ذكرها ابن الجوزي في كتابه المنتظم ، فقد دلّت على تألهها وعفّتها ، والضيافة التي كانت من كرائم الخصال ، والنبات الذي يخرج من التربة الطيّبة بإذن الله وهو الغلام الطاهر الطيّب اللبن ﴿ والبلد الطيّب يخرج نباته بإذن ربّه والذي خبث

<sup>(</sup>١) في هامش المنتظم ٦٣/٥ : من صفوة الصفوة ج ـ ٢.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «قالت» والصحيح ما كتبناه.

<sup>(</sup>٣) المنتظم ٦٢/٥ ـ ٦٣ ، الطبعة الأولى بمطبعة حيدر آباد الدكن ١٣٥٧هـ.

## لايخرج إلّا نكداً ﴾(¹) والخصال موروثة بالظئر . واللبن يعُدي.

ولا بأس بالإشارة الى حديث الإمام الباقر (عليه السلام) قال:

والعلوي: « لاتسترضعوا الحمقاء؛ فإنّ اللبن يغلب الطباع، قال: قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله) لاتسترضعوا الحمقاء فإنّ اللبن يشبّ عليه »(٢).

قوله (عليه السلام): « استحيوا من الله في سرائركم كما تستحيون من الناس في علانيتكم »(٢). بيان لأدنى درجات الحياء، وإلا فأين الحياء من الناس وفي الدعاء « ربّ استغفرك استغفار حياء » المروي ذكره بعد زيارة الإمام الرضا (عليه السلام)(١).

### ٧٦ استمسك بعروة الدين آل محمد

من الكلمات المختارة المروية التي عروتها من أوثق العرى لمن رام الهدى جاء ذلك في كتاب جوابي للإمام الكاظم عليه السلام وهو في الحبس عن أسئلة علي بن سويد تقدّم بعضها في غضون الأبحاث. ولبيان ربط الكلمة المختارة ما يلى:

« إنَّ أوَّل ما أنهي اليك أنِّي أنعى إليك نفسي في ليالي هذه غير جازع

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٥٨.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٨٨/١٥ ، الباب ٧٨ من أبواب أحكام الأولاد ، الحديث ٢ ، ٣.

<sup>(</sup>٣) هي الكلمة المصدرة التي نحن بصدرها.

<sup>(</sup>٤) البحار ۱۰۲/۹۰.

ولا نادم ، ولا شاك فيها هو كائن ممّا قد قضى الله جلّ وعزّه وحتم ، فاستمسك بعروة الدين آل محمد والعروة الوثقى الوصيّ بعد الوصيّ والمسألة والرضا بها قالوا ، ولا تلمسنّ دين من ليس من شيعتك ، وتحبنّ دينهم ؛ فإنّهم الخائنون الذين خانوا الله ورسوله وخانوا أماناتهم.... »(١).

#### قال الشيخ الكليني (طاب ثراه):

قبض (عليه السلام) لستّ خلون (۱) من رجب سنة ثلاث وثانين ومائة وهو ابن أربع أو خمس وخمسين سنة وقبض ببغداد في حبس السندي بنشاهك، وكان هارون حمله من المدينة لعشر ليال بقين من شوّال سنة تسع وسبعين ومائة وقد قدم هارون المدينة من عمرة شهر رمضان ، ثم شخص هارون إلى الحجّ وحمله معه ، ثم انصرف على طريق البصرة فحبسه عند عيسى بن جعفر ، ثم أشخصه إلى بغداد ، فحبسه عند السندي بن شاهك ، فتوفّي في حبسه ودفن ببغداد في مقبرة قريش ... (۱) قوله (عليه السلام) : « فاستمسك بعروة الدين آل ببغداد في مقبرة قريش بين الأمرين وعدم انفكاكها ولعل في آية ﴿لا إكراه في الدين \_ إلى \_ فقد مستمسك بالعروة الوثقى لاانفصام لها... في الآية (١٤ عليه السلام) ؛ لأنّه قد جمع بين الأمرين : الدين ، والاستمساك بالعروة في إلى التلازم بعد ورود حديث استمساك العروة ، وتفسيره بآل محمد (عليهم السلام) ؛ لأنّه قد جمع بين الأمرين : الدين ، والاستمساك بالعروة في المنة واحدة . نظير حديث الثقلين : الكتاب والعترة وأنها لن يفترقا حتى يردا على النبي (صلّى الله عليه وآله) الحوض ، ولن يضلّ المتمسّك بها أبداً (١٥ فهو النبي (صلّى الله عليه وآله) الحوض ، ولن يضلّ المتمسّك بها أبداً (١٥ فهو

<sup>(</sup>١) روضة الكافي ١٢٤ \_ ١٢٥ . البحار ٢٤٣/٤٨.

<sup>(</sup>٢) وفي كشف الغمّة أنّهمات لخمس بقين من رجب . وكانت ولادته سنة ثبان وعشرين وقيل تسع ... ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٤٧٦ ، وفيه أنَّه ولد عليه السلام بالأبواء سنة ثبان وعشر بن ومائة.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٢٥٦ .

<sup>(</sup>٥) أحد أجزاء (عبقات الأنوار) خاص به.

٨٨٠ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

والحديث شيء واحد.

ثم الخطاب عامّ شامل لغير علي بن سويد أيضاً لعموم الحكم غير المختصّ به.

والاستمساك الأخذ بشدة ، وتمثيل الدين بذي العروة وهي كيدٍ للشيء ضرب له لتقريب الندهن للمعلوم اليقيني بالمشاهد المحسوس ، وفي القرآن الكريم آيتان الأولى ﴿ ومن يُسلم وجهه إلى الله وهو محسنٌ فقد استمسك بالعروة الموثقى ﴾ (١) والثانية : ﴿ فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى ﴾ (١) قائلها الكلمة الجارية . وليس الغرض من التمثيل هنا أو هناك إلا العمل بالكتاب وأهل البيت ( عليهم السلام ) والسير على ضوء نهجها ، والأخذ بالأمر الثابت الراسخ . وفي المجمع : « لاتشدّ العرى إلاّ إلى ثلاث » هي جمع عروة يريد عرى الأحمال والرواحل (١) .

والمثل بذلك ليس كها تقدّم سوى التقريب وقد جاء في نبوي: « من أحبّ أن يتمسك بالعروة الوثقى فليتمسّك بحبّ علي بن أبي طالب (عليه السلام) »(أ) وفي آخر قال ( صلّى الله عليه وآله ) لعلي « أنت العروة الوثقى »(أ) وإذا ثبتت فضيلة لأحدهم فهي ثابتة لجميعهم ( عليهم السلام ) الا الخصائص وفي الحديث « أولنا محمد وأوسطنا محمد وآخرنا محمد »(1) دلالة على ذلك.

<sup>(</sup>١) لقيان : ٢٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين ـ عرا ـ.

<sup>(</sup>٤) البحار ٣٦/١٧.

<sup>(</sup>٥) البحار ٣٦/٣٦.

<sup>(</sup>٦) مصابيح الانوار ٣٩٩/٢.

هم السوجة وجه الله والجنب جنبه هم السباب باب الله والحسسل حبله المناقب ٣١٧/٤.

وهسم فلك نوح خاب عنمه المسخسلّف وعسروتمه السوئسقى توارى وتكنف

# ۷۷ اسجدي لربّك

كلمة مختارة لتعليم الصغار، والكبار، وهي كلمة حكمة بالغة لمن أراد الاعتبار، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) وهو صبيّ يدرج، قد رواها الشيخ الكليني قال:

الحسين بن محمد عن معلى بن محمد عن الوشّاء عن علي بن الحسن عن صفوان الجهاّل قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن صاحب هذا الأمر لا يلهو، ولا يلعب.

وأقبل أبوالحسن موسى ، وهو صغير ، ومعه عناق مكيّة وهو يقول لها : السجدي لربّك ، فأخذ أبو عبدالله (عليه السلام) ، وضمّه إليه ، وقال : بأبي وأمّي من لايلهو ، ولايلعب (١).

#### قال العلامة المجلسى:

« لا يلهو » أي لا يغفل عن ذكر الله . « ولا يلعب » أي لا يفعل مالا فائدة فيه ، لافي صغره ، ولا في كبره ، وإن صدر منه شيء يشبه ظاهراً فعل الصبيان ففي الواقع مبني على أعراض صحيحة ، ولا يغفل عند ذلك عن ذكره سبحانه ، كما أنّه (عليه السلام) في حالة اللعب الظاهري كان يأمر العناق بالسجود لربّه تعالى (٢).

<sup>(</sup>۱) أصول الكافي ۳۱۱/۱. إرشاد المفيد ۲۹۰ ، مناقب ابن شهر أشوب ۳۱۷/۲ ـ ۳۱۸، البحار ۱۹/۶۸.

<sup>(</sup>٢) مرآة العقول ٣٣٨/٣ ـ ٣٣٩.

العناق: الأنثى من أولاد المعز ما لم يتم لها سنة الله

إذا كان عيسى يقول كما اقتصّ الله تعالى عنه : ﴿ فأشارت إليه قالوا كيف نكلّم من كان في المهد صبياً \* قال إنّي عبدالله آتاني الكتاب وجعلني نبياً \* وجعلني مباركاً أين ما كنت وأوصاني بالصلوة والزكوة ما دُمستُ حيّاً ﴾ ``. فلم يبق كلام حول تكلّم الإمام المعصوم وهو صبيّ ويقول للعناق «اسجدى لربك»، ومن عرف شروط الإمامة عند الإماميّة فلا يصعب عليه القبول.

# ۷۸ أسرع الخير ثواباً البرّ

كلمة تحت على فعل الخير من كلام الإمام الكاظم عليه السلام لهشام بن الحكم ، وهي من الحكم قال :

« يا هشام بئس العبد عبد ذا وجهين ، وذا لسانين يَطري أخاه إذا شاهده ويأكله إذا غاب عنه إن أُعطي حَسَده ، وإذا ابتلي خَذَله . إنّ أسرع الخير ثواباً البرّ ، وأسرع الشرّ عقوبة البغي »(").

أقول :

الإسراع في الأمر خيراً أو شرّاً خلاف البطء والمسارعة : المبادرة وعدم

<sup>(</sup>١) المصدر ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) مريم : ٢٩ ـ ٣١ وللحديث زيادة في البحار ١١٧/٤٨ نقلًا عن غيبة النعماني ولفظه يختلف لما هنا فراجع.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول ٣٩٥.

أمثال من الإمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

التأخير والغالب على الكلمة تعقّب آثارها مباشرة ، وقد جاء التمثيل بالأسرعيّة في أشياء تعتبر من الأمثال السائرة المضروبة للسرعة فيها يلي :

أسرع من البرق.

أسرع من الريح.

أسرع من السيل إلى الحدور.

أسرع من الطرف : هو تحريك الجفون في النظر.

أسرع من الماء إلى قراره.

أسرع من حلب شاة.

أسرع من قول قطاقطا ويمثّل بها في الصدق... لأنَّ صوتها قطا كاسمها تسمّيها العرب الصدوق<sup>(۱)</sup>.

أسرع من اللمح.

أسرع من لفت رداء المرتدي<sup>(٢)</sup>.

والبرّ اسم لكلّ خير بهاله من صنوف والخير يعرفه الجميع.

# ۷۹ أسرع الشر عقوبة البغي

كلمة تحذير تقال للكفّ عن الظلم والتجاوز، على ضدّ السابقة المضروبة للترغيب. والكلمة ملتحقة بالأولى ، وفيها يلي رابطة الالتحاق قال عليه السلام قال:

<sup>(</sup>١) المستقصى ٢٠٦/١.

<sup>(</sup>۲) المستقصى ١٦٠/١ ـ ١٦٦.

« إنّ أسرع الخير ثواباً البرّ ، وأسرع الشرِّ عقوبة البغي »(١).

وكما عرفت في الفقرة المتقدّمة الذكر عدداً من ضرب الأمثال السائرة للسرعة ، فخذ عدداً آخر منها وهو قولهم :

أسرع غدراً من الذئب. قال الفرزدق:

#### [ الطويل ]:

وأنت امرء يا ذئب والغدر كنتا أخبين كانا أرضعا بلبان أسرع غضباً من الإشارة.

أسرع من البين.

أسرع من النار في يبس العَرْفُج<sup>(٢)</sup>.

أسرع من الخُذُروف: هو حجر أو عود أو قصبة مشقوقة يفرض في وسطها ثم تشد بخيط، فإذا مد، دارت وسمع لها حفيف، يلعب بها الصبيان، وتُسمّى ( الخرّارة ). والخذروف السريع من هذا . وخذروف يقوائمه قال امرؤ القيس:

#### [ الطويل ] :

دريرٌ كخــذروف الــولـيد أمــره تتــابــع كفّــيه بخيط موصّــل

أسرع من السُمَّ الوَحيِّ: هو السريع القتل. أسرع من الشفرة إلى سنام البعير. أسرع من الخلفاء. أسرع من رجع العطاس.

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٥.

 <sup>(</sup>٢) العرفج بفتح فسكون: شجر معروف ينبت في السهل الواحدة عرفجة. مجمع البحرين عالمة المحرين -

عرفج ـ.

أمثال 🚜 الإمام الكاظم عليه السلام ج/١

أسرع من شرارة في قصباء.

أسرع من طرف العين ، ويروى من طرف الموق قال :

#### [ الرجز ]

أسرع من طرف الموق وطائس وذي فسوق

### أي السهم:

أسرع من فريق الخيل : هو السابق ؛ لأنَّه يتجرَّد عنها ويفارقها.

أسرع من المهثهثة : هي النهّامة . ويروى بالتاء ، وقيل هي التي تقول في كلامها : هث هث.

أسرع من لمع وميض البرق<sup>(١)</sup>.

إنّا ذكرنا هذه الأمثال لأدنى علقة بالأسرعيّة من بعض الأشياء ، ولم يذكر في الكلمة التي نحن في صددها من أسرعية العقوبة متعلّقها الآخر غير البغي ، يريد (عليه السلام) بقوله : «أسرع الشرّ عقوبة البغي» أنّ لكلّ شرّ عقوبة ولكنّ البغي وهو الظلم أسرعها ، وأفضعها عقوبة وهو كذلك ؛ للنبوي المروي : « إنّ أعجل الشرّ عقوبة البغي »(٢).

ومن ثم جاء التحذير المشدّدمن الابتداء بالقتال ، وأنّ البادي أظلم ، أو أنّ البادي باغ وكان أمير المؤمنين (عليه السلام) يحدِّر أصحابه من ذلك وأهل البيت (عليهم السلام) كانوا كذلك ، والمنع من طلب المبارزة . وإذا طلبت أجاب. وإليك المثل السائر : البادي أظلم ؛ أي من بدأ بالظلم فهو أظلم من المجازي به ؛ لأنّه سبّب تهيّجه (٢).

<sup>(</sup>١) المستقصى ١٦٠/١ ـ ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٢١/ ٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) المستقصى ٢٠٤/١.

والحديث النبوي : « لو بغى جبـل على جبـل لهلك الباغي »(١) ، والعلــوي : « لا تقاتلوا القوم حتى يبدأوكم...»(١).

# ٨٠الأسير عيال الرجل

جاءت هذه الكلمة المختارة في ضمن كلام الإمام الكاظم عليه السلام تطبيقًا للأسير المذكور في آية الإطعام على العيال وأنهم من المصاديق له، ولربطها به ما يلي من رواية الشيخ الكليني طاب ثراه.

محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد بن عيسى عن معمّر بن خلّاد عن أبي الحسن عليه السلام قال: ينبغي للرجل أن يوسّع على عياله كيلا يتمنّوا موته، وتلا هذه الآية: ﴿ ويطعمون الطعام على حبّه مسكيناً ويتيهاً وأسيراً ﴾ (٣) قال: الأسير عيال الرجل، ينبغي للرجل إذا زيد في النعمة أن يزيد أسراءه في السعة عليهم. ثم قال: إنّ فلاناً أنعم الله عليه بنعمة فمنعها أسراءه، وجعلها عند فلان، فذهب الله بها. قال معمّر: وكان فلان حاضراً (٤).

#### أقول:

وله عليه السلام حديث آخر يرمي مرماه ، قال : « عيال الرجل أسراؤه ، فمن أنعم الله عليه بنعمة فليوسّع على أسرائه ، فإن لم يفعل أوشك أن

<sup>(</sup>١) الوسائل ٣٣٤/١١ ، وفيه الآخر : «... لجعل الله الباغي منها دكًّا».

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١١/ ٦٩.

<sup>(</sup>٣) الإنسان: ٨.

<sup>(</sup>٤) الكافي ١١/٤ ، الوسائل ٢٤٨/١٥.

والأصل فيه قول الرسول صلّى الله عليه وآله : « عيال الرجل اسراؤه ، وأحبّ العباد إلى الله عزّ وجلّ أحسنهم صنعاً إلى أسرائه »(٢).

### قال الشيخ الطريحي:

الأسير الأخيذ ، أخذاً من الإسار بالكسر وهو القد ، كانوا يشدّون الأسير بالقد<sup>(۳)</sup> ، فسمّي كلّ أخيذ أسيراً ، وإن لم يؤسر به ، يقال : أسرت الرجل أسيراً وإساراً من باب ضرب فهو أسير ومأسور ، وامرأة أسير أيضاً ، والجمع أسرى وأسارى كسكرى وسكارى ، وفي الحديث : « الأسير عيال الرجل ينبغي إذا زيد في النعمة.... » .

يريد بالحديث هو الذي نحن في صدده . وعيال الرجل زوجته وولده ، وكلّ من يعوله وفي كفالته في الإنفاق . وليس المقصود بالأسير الأخيذ في ساحة الحرب ، ولامن غيرها، ولعلّ وجه مشابهة العيال بالأسير عدم الاستقلال ، وأنّهم لايملكون أمرهم كالأسير ؛ لأنّه ليس للزوجة أن تتخذ زوجا آخر وهي تحته ، ولا الخروج من البيت من غير إذنه ، ويجب عليها التمكين متى أرادها الزوج والاستمتاعات بأسرها وفي إزاء ذلك على الرجل النفقة وحق القسم في أربعة أشهر ، وغير ماذكرنا من شنون الزوجية من القيمومة والكفالة التي تسكن إليها الزوجة وصون كرامتها ، ولبقاء النسل شرّعت هذه الأمور ، ولولا ذلك ، لما ساغ التعبير بأسر العيال في العقول ، فأنّ الناس أحرار لم يجعل الله لأحد على أحد

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٢٢/١٤ و ٢٤٥/١٥.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٢٢/١٤.

<sup>(</sup>٣) القد كفلس: جلد السخلة الماعزة . وسير يقد من جلد غير مدبوغ . مجمع البحري ـ قدد ـ.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين \_ أسر \_.

سبيلًا إلّا بأسباب مفقودة للتعبيد بعد عصر النبوّة على تفصيل مذكور في الفقه، ومن هنا جاء في كلام امير المؤمنين لابنه الحسن (عليها السلام): «ولا تكن عبد غيرك وقد جعلك الله حرّاً »(١) وإنّا العبوديّة لله عزّ وجلّ ، وأمّا غيره تعالى فلا يكون إنسان عبداً لمثله أو أسيراً له ، نعم إذا أمر الله بذلك وجب أن يكون كذلك . وكيف كان فقد بان الغرض من الأسير في الحديث.

## ۸۱ اشتد مؤونة الدنيا والدين

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) الحكميّة التي تعطي المقارنة بين الدنيا والآخرة بأروع بيان بأن قال:

« اشتد مؤونة الدنيا والدين ، فأمّا مؤونة الدنيا فإنّك لاتمدّ يدك إلى شيءٍ منها إلاّ وجدت فاجراً قد سبقك إليه ، وأمّا مؤونة الآخرة فإنّك لاتجد أعواناً يعينوك عليه »(٢).

أقول : .

ظاهرة المؤونتين من الطائفتين ظاهرة ؛ فإنّ من الأمم السابقة كفرعون وهامان وقارون وقرون قبل ذلك وبين ذلك كثيرة ، ومن اللّاحقة طواغيت العصور إلى يومنا الحاضر تجدهم يعيشون في الفسوق ، وأنواع الفجور ، ومن ثم جاء التشدّد للدخول في دواوينهم وإعانتهم حتى قطّ القلم لهم ، لأنّهم الظلمة الخاضمون لأموال العباد ، العاثون في كلّ البلد ، من تقتيل أهلها وتذليل أعزّتها ، وإباحة الحرمات ، وركوب العظائم وسحق الحقوق ، والحقائق الذين

<sup>(</sup>١) النهج ٩٣/١٦ ، الكتاب ٣١.

<sup>(</sup>٢) التحف ٤٠٩ . البحار ٢٤٦/٧٨

قامت الدنيا القانية بهم قيام فضائح وفجائع ، وانحراف قال تعالى : ﴿وَأَلُّو َ استقامُوا عَلَى الطّريقة لأسَقيناهُم ماءً غَدَقاً ﴾ (١٠).

« وأمّا مؤونة الآخرة فإنّك لا تجد أعواناً يعينونك عليه » ، إذ أنّ أهل الآخرة وهم المؤمنون قليلون ، والذي يراعي الذمم والحقوق ، ويقوم بها أقلّ قليل ، بل لا يوجدون كما قال عليه السلام ، وهل ذلك في زمانه ، أو كافّة الأزمنة.

قال أمير المؤمنين عليه السلام: « أيّها الناس لا تستوحشوا في طريق الهدى لقلّة أهله ؛ فإنّ الناس اجتمعوا على مائدة شِبَعها قصير ، وجوعها طويل »(٢).

فهل تختلف إعانة الهدى وترغيب الآخرة بالقياس إلى العصور ؟.

الجواب: نعم، فإنّ الكلام العلوي دالّ على القلّة، والكاظمي على العدم إلّا أن يقال: كلّ ينظر إلى ما لا ينظر الآخر.

# ۸۲ أصبحتُ وأمسيتُ في حمى الله الذي لا يستباح

كلمة تعويذ ولجوء إلى حصن الله الحصين ، والإمساء والإصباح فيه ، وتقال في كل مساء وصباح ، وتمام ساعات العمر ، ولا غناء لأحد عنه أبداً ، وتنفع لدفع شرّ كلّ ذي شرّ.

قال السيد ابن طاووس طاب ثراه :

ومن ذلك(٦) عودة مولانا الكاظم صلوات الله عليه لمَّا ألقي في بركة

<sup>(</sup>۱) الحرّ: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢٦١/١٠ ، الخطبة /١٩٤

<sup>(</sup>٣) لأنَّه رحمه الله تقدَّم منه رواية الأدعية والعودات.

٢٩٨ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

#### السباع:

بسم الله الرحمن الرحيم لا إلّه إلّا الله وحده وحده أنجز وعده ، ونصر عبده ، وأعزّ جُنده ،وهزم الأحزاب وحده ، والحمد لله ربّ العالمين . أصبحتُ وأمسيتُ في حمى الله الذي لايستباح ، وستره الذي لاتهتكه الرياح ، ولا تُخرقه الرماح ، وذمّة الله التي لاتخفر ، وفي عزّة الله التي لا تستذلّ ولاتقهر ، وفي حزبه الذي لايغلب ، وفي جنده الذي لايهزم ، بالله استفتحت... (۱).

#### أقول :

لطول العوذة اكتفينا بهذا القدر ، ومن شاء نظر إلى تمامها فإنّها جديرة بذلك ، ونأتي على بعضها الآخر في موضعه المتاح (")إن شاء الله .

#### حمى الله .

قد جاء مارواه الطريحي من الحديث: « لاحمى إلاّ لله ولرسوله » قال: هو ردّ لما كان يصنع في الجاهليّة، وذلك أنّ الشريف منهم كان إذا نزل أرضاً حماها ورعاها من غير أن يشرك فيها غيره، وهو يشارك القوم في سائر مايرعون فيه، فجاء النهي عن ذلك، وأضافه إلى الله ورسوله أي إلاّ ما يحمى للخيل التي ترصد للجهاد والإبل التي يحمل عليها في سبيل الله، وإبل الزكاة ومنه «حمى السلطان» وهو كالمرعى الذي حماه فمنع منه، فإذا سيّب (٣) الإنسان ماشية هناك لم يؤمن عليها أن ترتع في حماه، فيصيبه من بطشه ما لا قبل له به .. ومنه الحديث: «ألا وإنّ لكلّ ملك حمى، ألا وإنّ حمى الله محارمه، فمن رتع حول الحمى أوشك أن يقع فيه» أي قرب أن يدخله، ومثله: « والمعاصي حمى الله عزّ الحمى أوشك أن يقع فيه» أي قرب أن يدخله، ومثله: « والمعاصي حمى الله عزّ

<sup>(</sup>١) مهج الدعوات ومنهج العبادات ٢٤٢ \_ ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) ومنه : «أنا أين كنتُ كنت آمناً » المهج ٣٤٣ ، و «تمسّكت بالحبل المتين وتدرّعت بهيبة أمير المؤمنين» المهج ٣٤٣ ، و «كأنهم حُمرٌ مستنفرة فرّت من قسورة» مثله.

<sup>(</sup>٣) سيّب الدابة تركها ترعى حيث شاءت مجمع البحرين ـ سيّب ـ.

أمثال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام ج/١

وجلّ فمن يرتع حولها يوشك أن يدخلها » وفي قوله (عليه السلام) : « إنّ حمى الله محارمه » إعلام بأنّ التجنبّ عن مقاربة حدود الله والحذر من الخوض في حماه أحق وأجدر من مجانبة كلّ مَلِكٍ ، فإنّ النفس الأمّارة بالسوء إذا أخطأتها السياسة في ذلك الموطن كانت أسوء عاقبة من كلّ بهيمة خليع العذار...(١).

قوله (عليه السلام): « ... في حمى الله الذي لايستباح » فيه وجهان: الوجه الأوّل: بيان أمر عقليّ تكويني بأنّ حماه تعالى لايمكن أن يناله غيره والخلق أعجز من استطاعة استباحته.

الوجه الثاني: بيان أمر تشريعي بمعنى أنّه يجب على الجميع الحذرمنه، وقد تقدّم ما يُفصح عنه من لزوم التجنّب عن مقارنة حدود الله تعالى ووجوب الحذر منه. ولكنّ الوجه الأوّل أولى بصوغ الحديث الكاظمي وعوذته (عليه السلام)، وقد تعرضنا للثاني في بعض مؤلّفاتنا (١٠ لكان كلمة « حمى الله ».

والمقصود أنّ المصبح والمُسي في حمى الله عزّ وجلّ مصون عن الأخطار ومن طوارق الليل والنهار. وكيف لا يكون كذلك وقد دخل في حصن الله الحصين، المنبع ولجأ إلى ركن شديد لا يناله أحدٌ بشيء وإن عظم مراسه، وقوي أساسه ولا حمى أحمى من حمى الله ، ولاحصن ولاركن أحصن وأشدّ من حصن الله وركن الله تعالى .

<sup>(</sup>١) المجمع - حمار ...

<sup>(</sup>٢) الأمثال النبوية ٢٣٣/١ ، «إنَّ لكلَّ ملك حميَّ» حرف (إنَّ) رقم المثل ١٥٢.

# ۸۳ اصبر على أعداء النعم

كلمة صالحة للمثل إن لم تكنه قد رواها الشيخ الكليني بإسناده إلى أبي الحسن الأوّل (عليه السلام) قال :

« اصبر على أعداء النعم ، فإنّك لن تكافيء من عصى الله فيك بأفضل من أن تطيع الله فيه »(١).

مقارنة بين عصيان العاصي ، وطاعة المطيع ؛ ولا ريب أنّ طاعة الله من نعم الله ، وأعداؤها العصاة ، ولا يكون صبر المطيع على الطاعة إلا صبراً أمام عدوّ هذه النعمة وهو العاصي الذي بعصيانه قد عاداها ، وإنّ المطيع بطاعته لله تعالى قد كافأ من عصى الله بصبره على الطاعة ، وصبره أفضل من صاحب العصيان عدّو النعمة ، فترى الحديث قد قارن بين عصيان العاصي ، وطاعة المطيع التي هي كمكافأة لما فات من العاصي بعصيانه ألا وهي نعمة الطاعة وهذه المكافأة أفضل ممّا أقدم عليه العاصي من تركه الطاعة وركوب العصيان ، فمن المكافأة أفضل ممّا أقدم عليه العاصي من تركه الطاعة وركوب العصيان ، فمن جانب العاصي فوت نعمة الطاعة ، وعداوة لها بسبب عصيانه . ومن جانب المطيع نعمة وصبر ، ومكافأة، ولا شكّ أنّ المطيع أفضل من العاصي لمكافأته ما فات من صاحبه ، ولصبره على عدّو نعمة الطاعة .

والغرض من هذه المقارنة ترفيع المطيع، وبيان عداوة العاصي لنعم الله علم بها أم لم يعلم، فإنّه من أعداء النعم، والشاكر لها هو المطيع لله تعالى الحائز لفضل المكافأة. فالكلمة الكاظميّة ترمي المقارنة بين العاصي والمطيع، وبين الصابر على الطاعة التي تعتبر من النعم، وبين أعدائها الذين يعصون الله تعالى

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١٠٩/٢ . باب كظم الغيظ . كتاب الكفر والإيبان . الحديث ٣.

أمثال كم الإمام الكاظم عليه السلام ج/١

بها وبسبب تركها وأنَّهم يأكلون رزقه ويعبدون الشيطان وإبليس.

#### الطاعة والعصيان

قد تناول الكتاب العزيز الطاعة في مائة وأربعة عشر موضعاً بمشتقّاتها. قال ابن فارس :

الطاء والواو والعين أصل صحيح واحد يدلّ على الإصحاب والانقياد . يقال : طاعه يطوعه : إذا انقاد معه ومضى لأمره وأطاعه بمعنى طاع له . ويقال لمن وافق غيره : قد طاوعه . وإلاستطاعة مشتقة من الطوع كأنّها كانت في الأصل الاستطواع فلمّا أسقطت الواو جعلت الهاء بدلًا منها ، مثل قياس الاستعانة والاستعاذة . و العرب تقول : (تطاوع لهذا الامر حتى تستطيعه) ثم يقولون : تطوّع أي تكلّف استطاعته \_ إلى أن قال : \_ ويقال للمجاهدة الذين يتطوّعون بالجهاد : المطوّعة بتشيديد الطاء والواو ، وأصله المتطوّعة ثم ادغمت التاء في الطاء . قال الله تعالى : ﴿ الذين يلمزون المطوّعين من المؤمنين ﴾ (١) . التاء في الطاء . قال الله تعالى : ﴿ الذين يلمزون المطوّعين من المؤمنين ﴾ (١) .

#### والعصيان :

قد تنساوله القرآن الكريم في أربعة وأربعين موطناً بها لهذه الكلمة من مشتقّ ، ولها في اللغة معنيان : التجمّع ، والفرقة.

قال ابن فارس: أمّا الأوّل فمنه العصا، ومن ثمّ كنّى عنها جماعة المسلمين، ومن خالفهم قيل شقّ عصا المسلمين، أو قيل العصا ولا عقل له ولا قود فيه، والجمع عصى، ومن الباب عصوت الجرح أعصوه: أي داويته وهو القياس، لأنّه يتلأمّ: أي يتجمّع. وفي أمثالهم: «ألقى فلان عصاه»؛ وذلك إذا انتهى المسافر إلى عشب وأزمع المقام ألقى عصاه، قال:

<sup>(</sup>١) التوبة : ٧٩.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ٤٣١/٣ ـ ٤٣٢ ، \_ طوع \_.

# فألقت عصاها واستقرّت بها النوى كما قرّ عيناً بالإياب المسافرُ

ومن الباب قوله صلّى الله عليه وآلــه وسلّم: «لا تــرفع عصاك عن أهلك »(')لايريدالعصا التي يضرب بها، ولا أمَرَ أحداً بذلك، ولكنّه أرادالأدب.

قال أبو عبيد: وأصل العصا الاجتهاع والائتلاف، وهذا تصحيح ما قلنا في قياس هذا البناء.

وأمّا الثاني فالفرقة العصيان والمعصية ، يقال : عصى وهو عاص ، والجمع عصاة وعاصون . والعاصي الفصيل إذا عصى أمّه في اتّباعها(١).

#### العاصى والمطيع:

إنَّ العاصي: المفارق لأمر سيَّده التارك لاتَّباعه فيها أراد، وكان عليه من الجدير الاتَّباع والانقياد، حتى يقع عليه اسم المطيع، ولم نقصد من وراء تحقيق معنى الطاعة والعصيان إلا العلم بمن وقع عليه الإسهان المذكوران في القرآن والأحاديث.

وقد عرفت المراد بقوله عليه السلام: « اصبر على أعداء النعم ... » ، ولم يرد بالصبر ترك الأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر ، وعدم ردع العاصي عن عصيانه ، وتجاه عصيان العصاة ، بل المراد إنّك كن مثل العاصي في إصراره على العصيان مصراً على الطاعة . ومكافأة العصيان القيام بالطاعة الداعية العملية إلى الترك له بغير لسان ، وقد جاء الصادقي : « كونوا دعاة إلى الله بغير ألسنتكم ليروا منكم الورع والاجتهاد ، والصلاة ، والخير ، فإنّ ذلك داعية »(") ، والآخر : « ... وكونوا زيناً ولا تكونوا شيناً »(أ).

<sup>(</sup>١) الأمثال النبويّة ٢/٩٠، الرقم ٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ٣٣٤/٤ ٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٥٦/١ ، الباب ١٦ من أبواب مقدّمة العبادات ، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، الحديث ١.

## ٨٤ اصبر على طاعة الله ، واصبر عن معاصى الله

أقسام الصبر ثلاثة صبر على المصيبة ، وصبر على الطاعة ، وصبر عن المعصية . الثاني أعلى درجة من الأول ، وأدناها من الثالث فالثالث أرفع الأقسام الثلاثة كما دلَّ على ذلك الحديث الآتى.

جاءت الكلمة في كلام الإمام الكاظم عليه السلام لهشام بن الحكم ، رواه ابن شعبة.

#### قال:

« يا هشام اصبر على طاعة الله ، واصبر عن معاصي الله ؛ فإنَّها الدنيا ساعة : فها مضى منها فليس تجد له سروراً ، ولا حزناً . و ما لم يأت منها فليس تعرفه ، فاصبر على تلك الساعة التي أنت فيها ، فكأنَّك قد اغتبطت »(١).

كلمة أفرغت عن منطق الإمامة والنبوة ، لأنّ قائلها الإمام الكاظم عليه السلام.

وإليك حديث أقسام الصبر :

في علوي قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وآله: الصبر ثلاثة صبر عند المصيبة، وصبر على الطاعة، وصبر عن المعصية.

فمن صبر على المصيبة حتى يردّها بحسن عزائها كتب الله له ثلاثهائة درجة ما بين الدرجة إلى الدرجة كما بين السماء إلى الأرض.

٣٠٤ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

ومن صبر على الطاعة كتب الله له ستّمائة درجة ما بين الدرجة كما بين تخوم الأرض إلى العرش.

ومن صبر عن المعصية كتب الله له تسعانة درجة ما بين الدرجة إلى الدرجة كما بين تخوم الأرض إلى منتهى العرش (١).

#### أقول :

ليس بعد هذا الشرح شرح ، ولا نعرف معنى الدرجة ما لم نشاهدها رزقنا الله ذلك.

وقد قدّمنا نبذة من أحاديث الصبر عند « اصبر على أعداء النعم » (٢) ، كما ذكرنا بياناً حول الطاعة والعصيان هناك . ولعمر الله إنّ قول الله تعالى : ﴿ إِنَّهَا يُوفّى الصابرون أجرهم بغير حساب (٢) مع أنّ التدبر في سورة ﴿ والعصر.... ﴾ كافٍ.

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٩١/٢ باب الصبر . الحديث ١٥.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع الصاد.

<sup>(</sup>٣) الرمر : ١٠ . والتدبر في هذه الآية يخلق في قلب المتدبّر نوراً مُجرّب.

# ۸۵ أصلحُ أيّامك هو الذي أمامك

تصلح هذه الـكلمة الـذهبيّة للمثل إن لم تكنه للإمام الكاظم عليه السلام ، جاءت في كلام طويل له مع هشام بن الحكم قال :

« يا هشام أصلحُ أيّامك هو الذي أمامك ، فانظر أيّ يوم هو ؟ وأعدّ له الجواب ؛ فإنّك موقوف مسؤول »(١).

#### أقول :

يريد عليه السلام أنّ أيّام الإنسان يومان: يوم العمل وهو الدنيا، ويوم الجزآء وهو الآخرة، والجزاء الغاية التي يعمل من أجلها العاملون من عمل وهي أشرف اليومين، وأصلحها لابن آدم، ويوشك أن يرد عليه ويلقى أمامه نتاج ما عمله، وغبّ ما قدّمه يوم الحشر الأكبر، يوم الحسرة، يوم التغابن، يوم ذهول المرضعات فيه، يوم الزلزلة العظيمة، يوم (لا ينفع مال ولا بنون إلّا من أتى الله بقلب سليم (١٦)، يوم الطامة الكبرى، يوم الصاخّة، يوم الواقعة، يوم تبلى فيه السرائر، يوم تطاير الكتب، يوم التناد، يوم الحساب وهو يوم القيامة الذي يرد الإنسان عليه بعد الموت والبرزخ الكائن قبل يوم البعث كما قال تعالى: ﴿ ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون ﴾ ٢٠).

قوله عليه السلام : « وأعدّ له الجواب ، فإنّك موقوف مسؤول ». إشارة

<sup>(</sup>١) تحف العقول ٣٩١.

<sup>(</sup>٢) الشعراء: ٨٩.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون : ١٠٠.

إلى قوله تعالى : ﴿ وقفوهم إنّهم مسؤلون ﴾ (١) وهو من أشد المواقف موقف السؤال عن كل شيء كان يزاوله العباد في دار الدنيا ﴿ ووجدوا ما عملوا حاضراً ولا يظلم ربّك أحداً ﴾ (١).

وهل يكون موقف كموقف للإنسان يخاطبه ربّه ويعاقبه ، ويقول له : 

(ياأيّها الإنسان ما غرّك بربّك الكريم \* الذي خلقك فسوّاك فعدلك \* (الإنسان ما غرّك بربّك الكريم \* الذي خلقك فسوّاك فعدلك \* الله فوا حياءاً ، أفهل له أن نقول : غرّنا يا ربّ كرمك ؟ أو نقول : يا إلهنا جهلنا وغفلتنا وشقوتنا ؟ ما ندري ما نقول ؟ وماذا نعتذر ؟ هل يؤذن لنا ذلك ؟ أو يقال : ﴿ ولا يؤذن لهم فيعتذرون \* الفيكون لنا جواب موجّه حتى نعده لذلك اليوم ؟ أو هل ينجو أحد إن جاء بأعذار وجوارحه حتى الجلود تشهد عليه : ﴿ ويوم يحشر أعداء الله إلى النار فهم يوزعون \* حتى إذا ما جاءوها شهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم بها كانوا يعملون \* وقالوا لجلودهم لم شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيءٍ وهو خلقكم أوّل مرّة وإليه ترجعون \* (الله ترجعون) \* (الله ترجيون) \* (الله تربي تربي تربي تربي تربي الله تربي تربي الله تربي الله تربي الله تربي تربي الله الله تربي الله

أم تنفعه شفاعة الشافعين ، أو صداقة صديق حميم ؟ كلا : ﴿ فَهَا تَنفَعُهُمُ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ \* ولا صديق حميم ﴾ ١٠٠٠.

نعم الوسيلة المبتغاة وشفعاؤنا يوم المحشر المأذون لهم بالشفاعة هم أهل

<sup>(</sup>١) الصافات: ٢٤. ويجتمل إنّه (عليه السلام) يريد بالوقوف والسؤال التحذير من صرف الأيام بالمعاصي. ومن الذي هو أمام الإنسان مستقبل أيّام|لعمر لايوم|لجزاء فقط على التفسير المذكور في المتن.

<sup>(</sup>٢) الكهف : ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الانقطار : ٦ \_ ٧.

<sup>(</sup>٤) المرسلات : ٣٦.

<sup>(</sup>٥) فصّلت: ١٩ ـ ٢١.

<sup>(</sup>٦) الشعراء: ١٠٠ ـ ١٠٠١.

وسيلتي يوم المحشر مولاي موسى بن جعفر وجستدر در والسيدان وحسدر در الم

## ۸٦ اصنع ما أنت صانع

كلمة مثليّة تقال للتهديد ياثلها قوله تعالى : ﴿ إِعمَلُوا مَا شِئْتُم ﴾ (1) و﴿ فَاقْضَ مَا أَنْتَ قَاضٍ ﴾ (1) ، وقول بنت أمير المؤمنين زينب عليها السلام ليزيد لعنه الله : « ثم كِدْ كَيْدَكَ ، وَأَجْهَد جَهْدَكَ.... » (1).

والكلمة المثليّة يربطها ما يلي :

من كلام الإمام الكاظم عليه السلام ما رواه قطب الدين الراوندي بسند له إلى إسحاق بن منصور [قال:] سمعت أبي يقول: سمعت موسى بن جعفر عليه السلام يقول: ناعياً إلى رجل من الشيعة نفسه، فقلت في نفسي: وإنّه ليعلم متى يموت الرجل من شيعته!! فالتفت إليّ، فقال: اصنع ما انت صانع، فإنّ عمرك قد فنى ، وقد بقى منه دون سنتين ، وكذلك أخوك ، ولا يمكث بعدك إلّا شهراً واحداً حتى يموت ، وكذلك عامّة أهل بيتك وتتشتّت كلمتهم، ويتفرّق جمعهم ، ويشمت بهم أعداؤهم و[هم] يصير ون رحمة لإخوانهم . أكان

<sup>(</sup>۱) مناقب ابن شهر اشوب ۳۱۷/٤.

<sup>(</sup>٢) فصّلت ٤٠.

<sup>(</sup>٣) طُه : ٧٢ . خطاب إلى فرعون ، وتهديدُ له : معناه أصنع ما أنت صانع.

<sup>(</sup>i) البحار ١٦٠/٤٥.

٣٠٨ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

هذا في صدرك ؟ قال : استغفر الله ممّا عرض في صدري ، فلم يستكمل منصور سنتين حتى مات ، ومات بعده بشهر أخوه ، ومات عامّة أهل بيته ، وأفلس بقيّتهم ، وتفرّقوا حتى احتاج من بقي منهم إلى الصدقة (١).

إسحاق بن منصور:

لم يتعرَّض السيد الأستاذ لترجمة إسحاق بن منصور دون أن قال بعد الاسم : إنَّ العرزمي من أصحاب الصادقُ عليه السلام ـ رجال الشيخ (١٣٩)(١) ـ واعتمد القطب عليه حيث اسند الحديث إليه وكيف كان.

ما معنى الحديث ؟

نقول: كلّ من عرف الإمام المعصوم لا يستعظم هذا النوع من الإخبار بالآجال وقد قال: إنّ رُشَيد الهجري كان يعلم ذلك فكيف بالمعصوم (٢٠)، عيبة علم الله ، وخازن أسراره موسى بن جعفر عليه السلام إذا أخبر بموت رجل من شيعته وموت والد إسحاق منصور ، وأخيه ، وعامّة أهل بيته وتفرّق جمعهم ، وشاتة أعدائهم ، وقد ورث العلم كابراً عن كابر ، واختزنه كما يخترن أحدنا الذهب والفضّة (٤٠) ، وفي صادقي : « إنّ عليّاً كان عالماً ، والعلم يتوارث ، ولن يهلك عالم إلا بقي من بعده من يعلم علمه أو ما شاء الله »(٥) ، وآخر : « أعطيت خصالاً ما سبقني إلىها أحد من قبلي علّمت المنايا والبلايا وفصل

<sup>(</sup>١) الخرائج، والجرائح ٣١٠/١، البحار ٦٨/٤٨.

<sup>(</sup>٢) معجم رجال الحديث ٧٦/٣.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٤٨٤/١.

<sup>(</sup>٤) جامع أحاديث الشيعة ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٥) أصول الكافي ٢٢١/١ \_ ٢٢٢.

أمثال كم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

الخطاب...» (١) ومثله الباقري والسجادي (١) ، والرضوي : « أمّا بعد فإنّ محمداً صلّى الله عليه وآله كان أمين الله في خلقه ، فلمّا قبض كنّا أهل البيت ورثته فنحن أمناء الله في أرضه عندنا علم المنايا والبلايا وأنساب العرب ومولد الإسلام »(١). أقول :

الأحاديث الصحيحة الصريحة في ذلك بكثرة ولذكرها محل آخر وفيها قول أمير المؤمنين عليه السلام: «سلوني قبل أن تفقدوني .... » أما لو حاول كاتب أن يكتبها لخلص إلى كتاب كبير، وفيها ذكرناه كفاية لأهله ولله الحمد.

# ۸۷ أضبأ إليّ إضباء السبع لطريدته

روى الشيخ المجلسي عن أبي الوضّاح قال: فحدّثني أبي قال: كان جماعة من خاصّة أبي الحسن عليه السلام من أهل بيته وشيعته يحضر ونمجلسه، ومعهم في أكمامهم ألواح آبنوس<sup>(٥)</sup> لطاف وأميال، فإذا نطق أبو الحسن عليه السلام بكلمة، أو أفتى في نازلة أثبت القوم ما سمعوا منه في ذلك، قال: فسمعناه وهو يقول في دعائه شكراً لله جلّت عظمته الدعاء...

 <sup>(</sup>١) بصائر الدرجات ٢٨٦ والمراد من « ما سبقني إليها أحد من قبلي » الناس لا من سبقه من آبائه عليهم السلام .

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات ٢٨٦ ـ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافى ١/ ٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) بصائر الدرجات ٢٨٦ ـ ٢٨٨ ، وفيه من نصوص تنصّ على أصالة علومهم عليهم السلام.

<sup>(</sup>٥) الآبنوُس \_ الآبنوُس : شجرينبت في الحبشة والهند ، خشبه ثمين أسود صلب للغاية ، ويصنع منه بعض الأدوات والأواتي والأشاث «د» يونانيّة معجم الميسّر الوسط ، لعبد الحسين البقّال \_ الآبنوس \_.

والدعاء طويل لا يسع المقام ذكره ، وإليك بعض كلماته :

« آلهي وكم من باغ بغاني بمكائده ، ونصب لي أشراك مصائدة ، ووكّل بي تفقّد رعايته ، وأضبأ إليّ إضباء السبع لطريدته (۱) ؛ انتظاراً لانتهاز فرصته ، وهو يظهر لى بشاشة الملق ، ويبسط لي وجهاً غير طلق ... »(۱).

يعجز اللسان عن بيان حقائق هذا الدعاء، وعباً اشتمل على تمثيل رائع وبدائع ؛ حيث شبه اختباء العدو الباغي الكائد الذي ينبغي الفتك بسبع مختف ليكر على فريسته واللصوق بها حتى لا تفر منه ، وأعدى عدو الإمام عليه السلام طاغية زمانه هارون وأذنابه ، وبالأخير قتلوه بالسم مضى بالحبس مضطهداً صابراً محتسباً كما مضى عليه آباؤه عليهم السلام ، فعلى قاتليه اللعن والعذاب.

## ۸۸ أضع لمن أحرمت له

كلمة أمرٍ بالإِبراز في الشمس للمُحرم ، والتفاني في الله قد قالها الإِمام الكاظم عليه السلام رواها الشيخ الكليني طاب ثراً قال :

علي بن إبراهيم عن أبيه عن عبدالله بن المغيرة قال: سألت أبا الحسن عليه السلام عن الظلال للمحرم ؟ فقال: أضح لمن أحرمت له ، قلت : إنّي محرور ، وإنّ الحرّ يشتدّ عليّ ؟ قال: أما علمت أنّ الشمس تغرب بذنوب

<sup>(</sup>١) الطريدة : الفريسة سمّيت بها للمطاردة بينها والسبع للافتراس ، ومن جانبها للخلاص .

<sup>(</sup>٢) البحار ٣٢٠/٩٤ ـ ٣٢١ ، والدعاء جدير بالنظر إليه ، والبناء عليه . والإضباء : الهيهيتار والاستخفاء «فضبأ الى ناقته» أي لزق بالارض يستتر بها النهاية ٣٩/٣ ـ ضبأ ـ.

بيان:

الإضحاء: الإبراز والظهور للشمس قال ابن فارس: فالضحاء امتداد النهار، وذلك هو الوقت البارز المنكشف.... قال:

## \* ترى الثور يمشى راجعاً من ضحائه \*

ويقال: ضحى الرجل يضحى إذا تعرّض للشمس، ويقال: أضح يا زيد أي ابرز للشمس والضحيّة معروفة ... وإنّا سمّيت بذلك ، لأنّ في ذلك اليوم لا تكون إلّا في وقت إشراق الشمس ...(١).

وقد قسم الله بالضحى قال تعالى: ﴿والضّحى والليل إذا سجى﴾ (٢) أي وقت ارتفاع النهار ، وخصّه لقوّة النهار فيه ، أو لتكليم موسى (عليه السلام) فيه...(١)

ولتحقيق الكلمة مقام آخر ، وأمّا محتواها فأحد الواجبات على المُحرم كشف الرأس وهو غير حرمة التظليل له فإنّه أمر آخر ، وتروك المُحرم أمور وهي محرّمات منها تغطية الرأس ، ومنها التظليل كها تقدّم ، وإلى ما هناك ممّا هو محرّر في المناسك والرسائل العمليّة .

ثم إن الكلمة قد يقال إنها ليست بمثل وهو واضح ، ولا حكمة ، نعم هي صالحة لذلك .

<sup>(</sup>١) الكافي ٤/٠٥٣.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ٣٩١/٣ \_ ٣٩٢ \_ ضحى \_.

<sup>(</sup>٢) الضحي: ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين ــ ضحى ــ وفي «أضح» قيل : يجب كسر الهمزة وفتح الحاء أيضاً.

ثم لايخفى إنَّ الحديث قد جاء ذكره أيضاً عند «أما علمت أنَّ الشمس تغرب بذنوب المحرَّمين».

#### ۸٩

# اضمن لي أن لا تلقى أحداً من أوليائك إلّا قضيت حاجته، وأضمن لك أن لا يظلّك سقف سجن أبداً

كلمة الوفاء بالذمام، تقال في نظائر المقام قد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) لعلي بن يقطين، رواها العلامة المجلسي من كتاب حقوق المؤمنين لأبي علي بن طاهر ، قال :

استأذن علي بن يقطين مولاي الكاظم (عليه السلام) في ترك عمل السلطان، فلم يأذن له ، وقال : لا تفعل ، فإنّ لنا بك أنساً ، ولإخوانك بكعزّاً، وعسى ان يجبر بك كسيراً ، ويكسر بك نائرة المخالفين عن أوليائه.

يا على كفّارة أعمالكم الإحسان إلى إخوانكم.

اضمن لي واحدة واضمن لك ثلاثاً، اضمن لي أن لا تلقى أحداً من أوليائك إلّا قضيت حاجته وأكرمته ، وأضمن لك أن لا يظلّك سقف سجن أبداً ، ولا ينالك حدّ سيف أبداً ، ولا يدخل الفقر بيتك أبداً.

#### بيان :

تضمين المعصوم حتميّ الوجود، وقد ضمن لابن يقطين أجمل ضانٍ، لأنّه أهل لذلك، ولكن له قصّة زلّة مغفورة مع إبراهيم الجمّال توافيك في محلّها المتاح، ويا لها من عظة لكلّ موال ٍ لآل البيت عليهم السلام، ولزام عليك إسعاف حاجة

<sup>(</sup>١) البحار ١٣٦/٤٨ ، وللحديث شرح يطول في المقام بيانه ، والمتدبّر لا يعدم نفعه.

أمثال وفي الإمام الكاظم عليه السلام ج/١ .....

أخيك المؤمن إذا وهبت الاقتدار كها وُهب لابن يقطين ذلك، وإن كانت الأخرى بأن لم تسعف، أو لم تعبأ بالمؤمن وحاجته فلك أضداد ما قاله في ابن يقطين.

ولهذه الكلمة وهي: « فبالله بدأ ، وبالنبيّ ثنّى ، وبنا ثَلَثَ » علوّ شأن لا يعرفه الّا الله تعالى.

# ٩٠اطرقه ببلية لا أخت لها

كلمة تقال للدعاء على الخصم العاتي، والأصل فيها ما قاله الشيخ الكليني طاب ثراه بها لفظه: وروى عن أبي الحسن (عليه السلام) قال:

« إذا دعا أحدكم على أحد قال: اللهم اطرقه ببليّة لا أخت لها ، وأبح حريمه »(١).

أقول:

قد جاء بيان المواطن الّتي يدعى فيها على من يستحقّه في أحاديثهم عليهم السلام.

منها : الجار المشهّر جاره ، ومنه قصّة إسحاق بن عبّار مع جار له وشكواه إلى الصادق (عليه السلام) وقوله له : بأن يدعو عليه إذا أدبر ، وأقبل (1).

ومنها: قصّة يونس بن عبّار مع جار له، بأن يدعو عليه في السجدة الأخيرة \_ وكان الرجل من قريش من آل مُحرز \_ من صلاة الليل الأوّلتين يقول فيها: اللهم اضربه بسهم عاجل... وبالأخير هلك وقصص أخرى (٣).

<sup>(</sup>١) أصول الكافى ١٢/٢ه.

<sup>(</sup>٢) المصدر ٥١١.

<sup>(</sup>٣) المصدر ١٢٥.

قوله (عليه السلام): « اللهم اطرقه ببليّة...» الطَرق بالبليّة نزولها بالليل ؛ لأنّ الطارق يخصّ الآتي داره بالليل و منه ﴿ والسماء والطارق ﴾ (١).

وقوله (عليه السلام): « لا أخت لها » يريد لا مثيل لها وبلية لا نظيرة لها من حيث الكمّ والكيف، وإذا كان الداعي مظلوماً فلا تردّ دعوته وهي هلاك العدوّ وإبادته خاصّة عند إذن الإمام المعصوم له كما سمعت.

وفي الحديث القدسي : « أيّها الملك المغرور إنّي لم أبعثك لتجمع الدنيا بعضها على بعض ، ولكن بعثتك لتردّ عنّي دعوة المظلوم ؛ فإنّي لا أردّها وان كانت من كافر ... » "أ.

#### 91

# أطيب ريحاً من قضيب الآس حين يؤخذ من شجره في طيبه وطراوته

الأصل فيه ما رواه الشيخ الحرّ بإسناده عن محمد بن أحمد بن يحيى عن محمد بن الحسين عن الحسن بن محبوب عن سعد بن خلف عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) قال:

« الصلوات المفروضات في أوّل وقتها إذا أقيم حدودها أطيب ريحاً من قضيب الآس حين يؤخذ من شجره ، وريحه وطراوته ، و عليكم بالوقت الأوّل» (٣).

### أقول :

<sup>(</sup>١) الطارق : ١.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٧١/٣٧٨ . الباب ٩٦ من جهاد النفس . الحديث ٤.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٨٦/٣ ـ ٨٧ ، يواب الأعمال ٥٨ .

أمثال عليه السلام ج/١ .....

يأتي الكلام حول « عليكم بالوقت الأوّل  $^{'''}$ .

في كلام الإمام (عليه السلام): « الصلوات المفر وضات في أوّل وقتها إذا أقيم حدودها » تقديمٌ وتأخيرٌ ، يريد « إذا أقيم حدودها في أوّل وقتها » كانت كذا وكذا وهو واضح وهل الأطيبيّة المذكورة تخصّ إتيان الصلاة المفر وضة في أوّل وقتها فحسب ؟ أو هو مع أقامة حدودها معاً يعني تكون أطيب من قضيب الآس إذا اجتمع الأمران: إتيانها أوّل وقتها مع إقامة حدودها ؟.

ظاهره اجتماع الأمرين لا كلّ واحد ، وعليه فلو صلّى العبد الفريضة في أوّل وقتها فاقدة لحدودها الواجبة والمندوبة ، أو صلّاها واجدة لها في غير أوّل وقتها ، لم تكن أطيب من قضيب الآس كأكثر الصلوات المأتيّ بها ، وقلّ ما كانت واجدة للأمرين ، فالقول مركّز على فرض الوجدان لهما بأنّ الفريضة المؤدّاة كذلك تكون أطيب ريحاً من قضيب الآس الطري الذي لم يفقد نشره وشذاه وطراوته.

قول ه (عليه السلام): « أطيب ريحاً من قضيب الآس حين يؤخذ من شجره في طيبه وريحه وطراوته » تمثيل بديع يتذوّقه الأديب ، والمؤمن الطري الفكر ، الغضّ الروح الذي يخشع قلبه في الصلوات المفروضة ، يجد نشرها وطيبها.

الآس وشجره :

الآس: شجر دائم الخضرة بيضيّ الورق أبيض الزَّهر، أو ورديّة عطريّ؛ وثهاره لبيّة سودٌ تؤكل غضّة، وتجفّف فتكون من التوابل، وهو من فصيلة الآسيّات. ويعرف حَبُّهُ عند العامّة: « الحنبلاس » " حَبّ الآس.

<sup>(</sup>١) حرف العين مع اللام.

<sup>(</sup>٢) لغة أهل لبنان.

٣١٦ ......المُؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

والبرّي : نبات تسمّيه العامّة : « شرابة الراعي  $^{(1)}$ .

إذا دريت ذلك.

فهل يشمّ طيب الصلاة المفروضة المؤدّاة كطيب الآس أو أطيب منه حين أخذه من شجره ؟ وهل للصلاة نشرٌ ، وطيب يفوح ، يشمّه المصلّي ؟ وهل الشمّ خاصّ بالخواصّ ، أو كل من أدّاها من الناس ؟ ؟ يتساءله الكلّ.

والجواب مثبت.

وذلك إذا صلاًها العبد في أوّل وقتها مقيماً حدودها ، يجد طيبها وطراوتها ونشرها فيعرج إلى سهاء المعرفة ويتجلى نورها في آفاق سرّه.

ومن ثم كانت معراج المؤمن أن ، وقربان كلّ تقي أن ، ومرقاة عالم النور والرفعة ؛ لارتفاع الحجب والوصول إلى الله كما جاء في النصّ المعتبر (١٠).

<sup>(</sup>١) المعجم الميسر الوسيط - الآس -.

<sup>(</sup>٢) مرآة العقول ٤٧٧/١٥ . السلام في القرآن والحديث ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) الخصال ٢٠/٢ ، الأربعائة ، النهج ٣٣٢/١٨ ، الحكمة ١٣٢ ، البحار ٢٠/٧٨.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٢٧٩/٤ وفيه صلاة المعراج «... الان وصلت إلىّ».

# ۹۲ اعرف العقل وجنده ، والجهل وجنده تكن من المهتدين

كلمة نافعة لمن عقلها ، وعرف الفضائل والغوائل ، ومضادّة العقل والجهل ، ولا يعرف أحدهما إلّا بمعرفة ضدّه ؛ وفي المثل السائر : ( تعرف الأشياء بأضدادها )(١).

وقد جاءت الكلمة في غضون حديث الإمام الكاظم (عليه السلام) مع هشام بن الحكم، تقدم بعضه بلفظ «احذر هذه الدنيا، واحذر أهلها »(۱) و« أحسنهم استجابة أحسنهم معرفة »(۱) ، قال (عليه السلام):

« يا هشام اعرف العقل وجنده ، والجهل وجنده تكن من المهتدين . قال هشام : جعلت فداك لا نعرف إلا ما عرفتنا »(1).

#### أقول:

لمن أراد معرفة العقل وجنده ، والجهل وجنده طريقان : الطريق الأوّل : النظر إلى متن الحديث المذكور فيه عدد جنودهما الخمسة والسبعون والثاني المراجعة إلى كتاب التكوين وهو الأصل ؛ لأنّ التدوين تمهيد لمعرفة ما في

<sup>(</sup>١) أمثال وحكم ١/٨٤٥.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع الحاء.

<sup>(</sup>٣) المصدر.

<sup>(</sup>٤) التحف ٤٠١.

٣١٨ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

النفس ، وعالم الكون ، والإنسان هو الكتاب التكويني كما نسب إلى أمير المؤمنين عليه السلام الشعر :

وأنت الكتاب المبين الذي بأحرف يظهر المضمر (١).

وليست جنود العقل والجهل سوى الفضائل الإنسانية ورذائلها التي لا تنفك معرفة أحدهما عن الأخرى ؛ إذ كيف يعرف العلم والعقل ولا يعرف ضده، كمن عرف النور وهو جاهل بالظلمة ، ومن هنا قيل تعرف الأشياء بأضدادها كما تقدم في المثل وهذا أمر عقلي وأهل العرف لا يجهلونه ؛ وهو ملاك الفجور والتقوى في الآية (٢).

فقال (عليه السلام): يا هشام إنّ الله خلق العقل وهو أوّل خلق خلقه الله عليه الروحانيين عن يمين من نوره فقال له: أدبر فأدبر ، شم قال له: أقبل وأن قال: وجنود العقل والجهل:

الإيمان، الكفر، التصديق، التكذيب، الإخلاص، النفاق، الرجاء، القنوط، العدل، الجور، الرضا، السخط، الشكر، الكفران، البأس، الطمع، التوكل، الحرص، الرأفة، الغلظة، العلم، الجهل، العقة، اليأس، الطمع، الرغبة، الرفق، الخرق، الرهبة، الجرأة، التواضع، الكبر، التوءدة، العجلة، الحلم، السفه، الصمت، الهذر، الاستسلام، الاستكبار، التوءدة، العجلة، العفو، الحقد، الرحمة، القسوة، اليقين، الشك، الصبر الجزع، الصفح، الانتقام، الغنى، الفقر، التفكر، السهور، الحفظ، النسيان الجزع، الصفح، الانتقام، الغنى، الفقر، التفكر، السهور، الحفظ، النسيان

<sup>(</sup>١) الديوان المنسوب إليه (عليه السلام).

<sup>(</sup>٢) وهي قوله تعالى : ﴿ فَأَلْهَمَهَا فُجُورِهَا وَتَقواها \* قَدْ أَفَلَحَ مَنْ زَكُّها \* وَقَدْ خَابَمَنْدَسَّاهَا﴾ الشمس : ٨ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٣) المنسوبون إلى الروح.

التواصل، القطيعة. القناعة، الشره. المؤاساة، المنع. المودّة، العداوة. الوفاء، الغدر. الطاعة، المعصية. الخشوع، النطاول. السلامة، البلاء. الفهم، الغباوة. المعرفة، الإنكار. المداراة، المكاشفة. سلامة الغيب، الماكرة. الكتان، الافشاء. البرّ، العقوق. الحقيقة، التسويف. المعروف، المنكر. التقيّة، الإذاعة. الإنصاف، الظلم. التقي، الحسد. النظافة، القدر. الحياء، القحد، الإسراف. الراحة، التعب. السهولة، الصعوبة. العافية، البلوى. القوام، المكاثرة. الحكمة، الهوى. الوقار، الخفّة السعادة، الشقاء. التوبة، الإصرار. المحافظة، التهاون. الدعية، الاستنكاف. النشاط، الكسل. الفرح، الحزن. الألفة، الفرقة. السخاء، البخل الخشوع، العجب. الكسل. الفرح، الحزن. الألفة، الفرقة. السخاء، البخل الخشوع، العجب. صون الحديث"، النميمة. الاستغفار، الاغترار. الكياسة، الحمق....(").

بها أنَّ كلمات الحديث قبـل الجنود وبعدها متوافقة مع حديث الشيخ الكليني الآتي ، تركناها إليه .

ثم إن حديث جند العقل والجهل نسبه ابن شعبة إلى الإمام الكاظم (عليه السلام) كما سمعت وأمّا الشيخ الكليني طاب ثراه فقد رواه عن الصادق (عليه السلام) ولا مانع من التعدد. قال رحمه الله:

عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمد عن علي بن حديد عن ساعة بن مهران قال: كنت عند أبي عبد الله (عليه السلام) وعنده جماعة من مواليه فجرى ذكر العقل والجهل. فقال أبو عبد الله (عليه السلام):

اعرفوا العقل وجنده ، والجهل وجنده تهتدوا ، قال سهاعة : فقلت :

<sup>(</sup>١) الجافى أو القحة كعدة قلَّة الحياء.

<sup>(</sup>٢) [ صدق الحديث ] خ.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول ٤٠٠ ـ ٤٠٢ . ويأتي منًا المقارنة بين هذا الحديث الكاظمي وبين الصادقي.

جعلت فداك لا نعرف إلا ما عرّفتنا ، فقال أبو عبد الله (عليه السلام): إنّ الله عزّ وجلّ خلق العقل وهو أوّل خلق من الروحانيّين (۱) عن يمين العرش من نوره فقال له: أدبر فأدبر؛ ثم قال له: أقبل فأقبل؛ فقال الله تبارك وتعالى: خلقتك خلقاً عظياً ، وكرّمتك على جميع خلقي ، قال: ثم خلق الجهل من البحر الأجاج ظلمانيّاً ، فقال له: أدبر فأدبر ؛ ثم قال له: أقبل فلم يُقبل ، فقال له: أستكبرت فلعنه ، ثم جعل للعقل خمسة وسبعين جنداً ، فلمّا رأى الجهل ما أكرم الله به العقل وما أعطاه ، أضمر له العداوة ، فقال الجهل : ياربّ هذا خلق مثلي خلقته وكرّمته وقوّيته وأنا ضدّه ولا قوة لي به فأعطني من الجند مثل ماأعطيته، فقال : نعم ، فإن عصيت بعد ذلك أخرجتك ، وجندك من رحمتي ، قال : قد رضيت ، فأعطاه خمسة وسبعين جنداً ، فكان ممّا أعطى العقل من الخمسة والسبعين الجند (۱):

الخير وهو وزير العقل ، وجعل ضدّه الشرّ وهو وزير الجهل ؛ والإيمان وضدّه الكفر ؛ والتصديق وضدّه الجحود ؛ والرجاء وضدّه القنوط ؛ والعدل وضدّه الجور ؛ والرضا وضدّه السخط ؛ والشكر وضدّه الكفران ؛ والطمع وضدّه اليأس؛ والتوكّل وضدّه الحرص ؛ والرأفة وضدّها القسوة ؛ والرّحمة وضدّها الغضب ؛ والتوكّل وضدّه الجهل (۲)؛ والفهم وضدّه الحمق ؛ والعقة (۱) وضدّها التهتك ؛ والزهد وضدّه الرغبة ؛ والرفق (٥) وضدّه الخرق ؛ والرهبة وضدّه الجرأة ؛ والتواضع وضدّه

<sup>(</sup>١) يطلق الروحاني على الأجسام اللطيفة ، وعلى الجواهر المجّردة إن قيل بها . مرآة العقول ٦٦/١

<sup>(</sup>٢) في هامش أصول الكافي ٢١/١ : المذكور فيها يلي ثهانية وسبعون ، ولكنَّه قد تكرَّر ذكر بعض الجنود فافهم.

<sup>(</sup>۳) کذا۔

<sup>(</sup>٤) منع البطن والفرج عن المحرّمات والشبهات مرآة المعقول ٦٩/١.

<sup>(</sup>٥) هو حسن الصنيعة والملائمة المصدر.

الكبر؛ والتوءدة (١١) وضدُّها التسرُّع؛ والحلم وضدَّه السفه؛ والصمت وضدَّه الهذر؛ والاستسلام وضده الاستكبار ؛ والتسليم وضدّه الشك ؛ والصبر وضدّه الجزع؛ والصفح وضدّه الانتقام ؛ والغنى وضدّه الفقر ؛ والتذكّر وضدّه السهو ؛ والحفظ وضدّه النسيان ؛ والتعطّف وضدّه القطيعة ؛ والقنوع و ضدّه الحرص ؛ والمؤاساة وضدّها المنع ؛ والمودّة وضدّها العداوة ؛ والوفاء وضدّه الغدر ؛ والطاعة وضدّها المعصية ؛ والخضوع وضدُّه التطاول(٢٠)؛ والسلامة وضدُّها البلاء ؛ والحب وضدُّه البغض ؛ والصدق وضدّه الكذب ؛ والحق وضدّه الباطل ؛ والأمانة وضدّها الخيانة؛ والإخلاص وضده الشوب ؛ والشهامة وضدها البلادة ؛ والفهم وضده الغباوة ؛ والمعرفة وضدّها الإنكار ؛ والمداراة وضدّها المكاشفة ؛ وسلامة الغيب وضدّها الماكره ؛ والكتبان وضدّه الإفشاء ؛ والصلاة وضدّها الإضاعة ؛ والصوم وضدّه الإفطار ؛ والجهاد وضدّه النكول ؛ والحج وضدّه نبذ الميثاق ؛ وصون الحديث وضدّه النميمة ؛ وبرّ الوالدين وضدّه العقوق ؛ والحقيقة وضدّها الرياء ؛ والمعروف وضدّه المنكر ؛ والستر وضدّه التبرّ ج(١٠)؛ والتقيّة وضدّها الإذاعة ؛ والإنصاف وضدّه الحميّة ؛ والتهيئة (٤) وضدّها البغي ؛ والنظافة وضدّها القذر ؛ والحياء وضدّها الجلع (٥)؛ والقصد وضدَّه العدوان ؛ والراحة وضدَّها التعب ؛ والسهولة وضدَّها الصعوبة ؛ والبركة وضدها المحق ١٠٠٠ ؛ والعافية وضدها البلاء ؛ والقوام (٧) وضده

<sup>(</sup>١) الرزانة والتأتي أي عدم المبادرة في الأمور المصدر.

<sup>(</sup>٢) وهو الترفّع.

<sup>(</sup>٣) أي إظهار الزينة .. المصدر ٧٣.

<sup>(</sup>٤) هي الموافقة والمصالحة بين الجياعة .. المصدر.

 <sup>(</sup>٥) الجلع هو قلة الحياء ، وفي بعض النسخ بالخاء المعجمة وهو بمعنى النزع مرآة العقول ٧٣/١ معناه.

<sup>(</sup>٦) النقص أو الإبطال.

<sup>(</sup>٧) كسحاب: العدل وما يعاش به مرآة العقول ٧٤/١.

المكاثرة ؛ والحكمة وضدها الهوى ؛ والوقار وضده الخفة ؛ والسعادة وضدها الشقاوة ؛ والتوبة وضدها الإصرار ؛ والاستغفار وضده الاغترار ؛ والمحافظة وضدها التهاون ؛ والدعاء وضده الاستنكاف ؛ والنشاط وضده الكسل ؛ والفرح وضده الحزن ؛ والألفة وضدها الفرقة ؛ والسخاء وضده البخل.

فلا تجتمع هذه الخصال كلّها من أجناد العقل إلّا في نبيّ أو وصيّ نبيّ ، أو مؤمن قد امتحن الله قلبه للإيهان ، وأمّا سائر ذلك من موالينا فإنّ أحدهم لا يخلو من أن يكون فيه بعض هذه الجنود حتى يستكمل ، وينقى من جنود الجهل ، فعند ذلك يكون في الدرجة العليا مع الأنبياء والأوصياء ، وإنّها يُدرك ذلك بمعرفة العقل وجنوده ، وبمجانبة الجهل و جنوده ، وفقنا الله وإيّاكم لطاعته ومرضاته ().

#### أقمول :

لولا اهتام الموضوع ، والمقارنة بين الحديث الصادقي ، والكاظمي ، لما عددنا الجنود ، والكلّ يرمي إلى بيان الفضائل ، والرذائل ، وكان من الجدير إفراد كتاب يضمن الجوانب وحقائقها والفروق بين الأجناد والأضداد ، وتفسير إدبار ، وإقبال العقل والجهل ، والمقارنة بينها .

ولعل السر في تقديم الأمر بالإدبار فيها على الإقبال أن في ابتداء الخلق كان مقبلاً ؛ إذ لو لم يكن مقبلاً ابتداءاً لم يكن يؤمر بالإدبار، فكان في البدء الإقبال، ثم بالاكتساب كان الإدبار، وهما رمز الطاعة والعصيان والله أولى بالأولى، والعبد بالثاني «أني أولى بحسناتك منك، وأنت أولى بسيّئاتك منى» (1).

<sup>(</sup>١) أصول الكافى ٢٠/١ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الجواهر السنية ٣٢٠، لعل حديث الجنود من باب التمثيل: إذ لا جند للعقل والجهل

#### 94

# أعظه الله لك أجرك

كلمة دعاء وسلوان للمتفجّع ، وهي من الكلمات السائرة التي قد قالها الإمام الكاظم ( عليه السلام ) لرجل مات أخّ له ، وهو لا يدري وإليك الحديث:

روى الشيخ المجلسي طاب ثراه عن الخرائج أنّ علي بن أبي حمزة قال: كنت عند موسى بن جعفر (عليه السلام)، اذ أتاه رجل من أهل الريّ يقال له: جُندب، فسلّم عليه وجلس، وسائلَهُ أبو الحسن (عليه السلام) وأحسن السؤال به، ثم قال له: يا جُندب ما فعَل أخوك ؟ قال له: بخير وهو يقرئك السلام، فقال: يا جُندب أعظَم اللهُ لَكَ أَجركَ في أخيك، فقال: ورد كتابه من الكوفة لثلاثة عشر يوماً بالسلامة، فقال: إنّه والله مات بعد كتابه بيومين، ودفع إلى امرأته مالاً وقال: ليكن هذا المال عندك، فإذا قدم أخي فادفعيه إليه، وقد أودعته الأرض في البيت الذي كان يكون فيه، فإذا أنت أتيتها فتلطّف لها، وأطمعها في نفسك فإنها ستدفعه إليك.

قال علي بن أبي حمزة : وكان جُندب رجلًا [كبيراً] جميلًا ، قال : فلقيت جُندباً بعد ما فقد أبو الحسن (عليه السلام) فسألته عبّا قال له ؟

فقال: صدق والله وسيدي مازاد ، ولا نقص ، لا في الكتاب ، ولا في المال (١٠).

(١) البحار ٨١/٤٨.

#### أقول :

نسخة الخرائج عندي: «عظم الله أجرك في أخيك "، والإخبار بالموت أو موضع دفن المال تما يهم الناس في إيهانهم أو يزيد فيه ، وأمّا الخواص منهم فيزيدهم يقيناً وبباتاً، وبصورة عامّة إنّ الإخبار بالغيب يعدّ احدى المعجزات التي هي من أسباب الإيهان وسكون النفس كائناً من كان إلّا المعاند الالّذ.

ثمَّ الكلمة كما عرفت تقال في العزاء وغيرها من حوادث الدهر ، وعزائم الأمور .

#### 92

#### اعقل عسن الله

ما أثمنها من كلمة لمن عقلها ، وأئتمر بأمرها ، جاءت في ضمن كلام للإمام الكاظم (عليه السلام) مع هشام بن الحكم:

« واعقل عن الله ، وانظر في تصرّف الدهر وأحواله ، فإنّ ما هو آت من الدنيا كما ولّي منها ، فاعتبر بها...» (٢).

<sup>(</sup>١) الخرائج والجرائح ٣١٧/١ . في معجزات الإمام موسى بن جعفر (عليه السلام).

<sup>(</sup>٢) التحف ٣٩١.

#### أقـول:

#### بيان:

فرق بين عقل الشيء ، وعَقَلَ عن الشيء ، والثاني يقصد به غير الشيء وأنّه وصل إليه من طريق ذلك الشيء ، ومحال في العقول أن تتعقّل الله وكيف بنال الله ما هو مبدعه ! وعليه ، فالمراد معرفة الله بالله ومخلوقاته عن طريقه عزّ وجلّ . وعلامة التعقل عن الله ما ذكر في نفس الحديث من عدم معرفة ثابتة في قلب من لم يخف الله ، والاعتزال عن أهل الدنيا ، والراغبين فيها وألف علامة أخرى .

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١٦/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ٨٠.

## ۹۵ اعمل کأنّك تری ثــواب عملك

كلمة تقال لترغيب الحصول على اليقين لفاقده ، وأمّا الواجد له فأعلا درجاته ما كان لأهل البيت عليهم السلام فالعلوي : « لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً»(١) عامّ لهم وإن كان خاصاً بأمير المؤمنين ( عليه السلام ) أوّلاً ويشهد لما ذكرنا من العموم أنّ الإمام الكاظم ( عليه السلام ) لم يكن يقول:

« فاعمل كأنّك ترى ثواب عملك ، لتكون أطمع في ذلك » إلّا وهو واجد لأعلا مراتب اليقين المتطابق لواقع الأمر بحيث لو كشف له الغطاء لما ازداد يقيناً ، وليست هذه الصفة من خصائص جدّه دون باقي المعصومين عليهم السلام فتدبّر تعرف إن شاء الله تعالى .

وكلمة « فاعمل كأنك...» تسمّى بفاء النتيجة وقبلها : « وخذ موعظتك من الدهر وأهله ؛ فإنّ الدهر طويلة قصيرة » ثم قال ( عليه السلام ) : «فاعمل...»؛ لأنّ الإنسان إذا أخذ عظته ، وعلم بزوال الدهر وأهله ؛ وأنّ ذلك مها كان طويلاً قصير الأمد ؛ لكونه زائلاً فانيا، ولا يبقى إلاّ وجهه تعالى وتقدّس، فلا محالة قام بالعمل ليوم لقاء الله تعالى ، ولا يحصل التفكير العملي إلا بمحاسبة النفس ؛ ومن ثم جاء في الحديث الكاظمي: «ليس منّا من لم يحاسب نفسه في كلّ يوم»(۱)!

<sup>(</sup>١) المائة كلمة ١. ص ٣. البحار ٣٥/٤٦، الذريعة إلى مكارم الشريعة ٩١.

<sup>(</sup>٢) التحف ٣٩١.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٣١٨/٢، ويؤيّده العلوي : «وإنّ اليوم عمل ولاحساب ...» النهج ٣١٨/٢ . الحلمة ٢

أمثال عليه الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ....

وهي من أهم الأمور المغفول عنها وكان المؤمنون فيها مضى محاسبين لأنفسهم محاسبة الشريك لشريكه ، بل أشد من ذلك ، والعمل الصادر عن اليقين لا تتأتى إلا مع المحاسبة الخالصة في كلّ آن ؛ وكلمة اليوم محمولة على المثال .

## 97 أعلمهم بأمر الله أحسنهم عقلاً

أحسنية التعقّل نلازمها الأعلمية ، فالكلمة مطّردة فمن كان أعلم بأمر الله ، لا بدّ ان يكون أعقل من غيره بل أحسنهم عقلًا ، جاء ذلك في ضمن كلام الإمام الكاظم ( عليه السلام ) لهشام بن الحكم قال :

« يا هشام ما بعث الله أنبياءه ورسله إلى عباده إلّا ليعقلوا عن الله (۱) فأحسنهم استجابة أحسنهم معرفة ، وأعلمهم بأمر الله احسنهم عقلًا...»(۲).

#### أقسول:

يريد (عليه السلام) أنَّ غاية البعثة النبوية العقل عن الله المتقدّم شرحه (٢) ، وأنَّ الأحسن معرفة الأحسن استجابة للدعوة ، كما أنَّ الأحسن عقلاً الأحسن علماً بأمر الله وأكثره .

#### ســؤال:

حول الأحسنيّة عقلًا الملازمة للأعلميّة بأمر الله تعالى هل هذه الملازمة

<sup>(</sup>١) انظر : «اعقل عن الله».

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ١٦/١.

<sup>(</sup>٣) انظر : «اعقل عن الله».

من جانب واحد أو من جانبين ؟ أي تلازم الأعلميّة الأعقليّة وبالعكس ، أو الملازمة من جانب واحد .

والجـــواب: أنّ الملازمة من الجانبين يعني الأحسنيّة عقلاً تلازم الأعلميّة أيضاً والدليل على التلازم قوله تعالى: ﴿ وَتَلْكُ الأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لَلنَّاسُ وَمَا يَعْقَلُهَا إِلَّا الْعَالُمُونَ ﴾ (١).

وإنّا قالها تعالى في قبال الفاقد للعلم والعقل معاً ففي الآية إشارة إلى التلازم بين العالم بالأمشال والذي يعقلها ، والحديث الكاظمي دلّ على أنّ الأعلميّة تلازم الأعقليّة ، والآية قائلة : بأنّ التعقل تابع للعلم على عكس الحديث ولاتنافي بينها في نفس الأمر ؛ لأنّ كلا دالّ على جانب بلا نفي للجانب الآخر والجميع يُعطي مجموع الجانبين على حدّ المثل السائر : ( إثبات الشيء لاينفى ما عداه) ".

## ۹۷ أعيذك بالله أن تبوء بإثمي وإثمك

المباءة من اثنين إرجاع القصاص في الدم من أحدهما إلى الآخر ، تقال الكلمة في التحذير عن إراقة دم ، وغيرها.

قال الشيخ الصدوق:

حدَّثنا أبو أحمد بن هانئ محمد بن محمود العبدي قال : حدَّثنا محمد بن

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ٤٣.

<sup>(</sup>٢) أمثال وحكم ٨٣/١ . (إثبات شيء نفي ما عدا نمي كند).

أمثال عليه الكاظم عليه السلام /ج١ .....

محمود بإسناده رفعه إلى موسى بن جعفر (عليهها السلام) إنّه قال : « لمّا دخلت على السرشيد سلّمت عليه ، فردّ عليّ السلام ، ثم قال : ياموسى بن جعفر خليفتين (١) يجبى إليهها الخراج ؟!

فقلت: يا أمير المؤمنين أعيذك بالله أن تبوء بإثمي وإثمك، وتقبل الباطل من أعدائنا علينا، فقد علمت أنّه قد كذب علينا منذ قبض رسول الله (صلّى الله عليه وآله) بها علم ذلك عندك ... ... "(").

#### أقول :

الحديث ذو شجون (٢٠) طويل لاغرض لنا في شرح كلماته إلّا كلمة المباءة ومصدرها القرآن ، واللغة.

أمّا القرآن فقد اقتص الله تعالى من قصّة قابيل القاتل هابيل المقتول ابني آدم (عليه السلام) ، القائل :

﴿ إِنَّى أَرِيدَ أَن تَبُوءَ بِإِثْمَى وَإِثْمُكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ (١).

وليس يريد هابيل أن يراق دمه ؛ ليجمع الإِثهان على رقبة قابيل بكلامه هذا.

قال الفيض : لعلّ غرضه بالذات أن لايكون ذلك له ، لا أن يكون لأخيه... « من قتل مؤمناً أثبت الله على قاتله جميع الذنوب ، وبرئ المقتول منها، وذلك, قول الله عزّ وجلّ : ﴿ إِنّي أريد أن تبوء بإثمى وإثمك فتكون من أصحاب النار ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل «خليفتان».

<sup>(</sup>٢) عبون أخبار الرضا ٦٦/١ ، الباب ٧ ، البجار ٢٥/٤٨ ، الاحتجاج ١٦٦١/٢

<sup>(</sup>٣) من الأمثال السائرة مجمع الأمثال ١٩٧/١ ، الرقم ١٠٤٤ . حرف الحاء.

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٢٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير الصافي ٢/٦٦١.

٣٣٠ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

من حديث الإمام الباقر (عليه السلام)(١).

وأمّا اللغة فكما يلي :

قال ابن فارس: الباء والنواو والهمزة أصلان: أحدهما الرجوع إلى الشيء . والآخر تساوي الشيئين.

فالأوّل الباءة والمباءة وهي : منزلة القوم . ويقال : قد تبوّءوا ، وبوّءهم الله تعالى منزل صدق ، قال طرفة :

طيّبو الـباءة سهـلٌ وَلهـمُ سُبُـلٌ إن شئـت في وحش وعـر

وقسال ابن هرمـــة:

وبوَّنت في صميم معشرها فتم في قومها مبوَّوُها

والمباءة أيضاً : منزل الإبل حيث تناخ في الموارد يقال أبأنا الإبلُ... قــال :

خليطانِ بَينَهِ مِنْ مِنْ رَةً يُبِيتِنَانِ فِي مَعْطِنِ 'ضَيَّق

وقسال:

### \* لهـــم منــزل رحب المباءة أهل \*

ومن هذا الباب قولهم : باء فلان بذنبه كأنّه عاد الى مباءته محتملًا لذنبه، وقد بُؤتَ بالذنب، وباءت اليهود بغضب الله تعالى .

والأصل الآخر قول العرب: إنَّ فلاناً لَبُواءٌ بفلان ، أي إن قتل به كان

<sup>(</sup>١) ثواب الأعيال ٣٢٨.

وفي الحديث: « أنّه أُمَرهُم أن يتباءَوا » أي يتباءون في القصاص ... (۱). يقول الإمام الكاظم (عليه السلام): ياهارون أحذّرك أن تحمل إثمي وإثمك على ظهرك إن أحذت بقول السعاة ، أو اتّخذتها كمنزل لك ، وتحتمل الكلمة المعنيين للمباءة.

## ٩٨ اغتنم جهله عن السؤال حتى تسلم من فتنة القول

من الكلمات المختارة المأثورة عن سابع الأنّمة المعصومين (عليهم السلام) لتعديل الأقيسة منها: بعض الجهل رحمة ، كما أنّ بعض العلم عذاب؛ إنّ هذه الكلمة صالحة للمثل ، وإلا فحكمة قد قالها (عليه السلام) لهشام بن الحكم:

« وإيّاك أن تغلب الحكمة ، وتضعها في الجهالة [ للجهّال ] ،قال هشام: فقلت له: فإن وجدتُ رجلًا طالباً غير أنّ عقله لايتسع لضبط ما ألقي إليه ؟

قال (عليه السلام): فتلطّف له في النصيحة؛ فإن ضاق قلبه فلا تعرضنّ نفسك للفتنة، واحذر ردّ المتكبّرين (۱)، فإنّ العلم يذلّ على أن يُملى على من لا يُفيق، قلت: فإن لم أجد من يعقل السؤال عنها ؟

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٣١٢/١ \_ ٣١٤ \_ بوأ \_.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع الحاء.

٣٣٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

قال (عليه السلام): فاغتنم جهله عن السؤال حتى تسلم من فتنة القول، وعظيم الرد »(١).

#### بيان:

جوهر العلم لا يُعطاه الجاهل الضالّ ، فيهلك ويَهلك ، وإلى السجاد (عليه السلام) يعزى :

إنّى لأكتم من علمي جواهره كي لايرى الحق ذو جهل فيفتتنا وقد تقدّم في هذا أبو حسن إلى الحسين ، ووصّى قبله الحسنا يارُبّ جوهر علم لو أبوح به لقيل لي أنت ممّن يعبد الوَثَنا ولاستحرّ رجالٌ مسلمون دَمي يَروَنَ أقبح ما يأتونَـ حُسَنا(٢)

قوله (عليه السلام): « فاغتنم جهله عن السؤال حتى تسلم من فتنة القول » آخره يفسّر أوّله بأنّه ممّن لايصلح تعليمه ؛ لفقد الأهليّة ؛ ومن ثم جاء في الحديث النبوي في الحكمة : « لا تؤتوا الحكمة غير أهلها فتظلموها ، ولا تمنعوها أهلها فتظلموهم » في في الحديث المربل أمرأ للهزيل (٤٠٠).

<sup>(</sup>۱) التحف ۲۹۸ ـ ۲۹۹.

<sup>(</sup>۲) تفسير روح المعاني ٦/١٦٩ ــ ١٧٠.

<sup>(</sup>٣) غوالي اللئالي ٨٠/٤ . البحار ٧٨/٢ ـ ٧٩.

<sup>(</sup>٤) مجمع الأمنال ١٠٥/١ ، حرف الباء.

## ۹۹ اغـــد إلى عزّك

كلمة ترغيب إلى الاكتساب في كلّ غدوة ، وروحة تضمن لصاحبه العّزة والغنى عن الناس .

روى الشيخ الكليني بإسناده إلى هشام بن أحمر قال : كان أبو الحسن (عليه السلام) يقول لمصادف : اغد إلى عزّك ـ يعنى السوق ـ (١٠).

أقول: لا يخسس الترغيب مصادفاً وإن خصّه الإمام (عليه السلام) بالخطاب؛ فإنّ ذلك لا يخصّص عموم الحكم المعلّل وحاصل معناه امض إلى السوق للكسب لأنّه يجلب العزّ والغنى عن الناس، قال أمير المؤمنين (عليه السلام) كما في الصادقى الصحيح:

« تعرّضوا للتجارة ؛ فإنّ فيها غنى لكم عبّا في أيدي الناس»(٢).

وإليك نبذة من أحاديث التجارة :

### في صادقي :

« ترك التجارة ينقص العقل ».

وآخر : « التجارة تزيد العقل ».

وآخر: « من طلب التجارة استغنى عن الناس ... إن تسعة أعشار الرزق في التجارة ».

وآخر: « اسع على عيالك ، وإيّاك أن يكون هم السعاة عليك ».

<sup>(</sup>١) الكافي ٥/ ١٤٩، باب فضل النجارة .. من كتاب المعيشة، الحديث ٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، الحديث ٩.

وآخر: « لاتدعوا التجارة فتهونوا ، اتجروا بارك الله لكم ». وآخر: اشتروا وان كان غالياً ؛ فإنّ الرزق ينزل مع الشراء »(١). بيان:

كلمة « اغد إلى عزّك » من الغدو ، قال الشيخ الطريحي : وقولهم : «يغدوبإنآءوير وح به » أي يحلب بكرة وعشيّاً . وغدا غدواً من باب قعد : ذهب غدوة ، هذا أصله ، ثم كثر حتى استعمل في الذهاب والانطلاق أيّ وقت كان . ومنه قوله (عليه السلام) : « اغد يا أنس » أي انطلق . وفي حديث يوم الفطر : « اغدوا إلى جوائزكم » أي اذهبوا إليها" . والأمر أوضح من ذلك .

## ١٠٠أفترى هذا الذي يأخذ بمنقاره ينقص من البحر ؟

كلمة تمثيل لعلمه (عليه السلام) ، وما ظهرت ظاهرته للناس بطائر يأخذ من البحر بمنقاره ، وهل ينقص به من البحر شيء ؟

روى القطب الراوندي قال : ومنها \_ أي من معجزات الإمام الكاظم (عليه السلام) \_ ماروي عن ابن أبي حمزة قال : كنت عند أبي الحسن موسى (عليه السلام) إذ دخل عليه ثلاثون مملوكاً من الحبشة اشتروا له ، فتكلم غلام منهم فكان جميلًا بكلام ، فأجابه موسى (عليه السلام) بلغته ، فتعجّب الغلام و

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ١٤٨ ـ ١٥٠ ، الحديث ١ ، و٢ ، و٣ ، و٦ ، و٨ ، و١٣.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين \_ غدا \_.

ومصادف مشترك ، وطريق الشيخ الصدوق إليه صحيح معجم رجال الحديث ١٨/١٨.

أمثان محكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

تعجبوا جميعاً !! وظنّوا أنّه لايفهم كلامهم ، فقال له موسى: إنّي لأدفع إليك مالًا ، فادفع إلى كلّ منهم ثلاثين درهماً ، فخرجوا وبعضهم يقول لبعض : إنّه أفصح منّا بلغاتنا ، وهذه نعمة من الله علينا.

قال على بن أبي حمزة : فلمّا خرجوا قلت : يا ابن رسول الله رأيتُك تُكلّم هؤلاء الحبشيّين بلغاتهم ! قال : نعم ، قال : أمرت ذلك الغلام من بينهم بشيءٍ دونهم ؟ قال : نعم أمرته أن يستوصي بأصحابه خيراً ، وان يُعطي كلّ واحد منهم في كلّ شهر ثلاثين درهماً ، لأنّه لمّا تكلّم كان أعلمهم فانّه من أبناء ملوكهم ، فجعلته عليهم ، وأوصيته بها يجتاجون إليه ، وهو مع هذا غلام صدق.

ثم قال: لعلَك عجبت من كلامي إيّاهم بالحبشة ؟ قلت: إي والله ، قال: لا تعجب فيا خفي من أمري أعجب (١) وما الذي سمعته مني إلّا كطائر أخَذَ بمنقاره من البحر قطرة (٢) أفترى هذا الذي ياخذ بمنقاره ينقص من البحر ؟ والإمام بمنزلة البحر لا ينفد ما عنده (٣) ، وعجائبه أكثر من عجائب البحر (١).

أقول: إنَّها مثَّل العلم بالبحر، لأنَّ عجائبه أكثر من غيره كها جاء في الدعاء «يامن في البحار عجائبه »(٥)؛ ومن ثم قال تعالى: ﴿ لنفد البحر قبل أن تنفد كليات ربّى ﴾(١).

<sup>(</sup>١) حرف (لا).

<sup>(</sup>٢) حرف الكاف مع الطاء.

<sup>(</sup>٣) حرف الهمزة مع الميم.

<sup>(</sup>٤) الخرائج والجرائح ٣١٢/١ ـ ٣١٣، البحار ٧٠/٤٨، ١٠١.

<sup>(</sup>٥) البلد الأمين الجوشن الكبير ٤٠٧.

<sup>(</sup>٦) الكهف : ١٠٩. وقبله : ﴿ قل لو كان البحر مداداً لكلمت ربّى ... ﴾.

# ١٠١أفضل العبادة بعد المعرفة انتظار الفرج

كلمة مختارة يهاثلها الحديث النبوي الذي رواه الشيخ الصدوق: «أفضل أعهال أمّتي انتظار الفرج من الله عزّ وجلّ»(١).

ولفظ الكاظمي المروي في غضون كلام الإمام الكاظم (عليه السلام): «أفضل العبادة بعد المعرفة انتظار الفرج »(٢) متطابق له مع اختلاف يسير ، ويشهد لصدق المضمون الصادقي :

من سرّ أن يكون من أصحاب القائم فلينتظر ، وليعمل بالورع ومحاسن الأخلاق وهو منتظر ، فإن مات وقام القائم بعده كان له من الأجر مثل أجر من أدركه ، فجدّوا وانتظر والهالله.

والآخر: « من مات منتظراً لهـذا الأمر كان كمن كان مع القائه في فسطاطه، لا بل كان كالضارب بين يدي رسول الله »(١٤).

#### والرضوي :

« ما أحسن الصبر وانتظار الفرج ، أما سمعت قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَارْتُـ قَبُ وَمِلْ اللَّهِ عَلَى مَعْ مَنَ المنتِ ظُرِينَ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) إكال الدين ٢/٦٤٤ ، الباب ٥٥ ، الحديث ٣.

<sup>(</sup>٢) التحف ٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) منتخب الأثر ٤٩٥ ، الحديث ٩.

<sup>(</sup>٤) إكمال الدين ٣٣٨/٢ ، الباب ٣٣ ، و ٦٤٤ ، الباب ٥٥ ، الحديث ١.

<sup>(</sup>٥) هود : ٩٣.

<sup>(</sup>٦) الأعراف : ٧١.

أمثال من الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

فعليكُم بالصبر ؛ فإنّه إنّها يجيء الفرج على اليأس ، وقد كان الذين من قبلكم أصبر منكم »(١).

أقسول: ترى هذه الأحاديث توافق محتوى الكاظمي على أنّ هنا نبويّاً متوافقاً لبعض ألفاظه:

روى الشيخ الصدوق بإسناده إلى أمير المؤمنين (عليه السلام) قال: «قال رسول الله صلّى الله عليه وآله: أفضل العبادة انتظار الفرج »(١) ، و هو قريب ممّا سبق .

الانتظار كيفيّة نفسانيّة ينبعث منها النهيّؤ لما ينتظره المنتظر ، أو قل : هو طلب إدراك ما يأتي من الأمر كأنّه ينظر متى يكون ، أو ترقّب حصول الأمر المنتظر يتبعه بالتهيؤ المطلوب .

## ١٠٢ أفضل ما يتقرّب به العبد إلى الله بعد المعرفة الصلاة

الصلاة صِلة بين الله وعبده فلو كان سواها شيء ، لأوجبه تعالى عليه في كلّ يوم وليلة ، وطوال الحياة ، قد جاء ذكرها في كلام الإمام الكاظـم (عليه السلام) لهشام بن الحكم:

« يا هشام أفضل ما يتقرّب به العبد إلى الله بعد المعرفة الصلاة ، وبرّ الوالدين ، وترك الحسد ، والفخر »(").

<sup>(</sup>١) إكبال الدين ٢/٦٤٥ ، الباب ٥٥ ، الحديث ٥.

<sup>(</sup>٢) إكمال الدين ٢٨٧/١ ، الباب ٢٥.

<sup>(</sup>٣) التحف ٣٩١، البحار ٣٠٦/٧٨.

٣٣٨ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

#### أقول :

قد جمع (عليه السلام) برّ الوالدين، وترك الحسد، والفخر مع الصلاة التي يتقرّب بها إلى الله تعالى، وبالإمكان أن يقال: إنّ هذه الأمور لا تنفك عن الصلاة المقرّبة، وهل يتقرّب العبد بها وهو عاقّ الوالدين، أو مع الحسد، أو الفخر، أو مع أيّ فحشاء ومنكر، أو محرّم من المحرّمات، وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ الصّلُوة تنهى عن الفحشاء والمنكر ﴾ (١٠)؟؟.

فالمذكور في الحديث وغيره لاتفقده الصلاة المطلوبة وإليك بعض ما جاء فيها :

روى الشيخ الكليني رواية معاوية بن وهب قال: سألت أبا عبدالله عن أفضل ما يتقرب به العباد إلى الله ، وأحبّ ذلك إلى الله عزّ وجلّ ما هو ؟فقال: ما أعلم شيئاً بعد المعرفة أفضل من هذه الصلاة ، ألا ترى أنّ العبد الصالح عيسى بن مريم (عليه السلام) قال: ﴿ وأوصانى بالصلوة والزكوة ما دمت حيّاً ﴾(١).

وصحيح زيد الشحّام عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: سمعته يقول: أحب الأعهال إلى الله عزّ وجلّ الصلاة وهي آخر وصايا الأنبياء (عليهم السلام)، فما أحسن الرجل يغتسل، أو يتوضّأ فيسبغ (١) الوضوء، ثم يتنخّى حيث لايراه أنيس فيشرف عليه وهو راكع أو ساجد، إنّ العبد إذا سجد فأطال

<sup>(</sup>١) العنكبوت: ٤٥.

<sup>(</sup>۲) مريم: ۳۱.

<sup>(</sup>٣) إسباغ الوضوء إتمامه وإكباله ، وذلك في وجهين : إتمامه على مافرض الله تعالى ، وإكباله يعلى ما سنّه رسول الله صلّى الله عليه وآله مجمع البحرين ــ سبغ ــ.

روى السيد ابن طاووس عن الكراجكي في كتاب كنز الفوائد، قال: جاء في الحديث أنّ أبا جعفر المنصور خرج في يوم جمعة متوكناً على يد الصادق جعفر بن محمد (عليه السلام)، فقال رجل يقال له رزام مولى خادم بن عبدالله: من هذا الذي بلغ من خطره ما يعتمد أمير المؤمنين على يده ؟ فقيل له: هذا جعفر بن محمد الصادق (صلى الله عليه)، فقال: إنّي والله ما علمت لوددت أنّ خدّ أبي جعفر نعل لجعفر.

ثم قال: فوقف بين يدي المنصور، فقال له: أسأل يا أمير المؤمنين؟ فقال المنصور: سل هذا. فالتفت رزام إلى الإمام جعفر بن محمد (عليه السلام) فقال: أخبرني عن الصلاة وحدودها، فقال له الصادق (عليه السلام)؛ للصلاة أربعة آلاف حدّ لست تؤاخذ بها، فقال: أخبرني بها لايحلّ تركه ولاتتمّ الصلاة إلّا به.

فقال: أبو عبدالله (عليه السلام): لاتتم الصلاة إلا لذي طهر سابغ، وتمام بالغ، غير نازع، ولا زائغ، عرف فوقف، وأخبت فثبت، فهو واقف بين اليأس والطمع، والصبر والجزع، كأنّ الوعد له صنع، والوعيد به وقع، بذل عرضه (٢)، تمثلٌ عرضه (٣)، وبَذَلَ في الله المهجة، وتنكّب إليه المحجّة، غير مرتعم بارتعام، يقطع علائق الاهتام، بعين ٥٠ من له قصد، وإليه وفد، ومنه استرفد

<sup>(</sup>١) الكاني ٢٦٤/٣.

<sup>(</sup>٢) بذل شوقه وعليه تعليق في هامش فلاح السائل ٢٣.

<sup>(</sup>٣) أي عرضه على الله يوم المحشر.

<sup>(</sup>٤) غير حادٌ نظره بنوع من حدّة النظر الهامش الآنف الذكر ٢٤.

<sup>(</sup>٥)أي بعين الله الذي قصده المضلّي.

، فإذا أتى بذلك كانت هي الصلاة التي بها أمر ، وعنها أخبر ؛ فإنّها هي الصلاة التي تنهى عن الفحشاء والمنكر.

فالتفت المنصور إلى أبي عبدالله (عليه السلام)، فقال: يا أبا عبدالله لانـزال من بحـرك نغترف، وإليك نزدلف، تبصّر من العمى، وتجلو بنورك الطخياء (١) فنحن نعوم في سبحات قدسك، وطامى بحرك (١).

## ۱۰۳ اِقرأ ، وَارْقَ

تقال هذه الكلمة يوم القيامة لحافظ القرآن الكريم : « اقرأ ، وَارْقَ » ، وأصلها مايلي :

على بن إبراهيم عن أبيه عن القاسم بن محمد عن سليهان بن داود المنقري عن حفص قال: سمعت موسى بن جعفر (عليهها السلام) يقول: لرجل أتحبّ البقاء في الدنيا؟ فقال: نعم، فقال: ولم؟ قال: لقراءة ﴿ قل هو الله أحد ﴾، فسكت عنه، فقال له بعد ساعة: ياحفص من مات من أوليائنا وشيعتنا ولم يُحسن القرآن علّم في قبره ليرفع الله به من درجته، فإنّ درجات الجنّة على قدر آيات القرآن، يقال له: إقرأ وَارْقَ، فيقرأ ثم يرقىٰ.

قال حفص: فهارأيت أحداً أشدّ خوفاً على نفسه من موسى بن جعفر اعليهساالسلام)، ولا أرجأ الناس منه وكانت قراءته حزناً، فإذا قرأ فكأنّه

<sup>(</sup>١) الليلة الظلهاء بنور كلامك تنكشف الظلمة.

<sup>(</sup>٢) فلاح السائل ٢٣.

#### أقول :

يا لها من قراءة تضمن لقارئيها الرقي في درجات الأخرى ، بل وفي الدنيا السيادة والسعادة وهذا الرجل يحبّ البقاء في الدنيا لقرآءة سورة الإخلاص وهي نسب الله عزّ وجلّ.

أليس حفص قد وقع موضع القبول عنده (عليه السلام)، وسكت ساعة (٢) ثم تكلم بها يدل على إسعاده في الدارين، والأصل لنسبية ﴿ قل هو الله ﴾ لله تعالى ما رواه الشيخ الصدوق (طاب ثراه) فيها ويعجبني ذكره، لكان الربط الذي دعا الرجل على حبّ البقاء في الدنيا وان كان التعرّض له نوع ابتعاد عن الموضوع.

قال: حدّثنا محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد قال: حدّثنا محمد بن الحسن الصفّار عن إبراهيم بن هاشم، وأحمد بن محمد بن عيسى جميعاً عن علي ابن الحكم عن أبيه عن سعد بن طريف الأسكاف عن الأصبع عن أمير المؤمنين (عليه السلام) أنّه قال: من أحبّ أن يخرج من الدنيا وقد خلص من الذنوب كما يخلص الذهب الذي لاكدر فيه، وليس أحد يطالبه بمظلمة، فليقرأ في دبر الصلاة الخمس نسبة الله عزّ وجلّ: ﴿ قل هو الله أحد ﴾ اثني عشرة مرّة، ثم يبسط يديه ويقول:

« اللهم إنّي أسألك باسمك المكنون المخزون الطاهر الطهر المبارك ، وأسـألـك باسمـك العـظيم ، وسلطانك القديم ، يا واهب العطايا ، يا مطلق

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٢ /٦٠٦ . باب فضل حامل القرآن ، الحديث ١٠ ، ونبوي : «اقرأ واصعد في درج الجنّة وغرفها». كنز العبّال ٥٥٢/١ ، الرقم ٢٤٧٥.

<sup>(</sup>٢) غير محدّدة بستّين دقيقة بل المراد الوقت والجزء من الزمان وقطعة منه وإن لم يكن قدرها ستين دقيقة بل أقل أو أكثر منها مع الصدق العرفي.

٣٤٢ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

الأسارى ، يافكاك الرقاب من النار ، صلّ على محمد وآل محمد ، وفكّ رقبتي من النار ، واخرجني من الدنيا آمناً ، وأدخلني الجنّة سالماً ، واجعل دعائي أوّله فلاحاً ، وأوسطه نجاحاً ، وآخره صلاحاً إنّك أنت علّم الغيوب ».

ثم قال (عليه السلام): هذا من المخبئات ممّا علّمني رسول الله ( صلّى الله وآله )، وأمرني أن أعلّمه الحسن والحسين (١).

#### نعود إلى « اقرأ وَارْقَ » :

القراءة فيه لاتخصّ ﴿قل هوالله أحد﴾ المذكور في موردها ؛ لأنّ عموم الأمر بها هو المعتبر لاخصوص المورد . والقراءة كما تقدمت الإشارة إليها توجب الرقي في الدارين ، وتضمن سعادتهما لصاحبها . والكلمة في نفس الوقت من المثل السائر تضرب للترغيب في تلاوة القرآن الكريم ، وأنّها من الإمثال الروائية المروية عن الإمام أبي إبراهيم موسى (عليه السلام) سارت على ألسن شيعته في كلّ دور ، ولتكن لنا كلمة نشاط تنشطنا من عقال ، وتدعونا على أفضل الأعمال التي منها تلاوة كتاب الله آناء الليل وأطراف النهار ، والعمل بمحتواه .

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار ١٣٩ ـ ١٤٠ ، باب معنى المخبيات ، الحديث ١ ، فلاح السائل ١٦٦ ـ ١٦٧. أقول : لم نفسر كلمة «وَارقَ» هي من رقى ، وله أصول ثلاثة : الصعود ومنه ﴿ أو ترقى فى السياء ولن نؤمن لرقيك ﴾ الإسراء : ٩٣ . والعوذة ، رقيت الإنسان من الرقية . والرقوة فويق الدعص من الرمل ، معجم مقاييس اللغة ٢٦٦/٢ ـ رقى \_.

## ۱۰٤ اقرؤوا کہا تعلّمتم

الأصل في الأمر بالقراءة القرآن الآمر بها : ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خَلَقَ \* خلق الإنسان من عَلَقٍ \* اقرأ وربّك الأكرم \* الذي علّم بالقلم \* علّم الإنسان ما لم يعلم ﴾ (١).

للآي المذكورة تفسيرها المروي عن أهل البيت (عليهم السلام)، والكاظمي: «قال: قلت له: جعلت فداك إنّا نسمع الآيات في القرآن ليس هي عندنا كما نسمعها، ولانُحسن أن نقرأها كما بلغنا عنكم، فهل نأثم؟ فقال: لا، اقرؤوا كما تعلّمتم، فسيجيئكم، من يعلّمكم »(٢).

وهل علينا قراءة القرآن كها أنزل ، أو على وفق ما يقرأه الناس ؟

قد جاء الأمر بقراءة ما يقرأه الناس ، وذلك قبل قيام الإمام المهدي ( عجّل الله فرجه ) كما في آخر الحديث المتقدّم الذكر نحن موّظفون بها وأحكام الله الواقعية لا يطبّقها إلاّ خاتم المعصومين ( عليهم السلام ) وإنّما العباد عليهم بالظاهر منها دون الحقائق وإليك الحديث الدالّ على لزوم القراءة طبق قراءة الناس :

محمد بن يحيى عن محمد بن الحسين عن عبد الرحمٰن بن أبي هشام عن سالم بن سلمة قال: قرأ رجل على أبي عبدالله (عليه السلام) وأنا أستمع حروفاً من القرآن ليس على ما يقرؤها الناس، فقال أبو عبدالله (عليه السلام): كفّ

<sup>(</sup>١) العلق : ١ \_ ٥.

 <sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٦١٩/٢ ، باب أن القرآن يرفع كها أنزل ، الحديث ٢ ، الوسائل ٨٢١/٤ .
 الباب ٧٤ من أبواب القراءة في الصلاة ، الحديث ٢.

عن هذه القراءة ، اقرأ كما يقرأ الناس حتى يقوم القائم ، فإذا قام القائم (عليه السلام) قرأ كتاب الله عزّ وجلّ على حدّه ، وأخرج المصحف الذي كتبه علي (عليه السلام) : وقال : أخرجه علي (عليه السلام) إلى الناس حين فرغ منه وكتبه فقال لهم : هذا كتاب الله عزّ وجلّ كما أنزله [ الله ] على محمد (صلّى الله عليه واله ) وقد جمعته من اللوحين ، فقالوا : هو ذا عندنا مصحف جامع فيه القرآن ، لا حاجة لنا فيه ، فقال : أما والله ما ترونه بعد يومكم هذا أبداً ، إنّا كان عَلى أن أخبركم حين جمعته لتقرؤوه (١١).

وعليه استعرض الفقهاء القراءة في الصلاة إذا اختلف القرّاء أنّ المصلّي ماذا يصنع وبأيّ القراءات يقرأ ، ففي فصل القراءة جاء في (مسألة ٥٠) الأحوط القراءة بإحدى القراءات السبع ، وإن كان الأقوى عدم وجوبها ، بل يكفي القراءة على النهج العربي ، وإن كانت مخالفة لهم في حركة بنية أو إعراب (٢).

وعلَّق عليها ما يلي : القراءة السبعة هم :

۱ ـ نافع بن أبي نعيم المدني و ـ ١٦٩/٠٠ ت.
۲ ـ عبد الله بن كثير المكّي و ـ ١٦٠/٦٥ ت.
٣ ـ أبو عمر وبن العلاى البصري و ـ ١١٨/٨ ت.
٤ ـ عبد الله بن عامر الدمشقي و ـ ١١٨/٨ ت.
٥ ـ عاصم بن أبي النجود و ـ ١٨٢٧ ت. و ـ ١٥٦/٨٠ ت.
٢ ـ حمزة بن حبيب الزيّات و ـ ١٨٩/٠٠ ت.

<sup>(</sup>١) اصول الكافي ٦٣٣/٢ . باب النوادر ، الحديث ٢٣ . الوسائل ٨٢١/٤.

<sup>(</sup>٢) متن مستمسك العروة الوثقي ٢٤٢/٦.

أمثل وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

الكوفيون فيإذا أضيسف إلى قراءة هؤلاء قراءة أبي جعفر يزيد بن القعقاع ، ويعقوب بن إسحاق الحضرمي ، وخلف بن هشام البزّاز . كانت القراءات العشر . هذا والمنسوب إلى أكثر علمائنا وجوب القراءة بإحدى السبع ، واستدلّ له بأنّ اليقين بالفراغ موقوف عليها ، لاتّفاق المسلمين على جواز الأخذ بها إلّا ما علم رفضه وشذوذه ، وغيرها مختلف قيه . وبخبر سالم بن أبي سملة...(١).

أقسول: يريد بالخبر ما قدّمنا ذكره، فانظره، ولإشباع الكلام مقام آخر، من شاء التمسه (١٠).

## ۱۰۵ أقم الشهادة لله عزّ وجلّ ولو على نفسك

إقامة الشهادة إذا طلبت وجبت، وتقام ته نعالى، ولو على نفس المقيم، والأصل في الإقامة القرآن: ﴿ وَأَقْيَمُوا الشَّهَادَةَ لللهِ اللَّهِ الْإِقَامَةُ القرآن: ﴿ وَأَقْيَمُوا الشَّهَادَةَ لللهِ اللَّهِ اللَّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمُهَا فَإِنَّهُ ءَاثُمٌ قَلْبَهُ ﴾ (اللّه الله الله وَمَنْ يَكْتُمُها فَإِنَّهُ ءَاثُمٌ قَلْبَهُ ﴾ (الله الله الله وَلَوْ عَلَىٰ أَنفسكُمْ ﴾ (الله الله ولا على أَنفسكُمْ ﴾ (الله الله ولا الله ولا على أَنفسكُمْ ﴾ (الله الله الله ولا الله ولا والله ولا الله ولا ولا الله ولا الله

وأمّــا الكلمة فقد جاءت في ضمن حديث الإمـام الكـاظم (عليه السلام) أجاب به عن كتاب علي بن سويد وهو في الحبس تقدّم منه مرّة عند

١١) المصدر شرح المتن.

<sup>(</sup>٢) من الكتب المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) الطلاق: ٢.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٨٣.

<sup>(</sup>٥) النساء : ١٣٥.

٣٤٦ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

أجب دعوته إذا دعاك »(١) وعند « إذا انكسفت الشمس فارفع بصرك إلى السّاء»(١) ، وعند « إذا رأيت المشوّه الأعرابي فانتظر فَرَجَكَ »(١) ، وعند «استمسك بعروة الدين آل محمد »(١).

ومن أجله لا نذكر من حديث الكتاب وجوابه إلا قوله (عليه السلام):

« وسألت عن الشهادات لهم فأقم الشهادة لله عزّ وجلّ ولو على نفسك ... »(٥).

بيان: في إقامة الشهادة شروط:

منها : أن تكون عن حسّ صحيح ، لا عن حدس ؛ ويشهد لذلك المثل النبوي : « هل ترى الشمس على مثلهافاشهد أودع » $^{(1)}$ . استعرضناه في كتابنا بهذا الصدد $^{(4)}$ .

ومنها : ما تقدّم من وجوب إقامتها لله تعالى.

ومنها : العدد المعتبر شرعاً المختلف اعتباره في القضايا والمواضع المتنازع فيها من اعتبار شاهدين اثنين ، أو أربعة ، مع أحكام وشروط في الشهداء ، وعند الأداء ، والمشهودعليه ، ويطلب كلّ ذلك من المظانّ .

<sup>(</sup>١) حرف الهمرة مع الجيم.

<sup>(</sup>٢) حرف إذا مع الهمزة.

<sup>(</sup>٣) حرف إذا مع الراء.

<sup>(</sup>٤) حرف الهمزة مع السين.

<sup>(</sup>٥) روضة الكافي ١٢٥.

<sup>(</sup>٦) الوسائل ١٨/٠٥٢ \_ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٧) الأمثال النبويّة ٣٤٣/٢، رقم المثل ٦٣١، حرف (هل)، ولقد أودعنا فيه من كلام ما لا \_ يستغنى عنه، وطبع في بيروت ـ الأعلمي ـ ١٤٠١هـ.

## ۱۰٦ أكثــر الصواب في خلاف الهوى

جاءت الكلمة في كلام الإمام الكاظم ( عليه السلام ) لهشام بن الحكم رواه ابن شعبة وصورته :

« يا هشام إنَّ العاقل اللبيب من تَرَكَ ما لا طاقة له به . وأكثر الصواب في خلاف الهوى . ومن طال أمله ساء عمله »(١).

ثلاثة كلمات سبقت أولاها $^{(1)}$ ، وتأتي ثالثتها في موضعها المتاح $^{(1)}$  إن شاء الله .

قوله (عليه السلام): « وأكثر الصواب في خلاف الهوى » يدلّ على أنّ بعض وفاق الهوى لا يفقد الصواب دون أكثرها ، كالأكل والشرب، وما يقيم الصلب، ولا غنى عنه النفس في استمرار حياتها من أمور توافق طبعها ففي ذلك كلّه يتوافق الشرع والهوى ما لم تحد عبًا حظره عليها ، وإنّها كان أكثر الصواب في خلافها، لأنّها تتبّع الشهوات ، والمحرّمات وتطغى على مولاها وتؤثر الحياة على رضاه ، ولم تكفّ عبًا نهاها فليس إلّا الجحيم مأواها . قال تعالى : ﴿فَامّا من طغى \* و عاثر الحيوة الدنيا \* فإنّ الجحيم هي المأوى \* وأمّا من خاف مقام ربّه ونهى النفس عن الهوى \* فإنّ الجنّة هي المأوى ﴾ (٤) . ففي الآيتين قبل الأخيرة شواهد جليّة على أنّ المراد بوفاق الهوى المنهيّ الطغيان المعين قبل الأخيرة شواهد جليّة على أنّ المراد بوفاق الهوى المنهيّ الطغيان

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٩، البحار ٣١٥/٧٨.

<sup>(</sup>٢) حرف (إنّ).

<sup>(</sup>٣) حرف الميم مع النون.

<sup>(</sup>٤) النازعات : ٣٧ \_ ٤١.

على الله وإيثار الحياة الدنيا على رضاه وأنّ نهي النفس عن الهوى الكفّ عن ذلك؛ فإنّه الصواب والجنّة ، والأمر أبين من الشمس لمن فتح البصر وأبصر ، نعم إذا خلص العقل عن طوع الهوى استنار ، وإلاّ فشمسه مكسوفة كها قال الشاعر إنارة العقل مكسوف بطوع هوى وعقل عاصي الهوى يزداد تنويرا(١)

وللنفس تسويلات تخفى على أكبر مجاهد فضلًا عن قاعد ؛ ومن ثم جاء الأمر بالورع وهو أرقى من التقوى ؛ لأنّه الكف المطلق حتى عبًا لا يتقى بخافة أن يقع في المحظور ، والتقوى هي الوقاية عن المحرمّات وفي نبوي من أروع مثلٍ يمثّل لك الورع التامّ قال صلّى الله عليه وآله :

«إنَّ لكلَّ ملك حمى ، وإنَّ حمى الله حلاله ، وحرامه والمتشابهات بين ذلك ، كما أنَّ راعياً رعى جانب الحمى لم تثبت غنمه أن تقع في وسطه ، فدعوا الشبهات...» (1) ، وفي المثل السائر : « الشبهة أخت الحرام» (1) ، ومن لم يجتنب الشبهة وقع فيها من حيث لا يعلم ، وفي الكفَّ عنها النجاة من الحرام الواقعي .

<sup>(</sup>١) جامع الشواهد ٢٢٢٧/.

<sup>(</sup>۲) أمالي الشيخ الطوسي ۲/۳۹۰.

<sup>(</sup>٣) مجمع الأمثال ٣٦٨/١، الرقم، ١٩٨٤.

## ١٠٧ أكثر من أن تقول : اللهم لا تجعلني من المعاريــن

كلمة التهاس واستعادة من العطب، وسوء العاقبة ، والتغيير ، والتبدّل قد قالها الإمام الكاظـــم (عليه السلام) ، رواها الشيخ الكليني قائلًا:

أبو على الأشعري عن عيسى بن أيّوب عن علي بن مهزيار عن الفضل ابن يونس عن أبي الحسن (عليه السلام) قال:

« أكثر من أن تقول : اللهم لا تجعلني من المعارين ، ولا تخرجني من التقصير ، قال : قلت : أمّا المعارون فقد عرفت أنّ الرجل يعار الدين ، ثم يخرج منه ، فما معنى لا تخرجني من التقصير ؟ فقال : كلّ عمل تريد به ألله عزّ وجلّ فكن فيه مقصّراً في نفسك ؛ فإنّ الناس في أعمالهم فيها بينهم وبين الله مقصّرون إلاّ من عصمه الله عزّ وجلّ »(١).

#### أقول :

جمع من الرواة كانوا من المعارين يتحدّث عنهم بعض النصوص .

منهم أبو الخطّاب محمد بن أبي زينب البرّاد الأجدع الأسدي وهو من الكذّابين على الصادق (عليه السلام) وهم الخطابيّة المؤخّر ون صلاة المغرب حتى تستبين النجوم ففي كاظمي تقسيم الأقوام .... « واستودع قوماً إيهاناً فإن شاء أمّّة لهم ،وإن شاءسلبهم إيّاه ، وإنّ أبا الخطّاب كان ممّن أعاره الله الله الله الله الإيهان »(1).

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٧٣/٢ ، باب الاعتراف والتقصير ، الحديث ٤.

<sup>(</sup>٢) معجم رجال الحديث ٢٤٩/١٤.

ومنهم غيره ، ولاتهمنا ترجمته فإنّ لقوله تعالى: ﴿ فمستقرّ ومستودع ﴾ "مصاديق قد طبّق ، وعدّ منها علي بن أبي حمزة البطائني " ، وإنّها المهمّ السؤال منه تعالى حسن الخاتمه ، والثبات على الإيبان ، والولاية ، وكم من إنسان أصبح كافراً بعد مسائه أو أمسى كافراً بعد صباحه ، وإنّ تلاوة القرآن والتدبّر في آياته عامل ربّاني يدعو على الاستقامة ، إذا تلا قوله تعالى : ﴿ إنّ الذين قالوا ربّنا الله ثم استقاموا فلا خوف عليهم ولا هم يجزنون ﴾ " و ﴿ ربنّا قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنّك أنت الوهّاب ﴾ " و ﴿ ربنّا اغفر لنا ذنوبنا وإسرافنا في أمرنا ... ﴾ " "

## ۱۰۸ إَهَى في أعلى عليّين اغفر لعليّ بن يقطين

دعاء دعا به الإمام الكاظم (عليه السلام) لابن يقطين ، جاء ذلك في كلام له رواه شيخ الطائفة قال :

طاهر بن عيسى قال: حدّثني أبو جعفر محمد بن القاسم بن حمزة بن موسى العلوي قال: سمعت إسباعيل بن موسى عمّي قال: رأيت العبد الصالح (عليه السلام) يقول: آهمى في أعلى عليّين اغفر لعليّ بن يقطين (1).

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٩٨.

<sup>(</sup>٢) معجم رجال الحديث ٢٢٠/١١ فيه تلويح إلى التعديد.

<sup>(</sup>٣) الأحقاف : ١٣.

<sup>(</sup>٤) أل عمران : ٨.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٤٧ . دعاء القرآن من خير الأدعية.

<sup>(</sup>٦) اختيار معرفة الرجال ٤٣٧ ، الرقم ٨٢٣ . معجم رجال الحديث ٢٢٣/١٢.

#### ترجمة على بن يقطين.

اتَّفقت كلمة أرباب التراجم على جلالة الرجل ، وأعلى مراتب الوثاقة ، وعظم منزلته عند موسى الكاظم (عليه السلام)، وأنَّه استوهبه من الله (١) وضمن له الجنَّة (٢) ؛ ومن ثم نكتفي بنبذة من ترجمته ، قال النجاشي :

على بن يقطين بن موسى البغدادي ، سكنها وهو كو في الأصل ، مولى بني أسد ، أبو الحسن ، وكان أبوه : يقطين بن موسى (٦) ، داعية طلبه مروان ، فهرب. وولد عليّ بالكوفة ، سنة أربع وعشرين ومائة ، وكانت أمّه هربت به ، وبأخيه: عُبيد إلى المدينة ، حتى ظهرت الدولة ، ورجعت.

مات سنه اثنتين وثبانين ومائة ، في أيَّام موسى بن جعفر ( عليه السلام ) ببغـــداد ، وهو محبوس في سجن هارون ، بقى فيه أربع سنين<sup>(١)</sup>.

وقال الشيخ: على بن يقطين رحمة الله عليه ثقة، جليل القدر، له منزلة عظيمة عند أبي الحسن موسى ( عليه السلام ) ، عظيم المكان في الطائفة...<sup>(٥)</sup>.

قوله ( عليه السلام ) : «إلهي في أعلى عليَّين اغفر لعليّ بن يقطين » كلمـة « علّين » فيها أقوال تسمعها ، وقد جاءت في آية ﴿ كلَّا إِنَّ كتاب الأبرار لفي علّيين \* وما أدراك ما علّيون \* كتاب مرقوم ﴾ (١٠).

قوله تعالى :﴿كتاب مرقوم﴾ أحد تفاسيرها ولكن لا يعرفها إلَّا المقرَّب

<sup>(</sup>١) المصدر الأخبر ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر الأخبر ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر كلمة «أنيا المؤمر».

<sup>(</sup>٤) رجال النجاشي ١٠٧/٢ ـ ١٠٨ ، الرقم ٧١٣.

<sup>(</sup>٥) معجم رجال الحديث ٢٢٧/١٢.

<sup>(</sup>٦) المطففين: ١٨ \_ ٢٠.

٣٥٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

عند الله كها قال عزّ وجلّ : ﴿ يشهده المقرّبون ﴾(١) .

قال الشيخ الطبرسي:

﴿ عَلَيْونَ ﴾ : علو على علو مضاعف ، ولهذا جمع بالواو والنون ، تفخياً لشأنه ، وتشبيها بها يعقل في عظم الشأن وهي مراتب عالية محفوفة بالجلالة قال الشاعر :

فأصبحت المذاهب قد أذاعت به الإعصار بعد الوابلينا

يريد قطراً بعد قطر غير محدود العدد...

وفي تفسير آية ﴿ إِنَّ كتاب الأبرار ﴾ قال : أي المطيعين لله ﴿ لَفَى عَلَيْيِن ﴾ : أي مراتب عالية محفوفة بالجلالة.

وقيل في السهاء السابعة وفيها أرواح المؤمنين عن قَتادة ومجاهد والضحّاك وكعب.

وقيل في سدرة المنتهى وهي التي ينتهى إليها كلّ شيءٍ من أمر الله .... تعالى...

وقيل العلّيون الجنّة عن ابن عباس ، قال الفرّاء : في ارتفاع بعد ارتفاع لاغاية له.

وقيل هو لوح من زبرجدة خضراء معلّق تحت العرش أعمالهم مكتوبة فيها عن ابن عباس .....

وعن براء بن عازب عن النبيّ ( صلّى الله عليه وآله ) قال : في علّيّين في السياء السابعة تحت العرش .... " . وجاء ذكر الأقوال في كلام الشيخ الطريحي

<sup>(</sup>١) المطفّفين : ٢١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجمع البيان ١٠/٤٥٥.

أمريخ حكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ فراجع(١).

#### أقول :

هذه الأقوال مفسّرة للكتاب المرقوم المفسّر لكلمة ﴿ علّيين ﴾ ، فهي تكون شارحة لها لامحالة ، فعليّون هي الكتاب المرقوم وهو:هي أيضاً ، ومع ذلك لاعلم لنا بحقيقة الحال ، نعم نعرف ربط طلب الإمام الكاظم (عليه السلام) المغفرة من الله في علّيين لعلي بن يقطين من قول مولانا أمير المؤمنين (عليه السلام) « لقائل قال بحضرته : استغفر الله : ثكلتك أمّك أتدريما الاستغفار؟ إنّ الاستغفار دَرَجَة العلّيين ، وهو أسم ... »(١٠).

قال المعتزلي: أي أنّ لصاحب الاستغفار دَرَجَة العلّييّن وهو هاهنا جمع على « فِعّيل » كضلّيل وخميّر ، تقول: هذا رجل عليّ ؛ أي كثير العلوّ ، ومنه العلّية للغُرفة .. ولا يجوز أن يفسّر بها فسّر به الراوندي من قوله أنّه اسم السهاء السابعة ، ونحو قوله: هو « سدرة المنتهى » ، ونحو قوله « هو موضع تحت قائمة العرش اليمنى » ، لأنّه لو كان كذلك لكان عَلَمً ... ("" . وكيف كان إنّ كلمة «علّين» قيل أنّها مبالغة في العلوّ لاغير ، وفيه ما تقدّم.

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين ـ علا ـ.

<sup>(</sup>٢) النهج ٥٦/٢٠ ، الحكمة ٤٢٥.

<sup>(</sup>٣) شرح النهج ٢٠/٢٥.

## ١٠٩ أَلِمُّواْ فِي الدعاء أن يكفيكموه الله

للإلحاح في الدعاء والتلبّث ثمرٌ حلوٌ يجده الداعي ، ونجح الحاجة وقمع العدوّ اللدود ؛ ويشهد له صحيح أبي ولاّد المتقدم الذكر (١) ، نعيده ؛ لأنّه كما قال عبدالله بن نمير الثقفي :

تضوّع مِسكا بطنُ نعان أن مشت به زينب في نسوةٍ عَظِر أَتِ (٢)

وقال آخر: أَعِــدْ ذِكَـرَ نَعِمَانٍ لَنــا إِنَّ ذِكْـرَهُ ﴿ هُوَ المِسْــكُ مَا كَرِرَّتَــهُ يَتَضَـوَّعُ (٣)

من كتاب المشيخة للحسن بن محبوب في حديث أبي ولاد حفص بن سالم الخياط قال : دخلت على أبي الحسن موسى (عليه السلام) بالمدينة ، وكان معي شيء فأوصلته إليه ، فقال : أبلغ أصحابك وقل لهم : اتقوا الله عزّ وجلّ ؛ فإنكم في إمارة جبّار \_ يعني أبا الدوانيق \_ ، فأمسكوا ألسنتكم ، وتوقّوا على أنفسكم ودينكم ، وادفعوا ما تحذرون علينا وعليكم منه بالدعاء ؛ فإنّ الدعاء والطلب إلى الله يردّ البلاء وقد قدّر وقضي ، ولم يبق إلاّ إمضاؤه ، فإذا دُعي الله ، وسئل صرف الله يردّ البلاء صرفاً ، فألحّوا في الدعاء أن يكفيكموه الله ...

<sup>(</sup>١) انظر «ادفعوا ما تحذرون ...».

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ٢٢٩/٨ \_ ضوع \_.

<sup>(</sup>٣) تاج العروس ـ ضوع ـ.

قال أبو ولاد: فلّما بلّغت أصحابي مقالة أبي الحسن (عليه السلام) ،قال: ففعلوا ودعوا عليه ، وكان ذلك في السنة التي خرج فيها أبو الدوانيق إلى مكّة فهات عند بئر ميمون ، قبل أن يقضى نسكه ، وأراحنا الله منه ، قال أبو ولاد: وكنتُ تلك السنة حاجاً فدخلت على أبي الحسن (عليه السلام) ، فقال : يا أبا ولاد كيف رأيتم نجاح ما أمرتكم به وحثثتكم عليه من الدعاء على أبي الدوانيق؟ يا أبا ولاد مامن بلاء ينزل على عبد مؤمن فيلهمه الله الدعاء إلا كان كشف ذلك البلاء وشيكاً ، ومامن بلاء ينزل على عبد مؤمن فيمسك عن الدعاء إلا كان ذلك البلاء طويلاً ، فإذا نزل البلاء فعليكم بالدعاء (١).

#### أقول :

لا أشرح كلمات الحديث ، فإنّ ذلك خروج عن الموضوع عدا كلمة : « ألحّوا في الدعاء ... »

#### الإلحاح في الدعاء ، والأحاديث

روى الشيخ الكليني بإسناده إلى الوليد بن عقبة الهجري قال: سمعت أبا جعفر (عليه السلام) يقول: والله لا يُلحّ عبد مؤمن على الله عزّ وجلّ في حاجته إلّا قضاها له.

ومنها الباقري الآخر : « لا والله لا يُلحّ عبد على الله عزّ وجلّ إلّا استجاب الله له».

ومنها صحيح أبي الصباح عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال : إنّ الله عزّ وجلّ كره إلحاح الناس بعضهم على بعض في المسألة ، وأحبّ ذلك لنفسه ، إنّ الله يحبّ أن يسأل ويطلب.

ومنها الصادقي الآخر قال: قال رسول الله ( صلَّى الله عليه وآله ): رحم

<sup>(</sup>١) البحار ٢٩٨/٩٣.

٣٥٦ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

الله عبداً طلب من الله عزّ وجلّ حاجة ، فألحّ في الدعاء ، استجيب له أو لم يستجيب [ له ] وتلا هذه الآية : ﴿ وأَدعُواربّى عسى ألّا أكون بدعاء ربّى شقيّاً ﴾ (١).

#### أقول :

أُو يدعو العبد الفقير الله الغنى ، فيحرمه الإِجابة فلاتقضى حاجته ؟ كلّا وحشا ثم حاشًا.

فها معنى استجيب له ، أو لم يستجب ؟ وما المراد من تعقيب آية ﴿وأَدعُواربّى عَسىٰ أَلا أَكُون بدعاءِ رَبّى شَقِيّاً ﴾؟!

والجواب: إنّ الحديث يرمي مرمىً أسمى من قضاء حاجة الداعي، وما قناه بالدعاء، ألا وهو إسعاده بالقرب، والقبول، والوصول إلى لذّة المناجاة، ومعرفة المدعو، والفوز باللقاء، وقد جاء ذكر لقاء الله في عشرين موضعاً من القرآن الكريم، وفسّرت بنفاسير مختلفة عن أهل البيت (عليهم السلام)، أليس حلاوة المناجاة مع الله تعالى من أسمى الطلبات، وأرفع الغايات، وإذا أليس حلوة المناجاة مع الله تعالى من أسمى الطلبات، وأرفع الغايات، وإذا حصل الداعي على ذلك، ولم يستجب له ما تمنّاه من الفانيات فقد سعد بدعاء ربّه ولم يكن به شقيًا، وهل يستبدل الخير بالأدنى، أو الباقي بالفاني ؟؟ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ ما عندكم ينفد وما عند الله باقٍ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٤٧/٢ ، باب الإلحاح في الدعاء والتلبُث ، الحديث ٣ ـ ٦. والآية من سورة مريم : ٤٨.

<sup>(</sup>٢) النحل : ٩٦.

## ۱۱۰ ألزم العلم لك ما دلّك على صلاح قلبك

من الحكم يات الصالحة لضرب المثل لتارك الأهم إلى المهم ، وهي من حديث الإمام الكاظم (عليه السلام) المشتمل على أربع كلمات موزّعة على الحروف قد سبقت الكلمات عند «أحمد العلم عاقبة ما زاد في عملك العاجل»(١).

ولا بأس بذكر ما يربط الكلمة الجارية ، قال روحي فداه :

أولى العلم بك ما لا يصلح لك العمل إلّا به ، وأوجب العمل عليك ما أنت مسؤول عن العمل به ، وألزم العلم لك ما دلّك على صلاح قلبك ، وأظهر لك فساده ... "(٢).

#### أقول :

وللحديث تتمّة كما يلي : « فلا تشغلنّ بعلم ما لايضرّك جهله ، ولا تغفلنّ عن علم مايزيد في جهلك تركه ».

لو زدنا على الأربع الكلبات هاتين الكلمتين كانت ستاً ، وعلى كلّ عاقل ذي فكرة التفكر في اصطفاء العلوم الألزم منها فالألزم ؛ فإنّ أيّام الحياة لاتفي للحصول على جميعها إلّا للأوحديّ من الناس ؛ ليصبح جامعاً لجميع العلوم ؛ ومن المعلوم لا يكون ذلك إلّا بالقياس إلى الفاقد للكلّ ؛ فيصّح القول بأنّه جامع لها .

والوجب على كلُّ بالغ عاقل طلب علم الدين أصوله وفروعه ؛ ومن ثم

<sup>(</sup>١) حرف الهمزة مع الحاء.

<sup>(</sup>٢) أعلام الدين ٣٠٥ ، البحار ٧٨/٣٣٣.

جاء الأمر بالتفقه في آية النفر : ﴿ فلولا نَفَرَ من كلّ فرقة منهم طائفة ليتفقّهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلّهم يحذرون ﴾(١).

دلّت على لزوم التفقه في الدين على الجميع إلّا أنّ على البعض منهم التعلّم والتعليم معاً، وعلى البعض الباقي التعلّم فقط، فأصل التفقّه على الجميع واجب، والوصف يختلف. وفي الصحيح النبوي: «طلب العلم فريضة على كل مسلم ألّا إنّ الله يحبّ بغاة العلم»، والصادقي: «طلب العلم فريضة»، والآخر: «لوددت أنّ أصحابي ضربت رؤوسهم بالسياط حتى يتفقّهوا»(١). (إذا جاء نهر الله بطل نهر معقل)(١).

## ١١١ ألزموهم من ذلك ما ألزموه أنفسهم

من الأمثال السائرة الفقهيّة: ( ألزموهم بها ألزموا به أنفسهم) عند الفقهاء .

والأصل له الأحاديث منها ما رواه الشيخ الحرّ عن الشيخ الطوسي بإسناده عن عبدالله بن جبلة عن غير واحد عن علي بن أبي حمزة أنّه سأل أبا الحسن (عليه السلام) عن المطلّقة على غير السنّة ، أيتزوّجها الرجل ؟ فقال : « ألزموهم من ذلك ما ألزموه أنفسهم ، وتزوّجوهنّ فلا بأس بذلك »(1).

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٣٠/١ ـ ٣١ ، كتاب فضل العلم ، الحديث ١و٢و٨.

<sup>(</sup>٣) شرح النهج للمعتزلي ٤٢٥/٦ ، مجمع الأمثال ٨٨/١ ، المولَّدون.

<sup>(</sup>٤)الوسائل ٣٢١/١٥ ، الباب ٢٠ من أبواب مقدّماته وشرائطه ، الحديث ٥.

#### أقول :

قاعدة الإلزام معتبرة عند فقهائنا الإمامية ، واستدلوا على اعتبارها بالأحاديث.

منها: الكاظمي المتقدّم الذكر.

ومنها:عن جعفر بن سهاعة أنّه سئل عن امرأة طلّقت على غير السنّة ، ألي أن أتزوّجها ؟ فقال : نعم ، فقلت له : ألست تعلم أنّ علي بن حنظلة روى : إيّاكم والمطلّقات ثلاثاً على غير السنّة ؛ فإنّهنّ ذوات أزواج ؟ فقال : يا بنيّ رواية على بن أبي حمزة أوسع على الناس ، روي عن أبي الحسن (عليه السلام) أنّه قال : ألزموهم من ذلك ما ألزموه أنفسهم ، وتزوجوهنّ فلا بأس بذلك "أ.

ومنها الرضوي: « إنّ طلاقكم [ الثلاث ] لايحلّ لغيركم، وطلاقهم يحلّ لكم؛ لأنّكم لاترون الثلاث شيئاً وهم يوجبونها» (١٠).

ومنها الآخر : « ... قلت : أليس قد روي عن أبي عبدالله (عليه السلام) أنّه قال : إيّاكم والمطلقات ثلاثاً في مجلس فإنّهنّ ذوات الأزواج ؟ فقال : ذلك من إخوانكم لامن هاؤلاء ، إنّه من دان بدين قوم لزمته أحكامهم»(٣).

عندنا للطلاق شروط حتى تبين المطلقة : وقوعه في طهر غير مواقع ، وحضور عدلين ،وتعدّد المجالس المتخلّلة بعدّة الطلاق ، فلو طلّقت ثلاثاً في مجلس واحد ، عُدّ واحداً، أو هو باطل ، على خلاف بيننا وهو الطلاق السنّة ، فلو فقدت الشروط كان الطلاق بدعة إلّا أن القاعدة تصحّحه على تفصيل في الفقه ،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ، الحديث ٦ الحدائق ٢٤٢/٢٥.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٣٢٢/١٥، الحديث ٩ ، الحداثق ٢٤٣/٢٥.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٢٢٢/١٥، الحديث ١١.

والمسألة محرّرة وذات أهميّة ؛ لأنّها الفروج التي يجب الاحتياط فيها كالدماء ، والأموال وهي أخفّها ، وقد بنانَ الغرض من الكاظمي إن شاء الله تعالى .

### ۱۱۲ أليس معى من يملك الدنيا والآخرة ؟

كلمة تملك القلوب ! لأنّها خرجت عن قلب إمام القلوب فهي واقفة أمامه خاشعة ، خاضعة إجلالًا وإكباراً ، ومن الأمثال الرفيعة الرافعة للمستوى الإنساني إلى أرفع درجات الإنسانية ، تعرج به إلى سهاء العظمة حتى تريه الهدف من خلق السموات والأرض ، والدنيا وآلاخرة ، وعلى شفتيه كلمة من ربّه : ﴿ إنّ معى ربّى سيهدين ﴾ أن ويقول من كلّ قلبه « أليس معي من يملك الدنيا وآلاخرة » هذه كلمة موسى بن جعفر ، وتلك من موسى بن عمران (عليها السلام). قد صدرت عن قلب معصوم ، ولقلوب المؤمنين فيه أسوة حسنة.

وقد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) في قصّته مع طاغية زمانه هارون ، رواها الشيخ الصدوق (طاب ثراه) وهي مطوّلة نذكرها عن آخرها ، لاشتهالها على قسوة هارون ، وموقفه ، وأمور أخرى :

قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني (رضي الله عنه). قال: حدّثنا علي بن إبراهيم بن هاشم، قال: حدّثني محمد بن الحسن المدني عن أبي عبدالله بن الفضل عن أبيه الفضل قال: كنت أحجب "الرشيد، فأقبل علي يوماً غضباناً وبيده سيف يقلّبه، فقال لي: يا فضل بقرابتي من رسول الله (صلّى

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٦٢.

<sup>(</sup>٢) أي بوَّاباً أحجب عنه الناس الَّا من أراده.

الله عليه وآله) لئن لم تأتني بابن عميّ الآن لآخذّن الذي فيه عيناك ، فقلت : بمن أجيئك ؟ فقال : موسى بن بمن أجيئك ؟ فقال : موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب.

قال الفضل: فخفت من الله عزّ وجلّ أن أجيء به إليه، ثم فكرّت في النقمة، فقلت له: أفعل، فقال: أئتني بسوطين، وهسارين أن وجلّادين، قال: فأتيته بذلك، ومضيت إلى منزل أبي إبراهيم موسى بن جعفر (عليه السلام) فأتيت إلى خربة فيها كوخ من جرائد النخل، فإذا أنا بغلام أسود، فقلت له: استأذن لي على مولاك يرحمك الله، فقال لي: لج فليس له حاجب ولابوّاب، فولجت إليه فإذا أنا بغلام أسود بيده مقصّ يأخذ اللحم من جبينه وعرنين أنفه من كثرة سجوده، فقلت له: السلام عليك يابن رسول الله، أجب الرشيد، فقال:ما للرشيد ومالي؟ أما تشغله نعمته عني ؟ ثم وثب مسرعاً وهو يقول: لولا أني سمعت في خبر عن جدّي رسول الله صلى الله عليه وآله: إنّ طاعة السلطان للتقيّة واجبة، إذاً ما أجبتك، فقلت له: استعدّ للعقوبة يا أبا إبراهيم رحمك الله فقال: (عليه السلام): أليس معي من يملك الدنيا والآخرة ؟ ولن يقدر اليوم على السوء بي إن شاء الله تعالى.

قال فضل بن ربيع: فرايته وقد أدار بيده (عليه السلام) يلوّح بها على رأسه (عليه السلام) ثلاث مرّات، فدخلت على الرشيد، فإذا هو كأنّه أمرأة ثكليٰ قائم حيران، فلمّا رآني قال لي: يا فضل، فقلت: لبّيك، فقال جئتني بابن عمّي ؟ قلت نعم، قال: لا تكون أزعجته ؟ فقلت: لا ، قال: لا تكون أعلمته أنّي عليه غضبان ؟ فإنّي قد هيجّت على نفسي ما لم أرده، ائذن له بالدخول،

<sup>(</sup>١) في نسخة البحار ١٥/٤٨ . «بسوًاطين ، وهبنازين» ، وفي التعليق عليه : نسخة في هامش مطبوعة الكمپاني «هسارين» «هصارين» هامش المصدر نفسه . ولعلَّ الكلمة معرَّبة (هست آستا) عراف . ساحر المعجم الذهبي ٦٠٤.

فأذنت له ، فلمّا رآه وثب إليه قائماً وعانقه ، وقال له : مرحباً يابن عميّ وأخي ووارث نعمتي ، ثم أجلسه على فخذيه ، فقال له : ما الذي قطعك عن زيارتنا ؟ فقال : سعة ملكك ، وحبّك للدنيا ، فقال : ائتوني بحُقّة الغالية فأتي بها فغلفه بيده، ثم أمر أن يحمل بين يديه خلع وبدرتان دنانير ، فقال موسى بن جعفر (عليه السلام) والله لولا أني أرى أن أزوّج بها من عزّاب بني أبي طالب ؛ لئلا ينقطع نسله أبداً ما قبلتها ، ثم تولى (عليه السلام) وهو يقول : الحمد لله ربّ العالمين .

فقال الفضل: يا أمير المؤمنين أردت أن تعاقبه فخلعت عليه وأكرمته، فقال لي: يا فضل إنّك لمّا مضيت لتجيء به رأيت أقواماً قد أحدقوا بداري بأيديهم حراب قد غرسوها في أصل الدار يقولون: إن آذى ابن رسول الله خسفنا به وبداره الأرض "، وإن أحسن إليه انصرفنا عنه وتركناه، فتبعته (عليه السلام) فقلت له: ما الذي قلت حتى كُفيت أمر الرشيد؟ فقال: دعاء جدي علي بن أبي طالب كان إذا دعابه، ما برز إلى عسكر إلاّ هزمه، ولا إلى فارس إلاّ قهرَه، وهو دعاء كفاية البلاء، قلت: وما هو؟ قال: قلت:

«اللهم بك أساور، وبك أحاول، وبك أجاور، وبك أصول، وبكانتصر، وبك أموت، وبك أساور، وبك أسلمت نفسي إليك، وفوضت أمري إليك، ولا حول ولا قوّة إلاّ با لله العليّ العظيم، اللهم إنّك خلقتني ورزقتني، وسترتني عن العباد بلطفك ما خوّلتني، وأغنيتني، وإذا هويتُ رددتني، وإذا عشرتُ قوّمتني، وإذا مرضتُ شفيتني، وإذا دعوتُ أجبتني، يا سيّدي ارضَ عني فقد أرضيتني» (1).

<sup>(</sup>١) هذا ما لم يأت القدر المحتوم، فإذا جاء خلّي بينه وبينه، فغي علوي: «إنَّ عليَّ من الله جُنَّة حصينة، فإذا جاء يومي أسلمتني فحينئذ لا يطيش السهم، ولا يبرء الكلم» شرح النهج للمعتزلي ٢١٢/١٩.

<sup>(</sup>۲) عيون أخبار الرضا ٦٢/١ ــ ٦٤ . باب ٧ ، الحديث ٥ ، البحار ٢١٥/٤٨ ــ ٢١٧ . وفعه .. بيان الكوخ بالضم بيت من قصب بلا كوة . ولوّح الرجل بثوبه وبسيفه لمع به وحرّكه.

#### بيان:

قوله (عليه السلام): «أليس معي من يملك الدنيا والآخرة ؟» استفهام تقرير للفضل بن ربيع ، ليقرّ بذلك ؛ لأنّه كان يخشى من عقوبة هارون ، وأمّا هو (عليه السلام) فكان يعلم بأنّ يومه لم يأته ؛ ومن ثم قال :

«ولن يقدر اليوم على السوء بي إن شاء الله تعالى» وعلم الإمام إرادي إن شاء عِلمَ بشيءٍ عَلمهُ ، أو إنّه نظر إلى اللوح ، فأخبر بالبقاء ، أو أنّه ألقي في روعه عدم إيصال السوء به ، أو لأجل اتّصال قلبه الشريف بالمبدأ الأعلى ، أو الرسول ، أو بوجوده الذي هو نسخة الملكوت ، أو للاسم الأعظم . الكائن عنده ، أو هو نفسه ، أو لغير ذلك ممّا لا علم لغير المعصوم (عليه السلام) به.

ومن هذا الاستفهام التقريري يعلم جهل الناس ومنهم الفضل بحقيقة معيّة الله تعالى الهم ، وقد قال تعالى: ﴿ وهو معكم أين ماكنتم والله بها تعملون بصير ﴾ (١).

وإنّ من أعظم الأمور غفلتنا بمعيّة الله غير المنفكّة عنّا ،وجهلنا بذلك ، وإنّ الإمام الكاظم وسائر المعصومين (عليهم السلام) لا يغفلون، ولا يجهلون، وكيف يجهل من هو عيبة علم الله ، وسرّ الله ، وأمين الله ، «والتآمّين في محبّة الله» (1).

<sup>(</sup>١) الحديد : ٤.

<sup>(</sup>٢) الزيارة الجامعة ، عيون أخبار الرضا ٢٧٨/٢.

ثم ذكر اسم المالك للدنيا والآخرة لعلَّ وجهه مناسبة المواجهة مع الملوك وطواغيت الزمان ، وأنَّ كلَّ اسم له تعالى أثر خاص ، واسم «المالك» يؤثَّر في الملوك ، ولأجله ذكره.

### ۱۱۳ إليّ إلّى ، لا إلى المرجئه ، ولا إلى القدريّة ، ولا إلى المعتزلة

تدل كلمة «إليّ» على الدنو ، إذا لم ينضم معها النفي ، وإلّا فبمعنى الإقبال أي : أقبل إليّ ، لا إلى هؤلاء الفررة :

قد جاءت الكلمة في غضون كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) مخاطباً بها هشام بن سالم ويلي من قصته :

قال ابن شهراشوب:

اجتمع الناس على عبدالله بن جعفر \_ الأفطح \_ بعد وفاة الصادق (عليه السلام) ، فدخل عليه هشام بن سالم ومحمد بن النعان صاحب الطاق ، فسألاه عن الزكاة في كم تجب ؟ قال : في مأتي درهم خمسة دراهم ، فقالا : ففي مائة ؟ قال : درهمين ونصف .

فخرجا يقولان: إلى المرجئة، إلى القدريّة، إلى المعتزلة، إلى الزيديّة؟ فرأيا شيخاً يؤمي إليهها، فاتّبعاه خائفين أن يكون عيناً من عيون أبي جعفر المنصور.

فلمّا ورد هشام على باب موسى ، فإذاً خادم بالباب ، فقال له : ادخل رحمك الله ، فلمّا دخل قال :

"إلي إلي المعتزلة ، ولا إلى الزيدية ، فقال هشام : مضى أبوك موتاً ؟ قال : نعم "، قال : فمن لنا بعده ؟قال : إن شاء الله أن يهديك هداك ، قال : إنّ عبدالله يزعم أنّه إمام ، قال : عبدالله يريد أن لا يعبد الله "، قال : فمن لنا بعده ؟ قال : إن شاء الله أن يهديك هداك قال : فأنت هو ؟ قال : وما أقول ذلك "، قال : عليك إمام ؟ قال : لا ،قال : أسألك كما كنت أسأل أباك ؟ قال : سل تخبر ، ولا تُذع ، فإن أذعت فهو الذبح» "كا.

#### أقسول:

المرجئة: اختلف فيها إلى معتقد بعدم ضرر العصيان بالإيهان ، أو أنّه قول بلاعمل ، أو المجبرة ، أو أنّ تارك الطاعات هو كجبريئل ، أو ما عدا الشيعة المقدّمين لعلى (عليه السلام) لأنّهم أرجئوه وجعلوه رابعاً . أو مطلق المنحرفين (٥٠).

القدريّة : هم الذين يقولون : ما يكون ما شاء الله ، ويكون ما شاء إبليس ، أو أن كلّ عبد خالق فعله الله .

المعتنزلة: المسندون أفعالهم إلى قدرتهم أو هم القدريّة. واليوم كلّهم أشعريّون ليس إلّا.

<sup>(</sup>۱) يريد لم يغب.

<sup>(</sup>٢) حرف العين مع الباء.

<sup>(</sup>٣) بل الله والرسول يقولان.

<sup>(</sup>٤) المناقب ٢٩٠/٤ أصول الكافي ٣٥٢/١، إرساد المفيد ٢٩١. البحار ٥٠/٤٨.

<sup>(</sup>٥) مجمع البحرين ـ رجا ـ.

<sup>(</sup>٦) مجمع البحرين \_ قدر \_.

ولايخفى أنَّ قطب الدين نقل الحديث مع اختلاف ما . الخرائج ٣٣١/١ ٣٣٣.

## ١١٤أما إنّ أبدانكم ليس لها ثمن إلّا الجنّة فلا تبيعوها بغيرها

ما أثمنها من كلمة ، إذا وزنت بالأوزان الثقيلة لرجحت عليها ، إذ لا تحصل جنّة الله ، ولا تشترى إلّا بالأنفس المؤمنة ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) ، ورواها الشيخ الكليني (طاب ثراه) من كلام له مع هشام بن الحكم ومنه :

«ياهشام لادين لمن لامروءة له ، ولامروءة لمن لاعقل له ، وإن أعظم الناس قدراً الذي لايرى الدنيا لنفسه خطراً (١). أما إنّ أبدانكم ليس لها ثمن الله الحنة فلا تبيعوها بغيرها »(١).

### أقول :

إنّا أتينا به لبيان الكلمة التي نُنشدها وهي قوله (عليه السلام) : « أما إنّ أبدانكم ... »

وقبلَ كلَّ شيء قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ أَشْتَرَىٰ مِنَ المؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمُ وأَمولُهُم بِلَنَّ هَمُ الجَنَّةَ يَقُـٰتِلِوُنَ فَى سَبِيلِ اللهِ فَيَقتِلُونَ وَيَقْتَلُونَ وَعُـداً عَلَيَهِ حَقَّاً فَى التّوريةِ وَالإِنجيلِ وَالقرءان وَمَن أُوفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الذي بايعْتُمُ بهِ وَذَلكَ هُو الفوز العظيم ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) القدر، والمنزلة.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافى ١٩/١.

<sup>(</sup>٣) التوبة : ١١١.

#### التفسير:

لا أرى في الآية إبهاماً حتى تفتقر إلى كشف القناع عنه وإنّها من أروع البلاغة وأرفعها حيث اعتبر نفسه تعالى مشترياً والمؤمنين بيّاعين مالكين يملكون أنفسهم لكي يتسنّى لهم المبايعة ؛ إذ «لابيع إلّا في ملك » أن مع أنّهم لايملكون لأنفسهم نفعاً ، ولاضراً ، ولاموتاً ولاحياة ، ولانشوراً ، ولاغير ذلك ، وهل هذا إلّا التكرّم والحنان من مالك الملك الذي له ملك السموات والأرض ، والأشياء كلّها ، وفي سواه كما قال عزّ وجلّ : ﴿ لايملكون مِثقالَ ذَرّة في السَّمُوت ولا في الأرض وما لهم فيهما من شرك وما له منهم من ظهير ها.

أي ليس للآلهة المزعومة ، ولاغيرها ملك ثقل ذرّة من السهاوات والأرض ، ولاهم شركاؤه فيها ولايفتقر الله إلى عونهم في خلقها ، ولا في غير ذلك ؛ لأنّه الغنيّ الكبير المتعال المالك لكل شيء.

#### ونعود إلى الكلمة:

الّتي تثبتها الكلمة العلويّة : « ألا حرَّ يدع هذه اللماظة لأهلها ! إنّه ليس لأنفسكم ثمنٌ الا الجنّه فلا تبيعوها إلّا بها » " وهي كما قلنا في الآية معناها ، والمراد منها واضح ، لايحتاج إلى بيان.

<sup>(</sup>١) حتى صار من المثل السائر.

<sup>(</sup>۲) سبأ : ۲۲.

<sup>(</sup>٣) النهج ١٧٣/٢٠ ، الحكمة ٤٦٥ . ولها شرح لا مجال لذكره.

# ١١٥أما أنّك في شيعتنا أبين من البرق في الليلة الظلهاء

كلمة امتداح وتمثيل لمحمد بن سنان بالبرق البارق في ظلمة الليل وأنّه لأبين منه ، وشهادة من الإمام الكاظم (عليه السلام) له بالولاية والثبات عليها ، رواها الشيخ الصدوق قال :

حدثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني ( رضي الله عنه ) قال : حدّثنا على بن إبراهيم بن هاشم عن أبيه عن محمد بن سنان قال : دخلت على أبي الحسن (عليه السلام) قبل أن يحمل إلى العراق بسنة ، وعليّ ابنه (عليه السلام) بين يديه ، فقال لي : يامحمد ، فقلت : لبّيك قال : إنّه سيكون في هذه السنة حركة ، فلا تجزع منها . ثم أطرق ونكث بيده في الأرض ، ورفع رأسه إليّ وهو يقول : ويضلّ الله الظالمين ويفعل الله ما يشاء في الأرض ، عدي كان كمن ظلم علي بن قال : من ظَلَم ابني هذا حقه ، وجحد إمامته من بعدي كان كمن ظلم علي بن أبي طالب (عليه السلام) حقّه ، وجحد إمامته من بعد محمد (صلّى الله عليه وآله) ، فعلمت أنّه قد نعى إليّ نفسه ، ودلّ على ابنه فقلت : والله لئن مدّ الله في فعمري الأسلّمنّ إليه حقّه ، والأقرّن له بالإمامة ، وأشهد أنّه من بعدك حجّة الله غلى خلقه ، والداعي إلى دينه ، فقال لي : يا محمد يمدّ الله في عُمرك ، وتدعو إلى امامته ، وإمامة من يقوم مقامه من بعده ، فقلت : من ذاك جُعلت فداك ؟ قال : على دابنه ، قال : قعم كذلك وجدتك في كتاب أمير المؤمنين (عليه السلام) أما إنّك في شيعنا أبين من البرق في الليلة الظلماء ،

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٢٧.

أم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ....

ثم قال يامحمد إنّ المفضّل كان هو مؤنسي ومستراحي، وأنت آنسها ومستراحها، حرام على النار أن تمسّك أبداً (١).

أقول: محمد بن سنان مختلف فيه والمشهور أنّه ضعيف لا يعتمدون عليه وقد مدحه جمع من العلماء، وإنّا نحن نروي حديثه لاحتبال صدوره من المعصوم (عليه السلام).

### ۱۱٦ أما تخافن أن تنزل به نقمة فتصيبكم جميعا ؟

كلمة تخويف من تعريض النفس معرض النقمة الساوية فتعم مقارف الذنب ، ومقاربه واللفظ للإمام الكاظم (عليه السلام) كما يلي :

قال الشيخ المفيد رحمه الله: أخبرني أبو القاسم جعفر بن محمد عن أبيه عن سعد بن عبدالله عن أجمد بن أبي عبدالله البرقي قال: حدّثني بكر بن صالح الرازي عن سليان بن جعفر الجعفري قال: سمعت أبا الحسن (عليه السلام) يقول لأبي:

ما لي رأيتك عند عبد الرحمن بن يعقوب ؟ قال : إنّه خالي ، فقال له أبو الحسن (عليه السلام) : إنّه يقول في الله قولاً عظياً ، يصف الله تعالى ، ويحدّه ، والله لا يوصف ، فإمّا جلست معه وتركتنا ، و إمّا جلست معنا وتركته . فقال : إنّ هو يقول ما شاء ، أيّ شيءٍ عليّ منه إذا لم أقل ما يقول ؟ فقال له أبو الحسن (عليه السلام) : أما تخافن أن تنزل به نقمة فتصيبكم جميعاً ؟ أما علمت الذي كان من أصحاب موسى ، وكان أبوه من أصحاب فرعون ، فلمّا لحقت خيل

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ٢٦/١ ـ ٢٧ ، الباب ٤ . الحديث ٢٩ ، معجم رجال الحديث ١٥٦/١٦.

٣٧٠ .....المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

فرعون موسى (عليه السلام) تخلّف عنه ليعظه ، وأدركه موسى وأبوه يراغمه (۱) حتى بلغا طرف البحر ، فغرقا جميعاً ، فأتي موسى الخبر ، فسأل جبرئيل عن حاله ؟ فقال : غرق رحمه الله . ولم يكن (۱) على رأي أبيه ، لكنّ النقمة إذا نزلت لم يكن لها عمن قارب المذنب دفاع !(۱).

### أقول :

آخر القصّة شاهد على مشاركة مقارب الذنب مع مقارفه في النقمة حيث لحقه الغرق كصاحبه ، ومجرّد نيّة النصح لايكفي إذا ظهرت أمارة العذاب لم ينج منه ، ومن هنا جاءت الإشارة إلى إصابة النقمة والعذاب الشامل في آية ﴿ ولاتركنوا إلى الذين ظلموا فتمسّكم النّار ﴾ (١)، وآية ﴿ واتّقوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكم خاصة ﴾ (٥).

#### 117

## أما رأيت الرجل يحفظ ولا يحفظ ما معه ، ويسلم ولايسلم ما معه ؟

من الكلمات المختارة المأثورة عن الإمام الكاظم (عليه السلام) تفريق المجتمع ، وتجميع المفترق دليل على التدبير ، والحكمة البالغة : وذلك هو الله المدبّر الحكيم تعالى.

<sup>(</sup>١) المراغمة الهجران والتباعد .. أراد إبطال مذهبه.

<sup>(</sup>٢) ظاهره كلام الإمام (عليه السلام).

<sup>(</sup>٣) الامالي ١١٢.

<sup>(</sup>٤) هود : ۱۱۳.

<sup>(</sup>٥) الأنفال : ٢٥.

بقي ترجمة عبد الرحمن بن يعقوب وشرح بعض كلمات الحديث ، نتعرض لذلك عند «أبياً علمت بالذي كان من أصحاب موسم».

روى الشيخ الكليني (طاب ثراه)، وقال: عدّة من أصحابنا عن أحمد ابن محمد، عن موسى بن القاسم عن صباح الحذّاء قال: قال أبو الحسن (عليه السلام): إذا أردت السفر فقف على باب دارك، واقرأ فاتحة الكتاب أمامك، وعن يمينك، وعن شمالك و ﴿ قل أعوذ بربّ الفلق ﴾ أمامك، وعن يمينك، وعن شمالك ، ثم قل: « اللهم احفظني ، واحفظ ما معي ، وسلمني ، وسلم ما معي ، وبلغني وبلغ ما معي بلاغاً حسناً » ، ثم قال: أما رأيت الرجل يحفظ ، ولا يجفظ ما معه ، ويسلم ولايسلم ما معه ، ويبلغ ، ولا يبلغ ما معه ؟ (١٠).

#### أقول:

صور الحفظ، والسلامة أربع، إذ الرجل وما معه إمّا يحفظان ويسلمان معاً وإمّا لا يحفظان ولايسلمان معاً، وإمّا يحفظ الرجل ويسلم، ولا يحفظ ما معه ولايسلم، وإمّا لا يحفظ الرجل ولايسلم، ويحفظ ما معه ويسلم، فهذه صور أربع. والحديث ناظر الى صورة واحدة وهي حفظ الرجل دون ما معه وسلامته دون مامعه، وبلوغه دون ما معه، والسرّ في ذكر هذه الصورة دون بقيّتها هو أنّ الحادث النازل على الرجل وما معه، أو على الرجل دون ما معه، إذا قيس إلى النازل على ما معه دونه كان أفضع وهي أقرب الصور الثلاث حفظاً، وأقله النازل على ما معه دونه كان أفضع وهي أقرب الصور الثلاث حفظاً، وأقله حدوثاً، وإنّ ذلك من فوائد العمل بالدستور المأثور وخاصة إذا تصدّق بشيء أمام سفره بعد الدعاء، أو قبله، ولا ارتياب أنّ قراءة الحمد أمامه، وعن يمينه وعن شالمه، والفلق كذلك مع الدعاء المأثور المشفوع بالتصدق لها التأثير عاجلاً وآجلاً، والأهم من ذلك كلّه أنّ العبد يجب عليه ذكر مولاه في السفر والحضر جميعاً حتى يحفظ قلبه من وساوس الجنّ والإنس ويسكن دائماً إليه تعالى.

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٥٤٣/٢ . وفي المصدر نفسه حديث آخر مثله مع اختلاف يسير جداً .الوسائل ٢٧٦/٨ ــ٢٧٧ ، الباب ١٩ من أبواب آداب السفر ، الحديث ١.

### ۱۱۸ أما علمت أنّ الدين كلّه حساب

محاسبة النفس تورث المعرفة بيوم الحساب؛ للعلقة الموجودة بين الحسابين ، تدعو الكلمة للمحاسبة الدينية المطبقة على موردها من الإمام الكاظم (عليه السلام) ، قد سبق حديثه مع هارون، والمناظرة في بيت الله الحرام، ومن أجله لانعيد إلا بقدر ما يربط هذه الكلمة الكائنة في الحديث الذي ذكرناه بطوله عند « اجلس مكان السائل من المسؤول »(1).

### قال الراوي :

« قال ـ أي هارون ـ : فإنّي سائلك ، فإن عجزت آذيتك ، قال : سؤالك هذا سؤال متعلّم ، أو سؤال متعنّت ؟ قال : بل متعلّم ؛ قال : اجلس مكان السائل من المسؤول ، وسل وأنت مسؤول . فقال : أخبر في ما فرضك ؟ قال : إنّ الفرض رحمك الله واحد ، وخمسة ، وسبعة عشر ، وأربع وثلاثون ، وأربع وتسعون ، ومائة وثلاثة وخمسون ، على سبعة عشر ، ومن اثني عشر واحد ، ومن أربعين واحد ، ومن مأتين خمس ، ومن الدهر كلّه واحد ، وواحد بواحد .

قال: فضحك الرشيد، وقال: ويحك أسألك عن فرضك، وأنت تعدُّ عليَّ الحساب؟!

قال: أما علمت أنّ الدين كلّه حساب، ولو لم يكن الدين حساباً ، لما اتّخذ الله للخلائق حساباً "، ثم قرأ : ﴿ وإنّ كان مثقال حبّة من خردل أتينا

<sup>(</sup>١) حرف الهمزة مع الجيم.

<sup>(</sup>٢) حرف الواو مع الألف.

<sup>(</sup>٣) حرف اللام مع الواو.

### أقول:

انظر لزاماً المصدر لتكون على بصيرة من جوابات الأعداد ، ولاتكن جاهلًا كهارون ، والكلمة من الأمثال ، ومن ظاهرة المثل: (لكلّ شيءٍ حساب، ولكلّ عمل ثواب ) (٢٠) .

### ١١٩ أما علمت أنّ الشمس تغرب بذنوب المحرمين ؟

كلمة الأمل لمن احتمل الأذى في الله في الحجّ قد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) لعبد الله بن المغيرة (طاب ثراه) ، رواه الشيخ الكليني قال:

على بن إبراهيم عن أبيه عن عبدالله بن المغيرة قال: سألت أبا الحسن (عليه السلام) عن المحرم؟ فقال: أضح لمن أحرمت له (أ) ، قلت: إنّي محرور، وإنّ الحرّ يشتدّ عليّ؟ قال: أما علمت أنّ الشمس تغرب بذنوب المحرمين؟ (٥).

وإن كان مورد الكلمة المحرم في الحجّ ، إلّا أنّ كلّ متحمّل الأذى في الله لا يحرم الغفران فيذهب يوم التحمّل في الله بذنو به ،نعم للمشاهد المشرّفة شرفها،

<sup>(</sup>١) الأنباء: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) مناقب ابن شهر أشوب ٣١٢/٤، البحار ١٤٢/٤٨.

<sup>(</sup>٣) أمثال وحكم ١٣٦٨/٣ . ولم يذكر الفقرة الأولى.

<sup>(</sup>٤) حرف الهمزة مع الضاد.

<sup>(</sup>٥) الكافي ٣٥٠/٤، باب الظلال للمحرم، الحديث ٢.

٣٧٤ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

وللأزمنة كرامتها ، ولاتمنع مَن ضاهاه في الأمر الجامع وهو الاحتبال لله تعالى مغفرته للذنوب.

#### عبدالله بن المغيرة :

كلّ من ترجمه منحه من أسمى الوثاقة حتى قال بعض المترجمين إنّه ثقة ثقة لا يعدل به أحد من جلالته ودينه وورعه . وقيل إنّه صنّف ثلاثين كتاباً ... ولهم كلمات أخرى ، وأنّه من أصحاب الإجماع ، من شاء راجعها (١) .

#### الكلمة الكاظميّة:

والضيافة والولوج في حرم الله في أي وقت، ومكان؛ لأنّ الله موجود في كلّ مكان وزمان ومسجود سجدت له الأمكنة والأزمنة وما احتوته من شعاع الشمس، ودويّ الماء وحفيف الشجر ونور القمر وظلمة اليل وضوء النهار وخفقان الطير وكلّ ذي روح، وهل أبواب الرحمة، وموجبات المغفرة مفتوحة ومهيّأة إلّا للإنسان كائناً من كان؟ ألم يقل تعالى : ﴿ قُل يا عبادى الّذينَ أسرَفوا عَلى أنفُسِهم لا تَقنَطوا مِن رَحْمة الله إنّ الله يَغْفِرْ الذُّنوب جميعاً ﴾(١)؟

وهل تكون رحمة الأمهات للأولاد ، والعباد بعضهم لبعض ، أو ما كان منها في أيّ مكان إلّا من رحمة الله الواسعة ، وأثر من آثارها وقطرة من بحارها؟.

<sup>(</sup>۱) معجم رجال الحديث ۳۳٦/۱۰ ـ ۳۵۰.

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٥٣.

### ۱۲۰ أما علمت بالذي كان من أصحاب موسى ؟

كلمة تحذير من التعرض لمواقع النقم الساوية فإنها إذا نزلت عمّت الجميع، وقد سبقت نظيرتها بلفظ «أما تخافن أن تنزل به نقمة فتصيبكم جمعيا» (١٠). كما ذكرنا الحديث عن الإمام الكاظم عليه السلام بهذا الشأن عن آخره، فلا نذكر منه إلا ما يربط الكلمة من قصة سليهان الجعفري مع خاله فاسد الاعتقاد والقائل في الله قولا عظيهاً:

« فإمّا جلست معه وتركتنا ، وإمّا جلست معنا وتركته . فقال : إن هو يقول : ما شاء ، أيّ شيءٍ عليّ منه إذا لم أقل ما يقول ؟ فقال له أبو الحسن (عليه السلام): أما تخافن أن تنزل به نقمة فتصيبكم جميعاً ؟ أما علمت بالذي كان من أصحاب موسى ، وكان أبوه من أصحاب فرعون ، فلمّا لحقت خيل فرعون موسى (عليه السلام) تخلّف عنه ليعظه ، وأردكه موسى وأبوه يراغمه (أ) فرعون موسى (عليه السلام) تخلّف عنه ليعظه ، وأردكه موسى وأبوه يراغمه (أ) حتى بلغا طرف البحر فغرقا جميعاً ، فأتي موسى الخبر ، فسأل جبرئيل عن حاله ؟ فقال له : غرق رحمه الله . ولم يكن على رأي أبيه ، لكنّ النقمة إذا نزلت لم يكن لها عمّن قارب المذنب دفاع »(أ).

واعدنا ترجمة خال الجعفري ، وشرح بعض كلمات الحديث وهو قوله (عليه السلام) : « أما علمت بالذي كان من أصحاب موسى ؟ ».

<sup>(</sup>١) حرف (أما).

<sup>(</sup>٢) من الرَغام وهو التراب هذا الأصل ثم استعمل في ... والانقياد على كره . النهاية ٢٣٨/٢ ... - رغم ...

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٣٧٤/٢ ـ ٣٧٥ . أمالي المفيد ١١٢.

٣٧٦ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

#### ترجمة الخال :

قال السيد الأستاذ الخوئي : عبد الرحمن بن يعقوب هو : خال الجعفري، وكان يقول قولا عظيهاً ، يصف الله ، ولا يوصف ، نهى أبو الحسن (عليه السلام) الجعفري عن مجالسته ، روى ذلك بكر بن محمد عن الجعفري . الكافي : الجزء ٢ ، كتاب الإيهان والكفر ، باب مجالسة أهل المعاصى ١٦٣ ، الحديث ٢ (١).

أقول: لم يذكر الأستاذ سوى المذكور في حديث الكافي المتقدّم، فلو كان غيره لذكره.

ثم تمثيل مجالسة الجعفري مع خاله المنحرف بصاحب موسى مع صاحب فرعون والصاحبان الوالد والولد إن دلّ على شيءٍ ، فإنّها يدلّ على الرعاية المشدّدة في المجالسة وفيها الكلام المشبع في محلّه.

#### 141

### الإمام بمنزلة البحر لاينفد ما عنده ، وعجائبه أكثر من عجائب البحر

ينفد البحر قبل أن ينفد ما عند الإمام، وتنتهي عجائبه، ولا تنتهي عجائبه، ولا تنتهي عجائب الإمام؛ وذلك أنّ المعصوم سواء أكان نبيّاً أو إماما، من أرفع كلمات الله، وأجمعها كما نصّت النصوص بأنّهم (عليهم السلام) كلمات الله تعالى التي لاتنفد، وسيأتي ذكر بعضها.

ثم الكلمة التمثيلية من كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) قد سبق التكلّم عنه عند «أَفَترىٰ هذا الذي يأخذ بمنقاره ينقص من البحر؟ "(٢).

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ٣٥٤/٩.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع الفاء.

حيث قال عندما تعجب علي بن أبي حمزة من تكلّمه (عليه السلام) بلغة الحبشة :

« لعلَّك عجبت من كلامي إيَّاهم بالحبشة ؟ قلت:إي والله ، قال : لاتعجب في خفي من أمري أعجب ، وما الذي سمعته منّي إلَّا كطائر أَخَذَ بمنقاره من البحر قطرة ، أَفَترى هذا الذي يأخذه بمنقاره ينقص من البحر؟.

والإِمام بمنزلة البحر لا ينفذ ماعنده ، وعجائبه أكثر من عجائب البحر »(١). أقول:

لأنّه (عليه السلام) من كلمات الله التي ينفد البحر قبل أن تنفد، قال تعالى: ﴿ قُل لَو كَان اَلبحرُ مِذَاداً لِكلمات رَبّى لَنَفَد الَبحر قَبلَ أَن تَنفذ كَلماتُ رَبّى وَلَو جُئنا بِمثِله مَدَدًا ﴾ أن . ﴿ وَلَو أَنّ ما فى الأرض مِنْ شَجَرةٍ أَقلامٌ وَالَبحرُ يَمُدُه مِنْ بَعْدِه سَبعَة أَبحرٍ ما نَفدَت كَلمِاتُ اللهِ إِنْ الله عزيز حكيم ﴾ أن الله عزيز حكيم ﴾ أن أن

« سأل يحيى بن أكثم أبا الحسن العالم عن قوله - تعالى - : ﴿ سبعة أبحر مانفدت كلمات الله ﴾ فقال : هي عين الكبريت ، وعين اليمن ، وعين البرهوت ، وعين الطبرية ، وحَمّة ما سيدان (١٠) ، وحَمّة إفريقيّة (١٠) وعين باحوران (١١)

<sup>(</sup>١) الخرائج والجرائح ٣١٢/١ ـ ٣١٣ ، البحار ٧٠/٤٨.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) لقيان : ٢٧.

<sup>(</sup>٤) الحمَّة : عين ماءٍ فيها ماء حارَّ يستشفى بالغُسل منه اللسان ١٥٤/١٢ ـ حمم ...

في المناقب على ما حكاه المعلّق على الحديث: وحَمّة ما سيدان تدعى لسان، وفي التحف [ما سبندان] وفي معجم البلدان ما سبندان وأصله ماه سبندان مضاف إلى اسم القمر وهو بناحية إسفرايين.

<sup>(</sup>٥) تدعى سبلان.

<sup>(</sup>٦) أوباجوران ... قرب شروان وعندها عين الحياة هامش البحار ١٧٤/٢٤.

٣٧٨ ....... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام ونحن الكلمات التي لاتدرك فضائلها ولا تستقصى » (١) . ولفظ القرآن ﴿ أَبِحر ﴾ لاعبون وحمّات.

### ١٢٢ أما والله إنّ المؤمن لقليل ، وإنّ أهل الكفر لكثير

قلّة المؤمن لعزّة الإِيهان ، وكثرة الكافر لكثرة الكفر ، وذلك لكثرة شروط الأوّل وقد قيل : (كلّ ما كثرت شروطه عزّ وجوده )(٢) ، وقلّتها ، أو عدمها في الثاني .

والكلمة إن لم تكن من الأمثال تكن من حقائق الحكم ، قد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) في كلام له مع سهاعة بن مهران ، رواه الشيخ الكليني بإسناده إليه.

« قال (") : قال لي عبد صالح (") صلوات الله عليه : يا سهاعة أمنوا على فرُشهم ، وأخافونى (") أما والله لقد كانت الدنيا ، وما فيها إلا واحد يعبد الله ، فلو كان معه غيره لأضافه الله عزّ وجلّ إليه ، حيث يقول : ﴿ إِنّ إِبراهيم كان أُمّةً قانتاً للله حنيفاً ولم يك من المشركين ﴾ (") فَعَبر (") بذلك ما شاء الله.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٤/٢٤.

<sup>(</sup>٢) مثل مشهور ، لم أجد له مصدراً مذكوراً.

<sup>(</sup>٣) القائل ساعة بن مهران.

<sup>(</sup>٤) بالمعرّف : «العبد الصالح» لعلّه الأولى.

<sup>(</sup>٥) بترك التقيَّة.

<sup>(</sup>٦) النحل: ١٢٠.

<sup>(</sup>٧) في أكثر النسخ بالغين المعجمة ، والباء الموحّدة أي : مكث ، أو مضى ، أو ذهب هامش أصول الكافي ٢٤٣/٢.

أمثاق أحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

ثم إنَّ الله آنسه بإسهاعيل وإسحاق ، فصاروا ثلاثة ، أما والله إنَّ المؤمن لقليل ،وإنَّ أهل الكفر لكثير ، أتدري لم ذاك ؟ فقلت : لا أدري جعلت فداك ، فقال : صيَّروا أُنساً للمؤمنين ، يبثّون إليهم ما في صدورهم فيستريحون إلى ذلك ، ويسكنون إليه »(١).

### أقول :

تصديق قوله قول الله تعالى: ﴿ وقليل ماهم ﴾ "ا، وقول الإمام الصادق عليه السلام: روى الشيخ الكليني بإسناده إلى قتيبة الأعشى قال: سمعت أبا عبدالله يقول: المؤمنة أعز من المؤمن ، والمؤمن أعز من الكبريت الأحمر، فمن رأى منكم الكبريت الأحمر؟ "أي الإكسير، الجوهر.

والباقري : « الناس كلّهم بهائم \_ ثلاثا \_ إلّا قليل من المؤمنين ، والمؤمن غريب \_ ثلاث مرّات  $^{(1)}$  \_».

### ١٢٣ أما والله لقد كانت الدنيا ، وما فيها إلّا واحد يعبد الله

مماثلة بين الإمام الكاظم نفسه الطاهرة وبين إبراهيم الخليل (عليها السلام) في أنّها لم يكن في زمانها من يعبد الله تعالى غيرهما ، ويوحّده ، وحديث الماثلة رواه الشيخ الكليني كما يلي :

محمد بن یحیی عن أحمد بن محمد بن عیسی عن محمد بن سنان عن عمّار

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٢٤٣/٢ ـ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) ص : ٢٤.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافى ٢٤٢/٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر نقسه.

٣٨٠ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

ابن مروان عن سهاعة بن مهران قال: قال لي عبد ١١١ صالح صلوات الله عليه:

« يا سهاعة أمنوا على فرشهم ، وأخافوني " ، أما والله لقد كانت الدنيا، وما فيها إلّا واحد يعبد الله ، ولو كان معه غيره لأضافه الله عزّ وجلّ إليه حيث يقول : ﴿ إِنّ إبراهيم كان أُمّة قانتاً للله حنيفاً ولم يك من المشركين ﴾ " فغبر بذلك ما شاء الله ، ثم إنّ الله آنسه بإسهاعيل وإسحاق فصاروا ثلاثة ، أما والله ... » "

### أقول :

ذكرنا الحديث كَمَلًا عند « أما والله إنّ المؤمن لقليل ، وإنّ أهل الكفر لكثير »(٥). من دون الإسناد ، وهنا جننا به معه ، ولكن لم نأت عن آخر الحديث حذراً عن التكرار ، ومن شاء النظر إلى المتبقى نظر إلى تلك الكلمة.

والغرض من الكلام الكاظمي التأكيد على المائلة بينه (عليه السلام) نفسه وإبراهيم (عليه السلام) كما صدّرنا الكلمة بذلك، ويريد بالمائلة التحذير لأصحابه من ترك التقيّة، والنهي عن الإذاعة بالذات، ولغيرهم بالملازمة، وقد جاء بالمثل، وأنّه وحده في زمانه من يعبد الله ويوحّده ؛ لأنّه المعصوم العارف بالله والمبلّغ عنه إلى عباده، وكذلك في كلّ زمان إنّها يعبد الله حق العبادة إمام ذلك الزمان دون غيره كما أنّ في زمان إبراهيم لم يكن من يعبد الله تعالى سواه، ولو كان غيره لأضافه الله إليه، كذلك زمان الإمام الكاظم لم يكن يعبد الله حق عبادته غيره، اعرف ما ضربه لك من المثل، والهدف من ورائه.

<sup>(</sup>١) «العبد الصالح» هو الصحيح.

<sup>(</sup>٢) بترك التقية.

<sup>(</sup>٣) النحل: ١٢٠.

<sup>(</sup>٤)، (٥) أصول الكافي ٢٤٣/٢ \_ ٢٤٤.

لهذا المثل روعة في نفوس العارفين ؛ لأنَّه يرمي من ورائه الهدف الأعلى.

### ۱۲٤ امتحن قلبك فإن كنت تحبّه فاحلف ، و إلّا فلا

وفي المثل: (إنَّ القلوب شواهد ) (١) ، وهو محتوى كلام الإِمام الكاظم (عليه السلام) وصورته كما يلي :

روى الشيخ البرقي عن بعض أصحابنا عن عبيد الله بن إسحاق المدائني قال: قلت لأبي الحسن موسى بن جعفر (عليه السلام): إنّ الرجل من عرض (٢) الناس يلقاني، فيحلف بالله أنّه يحبّني، أفأحلف بالله أنّه لصادق؟ فقال: امتحن قلبك، فإن كنت تحبّه فاحلف، وإلّا فلا(٢).

#### بيان :

للمحبّة آيات تشهد لها القلوب ، وليس شيء أرجح وأصح ، وأصدق حكماً منها.

ومن تلك الآيات أنّها تبتهج إذا جاءت ، وتبرزت ظاهرتها على الحواس، يحسّ بها ، ولاتخفى على أحد إذا نظر إلى صاحبها ، نعم ربّها لايدري لِعِلل من يهمّه ذلك فعليه إعلامه كها جاء الأمر به في بعض الأحاديث :

منها مارواه البرقي عن يحيى بن إبراهيم بن أبي البلاد عن أبيه عن جدّه قال : مرّ رجل في المسجد وأبو جعفر جالس وأبو عبدالله ( عليها السلام ) فقال له بعض جلسائه : والله إنّي لأحبّ هذا الرجل ، قال له أبو جعفر : ألافأعلمه ؛

<sup>(</sup>١) روضة الكافي ٣٢ ، علوي.

<sup>(</sup>٢) يراد به هنا بين الناس.

<sup>(</sup>٣) المحاسن ٢٦٧/١ ، الحديث ٣٥١.

٣٨٢ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام ....

فإنّه أبقى لمودّة ، وخير للألفة (١)

ومنها النبوي : « إذا أحبّ أحدكم صاحبه ، أو أخاه فليعلمه » ".

ومنها حديث صالح بن الحكم قال: سمعت رجلًا يسأل أبا عبدالله (عليه السلام) عن الرجل يقول: إنّي أودّك، فكيف أعلم أنّه يودّني؟ قال: امتحن قلبك، فإن كنت تودّه فإنّه يودك".

أقول: الأخير شاهد آخر على ( أنّ القلوب شواهد)، وتصديق للكلام الكاظمي. وقد سبق كلام ينفع المقام عند « اتّق فراسة المؤمن، فإنّه ينظر بنور الله »(1).

### ١٢٥ أمت الطمع من المخلوقين

في إماتة الطمع إحياء للغنى ، والعزّ ، وصون العرض ، والمروءة ، وإكمال للعقل ، والعلم . أشار إليها الإمام الكاظم (عليه السلام) بذكر أضدادها وهي :

« يا هشام : إياك والطمع ، وعليك باليأس ممّا في أيدي الناس ، وأمت الطمع من المخلوقين ؛ فإنّ الطمع مفتاح الذلّ ، واختلاس العقل ، واختلاف المروءات ، وتدنيس العرض ، والذهاب بالعلم ..... »(6).

<sup>(</sup>١) المحاسن ١/٢٦٦ ، الحديث ٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) المحاسن ١/٢٦٦، الحديث ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) المحاسن ٢٦٦ ـ ٢٦٧ ، الحديث ٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) حرف الهمزة مع التاء ، الوسائل ٤٢٤/٨.

<sup>(</sup>٥) أصول الكافي ١٣/٢ . التحف ٣٩٩ ، البحار ٢٨٥/٧٨:

## أقول :

في الطمع أحاديث ، وكلمات تحجز عن الاختصال به ، والاقتراب إليه. الأحاديث :

في باقري قال : « بئس العبد عبد له طمع يقوده ، وبئس العبد عبد له رغبة تُذلّه ».

وسجادي : « رأيت الخير قد اجتمع في قطع الطمع عبّا في أيدي الناس ». وصادقي : « ما أقبح بالمؤمن أن يكون له رغبة تُذلّه ».

وصادقي آخر: «قال: قلت: ما [الذي] يُشبت الإيهان في العبد؟قال: الورع، والذي يخرجه منه؟ قال: الطمع »(١٠).

#### الكليات:

الحرص وعاء حشوه الذلُّ والمتالف.

### \* أَذَلُّ الحِرصُ أعناقَ الرجال \*

الحرص ينقص قدر الإنسان. كلمتان مقولتان لم ير على التجربة أصحّ منها: الحريص محروم، والاستقصاء شُؤُم. ربّا شرق شارب الماء قبل ريّة (٢).

ربّ طمع يهدي إلى طبع. الطامع في وثاق الذلّ. لاتطمع في كلّ ماتسمع. أقل مافي الطمع الذلّ. الحرص ذلّ عاجل ، والطمع فقر حاضر . ما أغفل النفس الطامعة عن العقبى الفاجعة . الطمع الكاذب يدقّ الرقبة . أخرج الطمع من قلبك يحلّ القيد من رجلك(٣).

<sup>(</sup>١) أصول الكافى ٣٢٠/٢.

<sup>(</sup>٢) التمثيل والمحاضرة ٤٤٥.

<sup>(</sup>٣) التمثيل والمحاضرة ٤٤٦.

هذه نبذة من الكلمات ، وما لم نذكره أكثر.

#### 177

# أمّا الآن ... فليتم للمرأة شرطها ، فإنّ رسول الله قال : المسلمون عند شروطهم

من علامة المسلم الوفاء بالشرط . كلمة الإمام الكاظم (عليه السلام) تطبيق منه للأصل النبوي على موضع السؤال ، على ما رواه الشيخ الكليني (طاب ثراه ) حيث قال :

محمد بن يحيى عن محمد بن الحسين عن محمد بن إساعيل بن بزيع عن منصور بن بزرج قال: قلت لأبي الحسن موسى (عليه السلام) وأنا قائم: جعلني الله فداك إنّ شريكاً لي كانت تحته امرأة فطلقها، فبانت منه، فأراد مراجعتها وقالت المرأة: لا والله لا أتزوجك أبداً حتى تجعل الله لي عليك ألا تطلقني، ولا تتزوج عليّ. قال: " وفعل؟ قلت: نعم قد فعل جعلني الله فداك، قال: بئس ماصنع وما كان يدريه ما وقع في قلبه في جوف الليل أو النهار، ثم قال له: أمّا الآن فقل له: فليتم للمرأة شرطها؛ فإنّ رسول الله (صلى الله عليه وآله)قال: «المسلمون عند شروطههم »، قلت: جعلت فداك إني أشك في حرف، فقال: هو عمران يمر بك، أليس هو أشك في حرف، فقال: هو عمران يمر بك، أليس هو وليبعث بها إليّ، فجاءنا عمران بعد ذلك فكتبناها له ولم يكن فيها زيادة ولانقصان، فرجع بعد ذلك، فلقيني في سوق الحنّاطين فحكّ منكبه بمنكبي فقال: يقرئك السلام، ويقول لك: قل للرجل: يفي بشرطه ".

<sup>(</sup>١) القائل الكاظم (عليه السلام).

<sup>(</sup>٢) فروع الكافي ٤٠٤/٥ الشرط في النكام . الحديث ٨.

### أقول :

ربّا يسبق الذهن أنّ شرط عدم الطلاق ، أو التزويج ينافي مقتضى عقد النكاح ، والكتاب ، وكلّ شرط ردّ إليه فها وافق أخذ ، وما خالف ضرب به عرض الجدار ، فها المخرج ؟.

والجواب: إنّ التطبيق الكاظمي حجّة كاشفة عن عدم المنافاة ، وأنّه واجب الوفاء تحكيماً للأصل النبوي ، ولولاه لكان موضع النقاش المذكور ولكنّ تمام الكلام في الفقه.

والحديث يحتم التشدّد على الكتابة والحفاظ على حكم الله عبّا يزيد ، أو ينقص فلابدّ من الرجوع والمقابلة صوناً له عن ذلك ، وعن التحريف ولو بحرف زائد أو ناقص .

قوله (عليه السلام): « بئس ما صنع وما كان يدريه ما وقع في قلبه » يأتي في محلّه " . كما أنّ كلمة «المسلمون عند شروطهم » لها موضع تخصّه. وباقي الحديث واضح.

<sup>(</sup>١) حرف الباء مع الهمزة.

### ١٢٧ أمّا الإثم فإنّها الخمرة بعينها

قال الشاعر:

شربت الإثم حتى ضلّ عقلي كذاك الإثم يفعل بالعقول(١)

جاءت الكلمة في غضون جواب الإمام الكاظم (عليه السلام) عن سؤال المهدي العباسي ، قال الشيخ الكليني طاب ثراه :

أبو علي الأشعري عن بعض أصحابنا ، وعلي بن إبراهيم عن أبيه جميعاً عن الحسن بن علي بن أبي حمزة عن أبيه عن علي بن يقطين ، قال : سأل المهدي أبا الحسن (عليه السلام) عن الخمر هل هي محرّمة في كتاب الله عزّ وجلّ ، فإنّ الناس إنّما يعرفون النهي عنها ، ولا يعرفون التحريم لها ؟ فقال له أبو الحسن (عليه السلام) :

بل هي محرّمة في كتاب الله عزّ وجلّ يا أمير المؤمنين ، فقال له : في أيّ موضع هي محرّمة في كتاب الله جلّ اسمه يا أبا الحسن ؟ فقال : قول الله عزّ وجلّ : ﴿ قل إنّماحرّم رَبِّي الفواحش ماظهر منهاوما بطن والإثم والبغى بغير الحق ﴾ (١).

فأمّا قوله : ﴿ مَا ظَهْرَ مَنْهَا ﴾ يعني (٢) الزنا المعلن ونصب الرايات التي كانت ترفعها الفواجر للفواحش في الجاهليّة.

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٦١/١ \_ أثم \_.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) والفنّ يحتمّ «فيعني» جواب «فأمّا».

وحكم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

وأمّا قوله عزّ وجلّ : ﴿ وما بطن ﴾ يعني `` ما نكح من الآباء ؛ لأنّ الناس كانوا قبل أن يبعث النبيّ صلّى الله عليه وآله إذا كان للرجل زوجة ومات عنها تزوّجها ابنه من بعده إذا لم تكن أمّه ، فحرّم الله عزّ وجلّ ذلك.

وأمّا الإِثم فإنّها الخمرة بعينها ، وقد قال الله عزّ وجلّ في موضع آخر : ﴿ يَسْئُلُونُكُ عَنِ الْخُمْرُ وَالْمَيْسِرُ قُلْ فَيْهِمَا إِثْمُ كَبِيرُ وَمِنَافِعُ لَلْنَاسُ ﴾ (٢).

فأمّا الإِثم في كتاب الله فهي الخمرة والميسر ، وإثمها أكبر كما قال الله تعالى ، قال : فقال المهدي : ياعلي بن يقطين هذه والله فتوى هاشميّة ، قال : قلت له : صدقت والله يا أمير المؤمنين الحمد لله الذي لم يخرج هذا العلم منكم أهل البيت ، قال : فوالله ما صبر المهدي أن قال لي : صدقت يارافضي (٣).

### ۱۲۸ أمّا البلغم فإنّه خَصمٌ جَدَلٌ ، إن سُدّد من جانب انفتح من آخر

وهو أحد الطبائع الأربع التي مثّل لكلّ منها الإمام الكاظم (عليه السلام) بها له من أثر في جواب سؤال هارون عنها من رواية الشيخ المفيد إليك نصّها المشتمل على عددها من مثل.

قال طاب ثراه:

حدَّثنا أبو أحمد هاني بن محمد بن محمود العبدي ( رضي الله عنه )قال:

<sup>(</sup>١) والفنّ يحتمّ «فيعني».

<sup>(</sup>٢) البقرة :٢١٩.

 <sup>(</sup>٣) الكاني ٤٠٦/٦ ، البحار ١٤٩/٤٨ ، ١٤٩/٥ . تفسير العياشي ١٧/٢ . مع اختلاف يسير
 في البحار ، والتفسير.

والمهدي بن المنصور اسمه محمد وكنيته أبو عبدالله المتوَّ في ١٦٩ هـ وهو أبو الهادي موسى المتوَّ في ١٦٩ هـ.

٣٨٨ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

حدّثني أبي بإسناده رفعه أنّ موسى بن جعفر (عليها السلام) دخل على الرشيد ، فقال : يا ابن رسول الله أخبرني عن الطبائع الأربع ، فقال موسى (عليه السلام) : أمّا الريح فإنّه مَلِك يدارى ؛ وأمّا الدم فإنّه عبد عارم (۱) ، وربّا قتل العبد مولاه ؛ وأمّا البلغم فإنّه خصم جَدلٌ ، إن سدّد من جانب انفتح من آخر ، وأمّا المِرّة فإنّها أرض إذا اهتزت رجعت بها فوقها.

فقال له هارون: يا ابن رسول الله تنفق على الناس من كنوز الله تعالى ورسوله (صلّى الله عليه وآله )<sup>(۲)</sup>.

قوله: « أمَّا البلغم فإنّه خصمٌ جَدَلٌ ... » تمثيل له بالخصم الجدلي الذي لا يمكن في المناظرة سدّ الأبواب في وجهه قيل كناية عن بطء علاجه ، وعدم اندفاعه بسهولة (٦٠).

وإن شئت شبّهته بثوب خلق كلمّا خيط من جانب انهتك آخر لاتنفعه الحنياطة ، كما لاعلاج لدفع البلغم ، والجامع بينهما عدم النفع في دفع الغائلة ولكن في المجمع في الحديث « السواك يذهب بالبلغم » قال : البلغم طبيعة من طبائع المجمع في الحديث « وهو بارد ورطب ، وفيه « دواء البلغم الحمّام »(1).

وتجد علاج البلغم في نبذة أحاديث أهل البيت (عليهم السلام): فإنّهم أطبّاء الأرواح والأجسام، والعارفون بالداء، والدواء (٥).

<sup>(</sup>١) من العُرام: الشدة والقوة والشراسة ، والعارم الخبيث الشرير النهاية ٢٢٣/٣ \_ عرم \_.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص ١٩٧ ـ ١٩٨ ، عيون أخبار الرضا ١٦٢/ ، الباب ٧ ، الحديث ٨.

<sup>(</sup>٣) هامش الاختصاص ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين ـ بلغم ـ.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٣٤٧/١ ، ٣٤٩ ، ٤٣٠ ، وغيرها.

### ١٢٩ أمّا الدم فإنّه عبد عارم ، وربّها قتل العبد مولاه

من الأمثال الأربعة المضروبة للطبائع الأربعة في جواب الإمام الكاظم (عليه السلام) لهارون الدم، في الحديث المتقدّم بتهامه عند « أمّا البلغم فإنّه خَصمٌ جَدَلٌ ، إن سُدّد من جانب انفتح من آخر »(١).

لولا الدم لما كان آدم ، ولا ذو روح ، إلّا الملك المتكون من غير عَلَق ، وما خَلَق الله من شيءٍ لا نعلمه ، فاقرأ قوله تعالى : ﴿ إِقرأ بِاسم ِ رَبِّكَ الّذي خَلَق \* خَلَقَ الإِنسان مِنْ عَلَق ﴾ (١).

قال بعض المفسّرين :

أي من دم ، جمع علقة ، والعلقة الدم الجامد ، وإذا جرى فهوالمسفوح . وقال : ﴿ مِنْ عَلَق ﴾ فذكره بلفظ الجمع ، لأنّه أراد بالإنسان " الجمع ، وكلّهم خُلقوا من عَلَق بعد النطفة . والعلقة : قطعة من دم رطب ( أن ) ، سمّيت بذلك ، لأنّها تعلق رطوبتها بها تمرّ عليه ، فإذا جفّت لم تكن علقة . قال الشاعر : تركناه يَخُرُ على يديه يميج عليه على السوتين ( أن )

العلقبة البدم المستمسك لصيرورة النطفة إليها بعد مرور أربعين يوماً

<sup>(</sup>١) حرف (أمًا).

<sup>(</sup>٢) العلق : ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٣) يراد به الجنس الذي لا يأباه الجمع.

<sup>(</sup>٤) كيف تجتمع الرطوبة مع الجمود فتأمّل.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي الجامع لأحكام القرآن ١١٩/٢٠.

عليها ثم تصير العلقة مضغة كذلك ، ثم هي تتحوّل بعد الأربعين الثالث عظاماً فتكسى لحماً ، فتكون عند تمام المائة والعشرين يوماً مصوّراً ذكراً ، أو أنثى ، ومن هنا جاء الأمر بالدعاء قبل تمام العدد حتى يرزق الوالدان ذكراً ، أو ما أحبّاه ، وإلى هذه الأدوار تنظر آيات القرآن : ﴿ هو الذي خلقكم من ترابِ ثم من نطفة ثم من علقة ﴾ (أ. و﴿ ولَقَد خَلَقنا الإنسانَ من سُلالةٍ مِن طينٍ \* ثمَّ جَعَلناهُ نُطفةً في قَرارٍ مَكين \* ثمَّ خَلَقْنا النَّطفة عَلَقةً فَخلقنا العَلقة مُضغةً فَخلقنا المُعلقة عَظاماً فَكَسونا العِظامَ لَحماً ثمَّ أنشأناه خَلقاً آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الحَالقينَ ﴾ (أ).

فللدم دور كبير في تكوّن الإنسان وهو الآن عبد قنّ له إذا انتظم عمله ، وأمّا إذا اختلّ فلربّا أودى بحياة سيّده فيموت بذبحةٍ في صدره ، أو سكتةٍ في أحد أركانه ،أو أعضائه، ولابدّ من المعرفة الكافية بانتظام عمله ، واختلاله حتى لا تذهب حياته إلّا طيّبة مرضيّة.

### ۱۳۰ أمّا الريح فإنّه مَلكٌ يُداري

يقوم الروح بالريح قيام الرعيّة بسلطانها ، ولولاه لاختلّ نظامه في الجسد ، فهو مَلِكٌ يُدارى ، ومن الطبائع الأربعة المضروبة لها الأمثال في جواب الإمام الكاظم (عليه السلام) لسؤال هارون عنها ، قد ذكرناه بأكمله عند « أمّا البلغم فإنّه خَصمٌ جَدلٌ إن سُدّد من جانب انفتخ من آخر »(٢).

<sup>(</sup>١) غافر : ٦٧.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ١٢ ـ ١٤ . وأي أخرى قد جاءت كلمة العلقة فيها لم نذكرها.

٣) حرف (أمّا) ، الاختصاص ١٩٨.

أُهِمُ وحكم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

### الريح في اللغة والحديث :

الريح هو الروح ، قال ابن فارس : الراء والواو والحاء أصل كبير مطّرد، يدل على سعة وفسحة واطّراد . وأصل [ ذلك ] كلّه الريح . وأصل الياء في الريح الواو ، وإنّا قلبت ياءً لكسرة ما قبلها . فالروح روح الإنسان ، وإنّا هو مشتق من الريح وكذلك الباب كلّه . والروح نسيم الريح . ويقال أراح الإنسان : إذا تنفّس . وهو في شعر امرئ القيس ألى . ويقال أروح الماء وغيره : تغيرت رائحته . والروح جبرئيل ألى عليه السلام ) . قال الله جلّ ثناؤه : ﴿ نزل به الروح الأمين \* على قلبك ﴾ ألى ... والمروحة : الموضع تخترق فيه الريح قيل : الروح الأمين \* على قلبك ﴾ ألى ... والمروحة : الموضع تخترق فيه الريح قيل : الراح الأمين ألى المنسل عنه أو شارب ثم لله الراح : الحمر قال الأعشى :

وقد أشرب الراح قد تعلميان يوم المقام ويوم المظعن (٤)

قال ابن منظور: والروح، بالضم في كلام العرب: النفخ سمّي روحاً لأنّه ربح يخرج من الروح ... قال الجوهري: الربح واحدة الرباح وقد تجمع على أرواح .. في الحديث: كان يقول إذا هاجت الربح: « اللهم اجعلهارياحاً، ولاتجعلها ربحاً » يريد اجعلها لقاحاً للسحاب، ولاتجعلها عذاباً، ويحقق ذلك

<sup>(</sup>١) يعني قوله في ديوانه ١٥ ، واللسان ٢٨٨/٣.

<sup>(</sup>٢) في المصدر فيه أربع عشرة لغة.

<sup>(</sup>٣) الشعراء : ١٩٣.

<sup>(</sup>٤) معجم مقاييس اللغة ٤٥٤/٢ \_ روح \_.

مجيً الجمع في آيات الرحمة ، والواحد في قصص العذاب كالريح العقيم ؛ وريحاً صَرصَراً ، وفي الحديث : « الريح من روح الله » أي من رحمته بعباده (١١).

فالريح يأتي للرحمة كما يأتي للعذاب فتدبر .

على هذه الكلمات بأنّ الريح هو الروح يمكن أن يراد به ذلك إلّا أنّ جعله من الطبائع الأربعة يأباه . والروح بفتح أوّله : الراحة والحياة الدائمة ، وبضمّه :الرحمة كالروح للمرحوم (٢٠).

#### الريح في الحديث :

قال الشيخ الطريحي: في الحديث عن الصادق (عليه السلام) في قوله: ﴿ ونفخت فيه من روحي ﴾ (٣) قال: إنّ الروح متحرّكة كالريح، وإنّها سمّي روحاً ؛ لأنّه اشتقّ اسمه من الريح، وإنّها أخرجه على لفظ الريح؛ لأنّ الروح مجانسٌ للريح، وإنّها أضافه إلى نفسه، لأنّه اصطفاه على سائر الأرواح، كها قال لبيت من البيوت: بيتي، وقال لرسول من الرسل: خليلي، وأشباه ذلك، وكلّ ذلك مخلوق مصنوع محدث (٤).

قال بعض الأفاضل: قوله: « الروح متحرّكة كالريح » إنّها يصحّ في الجسم البخاري الذي يتكوّن من لطافة الأخلاط وبخاريتها ، لافي الروح المحرّد (٥).

للإنسان روح مجرّد ، وروح بخاري.

<sup>(</sup>١) اللسان ٢/٥٥٤ \_ ٤٦٨ \_ روح \_.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين ـ روح ـ.

<sup>(</sup>٣) الحجر : ٢٩ ، صَّ : ٧٢.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين ـ روح ـ . تفسير البرهان ٣١١/٤ محتوى الباقري والصادقي.

<sup>(</sup>٥) مجمع البحرين ـ روح ـ.

أمَّا الثاني فالجسهاني اللطيف الذي هو حامل قوة الحسِّ والحركة التي تنبعث من القلب ، وتنتشر في جملة البدن في تجويف العروق الضوارب ، فيفيض منها نور حسّ البصر على العين ، ونور السمع على الأذن ، وكذلك سائر القوى ـ والحركات والحواسّ ، كما يفيض من السراج نور على حيطان البيت إذا أدير في جوانبه ؛ فإنَّ هذه الروح تتشارك البهائم فيها ، وتنمحق بالموت ؛ لأنَّه بخار اعتدل نضجه عند اعتدال المزاج و الأخلاط ، فإذا انحلَّ المزاج بطل ، كما يبطل النور الفائض من السراج عند انطفاء السراج بإنقطاع الدهن عنه أو بالنفخ فيه ، وانقطاع الغذاء عن الحيوان يفسد هذه الروح ، لأنَّ الغذاء له كالدهن للسراج ، والقتـل له كالنفخ في السراج ، وهذه الروح هي التي يتصّرف في تقويمها وتعديلها علم الطبّ ، ولاتحمل هذه الروح المعرفة والأمانة بل الحامل" للأمانة الروح الخاصّة للإنسان ، ونعني بالأمانة تقلُّد عهدة التكليف ، بأن تعرض لخطر الثواب والعقاب بالطاعة والمعصية وهذه الروح لاتفني ولاتموت، بل تبقى بعد الموت إمّا في نعيم وسعادة . أو في جحيم وشقاوة ، فإنَّه محلَّ المعرفة ، والتراب لايأكل محل المعرفة والإيهان أصلًا وقد نطقت به الأخبار وشهدت له شواهد الاستبصار ولم يأذن الشارع في تحقيق صفته ...

والقبر في حقها إمّا روضة من رياض الجنّة ، أو حفرة من حُفر النار ، إذ لم يكن لها مع البدن علاقة سوى استعها لما للبدن واقتناصها أوائل المعرفة بواسطة شبكة الحواس ، فالبدن آلتها ومركبها وشبكتها ؛ وبطلان الآلة والشبكة و المركب لايوجد بطلان الصائد ، نعم إن بطلت الشبكة بعد الفراغ من الصيد فبطلانه غنيمة ؛ إذ يتخلّص من حمله وثقله ، ولذلك قال (عليه السلام) : «تحفة المؤمن الموت » ، وإن بطلت الشبكة قبل الصيد عظم فيه الحسرة والندامة

<sup>(</sup>١) شروع بالروح المجرّد.

٣٩٤ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام والألم ....<sup>(١)</sup>.

وفي الحديث: « الأرواح خمسة: روح القدس، وروح الإيهان، وروح اللهوة ، وروح السهوة ، وروح البدن . فمن الناس من تجتمع فيه الخمسة الأرواح وهم الأنبياء السابقون . ومنهم من تجتمع فيهم أربعة أرواح وهم ممن عداهم من المؤمنين . ومنهم من يجتمع فيه ثلاثة أرواح وهم اليهود والنصارى ، ومن يحذو حذوهم »(1) . وله شرح مبسوط لامجال لذكره هنا.

وتحصّل من ذلك كلّه أنّ الريح المذكور في الكاظمي الروح البخاري، وإن كان له علقة مّا بالمجرّد أيضاً حين يقظته ونومه الذي يفارقه الروح مع بقاء الشعاع في البدن فإن أذن له الدخول فيه، وإلّا فكما قال تعالى: ﴿ فَيُمِسكُ اللّٰي قَضَىٰ عَلَيَهَا المَوتَ ويُرسِل الأُخرىٰ ﴾ (٢) وحقيقة الريحالشيءالمتحرّك في الجسد، ولابد من رعايته، وفي المثل هو مَلِكُ يُدارى كما جاء في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام).

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين نقلا من كتاب الأربعين للغزالي . انظر ـ روح ـ.

<sup>(</sup>٢) السفينة ٥٣٧/١ ـ روح ـ وفيه «أمّا البهائم فروح الشهوة وروح البدن البخاري، عجمع البحرين ـ روح ـ.

<sup>(</sup>٣) الزمر : ٤٢.

### ۱۳۱ أمّا صاحبكم هذا فقد نخل من الذنوب نخلاً

من كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) رواه الشيخ الصدوق (طاب ثراه). قال :

حدّثنا محمد بن القاسم المفسّر قال: حدّثنا أحمد بن الحسن الحسيني عن الحسن بن علي عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه السلام) قال: دخل موسى بن جعفر (عليها السلام) على رجل قد غرق في سكرات الموت، وهو لايجيب داعياً، فقالوا له: ياابن رسول الله وددنا لو عرفنا كيف الموت، وكيف حال صاحبنا؟

فقال: الموت هو المصفّاة يصفّي المؤمنين من ذنوبهم فيكون آخر ألم يصيبهم كفّارة آخر وزر بقي عليهم، ويصفّي الكافرين من حسناتهم فيكون آخر لذّة أو راحةٍ تلحقهم، وهو آخر ثواب حسنة تكون لهم.

وأمّا صاحبكم هذا فقد نُخَلَ من الذنوب نَخْلًا ، وصُفّي من الآثام تصفية وخَلُصَ حتى نُقي كما ينقى الثوب من الوسخ ، وصلح لمعاشرتنا أهل البيت في درنا دار الأبد(١).

#### أقول:

من الكلمات المختارة التي تصلح مثلًا أو تمثيلًا لمكان كلمة « النخل » الآتي بيانها.

<sup>(</sup>١) معانى الأخبار ٢٨٩.

ولعلَ المراد من محمد بن علي عن أبيه هو الجواد الراوي عن أبيه الرضا الراوي قصّة دخول الكاظم (عليهم السلام) على رجل كان في حالة النزع وسكرة الموت، أمّا من هو الرجل فلا ندري، وكيف كان، إنّها اشتملت على موت المؤمن، والكافر، وموت الرجل النقي من الآثام به كالثوب المزال عنه الوسخ بعد غسله فالموت غاسل الذنوب عن المؤمنين، ومصفّيهم تصفية كاملة، وناخلة لهم كنخل الدقيق بالمُنْخُل.

قال ابن فارس: كلمة تدلّ على انتفاء الشيء واختياره... نخلك الدقيق بالمُنخل وما سقط منه فهو نخالة "وهو الغربال قال الجوهري وهو أي المُنخل أحد ما جاء من الأدوات على مُقْعُل بالضم. والنَخل بالفتح معروف ومنه والنَخل باسقات لهاطلع نضيد هه" والمراد هنا الغربال والموت غربال الذنوب ومصفاتها ، وفي رضوي: « إنّا الناس رجلان: مستريح بالموت ، ومستراح به منه .... » والمؤمن من النوع الأول يلقى به الله والرسول والأئمة ، والروح والريحان وجنّة نعيم.

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٤٠٧/٥ ـ نخل ...

<sup>(</sup>۲) ق : ۱۰.

<sup>(</sup>۳) معانی اخبار ۲۹۰.

# ١٣٢ أمّا المِرّة فإنها أرض إذا اهتزت رجعت بها فوقها

إذا زلزلت الأرض زلزالها فهل يستقر ما عليها دون أن ينهار ، وكذا المِرّة هنة لازقة بالكبد فيها ماء أخضر مرّ ، إذا اهترّت وانهتكت اختلّ الجسد فأمرّ بالمرارة وجعلت عاليه سافله ، أو زادت ، أو نقصت ، أو أيّ عارض عرض عليها أوجب ذلك.

أحد الأمثال المضروبة للطبائع الأربع ، ضربها الإمام الكاظم (عليه السلام) لهارون لسؤ اله عنها، سبق حديثه بتهامه عند «أمّا البلغم فإنّه خَصمٌ جَدلٌ، إن سدّد من جانب انفتح من آخر »(۱) . المذكور في آخر الحديث ، وجعلناه هنا أوّلها حسب ترتيب الحروف.

المِرّة في اللغة والحديث :

المِرَّة في اللغة هي : المرارة التي في جوف الشاة وغيرها ، يكون فيها ما علم مرّ . قيل : هي لكل حيوان إلاّ الجمل أناً .

قال ابن منظور : والمرارة : هنة لازقة بالكبد ، وهي التي تُمري الطعام تكون لكلّ ذي روح إلّا النعام ، والإبل ، فإنّها لا مرارة لها....

وقال: المِرارة: التي فيها المِرّة، والمِرّة: إحدى الطبائع الأربع! ببن سيدة: والمِرّة مزاج من أمزجة البدن .... والممرور: الذي غلبت عليه المِرّة. والمِرّة القوّة، وشدّة العقل أيضاً. ورجل مرير: أي قويّ ذو مِرّة. والحديث: « لاتحلّ الصدقة

<sup>(</sup>۱) حرف (أمّا).

<sup>(</sup>٢) النهاية ٢١٦/٤ ـ مرر ...

٣٩٨ .....المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

لغني ، ولا لذي مِرّة سوي » المِرّة : القّوة والشدّة والسوي : الصحيح الأعضاء...(١).

وقال الشيخ الطريحي: والمِرّة: خلط من أخلاط البدن غير الدم، والجمع مِرار بالكسر. وفيه «لم يبعث نبيًا قطّ إلّا صاحب مِرّة سوداء صافية » ..والمرارة: التي تجمع المِرّة الصفراء معلّقة مع الكبد كالكيس فيها ماء أخصر وهي لكلّ حيوان إلّا البعير (٢).

## المِرّة في الحديث :

« نعم الإدام الخَلَّ يكسر المِرَّة ، ويحيي القلب »(٦) و « السويق يــجـرَّد والمرَّة .... »(٤).

## ۱۳۳ أمّا وأنتم ترحلون عنّا فلا

من أدب الضيافة العون عند النزول ، دون الرحيل ؛ والأوّل من النُبل والكرم ، وفي الثاني إشعار بضدّهما ؛ ومن ثمّ قعد عن الأضياف غلمان الإمام الكاظم (عليه السلام) في حديث رواه الشيخ الحرّ قال :

محمد بن إدريس في آخر \_ السرائر \_ نقلًا من كتاب أبي عبدالله السياري، قال : نزل بأبي الحسن موسى (عليه السلام) أضياف ، فلمًا أرادوا الرحيل قعد

<sup>(</sup>١) اللسان ٥/١٦٨ \_ مرر \_..

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين ـ مرر ـ.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٦٦/١٧ ، علوى.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٦/١٧ . صادقي.

عنهم غلمانه ، فقالوا له : يابن رسول الله لو أمرتَ الغلمان فأعانوناعلى رحلتنا؟ فقال لهم : أمّا وأنتم ترحلون عنّا فلاً (١٠).

أين شرع الوصال من شرع الفصال ، ومن هنا قال (عليه السلام) عند رحيل الأضياف : « أمّا وأنتم ترحلون عنّا فلا» جرياً على حبّ الوصل وكره الفصل ، ولأنّ الضيافة إكرام للضيف كائناً من كان وفي المثل السائر ( أكرموا الضيف ، ولو كان كافراً )(1) ، ومن خُلُق إبراهيم (عليه السلام) ، وأسلفنا قصّة العابدة اليمنيّة والغلام أخيها القائل : ( أنا غلام على مذهب إبراهيم الخليل العابدة اليمنيّة والغلام أخيها القائل : ( أنا غلام على مذهب إبراهيم الخليل وصلّى الله عليه ) لا أتغدّى ، ولا اتعشى كلّ يوم حتى أسير الليل والليلتين في طلب الضيف )(1).

ثم الحديث الكاظمي ياثله الصادقي في معناه الدالّ على أنّهم (عليهم السلام) على هذه الوتيرة الكائنة أسوة لجميع الناس كما كان الرسول أسوة حسنة لجميع الناس لمضمون الآية (٤) وهو كما يلى :

« نزل على أبي عبدالله (عليه السلام) قوم من جهينة فأضافهم ، فلما أرادوا الرحلة زودهم ووصلهم ، وأعطاهم ، ثم قال لغلمانه : تنحوا عنهم لا تعينونهم، فلما فرغوا جاؤوا ليودعوه ، فقالوا : يا بن رسول الله لقد أضفت فأحسنت الضيافة ثم أمرت غلمانك أن لا يعينونا على الرحلة ، فقال : إنّا أهل بيت لانعين أضيافنا على الرحلة عنا (٥).

<sup>(</sup>١) الوسائل ٣٣٤/٨ \_ ٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) أمثال وحكم ١٩٠/١.

<sup>(</sup>٣) انظر «استحيوا من الله في سرائركم ...» حرف الهمزة مع السين.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٢١.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٣٣٥/٨. لبعض أحبّاننا:

## ۱۳٤ أميران ، وليسا بأميرين

إذا تعدّد الموضوع ـ ولو اعتباراً ـ تعدّد حكمه ، فليس الإِثبات نفياً ، ولا النفي إثباتاً ، ولا تناقض في القول ؛ على أنّ الإِمام الكاظم عليه السلام قد بين وجه الإثبات ، والنفي ، روى الشيخ الحرّ ذلك نقلًا من الشيخ الطوسي.

محمد بن الحسن بإسناده عن الحسين بن سعيد عن ابن أبي عمير عن موسي بن عامر عن العبد الصالح (عليه السلام) قال: أميران وليسابأميرين: صاحب الجنازة ليس لمن يتبعها أن يرجع حتى يؤذن له، وامرأة حجّت معقوم، فاعتلّت بالحيض، فليس لهم أن يرجعوا ويدعوها حتى تأذن لهم أن أ

والحديث مروي عن النبيّ ( صلّى الله عليه وآله ) مع اختلاق مّا في لفظه وذكرناه في الأمثال النبويّة وإليك ما كتبناه وعلّقناه هناك :

في مرفوع الصدوق قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله): «أميران وليسا بأميرين: ليس لمن تبع جنازة أن يرجع حتى يدفن، أو يأذن له. ورجل حجّ مع امرأة فليس له أن ينفر حتى تقضى نسكها "'".

<sup>----</sup>

<sup>\*</sup> كلُّ ذنب لك مغفور سوى الإعراض عني \*

<sup>(</sup>١) الوسائل ٣٠٥/٨ الباب ٣٦ من أبواب آداب السفر ... الحديث ١.

<sup>(</sup>٢) الخصال ٩/١٤، باب الاتنين، الرقم ٥٨.

## أقول:

تجهيز أموات المؤمنين واجب كفائيّ على الجميع ، إن قام به أحد من الجميع سقط عن الباقين ، وإلّا فالكلّ آثم وهو معنى الواجب الكفائي ووجوب التجهيز يخصّ المؤمن ؛ لأنّ حرمته ميتا كحرمته حيّاً ''.

وأمّا حجّ المرأة فلابد لها من رجل محرم معها من بعل ، أو أب ، أو جدّ ، أو أخ يقوم بأمرها فيها تحتاج إليه ، ولئلّا يمسّ كرامتها من لا يؤمن منه ، ورُبّ امرأة ذاهبة إلى بيت الله والله بريء منها ، وأخرى لابثة في بيتها قد جمعت بين ثواب الحبجّ وكرامتها إذا كان الحجّ ذاهباً بها ، فالإسلام يريدهما جميعاً على تفصيل يطلب في الفقه من أبواب الحجج.

ثم الذي صاحبها يجب عليه أن لا ينفر حتى تقضي هي مناسكها الواجبة ، فإن ما بقي عليها من واجبات لابد من فعلها مع الصاحب ، كما كان معها في ابتداء ، فالمعيّة واجبة حدوثاً وبقاءً ؛ إذا الغرض من المعيّة صون كرامتها على الإطلاق.

### قوله (عليه السلام):

« أميران وليسا بأميرين » يريد أنّ الميت أمير، والمرأة الحاجّة أميرة ؛ لأنّ الأوّل كأنّه يأمر المشيّع لجنازته باتباعها إلى أن تدفن ، أو يؤذن له قبل الدفن.

والثانية تأمر مصاحبها بالبقاء إلى انقضاء المناسك أمراً شرعيّاً بحكم الشرع ، وليس له التخلّف من العمل به فهي تصبح أميرة . أمّا أنّها ليسا بأميرين ، لأنّ الميّت لا يأمر ، ولا ينهى ، وكذا المرأة ليس لها من الأمر شيء ،

<sup>(</sup>١) الوسائل ٧٦٠/٢ ، الباب ٣٣ من أبواب الكفن ، الحديث ١.

المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام المرة العالمي للإمام الرضا عليه السلام وإنّا الإسلام أمره بذلك ، فهي ليست بأميرة الله

والحديث واضح المقصود ، والكلمة الكاظميّة ، كالنبويّة صالحة للمثل إن لم تكنه.

ويمكن لحوق الصبي بهما لتكون الأمراء ثلاثة وليسوا بأمراء ؛ لأنّه يأمر وليّه بها أراد وليس هو بأمير ، وقد جاء التعبير عنه بالسيّد في النبوي في سبع سنين :

قال الطبرسي: قال النبيّ (صلّى الله عليه وآله): « الولد سيّدٌ سبع سنين ، وعبـدٌ سبع سنين ، ووزير سبع سنين ، فإن رضيت خلائقه لإحدى وعشرين ، وإلّا ضرب على جنبيه ، فقد أعذرت نله »(١).

# ١٣٥ إن أعطاك أعطاك ما ليس لك ،وإن منعك منعك ما ليس لك

الملكيّة المطلقة لله ، والفاقد المطلق هو العبد المخلوق الفاني . وما أغلاها من كلمة تفسّر الجواد الخالق ، والمخلوق ، والمفسّر هو الإمام الكاظم ( عليه السلام ) ، قال ابن شعبه طاب ثراه :

وسأله رجل عن الجواد ؟ فقال : « إنّ لكلامك وجهين : فإن كنت تسأل عن المخلوق ؟ فإنّ الجواد : الذي يؤدّي ما افترض الله عليه ، والبخيل من بخل بها افترض الله عليه . وإن كنت تعني الخالق ؟ فهو الجواد إن أعطى ، وهو الجواد

<sup>(</sup>١) الأمثال النبويَّة ١٧٥/١ ـ ١٧٦ . رقم المثل ١١٠ . حرف الهمزة مع الميم.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٩٥/١٥ ، الباب ٨٣ من أبواب أحكام الأولاد ، الحديث ٧ ، وفي هامشه أنّ في الأصل «أخلاقه».

🛍 وحكم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١

إن منع ؛ لأنّه إن أعطاك أعطاك ما ليس لك ، وإن منعك منعك ما ليس لك »(١). أقول :

كلّ الحسن والجال في الذات والصفات والفعال ذاتي لله بتهام معنى الكلمة ، وليس لسواه من ذلك من شيء إلّا أن يُعطيه ، فإليه الإعطاء والمنع ؛ ومن أجله كان الأمر كلّه له ، وإليه ، وبه ، ولايملك المخلوق عطاءً ، ولامنعاً ؛ ومن هنا تنوّعت المعاني للكلهات الجارية على اللسان من كلمة الكرم والجود ، والرحمة ، والرضا والسخط ، حتى كلمة الوجود التي هي مطرح الأنظار ، وقد حارت العقول في معناها الحقيقي الأصيل وأنّها هل هي من قبيل الشيء والفيء ؟ أو أنّها النور المنبسط ووجهه الباقي كها قال تعالى : ﴿ فأينها تولّوا فتّم وجه الله ﴾ (٢) ؟ ولايعرف وجه الله إلّا بالله كها في الحديث العلوي : « اعرفواالله بالله، والرسول بالرسالة ، وأولى الأمر بالأمر بالمعروف ، والعدل والإحسان »(٢).

فلنعد إلى معنى الجواد في المخلوق بأداء الفرض المالي، ولعل وجه الاختصاص وان لم يكن مختصاً بالفرض وأنه عند الله جواد، وإن كان الناس لايقولون به. وأمّا الخالق تعالى فعطاؤه ومنعه معاً جود ؛ لأنّ العبد وما في يديه كان لمولاه (٤) لايملك شيئاً ليقال أنّه منعه.

<sup>(</sup>١) الكافي ٣٩/٤ ، التحف ٤٠٨ ، البحار ٢٤٦/١٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١١٥.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ١/٥٨.

<sup>(</sup>٤) أمثال وحكم ٢٥٨/١ . ﴿ ولا يملكون لأنفسهم ضَرّاً ولا نفعاً ولا يملكون موتاً ولا حيوة ولا نشوراً ﴾ الفرقان : ٣.

# ۱۳٦ أنا ابن منى والمشعرين وزمزم

من أشعارٍ ، نَفي الشيخ المجلسي البُعدَ عن كونها للإمام الكاظم (عليه السلام) : وهي من كتاب المقتضب لابن عيّاش :

عن صالح بن الحسين النوفلي عن ذي النون المصري قال: خرجت في بعض سياحتي حتى كنت ببطن الساوة (١) فأفضي لي المسير إلى تَدمُر (١) ، فرأيت بقربها أبنية عادية قديمة ، فساورتها فإذا هي من حجارة منقورة فيها بيوت وغرف من حجارة ، وأبوابها كذلك ، بغير ملاط (١) وأرضها كذلك حجارة صلدة (١) ، فبينا أجول فيها إذ بصرت بكتابة غريبة على حائط منها ، فقرأته ، فإذا هو :

أنا ابن منى والمشعرين وزمزم وجدّي الذي الذي الذي البتول المستضاء بنورها وسبطا رسول الله عمي ووالدي متى تعتلق منهم بحبل ولاية

ومكّة والبيتِ العتيق المعّظمِ ولايته فرض على كلَّ مسلمِ إذا ما عددناها عديلة مريم وأولاده الأطهار تسعة أنجم تَفُر يوم يجزى الفائزون، وتُنعم

<sup>(</sup>١) قال الحموي: السهاوة قال أبو المنذر: إنّها سمّيت السهاوة لأنّها أرض مستوية لاحجر بها. والسهاوة ماءة البادية ... وبادية السهاوة: التي هي بين الكوفة والشام قفرى أظنّها مسهاة بهذا الماء. معجم البلدان ٢٤٥/٣.

<sup>(</sup>٢) تدمُّر : مدينة قديمة مشهورة في بريَّة الشام بينها وبين حلب خمسة أيَّام معجم البلدان ١٧/٢.

<sup>(</sup>٣) الملاط: الطين الذي يجعل بين ساقي البناء مجمع البحرين ـ ملط ـ.

<sup>(</sup>٤) صلب أملس المجمع ـ صلد ـ:

أنسّة هذا الخلق بعد نبيّهم أنا العلويّ الفاطميّ الذي ارتمى فضاقت بي الأرض الفضاء برُحبها فألممتُ بالدار التي أنا كاتب وسلّم لأمر الله في كلّ حالة

فإن كنت لم تعلم بذلك فاعلَم به الخسوف والأيّام بالمسرء ترتمي ولم أستسطع نيل السساء بسُلم عليها بشعري فاقرأ إن شئت والمم فليس أخو الإسلام من لم يسلّم

قال ذو النون: فعلمت أنّه علوي قد هرب، وذلك في خلافة هارون ووقع إلى ما هناك، فسألت مَن ثَم من سكّان هذه الدار، وكانوا من بقايا القبط الأول: هـل تعرفون من كَتَب هذا الكتاب؟ قالوا: لاوالله ما عرفناه إلاّ يوماً واحداً، فإنّه نزل بنا فأنزلناه، فلمّا كان صبيحة ليلته غدا، فكتب هذا الكتاب ومضى. قلت: أي رجل كان؟ قالوا: رجل عليه أطهار رثّة تعلوه هيبة وجلالة، وبين عينيه نورٌ شديدٌ لم يزل ليلته قائماً وراكعاً وساجداً إلى أن انبلج الفجر، فكتب وانصرف (۱).

أقسول: لا يبعد كونه الكاظم (عليه السلام) ذهب وكتب لإتمام الحجّة عليهم (٢) إلى هنا انتهى كلام الشيخ المجلسي.

من المحتمل كما قاله رحمه الله أن يكون الكاتب هو الإمام الكاظم (عليه السلام) ولا يتعاظمه الحضور في برية الشام المدينة المسيّاة بتدمر في قربها أبنية قديمة قد كتب على حائط منها الكتاب، وللمعصوم (عليه السلام) الاستطاعة على التجوال في البلدان النائية وعنده الاسم الأعظم، بل هو نفسه، يذهب إليها بطيّ الأرض كما في قصّة شطيطة النيسابورية وحضور الإمام الكاظم

<sup>(</sup>١) مقتضب الأثر ٥٥ . طبع المطبعة العلويّة في النجف الأشرف ١٣٤٦هـ.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٨١/٤٨ \_ ١٨٢.

٤٠٦ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

لتجهيزها والصلاة عليها ودفها وقبرها الآن خارج بلدة نيسابور وقربها (١) ، والقصّة مرويّة في المناقب (١) . والإمام يفعل ما هو أعجب من ذلك ، ولا عجب في هذا الأمر وكيف لا وهو حجة الله في أرضه وسهائه .

وإنّا ذكرنا ذلك اعتبادا على ما نفى الشيخ المجلسي (طاب ثراه) البُعد عنه أى أنّه من الإمام الكاظم (عليه السلام).

وابن عيّاش هو أحمد بن محمد بن عبدالله بن الحسن بن عيّاش الجوهري المعاصر للشيخ الصدوق توفّي سنة ٤٠١ هـ(٣).

وذو النبون المصري أبو الفيض ثُوبان بن إبراهيم العارف المتصوّف المعروف أحد رجال الطريقة أصله من النوبة من قرية يقال لها أخميم فنزل مصر وتوفّى بها سنة ٢٤٦ هـ(٤).

# ١٣٧ أنا إمام القلوب ، وأنت إمام الجسوم

كلمة مروية عن الإمام الكاظم (عليه السلام) ، وصورتها على ما في إحقاق الحق :

قيل : إنّه لقيه الرشيد عند الكعبة فلم يقم له حتى وقف الرشيد على رأسه ، فقال : أنت الذي يبايعك الناس : قال : نعم أنا أمام القلوب ، وأنت إمام

<sup>(</sup>۱) وقد زرتها في عام ١٤٠٩.

<sup>(</sup>٢) المناقب لابن شهر أشوب ٢٩١/٤ ـ ٢٩٢ ، البحار ٧٣/٤٨ ـ ٧٥.

<sup>(</sup>٣) الكنى والألقاب المحدّث القمى ٣٦٩/١ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٤) الكني والألقاب ٢٥٨/٢.

### أقول:

في الحوار الدائر بين هارون والمأمون ابنه ما يشهد للكلمة المذكورة، وقد واعدناك ذكر حديثه عند « إذا ملكت هذا الأمر فأحسن إلى ولدي "(1).

### قال المأمون:

« ثُم انصرفنا وكنت أجرأ ولد أبي عليه ، فلمّا خلا المجلس قلتُ : يا أمير المؤمنين ومن هذا الرجل الذي أعظمته ، وأجللته ، وقمت من مجلسك إليه ، فاستقبلته ، وأقعدته في صدر المجلس ، وجلست دونه ، ثم أمرتنا بأخذ الركاب له ؟؟؟

قال: هذا إمام الناس، وحجّة الله على خلقه، وخليفته على عباده. فقلت: يا أمير المؤمنين أو ليست هذه الصفات كلّها لك وفيك ؟؟

فقال: أنا إمام الجماعة في الظاهر بالغلبة والقهر، وموسى بن جعفر إمام حقٍ، والله يا بنيّ إنّه لأحق بمقام رسول الله منيّ ومن الخلق جميعاً، ووالله لو نازعتني في هذا الأمر لأخذت الذي فيه عيناك؛ لأنّ ( الملك عقيم )(").

ترى التصريح الواضح في كلام هارون وهو كها قال تعالى : ﴿ فَا عَتَرَفُوا بِذَنْبَهِم فَسَحِقاً لأصحاب السَّعير ﴾ (٤) ، ولكن حبّ الجاه والإمارة والدنيا أعمت قلبه ، و « حبّك للشيء يُعمى ويُصم » (٥).

وكلمة « أنا إمام القلوب وأنت إمام الجسوم» يشمل كلّ إمام معصوم

<sup>(</sup>١) إحقاق الحق ١٩/٥٤٣.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج ١٦٦/٢ . وحرف (اذا).

<sup>(</sup>٣) مجمع الأمثال ٣١١/٢ ، الرقم ٤٠٦٦ ، حرف الميم.

<sup>(</sup>٤) الملك : ١١.

<sup>(</sup>٥) المجازات النبويّة ١٣٥ ، الرقم ١٣٦ ، الأمثال النبويّة ٣٤٨/١.

عليه السلام المخائر عجزها ؛ والحكم يتبع الملاك القطعي ؛ ومن ثم تصلح مثلًا للأمرين .

## ۱۳۸ أنا أين كنت كنت آمنا مطمئناً

### أقول :

ذكرنا العوذة من ابتدائها إلى « أنا أين كنت كنت آمناً مطمئناً » عند كلمة « آويت إلى ركن شديد » (١) ، ومن أجله لانعيدها ، ولم نكمل العوذة هناك ، ولا نريد إكمالها هنا أيضاً للخروج به عن صلب الموضوع ، ومن أحبّ نظر.

سؤال: كيف كان الإمام (عليه السلام) آمنا على الإطلاق، وقد روى عنه أنّه.

قال : « أمنوا على فرشهم ، واخافوني ، أما والله لقد كانت الدنيا ، و مافيها إلّا واحد يعبد الله ولو كان معه غيره لأضافه الله عزّ وجلّ إليه .... »(٣) ؟

وقد روى أيضاً عن جميع المعصومين ( عليهم السلام ) ما يدل على خوفهم وسلب الأمن و الأمان منهم من قبل طواغيت زمانهم ؟ لو أردنا الإحصاء لخرجنا عما نحن بصدده ؟

<sup>(</sup>١) مهج الدعوات ٢٤٢ \_ ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع الألف.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٢٤٣/٢ ، وانظر «أما والله لقد ...» حرف (أما).

### الجواب:

إنّ الله تعالى قال: ﴿ إِنَّ المتّقَينَ فِي مَقامٍ أُمينٍ ﴾ `` والمعصومون هم أنّمة المتقين ، فإذا كان المتقون آمنين ، فيا ظنّك بأئمتهم ، وإنّها الكلام في بيان المراد من الأمن في الآية والرواية : أمّا الآية فيا بعدها يفسّرها وهو : ﴿ في جنّات وعيون ﴾ `` فهم آمنون من الآفات والعقوبات الأخروية وعليها تحمل الروايات عنهم بهذا الصدد. أو المراد بأمنهم من ركوب الذنوب وترك الطاعة أين ما كانوا ؛ لأنّهم معصومون لا يخافون صدورها عنهم وهذ التفسير حق ثابت لا يتخلّف أبداً . أو المراد بأمنهم طمأنينتهم بالله وبذكر الله تعالى لا يخافون ضيها ، لأنّهم بمرأى ومسمع من الله وبعين الله وقد جاء ﴿ واصبر لحكم ربّك فَإنّك بأعيننا ﴾ `` ، وقول الإمام الحسين ( عليه السلام ) : « هوّن عليّ ما نزل بي أنّه بعين الله » (أ) وهو في أشد وأمضٌ ما كان فيه من يوم عاشورا ، ويثبت لباقي الأثمة أيضاً .

<sup>(</sup>١) الدخان : ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الدخان : ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الطور : ٤٨.

<sup>(</sup>٤) البحار ٤٦/٤٥.

# ١٣٩ أنت إذاً تتمنّى هلاك الأبد

كلمة خيبة لمن سلك سبيل الهلاك ، تقال للتحذير عنه من كلام الإمام الكاظم عليه السلام ، رواه العلّامة المجلسي عن الآبي في كتاب نثر الدرر :

«سمع موسى عليه السلام رجلاً يتمنّى الموت ، فقال له : هل بينك وبين الله قرابة يحاميك لها ؟ قال : لا ، قال : فهل لك حسنات قدّمتها تزيد على سيّئاتك ؟ قال : لا ، قال : فأنت إذاً تتمنّى هلاك الأبد »(١).

## أقول :

قد يصدر التمني للموت عن حبّ لقاء الله كها عن أمير المؤمنين (عليه السلام): «والله لابن أبي طالب آنس بالموت من الطفل بثدى أمّة »(٢).

ومن ثمّ قال لمّا ضربه ابن ملجم لعنه الله : « فزت وربّ الكعبة » ("). لأنّه (عليه السلام) يلاقي ربّه وقد قضى ما عليه من أحكام وفاز بها أعدّه الله تعالى له ممّا لا يعرفه إلّا المعصوم ، وقد تمنّى الموت عند مصرع عمّار في صفين بقوله عليه السلام :

ألا يا أيّها الموت الذي ليس تاركي أراك بصيراً بالذين أحبّهم

أرحني فقد أفنيت كلّ خليلي كأنّــك تنحــو نحــوهم بدليل<sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>۱) البحار ۳۲۷/۷۸.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢١٣/١ . الخطبة ٥.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٣٩/٤٢.

<sup>(</sup>٤) البحار ، الطبع القديم ٤٨٧.

وفي آية ﴿وقالت اليهود والنصاري نحن أبناء الله وأحبّاؤه ﴾ (١) التصريح بدعوى اليهود والنصارى القرابة مع الله وأنّهم أولياؤه فأبطل الله دعواهم في آية ﴿ قل يا أيها الذين هادوا إن زعمتم أنّكم أولياء لله من دون الناس فتمنّوا الموت إن كنتم صادقين ﴾ (١).

معناها أنّ مقتضى القرابة التلاقي معها بالتمنيّ للموت ، إن كنتم صادقين ولم يتمنّ وه أبداً ، على عكس السرجل المدكور في الحديث المتمنيّ للموت ولم يدع القسرابة مع الله تعالى ، والمستفاد من الآية أنّ المتمنيّ للموت يتناسب مع القرابة المزعومة المدّعاة ، وأمّا الذي لا يزعم ، ولا يدّعيها فلا يناسب التمنيّ له فالرجل ليس له حسنات تزيد على سيّئاته ، ولا قرابة له مع الله تعالى ، فها معنى تمنيه له ؟.

## ۱٤٠ أنت أعلم وما قلت

كلمة سارت على اللسان ، تقال لرد الخصم تأدّباً ، قد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) في كلام له مع ابن هياج ادّعى عليه البغلة ، رواه الشيخ الكليني (طاب ثراه) قال :

وعنه (۲) عن أحمد عن البرقي عن محمد بن يحيى عن حمّاد بن عثمان ، قال : بينا موسى بن عيسى (٤) في داره التي في المسعى يُشرف على المسعى ، إذ

<sup>(</sup>١) المائدة : ١٨.

<sup>(</sup>٢) الجمعة : ٦ ، وللَّاية نوع علقة بالموضوع.

<sup>(</sup>٣) «وعنه» يعني محمد بن يحيى العطّار المصرح به في المعطوف عليه.

<sup>(</sup>٤) العباسي المعروف.

رأى أبا الحسن موسى (عليه السلام) مقبلاً من المروة على بغلة ، فأمر ابن هياج رجلاً من همدان أن يتعلّق بلجامه ، ويدّعي البغلة ، فأتاه فتعلّق باللجام ، وادّعى البغلة ، فأتاه فتنتى أبو الحسن (عليه السلام) رجله فنزل عنها ، وقال لغلمانه : خذوا سرجها ،وادفعوها إليه ، فقال : والسرج أيضاً لي ، فقال أبو الحسن (عليه السلام) : كذبت ، عندنا البيّنة بأنّه سرج محمد بن علي ، وأمّا البغلة فإنّا اشتريناها منذ قريب ، وأنت أعلم وما قلت ".

« وأمّا البغلة » فلعلّه ( عليه السلام ) سلّمها مع علمه بكذب المدّعي ، إمّا صوناً لعرضه عن الترافع إلى الوالي ، أو دفعاً لليمين ، أو تعليماً ليتأسّي به الناس فيما لم يعلموا كذب المدّعي احتياطاً ، واستحباباً (٢٠).

ولعل « محمد بن علي » هو الإمام الباقر ( عليه السلام ) ، بل المتيّقن أنّه المقصود ، وأنّ السرج وصل إليه وراثة وأنّه ثابت بالبيّنة الشرعيّة.

قوله (عليه السلام): «وأنت أعلم وما قلت » يهاثله قول الفقهاء: «هوأعلم بها قال »<sup>(7)</sup> و« المعنى في بطن الشاعر »<sup>(4)</sup> والكلمة الكاظميّة يعني أنت مسؤول عبّا تقول من حق ، أو باطل ، والإمام يعلم ما يريده من وراء قوله ، وأنّه يدّعي ما ليس له ، كها ادّعى السرج مع أنّه لمحمد بن علي المعلوم أنّه الباقر عليه السلام كها تقدّم.

قد تنــاول الحــديث الفقهاء في فروع تعارض الدعوى:منهم صاحب المستند في نفس العنوان (٥).

<sup>(</sup>١) روضة الكافي ٨٦ ـ ٨٧ ، الوسائل ٢١٤/١٨ . الباب ٢٤ من أبواب كيفيّة الحكم وأحكام (٢)الدعوى الحديث ١.

مرآة العقول ١٩٧/٢٥.

<sup>(</sup>۳) مشهو ر.

<sup>(</sup>٤) أمتال وحكم ٢٧٢/١.

<sup>(</sup>٥) ص ٢/٧٨٥.

# ١٤١ أنت رَبّي إذا ظمئت إلى الماء وقوتي إذا أردت الطعاما

نظمٌ صادرٌ عن قلب نظام الدين والدنيا الإمام الكاظم عليه السلام، جاء ذلك في خبر شقيق البلخي المروي عن محمد بن طلحة قال: قال خشنام ابن حاتم الاصم قال: قال لي أبي (١) حاتم: قال لي شقيق البلخي:

خرجت حاجًاً في سنة تسع وأربعين ومائة فنزلت القادسيّة (١) . فبينا أنا أنظر إلى الناس في زينتهم وكثرتهم ، فنظرت إلى فتى حسن الوجه شديد السمرة ضعيف ، فوق ثيابه ثوب من صوف ، مشتمل بشملة ، في رجليه نعلان ، وقد جلس منفرداً ، فقلت في نفسي : هذا الفتى من الصوفيّة يريد أن يكون كلاً على الناس في طريقهم ، والله لأمضين إليه ، ولاوبّخنّه ، فدنوت منه ، فلمّا رآني مقبلاً قال : ياشقيق ﴿ اِجتَنِبُوا كَثيراً مِنَ الطّنِ إِنّ بَعضَ الظّنِ إِثُمُ ﴾ (١) ، ثم تركني قال : ياشقيق ﴿ اِجتَنِبُوا كَثيراً مِنَ الظّنِ إِنّ بَعضَ الظّنِ إِثُمُ هَا في نفسي ، ونطق ومضى ، فقلت في نفسي : إنّ هذا الأمر عظيم ، قد تكلّم با في نفسي ، ونطق

<sup>(</sup>١) فاعل (قال) أبو خشنام.

<sup>(</sup>٢) قرية قرب الكوفة من جهة البرّ بينها وبين الكوفة خمسة عشر فرسخاً ، وبينها وبين عذيب أربعة أميال عندها كانت الوقعة العظمى بين المسلمين وفارس سنة ١٦ وتعرف اليوم بنفس الاسم قرب قضاء أبي صخير في لواء الديوانيّة ، هامش البحار ٨٠/٤٨ ، و في معجم البلدان ٢٩٣ ـ ٢٩٣ تفاصيل.

<sup>(</sup>٣) الحجرات: ١٢.

باسمي ، وما هذا إلا عبد صالح ، لألحقنه ، ولأسألنه أن يحلّني ، فأسرعت في أثره ، فلم ألحقه ، وغاب من عيني ، فلمّا نزلنا واقصة (() وإذا به يصلّي ، وأعضاؤه تضطرب، ودموعه تجري، فقلت : هذا صاحبي أمضي إليه ، واستحلّه ، فصبرت حتى جلس ، وأقبلت نحوه ، فلمّا رآني قال : يا شقيق اتل : ﴿ وَإِنّى لَغَفّارٌ لَمَن تابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمّ الْهُتَدى ﴾ (() ، تركني ومضى ، فقلت : إنّ هذا الفتى لَمِن الأبدال ، لقد تكلّم على سرّي مرّتين ، فلمّا نزلنا زبالة (() إذا بالفتى قائم على البئر ، وبيده ركوة (ا) يريد أن يستقي ماءاً فسقطت الركوة من يده في البئر ، وأنا أنظر إليه ، فرأيته قد رمق الساء وسمعته يقول :

أنت ربّى إذا ظمئتُ إلى الماء وقوتي إذا أردتُ الطعاما

« اللهم سيدي ما لي غيرها فلا تُعْدِمْنيها »،قال شقيق : فوالله رأيت البئر وقد ارتفع ماؤها ، فمدّ يده ، واخذ الركوة ، وملؤها ماء ، فتوضّأ وصلّى أربع ركعات، ثم مال إلى كثيب (مل فجعل يقبض بيده ويطرحه في الركوة ، ويحرّكه ويشرب ، فأقبلت إليه وسلّمت عليه ، فردّ عليّ السلام ، فقلت : أطعمني من فضل ما أنعم الله عليك ، فقال : يا شقيق لم تزل نعمة الله علينا ظاهرة وباطنة ، فأحسن (1) ظنك بربّك ، ثم ناولني الركوة فشربت منها فإذاً هو سويق وسكّر،

<sup>(</sup>١) منزل يطريق مكّة بعد القرعاء . و قبل العقبة دون زبالة بمرحلتين . وواقصة أيضاً بأرض اليهامة . معجم البلدان ٣٥٣/٥ ـ ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) طه : ۸۲.

 <sup>(</sup>٣) بضم أوله : منزل معروف بطريق مكّة من الكوفة وهي : قرية عامرة بها أسواق بين واقصة والتعلبية معجم البلدان ١٢٩/٣.

<sup>(</sup>٤) مثلثة : إناء صغير من جلد يشرب فيه الماء جمع ركاء . النهاية ٢٦١/٢ ــ ركا ــ.

<sup>(</sup>٥) التلُّ من الرمل.

<sup>(</sup>٦) انظر حرف الهمزة مع الحاء.

فوالله ما شربت قطّ ألذّ منه ، ولا أطيب ريحاً ، فشبعت ورويت وبقيت أيّاماً لا أشتهي طعاماً ولا شراباً.

ثم لم أره حتى دخلنا مكّة ، فرأيته ليلة إلى جنب قُبّة الشراب (١) في نصف الليل قائماً يصلّي بخشوع وأنين وبكاء ، فلم يزل كذلك حتى ذهب الليل ، فلمّا رأى الفجر جلس في مصلّاه يسبّح ، ثم قام فصلّى الغداة ، وطاف بالبيت أسبوعاً وخرج فتبعتُه ، وإذا له غاشية (١) وموال وهو على خلاف ما رأيته في الطريق ، ودار به الناس من حوله يسلّمون عليه ، فقلت لبعض رأيته يقرب منه : من هذا الفتى ؟ فقال : هذا موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ( عليهم السلام ).

فقلت : قد عجبت أن تكون هذه العجائب إلّا لمثل هذا السيّد . ولقد نظم بعض المتقدّمين واقعة شقيق معه في أبيات طويله اقتصرت على ذكر بعضها فقال :

سل شقيق البلخي وما عاين قال: لمّا حججت عاينت شخصاً سائسراً وحده ليس له زاد وتوهمت أنّه يسأل الناس ثم عاينته وننحن نزول ثم عاينته وننحن نزول يضع الرمل في الإناء ويشربه اسقني شربة فناولني منه

منه وما الذي كان أبصر؟! شاحب اللون ناحل الجسم أسمر فها زلت دائهاً ، أتفكر ولم أدر أنه الحبج الأكبر دون فيد على الكثيب الأحمر فناديته وعقلي محير فعاينته سويقاً وسُكر

<sup>(</sup>١) لعله يريد زمزم.

<sup>(</sup>٢) أي الذين أحاطوا به.

<sup>(</sup>٣) منزل بطريق مكَّة ، وبليدة بنجد على طريق الحاجِّ العراقي مجمع البحرين ـ فيد ـ.

داع ....... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام فسي المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام فسي بن جعفر "فسيألت الحجيج من يك هذا الإمام موسى بن جعفر "فسيألت الحجيج من يك هذا الإمام موسى بن جعفر "فسيألت الحجيج من يك هذا الإمام موسى بن جعفر "في المناسلة المنا

قال العلامة المجلسي: رأيت هذه القصّة في أصل كتاب محمد بن طلحة مطالب السؤل<sup>(۱)</sup>. وفي الفصول المهمّة <sup>(۱)</sup>، وأوردها ابن شهر آشوب أيضاً مع اختصار <sup>(1)</sup>، وقال صاحب كشف الغمّة، وصاحب الفصول المهمّة: هذه الحكاية رواها جماعة من أهل التأليف: رواها ابن الجوزي في كتابه ( إثارة العزم الساكن إلى أشرف الأماكن )، وكتاب ( صفة الصفوة ) <sup>(0)</sup>، والحافظ عبد العزيز بن الأخضر الجنابذي في كتاب ( كرامات الأولياء ) <sup>(1)</sup>.

قوله (عليه السلام):

أنت ريي إذا ظمئت إلى الماء وقوتي إذا أردت الطعاما

قد صرّح بالأمرين في دعاء أوّل شهر رمضان المروي عن الصادق (عليه السلام) ومنه :

« سيّدي أنا من حبّك جائع لا أشبع ، أنا من حبّك ظمئآن لا أُروى ، واشوقاه إلى من يراني ولا أراه .... »(٢).

وإنَّ الرسول ( صلَّى الله عليه وآله ) كان يقول : « يا أبا ذرّ إنَّ الله تعالى

<sup>(</sup>١) كشف الغمّة ٢٤٢ ، البحار ٨٠/٤٨ ـ ٨٢ ، إحقاق الحق ٣١٥/١٢.

AT (1)

<sup>. 419 (4)</sup> 

<sup>(</sup>٤) المناقب ٢٠٢/٤ ٣٠٠٣.

<sup>1.8/4 (0)</sup> 

<sup>(</sup>٦) جامع كرامات الأولياء ٢٢٩/٢ . المصادر الأربعة في هامش البحار ٨٠/٤٨ ـ ٨٣ . ولم تكن موجودة عندي.

<sup>(</sup>٧) الإقبال ٥٦.

أمي وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

جعل قرّة عيني في الصلاة ، وحبّبها إليّ كما حبّب إلى الجائع الطعام ، وإلى الظمئآن الماء ؛ فإنّ الجائع إذا أكل شبع ، وإذا شرب رُوي ، وأنا لا أشبع من الصلاة »(١).

## ١٤٢ أنت شاكّ والشاكّ لاخير فيه

كلمة حكمة تحضّ على اليقين الذي فيه الخبر ، وأنّ الشكّ لاخير فيه قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) للحسين بن الحكم ، رواها الشيخ الكليني قال (طاب ثراه):

على بن إبراهيم عن محمد بن عيسى عن يونس عن الحسين بن الحكم قال : كتبت إلى العبد الصالح أخبره أنّي شاكً ، وقد قال إبراهيم (عليه السلام): ﴿ رَبُّ أَرِ فَى كَيْفَ تحيى الموتى ﴾ (١) ، وإنّي أحبّ أن تريني شيئاً.

فكتب (عليه السلام) أنّ إبراهيم كان مؤمناً ، وأحبّ أن يزداد إيهاناً ، وأنت شاكّ ، والشاكّ لاخير فيه ـ إلى أن قال : \_

وكتب أنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَمَا وَجَدُنَا لَأَكْثُرُهُمْ مَنْ عَهُدُ وَإِنْ وَجَدُنَا أَكْثُرُهُمْ لَفَاسَقِينَ ﴾ (٢) ، قال: نزلت في الشاكّ (٤).

<sup>(</sup>١) أمالي الشيخ الطوسي ١٤١/٢ . البحار ٧٩/٧٧ ـ ٨٠ . الأمثال النبوية ٣٤٩/١ الرقم ٢٢٤ - ٢٢٤ الرقم ٢٢٤ -

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٦.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) أصول الكاني ٣٩٩/٢.

## أقول:

ما لم يكن يقين فهو شكّ فيشمل المتساويين ، والراجح لأحد الطرفين فلعلُ المراد من قول الحسين بن الحكم : « إنّي شاكّ » عدم اليقين سواء أكان ظاناً بالتوحيد ، أو النبوّة ، أو الإمامة ، أو الشكّ المتساوى الطرفين ؛ ويشهد للعموم قوله (عليه السلام) إبطالًا لـقـياسـه بإبـراهيم لرؤية إحياء الموتى وأنّه طلب لزيادة الإيهان وحبّه للزيادة وأين هذا من شكّ ابن الحكم الذي لم يجتمع مع أصل الإيمان فلا يقاس واجد الإيمان بفاقده كابن الحكم ، ومن ثم قال (عليه السلام) له : « أنت شاكَ ، والشاكَ لاخير فيه » ، والخير في إبراهيم لأنَّه مؤمن يحبُّ أن يزيده الله إيهاناً مع إيهانه . فالقياس باطل ؛ لأنَّه قياس مع الفارق بين الواجد للإيهان والفاقد له.

ويفضى الشك إلى الكفر إذا جحد صاحبه ، كما في صحيح محمد بن مسلم قال: كنت عند أبي عبدالله جالساً عن يساره، وزرارة عن يمينه، فدخل عليه أبو بصير ، فقال : يا أبا عبدالله ما تقول فيمن شكُّ في الله ؟ فقال : كافر يا أبا محمد ، قال : فشكَّ في رسول الله فقال : كافر ، قال : ثم التفت إليَّ فقال : إنَّها یکفر ادا حجد `

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٣٩٩/٢.

أقول : لا ينتفع غير المقرُّ لأهل البيت عليهم السلام ففي باقري أو صادقي : «إنَّها مثل أهل البيت مثل أهل بيت كانوا ...» أصول الكافي ٢ .٠٠/٢.

### 124

# إن تصبر تغتبط ، وإلَّا ينفذ الله مقاديره راضياً كنت أم كارهاً

من الحصن الحصين ، والركن الركين الصبر الذي هو و الصلاة كبيرة إلَّا على الخاشعين(١)، قد جاءت الكلمة في جواب الإمام الكاظم (عليه السلام) عن اعتذار ساعة بن مهران ، رواها الشيخ الكليني قال :

محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد بن عيسى عن علي بن الحكم عن سهاعة بن مهران عن أبي الحسن (عليه السلام) قال: قال لي : ما حبسك عن الحجّ ؟ قال : قلت : جعلت فداك وقع على دين كثير ، وذهب مالي ، وديني الذي لزمني هو أعظم من ذهاب مالي . فلولانك أنَّ رجلًا من أصحابنا أخرجني ما قدرت أن أخرج . فقال لي : إن تصبر تغتبط ، وإلَّا تصبر ينفذ الله مقاديره ، راضياً کنت ، أم كارهاً<sup>(٣)</sup>.

أقول:

في الصبر أحاديث ، وكلمات ، نشير من الأولى إلى بعضها ، وكذلك الثانية.

الأوْلى :

وقبل ذكرها نلفت نظرك إلى الآية المومى إليها : ﴿ واستعينوا بالصبر والصلوة وإنَّها لكبيرة إلَّا على الخاشعين ﴾(1). وتفسير الصبر فيها بالصوم

<sup>(</sup>١) البقرة: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) (لا) زائدة حسب المعنى المراد فتديّر.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٢/ ٩٠. باب الصير ، الحديث ١٠.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٤٥.

ليس إلّا تطبيقاً للعموم على أظهر أفراده ، وهو الكفّ عن المفطرات المعهودة من الفجر إلى المغرب ، وإنّا الاعتبار بعموم الحكم لاخصوص مورد الخطاب. وأحاديث الصبر منها:

النبوي: «سيأتي على الناس زمان لاينال الملك فيه إلّا بالقتل ،والتجبّر، ولا الغنى إلّا بالغصب، وبالبخل، ولا المحبّة إلّا باستخراج الدين أن ، واتّباع الهوى أن فمن أدرك ذلك الزمان، فصبر على الفقر وهو يقدر على الغنى ، وصبر على البغضة وهو يقدر على العرّ آتاه الله على البغضة وهو يقدر على المحبّة ، وصبر على الذلّ وهو يقدر على العرّ آتاه الله ثواب خمسين صدّيقاً ممّن صدّق بي "".

قال الشيخ المجلسي : « وصبر على البغضة » أي بغضة الناس له لعدم اتّباعه لهم (٤).

باقري : « من لايعدّ الصبر لنوائب الدهر يعجز »<sup>(ه)</sup>.

وصادقي : « إنّا صُبّر ، وشيعتنا أصبر منّا ، قلت جعلت فداك كيف صار شيعتكم أصبر منكم ؟ قال : لأنّا نصبر على ما نعلم ، وشيعتنا يصبرون على ما لا يعلمون »(١).

### الثانية الكلهات:

صبراً على مجامر الكرام صبراً. والصبر حيلة من لاحيلة له. والصبر عند الصدمة الأولى. والصبر على البليّة أهون من ركوب الهلكة. والصبر كاسمه.

<sup>(</sup>١) أي طلب خروج الدين من القلب أي بطلب خروجهم من الدين ، مرآة العقول ١٣٦/٨.

<sup>(</sup>٢) الأهواء النفسانيّة · أو أهوائهم الباطلة ؛ وذلك لأنّ أهل تلك الأزمنة لفسادهم لا يحبّون أهل الدين المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٩١/٢ . الحديث ١٢.

<sup>(</sup>٤) مرآة العقول ١٣٧/٨.

<sup>(</sup>٥) أصول الكافي ٩٣/٢. الحديث ٢٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ، الحديث ٢٥.

وإن كان الصبر مرّاً فعاقبته حلوة . وإن غلا اللحم فالصبر رخيص . والصبر تجرّع الغصص . والصبر صبران : صبر على ما تكره ، وصبر على تحبّ ، والرجل من جمعها . واللئام أصبر أجساداً ، والكرام أصبر أنفساً . والصبر على المصيبة مصيبة على الشامت بها . ودفع المصيبة بالصبر . والجزع أحد المصيبتين . واصبر مختاراً مأجوراً ، وإلا صبرت مضطرّاً مأروزاً . وأصبر الناس على الأذى المحتاج، والحريص إذا طمعا . وما أحسن الصبر في مواطنه.

\* وعاقبــة الصبــر الجميــل جميلـة \*

والصبر في كلّ مواطن حسن حسبك من حسنه عواقبه عواقبه عواقبه عواقبه عواقب التصبر "عواقب الخلاق الرجال التصبر"

إنهاء ما للصبر من حديث ، وكلمة يخلص إلى كتاب مفرد ، وحاصل الأمرين أنّ الصبر قوّة وشجاعة ، وكرم وفتوة ، يفضي بصاحبه إلى القدوة والإمامة ؛ ألا تسمع قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمُ أَنَمّةً يَهْدُونَ بِأَمرِنَا لَـــَا صَعَرُوا ﴾ ".

<sup>(</sup>١) التمثيل والمحاضرة ٤١٤ \_ ٤١٥.

 <sup>(</sup>۲) السجدة : ۲۶ . من المئل : «الصبر مفتاح الفرج» أمثال وحكم ۲۵۵/۱ . «الصبر وان كان مر المرام حلو الحتام».

# ١٤٤ انتظار الفرج من الفرج

إذا صدق المنتظر في دعواه فلا يخلو من دعاء صادق تعقبه الإجابة ؛ ومن ثم صار الانتظار نفسه من ظاهرته ، قد جاءت الكلمة في جواب الإمام الكاظم (عليه السلام) عن سؤال الحسن بن الجهم ، وهو عن الشيخ الطوسي (طاب ثراه) قال :

عنه \_ أي الفضل بن شاذان \_ عن ابن أسباط عن الحسن بن الجهم ، قال : سألت أبا الحسن (عليه السلام) عن شيءٍ من الفرج ؟ فقال : أو لست تعلم أنّ انتظار الفرج من الفرج ؟ قلت : لاأدري إلّا أن تعلّمني ، فقال : نعم انتظار الفرج من الفرج (١٠).

### أقول :

يمكن أن تفسّر الكلمة إلى تفاسير ثلاثة :

الأوّل: ما قدّمناه من أنّ المنتظر إذا صدق في دعواه لا ينفكَ عن دعاء صادق تعقبه الإجابة.

الثاني: أنَّ غيبة الإِمام المهدي من أعظم البلاء، ويطول البلاء إذا قست قلوب الناس، وتقصر مدَّته إذا انتظروا وأقبلوا على الدعاء، فالانتظار عامل مؤثر لذهاب البلاء، أو قصره، فتذهب الغيبة وتزول بالانتظار، والدعاء وذلك هو الفرج وإليك النُّص الدالَّ عليه الذي رواه الشيخ الكليني قال:

على بن إبراهيم عن أبيه عن ابن أبي عمير عن هِشام بن سالم قال :

<sup>(</sup>١) الغيبة ٢٧٦.

قال أبو عبدالله (عليه السلام) هل تعرفون طول البلاء من قصره ؟ قلنا : لا ، قال : إذا ألهم أحد[منكم]الدعاء عند البلاء فاعلموا أنّ البلاء قصير (١٠).

وصحيح أبي ولآد قال: قال أبو الحسن موسى (عليه السلام): مامن بلاء ينزل على عبد مؤمن فيلهمه الله عبر وجلّ الدعاء إلّا كان كشف ذلك البلاء وشيكاً، وما من بلاء ينزل على عبد مؤمن فيمسك عن الدعاء إلّا كان ذلك البلاء طويلًا، فإذا نزل البلاء فعليكم بالدعاء (٢) والتضرّع الى الله عزّ وجلّ (٣).

الثالث: أنّ انتظار الفرج من أقوى عوامل تكوين الأمل والرجاء في الإنسان الباعث على أعال الخير، وإحياء القلب بذلك، ويقابله اليأس والخيبة الحاصلة بترك الانتظار، ومحصّل الكلام أنّ الانتظار أمل ورجاء يعيش به الإنسان، وإنّ الآمل الراجي قادم على كلّ ما يقرّب إليه المأمول والمرجوّ وهو الامام المهدي (عليه السلام) كعبة الامال والرجاء للناس جميعاً.

### تتميم:

إنَّ أحاديث انتظار الفرج كثيرة لامجال هنا لذكرها ، ولكنَّ البعض منها كما يلى :

## منها النبوي :

« أفضل أعمال أمّتي انتظار الفرج من الله عزّ وجلّ »<sup>(1)</sup>.

والمهدوي : « .... وأكثر وا الدعاء بتعجيل الفرج ؛ فإنّ ذلك فرجكم » (٥).

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٤٧١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: «إذا نزل البلاء ...».

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٤٧١/٢.

<sup>(</sup>٤) إكمال الدين ٦٠٤ . الأمثال النبوية ١٤١/١ . الرقم ٨٦.

<sup>(</sup>٥) إكبال الدين ٢/٤٨٥.

والصادقي : « من سرّ أن يكون من أصحاب القائم فلينتظر ، وليعمل بالورع ومحاسن الأخلاق وهو منتظر ... »(١).

والرضوي: « ما أحسن الصبر وانتظار الفرج أما سمعت قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وارتقبوا إنّى معكم رقيب ... ﴾ (٢٠].

والانتظار كما تقدّم بيانه عند « أفضل العبادة بعد المعرفة انتظار الفرج» (٣). كيفيّة نفسانيّة ينبعث عنها التهيّؤ لما ينتظره ، أوقل : طلب إدراك ما يأتي من الأمر كأنّه ينظر متى يكون .. (١) . وليعتبر الحال بمن يرقب قدوم مسافر عزيز له ينزل عليه دفعة واحدة ، بدون إخبار مسبق ، وهل ينام من يأمل قدومه في كلّ وقت مفاجأة ؟

وقد عرفت أنّ الدعاء والانتظار يقرّ بان خروج الإمام المهدي (عجّل الله فرجه) ولايقتنع بذلك من دون أعمال الخير والتقوى فإنّه كجسد لا روح فيه، و لابدّ من صالح الأعمال، وما يضمن لك رضاه ؛ فإنّ رضاه رضى الله تعالى.

<sup>(</sup>١) إكإل الدين ٢٨٧/١ . الباب ٢٥.

<sup>(</sup>۲) هود : ۹۳.

<sup>(</sup>٣) انظر حرف الهمزة مع القاء.

<sup>(</sup>٤) المصدر.

## ۱٤٥ أنت لعمري مؤنسة

كلمة قد قالها الإِمام موسى (عليه السلام) لأمّ إبراهيم المجاب إحدى زوجاته ، وصورتها التي رواها قطب الدين الراوندي كها يلي قال :

ومنها \_ أي من معجزات الإمام موسى (عليه السلام) \_ : ما روى واضح عن الرضا (عليه السلام) قال : قال أبي موسى (عليه السلام) للحسين بن أبي العلا : اشتر لي جارية نوبية نقال الحسين : اعرف والله جارية نوبية نقيسة أحسن ما رأيت من النوبة ، فلولا خصلة لكانت من شانك ، قال : وما تلك الخصلة ؟

قال: لاتعرف كلامك، وأنت لاتعرف كلامها، فتبسّم، ثم قال: اذهب حتى تشتريها، فليًا دخلت [بها] إليه قال لها بلغتها: ما اسمك؟ قالت: مؤنسة، قال: أنت لعمري مؤنسة، قد كان لك اسم غير هذا، [وقد] كان اسمك قبل هذا حبيبة، قالت: صدقت.

ثم قال: يابن أبي العلا إنّها ستلد لي غلاماً لا يكون في ولدي (١) أسخى ولا أشجع ، ولاأعبد منه . قلت وما تسمّيه حتى أعرفه ؟ قال : اسمه إبراهيم ... (٣).

<sup>(</sup>١) النوب والنوبة جيل من السودان ومنه ...« بأبي ابن النوبية الطيّبة » مجمع البحرين ـ نوب ـ.

<sup>(</sup>٢) غير الإِمام الرضا (عليه السلام) من باقى أولاده.

<sup>(</sup>٣) الخرائج والجرائح ٢١٠/١ ـ ٣١٢ ، البحار ٢٩/٤٨ ـ ٧٠ . الباة الهداة ١٩٦/٣ ـ ١٩٧ . الحديث ٨٠ ، ٢١٠ ، الحديث ١٣٠.

## أقول :

من الحديث يعلم أنّ أبا العلالم تكن له معرفة كافية بالامام المعصوم حيث قال: « وأنت لاتعرف كلامها » ، ومن خصائص الإمام (عليه السلام) معرفة جميع اللغات منها اللغة النوبيّة فكيف ينسب إليه عدم معرفتها .

وأمّا راوي الحديث المسمّى بواضح فغير واضح لنا ، ولم أجده في كتب التراجم الموجودة عندي احتمل بعض أنّه جدّ اليعقوبي المؤرخ لانه معروف بابن الواضح . والحديث مطوّل لم نكمله وأنّ الغلام ولد كما وصفه الإمام (عليه السلام) ، وأنّه المسمّى بإبراهيم قد ولد في الثعلبية (۱) حيث جاء بالجارية هناك عندما أخذها الطلق.

### 127

# أنتم تدرسون الحكمة ولكن لا يهتدي بها منكم إلا من عمل بها

حكمة من حكم الإمام الكاظم (عليه السلام) قالها لهشام بن الحكم في تمثيل رائع رواها ابن شعبة كها يلي :

« يا هِشام إنَّ كلَّ الناس يُبصر النجوم ، ولكن لا يهتدي بها إلَّا من يعرف مجاريها ومنازلها ، وكذلك أنتم تدرسون الحكمة ولكن لا يهتدي بها منكم إلَّا من عمل بها» (٢٠).

لعلُّ وجه المثل للحكمة بالنجوم لإضائتها ، ورفعتها ، وزينتها ، وهدايتها ،

<sup>(</sup>١) منزل في طريق مكّة.

<sup>(</sup>٢) التحف ٣٩٢.

وعامّة نفعها ، وما إلى غيرها من أثر ، والحكمة مثل النجوم في ذلك كلّه في عالمها الكبير والصغير.

والمراد بالحكمة كلّ ما يحكم به الإنسان من أمور دينه ودنياه ، وقد قدّمنا الكلام حولها بها لا يفتقر إلى الذكر ثانياً (١) ، نعم نشير إلى بعض ما جاء فيها :

النبوي : « كلمة الحكمة يسمعها المؤمن خير من عبادة سنة  $^{(1)}$ .

العلوى : « لو ألقيت الحكمة على الجبال لقلقلتها »<sup>٣)</sup>.

الآخر : « من عرف بالحكمة لحظته العيون بالوقار ، والهيبة »(أ.

النبوي : « كاد الحكيم أن يكون نبيًّا » (°).

قيل للقيان : ما الذي أجمعت عليه من حكمتك ؟ قال : لا أتكلّف ما قد كُفيتُه ، ولا أضيّع ما وُلّيته (١).

العلوي : « أيّ كلمة حكم جامعة : أن تحبّ للناس ما تحبّ لنفسك ، وتكره لهم ما تكره لها »(٧).

الصادقي: « من زهد في الدنيا أثبتالله الحكمة في قلبه، وأنطق بهالسانه ي (^).

<sup>(</sup>١) في تقديم الكتاب.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٧٤/٧٧.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٢/٧٨.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٨٨/٧٧.

<sup>(</sup>٥) كنز العيَّال ١١٧/١٦، الرقم ٤٤١٢٣.

<sup>(</sup>٦) البحار ١٣/٤١٥.

<sup>(</sup>٧) البحار ٢١٠/٧٧.

<sup>(</sup>A) البحار ٤٨/٧٣ . ٤٨/٧٧ . «ما زهد عبد...» نبوى.

# ۱٤۷ أنتم تلعبون بالدين

كلمة ترفَع الكعاب ، وتَضَعُ ذوي الألعاب ، ولاسيّما بالدين أصوله وفروعه . قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) ردّاً لأبي يوسف القاضي ، رواها الشيخ الكليني (طاب ثراه) قال :

عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمد عن جعفر بن المثنّى الخطيب عن عمد بن الفضيل وبشر بن إسهاعيل قال : قال لي محمد [ بن إسهاعيل ] (١) :

ألا أسرّك يا ابن مثنى ؟ قال : قلت : بلى ، وقمت إليه ، قال : دخل هذا الفاسق آنفاً (۱) ، فجلس قبالة أبي الحسن (عليه السلام) ، ثم أقبل عليه ، فقال له : يا أبا الحسن ما تقول في المحرم أيستظلّ على المحمل ؟ فقال له : لا ، قال : فيستظلّ في الخبأ ؟ فقال له نعم ، فأعاد عليه القول شبه المستهزئ يضحك فقال يا أبا الحسن فما الفرق بين هذا وهذا ؟ فقال : يا أبا يوسف إنّ الدين ليس بقياس كقياسكم أنتم تلعبون بالدين ؛ إنّا صنعنا كما صنع رسول الله (صلى الله عليه وآله ) كان رسول الله (صلى الله عليه وآله ) كان رسول الله (صلى الله عليه وآله ) كان رسول الله (صلى الله عليه وآله ) يركب راحلته فلا يستظلّ عليها وتؤذيه الشمس ، فيستر

<sup>(</sup>١) كذا في أكثر النسخ ، وفي التهذيب «قال محمد : ألا أُسرَك الخ» كما في بعض نسخ الكتاب وهو الصواب مرأة العقول ٣٠١/١٧.

<sup>(</sup>٢) إنَّ المراد بالفاسق أبو يوسف القاضي المصدر نفسه.

أحلق وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

جسده بعضه ببعض ، وربيًا ستر وجهه بيده ، وإذا نزل استظلّ بالخبأ ، وفيً الجدار<sup>(۱)</sup>.

### أقول :

يأتي التكلّم على قوله (عليه السلام) :«إنّ الدين ليس بقياس كقياسكم »(١).

(ثم أبو يوسف القاضي له ترجمة سوداء وكفاه خزياً أنَّ عند موته على نقل ابن خلكان قال : قال محمد بن سماعة : سمعت أبا يوسف في اليوم الذي مات فيه يقول :

اللهم إنك تعلم إني لم أجر في حكم حكمتُ فيه بين اثنين من عبادك تعمّداً ، ولقد اجتهدت في الحكم بها وافق كتابك ، وسنّة نبيّك ، وكل ما أشكل علي جعلت أبا حنيفة بيني وبينك ، وكان عندي والله ممّن يعرف أمرك ، ولا يخرج عن الحق وهو يعلمه (٣).

<sup>(</sup>١) الكافي ٢٥٠/٤. البحار ١٧١/٤٨.

<sup>(</sup>۲) حرف «إنَّ».

<sup>(</sup>٣) الكنى والألقاب للمحدث القمى ١٨٩/١ . توفي القاضي سنة ١٨٢.

## ۱٤۸ أنت وأشباهك أشباه الحمير

قد يكون التمثيل بالحار في البلادة ، ومرّة في عدم العلم بها حمّل من كتب العلم كها جاء في اليهود : ﴿ مَثَلُ الّذِينَ حُمّلُوا التّورة ثم لَم يَحمِلُوها كَمَثَلِ الْحلم كها جاء في اليهود : ﴿ مَثَلُ الّذِينَ حُمّلُوا التّورة ثم لَم يَحمِلُوها كَمَثَلِ الحِملُ أَسْفاراً ﴾ أن فإنه ينظر إلى ثاني الاحتمالين المستتبع لترك العمل أيضاً ، بل وإليها معاً ، مع احتمال ثالث وهو : فقد الأهليّة ، والجدارة للعلوم بالصميم .

ثم الكلمة التمثيليّة قالها الإمام الكاظم لعلي بن أبي حمزة البطائني ، وإليك ما رواه السيّد الأستاذ قال :

قال محمد بن مسعود: قال: حدّثني حمدان بن أحمد القلانسي، قال: حدّثني معاوية بن حكيم، قال: حدّثني أبو داود المسترق عن عيينة بيّاع القصب، عن علي بن أبي حمزة البطايني عن أبي الحسن الأوّل (عليه السلام) قال: قال ياعلي أنت وأشباهك أشباه الحمير (١٠).

### أقول :

قد سوّد البطائني صحيفته بعد ما كانت بيضاء طمعاً في حطام الدنيا وكان من خواصّ الإمام الكاظم فوقف على الرضا ( عليهما السلام ) وهو أحد عُمد الوقف ، وأشباهه على قول الشيخ الطوسي بعد ذكر البطائني :

وزياد بن مروان القندي ، وعثمان بن عيسى الرواسي كلّهم كانوا وكلاء لأبي الحسن موسى (عليه السلام) ، وكان عندهم أموال جزيلة ، فلمّا مضى أبو

<sup>(</sup>١) الجمعة : ٥.

<sup>(</sup>٢) معجم رجال الحديث ٢١٨/١١.

أمثال كم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

الحسن موسى (عليه السلام) وقفوا طمعاً في الأموال ، ودفعوا إمامة الرضا (عليه السلام) وجحوده...(١).

وهو المضروب في أمَّ رأسه بعد ما أقعد في قبره فقال الملكان له بعد موسى ابن جعفر ( عليهما السلام ) :

« ثم من ؟ فلجلج فزجراه وقالا : ثم من ؟ فسكت ؛ فقالا له : أفموسى ابن جعفر أمرك بهذا ؟ ثم ضرباه بمقمعة من نار فألهبا عليه قبره إلى يــوم القيامة ... »(\*).

ثم التمثيل له وأصحابه بالحمير قد جاء في نصوص أخرى : « أنت ياعلي وأصحابك أشباه الحمر  $^{(7)}$ .

# ١٤٩ إن خاف على بيضة الإسلام والمسلمين قاتل

في حديث مطولٌ من كتاب الجهاد روي عن أبي الحسن (عليه السلام) قال : « وإن خاف على بيضة الإسلام والمسلمين قاتل فيكون قتاله لنفسه ليس للسلطان ؛ لأنّ في دروس الإسلام دروس ذكر محمد (صلّى الله عليه وآله) »(1). أقول :

وهو مروي عن الإمام الرضا وإنَّما أوردناه لأجل انصراف كنية « أبي الحسن » إلى الإمام الكاظم ( عليهما السلام ).

قوله (عليه السلام) : « وان خاف على بيضة الإسلام ... ».

<sup>(</sup>١) الغيبة ٢١٣ في والوكلاء المذمومين.

<sup>(</sup>٢) مناقب ابن شهر آشوب ٣٣٧/٤.

<sup>(</sup>٣) اختيار معرفة الرجال ٤٠٣ ، الرقم ٧٥٤ ، معجم رجال الحديث ٢١٧/١١.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٢٠/١١.

قال ابن فارس: «بيض» الباء والياء والضاد أصل، ومشتق منه، ومشبّه بالمشتق فالاصل البياض من الألوان يقال ابيض الشيء. وأمّا المشتق منه فالبيضة للدجاجة وغيرها. والجمع البيض. والمشبّه بذلك بيضة الحديد. ومن الاستعارة قولهم: للعزيز في مكانه: هو بيضة البلد: أي يحفظ ويحصّن كما تحفظ البيضة. يقال: حَمَىٰ بيضة الإسلام والدين. فاذا عبر واعن الذليل المستضعف بأنّه بيضة البلد يريدون أنّه متروك مفرد كالبيضة المتروكة بالعراء .... فالكلمة أي بيضة البلد تأتي للمدح، والقدح معاً ويضرب بها المثل لهما:

قال الميداني: (بيضة البلد) البلد أُدحِيُّ النَعام، والنَعام تترك بيضها. يضرب لمن لا يعبأ به. ويجوز أن يراد به المدح: أي هو واحد البلد الذي يجتمع إليه، ويقبل قوله، وأنشد ثعلب لأمرأة ترثي الله عمرو بن عبد ودّ حين قتله عليّ رضى الله عنه:

لو كان قاتـل عمـرو غير قاتله بَكَيتُه ما أقـام الروح في جسدي لكـن قاتـله من لايعـاب به وكـان يُدعىٰ قديماً بيضة البلد(١)

والبيضة في الحديث الجاري للمدح أي لابدّ من حفظ الإسلام ... وتحصينه كما تحفظ البيضة.

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٣٢٦/١.

<sup>(</sup>٢) المعروف الراتية أخت عمرو.

<sup>(</sup>٣) مجمع الأمثال ٩٧/١ . الرقم ٤٧٣ . حرف الباء . حيوان الجاحظ ٣٣٦/٤ . وفيه : ومنه بيضة الإسلام.

# ۱۵۰ انزعوا هذه ، واجعلوا مكانها حديداً

كلمة حكمة ، من خواص الأشياء ما رواه الشيخ الحرّ عن الصدوق ، قال : محمد بن علي بن الحسين بإسناده عن نصير [ نصر ] الخادم قال : نظر العبد الصالح موسى به جعفر (عليه السلام) إلى سفرة عليها حِلَقُ صُفرٍ ، فقال : انزعوا هذا ، واجعلوا مكانها حديداً ؛ فإنّه لايقرب شيئاً ممّا فيها شيءٌ من الهوامّ (۱).

## أقول :

في الروضة: والحلق محركة [أو] كعنب جمع حلقة، والحديد يدفع الهرام (١٠). والصِّفر بالضمّ وكسر الصادلغة: النحاس ومنه الحديث: « لايسجد على صفر، ولا شبه » (١٠) والسفرة: الخوان. والظاهر أنّ الحِلَق النحاسيّة كانت في أطرافها إمّا للزينة، أو جري العادة، فقال (عليه السلام) للحفظ والابتعاد عيّا فيها من الطعام عن الهوامّ: « انزعوا هذه » يعني حلق النحاس « واجعلوا مكانها حديداً» في الحديد بأس شديد ومنافع أشار إليها تعالى في سورة الحديد: ﴿ وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس ﴾ (١) في نبوي: « انّ الله تعالى أنزل أربع بركات من الساء الى الأرض: أنزل الحديد، والنار، والماء، والملح ». قيل: نزل آدم من الجنّة ومعَه خسة أشياء من حديد: السندان، والكلبتان، والميقعة

<sup>(</sup>١) الوسائل ٣٨/٨ ـ ٣٩ ، الباب ٤٠ من أبواب آداب السفر إلى الحج ، الحديث ١.

<sup>(</sup>٢) روضة المتقين ٢٣٠/٤.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين ـ صفر ـ

<sup>(</sup>٤) الحديد: ٢٥.

٣٣٤ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام والمطرقة ، والإبرة (١٠).

ويقال : إنَّ خبث الحديد يستعمل في أدوية قتّالة ، وفيه من السُمَّ القتّال للهوام والحشرات ...

وإن في الحديد منافع كما في الآية فسّرت بصنع الآلآت والسيوف المعبّر عنها بالباس الشديد ، فما من صناعة إلّا والحديد آلة فيها ، أو ما يعمل بالحديد (<sup>(7)</sup> فالحديد من نعم الله العظام التي لاتخفى على أحد فوائد ، وعوائدها المعاشية بل والمعادية من آلآت الحرب المستعملة في ساحة الجهاد في سبيل الله ، ومعدن الحديد من المعادن التي أودعها الله في الجبال وبعض أماكن الأرض كجبال موصل والحجاز وبعض جبال إيران وغيرها والله العالم.

# ۱۵۱ إن شاء فعل ، وإن شاء ترك

كلمة تقال للتخيير بين الفعل والترك في جميع المباحات، وغير الواجب و الحرام، وكثيراً مّا تجري على اللسان لهذا الغرض، ومن ثم جاءت في جواب الإمام الكاظم (عليه السلام) عن سؤال علي بن جعفر أخيه وقد أنهيت أسئلته إلى ٨٦٤، وجواباتها (١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) تفسير الكشّاف ٤٨٠/٤ . تفسير الصافي ٦٦٦/٢.

<sup>(</sup>٢) تحفة الحكيم مؤمن ٩٩ بعد التعريب.

<sup>(</sup>٣) تفسير الكشَّاف ٤٨٠/٤ ـ ٤٨١ . والفولاذ فحل الحديد.

<sup>(</sup>٤) مسائل على بن جعفر ١٠٣ \_ ٣٤٩ .

## قال على بن جعفر:

« وسألته عن تفريج الأصابع في الركوع أسنّة هو ؟ قال : إن شاءفعل، وإن شاء ترك » (١).

أقول: طبّقت الكلمة المثليّة على بعض مظاهرها وهو تفريج الأصابع في الركوع، وليس معناه القصر عليه بعد صدق الشمول لغيره أيضاً شأن المثل أين ما حلّ ونزل.

ولا بأس بالإشارة إلى بعض مسنونات الركوع وإن كان موضعها الفقه الإسلامي.

في الباقري : « إذا أردت أن تركع وتسجد فارفع يديك ، وكبر ، ثم اركع واسجد »(۲).

والنبوي : « إذا ركع لو صبّ على ظهره ماءً لاستقرّ »(٣).

والعلوي : « ما معنى مدَّ عنقك في الركوع ؟ فقال : تأويله آمنت بالله ولو ضربت عنقي »<sup>(1)</sup>.

والرضوي : « فإذا ركعت فمدّ ظهرك ، ولاتنكّس ... ويكون نظرك في وقت القراءة إلى موضع سجودك ، وفي وقت الركوع بين رجليك »(٥).

عن أبي حميد الساعدي قال : رأيت رسول الله (صلّى الله عليه وآله) إذا قام إلى الصلاة كبّر ، ثم قرأ ، فإذا ركع مكّن كفّيه من ركبتيه ، وفرّج بين

<sup>(</sup>١) الوسائل ٩٤٥/٤ . البحار ٢٦٠/١٠ .

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٩٢١/٤.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٩٤٣/٤ ، مستدرك الوسائل ٤٣٥/٤ .

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٩٤٢/٤ ، المستدرك ٤٣٦/٤ .

<sup>(</sup>٥) المستدرك ٤٣٥/٤ .

٤٣٦ ......المؤتمر العالمي الإمام الرضا عليه السلام الرضا عليه السلام أصابعه ثم صَهَرَ ظهره غير مُقبع والقابع »(١).

صهر ظهره : ثناه إلى الأرض (٢) القبع والإِقباع المنهي : إدخال الرقبة في الكتفين ".

# ۱۵۲ إن شاء الله أن مهديك هُداك

كلمة دعاء الإمام الكاظم (عليه السلام) في محاورة له لهشام بن سالم وصورتها مذكورة عند « إليّ اليّ ، لا إلى المرجئة ، ولا إلى القدريّة، ولاإلى ......

ومن ثم لانعيدها إلا على قدر الحاجة ، وقد جاءت الكلمة مكرّرة فيها جواباً عن سؤاله المكرّر حيث قال :

« فقال هشام : مضى أبوك موتاً ؟ قال : نعم ، قال : فمن لنا بعده ؟ قال: إن شاء الله أن يهديك هداك ، قال : إنّ عبدالله " يزعم أنّه إمام ، قال : عبدالله يريد أن لايعبد الله ، قال : فمن لنا بعده ؟ قال : إن شاء الله أن يهديك هداك ..... » .

<sup>(</sup>١) المستدرك ٤٣٦/٤ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ٢٦٤/٥ .

<sup>(</sup>٣) هامش إلمستدرك ٤٣٦/٤ .

<sup>(</sup>٤) حرف (إليّ).

<sup>(</sup>٥) أصول الكافي ٣٥٢/١ , إرشاد المفيد ٢٩٢ . المناقب لابن سهر اسوب ٢٩٠/٤.

## أقول :

والكلمة غير مقصورة على هشام بن سالم ، وهي صالحة لأن تقال لمن يطلب الهدى ، شأن المثل أينها حلّ ونزل . والهدى هنا هي معرفة الإمام المفترض الطاعة التي تجب على كلّ من وضع عليه قلم التكليف ، وقد تواترت الروايات بأنّ من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليّة ، أو ميتة كفر ، أو نفاق ، أو ضلال ، على اختلاف ألفاظها ، وإليك اللفظ الأوّل :

روى الشيخ الحرّ عن الطبرسي في إعلام الورى بإسناده إلى أبي محمد الحسن بن على (عليه السلام) في الحبر الذي روى عن آبائه (عليهم السلام):

« أنَّ الأرض لاتخلو من حجّه الله على خلقه ، وأنَّ من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليّة ، فقال : إنَّ هذا حق كما أنَّ النهار حق ، فقيل : يا ابن رسول الله فمن الحجّة والإمام بعدك ؟ فقال : ابني محمد هو الإمام والحجّة بعدي ، فمن مات ، ولم يعرفه مات ميتة جاهلية...»(١).

بيان : هذا الحديث يعتبر في المقام حديثين : روايته عن آبائه ، وتطبيقها بلفظه على الإمام المهدي عجّل الله فرجه حيث قال : « فمن مات ولم يعرفه مات ميتة جاهليّة » فتدّبر جيّداً.

<sup>(</sup>١) الوسائل ١١/١١ع \_ ٤٩٢.

# ۱۵۳ انصرف راشداً

كلمة سائرة على اللسان ، تقال للتفائل والدعاء للذاهب ، قد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) لمخارق المغني في حديث رواه الشيخ الصدوق بإسناد له وفيه بيان تشيّع المأمون المأخوذ من أبيه هارون وصلته بمأتي دينار واعتراض الفضل بن الربيع ، واحتيال مخارق المغني في أخذ ثلاثين ألف دينار وأقطاع تغلّ في كلّ سنة عشرة آلاف دينار ، وحملها إلى الإمام ، وإليك من حديثه :

فلمّا نظر إلى ذلك مخارق المُغنّي دخله في ذلك غيظ ، فقام إلى الرشيد فقال : يا أمير المؤمنين قد دخلت المدينة وأكثر أهلها يطلبون منّي شيئاً ، و إن خرجت ولم أقسّم فيهم شيئاً لم يتبيّن لهم تفضّل أمير المؤمنين عليّ و منزلتي عنده ، فأمر له بعشرة آلاف دينا ر، فقال : يا أمير المؤمنين هذا لأهل المدينة ، وعليّ دين احتاج أن أقضيه ، فأمر له بعشرة آلاف دينار أخرى ، فقال له : يا أمير المؤمنين بناتي أريد أن أزوّجهن وأنا محتاج إلى جهازهنّ ، فأمر له بعشرة آلآف دينار أخرى.

فقال له: يا أمير المؤمنين لا بدّ من غلّه تعطينيها ترد علّي وعلى عيالي وبناتي ، وأزواجهنّ القوت ، فأمرَ له بأقطاع ما تبلغ غلّته في السنة عشرة آلآف دينا ر، وأمرَ أن يعجّل ذلك له من ساعته.

ثم قام مخارق من فوره وقصد موسى بن جعفر (عليه السلام) وقال له: قد وقفت على ما عاملك به هذا الملعون ، وما أُمَرَ لك به ، وقد احتلت الله عليه لك ، وأخذت منه صلاتي ثلاثين ألف دينار ، وأقطاعاً يغلّ في السنة عشرة آلآف

<sup>(</sup>١) من الاحتيال.

دينار ، ولا والله ياسيدي ما أحتاج إلى شيءٍ من ذلك ، ما أخذته إلَّا لك ، وأنا أشهد لك بهذه الأقطاع وقد حملت المال إليك.

فقال : بارك الله لك فيك وفي مالك (١) ، وأحسن جزاك ، ما كنت لآخذ منه درهماً واحداً ، ولامن هذه الأقطاع شيئاً ، وقد قبلت صلتك وبرّك ، فانصرف راشداً ، ولا تراجعني . فقبّل يده ، وانصرف (١).

#### أقول :

يأتي الحديث عند «بارك الله لك فيك ، وفي مالك » أون لزم التكرار ؛ لنلفت النظر إلى خساسة المُلك المسبّب لأن يجسر المتسنّم له على إمام زمانه ، ومن هوان الدهر أنّ الطاغية هارون ، ومن لفّ لفّه أن يهينوا المعصوم حتى أنّ مخارق المُغني ، يغتاظ له ، ويحتال في قبض الأموال والأقطاع ، وحملها إليه ، وما درى أن لو شاء لصير الثرى إلى الثريّا ذهباً بإذن الله تعالى ، ﴿ بل عبادٌ مَكرمُون \* لايسبقونُنُهُ بالقول وهم بأمره يَعملونَ ﴾ (1).

قوله (عليه السلام): « فانصرف راشداً »دعاء للذاهب بالخير والرشاد، وياثله قول الإمام المهدي عجّل الله فرجه لعيسى بن مهدي الجوهري الذي رآه في قصّة له قال: « يامولاي ادع لي بالثبات، فقال: لولم يثّبتك الله ما رأيتني، وامض ينجحك راشداً »(٥). والكلمتان متقاربتان في المعنى.

## مخارق المغنّى.

لم أر من تعرض له ، والمذكور في التراجم مخارق بن عبدالله الشيباني من

<sup>(</sup>١) انظر حرف الباء مع الألف، تجد الحديث مذكوراً فيه.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا ٧٥/١ . البحار ١٣٢/٤٨.

<sup>(</sup>٣) حرف الباء مع الألف.

<sup>(</sup>٤) الأنبياء: ٢٦ \_ ٢٧.

<sup>(</sup>٥) البحار ٢٥/٥٢ ـ ٧٠.

الصحابة (القلام) والمحابة المحابة المحابة الله المحابة السلام) وعدو لعدو و المحابة المحابة المحابة المحدود و المحدو

#### 102

# انظر في تصرّف الدهر وأحواله ؛ فإنّ ما هو آت من الدنيا كما ولي منها

ما أكثر العبر ، وأقل الاعتبار ومن أولئك الأقلّين الناظر إلى تصرّف الدهر نظر مَن يأخذ بالعبر ، قد جاءت الكلمة في غضون كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم قال :

« وانظر في تصرّف الدهر وأحواله ؛ فإنّ ماهو آت من الدنيا كما ولّي منها فاعتبر بها »(٤).

#### أقول :

يشهد لما قلناه أمره (عليه السلام) بالاعتبار ، لا مجرّد النظر ليعلم تصرّفات الدهر خالياً عن الأخذ والعمل به ، وكذا بقيّة كلماتهم كالكتاب العزيز التي تهدف من ورائها العمل ، والتطبيق ، لاالعلم فحسب.

<sup>(</sup>۱) التنقيح ۲۰۳/۳.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٢/٨٧ ٨٨.

<sup>(</sup>٣) النهج ٢٠٣/١٩ ، الحكمة ٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) التحف ٣٩١.

في كتابنا أمثال وحكم النهج ما يناسب الكلمة وهي كلمة أمير المؤمنين (عليه السلام): « وعلى أثر الماضي ما يمضي الباقي »(1) كالقطار يتبع بعضه بعضاً في السير(1).

وقد يستدل على آخر الشيء بأوّله وجوداً وعدماً ويها ثلها العلوي الآخر: «استدل على مالم يكن بها كان ؛ فإنّ الأمور أشباه »<sup>(۱)</sup>، وكذا قولهم: (حكم الأمثال فيها يجوز، وما لا يجوز سواء) الأمثال فيها يجوز،

#### وقوله (عليه السلام):

« فإنّ ماهو آت من الدنيا كما ولّى منها » ؛ لأنّه عرضة الزوال فكأنّه قد زال وأيّ فرق بين الباقي من أيّام الدهر ، وبين ما مضى منه ، والمادّة واحدة والسبب واحد ، وإرادة الله في الجميع واحدة وهي سنّة القهر له بالفناء ، والموت كما قال تعالى : ﴿ كُلُّ مَنْ عليها فانٍ \* وَيَبقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجَلال وَالإكرامُ ﴾ (٥٠ . وسنّته فيما يقى من الدهر هي بعينها فيما مضى منه ﴿ سُنَّةَ اللهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ في عبادِه ﴾ (١٠ . ﴿ وَلَن تَجَدَ لِسُنّةِ اللهِ تَبديلاً ﴾ (٧٠ ، ﴿ فَهَل يَنظُرُونَ إلا سُنّةَ اللهِ تَجويلاً ﴾ (١٠ ، أساس ، ومقياس مقياس ، ومقياس ، ومؤياس ،

<sup>(</sup>١) النهج ٨١/٧ ، الخطبة ٨٨.

<sup>(</sup>٢) الأمنال و الحكم المستخرجة من نهج البلاغة ٢٦٣ ، الرقم ٨٥.

<sup>(</sup>٣) النهج ١١٣/١٦ . الوصيّة ٣١ . أمثال وحكم الإمام الرضا - ٦٣/١.

<sup>(</sup>٤) مثل علمي مشهور.

<sup>(</sup>٥) الرحمٰن : ٢٦ ـ ٢٧.

<sup>(</sup>٦) غافر : ٨٥.

<sup>(</sup>٧) الأحرّاب ٦٢.

<sup>(</sup>٨) قاطر: ٤٣.

<sup>(</sup>٩) فاطر : ٤٣ ،

وفي آي أخرى تصرّح بذلك بوضوح لاخفاء به.

٤٤٢ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

سهاوي ليس لغيره فيه صنع.

وقد جَاء في الأمثال: ( من المحال بقاء الدهر على حال ) (١)

# ۱۵۵ إن فعلت لم أجالسك

من الكلمات المختارة المأثورة التي تصلح مثلاً، أو هي حكمة على الأقل ومن المستحسن في العقول الهجرة عن القبيح والكفّ عنه، وترك المجالسة لفاعله، ما قاله الإمام الكاظم (عليه السلام) لعبدالله بن مصعب الزبيري عندما أراد الخوض في جوارٍ، رواه الشيخ الكليني (طاب ثراه) قال:

عدة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن علي بن أسباط عن محمد بن الصباح عن عبد الرحمن بن الحجّاج عن عبدالله بن مصعب الزبيري قال : سمعت أبا الحسن موسى بن جعفر ( عليها السلام ) ، وجلسنا إليه في مسجد رسول الله ( صلّى الله عليه وآله ) ، فتذاكرنا أمر النساء ، فأكثرنا الخوض وهو ساكت لايدخل في حديثنا بحرف ، فلمّا سكتنا قال :

أمّا الحرائر فلا تذكر وهنّ ، ولكنّ خير الجواري ما كان لك فيها هوى و كان لها عقل وأدب ، فلست تحتاج إلى أن تأمر ولا تنهى . ودون ذلك ما كان لك فيها هوى وليس لها أدب ، فتصبر عليها ، لمكان هواك فيها . وجارية ليس لك فيها هوى ، وليس لها عقل ولا أدب ، فتجعل فيها بينك وبينها البحر الأخضر. قال : فأخذت بلحيتي أردت أن أضرط فيها لكثرة خوضنا لما لم نقم فيه

<sup>(</sup>١) أمنال وحكم ١٧٣٨/٤.

والوجه فيه الحدوث المسبب للتبديل والتغيير الدائم.

أمثال وحكم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١

على شيءٍ ولجمعه الكلام ، فقال لي : مه إن فعلت لم أجالسك (١٠).

## الجواري ، وترجمة الزبيري

أمّا وجه تقسيم الجواري إلى ثلاثة ؛ لأنّ الجارية إمّا واجدة للعقل والأدب، أو فاقدة هلما . وصاحبها إمّا يهوى الواجدة ، أو الفاقدة ، أو لا هوى ولا وجدان، وهو القسم الثالث المضروب له المثل بالبحر الأخضر ، لبيان الحيلولة ، أو البّعد الشاسع (٢).

## ترجمة الزبيري

عبدالله بن مصعب الزبيري قال الأستاذ الخوئي: والد بكّار بن عبدالله ابن مصعب مزّق عهد يحيى بن عبدالله بن الحسن ، وأهانه بين يدي الرشيد، وقال: اقتله يا أمير المؤمنين ، فإنّه لاأمان له! فقال للرشيد: إنّه خرج مع أخي بالأمس ، وأنشد أشعاراً له ، فأنكرها فحلّفه يحيى بالبراءة وتعجيل العقوبة ، فحمّ من وقته ، ومات بعد ثلاثة ، فانخسف قبره مرّات كثيرة.

رواه الصدوق في العيون : الجزء ٢ ، الباب ٤٨ ، بإسناده عن علي بن محمد النوفلي ، الحديث ١ ، ولكنّه ضعيف.

وروى محمد بن يعقوب بإسناده عن عبدالله بن مصعب الزبيري رواية تكشف عن وقاحته وسوء أدبه مضافاً إلى ماكان عليه من عدم التزامه بأحكام الدين. الكافي: الجزء ٥، باب أصناف النساء من كتاب النكاح ٣، الحديث ٢.

قال المحدّث المجلسي : في مرّاة العقول في تعليقته على هذا الحديث : انظر إلى هذا الرجل ووقاحته ومبلغ أدبه الديني وعدم مراعاته حرمة مسجد النبي ( صلّى الله عليه وآله ) و مهبط أنوار الوحى ، وحرمة رسول الله وحرمة

<sup>(</sup>١) الكافي ٣٢٢/٥ ـ ٣٢٣ ، بأب أصناف النساء ، الحديث ٢ ، الوسائل ١٣٠/١٤.

 <sup>(</sup>٢) لا أدري ما المراد بالبحر الأخضر هل هو معرّب الخزر وهو بحر قزوين بحر الخزر؟ أو البحر الأحمر في جدّه أو كان معهوداً لبحر خاص ٍ أو السهاء؟

٤٤٤ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

ابنه صلوات الله عليهما ، وكيف هم بهذه الشناعة التي تعرب عن خباثته الموروثة ولاغرو منه ومن أمثاله ... (١١).

أقول: يريد السيد الأستاذ برواية الكافي مارويناها عنه بأسرها الدالّة على تقسيم الجنواري، ووقاحة الزبيري أمام الإمام المفترض الطاعة، وفي المسجد النبوي.

#### قوله (عليه السلام): « مه »

قال ابن فارس: «مه» كلمتان تدلّ إحداهما على زجر، والأخرى على منظر ولذّة. فالأولى قولهم: مه، ومَهْمَهُ به: زَجَره بقوله له ذلك. والمهّمة: الخرق الأملس الواسع.

والأخرى قولهم: ليس له مَهمة : إذا لم يكن جميلًا (١) ، وآخر: اسم مبني على السكون بمعنى اسكت (١) ، وآخر: مَه كلمة بنيت على السكون كصه، ومعناه اكفف، لأنّه زجر، فإن وصلت ونوّنت قلت: « مه مه ». وقيل هي ما الاستفهاميّة، و وقفت عليها بهاء السكت (١).

ولاريب أنّ « مه » لاتقال إلّا لردع القائل عبّا قال كالزبيري الفاقد الأدب فردعه (عليه السلام).

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ٣٣٥/١٠ ـ ٣٣٦، وقد علَق على حديث الكافي المعلّق بها ذكره في معجم الرجال هامش الكافي ٣٢٣/٥.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ٥/٢٦٧ \_ ٢٦٨ \_ مهمة \_

<sup>(</sup>٣) النهاية ٢٧٧/٤ ـ مهمة \_.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين \_ مهمة \_.

# ١٥٦ إن كان أبوك أحمق ينبغي أن تكون مثله

يضرب به المثل للمهاثلة في المشتركات يقال إمّا للمطايبة ، أو للتأديب جاء جوابا من الإمام الكاظم (عليه السلام) لمولى له ، وصورته قد رواها الشيخ الكليني قال :

محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد بن عيسى عن معمّر بن خلّاد قال : إنّ أبا الحسن (عليه السلام) اشترى داراً ، وأمر مولى له أن يتحوّل إليها، وقال : إنّ منزلك ضيّق ، فقال : قد أحدث هذه الدار أبي ، فقال أبو الحسن (عليه السلام) : إن كان أبوك أحمق ينبغى أن تكون مثله (١).

## أقول :

هنا أمران : الماثلة في مشتركات شخصين الولد ، والوالد مثلًا ، وسعة الدار وضيقها.

الأول: إن كان الأب كيساً فطناً ينبغي أن يكون الولد مثله ، لأنّ قانون الوراثة أحد القوانين الثلاثة قاض بذلك (٢) ومؤثّر بالصميم فالولد مختصل بخصال الوالد إن خيراً فخيراً ، وإن شرّاً فشرّاً ، وإنّ الولد الثمر، والوالدالشجر ، فإن طاب طاب ، وإن خبث خبث ، وأنّه جاء في الدعاء : « أعوذ بك من شرّ والد وما ولد » قال الشيخ الطريحي : يعني من شرّ إبليس وشياطينه (١) . وهو كها ترى لادلالة على ما قال إلّا لدليل معلوم.

<sup>(</sup>١) الكافي ٦/٥٢٥ ، باب سعة المنزل ، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٢) والمتربية ، والمحيط.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين ـ ولد ـ.

والنبوي: «الولدسر أبيه» إن ثبت (() دليل على أنّ الولد ليس إلّا الوالد المتصوّر به؛ ومن ثم قيل: إنّه الوالدالثاني، وحياته الثانية، وأنّه كلّه كها قال أمير المؤمنين لولده الحسن (عليها السلام): «وجدتك بعضي بل وجدتك كلّي» (() نعم قد يشاء الله تعالى المضادّة ف ﴿ يُحْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيّتِ مَنَ الْمَيّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيّتِ مِنَ الْمَيّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيّتِ مِنَ الْمَيّتِ وَلَحْرِجُ الْمَيّتِ مِنَ الْمَيّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيّتِ وَلَحْرِجُ الْمَيّتِ وَلَحْرِجُ الْمَيّتِ وَلَحْرِجُ الْمَيّتِ وَلَحْرِجُ الْمَيّتِ وَلَحْرِجُ اللّه مِنَ الْمَيّتِ وَلَحْرِجُ اللّه الطالمية والظاهرية والظاهرية فيلد الصالح من الطالح من الطالح من الصالح ، والمثال غير عزيز كابن نوح ، وقابيل بن آدم (عليهها السلام).

## والثاني :

في الحديث النبوي : « من سعادة المرء المسلم المسكن الواسع » ، والباقري : « من شقاء العيش ضيق المنزل » (١) فلا يرغب ضيق الدار إلّا من ضاق فكره.

<sup>(</sup>١) أمثال وحكم ٢٨١/١ , وردَّه السخاوندي كم في اللؤلؤ المرصوع ٩٩.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢١/٧٥ . الوصية ٣١.

<sup>(</sup>٣) الروم: ١٩.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٦/٦٦ . وفي ٥٢٥ الصادقي : «من السعادة سعة المنزل».

نم إنَّ الحديث يحتمل أنَّه كاظمي ولأجله أوردناه ؛ لأنَّ راويه وهو معمر بن خلاد بن أبي خلاد البغدادي من أصحاب الرضا ، والكاظم عليها السلام على قول البرقي راجع معجم رجال الحديث ٢٦٣/١٨.

# ١٥٧ إن كانت أفاعيل العباد من الله دون خلقه فالله أعلى وأعزّ

روى الشيخ المجلسي نقلًا من كنز الكراجكي عن محمد بن سنان عن داود الرقي أنّ أبا حنيفة قال لابن أبي ليلى : مر بنا إلى موسى بن جعفر (عليه السلام) لنسأله عن أفاعيل العباد ، وذلك في حياة الصادق (عليه السلام) وموسى (عليه السلام) يومئذٍ غلام ، فلمّا صارا إليه سلّما عليه ، ثم قالا له : أخبرنا عن أفاعيل العباد : ممّن هي ؟

فقال لها: إن كانت أفاعيل العباد من الله دون خلقه فالله أعلى وأعزّ من أن يعذّب عبيده على فعل نفسه ، وإن كانت من الله ومن خلقه فإنّه أعلى وأعزّ من أن يعذّب عبيده على فعل قد شاركهم فيه ، وإن كانت أفاعيل العباد من العباد فإن عذّب فبعدله ، وإن غفر فهو أهل التقوى وأهل المغفرة . ثم أنشأ يقول :

لم تخل أفعالنا الله يُذَمَّ بها إما تفرد بارينا بصنعتها أو كان يُشركنا فيها فيلحقه أو لم يكن لإتهي في جنايتها

إحدى ثلاث معان حين تأتيها فيسقط الذم عنا حين ننشيها ما سوف يلحقنا من لائم فيها ذنب في الذنب إلا ذنب جانيها(١)

## أقول :

يروي الشيخ الطبرسي القصّة مع اختلاف في ألفاظها ، وإسناد الأبيات

<sup>(</sup>١) البحار ٢٤٨/١٠.

٤٤٨ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

إلى غيره (عليه السلام) حيث قال : ( وفي ذلك يقول الشاعر : ) ثم يروي الأبيات فراجع (١).

كما ورواها ابن شهر آشوب في كتاب متشابه القرآن بشكل يأتي بيانه عند « إنّ المعصية لابدّ أن تكون من العبد ، أو من ربّه ، أو منها جميعاً »(٢).

من عرف ظاهرة الإرادة وما يعقبها ، وما يتقدّمها من تصوّر الشيء المراد. و تصديق فائدته ، والشوق الباعث على الإقدام عليه ، ثم هجمة النفس ، لايتهم الله ، ولايتوهمه ، فالاتهام والتوهم إنّها نشأ عن الجهل بمحتوى الإرادة.

# ۱۵۸ ) إن كانت به غُرّة سائلة فهو العيش

روى الشيخ الحر عن الكليني بإسناده إلى سليهان الجعفري عن الإمام الكاظم (عليه السلام) قال: سمعته يقول:

« من خرج من منزله ، أو منزل غير منزله في أوّل الغداة فلقي فرساً أشقر ("") به أوضاح بورك له في يومه ، وإن كانت به غرّة سائلة فهو العيش ولم يلق في يومه ذلك إلّا سروراً ، وقضى الله حاجته »(1).

أقول :

الخيل خير قد جاء في عدّة من أحاديث تصرّح به منها.

<sup>(</sup>١) الاحتجاج ١٥٨/٢ \_ ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) متشابه القرآن ومختلفه ١٢٠ . وفيه بدل كلمة معان . خصال . قال :

لم تخل أفعالنا اللَّتي نذم بها إحدى ثلاث خصال حين نأتيها

<sup>(</sup>٣) حمرة تعلو بياضاً مجمع البحرين \_ شقر \_.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٣٤٩/٨.

النبويّ : « الخيل معقود في نواصيها الخير »(١٠).

والآخر: « الخيل معقود بنواصيها الخير إلى يوم القيامة، والمنفق عليها في سبيل الله كالباسط يده بالصدقة لايقبضها "".

والآخر في قول الله عزّ وجلّ : ﴿ الذين ينفقون أموالهم بالليل والنهار سرّاً وعلانية فلهم أجرهم عند ربّهم ولاخوف عليهم ولاهم يحزنون ﴾ (٣) قال : نزلت في النفقة على الخيل.

قال الصدوق : هذه الآية نزلت في أمير المؤمنين (عليه السلام) ، وجرت في النفقة على الخيل وأشباه ذلك (١٠).

وكفانا تفسيره ( طاب ثراه ) لها عبّا يرد على عموم ذلك فإنّ القرآن يجري مجرى الشمس والقمر ، والمورد لايخصّص عمومه كها قرّر في موضعه.

قوله: « به غُرّة سائلة فهو العيش ».

قال ابن الأثير في حديث إسقاط الجنين: أصل الغُرَّة: البياض الذي يكون في وجه الفرس، وكان أبو عمر و بن العلاء يقول: الغُرَّة عبد أبيض أو أمة بيضاء، وسمَّي غُرَّة لبياضه، فلا يقبل في الدية عبد أسود ولاجارية سوداء.. وإنّا الغُرَّة عندهم ما بلغ ثمنه نصف عُشر الدية (٥).

وعليه معنى الحديث: إذا لقي فرساً أبيض الناصية السائل بياضها في أوّل لقائه صباحاً يتفائل به بالخير في صبحه فإنّه يلقى سروراً، وإسعاف حاجته؛ لأنّ الخير معقود في ناصيته.

<sup>(</sup>١) الوسائل ٣٤٨/٨

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٣٤٤/٨

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٣٤٤/٨.

<sup>(</sup>٥) النهاية ٣٥٣/٣ غرر ...

#### 109

# إن كانت عصا موسى ردّت ما ابتلعته من حبال القوم وعصيّهم فإنّ هذه الصورة تردّ ما ابتلعته من هذا الرجل

كلمة تحدِّ من حجة الله على الخلق الإمام الكاظم (عليه السلام) على طاغية زمانه هارون ، وإنّه ممّن قال الله تعالى : ﴿ بل عِبَادٌ مُكُرمَوُن ۞ لايسْبِقُونَهُ بِالقُولِ وَهُمْ بِأُمْرِ منه تعالى.

روى ابن شهر آشوب عن علي بن يقطين قال: استدعى الرشيد رجلاً يُبطل به أمر أبي الحسن، ويُخجله في المجلس، فَانتُدِبَ له رجلٌ مُعزمٌ ألى . فلمّا أحضرت المائدة عمل ناموساً ألى على الخبز، فكان كلّما رام خادم أبي الحسن تناول رغيفٍ من الخبز طار من بين يديه، واستفزّ هارون الفرح و الضحك لذلك، فلم يلبث أبو الحسن أن رفع رأسه إلى أُسَدٍ مُصوّر على بعض الستور، فقال له: يا أسد الله خذ عدو الله؛ قال: فوثبت تلك الصورة كأعظم ما يكون من السباع فافترس ذلك المعزم، فخر هارون وندماؤه على وجوههم مغشيًا عليهم، وطارت عقولهم! خوفاً من هول ما رأوه، فلّما أفاقوا من ذلك بعد حين، قال هارون لأبي الحسن (عليه السلام) أسألك بحقي أن عليك لمّا سألت الصورة أن تردّ الرجل، فقال: إن كانت عصا موسى ردّت ما ابتلعته من حبال القوم تردّ الحرجل، فقال: إن كانت عصا موسى ردّت ما ابتلعته من حبال القوم

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٢٦ \_ ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الذي يستعمل الرقي والعزائم وهو الساحر.

<sup>(</sup>٣) ما تنمس به من الاحتيال.

<sup>(</sup>٤) أيّ حق له عليه يا تري.

وحيث لم تردّ ما ابتلعته عصا موسى ، فلم يردّ أسد موسى ما ابتلعه من الرجل المُعزم المغرور بعزائمه في قبال حجّة الله تعالى . وقد جاء نظير ذلك عن ابنه الرضا (عليها السلام) في مجلس فرعون عصره المأمون العبّاسي<sup>(۱)</sup> وذلك جزاء المجرمين في الدنيا قبل الآخرة ، ولولا أمر الله بالكفّ ، لا بتلعت الصورة من في المجلس بأسرهم.

# ١٦٠ إن كانت الكعبة هي النازلة بالناس فالناس أولى بفنائها

كلمة تحكيم لأولوية السَبْق وإنها من المقاييس العقلية ، والشرعية من إعطاء الحق للأسبق في كافّة الأمور التي طبّقها الإمام الكاظم (عليه السلام) لمشكلة هدم الأفتية و البيوت حول البيت الحرام لغرض توسيعه ، وصورتها مروية رواها العيّاشي السمرقندي في تفسيره لقوله تعالى : ﴿ إِنّ أُوّل بيت وضع للناس لّلذي ببكّة ﴾ (٢).

#### قال:

عن الحسن بن علي بن النعمان قال : لمّا بنى المهدي الحسن بن علي بن النعمان قال : لمّا بنى المهدي أنه المسجد الحرام بقيت دار في تربيع المسجد ، فطلبها من أربابها فامتنعوا ، فسأل عن ذلك الفقهاء

<sup>(</sup>١) المناقب ٢٩٩/٤ ، البحار ٤٢/٤٨.

<sup>(</sup>٢) افترس أسدان حميد بن مهران عيون أخبار الرضا ١٦٩/٢ . الباب ٤١.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٩٦.

<sup>(</sup>٤) أبن المنصور المتوفى ١٦٩هـ.

؟ فكلُّ قال له : إنّه لاينبغي أن يدخل شيئاً في المسجد الحرام غصباً ، فقال له على بن يقطين : يا أمير المؤمنين لو [ أنّي ] كتبت إلى موسى بن جعفر (عليه السلام)، لأخبرك بوجه الأمر في ذلك ، فكتب إلى والي المدينة أن يسأل موسى أبن جعفر عن دار أردنا أن ندخلها في المسجد الحرام فامتنع علينا صاحبها فكيف المخرج من ذلك ؟ فقال : ذلك لأبي الحسن (عليه السلام) ، فقال أبو الحسن (عليه السلام) : ولابد من الجواب في هذا ؟ فقال له : الأمر لابد منه.

#### فقال له اكتب:

«بسم الله الرحمن الرحيم إن كانت الكعبة هي النازلة بالناس فالناس أولى بفنائها ، وإن كان الناس هم النازلون بفناء الكعبة فالكعبة أولى بفنائها ».

فلمًا أتى الكتاب إلى المهدي أخذ الكتاب فقبّله، ثم أمر بهدم الدار، فأتى أهل الدار أبا الحسن (عليه السلام) فسألوه أن يكتب لهم إلى المهدي كتاباً في ثمن دارهم، فكتب إليه أن أرضخ لهم (۱) شيئاً فأرضاهم (۱).

### أقول :

سبق السؤال وجوابه سؤال الدوانيقي أبا عبدالله الصادق (عليه السلام) عن ذلك والجواب: « فإن كانوا هم تولّوا قبل البيت فلهم أفنيتهم ، وإن كان البيت قدياً قبلهم فله فناؤه » فدعاهم أبو جعفر فاحتجّ عليهم بهذا فقالوا له : اصنع ما أحببت ".

<sup>(</sup>١) الإرضاخ والرضوخ: العطاء اليسبر المجمع ـ ضخ ـ.

<sup>(</sup>٢) تفسير العيّاسي ١٨٦/١. الوسائل ٣٣١/٩. البحار ٢٤٥/١٠ ـ ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير العيّانسي ١/ه١٨ ، الوسائل ٣٣١/٩.

# ۱٦۱ إن كانت لك حاجة فحرّك شفتيك

مثل يضرب للسعي على الحصول للوطر نظير قولهم منك الدعاء ومن الله الإجابة ، ومنك الحركة ومن الله البركة (١٠) . وإنّه قد قاله الإمام الكاظم (عليه السلام).

## قال العلامّة المجلسي :

روى السيد ابن طاووس في كشف المحجّة من كتاب الرسائل لمحمد بن يعقوب عمّن سمّاه قال: كتبت إلى أبي الحسن (عليه السلام) إنّ الرجل يحبّ أن يُفضي إلى ربّه، قال: فكتب: إن كانت لك حاجة فحرّك شفتيك، فإنّ الجواب يأتيك (١).

وهذا ردَّ على من قال إنَّ النيَّة كافية كالمتصوَّفة بل كما تقدَّم ذكر ما يماثل الكلام من الكاظم (عليه السلام) أيضاً لساعة بن مهران ، وهو :

« إذا كانت لك حاجة إلى الله فقل ... »(") ، فتحريك الشفتين ، وذكر الحاجة بالقول موظف ومحبوب ، ولعلّ الحديث ناظر إلى لزوم ذكر الحاجة عندها عند الدعاء والطلب من الله تعالى ولا ينافي ذكرها للإمام المعصوم لأنّه (عليه السلام) الوجيه عند الله فإذا طلبت منه الحاجة تشفّع للطالب عندالله أن يقضيها له كيف لا وهو أعزّ شفيع يشفع عندالله ، وأهل البيت أساؤه الحسنى التي أمر

<sup>(</sup>١) الحركة بركة . (أز تو حركت . أز خدا بركت) أمنال وحكم ١١١٤/١.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٢/٩٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، وانظر حرف (إذا).

302 ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام العباد في الدعاء مها.

عن الرضا (عليه السلام) : « إذا نزلت بكم شديدة فاستعينوا بنا على الله عزّ وجلّ وهو قوله عزّ وجلّ :

﴿ ولله الأسهاء الحسنى فادعوه بها ﴾ (١) ، ونصّت نصوص على أنّهم الأسهاء الحسنى منها الصحيح الصادقي في تفسير الآية: « نحن الأسهاء الحسنى التي لايقبل الله من العباد عملاً إلا بمعرفتنا » (١) ، وأنّهم الوسيلة المبتغاة إلى الله في آية ﴿ وابتغوا إليه الوسيلة ﴾ (١) ؛ ومن ثم يندب عند الدعاء ذكر الصلاة على محمد وآله (١) ؛ لأنّه دعاء مستجاب وبه تقضى الحاجة ، ولاترد ، وليس لنا مجال لإيراد الأدلّة هنا.

# ١٦٢ إن كان في يدك هذه شيء فإن استطعت أن لاتعلم هذه فافعل

من الأمشال السائرة الروائية يضرب لتشديد الكتهان ، رواه الشيخ الكليني بإسناده إلى عثمان بن عيسى عن أبي الحسن صلوات الله عليه قال :

« إن كان في يدك هذه شيء فإن استطعت أن لاتعلم هذه فافعل ، قال : وكان عنده إنسان فتذاكر وا الإذاعة ، فقال : احفظ لسانك تُعزّ ، ولاتمكن الناس من قياد رقبتك فتذلّ » (٥).

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ١٤٣/١ ـ ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٣٥ . تفسير نور الثقلين ١/٥١٩ ه... وهم الوسيلة الى الله».

<sup>(</sup>٤) البحار ٦٥/٩٤، العلوي وغيره.

<sup>(</sup>٥) أصول الكافي ٢٢٥/٢ ـ ٢٢٦.

## أقول :

سبقت إحدى الكلمتين الأخيرتين : « احفظ لسانك تعرّ »(١) وتأتي الأخرى في موضعها(٢) إن شاء الله.

في الكتهان ، والمنع من إذاعة السرّ أحاديث ، وكلمات غير قليلة ، تقدّم بعضها (٢) ، وفيها يلي من الآخر :

في صحيح صادقي : « إنَّ أمرنا مستور مقنَّع بالميثاق ، فمن هتك علينا أذلَّه الله ».

وفي آخر : نفس المهموم لنا ، المُغتمّ لظلمنا تسبيحٌ ، وهمّه لأمرنا عبادةٌ ، وكتهانه لسرّنا جهادٌ في سبيل الله.

قال لي (١٤) محمد بن سعيد : اكتب هذا بالذهب ، فما كتبت شيئاً أحسن منه (٥).

قال المأمون للرضا (عليه السلام) : أنشدني أحسن ما رويته في كتمان السرّ فقال :

فیامن رأی سرّاً یصان بأن یُنسیٰ فینبذه قلبی إلی ملتوی الحشا<sup>(۱)</sup> وإنّي لأنسىٰ الســرّ كي لا أذيعــه مخافـــة أن يجرى ببـــالى ذكـــره

<sup>(</sup>١) العنوان.

<sup>(</sup>٢) حرف (لا).

<sup>(</sup>٣) حرف الهمزة مع الحاء.

<sup>(</sup>٤) أي لعيسي بن أبي منصور الراوي.

<sup>(</sup>٥) أصول الكافى ٢٢٦/٢.

<sup>(</sup>٦) في نسخة « الحسا ».

٤٥٦ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

فيوشك من لم يُفش سرّاً وجال في خواطره أن لا يطيق له حبساً (١) في علوي منسوب: « سرّك دمك ، فلا تُجرينه إلّا في أوداجك »(١) والمشل: ( سرّك من دمك ) (١) ، في حديث: «إذا حدّث الرجل ، ثم التفت ، فهو أمانة ، وإن لم يستكتمه ».

واطعن الطعنة النجلاء عن عرض واكتم السرّ فيه ضربة العنق(1)

# ١٦٣ إن كان لايُغنيك ما يكفيك فليس شيء من الدنيا يُغنيك

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) الحكميّة لهشام بن الحكم رواها ابن شعبة الحرّاني.

## وصورتها :

« ياهشام إن كان يُغنيك ما يكفيك فأدنى ما في الدنيا يكفيك ، وإن كان الأيغنيك ما يكفيك فليس شيء من الدنيا يُغنيك » أن .

## أقول :

تمنح الكلمتان أهل الدراية حكمة المعاش، ولسائر الناس نهج القنوع،

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ١٧٣/٢.

<sup>(</sup>٢) الأمثال العلوّية مخطوط.

<sup>(</sup>٣) مجمع الأمثال ٣٤٣/١ حرف السين.

<sup>(</sup>٤) مجمع الأمثال ٢٣١/١ ٣٣٢ . حرف السبن.

<sup>(</sup>٥) التحف ٣٨٧ ، البحار ٢٠١/٧٨

وترك الحرص؛ لأنّ الأولى منها ترغّب القناعة، والثانية تشوّه وجه الحريص، وأنّ الدنيا لاتكفيه، ولايذوق حلاوة الكلمتين إلّا من عرف حسن القنوع، وقبح الحرص، والهلع والطمع.

وهنا الكلام خاص بالكلمة الثانية ، وأمّا الأوّلي المرغّبة للقناعة فانتظرها ''.

الحرص والهلع والقرآن ، والحديث ، والكلمات :

## الحرص والهلع والقرآن :

قال تعالى : ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ خَلَقَ هَلُوعاً ۞ إِذَا مَسَّهُ الشُّرُّ جَزُوعاً ۞ وإذا مَسَّهُ الخير منوعاً ۞ إلَّا المصلّين ... ﴾ ```.

الهلع : الحرص ، وأشدّ الجزع ، وقول علي (عليه السلام) : « وعلوت إذ هلعوا »<sup>(۱۲)</sup>.

وقال ابن فارس: الهلع في الإنسان شبه الحرص. ويدلَّ على سرعة وحدَّة . وناقة هلواع حديدة سريعة . وقال ابن السكيت: رجل هلعة وبهلع يجزع سريعاً (٤).

ومعنى الآية: في خلقة الإنسان الحرص والجزع السريع ، ولعل ما بعدها تفسير للهلوع ، ولايسلم أحدٌ من هذه الصفة إلا المصلي ، فيعلم أن من ثمرات الصلاة الصحيحة السلامة من ذلك.

#### الحرص والحديث:

في باقري: « مثل الحريص على الدنيا كمثل دود القزّ كلّما ازدادت من

<sup>(</sup>١) حرف (إن).

<sup>(</sup>۲) المعارج: ۱۹ ـ ۲۲.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين \_ حرص \_.

<sup>(</sup>٤) معجم مقاييس اللغة ٦٢/٦ ــ حرص ــ.

٤٥٨ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

القرِّ على نفسها لفًّا كان أبعد لها من الخروج حتى تموت غيًّا »(''.

## الحرص والكلمات:

الحرص وعاء حشوه الذلّ . الحرص ينقص قدر الإنسان ، ولايزيد في رزقه.

# \* أذلّ الحرص أعناق إلرجال \*(١)

# ۱٦٤ إن كان يُغنيك ما يكفيك فأدنى ما في الدنيا يكفيك

هذه أولى الكلمتين اللتين قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم في كلام معه لابد من دكره أيضاً لبيان الربط:

« ياهشام إن كان يغنيك ما يكفيك فأدنى مافي الدنيا يكفيك ، وإن كان لا يُغنيك ما يكفيك فليس شيء من الدنيا يغنيك »(").

## أقول :

فسّرنا الأولى بالقنوع ، والثانية بالحرص ، وقد واعدناك التكلّم على الأولى ، وحان موضع الوفاء به في المقام.

القناعة في القرآن ، والحديث ، والكلمات.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣/٧٣.

<sup>(</sup>٢) التمثيل والمحاضرة 220. وصدر البيت \* تعالى الله يا سلم بن عمرو \* لأبي العتاهية التمثيل والمحاضرة ٧٦.

<sup>(</sup>٣) التحف ٣٨٧ البحار ٣٠١/٧٨.

## القناعة في القرآن:

قال تعالى : ﴿ فكلوا منها وأطعموا القانع والمعتر ﴿ ﴿ ''.

القانع: الذي يرضى بها أعطيته ولايسخط، ولا يكلح، ولا يلوي شدقه غضباً، والمعترّ: المارّ بك لتطعمه. في صادقي « القانع يقنع بها أرسلت إليه من البضعة فها فوقها، والمعترّ يعتريك لايسألك » أن وفسّرت آية ﴿ فلنحيّينه حيوة طيّبة ﴾ أن كما في نبوي بالقناعة، والرضا بها قسم الله أنا. والظاهر أنّ من ظاهرة الحياة الطيّبة القناعة بلا قصر عليها إبقاءً لإطلاق الآية وشمولها لغيرها.

#### القناعة في الحديث:

في صحيح صادقي : « من قنع بها رزقه الله فهو من أغنى الناس ».

وآخر: «شكا رجل إلى أبي عبدالله (عليه السلام) أنّه يطلب، فيصيب ولايقنع، وتنازعه نفسه إلى ما هو أكثر منه وقال: علّمني شيئاً انتفع به، فقال أبو عبدالله (عليه السلام): إن كان ما يكفيك يُغنيك فأدنى ما فيها يُغنيك، وإن كان ما يكفيك لا يُغنيك لا يُغنيك فكلّ ما فيها لا يُغنيك »(٥٠).

## القناعة في كلهات الأدباء:

الحرّ عبد إذا طمع ، والعبد حرّ إذا قنع . أنت العزيز ما التحفت بالقناعة . من لم يقنع باليسير لم يقنع بالكثير . القانع بها قسم الله له في حدائق النعم .

<sup>(</sup>١) الحبِّج : ٣٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير الصافي ١٢٤/٢.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجمع البيان ٣٨٤/٦.

<sup>(</sup>٥) أصول الكافى ١٣٩/٢.

# ۱٦٥ إن كنت اعوججت فتب

الاعوجاج الحَيد عن الاستقامة فيستتاب مَن حاد عن الأصحاب. كلمة الإمام الكاظم (عليه السلام) جاءت في كلام له:

« إذا صحبت رجلًا وكان موافقاً لك ، ثم غاب عنك ، فلقيته فاضطرب قلبك عليه فارجع إلى نفسك فانظر ، فان كنت اعوججت فتب ، وإن كنت مستقياً فاعلم إنّه ترك الطريق ، وقف عند ذلك ، ولا تقطع منه حتى يستبين لك إن شاء الله تعالى "".

أقسول: الاعوجاج من العوج بفتح العين في الأجسام، وبالكسر في المعاني انظر نهاية الجزري في ـ عوج ـ.

والقلب يحدّثك عن الصديق عن قبضه ، وعن بسطه ، وأنّه صادق ، أو كاذب ، وعلى اتصال ، أو انفصال ، فإن كان واصلًا وإلّا فليعلم أنّ أحدهما قد أحدث ؛ وتغنيك شهادته عن إقامة البرهان ، أو الشهود.

ولو أنَّ قلبين توافقا على أمر فيه رضا الله غمرتها الرحمة ، وظاهرة الوفاق تظهر في المعانقة وغيرها.

ففي صحيح صادقي : « إنَّ المؤمنين إذا اعتنقا غمرتها الرحمة ، فإذا التزما

<sup>(</sup>١) التمثيل والمحاضرة ٤١١.

<sup>(</sup>۲) إحقاق ۲۲/۱۲.

لايريدان بذلك إلّا وجه الله ، ولايريدان غرضاً من أغراض الدنيا ، قيل لهما : مغفوراً لكما ، فاستأنفا . فإذا أقبلا على المساءلة قالت الملائكة بعضها لبعض: تنحّوا عنهما ،فإنّ لهما سرّاً ، وقد ستر الله عليهما.

قال إسحاق: فقلت: جعلت فداك فلا يكتب عليها لفظها وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا يَلْفَظُ مِنْ قُولَ إِلاّ لديه رقيب عتيد ﴾ " ، قال: فتنفّس أبو عبدالله (عليه السلام) الصعداء ، ثم بكى حتى اخضلّت دموعه لحيته وقال: يا إسحاق إنّ الله تبارك وتعالى إنّها أمر الملائكة أن تعتزل عن المؤمنين ، إذا التقيا، إجـــلالًا لهما ، وأنّه وإن كانت الملائكة لاتكتب لفظها ، ولاتعرف كلامها ؛ فإنّه يعرفه ويحفظه عليها عالمُ السرّ وأخفى » " .

وآخر : « شیعتنا الرحماء بینهم الذین إذا خلوا ذکروا الله [ إنَّ ذکرنا من ذکر الله ]إنّا إذا ذکرنا ذکر الله ، وإذا ذکر عدوّنا ذکر الشیطان » ".

#### 177

# إن كنت تريد البلد فهو الذي فرض الله على المسلمين وعليك - إن كنت منهم ـ الحجّ إليه

كلمة تفاخر في النسب ، والبلد ، والمفاخرة ، والصيت ، قد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) لدحض عرّيض (1) اسمه نُفَيع ، وصورتها على مارواها السيد المرتضى في الغرر كما يلى قال :

<sup>(</sup>۱) ق : ۱۸.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافى ١٧٤/٣.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ١٨٦/٢.

<sup>(</sup>٤) الذي يتعرّض للآخرين كثيراً.

أخبرنا أبو عبيد ألله المرزباني قال: حدّثني عبد الواحد بن محمد الخصيبي قال: حدّثني أبو علي أحمد بن إساعيل قال: حدّثني أبوب بن الحسين الهاشمي قال: قدم على الرشيد رجل من الأنصار، يقال له نُفَيع وكان عرّيضاً قال: فحضر باب الرشيد ومعه عبد العزيز بن عمر بن عبد العزيز، وحضر موسى بن جعفر (عليها السلام) على حمار له، فتلقّاه الحاجب بالبر٣٠ والإكرام، وأعظمه مَن كان هناك، وعجّل له الإذن، فقال نُفَيع لعبد العزيز: من هذا الشيخ؟ قال: أو ما تعرفه؟ قال: لا.

قال: هذا شيخ آل أبي طالب، هذا موسى بن جعفر، قال: ما رأيت أعجز من هؤلاء القوم! يفعلون هذا برجل أن يُقدّر أن يزيلهم عن السرير! أما لئن خرج لأسوءنه، فقال له عبد العزيز: لاتفعل، فإنّ هؤلاء أهل بيت قلّا تعرض لهم أحد في خطاب إلّا وَسَموُه بالجواب " سمةً يبقى عارها عليه مدى الدهر.

قال: وخرج موسى بن جعفر (عليها السلام)، فقام إليه نُفيع الأنصاري، فأخذ بلجام حماره ثم قال له: من أنت؟ فقال له: يا هذا إن كنت تريد النسب فأنا ابن محمد حبيب الله بن إسهاعيل ذبيح الله بن إبراهيم خليل الله. وإن كنت تريد البلد فهو الذي فرض الله على المسلمين وعليك إن كنت منهم - الحج إليه. وإن كنت تريد المفاخرة، فوالله ما رضي مشركو قومي مسلمي قومك أكفاءً لهم حتى قالوا: يا محمد، أخرج إلينا أكفاء نامن قريش. أو إن كنت تريد الصيت والاسم فنحن الذين أمر الله تعالى بالصلاة علينا في

<sup>(</sup>١) في نسخة «بالبُسر» هامش الأمالي ٢٧٥/١.

<sup>(</sup>۲) «يقدر» المصدر.

<sup>(</sup>٣) «وسها يبقى عاره» المصدر.

<sup>(</sup>٤) كشيبة وعتبة وعمر و بن عبد ود.

أُحْلِقُ وحكم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١

الصلوات المفروضة بقوله: اللهم صل على محمد وآل محمد ، ونحن آل محمد ] (١٠).

قال: فخلَى عنه ويده تُرعَد، وانصرف بخزي ٍ، فقال له عبد العزيز: ألم أقل لك !(٢).

## أقول :

أوردنا الحديث كَمَلًا ليتجلّى المراد من مفاخرة الإمام (عليه السلام) ، وسببها ، ولولا تعرّض الرجل العرّيض نُفَيع الأنصاري ، وأنّ الحق يقال ، والكلام يؤتى به على وفق الحال ، لما تفاخر ؛ لأنّه تعريف للنفس وتزكيتها ، وتزكية المرء نفسه قبيحة ، كما جاء في المنع عن المفاخرة الباطلة المزيّفة :

ففي صحيح صادقي : « سألته عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَاذْ كُرُوا اللهَ كَذِكُرُوا اللهَ كَذِكُرُمُ ءَابآءكم أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً ﴾ (٢) ؟ قال : كان المشركون يفتخرون بمنى إذا كان أيّام التشريق ، فيقولون : كان أبونا كذا ، وكان أبونا كذا فيذكرون فضلهم، فقال : ﴿ اذْكُرُوا الله ... ﴾ (٢) .

وذلك لأنّ تفاخرهم كان كذباً وزوراً ؛ وقد ورد عن أمير المؤمنين (عليه السلام) في احتجاجه واستحقاقه ذكر شيءٍ من فضائله ؛ لتبيين الحق ورفع الالتباس الذي جاء من قبل أعدائه في كلام طويل له مشتمل على سبعين منقبة قال :

« إنَّ أُوِّل منقبة لي : أنِّي لم أُشرك بالله طرفة عين ، ولم أعبد الَّلات والعُزَّىٰ

<sup>(</sup>١) هامش الأمالي ٧١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) أمالى المرتضى: غرر الفوائد ودرر القلائد ، المتوّ في ٤٣٦هـ ج٧٧٤/١ \_ ٢٧٥ . مناقب أبن شهر آشوب ٣٦٣/٤ ، مع اختلاف مّا في متون المحتب الثلاثة وبعض الأغلاط المطبعيّة فراجع.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ١٠/٢٠.

٤٦٤ .....المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

والثانية إنّي لم أشرب الخمر قطّ .

والثالثة : أنَّ رسول الله ( صلَّى الله عليه وآله ) استوهبني عن أبي في صباى ، وكنت أكيله وشريبه ومؤنسه ومحدَّثه.

والرابعة إنّي أوّل الناس إيهاناً وإسلاماً.

والخامسة إنّ رسول الله (صلّى الله عليه وآله) قال لي : «ياعلي أنت منيّ بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبيّ بعدي ». \_ إلى قوله (عليه السلام) : \_ وأمّا السبعون : فإنّ رسول الله (صلّى الله عليه وآله) نام و نوّمني ، وزوجتي فاطمة وابنيّ الحسن والحسين ، وألقى علينا عباءة قطوانيّة ، فانزل الله تبارك وتعالى فينا : ﴿ إنّها يُريدُ الله ليُذهِبَ عَنكُم الرّجسَ أهل البَيت وَيُطهِرّكمُ تَطهيراً ﴾ (١) ، وقال جبرئيل (عليه السلام) : أنا منكم يامحمد ، فكان سادسنا

وقول السجّاد (عليه السلام) في مجلس يزيد لعنه الله :

« معاشر الناس من عَرفني فقد عَرفني ، ومَن لم يعرفني فأنا أعرّفه نفسي : أنا ابن مكّة ومنى ، أنا ابن المروة والصفا ، أنا ابن محمد المصطفى ، أنا ابن من علا فاستعلا فجاز سدرة المنتهى وكان من ربّه قاب قوسين أو أدنى ، أنا ابن من صلّى بملائكة السهاء مثنى مثنى ... »(٢).

#### أقول :

 $-x^{(1)}$  (عليه السلام)

لولا خوف الإطالة لذكرناه عن آخره . ثم آية ﴿ لا أَقْسُم بَهِذَا البلد \* وأنت حِلُّ بَهِذَا البلد ﴾ ''أنّها من دلائل القول الكّاظمي غير الخفيّة .

<sup>(</sup>١) الأحراب: ٣٣

<sup>(</sup>٢) الخصال ٧٢/٢ . و٥٨٠.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٧٤/٤٥.

<sup>(</sup>٤) البلد: ١ ـ ٢.

#### 177

# إن كنت تريد الصيت والاسم فنحن الذين أمر الله تعالى بالصلاة علينا في الصلوات المفروضة بقوله: اللهم صلّ على محمد وآل محمد ونحن آل محمد

هذه ثانية كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) الأربع المذكورة عند « إن كنت تريد البلد فهو الذي فرض الله على المسلمين وعليك \_ إن كنت منهم \_ الحجّ إليه »(١) . في كلام له لدحض الرجل العِرّيض : نُفيع الأنصاري ، ذكرناه عن آخره هناك ، فلا نعيد.

#### الصيت:

## قال ابن منظور :

الصيت: الذكر الحسن. الجوهري: الصيت الذكر الجميل الذي ينتشر في والصات: الذكر الحسن. الجوهري: الصيت الذكر الجميل الذي ينتشر في الناس دون القبيح؛ يقال: ذهب صيته في الناس، وأصله من الواو، وإنّما انقلبت ياءً لانكسار ما قبلها كما قالوا: ريحٌ من الرُوح، كأنّهم بنوه على فعْل بكسر الفاء للفرق بين الصوت المسموع، وبين الذكر المعلوم، وربّما قالوا انتشر صوته في الناس. قال ابن سيده: والصوت لغة في الصيت، وفي الحديث: «مامن عبد إلّا له صيت في الساء» أي ذكر وشهرة وعرفان؛ قال: ويكون في الخير والشر. والصية بالهاء مثل الصيت.

#### قال لبيد:

وكم مشتر من ماليه حسن صيته ﴿ لَا إِسَائِيهِ فِي كُلِّ مَبِيدِي ومحضر (١)

الشهرة الجميلة هي المراد بالصيت والاسم في الحديث الجاري، وأي اسم أرفع أوشهرة أسنى جمالاً من محمد وآل محمد وكفاهم شرفاً وشموخاً أنّ الصلاة لا تصح ولا تقبل إلا بالصلاة عليهم، فقد أعطاهم الله من الشرف والرفعة ما لم يعط احداً من العالمين وليس يزيد في شرفهم تشريفهم بالصلاة ؛ وإنّا شرّفت الصلاة بالصلاة عليهم ؛ كما قال الإمام الرضا (عليه السلام) في دعاء له على عدوه وظالمه : «صلّ على من شرّفت الصلاة بالصلاة عليه ، وانتقم لي ممن ظلمني ، واستخفّ بي ، وطرد الشيعة عن بابي ... »(٢).

## وقال الشافعي :

يا أهل بيت رسول الله حبّكم فرضٌ من الله في القرآن أُنزَلهُ يكفيكم من عظيم القدر أنّكم من لم يُصلّ عَلَيكم لا صلاة له(٢)

<sup>(</sup>١) اللسان ٥٨/٢ \_ صوت \_.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا ١٧٠/٣ ـ ١٧١ ، البحار ٨٢/٤٩ ـ ٨٣.

<sup>(</sup>٣) إحقاق الحق ٥٣٤/٢.

#### 171

# إن كنت تريد المفاخرة فوالله ما رضي مشركو قومي مسلمي قومك

هذه رابعة الكلمات الأربع التي ردّ بها الإمام الكاظم (عليه السلام) نُفَيع الأنصاري العِرّيض الذي اعترضه ، وأخذ بلجام حماره ، قائلا له من أنت ، فأجابه بها اشتمل على الكلمات الأربع تقدّمت ثلاثة ، وبقيت الرابعة في كلام له مع الرجل العريض وفي آخره قال :

« وإن كنت تريد المفاخرة ، فوالله ما رضي مشركو قومي مسلمي قومك أكفاءً لهم حتى قالوا : يا محمد أخرج إلينا أكفاءنا من قريش »(١).

وقد ذكرنا القصّة بكاملها عند « إن كنت تريد البلد فهو الذي فرض الله على المسلمين وعليك \_ إن كنت منهم \_ الحجّ إليه »(٢).

ودلالة كلامه (عليه السلام) على كونه أرفع وأعلا فخراً هي أنّ مشركي قريش في وقعة بدر الكبرى كشيبة ، وعُتبة ، وفي غزوة الأحزاب عمرو بن عبد ود ، لم يرضوا عند البراز في ساحة القتال مسلمي قوم نُفيع الأنصاري من الأنصار ، والمهاجرين من المسلمين ؛ لأنّ الحروب والغزوات الإسلامية إنّا أخذت تستعر نيرانها بعد هجرة الرسول (صلى الله عليه وآله) من مكة إلى المدينة ، ولم يكن الكفؤ لمقابلة هؤلاء المشركين الأبطال إلّا علي بن أبي طالب (عليه السلام) فتكون المفاخرة له ، ولأبنائه المعصومين كلّهم ، بل ولسائر ذراريهم

<sup>(</sup>۱) أمالى المرتضى ۲۷۶/۱ ـ ۲۷۵ ، مناقب ابن شهر آشوب ۳۱٦/۶ ، اعلام الدين ۳۰۵ ـ ۳۰۲ البحار ۳۳۳/۷۸ مع اختلاف مًا في الكتب الثلاثة.

<sup>(</sup>٢) حرف (إن) وفي الكتب الأربعة.

٤٦٨ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام إلى يوم القيامة.

وليعلم أنّهم ( عليهم السلام ) حين يتصدون للمفاخرة لا لذاتها ، بل لدحض خصومهم.

#### المفاخرة الحسنية

من المناسبة للكلام الكاظمي المفاخرة الحسنيّة التي ذكرها ابن أبي الحديد المعتزلي نقدّمها وعنوانها كالآتي بألفاظها قال:

# ﴿ مفاخره بين الحسن بن علي ورجالات من قريش ﴾

روى الزبير بن بكار في كتاب ( المفاخرات ) ، قال : اجتمع عند معاوية عمر و بن العاص ، والوليد بن عقبة بن أبي مُعينط ، وعتبة بن أبي سفيان بن حرب ، والمغيرة بن شعبة ، وقد كان بلغهم عن الحسن بن علي (عليه السلام) قوارص ، وبلغه عنهم مثل ذلك ، فقالوا : يا أمير المؤمنين ؛ إنّ الحسن قد أحيا أباه و ذكره، وقال فصُدِق ، وأمر فأطيع ، وخَفَقَت له النعال ، وإنّ ذلك لرافعه إلى ما هو أعظم ، ولايزال يبلغنا عنه ما يسؤنا.

قال معاوية : فها تريدون ؟ قالوا : ابعث عليه فليحضر لِنَسبَّهُ ونسُبُّ أباه ونعيرٌه ونوبَّخه ، ونخبره أنَّ أباه قتل عثمان ونقررٌه بذلك ، ولايستطيع أن يغيرٌ علينا شيئاً من ذلك.

قال معاوية : إنّي لاأرى ذلك ، ولا أفعله ، قالوا : عزمنا عليك يا أمير المؤمنين لتفعلن ؛ فقال : ويحكم لا تفعلوا ! فوالله ما رأيته قطّ جالساً عندي إلّا خفت مقامه وعيبه لي ، قالوا : ابعث إليه على كلّ حال ؛ قال : إن بعثت إليه لأنصفنه منكم.

فقال عمرو بن العاص : أتخشى أن يأتي باطله على حقّنا ، أو يُربي قوله على قولنا ؟

قال معاوية: إنّي إن بعثت إليه لآمرنّه أن يتكلّم بلسانه كلّه، قالوا: مره بذلك. قال: أما إذ عصيتموني، وبعثتم إليه وأبيتم إلاّ ذلك فلا تمرضواله بالقول، واعلموا أنّهم أهل بيت لا يعيبهم العائب، ولا يلصق بهم العار، ولكن اقذفوه بحجره تقولون له: إنّ أباك قتل عثمان، وكره خلافة الخلفاء من قبله.

فبعث إليه معاوية ، فجاءه رسوله ، فقال : إنَّ أمير المؤمنين يدعوك .

قال: من عنده ؟ فساهم له ، فقال الحسن ( عليه السلام ) : مالهم خرّ عليهم السقف من فوقهم وأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون . ثم قال : يا جارية ابغيني (۱) ثيابي ، اللهم إنّي أعوذ بك من شرورهم ، وأدرأ بك في نحورهم، وأستعين بك عليهم ، فاكفنيهم كيف شئت وأنّى شئت ، بحول منك وقوّة يا أرحم الراحمين .

ثم قام، فلمّا دخل على معاوية أعظمه وأكرمه، وأجلسه إلى جانبه، وقد ارتاد القوم وخطروا خطران الفحول، بغياً في انفسهم وعلواً، ثم قال: يا أبا محمد؛ إنّ هؤلاء بعثوا إليك وعصوني.

فقال الحسن (عليه السلام): سبحان الله! الدار دارك، والإذن فيها إليك، والله إن كنتَ أجبتهم إلى ما أرادوا وما في أنفسهم إني لأستحي لك من الفحش، وإن كانوا عابوك على رأيك إني لأستحي لك من الضعف فليّها تقرّر، وأيّها تنكر؟ ... ومالي أن أكون مستوحشاً منك ولا منهم! إنّ وليّي الله، وهو يتولّى الصالحين.

فقال معاوية : يا هذا ، إنّي كرهتُ أن أدعوك ، ولكن هُؤلاء حملوني على ذلك مع كراهتي له ، فإنّ لك منهم النّصَف ومنّي ، وإنّما دعوناك لنقرّ رك أنّ عثمان

<sup>(</sup>١) أبغيني ، أي أعينيني على إحضارها هامش شرح النهج ٢٨٦/٦.

<sup>(</sup>٢) أي ليس لي الاستيحاش منكم جميعاً ، والله وليِّي في كلُّ حال ووليَّ كلُّ صالح.

قتُـل مظلوماً ، وأنَّ أباك قتله ، فاستمع منهم ثم أجبِهم ، ولا تمنعك وحدتك واجتهاعهم أن تتكلّم بكلّ لسانك .

فتكلّم عمرو بن العاص ، فحمد الله وصلّى على رسوله ، ثم ذكر عليّاً (عليه السلام) ، فلم يترك شيئاً يعيبه به إلّا قاله ، وقال : إنّه شتم أبا بكر وكره خلافته ، وامتنع من بيعته ، ثم بايعه مُكرهاً ، وشرك في دم عمر ، وقتل عثمان ظلماً ، وادّعى من الخلافة ما ليس له .

ثم ذكر الفتنة يعيره بها ، وأضاف إليه مساويً ، وقال : إنّكم يا بني عبد المطلب لم يكن الله ليُعطيكم الملك على قتلكم الخلفاء ، واستحلالكم ما حرّم الله من الدماء ، وحرصكم على الملك ، وإتيانكم ما لا يحلّ . ثم إنّك يا حسن تحدّث نفسك أنّ الخلافة صائرة إليك ، وليس عندك عقل ذلك ولا لبّه ، كيف ترى الله سبحانه سَلَبَكَ عَقلَكَ ، وتركك أحمق قريش يُسخر منك وبُهزأ بك ، وذلك لسوء عمل أبيك! وإنّا دعوناك لِنسبّك وأباك ، فأمّا أبوك فقد تفرّد الله به وكفاه أمره، وأمّا أنت فإنّك في أيدينا نختار فيك الخصال ، ولو قتلناك ما كان علينا من الله إثمّ ، ولا عيبٌ من الناس ، فهل تستطيع أن تردّ علينا وتكذّبنا ؟ فإن كنت ترى أنّا كذبنا في شيءٍ فاردده علينا فيها قلنا ، وإلّا فاعلم أنّك وأباك ظالمان .

ثم تكلّم الوليد بن عُقبة بن أبي مُعيط ، فقال : يابني هاشم إنّكم كنتم أخوال عثمان ؛ فنعم الولد كان لكم ؛ فعرف حقكم ، وكنتم أصهاره فنعم الصهر كان لكم ، يكرمكم فكنتم أوّل من حَسَدَه ، فقتله أبوك ظلماً ، لا عذر له ولاحجّة ، فكيف ترون الله طلب بدمه ، وأنزلكم منزلتكم ! والله إنّ بني أميّة خير لبني هاشم لبني أميّة ، وإنّ معاوية خير لك من نفسك .

ثم تكلّم عُتبة بن أبي سفيان ، فقال : يا حسن ، كان أبوك شرّ قريش لقريش ، أسفكَها لدمائها ، وأقطَعها لأرحامها ، طويل السيف واللسان ، يقتل الحيّ ، ويعيب الميّت ، وإنّك ممّن قتل عثان ، ونحن قاتلوك به ، وأمّا رجلٍ

الخلافة فلست في زَندها قادِحاً ، ولا في ميزانها راجحاً ، وإنّكم يا بني هاشم قتلتم عثمان ، وإنّ في الحق أن نقتلك وأخاك به ؛ فأمّا أبوك فقد كفانا الله أمَرَه وأقاد منه ، وأمّا أنت فوالله ما علينا لو قتلناك بعثمان إثمٌ ولا عدوان.

ثم تكلّم المغيرة بن شعبة ، فَشَتَم عليّاً ، وقال : والله ما أعيبه في قضيّة يخون ، ولا في حكم يميل ، ولكنّه قتل عثمان . ثم سكتوا .

فتكلم الحسن بن علي عليه السلام ؛ فحمد الله وأثنى عليه ، وصلّى على رسوله صلّى الله عليه وآله ، ثم قال :

أمّا بعد يا معاوية ، فها هؤلاء شتموني ولكنّك شتمتني ، فحشاً ألفيته ، وسوء رأي عُرفت به ، وخُلقاً سيّئاً ثبت عليه ، وبغياً علينا ؛ عداوة منك لمحمد وأهله ، ولكن اسمع يا معاوية ، واسمعوا فلأقولنّ فيك وفيهم ما هو دون ما فيكم . أنُشدكم الله أيها الرهط أتعلمون أنّ الذي شتمتموه منذ اليوم صلى

القبلتين كلتيهما وأنت يا معاوية بهما كافر ؛ تراها ضلالة ، وتعبد الّلات والعُزّى غواية !؟

وأنشدكم الله هل تعلمون أنّه بايع البيعتين : بيعة الفتح وبيعةالرضوان، وأنت يا معاوية بإحداهما كافر ، وبالأخرى ناكث !؟

وأنشدكم الله هل تعلمون أنّه أوّل الناس إيهاناً ، وأنّك يا معاوية وأباك من المؤلّفة تُسرّون الكفر وتُظهرون الإسلام ، وتستهالون بالأموال !؟

وأنشدكم الله ألستم تعلمون أنّه كان صاحب راية رسول الله صلّى الله عليه وآله يوم بَدرْ ، وأنّ راية المشركين كانت مع معاوية ومع أبيه ، ثم لقيكم يوم أحد ويوم الأحزاب ، ومعه راية رسول الله صلّى الله عليه وآله ، ومعك ومع أبيك راية الشرك ، وفي كلّ ذلك يفتح الله له ، ويفلج حجّته ، وينصر دعوته ، ويصدّق حديثه ، ورسول الله صلّى الله عليه وآله في تلك المواطن كلّها عنه راض ، وعليك وعلى أبيك ساخط !؟

وأنشدك الله يا معاوية ، أتذكر يوماً جاء أبوك على جمل أحمر ، وأنت تسوقه ، وأخوك عتبة هذا يقوده ، فرآكم رسول الله صلّى الله عليه وآله ، فقال : «اللهم العن الراكب، والقائد والسائق!؟».

أتنسىٰ يا معاوية الشعر الذي كتبته إلى أبيك لمّا همّ أن يُسلم ، تنهاه عن ذلك:

يا صخر لا تُسلمن يوماً فتفضعنا خالي وعمي وعمّ الأمّ ثالثهم لا تركننن إلى أمر تكلّفنا فالموت أهون من قول العداة لقد

بعد الذين ببدر أصبحوا فرقا وحنظل الخير قد أهدى لنا الأرقا والراقصات به في مكّة الخُرُقا حاد ابن حرب عن العُزّى إذاً فرقا

والله لما أخفيتُ من أمرك أكبر ممّا ابديت .

وأنشدكم الله أيّها الرهط، أتعلمون أنّ علياً حرّم الشهوات على نفسه بين أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وآله، فأنزل فيه ﴿يَاٰتِهَا الذين ءٰامنو الله تُحرّمُوا طَيّباتِ ما أحّل الله لكم ﴿ الله عَلْهُ وَأَنّ رسول الله صلّى الله عليه وآله بعث أكبر أصحابه إلى بني قرايظة فنزلوا من حِصْنهم فَهُزِمُوا، فبعث عليّاً بالراية، فاستنزلهم على حكم الله وحكم رسوله، وفَعَلَ في خيبر مثلها!

ثم قال: يا معاويه أظنّت لا تعلم أني أعلم ما دعا به عليك رسول الله صلى الله عليه وآله، ولما أراد أن يكتب كتاباً إلى بني خزيمة، فبعث إليك [ابن عباس] فوجدك تأكل، ثم بعثه إليك مرة أخرى فوجدك تأكل، فدعا عليك الرسول بجوعك] أن فهمك إلى أن تموت.

<sup>(</sup>١) المائدة : ٨٧.

<sup>(</sup>٢) في أَسُد الغابة ٤/٣٨٦ وفيه فقال : «لا أشبع الله بطنه».

أملًا وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

وأنتم أيّها الرهط : نشدتكم الله ألا تعلمون أنّ رسول الله صلّى الله عليه وآله لعن أبا سفيان في سبعة مواطن لا تستطيعون ردّها :

أوّها: يوم لَقِيَ رسول الله صلّى الله عليه وآله خارجاً من مكّة الى الطائف، يدعو ثقيفاً إلى الدين ، فوقع به وسَبَّه ، وسَفَّهه ، وشَتَمه ، وكذّبه ، وتَوعَّده ، وَهَمَّ أن يبطش به ، فلعنه الله ورسوله وصرف عنه .

والثانية : يوم العير ؛ إذ عرض لها رسول الله صلّى الله عليه وآله وهي جائية من الشام فطردها أبو سفيان ، وسأحَلّ بها ، فلم يظفر المسلمون بها ولَعَنّهُ رسول الله صلّى الله عليه وآله ودعا عليه ، فكانت وقعة بَدْر لأجلها .

والثالثة: يوم أحد، حيث وَقَفَ تحت الجَبَل، ورسول الله صلّى الله عليه وآله في أعلاه، وهو ينادي: أُعْلُ هُبَل! مراراً، فَلَعَنَه رسول الله صلّى الله عليه وآله عــَـشر مرّات، ولعنه المسلمون.

والرابعة: يوم جاء بالأحزاب، وغَطفان واليَهود، فَلَعَنهَ رسول الله وابتهل. والخامسة: يوم جاء أبو سفيان في قريش فصدّوا رسول الله صلّى الله عليه وآله عن المسجد الحرام ﴿ والهدى معكوفاً أن يبلغ مَحِلّهُ ﴾ (١) ذلك يوم الحديبية، فَلعَنَ رسوله الله صلّى الله عليه وآله أبا سفيان، ولَعَنَ القادة، والأتباع، وقال: «ملعونون كلهم وليس فيهم من يؤمن»، فقيل: يا رسول الله، أفها يُرجى الإسلام لأحد: منهم فكيف باللعنة ؟ فقال: «لا تصيب اللعنة أحداً من الاتباع، وأمّا القادة فلا يفلح منهم أحد».

والسادسة : يوم الجمل الأحمـــر .

والسابعة : يوم وقفوا لرسسول الله صلى الله عليه وآله في العقبة ليستنفروا ناقَتُهُ ،وكانوا اثني عشر رجلًا ، منهم أبو سفيان . فهذا لك يامعاوية ؛

<sup>(</sup>١) الفتح : ٢٥.

وأمّا أنت يا ابن العاص ؛ فإنّ أمرك مشترك ، وضعتك أمّك مجهولاً ؛ من عُهر وسفاح ، فيك أربعة من قريش ، فغلب عليك جزّارها ، ألأمها حَسَباً ، وأخبثهم منصَباً ؛ ثم قام أبوك فقال : أنا شاني محمد الأبتر ، فأنزل الله فيه ما أنزل .

وقاتلت رسول الله صلّى الله عليه وآله في جميع المشاهد، وهجوته، وآذيته بمكّة، وكِدته كيدك كلّه، وكنتَ من أشدّ الناس له تكذيباً وعداوة.

ثم خرجتَ تريد النجاشي مع أصحاب السفينة لتأتي بجعفر وأصحابه إلى أهل مكة ، فلمّا أخطأك ما رجوت ورجَعَكَ الله خائباً ، وأكذبَكَ واشياً ، جَعلتَ حَدّك على صاحبك عبارة بن الوليد، فوشيتَ به إلى النجاشي ، حَسداً لما ارتكب مع حليلتك ، فَفَضَحكَ الله وفَضَح صاحبك .

فانتَ عدو بني هاشم في الجاهليّة والإسلام . ثم إنّك تعلم وكلّ هؤلاء الرهط يعلمون أنّك هجوت رسول الله صلّى الله عليه وآله بسبعين بيتاً من الشعر ، فقال رسول الله صلّى الله عليه وآله : «اللهم إنّي لا أقول الشعر ، ولا ينبغي لي ، اللهم العنه بكلّ حرفٍ ألف لعنة» ؛ فعليك إذاً من الله ما لا يحصى من اللعن .

وأمّا ما ذكرت من أمر عثمان، فأنت سعّرت عليه الدنيا ناراً ثم لحقت بفلسطين، فلمّا أتاك قتله، قلت: أنا أبو عبدالله إذا نكأتُ قرحة أدميتها (١٠). ثم حبست نفسك إلى معاوية وبعت دينك بدنياه، فلسنا نلومك على بغض، ولا نعاتبك على ودّ، وبالله ما نصرت عثمان حيّاً، ولا غضبت له مقتولاً، ويحك يابن العاص! ألست القائل في بني هاشم لمّا خرجت من مكّة إلى النجاشي.

تقول ابنتي أين هذا الرحيل وما السير مني بمستنكر فقلت : ذريني فإني امرة أريد النجاشي في جعفر

<sup>(</sup>١) المثل : (إذا حككت قرحة أدميتها) مجع الأمثال ٢٨/١ ، الرقم ١٠١ ، المستقصى ١٢٤/١.

أقيم بها نخوة الأصعر وأقسولهم فيه بالمسنكر ولو كان كالذهب الأحمر وما اسطعتُ في الغيب والمحضر وإلّا لويتُ له مشــفــري

لأكوية عنده كيّة وشانيً أحمد من بينهم وأجرى إلى عتبة جاهدا ولا انــشني عن بني هاشــم فإن قَبلَ العَنبَ منَّى له

### فهذا جوابك هل سمعته ؟!

وأمَّا أَنتَ يا وليد ؛ فوالله ما ألومك على بغض علىٍّ ، وقد جَلَدَكَ ثهانين في الخمر ، وقَتَل أباك بين يدي رسول الله صبراً ، وأنت الذي سمّاه الله الفاسق وسميّ عليّاً المؤمن ، حيث تفاخرتما فقلت له:اسكت يا على ، فأنا أشجع منك جَناناً ، وأطول منك لساناً ، فقال لك على : اسكت يا وليد فأنا مؤمن وأنت فاسق؛ فأنزل الله تعالى في موافقة قوله : ﴿ أَفَهَن كَانَ مؤمناً كَمَن كَانَ فَأَسْقاً لَا يَسْتُوون ﴾ (١) ثم أنزل فيك على موافقة قوله أيضاً : ﴿ إِن جاءكم فاسق بنبإ فتبيّنوا ﴾ (۲):

ويحك يا وليد! مهما نسيت فلا تنس قول الشاعر فيك وفيه:

فتبوّا السوليد إذ ذاك فسقاً ليس من كان مؤمناً \_ عَمر الله \_ سوف يُدعى الــولـيد بعـــد قليل فعلی یجزی بذاك جنانا

أنرل الله والكتاب عزين في عليّ وفي الوليد قرآناً وعلى مبوّاً إيماناً كمن كان فاسقاً خوّاناً وعلى إلى الحساب عياناً ووليد يجُزي بذاك هوانا

<sup>(</sup>١) السجدة : ١٨.

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ٦.

الله السلام الرضاعليه السلام الرضاعليه السلام الرضاعليه السلام الربّ جَدٍ لعُـقـبـة بن ابـانِ لابسٌ في بلادنـا تبّانا (١)

وما أنت وقريش ؟ إنَّها أنت علجٌ من أهل صفوريَّة ، وأقسم بالله لأنت أكبر في الميلاد ، وأسنَّ ممّن تُدعى اليه.

وأمّا أنت يا عتبة ؛ فوالله ما أنت بحصيفٍ فأجيبك ، ولا عاقل فأحاورك وأعاتبك ، وما عندك خير يرجى ، ولا شرّ يتقى ، وما عقلك وعقل أمتك إلّا سواء ، وما يضرّ عليّاً لو سببته على رؤس الأشهاد !.

وأمّا وعيدك إيّاي بالقتل ، فهلًا قتلت الّلحياني إذ وجدته على فراشك ! أما تستحى من قول نصر بن حجّاج فيك :

بالسلرّجال وحسادت الأزمان ولسُسبّة تخزي أبا سفيان نُبّئت عتبة خانه في عرسه جبس" لئيم الأصل من لحيان

وبعد هذا ما أربأ بنفسي عن ذكره لفحشه ، فكيف يخاف أحدٌ سيفك ، ولم تقتل فاضحك ! وكيف ألومك على بغض عليّ ، وقد قتل خالك الوليد مبارزة يوم بَدر وشرك حمزة في قتل جدّك عتبة ، وأوحدك من أخيك حنظلة في مقام واحد!

وأمّا أنت يا مغيرة فلم تكن بخليق أن تقع في هذا وشبهه ، وإنّما مثلك مثل البعوضة إذ قالت للنخلة : استمسكي ، فإنّي طائرة عنك ، فقالت النخلة : وهل علمت بك واقعة على فأعلَمُ بك طائرة عنّى !

والله ما نسعر بعداوتك إيَّانا . ولااغتممنا إذ علمنا بها ، ولا يشقُّ علينا

<sup>(</sup>١) النَّبَان : سراويل صغيرة (معرَّب : تمبان بالفارسيَّة) يكون للملَّاحين هامش شرح النهج ٢٩٣/٦.

<sup>(</sup>٢) الجبس: الجبان. النقيل الروح. اللثيم الردي.

أهل وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

كلامك وأنّ حدّ الله في الزنا لثابت عليك ، ولقد درأ عمر عنك حقّاً ؛ الله سائله عنه !

ولقد سألت رسول الله صلّى الله عليه وآله : هل ينظر الرجل إلى المرأة يريد أن يتزوّجها ؟ فقال : «لا بأس بذلك يا مغيرة ما لم ينو الزنا» . لعلمه بإنّك زان .

وأمّا فخركم علينا بالإمارة : فإنّ الله تعالى يقول :﴿ وإذا أَرَدْنا أَنْ نُهُلِكَ قَرِيَةً أَمَرِنا مُترفيها فَفَسَقُوا فيها فَحقّ عَليها القَولُ فَدَمّرِناها تَدميراً ﴾ (١).

ثم قام الحسن فنفض ثوبه ، وانصرف ؛ فتعلّق عمر و بن العاص بثوبه ، وقال : يا أمير المؤمنين قد شهدت قوله في وقذفه أمّي بالزنا ، وأنا مطالب له بحدّ القذف .

فقال معاوية : خلّ عنه لا جزاك الله خيراً . فتركه .

فقال معاوية : قد أنبأتكم أنّه ممّن لا تطاق عارضته ، ونهيتكم أن تسبّوه فعصيتموني ، والله ما قام حتى أظلم عليّ البيت ، قوموا عنيّ ، فلقد فضحكم وأخزاكم بترككم الحزم ، وعدولكم عن رأي الناصح الشفيق : والله المستعان (١٠). أقول :

فليحكم الجميع عقله ثم ليقضوا . وإنّها ذكرنا المفاخرة بين الإمام الحسن (عليه السلام) وهؤلاء ؛ لأجل العلقة بينها ، ومفاخرة الإمام الكاظم (عليه السلام) ، ولم يكن من شأن أهل البيت (عليهم السلام) التفاخر لولا الضرورة الداعية له ، وإن كان كلّ ما قالوه صدقاً فترى نُفيع الأنصاري العِرّيض الداعية له ، وإن كان كلّ ما قالوه السوء به والإمام ماذا يصنع أمام سؤاله اعترض الإمام وقال له: من أنت ؟ يريد السوء به والإمام ماذا يصنع أمام سؤاله

<sup>(</sup>١) الإسراء : ١٦.

<sup>(</sup>٢) شرح النهج ٢٨٥/٦ \_ ٢٩٤.

أليس كان الجواب بها أجاب من البلد، والنسب والصيت والاسم، والمفاخرة؟ أو ليس السجّاد في مجلس يزيد لعنه الله كان من الواجب عليه إعلام الجالسين بأنّ يزيد قتل ابن رسول الله، وهؤلاء الأسرى أهل بيته ولعمري قد قام بإبلاغ الرسالة هو وعمّه الحسن والحسين وأبناؤه المعصومون بذلك أحسن قيام.

#### 179

# إن كنت تريد النسب فأنا ابن محمد حبيب الله بن إسهاعيل ذبيح الله بن إبراهيم خليل الله

هذه ثالثة الكلمات الأربعة التي دحض الإمام الكاظم (عليه السلام) بها الرجل العِرِّيض نُفَيع الأنصاري حين اعترضه ، وأخذ بلجام حماره قائلًا له : من أنت ؟ فقال له :

«يا هذا إن كنت تريد النسب فأنا ابن محمد حبيب الله بن إساعيل ذبيح الله بن إبراهيم خليل الله.....»(١).

ذكرناها عن آخرها عند «إن كنت تريد البلد فهو الذي فرض الله على المسلمين وعليك \_ إن كنت منهم \_ الحجّ إليه» (٢٠).

وإنَّ جعلناها الثالثة مع أنَّها أولاها ، لرعاية نظم الحروف ، في هذا الكتاب ، انظر نهجه المذكور فيه (٢).

<sup>(</sup>١) أمالي المرتضى ٧/٥٧١ . المناقب ٣١٦/٤ . أعلام الدين ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) حرف (إن).

<sup>(</sup>٣) تقديم.

وسبق من حديث السجّاد (عليه السلام) في مجلس يزيد لعنه الله عند «إن كنت تريد البلد...» قوله: «يا معشر الناس من عرفني فقد عرفني ، ومن لم يعرفني فأنا أعرّفه نفسي: أنا ابن مكّة ومنى ، أنا ابن المروة والصفا، أنا ابن محمد المصطفىٰ...»(١).

وإذا صدق النسب له ؛ لأنّه ابن الحسين بن فاطمة بنت محمد ، صدق ذلك للباقر ، والصادق ، والكاظم ، والرضا ، والجواد ، والهادي ، والعسكري ، والمهدي المنتظر عليهم السلام .

لأنَّ نسبهم ينتهي إلى فاطمـــة بنت محمد صلَّى الله عليه وسلَّم.

وحبيب الله محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف ابن قصّي بن كلاب بن مرّة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر - وهو قريس - ابن مالك بن النضر بن كنانة بن خُزيمة بن مدركة بن الياس بن مضر بن نزار ابن معدن بن عدنان وهذا متّفق عليه ، وما بعد مختلف فيه ، ومن هنا جاء في النبوي: «إذا بلغ نسبي إلى عدنان فأمسكوا» أن وإليك من بعده برواية المسعودي قال:

ابن أدد بن تاخور بن سود بن يعرب بن يشجب بن ثابت بن إساعيل بن إبراهيم "".

وقال ابن شاكر الكتبي : عدنان وفيه قال :

وكم أب قد علا بابن ذرى شرف كما علا برسول الله عدنان ابن أد بن أدد بن اليسع بن الهميسع بن سلامان بن ثابت بن حمد بن

<sup>(</sup>١) البحار ١٧٤/٤٥.

<sup>(</sup>۲) إعلام الورى ١٣.

٣١) مُروج الذهب ٢٦٣/٢.

٤٨٠ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام قيدار بن الذبيح إسهاعيل بن إبراهيم الخليل (١).

وقصة هارون عند القبر النبوي مع الكاظم (عليه السلام) وقوله: «السلام عليك يا أبة» معروفة رواها الشيخ المفيد في الإرشاد<sup>(۱)</sup>، تدلّ بصراحة على النسب المذكور.

# ۱۷۰ إنّ الأمور ... كلّها بيد الله عزّ وجلّ

تقال الكلمة للتفويض إلى الله تعالى ، وهو والتسليم نهاية العلم ، وأمّا أوّل العلم فمعرفته ، ثم التوكّل عليه ، ثم الرضا بقدرَه ؛ كما في دعاء علوي : «اللهم مُنّ علىّ بالتوكل عليك...» (١٠).

قد جاءت الكلمة في كتاب تعزية أمّ هارون بموسى ابنها ، رواه العلامة المجلسي من قرب الإسناد للحميري بسنده المرسل إلى الكاظم (عليه السلام). قال محمد بن عيس عن بعض من ذكره : أنّه كتب أبو الحسن موسى (عليه السلام) إلى الخيزران أمّ أمير المؤمنين هنرون يعزيها بموسى ابنها ، وهنتها بهنرون ابنها الرشيد :

«بسم الله الرحمن الرحيم ... الى قوله : \_ ثم إنّ الأمور أطال الله بقاك

<sup>(</sup>١) عبون التواريخ ١/٤ للكتبي ت ٧٦٤.

<sup>(</sup>۲) ص ۲۹۸.

<sup>(</sup>٣) أصول لكافي ٥٨١/٢ تمامه: «والتفويض إليك والرضا بقدرك، والتسليم إليك حتى لا أحبّ تعجيل ما أخّرت، ولا نأخير ما عجّلت يا ربّ العالمين».

<sup>(</sup>٤) زوجة المهدي العبّاسي ت ١٦٩ . وأمّ موسى الهادي ت ١٧٠ : وهارون ت ١٩٣.

وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

كلُّها بيد الله عزَّ وجلَّ ويقدّرها بقدرته فيها ، والسلطان عليها...»(١).

### أقول :

فذكر التعزية عن آخرها وعلّق عليها بها ينبغي النظر إليه ، فراجعه'''.

من الإيبان الاستعانة بالله تعالى في الأمور كلها ، لأنّها بيده ومستمدّة من مدده .

قال الملَّا هادي السبزواري في المنظومة :

ازمّـة الأمـور طرّاً بيده والكـلّ مستمدّة من مدده (١)

وجاء في دعاء السجاد (عليه السلام) عند القبر النبوي هذا عضه:

ومن دعاء الصادق (عليه السلام) عند الخروج من البيت تريد الحجّ والعمرة : «...«اللهم أنت المستعان على الأمور كلها. وأنت الصاحب في السفر ، والخليفة في الأهل...»(١).

<sup>(</sup>١) البحار ١٣٤/٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) الحكمة المتعالية ٨ ، للملّا السبزواري المتوفّى ١٢٨٩هـ.

<sup>(</sup>٤) القصص : ٢٤.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ١٠/٧٢٠ \_ ١٦٨.

<sup>(</sup>٦) الوسائل ۲۷۹/۸.

٤٨٢ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

إذا صدق العبد وخلص دعاؤه ، وتنصَّله إليه تعالى كان له الله أينها كان .

وتماثل الكلمة الكاظميّة الكلمة الرضويّة: «الأمور بيد الله عزّ وجلّ» (أ وأيضاً الهادوية: «ثم إنّ هذه الأمور كلّها بيد الله تجرى إلى أسبابها...» (أ).

#### 141

# إنّا صنعنا كما صنع رسول الله ، وقلنا كما قال رسول الله صلّى الله عليه وآله

من كلمات الإمام الكاظم المختارة ، رواها الشيخ الكليني من محاورة له مع أبي يوسف القاضي تقدمت مرَّة عند «انتم تلعبون بالدين»<sup>(۱)</sup>، وتأتي الإشارة عند «إنَّ الدين ليس بقياس كقياسكم»<sup>(1)</sup>.

فلا نعيدها إلا بقدر الحاجة. قال (عليه السلام): «إنّا صنعنا كما صنع رسول الله صلّى الله عليه وآله، كان رسول الله صلّى الله عليه وآله، كان رسول الله عليه الحلته فلا يستظلّ عليها، وتؤذيه الشمس، فيستر جَسَدَه بعضه ببعض ...»(٥).

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ٢٢٠/٢ . باب الدلالات ٤٧ . الحديث ٣.

<sup>(</sup>٢) الكاني ٥/٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) كلمة «أنتم».

<sup>(</sup>٤) حرف«إنّ»

<sup>(</sup>٥) الكافي ٣٥٠/٤، البحار ١٧١/٤٨.

أقول: حرَّرنا موضوع الاستظلال، وتغطية الرأس، وأنَّها شيئان وأنَّ على المحرم أن لا يستظل في المسير، ولا يغطّي الرأس، وغير ذلك من تروك الإحرام، فراجع (١) وترجمة القاضي مذكورة هناك فلا وجه للتكرار.

ليس الرسول صلّى الله عليه وآله أسوة في فروع الأحكام فحسب بل في كلّ شي قال تعالى: ﴿تبارك الذي نزّل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً ﴾(١) .

وليس الخيرة إلا نقه ، وما كان للناس إلا أن يُسلّموا الأمر له تعالى وللرسول ليسلموا ، وأن يحذروا عن المخالفة ، وفي القرآن تبيان كلّ شيءٍ ، ﴿ولا رطبُ ولا يا بس إلا في كتاب مبين﴾ (٢) ، ﴿وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم﴾ (٤) ﴿وربّك يخلق ما يشاء يختار ما كان لهم الخيرة ﴾ (١)

وقد جاء الأمر بالصلاة والتسليم على الرسول وأن لا يجدوا في أنفسهم حرجاً ممّا قضى ﴿فلا وربّك لا يؤمنون حتى يحكموك فيها شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً ممّا قضيت ويسلّموا تسليماً ﴾ أن لا يقولوا : لا ، إذا قال : نعم أو نعم ، إذا قال : لا . وماذا يقول أبو يوسف ، ومَن لقه بعد هذا كلّه ؟؟ .

<sup>(</sup>۱) «إنَّ الدين ...».

<sup>(</sup>٢) الفرقان : ١.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ٥٩.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) القصص : ٦٨.

<sup>(</sup>٦) النساء : ١٥.

# انًا وشيعتنا خُلقنا من الحلاوة

من كلمات الحسلسوة لمن لم يفقدها من الناس ، وإن كان الآخر كانت الأخرى ، رواها الشيخ الكليني قال :

عِدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن أحمد بن هارون بن موفّق المديني عن أبيه قال: بعث إليّ الماضي (عليه السلام) يوماً ، فأكلت عنده ، وأكثر من الحلواء ، فقلت : ما أكثر هذه الحلواء ؟ فقال (عليه السلام) : إنّا وشيعتنا خُلقنا من الحلاوة ، فنحت الحلواء ".

#### أقول :

إنها خُلقت الشيعة من الحلاوة لحلاوة إيهانهم بالله والرسول وأهل بيته المعصومين (عليهم السلام) ؛ والمؤمن حلو يجبّ الحلواء ؛ لأنّ الإيهان حلو ، والمؤمن حلو المكافحة، حلو العشرة ، حلو الصحبة ، حلو الفعال ، حلوالمقال؛ وكل ذلك لحلاوة الإيهان الذي معه وأهل البيت (عليهم السلام) هم معدنه وأصله ، وحلاوة شيعتهم فرع عن الأصل وهم الأصل لها ، والمؤمن حلوي يحبّ الحلواء ومنها التمر ، ويريدها ولا يريد الخمر ، ومن هنا جاء في باقري : «من لم يرد منا الحلواء أراد الشراب» أن وفي رضوي : «...أنا تمريّ وشيعتنا يحبّون التمر ؛ لأنّهم خلقوا من مارج من خلقوا من طينتنا ، وأعداؤنا يا سليهان يحبّون المسكر ؛ لأنّهم خلقوا من مارج من خلقوا من مارج من

<sup>(</sup>١) الكاني ٦/٢١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر، والوسائل ٢/١٧ه.

الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ الكاظم عليه الكاظم عليه السلام /ج١ الكاظم عليه الكاظم عليه السلام /ج١ الكاظم عليه الكاظم عليه السلام /ج١ الكاظم عليه الكاظم الكاظم عليه الكاظم ال

ولعلَّ المثل السائر: (شيعتنا تمريَّون، وأعداؤنا خمريَّون) مصدره الرضوي المذكور، وقد ذكرناه في أمثال وحكم الامام الرضا (عليه السلام) في الجزءالأوّل.

وصادقي : «إنا أهل بيت نحبّ الحلوا ، وقال : إنّ بي موادّ ، وأنا أحبّ الحلوا»(٢) .

وهل هذه الموادّ هي الإيهان المعبّر بها ؟ الظاهر ذلك ، ومن المحتمل أنّه (عليه السلام) يريد غيره .

ونبوي : «اذا وضعت الحلواء ، فأصيبوا منها ولا تردّوها» (٣٠ .

وأخر : «من أطعم أخاه حلاوة ، أذهب الله عنه مرارة الموت»(٤) .

وسجادي: «... وسيؤتى بالرأسين \_ يعني رأس عُبيد الله وشمر \_ يوم كذا، فلمّا كان في ذلك اليوم اوُتي بالرأسين... وقال: الحمد لله الذي لم يمتني حتى أراني... ولمّا كان وقت الحلواء لم يأت بالحلواء... فقال...: لا نريد حلواء أحلى من نظرنا إلى هذين الرأسين» (٥).

<sup>(</sup>۱) الكاني ٦/٦ع.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٧/٥٥.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل ١٦/٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ص ٣٥٦. اختصرناه، ومن ساء نظر.

# 174 أنى يكسون ، ولا يكون ولم يكن

قال الشيخ الطبرسي : روي عن أبي الحسن موسى بن جعفر الكاظم (عليه السلام) أنَّه قال: لمَّا سمعت هذا البيئت ـ وهو لمروان بن أبي حفصة ـ: أنَّىٰ يكون ، ولا يكون ، ولم يكن لبني البنات وراثة الأعهام

دار في ذلك ليلتي ، فنمت تلك الليلة ، فسمعت هاتفاً في منامي يقول :

والسعمة متروك بغيير سهام سُجَد الطليق مخافة الصمصام فيه ويمنعه ذوو الأرحام حاز الـتراث سوى بني الأعهام (١)

أنَّى يكون، ولا يكون، ولم يكن للمشركين دعائم الإسلام لبني البنات نصيبهم من جدّهم ما للطليق ولـــلتراث، وإنّـــا وبنقسي ابسن نشلة واقتفسأ متلدّدا إنَّ ابن فاطمة المنوَّه باسمه

أقول: في نسخة الاحتجاج «متلدداً» كما سمعت، ونسخة عيون أخبار الرضا (عليه السلام) «متردداً» $^{(1)}$ .

ورويت القصّة نفسها عن أبي الحسن الرضا (عليه السلام) مع اختلاف يسير ، رواها الشيخ الصدوق قال : حدَّثنا على بن أحمد بن محمد بن عمران الدقّاق رضى الله عنه قال: حدثنا محمد بن أبي عبد الله الحسني عن عبد السلام ابن صالح الهروي قال : حدَّثني معمر بن خلَّاد وجماعة قالوا :

<sup>(</sup>١) الاحتجاج ١٦٧/٢ ـ ١٦٨، والنسخة غير مأمولة عن أغلاط.

<sup>(</sup>٢) تأتى النسخة . الننلة : الروب.

دخلنا على الرضا (عليه السلام) فقال له بعضنا جعلنا الله فداك، مالي أراك متغيّر الوجه ؟ فقال (عليه السلام) : إنّي بقيت ليلتي ساهراً متفكّراً في قول مروان بن أبى حفصة :

أنَّى يكون ، وليس ذاك بكائن لبني البنات وراثــة الأعـــام

ثم نمت فاذا أنا بقائل قد أخذ بعضادة الباب وهو يقـــول:

للمشركين دعائم الإسلام والسعم متروك بغير سهام سَجَد الطليق مخافة الصمصام فمضى القضاء به من الحكام حاز الوراثة عن بني الأعام يبكى ويسعده ذوو الأرحام (١)

أنّى يكون وليس ذاك بكائن لبني البنات نصيبهم من جدّهم ما للطليق وللتراث ؟ وإنّا قد كان أخبرك القرآن بفضله إنّ ابن فاطمة المنوّه باسمه وبقي ابن نُشلة واقفاً متردّداً

فتجد الرواية والإمام المروي عنه ، والأبيات متفاوتة فهل هناك قصّتان إحداهما عن الإمام الكاظم ، يرويها الطبرسي ؟ والأخرى عن الرضا (عليهما السلام) على نقل الشيخ الصدوق ؟ أو هي قصّة واحدة وقع الخطأ في الإسناد ؟ لا أدري ؛ إذ كلّ ذلك محتمل . وكيف كان ، والمهم بيان الغرض من القصّة كما يلى :

يريد الشاعر بشعره الذي كان الإمام الكاظم ، أو الرضاعليهماالسلام متفكرًا ليلته أنّ الخلافة لأولاد العباس دون بني هاشم ، لأنّهم ينتمون إلى النبي صلى الله عليه وآله بالعمومة ، وأنّا بنو هاشم من ولد علي (عليهم السلام) بنو

<sup>(</sup>١) أمثال وحكم الإمام الرضا (ع) أو كلماته المختارة ١٦٧/١ ، طبع بيروت ، دار الزهراء ، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ عيون أخبار الرضا ١٧٤/٢ \_ ١٧٥.

بنته ، والعم أقرب إلى الميت من ابن بنته ، وأولى بميراثه منه ، وعليه فالخلافة لهارون أو المأمون العباسي دون الامام الكاظم ، أو الرضا (عليهما السلام) ، لأنه ابن بنته والعباسيون بنو عمّه ؛ من ثم استغرب الشاعر الضال أن تكون الإمامة وراثة أولاد فاطمة ، لأنها خصيصة الأعمام قائلًا:

أنَّى يكون و لا يكون ولم يكن لبني البنات ورائة الأعهام (١)

فأجاب عنه القائل في منام المعصوم (عليه السلام) بالأبيات التي أنشدها، ومن أجله جعلناها من كلماته المثليّة أو الحكميّة أو المختارة أو أي شيءٍ أحببت تسميته.

سؤال: من هو القائل في المنام، وهل المعصوم يفتقر إلى ذلك؟ أو الغرض الإبهام؟ وهل منام المعصوم (عليه السلام) كغيره؟ وقد جاء في صادقي: «إنّ منّا لمن ينكت في أذنه، وإنّ منّا لمن يرى في منامه، وإنّ منّا لمن يسمع مثل صوت السلسلة التي تقع في الطست»(١).

وقد أوردنا ذلك عند .

# أنّى يكون وليس ذاك بكائين # من كلمات الإمام الرضا (عليه السلام)(٢).

<sup>(</sup>١) نسخة عيون الأخبار ١٧٤/٢ \_ ١٧٥ :

أنّى يكون وليس ذاك بكائنٍ

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٦/٥٥.

مروان بن أبي حفصة مرواني ضال منحرف ، ولد ١٠٥ ، ومات ١٨٢ ، أعلام الزركلي ٢٠٨/٧.

<sup>(</sup>٣) أمثال وحكم الإمام الرضا (عليه السلام) أو كلماته المختارة ١٦٧/١ ـ ١٦٨. الرقم ٤٣ <sub>سد</sub> كلمة <sub>ا</sub>أنّي.

# ١٧٤ إنّ البيع في الظل غشّ ، والغشّ لا يحلّ

لعدم الإطلاع الكافي على العيوب إذا لم يكن الضياء، والغشّ في الشرائع والعقول محرّم ؛ لأنّه خيانة ، والمؤمن لا يخون . تقال الكلمة للنُصح ، وهي مرويّة عن الكاظم (عليه السلام) رواها الشيخ الكليني قال :

علي بن إبراهيم عن أبيه عن أبن أبي عمير عن هشام بن الحكم قال: كنت أبيع السابري في الظلال ، فمّر بي أبو الحسن موسى (عليه السلام)فقال: يا هشام إنَّ البيع في الظل غشَّ ، وإنَّ الغش لا يحلَّ<sup>(۱)</sup>.

#### أقول:

السابري: الرقيق. والدروع، قال ابن الأثير: وفي حديث حبيب بن أبي ثابت: «قال: رأيت على ابن عبّاس ثوباً سابريّاً أستشفُّ ما وراءه». كلّ رقيق عندهم سابريّ، والأصل فيه الدروع السابريّة. منسوبة إلى سابور (١٠).

#### هشام بن الحكم:

قال النجاشي : هشام بن الحكم أبو محمد مولى كنده ، وكان ينزل بني شيبان بالكوفة انتقل إلى بغداد سنة تسع وتسعين ومائة ، ويقال : إنّ في هذه السنة مات<sup>(٣)</sup>.

قال الأستاذ الخوئي : وقال الشيخ (٧٨٢) : هشام بن الحكم كان من

<sup>(</sup>١) الكافي ٥/ ١٦٠ ـ ١٦١.

<sup>(</sup>۲) النهاية ۲/۲۳۳ ـ سبر

<sup>(</sup>٣) رجال النجاشي ٣٩٧/٢ ، الرقم ١١٦٥.

خواصّ سيّدنا ومولانا موسى بن جعفر (عليه السلام)، وكانت له مباحثات كثيرة مع المخالفين في الأصول وغيرها...

وقال ابن شهر آشوب في معالم العلماء (٨٦٢) أبو محمد هشام بن الحكم الشيباني كوفي تحوّل إلى بغداد ، ولقي الصادق والكاظم (عليها السلام) ، وكان ممّن فتق الكلام في الإمامة ، وهذّب المذهب بالنظر ورفعه الصادق (عليه السلام) في الشيوخ وهو غلام ، وقال : هذا ناصرنا بقلبه ، ولسانه ، ويده . وقوله (عليه السلام) :

«هشام بن الحكم رائد حقّنا ، وسائق قولنا ، المؤيّد لصدقنا ، والدافع لباطل أعدائنا ، من تبعه ، وتبع أثره ، تبعنا ، ومن خالفه وألحد فيه ، فقد عادانا ، وألحد فينا» (١) .

وكلَّ من ترجمه أشار الى قوَّة مناظراته ، ويشهد لها مناظرته مع عمر و بن عبيد في مسجد البصرة (١) .

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ٢٧١/١٩ . الرقم ١٣٣٢٩ . ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) تقديم الكتاب تفسير المثل الروائي.

# ١٧٥ إنّ الدعاء جُنّة منجية تردّ البلاء وقد أُبرم إبراماً

كلمة ترغيب وفزع إلى الله عند نزول الحوادث ، جاءت في ضمن كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) رواه السيّد ابن طاووس طاب ثراه ، سبق متناً وسنداً عند «ادفعوا البلاء بالدعاء»(١) . وجعلت الكلمة كالدليل له ؛ قال (عليه السلام) فيه :

«وادفعوا البلاء بالدعاء ؛ فإنّ الدعا جنّة منجية ترّد البلاء وقد أبرم ابراماً» (٢) ، كما وتقدّم هناك ذكر شيءٍ ممّا جاء في الدعاء فراجع (٢) .

جُنّة منجية:

الجُنّة: الوقاية، قال ابن الأثير: وفيه \_ أي النبوي \_ «الصوم جُنّة» أي يقي صاحبه ما يُؤذيه من الشهوات. والجُنّة الوقاية. ومنه الحديث «الإمام جُنّة»، لأنّه يقي المأموم الزَلَلَ والسَّهَو. ومنه حديث الصدقة «كمثَل رجلين عليها جُنتان من حديد» أي وقايتان (1).

أقول: ومنه حديث «انّ الدعاء جُنّة منجية» بل أعمال البرّ كلّها جُنن تقي أصحابها من البلاء في الدنيا والآخرة كما جاء في العلوي: «وصنائع المعروف تقي مصارع الهوان» كما في خطبة له (عليه السلام) قال فيها:

<sup>(</sup>١) حرف الهمزة مع الدال.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٥٠/٤٨ ، مهج الدعوات ٢١٨.

<sup>(</sup>٣) حرف الهمزة مع الدال.

<sup>(</sup>٤) النهاية ٧٠٨/١ \_ جنن \_.

«إنّ أفضل ما توسّل إلى الله سبحانه وتعالى الإيهان به وبرسوله ، والجهاد في سبيله ، فإنّه ذروة الإسلام ، وكلمة الإخلاص فإنّها الفطرة ، وإقام الصلاة فإنّها الملّة ، وإيتاء الزكاة فإنّها فريضة واجبة ، وصوم شهر رمضان فإنّه جُنّة من العقاب ، وحجّ البيت واعتباره ، فإنّها ينفيان الفقر ، ويرحضان الذنب ، وصلة الرحم فإنّها مثراة في المال ومنساة في الأجل ، وصدقة السرّ فإنّها تكفّر الخطيئة ، وصدقه العلانية فإنّها تدفع ميتة السوء ، وصنائع المعروف فإنّها تقي مصارع الهوان...» (1)

وانَّما أوردناها لاشتهالها على أعهال البرّ التي تجلب لأربابها الخير ، وتدفع عنهم الشرّ ، والدعاء أيضاً من البرّ يجلب الخير ، ويدفع الشرّ ، والبلاء النازل .

# ۱۷٦ إنّ الدين ليس بقياس كقياسكم

ليس الدين فكرة ،وتخيّلًا بشريّاً حتى تناله العقول ، والمقائيس المزيّفة ، بل وحي ساوى .

كلمة إبطال للترأي والتخرص ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) ردّاً على أبي يوسف القاضي سبق حديثه عند كلمة «أنتم تلعبون بالدين» كَمَلًا<sup>(١)</sup> . رواه الشيخ الكليني . ومنه :

«يا أبا يوسف إنّ الدين ليس بقياس كقياسكم أنتم تلعبون بالدين . إنّا

<sup>(</sup>١) النهج ٢٢١/٧ . الخطبة ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمرة مع النون.

ألمل وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

صنعنا كها صنع رسول الله صلّى الله عليه وآله ، وقلنا كها قال رسول الله صلّى الله عليه وآله ...» (١) .

#### أقول :

الكلام حول استظلال المحرم حالة السير ، وأمّا عند النزول والخباء فلا باس به ، ولا يقاس التعريس بالسير الممنوع من الاستظلال فإنّ هذا محرّم حالة السير دون حالة النزول ، وكان القاضي يستهزأ بالحكم النبوي ، المحرّم تارة والحلال أخرى : كما على المحمل ، والخباء . قال : «أيستظلّ على المحمل ؟ فقال له : لا ، قال : فيستظلّ في الخباء ؟ فقال له نعم . فأعاد عليه القول شبه المستهزئ يضحك ...» .

حوار بين الإمام الكاظم (عليه السلام) ، وبين القاضي أبي يوسف الذي مات سنة ١٨٢ ، وعند احتضاره قال : (اللهم تعلم ـ إلى قوله : ـ وكلّ ما أشكل عليّ جعلت أبا حنيفة بيني وبينك ، وكان عندي والله ممّن يعرف أمرك...)(٢).

وقد قال تعالى : ﴿ وَلُو تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيل \* لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِاليَمِينِ \* نَمَّ لَقَطَعنَا مُنْهُ الوَتِينَ \* فَهُا مِنكُم مِنْ أَحَدٍ عنْهُ بِحَاجِزِينَ ﴾ " .

هذا لخاتم النبيين ، فها حال الأخرين ؟ فليقل القاضي وأضرابه ما شاءوا ؛ وقد جاء الحظر عن القياس في أحاديث أهل البيت (عليهم السلام) زهاء مائة وأربعين حديثاً في مجامع الأحاديث من الكتب الأبعة للمشائخ الثلاثة ، ولولا الخروج عن الموضوع لسردناها ، وإنّها ليجدر صنع كتاب مفرد لها ، وكفى في

<sup>(</sup>١) الكافي ٤/٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) الكني والألقاب للمحدث القمي ١٨٩/١.

<sup>(</sup>٣) الحاقة: ٤٤ \_ ٤٤.

المنع عن القياس حديثنا الجاري ، والحرّ تكفيه الإِشارة ، وهل الجاهل يعلم شيئاً يا أيّها القاضي .

# ١٧٧ إنّ الزرع ينبت في السهل ، ولا ينبت في الصفا

كلمة تمثيل للحكمة العامرة في قلب المتواضع دون المتكبّر بالزرع النابت في السهل دون الصفا . جاء في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) مع هشام بن الحكم رواه ابن شعبة الحرّاني (طاب ثراه) قال :

«يا هشام إن الزرع ينبت في السهل ، ولا ينبت في الصفا . فكذلك الحكمة تعمر في قلب المتكبّر الجبّار ؛ لأنّ الله جعل التواضع آلة العقل ، وجعل التكبّر من آلة الجهل ، ألم تعلم أنّ من شمخ إلى السقف برأسه شجّه ، ومن خَفَضَ رأسه استظل تحته ، وأكّنه . وكذلك من لم يتواضع لله خَفَضَه الله ، ومن تواضع لله رَفَعه الله» (١٠).

#### أقول :

اشتمل الكلام على مَثَلِين رائعين : مشل للحكمة العامرة في القلب المتواضع بالأرض السهلة ، ولضدها بضدها . ومثل للمتواضع لله بالخافض برأسه عن السقف المستظل تحته المكنّ به ، والمتكبّر الشامخ رأسه إلى السقف المشجوج به . وسيأتي التكلّم على المثل الثاني في محلّه المتاح إنّ شاء الله تعالى .

وتقدّم بحث ضاف حول الحكمة وقلوب المؤمنين عند «إذا أراد استنارة ما

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٦ \_ ٣٩٧ ، اليحار ٧٨ /٣١٢

ولعمري إنّها كلمة لا تثمنّ بالأرض ملأها ذهباً ، فانظر إليها نظر دقة حتى تنكشف لك بعض ماهنالك ، وقلنا إنّ ذلك من غرر الصحاح المأثورة ، ومن محاسن الكلام الذي لو علمه الناس لا تبعوا أهل البيت (عليهم السلام)، إذ الكلّ بطابعهم طالب للحقيقة ، وإنّها الاختلاف في شبكة التطبيق ، والإنسان يريد النفع بالصميم ، واليُسر ، ولا يريد الضرّ والعُسر ، وإنّ الله تعالى جعل فيه غريزة الطلب ، ولكنّ المطلوب قد لا يكون مرضيّاً لا شرعاً ، ولا عقلاً ، ولا عرفاً ، ولا عند نفسه ، إذا تبين الرُشد من الغي ، وخلص الحق عن محضالباطل ، وانكشف له الغطاء كما قال تعالى : ﴿ لَقَد كُنتَ في غَفلة مِن هذا فَكَشَفْنا عَنكَ وانكشف له الغطاء كما قال تعالى : ﴿ لَقَد كُنتَ في غَفلة مِن هذا فَكَشَفْنا عَنكَ عِطاءَكَ فَبصَركَ اليَومَ حَديدَ ﴾ أن ، نعم قد كشف اليوم لقوم يحبّهم الله ويحبّونه عن بصرهم ، فاختاروا الله ، وآثروه على كلّ الأمنيّات ، والغايات ؛ لأنّه تعالى غاية العايات ، وأمنيّة الأمنيّات والآمال ، وهو غاية آمال الرسول والأثمة المعصومين (عليهم السلام) .

<sup>(</sup>١) حرف (إذًا) وأنظر أصول الكافي ٢٢١/٢.

<sup>(</sup>٢) ق : ٢.

#### ۱۷۸

# إنَّ سفينـــة نوح كانت مأمورة طافت بالبيت حين غرقت الأرض

حج نوح (عليه السلام) وهو في السفينة على وجه الماء ، وغَرق العالم كلّه، وطاف بالبيت بطوافها ، وكانت مأمورة بالغرق ، والطواف ، وكلّ شيءٍ مقهور لأمر ربّه القدير على كلّ شيءٍ ، في كلام للإمام الكاظم (عليه السلام) رواها الشيخ الكليني في حجّ الأنبياء (عليهم السلام) قال :

محمد بن يحيى عن بعض أصحابه عن الوشّا عن علي بن أبي حمزة قال: قال لي أبو الحسن (عليه السلام): إنَّ سفينة نوح كانت مأمورة، طافت بالبيت حين غرقت الأرض، ثم أتت منى في أيّامها، ثم رجعت السفينة، وكانت مأمورة، وطافت بالبيت طواف النساء "أ.

سفينة نوح كعصا موسى كانت طائعة لله ، مأمورة بامره تعالى ، والإنسان والعالم كلّ مسخّر ومسبّح لله تعالى التسبيح التكويني ، وأمّا التسبيح الإرادي قد يتخلّف عن ذوي الإرادة من الإنس والجنّ بالارادة التشريعيّة ، لا التكوينيّة ، والإنسان مأمور بأمرين تكوينيّ وهو وجوده وما كان خارجاً عن طوعه ، وتشريعي وهي الأحكام الشرعيّة التي يراد صدورها منه وبطوع إرادته مباشرة أو تسبيباً لا بخلق الله لها كما إذا أردت الماء فإمّا أن تأتي أنت به مباشرة ، وأخرى تأمر عبدك أن يأتيك به ، والثاني قد يتخلّف دون الأوّل ، وهو معنى التكوين ، والتشريع الإرادي .

وفي رضوي : «ويحك يا فتح إنَّ لله إرادتين ومشيَّتين إرادة حتم ، وإرادة

<sup>(</sup>١) الكاني ٢١٢/٤.

عزم...» (١) قال المعلّق: إنّ لله تعالى إرادة عزم سهّاها المتكلّمون بالإرادة التشريعيّة، والتشريع هو تعليم الله تعالى عباده كيفيّة سلوكهم في طريق العبوديّة... وإرادة حتم سمّوها بالتكوينة (١).

#### ثم نقول :

إنّا تعرّضنا لبحث الإرادة وليس في الحديث الكاظمي منها شيء ؛ لقوله (عليه السلام) : «إنّ سفينة نوح كانت مأمورة» والمأمورة تستدعي الآمر وهو الله تعالى ، ولا أمر إلّا عن الإرادة والإرادة إرادة تكوينيّة ، وإرادة تشريعية ، وإنّا أمرت السفينة بالإرادة التكوينيّة ، وقد تكلّمنا عن طاعة الكائنات من أرض وسهاء وبشر وشجر في كتابنا (السلام في القرآن والحديث) ، ونأتي على بحث الارادة عند بعض الكلهات الكاظميّة الاتية.

# ١٧٩ انّ السلطان العادل بمنزلة الوالد الرحيم

رحمة الوالد على أولاده جبلة ذاتية لا تزول ، والسلطان العادل بمنزلته رحيم بالرعية برحمة لم تزل ما دام عادلًا فاذا ذهبت عدالته زالت رحمته كلمة قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواها الشيخ الحرّ من مجالس الصدوق بإسناده إلى الإمام أنّه قال لشيعته ـ ما لفظه ـ :

<sup>(</sup>١) توحيد الصدوق ٦٤.

<sup>(</sup>٢)·هامش التوحيد ٦٤.

 <sup>(</sup>٣) في خاتمة الفصول العشرة ، طبع بيروت ، دار الأضواء ، سنة ١٤١١هـ . وفيه من بحوث لا يستغنى عنها الجميع.

لا تذلّوا رقابكم بترك طاعة سلطانكم ، فإن كان عادلًا فاسألوا اللهبقاه ، وإنّ كان جائراً فاسألوا الله إصلاحه ، فإنّ صلاحكم في صلاح سلطانكم ، وإنّ السلطان العادل بمنزلة الوالد الرحيم ، فأحبّوا له ما تحبّون لأنفسكم ، وأكرهوا له ما تكرهون لأنفسكم . "

توصيف السلطان بالعادل وأنّه بمثابة الآبّ الرحيم ترغيب إلى الحصول عليه وأنّه لا بدّ أن يكون السلطان بالقياس إلى رعاياه كذلك ، وإلّا فلا خير في سلطنته ، ولا سيّما إذا كان فاقداً للعدالة ، أو كان لا سمح الله جائراً غشوماً وظلوماً ، فإنّه عذاب جهنّم في الدنيا لهم ، وتقسيم السلطان إلى العادل ، والجائر مقدّمة لبيان وظائف الرعيّة أمامهما ، وهل يوجد سلطان يعدل غير الإمام المعصوم، أو الوالي المنصوب من قبله ؟ أنت الناطر المجّرب ، وإنّ العدالة بمعناها الصحيح لا تتحقق إلّا في المعصوم فحسب وفي دولته عزّة الإسلام والمسلمين وقد جاء في الدعاء للإمام المهدى (عليه السلام) في الغيبة الكبرى :

«اللهم إنّا نرغب إليك في دولة كريمه تعزّبها الإسلام وأهله ، وتذلّبها النفاق وأهله ، وتجعلنا فيها من الدعاة إلى طاعتك ، والقادة إلى سبيلك ، وترزقنا ها كرامة الدنيا والآخرة...» .

«اللهم إنّا نشكو اليك فقد نبيّنا صلواتك عليه وآله ، وغيبة وليّنا [إمامنا] وكثرة عدونا ، وقلّة عددنا ، وشدّة الفتن بنا ، وتظاهر الزمان علينا فصلّ على محمد وآله ، وأعنّا على ذلك بفتح منك تعجّله ، وبضرّ تكشفه ، ونصر تعزّه وسلطان حق تظهر ، ورحمة منك تجلّلناها ، وعافية منك تلبسناها برحمتك يا أرحم الراحمن»(١) .

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق ٣٠٢، الوسائل ٤٧٢/١١.

<sup>(</sup>٢) الإقبال ٦٠ \_ ٦١.

🎉 وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

ثم أحاديث العدل كثيرة منها .

العلوى: «عدل السلطان خير من خصب الزمان» ١١٠٠.

والصادقي : «العدل أحلى من الماء يصيب الظمئان ، ما أوسع العدل إذا عدل فيه...»(٢) .

# إنّ شيئاً هذا آخره لحقيق أن يزهد في أوّله

كلمة تخويف ، وتزهيد ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) ومن حِكَمه التي رواها ابن شعبة قال : وقال عند قبر حضره :

«إنَّ شيئاً هذا آخره لحقيق أن يزهد في أوله ، وإنَّ شيئاً هذا أوَّله لحقيق أن يخاف آخره»<sup>(۲)</sup> .

إذا كان أوّل عقبات الآخرة الموت والإقبار، فكيف بها بعدهما من خروج القبر، والوقوف بين يدي الله للحساب، وإذا كان آخر الحياة وزهرتها ورونق جمالها الموت والقبر، فحريّ الزهد عن الدنيا الفانية. فالكلمتان إحداهماتزهيد، والأخرى تخويف، فلو زهد الإنسان في الدنيا أمِنَ العقبات، ولا خوف عليه منها، وإلّا فلا أمنَ ولاأمانَ له.

قال أمير المؤمنين (عليه السلام) يصف القبر ، وبعض نزعات الموت ، والاغترار :

<sup>(</sup>١) البحار ١٠/٧٨.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ١٤٦/٢، البحار ٣٦/٧٥.

<sup>(</sup>٣) التحف ٤٠٨ ، البحار ٧٨/٣٢٠ ، البيان والتبين ١١٥/٣.

« فاستبدلوا بالقصور المشيّدة، والنهارق الممهّدة؛ الصخور والأحجار المستندة ، والقبور اللّطئة الملحنة التي قد بُني على الخراب فناؤها ، وشُيّد بالتراب بناؤها ، فمحلّها مقتربٌ ، وساكنها مغتربٌ ، بين محلّة موحشين ؛ وأهل فراغ متشاغلين ، لا يأنسون بالأوطان ، ولا يتواصلون تواصل الجيران ، على ما بينهم من قرب الجار ، ودنو الدار ، وكيف يكون بينهم تزاورٌ ، وقد طحنهم بكلكله البلىٰ ، وأكلتهم الجنادل والثرى....»(۱).

### وقال (عليه السلام):

«فكم أكلت الأرض من عزيز جَسَدٍ ، وأنيق لونٍ ، كان في الدنيا غَذيً تَرف ، وربيب شَرَف ، يتعلّل بالسرور في ساعة حزنه ، ويفزع إلى السلوة إن مصيبة نَزلَت به ، ضنّاً بغضارة عيشه ، وشحاحة بلهوه ولعبه ، فبينا هو يضحك إلى الدنيا وتضحك إليه في ظلّ عيش غَفول إذ وَطَيءَ الدهر به حَسكه ، ونقَضَت الايّام قواه ، ونظرت إليه الحتوف من كثبٍ ، فخالطه بَثُ لا يعرفه ، ونجيّ همّ ما كان يجده ، وتولّدت فيه فترات علل ، آنس ما كان بصحّته ، ففزع إلى ما كان عوره الأطبّاء....»(١).

أقول: وراح (عليه السلام) يصف ما نزل به من نزعات، وسكرات الموت، ما يجدر به أن يجعل نصب العين.

<sup>(</sup>١) النهج ٢٠١/١١، الخطبة ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) النهج ١٥١/١١. الخطبة ٢١٦.

# ۱۸۱ إنّ الصفات تشتبه

مقياس مطّرد للمشتركات، ومنها الصفات المشتركة المراد بها هنا الأئمة المعصومون (عليهم السلام)، جاء في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) مع النصراني الرائد لمذهب الحق منذ ثلاثين سنة حتى رأى في المنام القائل له: ائت عليا دمشق، فأتاها، وكان عليها راهب اسمه مطران، وبعد تبادل الكلام بينها قال للرائد: سر إلى مدينة النبي المبعوث في العرب، ثم تسأل عن موسى بن جعفر ... ثم أعلمه أنّ مطران عليا الغوطة (المخوطة دمشق أرشدني إليك وهو يقرئك السلام كثيراً ويقول لك: إني لأكثر مناجاة ربي أن يجعل إسلامي على يديك...

فأتى النصراني الإمام (عليه السلام) «ثم قال: إن أذنت لي يا سيّدي كفّرتُ لك . وجلست؟ فقال (عليه السلام): آذن لك أن تجلس، ولا آذن لك أن تكفّر (۱) ، فجلس، ثم ألقى عنه بُرسنه، ثم قال: جعلت فداك تأذن لي في الكلام؟ قال: نعم ما جئت إلّا له، فقال له النصراني: اردد على صاحبي السلام وأو ما تردّ السلام؟ - ، فقال أبو الحسن (عليه السلام): على صاحبك أن [إن] هداه الله ، فأمّا التسليم فذاك إذا صار في ديننا ، فقال النصراني: إني اسالك - اصلحك الله -؟ قال: سل، قال: أخبرني عن كتاب الله تعالى الذي أنزل على محمد ، ونطق به ، ثم وصفه بها وصفه به فقال: ﴿حَم \* وَالكِتاب المبينَ على محمد ، ونطق به ، ثم وصفه بها وصفه به فقال: ﴿حَم \* وَالكِتاب المبينَ

<sup>(</sup>١) سبق تفسيره في «آذن لك أن تجلس ...».

<sup>(</sup>٢) المصدر حرف الهمزة مع الألف.

٥٠٢ ..... المؤقر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

\* إِنَّا أَنْ زَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبارِكَةٍ إِنَّا كُتَّا مُنْ نَرِينَ \* فيها يُفرَق كَلَّ أُمرِ حَكيمٍ \* "ما تفسيرها في الباطن ؟

فقال: أمّا ﴿حَم ﴾ فهو محمد صلّى الله عليه وآله وهو في كتاب هود الذي أنزل عليه ، وهو منقوص الحروف . وأمّا ﴿الكتاب المبين﴾ فهو أمير المؤمنين علي (عليه السلام) . وأمّا الليلة ففاطمة وامّا قوله : ﴿فيها يُفَرق كُلُّ أَمرٍ حكيم ﴾ يقول : يخرج منها خير كثير : فرجلٌ حكيمٌ ، ورجلٌ حيكمٌ ، ورجلٌ حكيمٌ . فقال الرجل : صف لي الأوّل والآخر من هؤلاء الرجال ، فقال : إنّ الصفات تشتبه ، ولكنّ الثالث من القوم أصف لك ما يخرج من نسله ، وأنّه عندكم لفي الكتب التي نزلت عليكم ، إن لم تغيّير وا ، وتحرّفوا ، وتكفر وا وقديهاً ما فعلتم ... "" .

#### أقول :

إنّها جئت على هذه النبذة من القصّة ليعلم الغرض من الكلمة ، وأنّ صفة الإمامة مشتركة بين عليّ وأولاده المعصومين ثم أشار إلى الثالث وهو الحسين ونسله الذين هو أحدهم (عليهم السلام) فتدّبر جيداً.

<sup>(</sup>١) الدخان : ١ ـ ٤.

 <sup>(</sup>۲) أصول الكافي ٤٧٨/١ ـ ٤٧٩ . باب مولد ... الحديث ٤ . انظر الشرح له مرآة العقول ٤٣/٦ ...
 ٤٩ . البحار ٨٧/٤٨.

# ۱۸۲ إنّ ضوء الروح العقل

من حكميّات الإمام موسى الكاظم (عليه السلام) ما رواه ابن شعبة ، في كلام له مع هشام بن الحكم :

«يا هشام إنَّ ضوء الجَسَد في عينه ، فإن كان البصر مضيئاً استضاء الجَسَد كلّه ، وإنَّ ضوء الروح العقل ، فإذا كان العبد عاقلاً كان عالماً بربّه ، وإذا كان عالماً بربّه أبصر دينه . وإن كان جاهلاً بربّه لم يقم له دين . وكما لا يقوم الجَسَد اللّ بالنفس الحيّة ، فكذلك لا يقوم الدين إلّا بالنيّة الصادقة. ولا تثبت النيّة الصادقة إلّا بالعقل»(١).

#### أقول :

يأتي التكلّم على كلمة «كما لا يقوم الجُسَد إلّا بالنفس الحيّة...»(٢).

في الإنسان ضوءان ضوء البصر ، وضوء البصيرة المتفرّعة عن العقل ، قد يكون فيه الضوءان معاً ، وقد ينطفيان معاً ، وثالثة يبقى ضوء البصر ، ورابعة ضوء البصيرة . فالأقسام أربعة ، وأنت على المجرّب.

قوله (عليه السلام): «إنَّ ضوء الروح العقل» يشهد له المثل النبوي كما في موثّق الصدوق عنه (صلَّى الله عليه وآله): «ألا ومَثَل العقل في القلب كمثل السراج وسط البيت» (١) ، والعقل نور ابتدعه الله بقدرته ، وأُودَعَه في ابن آدم ،

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٦ . البحار ٣١٢/٧٨.

<sup>(</sup>٢) حرف (كما).

<sup>(</sup>٣) جامع أحاديث الشيعة ٧٠ ٣٤٩، الباب ١٠ . الحديث ٢٠.

٥٠٤ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

وجعل العلم نفسه، والفهم روحه، والزهد رأسه، والحياء عينه، والحكمة لسانه، والرأفة همتّه به يثاب، وبه يعاقب.

وها هنا بحوث حول العقل ، ومحلّه من البدن هل هو القلب كها في النبوي المتقدّم ، أو «موضع العقل الدماغ ؟ ألا ترى أنَّ الرجل إذا كان قليل العقل قيل له : ما أخفّ دماغك»(١) . وقيل محلّه القلب والدماغ معاً (١) وغير ذلك من الآراء .

ثم العقل يقابله الجهل في حديث جنود العقل والجهل ("). ولعله لعدم انفكاك العلم عن العقل كما قال (عليه السلام): «إذا كان العبد عاقلًا كان عالمًا بربه ، وإذا كان عالمًا بربه أبصر دينه».

# ١٨٣ إنَّ العاقل رضي بالدون من الدنيا مع الحكمة

من حكميّات الإمام الكاظم (عليه السلام) في كلام له مع هشام بن الحكم رواه الشيخ الكليني طاب ثراه قال :

«يا هشام إنَّ العاقل رضي بالدون من الدنيا مع الحكمة ، ولم يرض بالدون من الحكمة مع الدنيا ، فلذلك ربحت تجارتهم»(١٠) .

أقول : يراد من الدون القلَّة المستبدلة، وصور الاستبدال أربعة ، والعاقل

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان ٧٤/٤.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين \_ عقل \_

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٢١/١ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ١٧/١ . التحف ٣٨٧ ، البحار ٣٠١/٧٨.

لا يختار منها عند المزاحمة بين الدنيا ، والحصول على العلم المعبّر عنه بالحكمة إلّا العلم فيقدّمه على الدنيا وإن فاتته بالأسر ، أو لم يبق له إلّا القليل منها ، ولا يقدّم الدنيا على العلم والحكمة ،ولا على القليل منها ، فقليل العلم لا يساويه بالدنيا بأسرها فضلًا عن قليلها .

والصور الأربع تأتي بالمقارنة بين الدنيا والعلم باعتبار الكثرة والقلة من الجانبين : كثيرهما ، وقليلهما وكثرة أحدهما ، وقلة الآخر العلم الكثير مع الدنيا القليلة ، أو كثرتها مع العلم القليل ، ويريد الحديث من هذه الصور : الدنيا القليلة مع العلم الكثير ، ولا يريد العلم القليل مع الدنيا بأسرها .

في قولم تعالى: ﴿قَالَ أَتستبدلُونَ الذي هُو أَدنَى بالذي هُو خير الهبطوا...﴾ (أ) . صور المقارنة أربعة بين شيءٍ وشيءٍ إمّا كلاهما خير ، أو دانٍ ، أو أحدهما أدنى والأخر خير ، والعاقل لا يستبدل الداني بالذي هو خير فضلاً عن الأدنى فلو اختار أحد الداني على الخير ، أو الأدنى على الخير لم يكن عاقلاً بل العاقل يقدّم الخير على الداني فضلاً على الأدنى ، ومن ثم قال تعالى لمن استبدل الأدنى بالذي هو خير ﴿اهبطوا﴾ .

وكذلك من استبدال الدنيا بالحكمة ، أو ساوى بينها فليس بعاقل إذ لو كان ، لقدّم الحكمة على الدنيا ؛ لأنّ بها الحياة الأبديّة الباقية دون الدنيا الفانية.

ولك أن تقول ما قاله تعالى عن لسان موسى (عليه السلام) لبني إسرائيل لمن استبدل الدنيا بالعلم كثيرها أو قليلها ﴿ أَتُستَبدِلُونَ الذي هو أدنى بالذي هو خير ﴾ لأنّ الآية مقياس عقلي مطّرد لها مواضع يصحّ تطبيقها عليها تطبيقاً قهريًا والعقل قاض بصحّة التطبيق ولا يأباها ، والآيات تجري مجرى الشمس والقمر ، وفيها علم الحاضر والماضي والمستقبل .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٦٦.

## ۱۸٤ إنّ العاقل لا يحدّث من يخاف تكذيبه

من الحكميّات المرويّة عن الإمام الكاظم (عليه السلام) الصالحة للمثل إن لم تكنه . رواها الشيخ الكليني (طاب ثراه) قال :

«يا هشام إنَّ العاقل لا يحدَّث من يخاف تكذيبه ، ولا يسأل من يخاف منعه ، ولا يعد ما لا يُقدر عليه ، ولا يرجو ما يعنَّف برجائه ، ولا يقدم على ما يخاف فوته بالعجز عنه»(۱) .

خمس خصال لا يقدم عليها العاقل... وهذه نبذة مما يتجنّب عندالعاقل، وقس عليها كلّ ما ليس على وفق الحكمة ، لأنّه بصفته عاقل ، والعقل هو وضع الشيء في مواضعه ، ويقابله الجهل الذي يخبط صاحبه خبطاً يفقد الحساب منه .

قوله (عليه السلام): «إنّ العاقل لا يحدّث مَن يخاف تكذيبه»؛ لأنّه يقول الحق، فإذا قال شيئاً حقاً وردّه السامع، صار سبباً لردّ الحق، إلّا إن يكون وفق الحكمة، إذ من الحكمة إبلاغ الحجّة وإتمامها وان لم يعمل بها، وكُذّبت، وكانت الأنبياء يأتون بالحجج إلى الناس ويكذّبونها والأنبياء قدوة العقلاء وفي ذلك جاءت في القرآن آيات كثيرة منها آية:

﴿ وَإِن يُكذَّبُوكَ فَقَد كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبِلهِم ﴾ "ا، ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَّبَ

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٢٠/١ ، التحف ٣٩٠ ، البحار ٣٠٤/٧٨.

<sup>(</sup>٢) فاطر : ٢٥.

وليس معنى ذلك «أنّ العاقل لا يحدّث من يخاف تكذيبه» غير صحيح العياذ بالله ، بل أردنا بيان مواضع الاستثناء من إتمام الحجّة ، أو محض الابلاغ، أو أنّ السامع يصدقه في المستقبل ، ولو احتمالاً ، أو أن يكون للعاقل عذر مقبول عند الله كما في الآية (٧).

## ۱۸۵ إنّ العاقل لا يكذب ، وإن كان فيه هواه

من الحكميّات التي تصدّقها العقول ، وأنّها على وفق الحكمة العمليّة . قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم وهو أحد العقلاء المرضيّين ، رواها ابن شعبة طاب ثراه قال :

<sup>(</sup>۱) ص: ١٤.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ٤٤.

٣١) الأنعام : ٣٤.

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٩٩.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ١٦٤.

<sup>(</sup>٦) الشعراء: ١٢ ـ إلى قوله تعالى: ـ ﴿ فأتيا فرعون فقولا إنَّا رسول ربَّ العالمين ﴾: ١٦.

<sup>(</sup>٧) الأعراف: ١٦٤.

«ياهشام إنَّ العاقل لا يكذب ، وإن كان فيه هواه»(١).

قد يرى الرجل الحصول على ما يريد بأن يسلك سُبُلًا لا يرتضيها العقل ومع ذلك يسلكها ويظفر بها يريد، وهل يكون عاقلًا ، أو ممّن لا عقل له ؟

الجواب أن يقال: إذا انسدت الأبواب دون وصوله إلى الغرض وكل السُبل ، ولا يستطيع استمرار الحياة إلّا به بأن اضطرّ اليه فلا إثم عليه بشرط أن لا يكون هو الذي سبّب الاضطرار لنفسه ؛ قال تعالى: ﴿ فمن اضطرّ غير باغ ٍ ولا عادٍ فلا إثم عليه ﴾ (١) ، وإن كانت الضرورة قد جاءت عن اختياره فهو من المتعمّد المختار ، وإن لزمه الاضطرار ، والامتناع ؛ إذ الامتناع بالاختيار لا ينافي الاختيار "أي أنّ الأثم ثابت عليه ، والآية تشير إليه .

وأمّا الذي لم تنسدّ عليه الأبواب ، ولا ضرورة تلزمه على الكذب سوى الأطاع وحبّ الدنيا والظفر بها من طريق الكذب والخَتَل ؛ فإنّه لا عقل له ؛ «إنّ العاقل لا يكذب وان كان فيه هواه» .

ومما يمنع العاقل أن يكذب ، علمُهُ بقبح الكذب ، وأنّه يسلب المروءة ، ويدلّ على اللؤم ، وعدم الأصالة والكرم ؛ فإنّ الكريم الأصيل يصدق ، ولا يكذب أبداً ، ولئن فَعَل فليعلم أنّه دخيل لا أصيل ، ولئيم لا كريم.

وخذ لما ذكرناه من أحاديث وكلمات مثالًا:

في باقري: «إنّ الله عزّ وجلّ جعل للشرّ أقفالًا، وجعل مفاتيح تلك الأقفال الشراب، والكذب شرّ من الشراب».

وآخر : «إنَّ الكذب خراب الإيمان ».

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩١، البحار ٧٨/٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) مثل كلامي.

أُمَالُ وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

وصادقي : «إنَّ الكذَّاب يهلك بالبيّنات ، ويهلك أتباعه بالشبهات»(١).

وآخر : «قال عیسی بن مریم (علیه السلام) : من کثر کذبه ذهب رهبه نامی (۲۰۰۰).

# ١٨٦ إنّ العاقل اللبيب من ترك ما لا طاقة له به

من حكميّات الإمام الكاظم (عليه السلام) رواها ابن شعبة الحرّاني في كلام له مع هشام بن الحكم قال :

«يا هشام إنَّ العاقل اللبيب من تَرَكَ ما لا طاقة له به.....» " .

أقول: ليس في أحكام الإسلام حكم خارج عن طاقة العباد، إلّا مسألة الجهاد الموضوع على القتل في سبيل الله، او الحرج، أو أي عظيم لصون حوزة الإسلام، وأحكام الله عزّ وجلّ ، ومن هنا قال الفقهاء في قاعدة «لا ضرر ولا

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٣٣٩/٢ . باب الكذب ، الحديث ٣ ، و ٤ ، و٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر ص ٣٤١ ، الحديث ١٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٠.

<sup>(</sup>٤) التمثيل والمحاضرة ٤٤٥ \_ ٤٤٦.

<sup>(</sup>٥) التحف ٣٩٩ ، البحار ٢٨/٧٨.

ضرار في الإسلام» "أن لا حكم ضرري مجعول في الشريعة ، واستثنوا منها الجهاد فإنّه موضوع على الضرر تحكيماً لقاعدة الأهمّ والمهم وهو حفظ الدين وأهله وأحكامه ، والمسألة محرّرة في كتاب الجهاد للأدلّة المذكورة فيه ، وأنّه على الرجال غير الأعرج وذوى العلل منهم على تفصيل في ذلك .

قوله (عليه السلام): «إنَّ العاقل اللبيب من ترك ما لا طاقة له بـه» يريد به الموضوعات العرفيَّة كمن يستقرض مالا يستطيع الوفاء به ، أو الوعد بها لا يستطيع العمل به ، أو الدخول فيها لا يمكن الخروج منه ، وامثال ذلك ، وقد جاء في الأمثال: (إن أردت أن تطاع فسل ما يستطاع)(١).

نعم التكاليف الشرعيّة بناؤها على كلفه مستطاعة كالصلاة والصوم والحجّ وسائر الاحكام، وقد جعل لبعضها البدل الاضطراري، إن تعذّر على المكلّف الاختياري وقد قال تعالى: ﴿ لا يُكّلفُ الله نَفْساً إلّا وُسْعَها ﴾ (١٠).

وفي صادقي : «ما أمر العباد إلاّ دون سعتهم ، وكلّ شيء أمر الناس بأخذه فهم متسعون له ، وما لا يتسعون له فهو موضوع عنهم ولكنّ الناس لا خير فيهم» (١٠) .

بقي سؤال حول ﴿ رَبُّنا ولا تحملُنا ما لا طاقة لنا به ﴾ أنا : هل يكلُّف الله فو ق الطاقة ؟

الجواب: لا يكلّف فوق الطاقة والآية تنظر الى العقوبات النازلة على الأمم السالفة لقتلهم أنبياء الله ، وفي هذه الأمّة لقتلها لأهل البيت (عليهم

<sup>(</sup>۱) الكافي ۲۹٤/۵ وفيه «على مؤمر».

<sup>(</sup>۲) أمنال وحكم ٢٨٦/١.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير الصافي ٢٣٧/١.

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢٨٦.

## ۱۸۷ إنّ العاقل : الذي لا يشغل الحلال شكره

كلمة يقضي العقل بصحة معناها ؛ لأنّ إضاعة الحق ليست من شأن العاقل ، فلا يشغله عن أداء الحق ماهو فيه . قالها الإمام الكاظم (عليه السلام)، رواها الشيخ الكليني وصورتها :

«يا هشام إنَّ العاقل: الذي لا يشغل الحلال شكره، ولا يغلب الحرام صبره» (١).

كلمتان يتميز بها العاقل عن غيره ، إنّ الناس في الحلال ، والحرام رجلان ، رجل يحلّل حلال الله ، ويحرّم حرام الله ، ولا يبدّل حكماً من أحكام الله ، ولا يخبط فيها ، ولا يخلط ، ولا يترك ما وجب فعله ، ولا يفعل ما وجب تركه ، وإذا جاء إليه أمران ، قام بمقتضاهما لا يجعل أحدهما مانعاً من المضيّ على الآخر ، وإذا لزمه شكر نعمة لا يلهو عنه بالتنعم بها ، كما لو أتاه الحرام لا يفقد صبره عن الكفّ عنه . وشأنه أبداً وضع الشيء مواضعه بلا زيادة ولا نقصان . فمن توفّرت فيه هذه الخصال فهو العاقل .

ورجل جاهل من الجهّال ، وإن وسم بسات جليلة جميلة ، وعدّه الناس من العقلاء والعلماء ، ولربّها قالوا لعديم العقل عاقلًا ولعديم العلم عالماً ، فإنّ

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١٦/١ ، التحف ٣٨٦ . البحار ٣٠٠/٧٨.

القول لا يوجب عقلًا ، ولا علماً . وإنها الحساب على الواجد دون الفاقد .

والأقوال قد تصيب وقد تخطي ، والحديث مقياس صحيح تظهر ظاهرته في موضعه ، ومنه كلام أمير المؤمنين (عليه السلام) لتعريف العاقل ، والجاهل ، وكلّ ما جاء من حديث فمن آثار العقل .

### قال السيد الرضى طاب ثراه:

وقيل له (عليه السلام) : صف لنا العاقل ، فقال : هو الذي يضع الشيء مواضعه .

فقيل ، فصف لنا الجاهل ، قال قد قلت الله الم

قال المعتزلي: هذا مثل الكلام الذي تنسبه العرب إلى الضَّبّ. قالوا اختصمت الضَبع والثعلب إلى الضَبّ، فقالت الضبع: يا أبا الحسل إني التقطتُ تمرة، قال: طيّباً جنيت، قالت: وإنَّ هذا اخذها مني، قال: حيّظ نفسه أحرز، قالت: فإني لطمته: قال: كريم حمى حقيقته، قالت: فلطمني، قال: حرّ انتصر؛ قالت: اقض بيننا، قال: قد فعلت الله المحتد؛ القض بيننا، قال: قد فعلت الله المحتدد القض بيننا، قال: قد فعلت الله المحتدد القض بيننا، قال: قد فعلت الله المحتدد ا

والمثل من وجه مقرَّبٌ ، ومن وجوه مبعَّدُ .

والغرض أنَّ الجاهل هو من بخلافه لا يضع الشيء مواضعه . وقد ظهر لك بالمقايسة ، فلا يفتقر إلى تعريف الجاهل ، وللسيَّد الرضى بيان فراجع أنَّ .

<sup>(</sup>١) النهج ٦٦/١٩ . الحكمة ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) شرح النهج ٦٦/١٩ . وفي هامنيه قال : الحسل : ولد الضُّبُّ.

<sup>(</sup>۳) شرح النهج ۲۹/۱۹.

## ۱۸۸ إنّ العقلاء تركوا فضول الدنيا فكيف بالذنوب

من حكميّات الإمام الكاظم (عليه السلام) رواها الشيخ الكليني طاب ثراه في حديث له مع هشام بن الحكم قال :

«يا هشام إنَّ العقلاء تركوا فضول الدنيا ، فكيف بالذنوب ، وترك الدنيا من الفضل ، وترك الذنوب من الفرض "`` .

كما لا يعدل إتيان النفل بإتيان الفرض ، كذلك لا يساوي إتيان الفضل بترك فضول الدنيا بترك الذنوب الذي هو فرض ، والعقلاء يتركون فضول الدنيا فمن اليقين يتركون الذنوب ؛ لأنّ الذي يواظب على النفل ، فبالطريق الأولى يواظب على الفرض الشرعي ، والعقلي شرعاً وعقلاً والحائد عنها لا يبالي بإتيان كل شيء ، أو ترك كلّ شيء .

ومن التسويل الشيطاني كما رُئي من بعض المواظبة على بعض النوافل والاستمرار عليها لأجل الاعتياد بها ، والتساهل بالفرائض وربّما فات شيء منها، وإلى ذلك ينظر أمير المؤمنين (عليه السلام) ويقول : «لا قربة بالنوافل إذا أضرّت بالفرائض فارفضوها» "".

قال ابن أبي الحديد في اللفظ الثاني : ولا ريب أنَّ من استغرق الوقت بالنوافل حتى آنَ أوقاتِ الفرائض لم يفعل الفرائض فيها ، وشغلها بالعبادة

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١٧/١ ـ ١٨ ، التحف ٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) النهج ١٥٨/١٨ ، الحكمة ٢٩.

<sup>(</sup>٣) النهج ١٧٠/١٩ . الحكمة ٢٨٥.

٥١٤ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

النفليّة ، فقد أخطأ ؛ والواجب أن يرفض النافلة حيث يتضّيق وقت الفريضة ، لا خلاف بين المسلمين في ذلك ، ويصلح أن يكون هذا مثلًا ظاهره ما ذكرنا وباطنه أمرٌ آخر(١).

### وقال في شرح الأوّل :

هذا الكلام يمكن أن يحمل على حقيقته ، ويمكن أن يحمل على مجازه ، فإن حمل على حقيقته فقد ذهب إلى هذا المذهب كثير من الفقهاء ، وهو مذهب الإمامية وهو أنّه لا يصح التنفّل من عليه قضاء فريضة فاتته لا في الصلاة ولا في غيرها ، فأمّا الحج فمتّفق عليه بين المسلمين أنّه لا يصح الابتداء بنفله ، واذا نوى نيّة النفل \_ إلى آخر كلامه \_ (1).

والعلوّيان يحتّــان تقــديم الفرض ، وترك الفضل عند التزاحم ، وإلّا فالجمع بينها أولى.

## ۱۸۹ إنّ العقلاء زهدوا في الدنيا ، ورغبوا في الآخرة

كلمة تزهيد، وترغيب، وجوهرة لا يزنها إلّا الزاهدون في الدنيا الراغبون في الآخرة، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام)، ورواها الشيخ الكليني (طاب ثراه)، في كلام له قال:

<sup>(</sup>۱) شرح النهج ۱۷۰/۱۹.

<sup>(</sup>۲) شرح النهج ۱۵۸/۱۸.

🋍 وحكم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١

«يا هشام إنَّ العقلاء زهدوا في الدنيا ، ورغبوا في الآخرة ؛ لأنَّهم علموا أنَّ الدنيا طالبة مطلوبة ، والآخرة طالبة ومطلوبة...»''.

#### أقول:

تقدّم الحديث عند «الآخرة طالبة ومطلوبة» فاطلبه الله الله الله الله

قوله (عليه السلام): «إنّ العقلاء زهدوا في الدنيا...» كلمتان لا تنفك إحداهما عن الأخرى إذ الزاهد عن الشيء لا يرغب فيه ، والراغب في الشيء لا يزهد عنه ، إلّا أن يتعدّد زمان الزهد وزمان الرغبة فيمكن أن يزهد أيّام الشباب ، ويرغب في الشيخوخة أو بالعكس بالقياس إلى الدنيا ، أو الآخرة . ولكن إذا كان الزهد في الدنيا عن تعقّل وبصيرة ، وكذا الرغبة في الآخرة كانت عن التعقّل والبصيرة فلا يعود عن ذلك ، وكلام الإمام ناظر إليه دون من توارده الحالتان في الشباب والشيخوخة ، وإن كان ذلك أيضاً ثابتاً ويحتمل شمول الكلام للقسمين المذكورين.

وكيف كان ، فقد جاء في الزهد ما لا يحصى من حديث وكلمات ، وفي القرآن الكريم آية تجمع الزهد كله كما قال أمير المؤمنين (عليه السلام) : «الزهد كله بين كلمتين من القرآن قال الله سبحانه : ﴿لكيلا تَأْسُوا عَلَىٰ منا فناتكمُ ولا تَفرحَوُا بِها آتاكم ﴾ " ومن لم يأس على الماضي ولم يفرح بالآتي فقد أَخَذَ الزُهدَ بطر فه فه (4).

والكلام العلوي حديث وقرآن . وأمّا من الكلمات فمنها ما يلي :

<sup>(</sup>١) أصول الكافى ١٨/١.

<sup>(</sup>٢) الهمرة مع الألف.

<sup>(</sup>٣) الحديد : ٢٣.

<sup>(</sup>٤) النهج ۸۷/۲۰ الحكمة ٤٤٨

٥١٦ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

ليس الزهد أن لا تملك شيئاً ، وإنَّها الزهد أن لا يملكك شيءٌ '' . الزهد ثروة.

بيان: لو لم نجد للكلمة الأولى مصدراً إلاّ الآية الآنفة الذكر لكفى. والثانية حكمة علوية قال (عليه السلام): «العجز آفة، والصبر شجاعة، والزهد ثروة، والورع جنّة، ونعم القرين الرضا» '. الزهد ترك كلّ شيءٌ يشغلك ' الزهد حبّ الله وإيثاره على كل شي.

#### 19.

# إنّ عليّا (عليه السلام) باب من أبواب الجنّة فمن دخل بابه كان مؤمناً

من كلمات الإِمام موسى الكاظم (عليه السلام) رواها الشيخ الكليني (طاب ثراه) قال:

يونس عن موسى بن بكير عن أبي إبراهيم (عليه السلام) قال: إنّ عليّاً (عليه السلام) باب من أبواب الجنّة فمن دخل بابه كان مؤمناً ، ومن خرج من بابه كان كافراً ، ومن لم يدخل فيه ولم يخرج منه كان في الطبقة التي لله فيهم المشيئة أناً.

### أقول :

۱) مشهور.

<sup>(</sup>٢) هي في النهج ١٨/٩٨ , الحكمة ٤.

<sup>(</sup>۳) سرح النهج ۹۱/۱۸.

<sup>(</sup>٤) أصول الكاني ٣٨٩/٢.

الله وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

وبسند آخر رواه أيضاً إلّا أنّ فيه «إنّ علياً (عليه السلام) باب من أبواب الهدى فمن دخل من باب على كان مؤمناً....»(١).

والمراد أنَّ الدخول في هُداه يوجب دخول الجنَّة ، والامتناع عنه امتناع عن دخولها ، وقد جاء أنَّه قسيم الجنَّة والنار ، وأنَّها طوع إرادته ، فضلًا عن أنَّه باب من أبواب الجنَّة ، والأحاديث في ذلك كثيرة.

منها ما رواه ابن شاذان في المنقبة الثامنة والتسعين بإسناده إلى أمير المؤمنين (عليه السلام) إنّه كان جالساً في الرحبة أن والناس حوله ، فقام إليه رجل ، فقال له : يا أمير المؤمنين إنّك بالمكان الذي أنزلك الله فيه ، وأبوك معذّب بالنار ! فقال له : «مه فضّ الله فاك والذي بعث محمداً بالحق نبياً ، لو شفع أبي في كلّ مذنب على وجه الأرض لشفعه الله فيهم ، أأبي معذّبٌ في النار ، وأنا ابنه قسيم الجنّة والنار؟؟ ...» أنا.

ومن طريق الجمهور فيها رواه عنترة عنه صلّى الله عليه وآله أنّه قال: أنت قسيم الجنّة والنار في يوم القيامة ، تقول للنار: هـذا لي وهـذالكِوقال الأميني بعد هذا الحديث : وبهذا اللفظ رواه ابن حجر في الصواعق ص٧٥. ويُعرب عن شهرة هذا الحديث النبوي بين الصحابة احتجاج أمير المؤمنين (عليه السلام) به يوم الشورى بقوله: أنشدكم بالله هل فيكم أحد قال له...(1).

<sup>(</sup>١) المصدر ٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) القضاء الواسع من المسجد وغيره.

<sup>(</sup>٣) مائة منقبة ١٦١ وفي هامسه نبذة مصادر.

<sup>(</sup>٤) الغدير ٢٩٩/٣ . إحقاق الحق ١٦٠/٤ ...

# إنّ الفقه مفتاح البصيرة ، وتمام العبادة ، والسبب إلى المنازل، والرتب الجليلة...

للفقه خصال أشار إليها الإمام الكاظم (عليه السلام) رواها ابن شعبة في كلام له (عليه السلام) قال:

من فرائض الإسلام التفقّه في الدين ، والمراد به : معرفة صول الدين وفروعه المستخرجة من الكتاب وحديث أهل البيت (عليهم السلام) اجتهاداً ، أو تقليداً هذا في الفروع ، وأمّا العقائد وهي أصول الدين فالواجب عقلاً الاعتقاد بها من طريق العقل نعم في الكتاب والسنّة من الأدّلة الفطريّة والعقليّة ما تذعن لها القلوب وتصدقها العقول وليست إلّا إرشاداً إليها ، فالأخذ ما إنّا

من القرآن الكريم في التفقه آية النفر : ﴿ فلولا نَفُر من كلّ فرقة منهم طائفة ليتفقّهوا في الدين... ﴾ (١٠).

هو من باب الأخذ بالأوامر الإرشاديّة ، لا شرعيّة حتى يقال إنّ ذلك غير معقول.

<sup>(</sup>١) التحف ٤١٠ . البحار ٢٤٧/١٠ . البحار ٢٢١/٧٨

<sup>(</sup>٢) التوبة: ١٢٢.

في نبوي : «إذا أراد الله بعبد خيراً فقَّهه في الدين ، وألهمه رشده» ``.

وعلوي : «تعلّموا القرآن فإنّه أحسن الحديث ، وتفقّهوا فيه فإنّه ربيع القلوب»''.

وآخر : «إنَّ أفضل الفقه الورع في دين الله ، والعمل بطاعته ، فعليك بالتقوى...»("".

وآخر : «الفقيه كلّ الفقيه من لم يقنط الناس من رحمة الله ، ولم يؤمنهم من مكر الله...» ".

وباقري: «...إنّ الفقيه حق الفقيه: الزاهد في الدنيا الراغب في الآخرة المتمّسك بسنّة نبيه» ".

وصادقي : «أنتم أفقه الناس إذا عرفتم معاني كلامنا إنَّ الكلمة لتنصرف على وجوه...» (٦١).

<sup>·····</sup> 

<sup>(</sup>١) كنز العيال ١٠/١٣٧، الرقم ٢٨٦٩٠.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢٢١/٧ ، الخطية ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) الدعائم ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) النهج ٢٤٣/١٨ ، الحكمة ٨٧.

<sup>(</sup>٥) أصول الكافي ٧٠/١.

<sup>(</sup>٦) الوسائل ٨٤/١٨.

<sup>(</sup>٧) أصول الكافي ٣١/١.

<sup>(</sup>٨) أصول الكافي ٣١/١.

# إنَّ كلَّ الناس يبصر النجوم ولكن لا يهتدي بها إلَّا من يعرف مجاريها ومنازلها

كلمة تمثيل الحكمة بالنجوم للإمام الكاظم (عليه السلام) في بيان وصف الحصول على العلم بهما قالها لهشام بن الحكم:

«يا هشام إنّ كلّ الناس يبصر النجوم، ولكن لا يهتدي بها إلّا من يعرف مجاريها ومنازلها ، وكذلك انتم تدرسون الحكمة ولكن لا يهتدي بها منكم إلّا من عمل بها» (١) .

تقدّمت الكلمات لضرب المثل للحكمة بالنجوم عند «أنتم تدرسون الحكمة ولكن لا يهتدي بها منكم إلّا من عمل بها»(٢).

لا يريد (عليه السلام) بالحكمة التي شبّهها بالنجوم في الإضاءة والاهتداء العلم بالحكمة اليونانيّة ؛ ولا الحكمة المصطلحة بالفلسفة من المعرفة بحقائق الأشياء على قدر الطاقة البشريّة ؛ لأنّها قد وضع صرحها على القواعد العقليّة الصرفة التي لا توافق الشريعة أحياناً . ولا العلم بالقواعد الكلاميّة ، وإن كان هشام نفسه من المتكلمين المرضيّين المقبولين عند الأئمّة (عليهم السلام) ، ولا غيرها عمّا لا تعرف إلّا بالعقليّات غير المؤيّدة بالوحي الساوي ، ولا ننكر الأخذ بها عند الموافقة للشرع .

بل المراد بالحكمة المذكورة في الروايات الكثيرة هي الحكمة القرآنيّة التي

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) كلمة «أنتم».

التأل وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

من أوتيها فقد أوتي خيراً كثيراً وهي المعرفة بالله ، وبالأنبياء وأوصيائهم (عليهم السلام) من المؤمنين بالكتب المنزلة المتعبّدين لله المنقادين العارفين الخاشعين المتمسّكين بحجرة أهل البيت (عليهم السلام) . وقد وصفهم أمير المؤمنين (عليه السلام) «عند تلاوته : ﴿ يُسبّح له فيها بالغدوّ والآصال رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله ﴾ (١) : إنّ الله سبحانه وتعالى جعل الذكر جلاء للقلوب تسمع به بعد الوقرة ، وتبصر به بعد العشوة وتنقاد به بعدالمعاندة وما بَرحَ لله وكرهم ، وكلهم في ذات عقولهم ... » (١) .

<sup>(</sup>١) النور : ٣٦ ـ ٣٧.

<sup>(</sup>٢) النهج ١٧٦/١١ ، الخطبة ٢١٧.

# إنّ كل نعمة عجزت عن شكرها بمنزلة سيّئة تؤاخذ بها

العجز: الكسل والتثاقل، فمن تثاقل عن شكر النعمة أساء بها، ويؤخذ بها صنع، أو يتوب.

جاءت الكلمة في كلام للإمام الكاظم ( عليه السلام ) مع هشام بن الحكم :

« یا هشام إنَّ کلَّ نعمة عجزت عن شکرها بمنزلة سیّئة تؤاخذ بها  $^{(1)}$ . أقول :

كما تقدّم إنّ العجز هنا الكسل المسبّب له ، لا أنّه سلب القدرة ، لأنّ العاجز ليس عليه حرج ولا تكليف حتى يؤاخذ بتركه ، نعم من عَجَّزَ نفسه حتى سلب منه الاقتدار ، فلا خطاب ، ولا تكليف في حالة العجز لكونه تكليف ما لا يطاق وهو محال ، ولكن لا يمنع عجزه من العقاب على التعجيز ، دون العجز لأنّ الأول اختيار والثاني اضطرار وهذا معنى قول المتكلمين : ( الامتناع بالاختيار لا ينافي الاختيار ) يريدون به العقاب ، لا الخطاب ، لأنّه قبيح في حال العجز تكليفه.

ولعلّ قوله (عليه السلام): « بمنزلة سيئة تؤاخذ بها » يريد أنَّ ذلك ليس بذنب ، لأنّه عاجز ولكنّه كأنّه ذنب يصع عقاب راكبه ملاكاً لاخطاباً؛ لنفس ما ذكراناه من الوجه . وكيف ما كان ، نشير إلى بعض كلمات في الشكر.

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٤ . البحار ٧٨/٣٠٩.

شكر النعمة واجب بالكتاب والسنّة والعقل ، لو رمنا ذكر ما جاء فيها لخرجنا عن الموضوع وإليك من الكلمات في الشكر نعمة ﴿ لمن أراد أن يذّكّر أو أراد شكوراً ﴾ "ا.

الشكر في الكتاب العزيز في اثنين وثهانين موضعاً منها قوله تعالى :

﴿ فكلوا ممّا رزقكم الله حلالًا طيّباً واشكروا نعمت الله إن كنتم ايّاه تعبدون ﴾ (٢).

#### الشكر في السنَّة :

في صادقي : « شكر النعمة اجتناب المحارم ، وتمام الشكر قول الرجل : الحمد لله ربّ العالمين »(").

العقل قاض بوجوب شكر المنعم على إنعامه ، لأنّه مُحسنٌ لابدٌ من جزاء الإحسان وهو شكره.

ومن الكلمات :

( كلَّ من أولي نعمة فهو عبدها حتى يعتقه شكرها ، ومن شكرها فقد استوجب مزيدها )(1).

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٦٢.

<sup>(</sup>٢) النحل : ١١٤.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٢/٩٥، البحار ٤٠/٧١.

<sup>(</sup>٤) التمثيل والمحاضرة ٤١٦.

وفي جوادي : «نعمة لاتشكر كسيَّئة لا تغفر» البحار ٥٣/٧١.

# ١٩٤ إنّ الله ثقتي وهو حسبي

روى القطب الراوندي من معجزات الإِمام الكاظم ( عليه السلام ) عن أحمد بن عمر الحلال قال :

سمعت الأخرس يذكر موسى بن جعفر (عليه السلام) بسوء، فاشتريت سكيّناً ، وقلت في نفسي : والله لاقتلنّه إذا خرج من المسجد ، فأقمت على ذلك ، وجلست ، فها شعرت إلا برقعة أبي الحسن (عليه السلام) قد طلعت على ذلك ، وجلست ، فها شعرت إلا برقعة أبي الحسن ( عليه السلام ) قد طلعت على ، فيها : « بحقي عليك لما كففت عن الأخرس ؛ فإنّ الله ثـ قـ تــــي وهــو حسبي » [ فها بقى أيّاماً إلا ومات ] ".

هل نستطيع أن نعرف الإمام المعصوم المعرفة الكافية إلا بعد المعرفة بالله نفسه ، ثم الرسول ؟ وإلا فنحن ضالون كما دلّ الدعاء عليه : « اللهم عرّفني نفسك ، فإنّك أغرف رسولك ، اللهم عرّفني رسولك ، فإنّك ان لم تعرّفني رسولك لم أعرف حجّتك ، اللهم عرّفني حجّتك ، فإنّك إن لم تعرّفني حجّتك ضللت عن ديني .... »(١).

وحجّة الله هو الإمام المعصوم (عليه السلام)، فمن وهب له المعرفة به عرف معنى « إنّ الله ثقتي وهو حسبي » الذي قاله الإمام الكاظم (عليه السلام) عند من أراده، أو ذكره بسوء كيف يكون الله تعالى حسيبه وثقته، وقد جاءت

<sup>(</sup>١) الخرائج والجرائح ٦٥١/٢ ـ ٦٥٢ ، البحار ٥٩/٤٨.

<sup>(</sup>٢) عن المهدي (عج) جمال الأسبوع ٢٢٥ . البحار ١٨٧/٥٣ . ٣٢٧/٩٥.

أُمْ وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

الفقرة في بعض الأدعية ... بمضمونها ومنها دعاء الصادق (عليه السلام) : «اللهم أنت رجائي في كل كربة ، وأنت ثقتي في كلّ شدّة ، وأنت لي في كلّ أمر نزل بى ثقة وعدة .... »(١).

أحمد بن عمر الحلال له كتاب ، ثقة ، عدّه الشيخ من أصحاب الرضا (عليه السلام ) ... والبرقي من أصحاب الكاظم (عليه السلام ) ... أنّ.

وأمّا الأخرس فإنّه بمقتضى الحديث ضالً ، أراد أحمد بن عمر الحلال قتله ، فمنعه (عليه السلام) رعاية الظروف.

#### 190

# إنَّ الله جلَّ عن صفة الواصفين ، ونعت الناعتين ، وتوهَّم المتوهمين

من كلمات الإمام الكاظم ( عليه السلام ) المختارة ، جاءت في ضمن كلام له ، رواه الشيخ الصدوق ، قال :

حدّ ثنا علي بن أحمد بن محمد بن عمران الدقّان رحمه الله ، قال : حدّ ثنا محمد بن أبي عبدالله الكوفي ، قال : حدّ ثنا محمد بن إساعيل البرمكي عن علي ابس العباس عن الحسن بن راشد عن يعقوب بن جعفر الجعفري عن أبي إبراهيم موسى بن جعفر ( عليها السلام ) قال : ذكر عنده قوم يزعمون أنّ الله تبارك وتعالى لاينزل ، ولا يحتاج إلى وتعالى ينزل إلى الساء الدنيا ، فقال : إنّ الله تبارك وتعالى لاينزل ، ولا يحتاج إلى أن ينزل ؛ إنما منظره في القرب والبُعد سواء (١٠) ، لم يبعد منه قريب ، ولم يقرب

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٥٩٣/٢ ، باب دعوات موجرة ... الحديث ٣٢.

<sup>(</sup>٢) معجم رجال الحديث ١٧٩/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر حرف «إنها».

٥٢٦ ..... المؤقر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

منه بعيد (۱) ، ولم يحتج ، بل يُحتاج إليه ، وهو ذو الطول ، لا إلَّه إلَّا هو العزيز الحكيم.

أمّا قول الواصفين إنّه تبارك وتعالى ينزل ؛ فإنّا يقول ذلك من ينسبه إلى نقص وزيادة ، وكلّ متحرك محتاج إلى من يحرّكه ، أو يتحرّك به أن فَظَنَّ بالله الظّنُون فهلك أن ، فاحذروا في صفاته من أن تقفوا له على حدّ تحدّوه بنقص أو زيادة أو تحرّك أو زوال أو نهوض أو قعود ؛ فإنّ الله جلّ عن صفة الواصفين ، ونعت الناعتين ، وتوهّم المتوهّبين ، ﴿ وتوكّل على العزيز الرحيم \* الذي يراك حين تقوم \* وتقلبّك في الساجدين ﴾ أنا

#### بيان :

تقال الصفة في المدح والقدح، والنعت خاص بالمدح. والتوهسم دون التعقل، وشأن الوهم الجزئيّات، والعقل الكليّات.

يريد (عليه السلام) إبطال جري الحركة والسكون، والصعود والقعود، والقرب والبُعد، والزيادة والنقص، وسائر صفات المخلوقين عليه فلا يكون الربّ تعالى معرضاً لشيء منها؛ وذلك للزوم الحاجة والتحيّز والفقر المنفيّة عنه؛ لأنّه تعالى هو الغني بالذات، والقدرة كلّه، وكلّ كهال وجمال وجلال له يدلّ على منع إطلاق صفات المخلوقين عليه عزّ وجلّ، فمن وصفه أو نعته بغير ما نعت به نفسه، أو توهّمه، فإنّه قال لمخلوق مثله وتعالى الله عيّا قال، ولم يكن موحّداً مخلصاً، إذ «وكهال الإخلاص له نفى الصفات عنه »(٥).

<sup>(</sup>١) القرب والبُعد المعنوي ، وللمعلق بيان ، هامش التوحيد ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) التحرّك المباشري أو واسطة أو وسائط.

<sup>(</sup>٣) حرف الظاء مع النون.

<sup>(</sup>٤) الشعراء ٢١٧ \_ ٢١٩ ، التوحيد ١٨٣.

<sup>(</sup>٥) النهج ٧٢/١ ، الخطبة ١ . ولها شرح يطول المقام به فراجع المصدر لابن أبي الحديد.

# ١٩٦ إن الله حرّم الجنّة على كلّ فاحش بذيّ قليل الحياء

كلمة تحذير عن الفحش ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) في كلام له له لمام بن الحكم رواه ابن شعبة قال :

« ياهشام المتكلّمون ثلاثة : فرابح وسالم وشاجب ، فإمّا الرابح فالذاكر لله . وأمّا السالم فالساكت . وأمّا الشاجب فالذي يخوض في الباطل ؛ إنّ الله حرّم الجنّة على كلّ فاحش بذيّ قليل الحياء لايبالي ما قال وما قيل فيه ... "\".

البذي : المعتاد بالفحش يقال : فلان بذي اللسان أو مطلق الفاحش في القول. القول ، قال ابن الأثير : فيه « البذاء من الجفاء » البذاء بالمد : الفحش في القول. ومنسه حديث فاطمة بنت قيس « بذت على أجمائها » وكان في لسانها بعض البذاء (٦) قال الشيخ الطريحي : في الحديث : « إنّ الله حرّم الجنة على كلّ فاحش بذي » البذي ـ على فعيل ـ السفيه من قولهم : بذا على القوم يبذ وبذاء بلفتح والمد : سفه عليهم ، وأفحش في منطقه ، وإن كان صادقاً فيه ولعلها في بالفتح والمد ، سفه عليهم ، وأفحش في منطقه ، وإن كان صادقاً فيه ولعلها في الحديث واحد مفسر بالآخر . قيل : وربّا كان التحريم زماناً طويلاً لا تحريباً مؤبّداً ، والمراد بالجنة جنّة خاصة معدّة لغير الفحاش ، وإلّا فظاهره مشكل (٣).

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٤.

<sup>(</sup>٢) النهاية ١١١١/١ ـ بذا ـ.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين \_ بذا \_ ولنا إلى الحديث عودة عند «رابح وسالم وشاجب» حرف الراء فراجع مفرداته.

### أقول :

يريد بالحديث حديثنا ، ولا إشكال فيه حيث أنّ الفاحش البذيّ إذا مات وهمذه حالته لا يدخل الجنّة من غير توبة بل ربّا سبّب البذاء سلب الإيمان المحرّم من دخولها ، وفي القيل لعلّه إشارة إلى التفصيل المذكور.

## ١٩٧ إنَّ الله خلق النبيين على النبوّة فلا يكونون إلاَّ أنبياء

من علم الله المكنون القضاء المحتوم ، وغير المحتوم ذكرهما الإمام الكاظم (عليه السلام) في كلام له رواه الشيخ الكليني (طاب ثراه ) بإسناده إليه (عليه السلام) قال:

« إنَّ الله خلق النبيّين على النبوّة ، فلا يكونون إلَّا أنبياء ، وخلق المؤمنين على الإيان ، فلا يكونون إلَّا مؤمنين . وأعار قوماً إياناً ، فإن شاء تمّه لهم ، وإن شاء سلبهم إيّاه . قال : وفيهم جرت : ﴿ فمستقرّ ومستودع ﴾ وقال لي : إنَّ فلاناً كان مستودعاً إيانه ، فلمّا كذب علينا سلب إيانه ذلك » (١).

#### أقول :

المراد بـ « فلاناً » أبو الخطّاب ؛ ويشهد له حديثه الآخر الذي رواه (۲) بإسناده إلى عيسى شلقان قال :

<sup>(</sup>١) أصول الكاني ٤١٨/٢ باب المعارين ، الحديث ٤ . الأنعام : ٩٨ . «وقال لي» القائل هو راوي الحديث.

<sup>(</sup>٢) أي الكليني.

أمث وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

« كنت قاعداً فمر أبو الحسن موسى (عليه السلام) ومعه بَهمة "، قال: قلت: ياغلام ما ترى ما يصنع أبوك ؟ يأمرنا بالشيء، ثم ينهانا عنه، أمرنا أن نتولى أبا الخطاب، ثم أمرنا أن نلعنه ونتبرّ منه ؟ فقال أبو الحسن (عليه السلام) وهو غلام: إنّ الله خَلَقَ خلقاً للإيهان لا زوال له، وخَلَقَ خلقاً للكفر لا زوال له. وخَلَقَ خلقاً بين ذلك أعاره الإيهان يسمّون المعارين، إذا شاء سلبهم. وكان أبو الخطّاب ممّن أعير الإيهان.

قال : فدخلت على أبي عبدالله (عليه السلام) فأخبرته ما قلت لأبي الحسن (عليه السلام) ، وما قال لي ، فقال أبوعبدالله (عليه السلام) ؛ إنّه نبعة نبوّة » ".

#### بيان :

قد سبقت الإشارة الى بعض هذه الأقسام عند « أكثر من أن تقول : اللهم لاتجعلني من المعارين » "ا.

سؤال : مامعنى خلق خلقٍ للإيهان غير الزائل ، وللكفر غير الزائل ، وبين ذلك ؟ أليس هــو من الجبر ؟

والجواب: إنّ المراد بذلك الإقدار الموهوب لهؤلاء الأصناف لا إجبارهم على الإيهان، أو الكفر، وإنّها بعد إقدار الله لهم إما يختارون الكفر أو الإيهان والله يعلم ماذا يختارون والعلم ليس علّة لهذا، ولا ذاك، فإدامة الإيهان كنفسه توفيق، وآخر خذلان، وأبو الخطاب من المخذولين الملعونين.

<sup>(</sup>١) ولد الضأن ذكراً . أو أنثى.

<sup>(</sup>٢) من نبعت العين إذا ظهر الماء وسال.

<sup>(</sup>٣) حرف الهمزة مع الكاف.

### ۱۹۸ إنّ الله عزّ وجلّ خلق بيتاً من نور ، جعل قوائمه أربعةأركان أربعة أسماء

مروي عن الإمام الكاظم (عليه السلام) رواه النعماني بإسناده إلى زياد القندي قال: سمعت أبا إبراهيم موسى بن جعفر بن محمد (عليهم السلام) يقول: إنّ الله عزّ وجلّ خلق بيتاً من نور، جعل قوائمه أربعة أركان أربعة أسهاء: « تبارك ، وسبحان ، والحمد ، والله » ثم خَلقَ أربعة من أربعة ، ومن أربعة أربعة . ثم قال جلّ وعزّ: ﴿ إنّ عدّة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً ﴾ (١).

أقول: ياثله في الإبهام والرموز الصحيح الصادقي الذي رواه الصدوق قال: « إنّ الله تبارك وتعالى خلق الساً بالحروف ... غير منعوت أن وباللفظ غير منطق ، وبالشخص غير مجسد ، وبالتشبيه غير موصوف ، وباللون غير مصبوغ ، منفيّ عنه الأقطار ، مبعد عنه الحدود ، محجوب عنه حس كلّ متوهم، مستتر غير مستور . فجعله كلمة تامّة على أربعة أجزاء معاً ليس منها واحد قبل الآخر ، فأظهر منها ثلاثة أساء لفاقة الخلق إليها وحجب واحداً منها وهدو الأسم المكنون المخزون بهذه الأسساء الشلاثة واحداً منها وهدو الأسم المكنون المغزون بهذه الأسساء الشلاثة السيّ أظهرت . فالظاهر هو الله تبارك وتعالى أن . وسخّر سبحانه لكلّ اسم من هذه أربعة أركان فذلك اثنا عشر ركنا ، ثم خَلَقَ للكلّ ركن منها ثلاثين الساً فعلاً منسوباً إليها فهو الرحمن الرحيم ... (1).

<sup>(</sup>١) التوبة: ٣٦ غيبة النعماني ٥٢ ، البحار ٣٦/٤١٠.

<sup>(</sup>٢) في نسخة الوافي وغيره «غير متصوّت».

<sup>(</sup>٣) في نسخة : «فالظاهر هو الله ، وتبارك ، وسبحان» هامش التوحيد ١٩١.

<sup>(</sup>٤) التوحيد ١٩٠ ـ ١٩١ ، الاسم الاعظم ٥٥ . ٥٦.

#### بيان:

لولا إطالة الحديث لجئنا عن آخره وعلّقنا عليه . فلنعد إلى تعليق ماكتبه الشيخ المجلسي طاب ثراه حول حديث الإمام الكاظم ( عليه السلام ) الجاري قال :

هذا الخبر شبيه بها مرّ في كتاب التوحيد ( ومضارع له في الإشكال و الإعضال ، وكان المناسب ذكره هناك ... وهو من الرموز والمتشابهات التي لا يعلمها إلّا الله والراسخون في العلم ، ويمكن أن يقال على وجه الاحتهال : إن أسهاءه تعالى منها ما يدلّ على الذات . ومنها ما يدلّ على صفات الذات . ومنها ما يدلّ على التنزيه . ومنها ما يدلّ على صفات الفعل ؛ ف (الله ) يدلّ على الذات، ما يدلّ على التنزيه . على ما يستحق عليه الحمد من الصفات الكهالية الذاتية ، و ( الحمد ) على ما يستحق عليه الحمد من الصفات الكهالية والنهاء على واسبحان) على الصفات التنزيهية ، و ( تبارك ) لكونه من البركة والنهاء على صفات الفعل ، أو صفات الذات لكونه من البروك والثبات ، و ( الحمد ) على صفات الفعل لكونه على النعم الاختيارية.

ويتشعّب منها أربعة ؛ لأنّه يتشعّب من اسم الذات ما يدلّ على توحيده وعدم التكثّر فيه ، ولذا ثنّى به في سورة التوحيد بعد ذكر الأحد.

وأمّا صفات الذات فيتشعّب أوّلاً منها القدير ، ولمّا كانت القدرة الكاملة تستلزم العلم الكامل تشعّب منه العليم ، وسائر صفات الذات ترجع إليها عند التحقيق ، ويحتمل العكس أيضاً بأن يقال : يتشعّب القدرة من العلم كما لايخفى على المتأمّل.

وامّا ما يدلّ على التنزيه فيتشعّب منها أوّلًا السبّوح الدالّ على تنزيه

<sup>(</sup>١) البحار ١٦٦/٤ ـ ١٦٧ ، وما ذكرنا ورويناه من الشيخ الصدوق من كتاب التوحيد ١٩٠.

٥٣٢ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام الذات ، ثم القدّوس الدال على تنزيه الصفات.

وأمّا صفات الفعل فيتشعّب منها أوّلاً الخالق ، ولمّا كان الخلق مستلزماً للرزق أو التربية تشعّب منه ثانياً الرازق أو الربّ ، ولمّا كانت تلك الصفات الكماليّة دعت إلى بعثة الأنبياء ،ونصب الحجج (عليهم السلام).

فبيت النور الذي هو بيت الإمامة كما بين في آية النور مبنيّة على تلك القوائم، أو أنّه تعالى لمّا حلّاهم بصفاته وجعلهم مظهر آيات جلاله، وعبر عنهم بأسمائه و كلماته فهم متخلّقون بأخلاق الرحمن، وبيت نورهم وكمالهم مبني على تلك الأركان، وبسط القول يفضي إلى ما لا تقبله العقول والأذهان، ولا يجري في تحريره الأقلام بالبنان!!

وقد علَّق العلَّامة المجلسي على الحديث الصادقي الآنف الذكر أيضاً بها يجدر إليه النظر ، وإنَّها ذكرناه مثالا لإبهام الحديث الجاري وأنَّه كها قال صاحب تفسير الميزان من غرر الروايات وأوردنا كلامه في كتابنا الاسم الأعظم الله لبد أراد فهم الأسهاء الحسنى المعرفة الكافية.

(١) البحار ٣٦/٣١ \_ ٤١١.

<sup>(</sup>٢) الاسم الأعظم أو معارف البسملة والحمدلة ٥٦ ـ ٥٧ . وفيه من بحوث شريفة.

### ١٩٩ إنّ الله عزّ وجلّ لم يحرّم الخمر السمها ولكنّه حرّمها لعاقبتها

قال الشيخ الكليني: محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن الحسن بن على بن يقطين عن أخيه الحسين بن علي بن يقطين عن أبيه علي بن يقطين عن أبي الحسن الماضي (عليه السلام) قال: إنّ الله عزّ وجلّ لم يحرّم الخمر لاسمها ولكنّه حرّمها لعاقبتها، فها كان عاقبته عاقبة الخمر فهو خمر ".

آخر الشيء عاقبته وهي أحد مصادر «عَقَبَ » الستة (الله عليه السلام) : آخر كلّ شيءٍ إذا كان كآخر الخمر وهو إسكاره فهو خمر محرّم ونجس، ويثبت له ما ثبت للخمر.

إنّها الإِثم المعبّر عنها به في القرآن الكريم ، وسبق التكلّم عنها عند « أمّا الإِثم فإنّه الخمر بعينها "١٠٠.

قد شدّد الأمر في الخمر في الشرائع السهاويّة كلّها ففي نصوص:منها الصادقي: «ما بعث الله عزّ وجلّ أنّه إذا أكمل له دينه كان فيه تحريم الخمر ، ولم تزل الخمر حراماً ... »<sup>(1)</sup>.

وفي صحيح باقري : « لعن رسول الله ( صلّى الله عليه وآله ) في الخمر عشرة : غارسها ، وحارسها ، وعاصرها ، وشاريها ، وساقيها ، وحاملها ، والمحمولة

<sup>(</sup>١) الكاني ٦/٢١٦.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ٦١١/١ \_ عقب \_.

<sup>(</sup>٣) حرف (أمّا).

<sup>(</sup>٤) الكاني ٦/٥٩٦.

٥٣٤ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

إليه ، وبايعها ، ومشتريها ، وآكل ثمنها » .

أظهر مظاهر الإعانة على الإِثم أكثر هؤلاء، وإعانة الإِثم إثم، على أنَّ اللعنة لا تسوغ لغير الآثم.

إنَّ الإِسلام لم يعتبر الخمر مالاً وملكاً فللكل إراقتها ، وقد يقال بحق الإختصاص لصاحبها المريد تخليلها.

ولم يجعل الله تعالى في الخمر شفاءً ؛ ففي صحيح عمر بن أذينة قال : كتبت إلى أبي عبدالله عليه أسأله عن الرجل يبعث له الدواء من ريح البواسير، فيشر به بقدر أسكر جة من نبيذ صلب ليس يريد به اللذة وإنها يريد به الدواء؟ فقال : لا ، ولا جرعة ثم قال : إن الله عز وجل لم يجعل في شيء مما حرم شفاءً ولا دواءً '' ؛ ومثله قصة دخول أم خالد عليه (عليه السلام) وسؤالها شرب النبيذ لعلاج قرقرة بطنها ، ومزاحه معها وقوله بعد إلقاء المسؤلية عليه : « لا والله ، لا آذن لك في قطرة منه فإنها تندمين إذا بلغت نفسك ها هنا ... يقولها ثلاثاً أفهمت ؟قالت: في قطرة منه فإنها تندمين إذا بلغت نفسك ها هنا ... يقولها ثلاثاً أفهمت ؟قالت:

<sup>(</sup>١) الخصال ٤٤٤/٢ \_ ٤٤٥ ، باب العشرة ، الحديث ٤١.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٤١٣/٦ ، باب من اضطر الى الخمر...

<sup>(</sup>٣) المصدر.

أقول: في المثل: «هي الخمر تكنّى الطلا»، يضرب للأمر ظاهره حسن وباطنه على خلاف ذلك مجمع الأمثال ٤٠١/٢.

#### ۲..

# إنَّ الله عزَّ وجلَّ ليس يغضب لشيءٍ كغضبه للنساء والصبيان

كلمة عطف وحنان ، ضربت للنساء ، والصبيان ، قالها الإِمام الكاظم (عليه السلام) ، ورواها الشيخ الكليني (طاب ثراه ) قال :

عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمد عن علي بن الحكم عن كليب الصيداوي قال: قال لي أبو الحسن (عليه السلام): إذا وعدتم الصبيان ففوا لهم ؛ فإنّهم يرون أنّكم الذين ترزقونهم ؛ إنّ الله عزّ وجلّ ليس يغضب لشيءٍ كغضبه للنساء والصبيان (١٠).

سبق التكلّم عن « إذا وعدتم الصبيان ففوا لهم » وهنا الكلام على الكلمة الثانية : « إنّ الله عزّ وجلّ ليس يغضب لشيءٍ كغضبه للنساء ، والصبيان » وهي من بليغ الكلمات التي تشيّد على صرحها المعاني ، وتبر زها للعيون حتى تراها عياناً لاتفتقر معه إلى البيان.

فيقول (عليه السلام) وهو يرمي إلى غايات السخط الإِ همي عند صنفين من المخلوقين إذا ظلها ، وتُعدّي عليهها : النساء ، والصبيان : إنّه تعالى لايغضب كغضبه لهما ، فمن أراد أن يفرّ من غضب الله فليفرّ من إغضابهها ، ومن أراد رضاه تعالى فليكثر من رضاهما ، والإحسان إليهها ؛ والسرّ في التعليق ، والربط بين رضاه ، ورضاهما ، وكذا سخطه عزّ وجلّ وسخطهها هو أنّها ضعيفان ومستضعفان ، والله تعالى وليّ الضعفاء والمستضعفين ، وناصرهم و جاء في وصيّة الإمام الحسين

<sup>(</sup>١) الكافي ٦/٠٥، الوسائل ٢٠٢/١٥.

<sup>(</sup>٢) حرف (إذا).

لابنه علي بن الحسين (عليهما السلام): « أي بنيّ إيّاك وظلم من لايجد ناصراً إلّا الله جلّ وعزّ »(١).

ومن المعلوم أنّ ذلك التحذير لنا ؛ لأنّ المعصوم لايظلم أحداً لمكان عصمته ، ولا يجد الصبيان والنساء الأسرى بأيدي الآباء ، والأزواج إذا ظلموا ناصراً لهم إلاّ الله ، وكما في الحديث الكاظمي : « عيال الرجل أسراؤه فمن أنعم الله عليه بنعمة فليوسّع على أسرائه ، فإن لم يفعل أو شك أن تزول تلك النعمة »(1) وهذا القدر لمن يعقل كاف.

#### 4.1

# إنَّ الله عزَّ وجلَّ يبغض الضحّاك من غير عجب ، والمشَّاء إلى غير أرَّب

كلمة تحذير عن بعض أقسام الضحك ، وعن الإقدام على أمر فاقد للفائدة ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) ، ورواها ابن شعبة ( طاب ثراه ) في ضمن كلام له ، وصورة بعضه كالآتى :

« إنَّ الله عزَّ وجلَّ يبغض الضحَّاك من غير عجب، والمشَّاء إلى غير أرَب» (٢).

<sup>(</sup>١) البحار ١١٨/٧٨.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٢٤٥/١٥ ، ٢٢٢/١٤.

أقول : وكليب راوي الحديث ثقة وهو ابن معاوية الصيداوي انظر معجم رجال الحديث ١٢٣/١٤.

<sup>(</sup>٣) التحف ٣٩٤.

#### الضحك:

قال تعالى: ﴿ هو أضحك وأبكى ﴾ (١) قال الطريحي: أي خَلَقَ قوّ قي الضحك و البكاء من السرور والحزن. وقيل: إطلاق الضحك على الله تعالى يراد به لازمه وهو الرضا. وقيل: أضحك الأشجار بالأنوار (١)، وأبكى السحاب بالأمطار، .... والضحك: ظهور الأسنان عند أمر عجيب، وضَحك يضحك ضحكاً. وفيه أربع لغات، قاله الجوهرى (١).

قال ابن فارس: (ضحك ...) وهو دليل الانكشاف والبروز ... والضاحكة كلّ سنّ تبدو من مقدّم الأسنان والأضراس عند الضِحك .. فأمّا الضَحك فيقال إنّه العسل وينشد:

فجاء بمزج لم ير الناس مثله هو الضّحك إلّا أنّه عمل النحل(1)

إنّه تعالى يحبّ الوجه البشر الضحوك ، ويبغض المكفهر العبوس ، ومن أدب تلاقي الإخوة التبسّم في وجوههم ، والبدأة بالسلام ، والترحيب ، وسائر الناس الأخلاق وطلاقة الوجه ، ومن خير الضحك التبسّم كها اقتصّ تعالى عن سليان (عليه السلام) : ﴿ فتبسّم ضاحكا من قولها ﴾ أي قـول النملة : ﴿ قالت نملة يأيّها النمل ادخلوا مساكنكم لا يَعطمنكم سليهان وجنوده وهم لا يشعرون ﴾ (٥) و «كان صلّى الله عليه وآله إذا فرح غضّ طرفه ، جلّ ضحكه

<sup>(</sup>١) النجم : ٤٣.

<sup>(</sup>٢) واحدها نور بالفتح : الزهر.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين ـ ضحك ـ.

<sup>(</sup>٤) معجم مقاييس اللغة ٣٩٣/٣ \_ ٣٩٤ \_ ضحك ...

<sup>(</sup>ه) النمل : ۱۸ ـ ۱۹.

٥٣٨ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

التبسّم، يفتر عن مثل حبّة الغام » "و « القهقهة من الشيطان » " « إذا قهقهت فقل حين تفرغ: اللهم لا تمقتني » كما باقرى ".

وللضحك من غير عجب نظائر من الحمقى لا تخفى على من نظر المظانّ ومن الحمق المشي إلى غير حاجة ؛ لأنّ القوى الموهوبة للإنسان للاكتساب بها لما ينفعه ، والعاقل يعرفه.

# ٢٠٢ إنّ الله عزّ وجلّ يبغض العبد النوّام الفارغ

كلمة صالحة أن تقال لإضاعة العمر ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواها الشيخ الكليني بإسناده إلى بشير الدهان ، قال سمعت أبا الحسن موسى (عليه السلام) يقول: إنَّ الله عزَّ وجلَّ يبغض العبد النوَّام الفارغ أنْ . أقول:

في الباب رواية أخرى تذم ، وتعلّل بأنّ ذلك ذاهب للدين والدنيا. ففي صادقي : « كثرة النوم مُذهبة للدين والدنيا »(٥٠.

لم يسعد السعداء ، ولا فاز الفائزون بالنوم والفراغ ، بل ، بالسهر والعمل وإن للنوم سكراً كسُكر الشراب كما في علوي : « السكر أربع سكرات : سكر الشراب ، وسكر المال ، وسكر الملك » ، « إذا أراد أحدكم النوم

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق ١١.

<sup>(</sup>۲) الوسائل ۸/٤٧٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٨٤/٥ ، باب كراهة النوم والقراغ ، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر الحديث ١.

أمن وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

فليضع يده اليمني تحت خدّه الأيمن : فإنّه لا يدري أينتبه من رقدته أم لا  $^{(1)}$ .

وإنّا جئنا بالفقرة الثانية ؛ لأنّ سكرات النوم كسكرات الموت ، ومن ثم قال (عليه السلام) : « لا يدري أينتبه من رقدته أم لا » ، والنوم في الجملة كالأكل والشراب وغيرهما ضروري ، وإنّا المذموم كثرته ، فلذا جاء في الحديث لفظة « النوّام » المبالغة للنوم ، وممّا قيل في المساواة بين النوم والموت المثل السائر ؛ ( النوم أخ الموت ) ".

أمّا الفراغ فهو أحد الأمور المأمور باغتنامها في الحديث النبوي : « يا أبا ذرّ اغتنم خمساً قبل خمس ٍ : شبابك قبل هرمك ، صحّتك قبل سقمك ، وغناك قبل فقرك ، وفراغك قبل شغلك ، وحياتك قبل موتك »".

واغتنام الفراغ قبل الشغل هو الشعّ على أيّام العمر والحياة والأوقات لئلّا تذهب سدىً وبلا استثهار منها ولا عمل ، ومنه النوّام الفارغ، فالعمر يذهب بالنوم والفراغ أن يستيقظ ويشتغل بها ينفعه في دينه ودنياه وآخرته وتنقضي الأيّام ، ولم يحصّل الزاد للمعاش ولا المعاد.

<sup>(</sup>١) الخصال ١٣٦/٢ حديث الأربعائة ، البحار ١١٤/١٠.

<sup>(</sup>۲) أمثال وحكم ۲۸۰/۱.

<sup>(</sup>٣) أمالي الشيخ الطوسي ١٣٩/٢ مجلس الرابع من المحرم ٤٥٧هـ.

# ۲۰۳إنّ الله لا يستحيى من الحق

الكلمة من الأمثال تقال عند إحقاق الحق ، وان كان قليلًا ، وعند الحاجة الداعية إلى ذكر ما لا يحسن ذكره ؛ طلباً للحق ، قد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) وفق قول شطيطة النيسابوريّة ، ويعتبر من الأخبار بالمغيّبات ، روى قصّتها ابن شهرآشوب المازندراني في المناقب ، وغيره في غيره (۱) والقصّة بلفظ المازندراني كالآتي قال :

أبو علي بن راشد ، وغيره في خبر طويل : إنّه اجتمعت العصابة الشيعة بنيسابور واختاروا محمد بن علي النيسابوري ، فدفعوا إليه ثلاثين ألف دينار وخمسين ألف درهم ، وألفي شقة من الثياب ، وأتت شطيطة بدرهم صحيح ، وشقة خام (۲) من غزل يدها تساوي أربعة دراهم ، فقالت : إنّ الله لايستحيي من الحق، قال : فثنيت درهمها ، وجاءوا بجزء فيه مسائل مل عبين ورقة في كلّ ورقة مسألة ، وباقي الورق بياض ليكتب الجواب تحتها ، وقد حزمت كلّ ورقتين بشلاث حزم (۱) ، وختم عليها بثلاث خواتيم على كل حزام خاتم ، وقالوا : ادفع بشلاث حزم (۱) ، وخد منه في غدٍ ، فإن وجدت الجزء صحيح الخواتيم فاكسر منها إلى الإمام ليلة ، وخذ منه في غدٍ ، فإن وجدت الجزء صحيح الخواتيم فهو الإمام المستحق للهال ، فادفع إليه ، وإلاّ فردّ إلينا أموالنا.

<sup>(</sup>١) كقطب الدين الراوندي في الخرائج ٣٢٨/١ ـ ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) منسوج من القطن.

<sup>(</sup>٣) حَزُم جمع حزام ما يشدّ به الوسط.

فدخل على الأفطح عبدالله بن جعفر ، وجرّبه ، وخرج عنه قائلاً : ربّ اهدني إلى سواء الصراط . قال : فبينها أنا واقفٌ إذا أنا بغلام يقول : أجب من تريد فأتى بي دار موسى بن جعفر ، فلّها رآني قال لي : لمّ تقنط يا أبا جعفر ؟ ولم تفزع إلى اليهود والنصارى ؟ فأنا حجّة الله ووليّه ، ألم يعرّفك أبو حمزة ألم على باب مسجد جدّي ألى ؟ وقد أجبتك عبّا في الجزء من المسائل بجميع ما تحتاج إليه منذ أمس ، فجئني به ، وبدرهم شطيطة الذي وزنه درهم ودانقان ، الذي في الكيس الذي فيه أربعة مائة درهم للوازواري ألى والشقة التي في رزمة الأخوين البلخيين.

قال: فطار عقلي من مقاله، وأتيت بها أمرني، ووضعت ذلك قبله، فأخذ درهم شطيطة، وأزارها، ثم استقبلني، وقال: إنّ الله لايستحي من الحق، يا أبا جعفر: أبلغ شطيطة سلامي، أعطها هذه الصرة \_ وكانت أربعين درهماً \_، ثم قال وأهديت لك شقة من أكفاني من قطن قريتنا صيداء قرية فاطمة (عليه السلام)، وغزل أختي حليمة ابنة أبي عبدالله جعفر بن محمد الصادق (عليه السلام) ثم قال: وقل لها ستعيشين تسعة عشر يوماً من وصول أبي جعفر، ووصول الشقة والدراهم، فأنفقي على نفسك منها ستة عشر درهماً واجعلي أربعة وعشرين صدقة منك، وما يلزم عنك، وأنا أتولى الصلاة عليك.

فإذا رأيتني يا أبا جعفر فاكتم علي ؛ فإنّه أبقى لنفسك ، ثم قال : واردد الأموال إلى أصحابها . وافكك هذه الخواتيم عن الجزء ، وانظر هل أجبناك عن المسائل أم لا من قبل أن يجيئنا بالجزء ؟! فوجدت الخواتيم صحيحة ، ففتحت

<sup>(</sup>١) الثمالي الممدوح.

<sup>(</sup>٢) عند قبر النبي (ص)، و قبر أمير المؤمنين (عليه السلام) قال: الحمد الله الذي لم يضلنا ... الحرائج ٣٢٨/١.

<sup>(</sup>٣) نسبة إلى وازروار لعلُّه اسم شخص ، أو موضع.

٥٤٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

منها واحداً من وسطها ، فوجدت فيه مكتوباً :

ما يقول العالم (عليه السلام) في رجل قال: نذرت لله لأعتقن كل مملوك كان في رقى قديماً ، وكان له جماعة من العبيد ؟

الجواب بخطّه: ليعتقنّ من كان في ملكه من قبل ستة أشهر ، والدليل على صحّة ذلك قوله تعالى : ﴿ والقمر قدّرناه ﴾ الآية (١) والحديث من ليس له من ستة أشهر .

وفككت الختم الثاني فوجدت ما تحته :

ما يقول العالم في رجل قال: والله لأتصدّقنّ بهال كثير ، فيها(١) يتصدّق ؟.

الجواب تحته بخطّه: إن كان الذي حلف من أرباب شياة فليتصدّق بأربع وثهانين سعيراً ، وإن وثهانين ساة ، وإن كان من أصحاب النعم فليتصدّق بأربع وثهانين بعيراً ، وإن كان من أرباب الدراهم فليتصدّق بأربع وثهانين درهماً ؛ والدليل عليه قوله تعالى : ﴿ ولقد نَصَركُم الله في مَواطِنَ كَثيرة ﴾ (٣) فعددت مواطن رسول الله (صلّى الله عليه وآله) قبل نزول تلك الآية فكانت أربعة وثهانين موطناً.

فكسرت الختم الثالث فوجدت تحته مكتوباً :

الجواب بخطّه: يقطع السارق لأخذ الكفن من وراء الحرز<sup>(1)</sup>، ويلزم مائة دينار لقطع رأس الميّت، لأنّا جعلناه بمنزلة الجنين في بطن أمّه قبل أن ينفخ فيه الروح، فجعلنا في النطفة عشرين ديناراً، المسألة إلى آخرها.

<sup>(</sup>١) يَسَ : ٣٩.

<sup>(</sup>۲) كذا ولعله «فيها».

<sup>(</sup>٣) التوية: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) حرز الميّت قبره فتكون السرقة من حرز.

فلّما وافى خراسان وجد الذين ردّ عليهم أموالهم ارتدوا إلى الفطحيّة ، وشطيطة على الحق ، فبلّغها سلامه ، وأعطاها صُرّته وشقّته ، فعاشت كها قال (عليه السلام) ، فلمّا توفّيت شطيطة جاء الإمام على بعير له ، فلمّا فرغ من تجهيزها ركب بعيره وانثنى نحو البريّة ، وقال : عرّف أصحابك ، واقرأهم مني السلام ، وقل لهم : إنّي ، ومن يجري مجراي من الأئمّة ( عليهم السلام ) لابدّ لنا من حضور جنائزكم في أي بلد كنتم ، فاتقوا الله في أنفسكم (١).

جئنا عن آخر القصّة ، لاشتهالها على سيرته (عليه السلام) وخُلُقه الرفيع ، ولبيان ربط الكلمة المحكيّة عن قول شطيطة : « إنّ الله لايستحيي من الحق » ويشهد لصدقها قوله تعالى دفاعاً عن نبيّه ( صلّى الله عليه وآله ) وكان يستحي أن يُخرج الطاعمين من بيته بعد صرف الطعام : ﴿ فيستحيى منكم ﴾ من إخراجكم ﴿ والله لايستحيى من الحق ﴾ (1) فيأمركم بالخروج (1).

وتريد شطيطة بالكلمة : إنَّ الله تعالى لايحتشم أحداً إذا أراد بيان الحق للناس قليلًا كان أو كثيراً ، جليلا ، أو حقيراً نظير آية ﴿ إنَّ الله لايستحيى أن يضرب مثلًا مَّا بَعوُضة فها فوقها ﴾ (١).

وأنا كذلك لا أحتشم أحداً في دفع المال إلى أهله ، وإن كان لايستأهل ذكراً لقلّته وهو درهم وشقّة خام تساوي أربعة دراهم والمجموع خمسة دراهم وكان الواجب علي أداؤها وردها إلى الإمام (عليه السلام) لأنّها خمس المال وهو حق الإمام ، ويصدّقها على مقالتها ، لأمرين : لدفع الشك عن أبي جعفر أمين

<sup>(</sup>١) المناقب ٢٩١/٤ ـ ٢٩٢ ، البحار ٧٣/٤٨ ـ ٧٥ ، والخرائج ٣٣٠/١ ، في معناها.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الصافي ٣٦٢/٢.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٢٦ .

اقول : وقد زرنا تربتها الطاهرة خارج نيشابور سنة ١٤٠٩ هـ ، تعرف عند أهلها (بي بي شتيته) قدّس الله روجها .

الأموال في إمامة الإمام (عليه السلام) ، وليزداد يقيناً بها ؛ لأنّه إخبار بالمغيّب ، والأمر الثاني أنّ قول شطيطة حق وصدق ، وأسوة للآخرين ، وأنّ أداء الحق واجب ولا يحتشم لقلّته ، أو جهة أخرى من أعذار واهية لاتقبل.

#### 4.2

# إنَّ الله لم يرفع المتواضعين بقدر تواضعهم ، ولكن رفعهم بقدر عظمته ومجده

كلمة خافضة رافعة ، تخفض الرافعين ، وترفع الخافضين لله ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم ، رواها ابن شعبة من كلام له ، صورته كالآتى قال (عليه السلام) :

« ... واعلم إنّ الله لم يرفع المتواضعين بقدر تواضعهم ، ولكن رفعهم بقدر عظمته ومجده ، ولم يؤمن الخائفين بقدر خوفهم ، ولكن آمنهم بقدر كرمهوجـــوده، ولم يفرّ ج<sup>(۱)</sup> المحزونين بقدر حزنهم ، ولكن بقدر رأفته ورحمته .

فها ظنّك بالرؤوف الرحيم الذي يتودّد إلى من يؤذيه بأوليائه ، فكيف بمن يُوذَى فيه . وما ظنك بالتوّاب الرحيم الذي يتوب على من يعاديه ، فكيف بمن يترضّاه (٢) ، ومختار عداوة الخلة ، فهه »(٣) .

### أقول :

يجمع الكلام من النعوت الربوبيّة ما يعمّ المخلوق من نور العظمة ،

<sup>(</sup>۱) کذا ، وفی نسخة « يقرّ ح » .

<sup>(</sup>٢) الذي يطلب رضاه.

<sup>(</sup>٣) التحف ٢٩٩ ، البحار ٢١٤/٧٨ \_ ٣١٥ .

والكرم والجود، والرأفة والرحمة، فإنّ طاعة الطائعين، أو تواضع المتواضعين أو صفة أخرى يرضاها الربّ تعالى لا تكافئ، ولاتستطاع الأداء وفي قبال عظمة الله سبحانه تندكّ خشية وإجلالاً والكائنات تنهار من الهيبة، ويصعق من في السموات والأرض وتخرّ الجبال هداً، وإنّا رفعة المتواضعين وعزّة المطيعين هي نور عظمة الله تعالى وكلّ جميل من جماله، الأمن من كرمه، والأمان من جوده، والتفريح من رأفته ورحمته، اللهم إنّ دعائنا بقدرنا لابقدرك، وتواضعنا لايليق بساحتك ولاطاعة المطيعين، ولاعبادة العابدين ولا التذلل، ولا أيّ شيء منّا ممّا ترضاه بقدرك، وعزّ قُدسك، ذلك بأنّنا تراب، وما للتراب، وربّ الأرباب".

# ٢٠٥إنّ الله يبغض البطن الذي لا يشبع

روى البرقي بإسناده إلى بشير الدهّان أو عمّن ذكره عنه قال : قال أبو الحسن (عليه السلام) : « إنّ الله يبغض البطن الذي لا يشبع »(٢).

أقد ل :

لابد للإنسان من شيءٍ يسد جوعته ، لأنّه خلق أجوف في صحيح باقري قال : « إنّ الله عزّ وجلّ خلق ابن آدم أجوف » (٢) وما هو العيان لا يفتقر إلى آية، أو رواية ، وإنّا خلق أجوف يفتقر بين آونة وأخرى من إدخال الطعام ،

<sup>(</sup>۱) الكلمة من الأمثال المشهورة على الألسن: « ما للتراب وربّ الأرباب » أمثال وحكم ٣٣٠/١ ... ، عند « أين الثرى والثريا » .

<sup>(</sup>٢) المحاسن ٤٤٦/٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٦/٦٨٦.

والشراب فيه لسد جوعه ثم دفع الفضلة عنه ؛ لأمور نعرف بعضها ، ونجهل الكنه ، أمّا الذي نعرف فهو كبح كبرياء ابن آدم ؛ ومن ثم جاء في علوي : «عجبت لابن آدم أوّله نطفة ، وآخره جيفة ،وهو قائم بينهاوعاء للغائط، يتكبّر »(۱) وآخر : «ما من عبد إلّا وبه ملك موكّل يلوي عنقه حتى ينظر إلى حدثه ، ثم يقول له الملك : يا بن آدم : هذا رزقك ، فانظر من أين أخذته ، وإلى ما صار .... »(۱).

وسئل الباقر (عليه السلام) عن الغائط؟ قال: « تصغير لابن آدم لكي لا يتكبّر ، وهو يحمل غائطه معه »(٢) أين ما حلّ ونزل.

وأيضاً ممّا نعرفه هو الإحساس بالفقر المستمرّ ليسئل الغنيّ على الإطلاق وهو الله تعالى ، ويخضع له ، وليرفع همّه ومهمّته إليه ؛ وليرحم الآخرين مثله ، وغيرها من أمور.

ثم إنّ البطنة ممّا يبغضه الله ، والبطن الذي لا يشبع ، والأكل على الشبع وقد جاء في كلّ ذلك من أحاديث نخرج بذكرها عن الكتاب ، وخذ منها مثالا ففي علوي : « البطنة تحجب الفطنة » فلا ي الموند بالله من قلب لا يخشع ، وعلم لا ينفع ، ودعاء لا يسمع ، ونفس لا تشبع » وصادقي : «ثلاث فيهنّ المقت من الله عزّ وجلّ : نوم من غير سهر ، وضحك من غير عجب ، وأكل على الشبع » فلا الشبع الشبع عبد ، وأكل على الشبع المن غير عجب ، وأكل على الشبع الشبع الشبع الشبع الشبع الشبع الشبع الشبع الشبع المن غير عجب ، وأكل على الشبع الشبع المن غير عبد المن غير المنبع الشبع المن غير المناسبة المن غير المناسبة الم

<sup>(</sup>١) الوسائل ١/٢٣٥ \_٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١/٥٣٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم ودرر الكلم ١٨ ، حرف الألف.

<sup>(</sup>٥) كنز العبال ٤٨٧/١ ، الرقم ٢١٣٤.

<sup>(</sup>٦) الخصال ١/٨٩.

## ٢٠٦ إنَّ الله يعلم مَن المفسد، مَن المصلح

كلمة مثليّة تقال للتحذير ، وللكشف عن السرائر ، قد قالها الإِمام الكاظم (عليه السلام) ورواها العياشي قال :

عن عبد الرحمن بن حجّاج عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) قال: قلت له: يكون لليتيم عندي الشيء وهو في حجري أنفق منه، وربّا أصبت ممّا يكون له من الطعام، وما يكون مني إليه أكثر؟ فقال: لا بأس بذلك؛ إنّ الله يعلم من المفسد، من المصلح''.

الفساد ، والصلاح.

قد يراد من الفساد المعصية ، ومن الصلاح الطاعة ، كما قال القمي في قوله تعالى : ﴿ وربّك أعلم بالمفسدين ﴾ أنه والفساد : المعصية لله ولرسوله (١٠) ولكن إبقاء الكلمتين على شمولهما أولى ، ويكون كلّ منهما بحسبه ؛ ويشهد لذلك ما كتبه الرضا (عليه السلام) لمحمد بن سنان في جواب مسائله قال :

« حرّم الله قتل النفس لعلّة فساد الخلق في تحليله لو أحلّ وفنائهم وفساد التدبير...

وحرَّم الله تعالى الزنا ؛ لما فيه من الفساد من قتل الأنفس ، وذهاب الأنساب ، وترك التربية للأطفال ، وفساد المواريث ، وما أشبه ذلك من وجوه

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشي ١٠٨/١ ، الوسائل ١٨٩/١٢ ، بلا ذكر الكلمة.

<sup>(</sup>٢) يونس: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى ٣١٢/١.

02A .......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام الفساد.

وحرّم الله عزّ وجلّ قذف المحصنات؛ لما فيه من فساد الأنساب، ونفي الولد، وإبطال المواريث، وترك التربية، وذهاب المعارف وما فيه من الكبائر والعلل التي تؤدّي إلى فساد الخلق ...."

قوله (عليه السلام): «إنّ الله يعلم من المفسد من المصلح» لعلّ الصحيح «يعلم المفسد من المصلح» ويشهد له آية ﴿ ويسئلونك عن اليتامى قل إصلاح لهم خير وإن تخالطوهم فإخوانكم والله يعلم المفسد من المصلح ﴾ (١) ، والصادقي: «يكون لهم النمر واللبن، ويكون لك مثله على قدر ما يكفيك ويكفيهم، ولا يخفى على الله المفسد من المصلح» (١)، والأمر أبين من ذلك.

# ٢٠٧إنّ الذي كنت أصلي له كان أقرب إليّ منهم

جاءت الكلمة في ضمن كلام للإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواه الشيخ الكليني (طاب ثراه) قال:

على بن إبراهيم رفعه عن محمد بن مسلم قال: دخل أبو حنفية على أبي عبدالله (عليه السلام) ، فقال له: رأيت ابنك موسى (عليه السلام) يصلي والناس يمرّون بين يديه ، فلا ينهاهم وفيه ما فيه ، فقال أبو عبدالله (عليه

<sup>(</sup>١) الفقيم ٢/ ٣٦٩ \_ ٢٧١.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير العياشي ١٠٨/١ . الوسائل ١٨٩/١٢.

السلام): ادعوا لي موسى ، فدُعي ، فقال له: يا بني إنّ أبا حنيفة يذكر أنّك كنت تصلّي والناس يمرّ ون بين يديك ، فلم تنههم ، فقال : نعم يا أبة ؛ إنّ الذي كنت أصلّي له كان أقرب إليّ منهم ؛ يقول الله عزّ وجلّ : ﴿ ونحن أقرب إليه من حبل الوريد ﴾ (١) ، قال : فضمّه أبو عبدالله (عليه السلام) إلى نفسه ، ثم قال : [ يابني ] بأبي أنت وأمّى يا مُودع الأسرار (١).

إنَّ الإِماميَّة على صحَّة الصلاة عند مرور المارَّ بين يدي المصلَّي ، وأنَّه مكروه.

قال الشيخ الطوسي ( طاب ثراه ) : ( مسألة ١٨٥ ).

إذا مرّ بين يديه وهو يصلي إنسان رجلًا كان أو امرأة أو حمار أو بهيمة أو كلباً، أو أيّ شيءٍ كان فلا يقطع صلاته ، وإن لم يكن قد نصب بين يديه شيئاً سواء كان بالقرب منه ، أو بالبعد منه ، وإن كان ذلك مكر وهاً . وبه قال جميع الفقهاء إلّا ما حكي عن الحسن البصري أنّه قال : إذا كان المارّ بين يديه كلبا أو امرأة ، أو خماراً قطع الصلاة ، وبه قال جماعة من أصحاب الحديث.

دليلنا إجماع الفرقة ، أيضاً قواطع الصلاة تحتاج إلى أدلّة شرعيّة وليس في الشرع ما يدلّ على أنّ هذه الأشياء تقطع الصلاة . وروى أبو الوداك عن أبي سعيد الخدري أنّ النبي (صلّى الله عليه وآله) قال : لا يقطع الصلاة شيء ، فادرؤوا ما استطعتم فإنّا هو شيطان. وروى الفضل بن العبّاس قال : كنّاببادية ، فأتانا رسول الله (عليه السلام) ومعه العباس ، فصلّى في الصحراء ، وليس بين فأتانا رسول الله (عليه السلام) ومعه العباس ، فصلّى في الصحراء ، وليس بين عديه سترة ، وكلب وحمار لنا يعبثان بين يديه ما يأبي ذلك . وروى أبو بصير عن

<sup>(</sup>١) قَ : ١٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢٩٧/٣ . وفي آخر الحديث للكليني كلام قال : (وهذا تأديب منه (عليه السلام) لا أنّه ترك الفضل) أي تأديب لأبي حنيفة ، لا أنّه ترك السترة بينه وبين الناس .

أبي عبدالله (عليه السلام) قال: لا يقطع الصلاة شيءٌ من كلب، ولا حمار، ولا المرأة، ولكن استتروا بشيءٍ فإن كان بين يديك قدر ذراع رافعاً من الأرض فقد استترت (١).

قوله (عليه السلام): «إنّ الذي كنت أصلي له كان أقرب إليّ منهم» لا ريب أنّ المعصوم له المعرفة الكافية بالله تعالى وعظمته، وكبريائه، ولا يقاس بآل محمد أحد من الناس في كلّ الجهات سوى أنّهم بشر مثلنا يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق، وأنّهم خزّان وحي الله ومعادن علمه ﴿ بَل عِبادٌ مُكرمُونَ لا يَسبقُونَه وَهُم بأمره يَعْمَلُونَ ﴾ (١).

وهل يستطيع سواهم الحصول على المعرفة بالله تعالى معرفة تقطعهم عن غير الله حال الصلاة وسائر الحالات، ويعرفون القرب إليه ؟ لا، ولكن إن لله أولياء ناجاهم الله في ذات عقولهم وفكرهم فأصبحوا، وأمسوا في يقظة عن سنة الغفل إذا قاموا إلى الصلاة ارتعدت فرائصهم، وتغيرت ألوانهم خاشعين لله قد وصفهم تعالى في كتابه العزيز: ﴿ الّذينَ هُم في صَلاتِهم خاشعون ﴾ (٦) قال أمير المؤمنين عليه السلام: « لقد رأيت أصحاب محمد (صلّى الله عليه وآله) \_ وسلّم المؤمنين عليه السلام، لقد كانوا يصبحون شعثاً غُبراً، وقد باتوا سجّداً وقياماً، يراوحون بين جباههم وخدودهم، ويقفون على مثل الجَمْر من معادهم، كأنّ بين أعينهم ركب المعزى من طول سجودهم؛ إذا ذكر الله هَملَت أعينهم حتى نبلّ جيوبهم، ومادوا كما يميد الشجر يوم الربع العاصف خوفاً من العقاب، نبلّ جيوبهم، ومادوا كما يميد الشجر يوم الربع العاصف خوفاً من العقاب، ورجاء الثواب » (١٠).

<sup>(</sup>١) الكافي ٢٩٧/٣ . الخلاف ١٥٨/١ ـ ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء : ٢٧.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون : ٣.

<sup>(</sup>٤) النهج ٧٧/٧ ، كلام ٦٦.

#### بيان .

تعرّضنا لشرح الكلام العلوي في كتابنا أمثال وحكم نهج البلاغة (١٠ وهذه سيرة العُبّاد فها ظنّك بأنمّة العباد (عليهم السلام)، وكيف يجد فاقد المعرفة ما لواجدها.

والكلمة الكاظميّة أسوة لمن أراد معرفة القرب، وحضور القلب في الصلاة، والتأدّب بآدابها.

# ٢٠٨ إنّ لله تحت عرشه ظلّا (لايسكنه إلّا من أسدى إلى أخيه معروفاً

من كتاب قضاء حقوق المؤمنين لأبي على بن طاهر الصوري بإسناده عن رجل من أهل الري قال: وُلِي علينا بعض كُتّاب يحيى بن خالد، وكان علي بقايا يطالبني بها، وخفت من إلزامي إيّاها خروجاً عن نعمتي، وقيل لي: إنّه ينتحل هذا المذهب، فخفت أن أمضي إليه فلا يكون كذلك، فأقع فيها لا أحب، فاجتمع رأيي على أنّي هربت إلى الله تعالى وحججت ولقيت مولاي الصابر يعني موسى بن جعفر (عليه السلام) \_ فشكوت حالي إليه فأصحبني مكتوباً نسخته:

« بسم الله الرحمن الرحيم اعلم إنّ لله تحت عرشه ظلًا لا يسكنه إلّا من أسدى إلى أخيه معروفاً ، أو نفّس عنه كربة ، أو أدخل على قلبه سروراً . وهذا

<sup>(</sup>١) الأمثال والحكم المستخرجة من نهج البلاغة ٣٢٠طبع بمطبعة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرّسين ـ قم المقدّسة ـ ١٤٠٧هـ.

قال: فعدت من الحج إلى بلدي ، ومضيت إلى الرجل ليلاً ، واستأذنت عليه ، وقلت: رسول الصابر (عليه السلام) فخرج إليّ حافياً ما شياً ، ففتح لي بابه ، وقبلني ، وضمّني إليه ، وجعل يقبّل بين عيني ، ويكرر ذلك كلّما سألني عن رؤيته (عليه السلام) ، وكلّما أخبرته بسلامته وصلاح أحواله ، استبشر ، وشكر الله ، ثم أدخلني داره ، و صدّرني في مجلسه ، وجلس بين يدي ، فأخرجت إليه كتابه (عليه السلام) فقبّله قائماً وقرأه ، ثم استدعى بهاله وثيابه ، فقاسمني ديناراً ديناراً ودرهما درهما ، وثوباً ثوباً ، وأعطاني قيمة ما لم يمكن قِسْمتُه ، وفي كلّ شيءٍ من ذلك يقول : يا أخي هل سررتك ؟ فأقول : إي والله وزدت على السرور ، ثم استدعى العمل فأسقط ما كان باسمي ، وأعطاني براءة ممّا يتوجّه عليّ منه ، وودعتُه وانصر فتُ عنه .

فقلت: لا أقدر على مكافاة هذا الرجل إلا بأن أحجّ في قابل ، وأدعو له ، وألقى الصابر (عليه السلام) ، وأعرّفه فعله ، ففعلت ، ولقيت مولاي الصابر (عليه السلام) ، وجعلت أحدّثه ووجهه يتهلّل فرحاً ، فقلت : يامولاي هل سرّك ذلك ؟ فقال : إي والله لقد سرّ في وسرّ أمير المؤمنين ، والله لقد سرّ جدّي رسول الله (صلّى الله عليه وآله ) ولقد سرّالله تعالى "أ.

<sup>(</sup>١) قضاء حقوق المؤمنين ٣٢ ـ ٣٣ ، البحار ١٧٤/٤٨.

## ٢٠٩ إنّ لله عباداً في الأرض يسعون في حوائج الناس هم الآمنون

من الكلمات المختارة المأثورة كلمة الحصول على الأمن من العذاب، قد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام)، رواها الشيخ الكليني (طاب ثراه) قال: عنه \_ أي محمد بن يحيى \_ عن أحمد بن محمد عن معمّر بن خلّاد قال سمعت أبا الحسن (عليه السلام) يقول: إنَّ نه عباداً في الأرض يسعون في حوائج الناس، هم الآمنون يوم القيامة، ومن أدخل على مؤمن سروراً فرّح (١) الله قلبه يوم القيامة (١).

أقول: جاء في إدخال السرور في قلب المؤمن أحاديث كثيرة منها ما يلي: ففي صحيح باقري يقول: قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله): من سرّ مؤمناً فقد سرّ ني ومن سرّ ني فقد سرّ الله.

وآخر قال: تبسّم الرجل في وجه أخيه حسنة، وصرف القذى عنه حسنة، و ماعبدالله بشيءٍ أحبّ إلى الله من إدخال السرور على المؤمن.

وصادقي قال: لايرى أحدكم إذا أدخل على مؤمن سروراً أنّه عليه أدخله فقط بل والله علينا ، بل والله على رسول الله (صلّى الله عليه وآله)<sup>(٣)</sup>. ومن أحاديث قضاء الحاجة:

عن المفضل عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال : قال لي : يامفضّل

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ «فرُج».

<sup>(</sup>٢) أصول الكافى ١٩٧/٢.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافى ١٨٨/٢ ـ ١٨٩.

اسمع ما أقول لك ، واعلم أنّه الحق وافعله ، وأخبر به عِليّة (١) إخوانك، قلت : جعلت فداك ، وما عِليّة إخواني قال : الراغبون في قضاء حوائج إخوانهم ، قال : ثم قال : ومن قضى لأخيه المؤمن حاجة قضى الله عزّ وجلّ له يوم القيامة مائة ألف حاجة ، من ذلك أوّلها الجنّة ، ومن ذلك أن يدخل قرابته ومعارفه وإخوانه الجنّة ، قال له : أما تشتهى أن تكون من عليّة الإخوان (١).

وكاظمي : « من أتاه أخوه المؤمن في حاجة فإنّها هي رحمة من الله تبارك وتعالى ساقها إليه ، فإن قبل ذلك فقد وصله بولايتنا وهو موصول بولاية الله ... » (٢).

#### 11.

# إِنَّ لله على الناس حجَّتين : حجَّة ظاهرة ، وحجَّة باطنة

كلمة تقال لقطع الاعتذار ، لمن يرتكب الجريمة ، قد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم ، رواها الشيخ الكليني طاب ثراه ، وصورتها كالآتى :

« يا هشام إن لله على الناس حجّتين : حجّة ظاهرة ، وحجّة باطنة : فأمّا الظاهرة فالرسل والأنبياء والأئمّة \_ (عليهم السلام) \_ ، وأمّا الباطنة فالعقول» (1).

<sup>(</sup>١) بكسر المهملة وإسكان اللام ، أي شريفهم ورفيعهم ، جمع على صبية وصبي هامش أصول الكاني ١٩٢/٢ نقلًا عن الواني.

<sup>(</sup>۲) أصول الكانى ۱۹۲/۲ \_ ۱۹۳.

<sup>(</sup>٣) المصدر ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ١٦/١ ، التحف ٣٨٦.

## أقول :

قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مَعَذَّبِينَ حَتَّى نَبَعَثُ رَسُولاً ﴾ (١) ، ﴿ لِئُلَّا يَكُونَ لَلْنَاسَ عَلَى الله حَجَّة بعد الرسل ﴾ (١) ، ﴿ قل فلله الحَجّة البالغة فلو شاء لهذاكم أجمعين ﴾ (١).

تنصّ الآيات بأنّ الاعتذار بعد الإنذار غير مقبول ، والإنسان يعلم ما يصنع من صنع ممنوع ، أو مسموح له من طريق عقله ، ووجدانه ، ومن بلوغ إنذار الأنبياء والأوصياء والأئمّة المعصومين (عليهم السلام) ، فلم يبق للعذر مساغ كما قال عزّ وجلّ في هذا المعنى : ﴿ لُولا أُرسلت إلينا رسولاً فنتبع آياتك ونكون من المؤمنين ﴾ (1).

#### الحجّة:

قد تكرّرت كلمة الحجّة في الروايات ، والأدعية ، والزيارات ، وفي القرآن الكريم آيات منها ما تقدّمت والمراد بها ما يصحّ الإحتجاج به على الخصم ، وكلّ من اثنين على صاحبه وهي الدليل والبرهان ، ويمكن أن تكون مشتقة من المحجّة : الجادّة والطريق الواضح ، ولها في اللغة تفاسير أخرى :

قال ابن فارس \_ لهذه الكلمة \_ : أصول أربعة . فالأوّل القصد ، وكلّ قصد حجّ . قال :

وأشهد من عوف حلولا كشيرة يحجّبون سِبّ الزبرقان المزعفرا(٥)

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١٥.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) القصص : ٤٧.

<sup>(</sup>٥) في اللسان \_ حجج ، وسبب \_ البيت للمخبل السعدي.

٥٥٦ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

ثم اختصّ بهذا الاسم القصد إلى البيت الحرام للنسك والحجيج :الحاجّ، قال :

ذكسرتك والحجيج لهم ضجيج بمكّة والقلوب لها وجيب

وفي أمثالهم: « لَجَّ فَحجَّ»، ومن أمثالهم: « الحاجَّ أَسمَعتَ »؛ وذلك إذا أفشى السرّ: أي إنّك إذا أسمعت الحُجَّاج فقد أسمعت الخلق.

ومن الباب المحجّة وهي جادّة الطريق. قال:

ألا بلّغا(١) عني حُريثاً رسالة فإنك عن قصد المحجّة أنكبُ

ويمكن أن يكون الحجّة مشتقّة من هذا ؛ لأنّها تقصد ، أو بها يقصد الحق المطلوب.

يقال حاججت فلاناً فحججته ، أي غلبته بالحجّة ، وذلك الظفر يكون عند الخصومة ، والجمع حجحج ، والمصدر الحجاج.

ومن الباب حججتُ الشجّة ، وذلك إذا سَبَرتها بالميل ، لأنّك قصدت معرفة قدرها . قال :

## \* يَحَجُّ مأمومةً في قصرها لجَفُ \*(١٦)

والأصل الآخر : الحِجّة وهي السنة ، وقد يمكن أن يجمع هذا إلى الأصل الأوّل ؛ لأنّ الحجّ في السنة لا يكون إلّا مرّة واحدة ؛ فكأنّ العام سمّي بها فيه من الحجّ حجّةً قال :

<sup>(</sup>١) الألف مقلوب من نون التوكيد احتمالًا.

<sup>(</sup>٢) لعذار بن دُرّة الطائي في ـ حجج ، ولجف ، وغَرَدَ ـ اللسان .

أَشْلُ وحكم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١

يرضين صِعاب الدُرّ في كلّ حجّة ولو لم تكن أعناقهن عواطلاً الله

قال قوم: أراد السنة، وقال قوم: الحجّة هاهنا: شحمة الأذن. ويقال: بل الحجّة الخرزة.أو اللؤلؤ تعلّق في الأذن.

والأصل الثالث: الحجاج، وهو العظم المستدير حول العين يقال للعظيم الحجاج أحجَّة ...

والأصل الرابع: الحجحجة: النكوص. يقال: حملوا علينا ثم حجحجوا، والمحجحج العاجز ... (1).

## ٢١١ إنّا التدلّي الفهم

هذه الكلمة مستخرجة من كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) ، أجاب به عبد الغفّار السّلمي ، وإليك الحديث :

قال : أرى هاهنا خروجاً من حجب ، وتدلّياً إلى الأرض ، وأرى محمّداً رأى ربّه بقلبه ، ونسب إلى بصره ، فكيف هذا ؟

فقال أبو إبراهيم : ﴿ دَنَا فَتَدَلَّى ﴾ ؛ فإنَّه لم يزل عن موضع ، ولم يتدلُّ

<sup>(</sup>١) للبيد اللسان \_ حجج \_.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ٢٩/٢ ـ ٣١ ـ حجج ـ وانظر هامشه في معنى الشعر.

<sup>(</sup>٣) النجم: ٨ \_ ٩.

فقال عبد الجبّار: أصفه بها وصف به نفسه حيث قال: ﴿ دَنَا فَتَدَلَّى ﴾ فلم يتدلّ عن مجلسه إلّا وقد زال عنه ، ولولا ذلك لم يصف بذلك نفسه.

فقال أبو إبراهيم (عليه السلام): إنَّ هذه لغة في قريش، إذا أراد الرجل منهم أن يقول قد سمعتُ يقول قد تدلَّيت، وإنَّما التدلَّي الفهم أنَّ.

#### أقول :

آية ﴿ قاب قوسين ﴾ تدلّ على التجسم المنفي عنه تعالى ، وقد جاء في الأحاديث تأويلها بها يخرجها عن هذه الدلالة ، وفي تفسيرها أقوال أشار إلى بعضها صاحب تفسير الميزان قال :

قوله تعالى : ﴿ ثم دنا فتدلّى ﴾ الدنوّ القرب ، والتدلّي التعلّق بالشيء، ويكنّى به عن شدّة القرب ، وقيل : الامتداد إلى جهة السفل ، مأخوذ من الدلو.

والمعنى على تقدير رجوع الضميرين لجبرئيل: ثم قرب جبرئيل فتعلّق بالنبي (صلّى الله عليه وآله)؛ ليعرج به إلى السموات. وقيل: ثم تدلّى جبرئيل من الأفق الأعلى فدنا من النبي (صلّى الله عليه وآله) ليعرج به.

قوله تعالى : ﴿ فَكَانَ قَابُ قُوسِينَ أَوْ أَدْنَى ﴾ \_ إلى أن قال : \_

والمعنى : فكان البعد قدر قوسين ، أو قدر ذراعين ، أو أقرب من ذلك. وقيل : القاب ما بين مقبض القوس وسيتها ففي الكلام قلب والمعنى : قابي قوسين ...(١٦). أي قدرهما ، ولا بأس بذكر بعض ما جاء في تفسيرها من حديث.

<sup>(</sup>١) الاحتجاج ١٥٧/٢، تفسير الصافي ٦١٩/٢، تفسير البرهان ٢٥٠/٤.

قوله (عليه السلام): «إنَّها التدلي الفهم» إذا كان التدلّي مشتقاً من الدلالة ، وإلّا فلا ندري ما أراده كما يأتي بيانه في المتن.

<sup>(</sup>۲) تفسير الميزان ۲۸/۱۹ ـ ۲۹.

في صادقي : « أوّل من سبق إلى « بلى » (() رسول الله (صلّى الله عليه وآله) ، وذلك أنّه أقرب الخلق إلى الله ، وكان بالمكان الذي قال له جبرئيل لمّا أسري به إلى السهاء : تقدّم يا محمد فقد وطأت موطأً لم يطأه ملك مقرّب ، ولا نبيّ مرسل ، ولولا أنّ روحه ونفسه كانت من ذلك المكان لما قدر أن يبلغه ، وكان من الله عزّ وجلّ كما قال : ﴿ قاب قوسين أو أدنى ﴾ أي بل أدنى ».

وفي العلل عن السجّاد (عليه السلام) أنّه سئل عن الله عزّ وجلّ هل يوصف بمكان ؟

فقال : تعالى الله عن ذلك ، قيل : فلم أسرى نبيّه محمد (صلّى الله عليه وآله) إلى السهاء ؟

قال: ليريه ملكوت السموات وما فيها من عجائب صنعه، وبدائع خلقه. قيل: فقول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمّ دنا فتدلّى \* فكان قاب قوسين أو أدنى ﴾ ؟

قال: ذلك رسول الله (صلّى الله عليه وآله) دنا من حجب النور، فرأى ملكوت السموات ثم فتدلّى، فنظر من تحته إلى ملكوت الأرض حتى ظنّ انّه في القرب من الأرض كقاب قوسين أو أدنى.

وعنه (عليه السلام): فلمّا أسرى بالنبي (صلّى الله عليه وآله) وكان من ربّه كقاب قوسين أو أدنى ، رفع له حجاب من حجبه.

قال الفيض : وفي الأمالي عن النبي ( صلَّى الله عليه وآله ) قال : لمَّا

<sup>(</sup>١) أشار إلى ﴿ أَلست بربَّكم قالوا بلي ﴾ الأعراف: ١٧٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير الصافي ۲/۹/۲.

٥٦٠ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

عرج بي إلى الساء ، ودنوت من ربي عزّ وجلّ حتى كان بيني وبينه قاب قوسين أو أدنى ، فقال لي : يامحمد من تحبّ من الخلق ؟ قلت يا ربّ عليّاً ، قال : فالتفِت يامحمد ، فالتفتُ عن يسارى فإذا على بن أبي طالب (١).

#### بيان:

بعض الأحاديث المذكورة يتطابق مع ظاهر الآية الدالّة على القرب من الربّ تعالى ، وليس القرب المضروب له المَثَل بقاب قوسين ، أو أدنى القرب المكاني حتى يلزم منه التجسّم ، بل معناه لو كان الربّ مرئيّاً كان مقدار القرب منه أو البعد عنه كقاب قوسين أو أدنى ، وصَدَقَ عليه المَثَل المضروب به ، لشدّة قرب المكان بقاب قوسين ، ولا بأس به ، حتى مع العلم بعدم التجسّم لهتعالى، ونظيره آية ﴿ ونحن أقرب إليه من حبل الوريد ﴾ (٢).

وحبل الوريد: عرق الجيد الموصول به ، فهل يتوهم بضرب المَثَل به القرب المكاني ؟ أو المراد بيان عدم الحاجز بين الإنسان وبين ربّه ، وأنّه لو مُثّل له في القرب والاتّصال فَمَثَله كحَبل الوّريد المتّصل به. وما نحن فيه كذلك. وقد جاء قرب العبد ، أو بُعده عنه تعالى في روايات كثيرة منها:

الصحيح الصادقي : « أقرب ما يكون العبد من ربّه إذا دعا ربّه وهو ساحدٌ ... ""،

فهل كان قربه من الله تعالى في حالة السجود قرباً مكانياً أو زمانياً ؟كلاً، بل المقصود أن العبد استأهل أن يقع موقع الرضا والقبول بأن تشمله العناية الربانية والرحمة والحنان. وقد خرجنا عن موضوع البحث بعض الخروج.

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ٦١٩/٢.

<sup>(</sup>۲) ق : ۱٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٣٢٣/٣ ، باب السجود والتسبيح ... الحديث ٧.

أمِنْ وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

قول ه (عليه السلام) : « إنَّها التدلِّي الفهم » للتدلِّي المشتقّ من الدنوّ معنيان :

الأوّل: زيادة الدنوّ، قال الزجّاج معنى ﴿ دَنَا فَتَدَلَّى ﴾ واحد، لأنّ المعنى: أنّه قرب ﴿ فَتَدَلَّى ﴾ أي زاد في القرب ... (١١).

والثاني : النزول من العلوّ إلى استفال (1) ؛ لغرض النظر إلى تحت القدمين وعليها المراد من التدلّي في الآية القرب والدنوّ إلى الله ، أو التطلّع من علوّ إلى الأرض وهي سفلى السمو ات. ولا ينطبق أحد التفسيرين على الفهم ، إلّا إذا كان التدلّي من الدلالة التي هي الفهم فمعناه : « إنّا التدلّي الفهم » أي التدلّل: الفهم ، ولكن لا تساعده اللغة ، نعم قال الجوهري : ﴿ ثم دنا فتدلّى ﴾ أي تدلّل كقوله : ﴿ ثم ذهب إلى أهله يتمطّى ﴾ (1) أي يتمطّط ... (1) . ولعله لغة لا نعرفها.

ثم الجعفري راوي الحديث لا بأس به. وعبد الغفّار مشترك أن والمعنى مطروق إليه لغة وتفسيراً أنه.

<sup>(</sup>١) اللسان ٢٦٧/١٤ ـ دلا\_.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١٦٦ \_ ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) القيامة : ٣٣.

<sup>(</sup>٤) اللسان ١٦٧/١٤.

<sup>(</sup>٥) معجم رجال الحديث ٥٣/١٠ ـ ٥٤ ، وانظر المصدر نفسه ٥٥.

<sup>(</sup>٦) أي لا يفتقر إلى السند بشرط عدم الإسناد.

## ۲۱۲ إنّا الدنيا ساعة

كلمة نافعة إلى الساعة ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) في غضون كلام له لهشام بن الحكم رواه ابن شعبة قال :

« يا هشام اصبر على طاعة الله ، واصبر عن معاصي الله ، فإنَّها الدنيا ساعة ، فها مضى منها فليس تجد له سروراً ولا حزناً ، وما لم يأت منها فليس تعرفه ، فاصبر على تلك الساعة التي أنت فيها ، فكأنَّك قد اغتبطت »(١).

### أقول :

قد سبق الحديث عند « اصبر على طاعة الله، واصبر عن معاصي الله» (١) وجئنا به ثانيا، لربط الكلمة المنتزعة، وأنّه العظة التي تذكّر الغافل وتنفعه، وأنّه الساعة التي هو فيها دون ما مضى، أو ما يستقبله، ولا يدري الإنسان لعلّه قد نسجت أكفانه وهو مقبور حين يأتيه. وعليه تحمل الكلمة: « إنّا الدنيا ساعة»، ويحتمل تفسيرها بعمر الدنيا، ويشهد له ﴿ كأن لم يلبثوا إلاّ ساعة من نهار ﴾ (١) ويحتمل أن يراد بالساعة عمر ابن آدم وإن طالت الأيّام فأنّها تعتبر ساعة من نهار لسرعة تصرّمها وفنائها، وهي صالحة الانطباق على عمر الدنيا، وباعتبار على أعهار الناس ومن يعيش في الدنيا من عاش فأنّه كأنّه لم يكن شيئاً

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع الصاد.

<sup>(</sup>٣) يونس : ٤٥.

ال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

مذكوراً ، والحديث الكاظمي كما تقدّم صالح التطبيق على التفسرين و ﴿ كُلّ مَن عليها فَانٍ ﴾ `` ومن أجله صحّ القول بأنّها ساعة بل أقلّ من ذلك قال القائل:

دقّات قلب المرء قائلة له إنّ الحياة دقائق ، وثوان "

في نبوي : « من فتح له باب من الخير فلينتهزه ؛ فإنّه لايدري متى يغلق عنه »(").

وعلوي : « بادر الفرصة قبل أن تكون غصّة » $^{(1)}$  وهل تبقى باقية من عظة ؟

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الرحمن : ۲٦.

<sup>(</sup>٢) قيل : لأحمد المصري.

<sup>(</sup>٣) كنز العال ٧٩١/١٥ ، الرقم ٤٣١٣٤.

<sup>(</sup>٤) البحار ٣٤١/٧١.

## ٢١٣ إنّها شيعة عليّ من صدّق قوله فعله

كلمة اختبار يمتاز بها الصادق عن الكاذب ، جاءت في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواه الشيخ الكليني (طاب ثراه ) بإسناد له إلى موسى ابن بكر الواسطي قال : قال لي أبو الحسن (عليه السلام) :

« لو ميزت شيعتي لم أجدهم إلا واصفة ، ولو امتحنتهم لما وجدتهم إلا مرتّدين، ولو تمحّصتهم لما خلص من الألف واحدٌ ، ولو غر بلتهم غر بلة لم يبق منهم إلا ما كان لي ؛ إنّهم طال ما اتّكوا على الأرائك ، فقالوا : نحن شيعة علي ، إنّا شيعة على من صدّق قوله فعله "".

### أقول :

« لو تمحّصتهم لما خلص من الألف واحد » ، وكذا « لو غربلتهم لم يبق منهم إلّا ما كان لي » يأتي الكلام عنها فراجع ".

قوله (عليه السلام): « لو ميّزت شيعتي لم أجدهم إلا واصفة » يريد أنّهم يفقدون صفات الشيعة ، وليس لهم نصيب منها إلّا الوصف ، وإلّا القول دون العمل ، ويشهد لهذا المعنى آخر الحديث ؛ بأنّ هؤلاء لو كانوا من الشيعة لكان قولهم مصدّقاً بفعلهم ، وهم يفقدونه وإنّا الشيعي من صدّق فعله قوله ؛ وقد قال تعالى : ﴿ يَا أَيَّا الذِّينِ ءَامَنُوا لَم تقولُونَ مَا لا تَفْعِلُونَ \* كَبر مَقَتاً عند

<sup>(</sup>١) روضة الكافي ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) حرف (لو).

الله أن تقولوا ما لا تفعلون ﴾ (١٠). الله أن تقولوا ما لا تفعلون ﴾ (١).

ولعمري إن رسالة الإمام الصادق عليه السلام) التي أرسلها إلى جماعة من الشيعة قد حوت من أمور يجب عليهم الاتصاف بها ، « عن جابر أنّه كتب بهذه الرسالة إلى أصحابه ، وأمرهم بمدارستها والنظر فيها ، وتعاهدها ، والعمل بها ، فكانوا يضعونها في مساجد بيوتهم ، فإذا فرغوا من الصلاة نظر وا فيها »<sup>11</sup>.

وإليك من آخرها: «ومن سرّه أن يعلم أنّ الله يحبّه فليعمل بطاعة الله وليتبعنا، ألم يسمع قول الله عزّ وجلّ لنبيّه (صلّى الله عليه وآله) قل: ﴿ إن كنتم تحبّون الله فاتبعونى يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم ﴾ أوالله لا يطبع الله عبد أبداً إلّا أدخل الله عليه في طاعته اتباعنا ... (1).

## ٢١٤ إنها شيعتنا المعادن والأشراف

روى الشيخ الصدوق بإسناده إلى علي بن جعفر عن أخيه موسى بن جعفر ( عليها السلام ) قال :

« إنَّها شيعتنا المعادن والأشراف وأهل البيوتات ، ومن مولده طيَّب.

قال علي بن جعفر: فسألته عن تفسير ذلك ؟ فقال: المعادن من قريش، والأشراف من العرب، وأهل البيوتات من الموالى، ومَن مولده طيّب من أهل

<sup>(</sup>١) الصفّ : ٢ ـ ٣.

<sup>(</sup>٢) روضة الكافي ٢. والرسالة هي أوّل حديث الروضة المشتمل على ١٣ صحيفة تقريباً وفي الرسالة الصفات الغُرّ فراجع.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٣١.

<sup>(</sup>٤) روضة الكافي ١٤.

..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام السواد »(١).

قال ابن الأثير: في حديث بلال بن الحارث « أنّه أقطعه معادن القبليّة » المعادن: المواضع التي تستخرج منها جواهر الأرض كالذهب والفضّة و النحاس وغير ذلك ، واحدها مُعدِن . والعدن الإقامة . والمعدن مركز كلّ شيءٍ . ومنه الحديث « فعن معادن العرب تسألوني ؟ قالوا : نعم » أي أصولها التي يُنسبون إليها ويتفاخرون بها (١).

قال الشيخ الطريحي: والمعدن: مستقر الجوهر، وفي الحديث: « الناس معادن كمعادن الذهب والفضّة »<sup>(۱)</sup> والمعنى: أنّ الناس يتفاوتون في مكارم الأخلاق ومحاسن الصفات، وفيها يذكر عنهم من المآثر على حسب الاستعداد، ومقدارالشرف. وتفاوت المعادن فيها الردى والجيداً.

وإنّايريد (عليه السلام) بقوله: «إنّا شيعتنا المعادن والأشراف» أصالتهم في الشرف شرّفهم الله بأن جعلهم لأهل البيت (عليه السلام) شيعة ومحبّين لهم والمراد بالشيعة الاعتقاد بالولاية وأنهم القائمون بعد النبي مقامه بإقامة الله تعالى لذلك ورسوله لا المشائع الحقيقي بوضع القدم موضع أقدامهم عملًا وقولاً ؛ لأنّ ذلك مقصور على الأمثل فالأمثل ، ﴿ وإنّ من شيعته لإبراهيم ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) معانى الأخبار ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) النهاية ١٩٢/٣ \_ عدن ...

<sup>(</sup>٣) الأمثال النبويّة ٣٠٤/٢ الرقم ٥٩٦ ، حرف النون مع الألف.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين \_ عدن \_.

<sup>(</sup>٥) الصافات: ٨٣.

## ۲۱۵ إنّها قال : موسى غير إمام

من الأحجيات التي فسرها الإمام الكاظم (عليه السلام) ، جاءت في قصّة مأثورة رواها الشيخ الطبرسي في الاحتجاج ، نذكرها بكاملها ؛ لتكون على بصيرة منها قال :

عن أبي محمد الحسن العسكري قال : قال رجل من خواصّ الشيعة لموسى بن جعفر (عليه السلام) ـ وهو يرتعد ، بعد ما خلا به ـ : يابن رسول الله ( صلّى الله عليه وآله ) ما أخوفني أن يكون فلان بن فلان ينافقك في إظهاره اعتقاد وصيّتك ، وإمامتك.

فقال موسى (عليه السلام): وكيف ذاك؟ قال: لأني حضرتُ معه اليوم في مجلس فلان، وكان معه رجل من كبار أهل بغداد، فقال له صاحب المجلس. أنت تزعم أن صاحبك موسى بن جعفر إمامٌ دون هذا الخليفة القاعد على سريره؟ قال له صاحبك هذا: ما أقول هذا بل أزعم: أنّ موسى بن جعفر غير إمام، وإن لم أكن أعتقد أنّه غير إمام فعليّ، وعلى من لم يعتقد ذلك لعنة الله والملائكة والناس أجمعن.

فقال له صاحب المجلس: جزاك الله خيراً ، ولعن من وشى بك إليّ. فقال له موسى بن جعفر (عليه السلام): ليس كما ظننت ، ولكنّ صاحبك أفقه منك . إنّها قال: موسى غير إمام ، أي إنّ الذي هو غير إمام فموسى غيره ، فهو إذاً إمام . فإنّها أثبت بقوله هذا إمامتي ونفى إمامة غيري ياعبدالله،متى يزول عنك هذا الذي ظننت بأخيك هذا من النفاق ؟ تب إلى الله. ففهم الرجل ما قاله واغتنم، ثم قال: يا بن رسول الله مالي مالٌ فأرضيه به، ولكن قد وهبت له شطر عملي كلّه من تعبّدي وصلاتي عليكم أهل البيت، ومن لعنتي لأعدائكم.

قال موسى (عليه السلام): ألآن خرجت من النار (۱۰). أقول:

إذا سُلِبَ السلبُ صار إثباتاً ؛ لأنّ سلب السلب إثبات نظير قول الشاعر :

الحمد لله الذي برهانه أن ليس شأن ليس فيه شانه (١)

فإنَّ نفي الشأن الذي ليس فيه شأن لله تعالى هو باثبات الشأن لله في كلَّ شأن.

وكذلك قول المرميّ بالنفاق القائل: « بل أزعم أنّ موسى بن جعفر غير إمام »؛ فإنّه قد نفى أن يكون موسى إماماً كإمامة الخليفة، وفسّره الإمام (عليه السلام) وقال: « إنّا قال: موسى غير إمام: أي إنّ الذي هو غير إمام فموسى غيره، فهو إذا إمام، فإنّا أثبت بقوله هذا إماميّ، ونفى إمامة غيري ».

### وحاصل الكلام:

إنَّ موسى غير إمام ، يعني أنَّه (عليه السلام) ليس كهارون الذي هو غير إمام والمدّعي للإمامة من غير حق وإنّا الإمام موسى هو لاغيره ، وظاهره سلب الإمامة المدّعاة لغيره من مثل الخليفة هارون ، وإثباتها لنفسه من قبل الله وآبائه الطاهرين ( عليهم السلام ) ، والكلام المذكور يعتبر من اللُغز والأحجية

<sup>(</sup>١) الاحتجاج ١٦٩/٢.

<sup>(</sup>٢) شرح النهج للمعتزلي ٢٠/١.

أميل وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ......

التي ظاهرها خلاف المقصود ، والمقصود خلاف الظاهر.

## أحجية ولُغز (١):

منها الحديث: « لاتصلوا على النبي »: أي على الأرض المرتفعة المُحدَوْدِبة. و النبي العَلَم من أعلام الأرض التي يهتدى بها ، والمكان المرتفع ... قال أبو مَعاذ النحوي: سمعت أعرابياً يقول من يَدُلّني على النبي أي على الطريق ...(١).

ومنها: أنّه أتته امرأة في حاجة لزوجها ، فقال لها: ومن زوجك ؟ قالت: فلان ، فقال: الذي في عينه بياض ؟ فقالت: لا ، فقال: بلى ، فانصرفت عجلا إلى زوجها وجعلت تتأمّل عينه ، فقال لها: ما شأنك ، فقالت: أخبرني رسول الله (صلّى الله عليه وآله) أنّ في عبنيك بياضاً ، فقال لها: أما ترين بياض عيني أكثر من سوادها (١٠).

<sup>(</sup>٢) اللسان ٢٠٢/١٤ نبا ..

<sup>(</sup>٣) الواقعة : ٣٥ ـ ٣٧.

<sup>(</sup>٤) زهر الربيع ٧/١، ٣/٢.

# ٢١٦ إنّما المؤمن في صلب الكافر بمنزلة الحصاة في اللبنة

المؤمن كالحصاة في اللبنة ، أو كاللؤلؤة في الصدف لا يؤثّر الوعاء بالموُعى جاءت الكلمة في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواه الشيخ الكليني (طاب ثراه) قال:

على بن إبراهيم عن أبيه عن ابن أبي عمير عن علي بن يقطين عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) قال: قلت له: إنّي قد أشفقت من دعوة أبي عبدالله (عليه السلام) على يقطين ، وما ولد ، فقال: يا أبا الحسن ليس حيث تذهب ، إنّا المؤمن في صلب الكافر بمنزلة الحصاة في اللبنة يجييء المطر فيغسل اللبنة ، ولا يضر الحصاة شيئاً (١).

### يقطين وما ولـ د :

أقول: إنَّ يقطين بن موسى كما قال الشيخ الطوسي طاب ثراه : من وجوه الدعاة ، فطلبه مروان فهرب وابنه علي بن يقطين هذا وُلدَ بالكوفة سنة أربع وعشرين ومائة ، وهر بت به أمّه وبأخيه عبيد بن يقطين إلى المدينة ، فلم يزل فلم الدولة الهاشمية ظهر يقطين وعادت أمّ عليّ بعليّ وعبيد ، فلم يزل يقطين في خدمة السفّاح والمنصور ، ومع ذلك كان يتشيّع ، ويقول بالإمامة ، وكذلك ولده ، وكان يحمل الأموال إلى جعفر الصادق. ونمّ خبره إلى المنصور والمهدي ، فصرف الله عنه كيدهما وتوفيّ علي بن يقطين رحمه الله بمدينة السلام

<sup>(</sup>١) الكافي ١٣/٢ ، معجم رجال الحديث ٢٣٢/١٢ ، و ٢٣٥.

ببغداد سنة اثنتين وثهانين ومائة ، وسنّه يومئذ سبع وخمسون سنة ، وصلّى عليه وليّ العهد محمد بن الرشيد ، وتونيّ أبوه بعده سنة خمس وثهانين ومائة ...<sup>(١)</sup>..

وقد مرّت ترجمة علي بن يقطين عند « آلهي في أعلى علّيين اغفر لعلي بن يقطن »(٢).

ومن تنزيل المؤمن في صلب الكافر بمنزلة الحصاة في اللبنة. يظهر أنّ عليّاً هو المؤمن ويقطين لا إيهان له ، من دعوة الصادق (عليه السلام) أشفق منها ابنه علي على نفسه فطمّنه (عليه السلام) منها وللسيد الأستاذ الخوئي حول كلام الشيخ الطوسي المتقدّم ذكره لترجمة يقطين بيان قال :

إنّ ما ذكره الشيخ من أنّ يقطين كان يتشيّع وكان يحمل الأموال إلى جعفر بن محمد (عليهما السلام) ، ونمّ خبره إلى المنصور والمهدي لا يتمّ من وجهين :

الوجه الأول: إنّ يقطين لم يظهر أنّه كان يتشيّع فضلًا عن أن يحمل الأموال إلى جعفر الصادق (عليه السلام) بل كان هو من دعاة بني العباس كها ذكره النجاشي .ويدلّ على أنّ يقطين لم يكن شيعيّاً ما رواه محمد بن يعقوب عن علي بن إبراهيم عن أبيه عن ابن أبي عمير عن علي بن يقطين عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) قال: قلت له إنّي قد اشفقت من دعوة أبي عبدالله (عليه السلام) على يقطين وما ولد ، فقال يا أبا الحسن ليس حيث تذهب إنّا المؤمن في صلب الكافر بمنزلة الحصاة في اللبنة يجيىء المطر فيغسل اللبنة ، ولا يضرّ الحصاة شيئاً . الكافر ، من كتاب

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ٢٢٧/١٢.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع اللام.

إنَّ المؤمن حيِّ ، والكافر ميَّت ، وقد قال تعالى : ﴿ يَخْرِجِ الْحَيِّ مِنَ الْمَيْتَ ﴾ الأنعام : ٩٥ وعلى بن يقطين مؤمن حيَّ ، ويقطين لا إيان له وميّت.

٧٧٠ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام الإيان والكفر ٧، الحديث ٢.

وهذه الرواية هي التي تقدّمت عن الكشي مع سقط وتحريف. دلّت هذه الصحيحة على أن الصادق (عليه السلام) دعا على يقطين ، فخاف على بن يقطين من أن يشمله الدعاء ، فقال له الإمام (عليه السلام) : إنّما المؤمن في صلب الكافر (الخ).

فبيّن سلام الله عليه أنّ الدعاء لا يشمله وهو مؤمن ، وإنّها يختصّ بأبيه غير المؤمن.

ويدل على ذلك أيضاً ما رواه محمد بن يعقوب عن محد بن يحيى ، وأحمد ابن إدريس عن محمد بن أحمد عن السياري عن الحسن بن علي بن يقطين عن أخيه الحسين عن أبيه علي بن يقطين قال: لي أبو الحسن (عليه السلام): الشيعة تربّى بالأماني منذ مأتي سنة، قال: وقال يقطين لابنه علي بن يقطين: ما بالنا قيل لنا فكان ، وقيل لكم فلم يكن ؟! قال : فقال له علي : إنّ الذي قيل لنا ولكم كان من مخرج واحد غير أنّ أمركم حضر ، فأعطيتم محضه فكان كما قيل لكم، وإنّ أمرنا لم يحضر فعللنا بالأماني ، الحديث ، الكافي : الجز ١ ، باب كراهية التوقيت من كتاب الحجّة ٨٢ ، الحديث ٢.

دلّت هذه الرواية على أنّ يقطين لم يكن يعتقد بها يعتقد ابنه عليّ وأنّه وابنه على كانًا من حزبين متقابلين .... الله

وهو الذي أشرنا إليه من تطبيق الآية على يقطين وابنه عليّ.

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ٢٣٥/١٢ \_ ٢٣٦.

## ٢١٧ إنّها منظره في القُرب ، والبُعد سواء

من نعوت الربّ تعالى التي جاء في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) المذكور بأسره عند « إنّ الله جلّ عن صفة الواصفين ، ونعت الناعتين ، وتوهّم المتوهمين »(۱) . فلا نعيده ، والكلام الكاظمي إبطال لمذهب قوم يزعمون أنّ الله تعالى ينزل إلى السهاء الدنيا ، فراجع (۱).

والمهم بيان القُرب، والبُعد، إنّ الله تعالى وصف نفسه بالقرب فقال: ﴿ فَإِذَا سَأَلُكُ عَبَادَى عَنَّى فَإِنَّى قريب أَجِيب دعوة الداع إذا دعان ... ﴾ (١٦) وفسّره الصدوق بالمجيب، فلو كان ذلك ، لما جمع بينهما في الآية نعم له معانٍ مناسبة له تعالى ، ولا بأس بها ، وإليك لفظه طاب ثراه عند عدّه الأسهاء الحسنى قال:

## ﴿ القريب ﴾

القريب معناه :المجيب ، ويؤيد ذلك قوله عزّ وجلّ : ﴿ فَإِنَّى قريب أَجِيبِ دَعُوةَ الدّاعِ إِذَا دَعَانَ ﴾ . ومعنى ثان : أنّه عالم بوساوس القلوب لا حجاب بينه وبينها ولا مسافة ، ويؤيد هذا المعنى قوله عزّ وجلّ : ﴿ ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس به نفسه ونحن أقرب إليه من حبل الوريد ﴾ (١٠) ، فهو

<sup>(</sup>١) التوحيد ١٨٣ . الاحتجاج ٢٥٦/٢ وانظر حرف «إنَّ».

<sup>(</sup>٢) المصدران.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٨٦.

<sup>(</sup>٤) ق : ١٦.

قريب بغير مماسّة ، بائن من خلقه بغير طريق ، ولا مسافة ، بل هو على المفارقة لهم في المخالطة والمخالفة لهم في المشابهة ، وكذلك التقرّب إليه ليس من جهة الطرق والمسائف ؛ إنّها هو من جهة الطاعة ، وحسن العبادة.

فالله تبارك وتعالى قريب دانٍ دنوه من غير سفل ؛ لأنّه ليس باقتطاع المسائف يدنو ، ولا باجتياز الهواء يعلو ، كيف وقد كان قبل السفل والعلو ، وقبل أن يوصف بالعلو والدنو (١١).

وقد جاء في الدعاء: «ويا من هو بالمنظر الأعلى وبالأفق المبين »<sup>(1)</sup> ولابد من صرف ظاهره الدال على التحيّز إلى معنى يصحّ عليه تعالى بعدم نيل العقول المتعمّقة لكنه ذاته فبعده بعد العقل المطلق عنه ، ودعاء الجوشن «يا من هو في علوّه قريب ، يا من هو في قربه لطيف »<sup>(1)</sup> وفيه «يا أقرب من كل قريب »<sup>(1)</sup> ومن عرف المطلق عرف النسبة للقرب والبعد.

<sup>(</sup>١) التوحيد ٢١٠ وفي المصدر بالاجتياز الهواء ، عُدّة الداعي ٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) البحار ۲۹۷/۱۰۱ بعد زبارة عاشورا.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٤/٣٨٨.

<sup>(</sup>٤) البحار ٣٩٠/٩٤.

# ۲۱۸إنّا هلك من هلك من قبلكم بالقياس

ليس من دين الله القياس ، وقد خرج عنه من قاس ، قد جاءت الكلمة في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواه الشيخ الكليني طاب ثراه قال :

علي بن إبراهيم عن محمد بن عيسى بن عبيد عن يونس بن عبد الرحمن عن سياعة بن مهران عن أبي الحسن موسى (عليه السلام)، قال: قلت أصلحك الله إنّا نجتمع فنتذاكر ما عندنا، فلا يرب عابنا شيء إلّا وعندنا شيء مسطر "، وذلك ممّا أنعم الله به علينا بكم، ثم يرد علينا الشيء الصغير ليس عندنا فيه شيء، فينظر بعضنا إلى بعض، وعندنا ما يشبهه فنقيس على أحسنه وقال وما لكم وللقياس ؟ إنّا هلك من هلك من قبلكم بالقياس، ثم قال: إذا جاءكم ما تعلمون فقولوا به، وإن جاءكم ما لا تعلمون فها \_ وأهوى بيده إلى فيه \_ ثم قال: لعن الله ... كان يقول: قال علي وقلت أنا، وقالت الصحابة وقلت، ثم قال: أكنت تجلس إليه ؟ فقلت : لا، ولكن هذا كلامه ؛ فقلت: أصلحك الله أتى رسول الله (صلى الله عليه وآله) الناس بها يكتفون به في عهده أصلحك الله أتى رسول الله إلى يوم القيامة، فقلت : فضاع من ذلك شيء ؟ قال : نعم وما يحتاجون إليه إلى يوم القيامة، فقلت : فضاع من ذلك شيء ؟

أقول :

روايات : منع القياس تربوا على المائة والعشرين رواية لا مجال لذكرها

<sup>(</sup>١) الكافي ٧/١، ، باب البدع ... الحديث ١٣ جامع أحاديث الشيعة ٢٧٤/١.

٥٧٦ ...... المؤقر العالمي للإمام الرضا عليه السلام سوى الإشارة إلى نبذة منها:

الصحيح الصادقي : « ... إنّ أصحاب القياس طلبوا العلم بالقياس فلم يزدادوا من الحق إلّا بُعداً ؛ إنّ دين الله لا يصاب بالقياس ».

والآخر : « إنّ السنّة لا تقاس ، ألا ترى أنّ امرأة تقضي صومها ولا تقضي صلاتها ، يا أبان إنّ السنّة إذا قيست مُحق الدين ».

والكاظمي: «ما لكم والقياس إنّ الله لا يُسأل كيف أحلّ ، وكيف حرّم ». والصادقي: «لا تقس؛ فإنّ أوّل من قاس إبليس حين قال: ﴿ خلقتنى من نار وخلقته من طين ﴾ فقاس ما بين النار والطين ، ولو قاس نورية آدم بنورية النار عرف فضل ما بين النورين ، وصفاء أحدهما على الآخر »(١).

## ۲۱۹ إنّ ما هو آت من الدنيا كما ولّي منها

من أمثـال وحكم الإمـام الكاظم (عليه السلام) ، رواه ابن شعبة في غضون له لهشام بن الحكم قال:

« واعقل عن الله ، وانظر في تصرّف الدهر وأحواله ؛ فإنّ ما هو آت من الدنيا كما ولّي منها ، فاعتبر بها ... "".

أقول : سبق اللفظ الأوّل : « اعقل عن الله »(1) وكذلك الثاني : « انظر

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٢.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٧/١ه \_ ٥٩.

<sup>(</sup>٣) التحف ٣٩١ ، البحار ٣٠٦.

<sup>(</sup>٤) الهمزة مع العين.

في تصرّف الدهر وأحواله ... »(١) وشرحهما، وكذا شرح الثالث البحث الجاري فيه ، وقلنا إنَّه مماثل لكلمة أمير المؤمنين (عليه السلام) : « وعلى أثر الماضي ما يمضى الباقى »(١) كالقطار يتبع بعضه بعضاً في السير (١) والسرّ فيه أنّ حكم الامثال فيها يجوز، وما لا يجوز سواءً (١٠)، ويعتبر بأوّل الشيء آخره، ويستدلّ به عليه في مشاركة الصفات والآثار ، وقلّ ما اختلف في ذلك ؛ شأن المُثَل أين ما حلُّ ونزُل ، وكم من آية ورواية تنبُّه على هذه المشاركة في مسَأَلة الفناء والزوال وأحوال الأمم الغابرة مع الملتحقة ، انظر إلى قوله تعالى : ﴿ كُم تُرَكُوا مِن جَنَّاتِ وَعُيُونِ \* وَزُرُوع وَمقام كريم \* وَنعمة كانوا فيها فاكهين \* كذلك وَأُورِثناها قَوماً ءالخرين ﴾ (٥). أليس القوم بالقياس إلى من قبلهم من اللاحقين، وإلينا من السابقين وكذلك يجرى علينا ما جرى عليهم ، ونكون كما كانوا ، فالآتي كما ولي ، والباقي كمن مضي في الأجيال والأمم يتبع بعضهم بعضاً من بداية الدنيا إلى نهايتها والسير سريع بهم يوشك لحوق الباقين بالماضين ، في عمود المدهر الطويل طولًا وعلى صعيد المحشر كلُّهم مجتمعون ﴿ قُلِ إِنَّ الأُوَّلِينَ ا وَالآخِرِينَ \*لمجموُّعُونإلى ميقاتِ يَوم مَعلوم ﴾ "، ﴿ ذلك يَومُ مجموُّعٌ لَهُ الناسُ وَذلكَ يَومٌ مَشهود ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الهمزة مع النون.

<sup>(</sup>٢) النهج ٨١/٧ ، الخطبة ٩٨.

<sup>(</sup>٣) الأمثال والحكم المستخرجة من نهج البلاغة ٢٦٣ ، الرقم ٨٥.

<sup>(</sup>٤) مثل مشهور.

<sup>(</sup>٥) الدخان: ٢٥ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٦) الواقعة : ٤٩ \_ ٠ ٥.

<sup>(</sup>٧) هود : ١٠٣ ، وأمّا الحدث فلا يحصى.

# ٢٢٠ إن مَثل الحية مسها لين وفي جوفها السم القاتل

من الأمثال المرويّة عن الإِمام الكاظم (عليه السلام) ، رواه ابن شعبة قال :

« يا هشام إنَّ مَثَل الدنيا مَثَل الحيَّة مسَّها ليَّن وفي جوفها السُّمّ القاتل يحذرها ذوو العقول ، ويهوى إليها الصبيان بأيديهم » '''.

### بيان :

جاء تمثيل الدنيا بالحيّة في كلام أمير المؤمنين (عليه السلام) قال: «مَثَل الدنيا كَمثَلَ الحِيّة ليّنُ مسّها، والسُّم الناقع في جوفها يهوي إليها الغِرّ الجاهل، ويحذرها ذو اللب العاقل »(١) والآخر في كتاب له كتبه إلى سلمان الفارسي رحمه الله قبل أيّام خلافته:

« أَمَّا بَعَدُ فَإِنَّهَا مَثَلَ الدُنيا مَثَلَ الحَيَّةُ لَيْنَ مَسَّهَا ، قَاتِلَ سُمَّهَا ، فأعرض عَمَّا يُعجبك فيها ، لقلَّة ما يصحبك منها ، وضع عنك همومها ... "<sup>٣١</sup>.

تشترك الحيّة والدنيا في الإناقة ، والزبرجة ، وفي أنّها قتّالة لمزاولها بسُمومها ، والانخداع بزهرتها ، وعداوتها لأصحابها ، وإنّ الحيّة كافرة تُقتل على كلّ حال ، وكذلك تُحذّر الدنيا ، حذّرها الأنبياء والأئمّة (عليهم السلام) الناس ، كما تحذّر الحيّة ، وهما مهلكاهم فالحذار الحذار منها فلا يأمن منها.

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢٨٤/١٨ . الحكمة ١١٥.

<sup>(</sup>٣) النهج ۲٤/۱۸ ، كتاب ٦٨.

### الحبّة:

قال الدميري : ذكر ابن خالويه لها مأتي اسم ، ونقل السهيلي عن المسعودي أنَّ الله تعالى لمَّا أهبط الحيَّة إلى الأرض أنزلها بسجستان ، فهي أكثر أرض الله حيّات ، ولولا العربد يأكلها ويُفنى كثيراً منها لخلت من أهلها لكثرة الحيّات ...

والحيَّة أنواع منها الرقشاء وهي التي فيها نقط سود وبيض ، ويقال لها الرقطاء أيضاً وهي من أخبث الأفاعي . قال النابغة في وصف السليم:

تسهّد من ليل التهام سليمها كحملي نساء في يديه قعاقع

فبت كأني ساورتني ضئيلة من الرقش في أنياب السُمّ ناقع تبادر الراقون من شرّ سُمّها فتسطلقه يوماً ويومساً تراجع

### وقال غيره :

هم أيقـظوا أرقط الأفـاعي ونبّهوا وهم نقلوا عنی الــذی لم أفـــه به

عقسارب ليل نام عنها حواتها وما أفية الأخيار الارواتها

> ومن أنواعها الأزعر وهو غالب فيها. ومنها ماهو أزب ذو شعر.

ومنها ذوات القرون ، وأرسطو ينكر ذلك . قال الراجز :

وذات قرنسين طحون الضرس تنهس لو تمكنيت من نهس تدير عيناً كشهاب القيس (١١)

<sup>(</sup>١) حياة الحيوان الكبري ٢٩١/١ ٣٩٢\_٣٩٢.

ومنها الشجاع وهي الحيّة العظيمة التي تثب على الفارس والراجل ، وتقوم على ذنبها وربّا بلغت رأس الفارس، وتكون في الصحاري \_ في حديث نبوي \_ « ما من رجل لا يؤدّي زكاة ماله إلّا مثل له يوم القيامة ، شجاعاً أقرع له زبيبتان يفرّ منه وهو يتبعه ... »، والأقرع الذي تمعّط رأسه وابيضٌ من السُمّ ، والزبيبتان: الريشتان من جانبي فمه من كثرة السُمّ ... "أ.

ومنها العربد وهي حيّة عظيمة تأكل الحيّات.

ومنها الأصلة وهو عظيم جدّاً له وجه كوجه الإنسان ، ويقال إنّه يصير كذلك إذا مرّت عليه ألوف من السنين ومن خاصّة هذا أن يقتل بالنظر أيضاً.

ومنها الصلّ وتسمى المكلّلة ، لأنّها مكلّلة الرأس . وقيل الصلّ الأوّل ، وهذه المكلّلة . وهي شديدة الفساد ، تحرق كلّ ما مرّت عليه ، ولاينبت حول جُحرها شيء من الزرع أصلاً . وإذا حاذى مسكنها طائرٌ سَقَطَ ، ولايمرّ حيوان بقربها إلّا هلك ، وتقتل بصفيرها على غلوة سهم ، ومن وقع عليه بصرها ولو من بعد مات ... وهي كثيرة ببلاد الترك.

ومنها ذو الطفيتين والأبتر يلتمسان البصر ويسقطان الحبالي ...(٢).

أقول: لعلَّك تعرف من هذه الأنواع وجه التمثيل بالحيَّة ، ومن المثل: فلان أعدى من حيَّة ''.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ٥٩٦ ـ ٥٩٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر ۳۹۲.

<sup>(</sup>۳) المصدر ٤٠٣.

### 771

## إنَّ المعصية لا بدِّ أن تكون من العبد، أو من ربَّه، أو منها جميعاً

روى ابن شهر اشوب قال: قال أبو حنيفة: رأيت موسى بن جعفر (عليها السلام) وهو صغير السنّ في دهليز أبيه ، فقلت: أين يحدث الغريب منكم إذا أراد ذلك ، فنظر إليّ ، ثم قال: يتوارى خلف الجدار، ويتوقّى أعين الجار(١) ويجتنب شطوط الأنهار، ومساقط الثهار، وأفنية الدور، والطرق النافذة، والمساجد، والايستقبل القبلة، والايستدبرها، ويضع ويرفع بعد ذلك حيث شاء.

فلمًا سمعت هذا نبل في عيني ، وعظم في قلبي ، فقلت له : جعلت فداك مُن المعصيّة ؟ فنظر إلىّ ثم قال :

اجلس حتى أخبرك ، فجلست ، فقال : إنّ المعصية لا بدّ أن تكون من العبد ، أو من ربّه ، أو منها جميعاً ، فإن كانت الله تعالى فهو أعدل وأنصف من أن يظلم عبده ، ويأخذه بها لم يفعله . وإن كانت منها فهو شريكه والقوي أولى بإنصاف عبده الضعيف . وإن كانت من العبد وحده فعليه وقع الأمر ، وإليه توجّه النهى ، وله حق الثواب والعقاب ، ووجبت الجنّة والنار.

فقلت : ﴿ ذريَّة بعضها من لِعض والله سميع عليم ﴾ (٣) . ونظم في هذا المعنى:

لم تحل أفسالنا اللَّتي نذمّ بها إحدى ثلاث خصال حين نأتيها

<sup>(</sup>۱) كذا «الجارى».

<sup>(</sup>٢) في الأصل (كان).

<sup>(</sup>٣) متشابه القرآن ومختلفه ١٢٠.

٥٨٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

الأبيات مع اختلاف بعض لُغاها ، وزيادة بيت : سَيَعــلَمــوُنَ إِذاَ المـيزانُ شالَ بهم أَهمُ جَنَــوهـا أَم الـرَّحمنُ جانيهـا

وقد تقدّمت الأبيات ، ورواية أبي حنيفة بشكل آخر عند « إن كانت أفاعيل العباد من الله دون خلقه فالله أعلى وأعزّ » () ، ومن البعيد جدّاً أن تكون قصّتان إحداهما مع ابن أبي ليلى ، والأجرى مع آخر ، أو وحده سأل الإمام الكاظم (عليه السلام) عن مسألة الجبر والتفويض وأنّ الأفاعيل هل هي صادرة من الله تعالى ، أو من العباد ، أو منها جميعاً ؟ ولابن شهر اشوب كلام يطول المقام بذكره فراجع ().

## ۲۲۲ اهرب من سائرهم كهربك من السباع الضارية

جاء التمثيل في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) مع هشام بن الحكم رواه ابن شعبة قال:

« يا هشام إيّاك ومخالطة الناس والأنس بهم إلّا أن تجدمنهم عاقلًا مأموناً ، فأنس به ، واهرب من سائرهم كهربك من السباع الضارية ... "أ.

الضاري من السباع: المعتاد منها بشيء ومنه « إنَّ قيساً ضِراءُ الله » جمع ضِرو وهو من السباع ما ضَرِيَ بالصيد ولَهجَ به: أي أنَّهم شَجَعان، تشبهيا

<sup>(</sup>١) حرف «إن».

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) التحف ٣٩٨ ، البحار ٣١٣/٧٨.

بالسباع الضارية في شجاعتها . ومنه الحديث « إنّ للإسلام ضراوة » أي عادةً ولهجاً به لايُصبر عنه ( سمّي ضارياً ، لأنّه يضري بالشيء أي يعتاده.

يريد (عليه السلام) من لم يكن من الناس عاقلاً مأموناً فرّ منه فرارك من السبع المعتاد بصيده لايصبر عنه وهي الغاية في مبالغة الهروب والفرار، فإنّ الناس كانوا دواءً فأصبحوا داءً قد سلب منهم العقول لا يهتمون سوى دنياهم وأنّهاأكبر همهم، ومهمتهم ومبلغ علمهم وقد نسب إلى أمير المؤمنين (عليه السلام) وكان يحدو بالفواطم من مكة إلى مكان هجرة الرسول هذا البيت: السلام) وكان يحدو بالفواطم من مكة إلى مكان هجرة الرسول هذا البيت:

والكلمة الكاظميّة بها الكفاية في مجانبة الأوغاد وذوي الأطهاع من الناس بل الجميع إلّا العاقل الأمين وهو كالكبريت الأحمر ، وهل العاقل الأمين سوى المتقي العارف بأهل زمانه ، المستوحش من أوثق إخوانه ؟ وقليل ماهم بل أقل قليل .

## ۲۲۳ أوّل ما يبرّ الرجل ولده أن يسمّيه باسم حسن

من الأوليات برّ الـوالد ولده بتحسين اسمه وأدبه ؛ فإنّه حياة الوالد الثانية قال الشيخ الكليني :

عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمد بن خالد عن محمد بن علي عن محمد بن الفضيل عن موسى بن بكر عن أبي الحسن (عليه السلام) قال: أوّل

<sup>(</sup>١) النهاية ٨٦/٣ ـ ضرا ..

<sup>(</sup>٢) سيرة الرسول (ص ) ٩٠ ، في معناه.

٨٤ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

ما يبر الرجل ولده أن يسمّيه باسم حسن ، فليحسن أحدكم اسم ولده (۱). أقول:

قد أشبعنا التكلّم عن الموضوع عند « إذا كان الرجل حاضراً فكنّه» (١٠). وفيه نبذة غير يسيرة من أحاديث التسمية التي تربط المقامين ، وان تسمية الولد باسم حسن يتجلّى حسنها لدى المراجع الكريم ، نعم قد كانت الجاهلية الجهلاء تكفّ عن التسمية الحسنى على أبنائها ، وتخصصها بالماليك والجواري.

روى الصدوق بإسناده إلى أحمد بن أشيم عن الرضا (عليه السلام) قال: قلت له : لم يسمّي العرب أولادهم بكلب ، وفهد ، ونمر ، وأشباه ذلك ؟ قال : كانت العرب أصحاب حرب ، فكانت تهوّل على العدو بأساء أولادهم . ويسمّون عبيدهم فرج ومبارك وميمون وأشباه هذا يتيمّنون بها<sup>(1)</sup>.

تعرّضنا له في بعض مؤلّفاتنا وعلّقنا عليه بها له صلة بالبحث الجاري فراجع (أ). قوله (عليه السلام): « أوّل ما يبر الرجل ولده ... » دليل على برّه الكثير

به أوّله تحسين اسمه الذي يبر به بعد تكوّنه بل خروجه من بطن أمّه ، ومن البر على الوالد بولده أيضاً قبل الخروج بل والتكوّن ، وإنّه من أوجب أقسام البر ، ألا وهو أكل الحلال المتكوّنة عنه النطفة ، وأن لا يصبّها إلّا في وعاء طاهر حتى ينبت النبات الطيب ﴿ والبلد الطيب يخرج نباته بإذن ربّه والذى خبث لا يخرج الآنكداً كذلك نصّرف الآيات ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) الكافي ١٨/٦ , الوسائل ١٢٢/١٥

<sup>(</sup>٢) حرف «إذا».

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا ٢٤٥/١ . معاني الأخبار ٣٩١ . وفيه «فرجاً ، ومبارك وميموناً» وهو الصحيح.

<sup>(</sup>٤) أمثال وحكم الإمام الرضا أو كلماته المختارة ٦٩٦/٢.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٥٨.

## ٢٢٤ أوّل من ألحَد وتزندق في السماء إبليس اللعين

من كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) مع هارون العباسي قد ذكر بطوله الشيخ ابن شعبة (طاب ثراه): \_ إلى أن قال له هارون: \_

لأنّهم يضلّون ذرّية آدم بزخارفهم وكذبهم ، ويشهدون أن لا إلّه إلّا الله كما وصفهم في قوله تعالى : ﴿ وَ لئن سَأَلتَهمُ مَن خَلَقَ السّمواتِ وَالأرض لَيقولُنَّ الله قُل الحَمدُ للهِ بَل أَكثَرهُم لا يَعلُمونَ ﴾ (٣) : أي انّهم لايقولون ذلك

<sup>(</sup>۱) ص : ۷٦.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٥٠ ـ ٥١.

<sup>(</sup>٣) لقهان : ٢٥.

٥٨٦ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

إلّا تلقيناً وتأديباً وتسميةً ، ومَن لا يعلم وإن شَهد كان شاكًا معانداً ؛ ولذلك قالت العرب : ( من جَهل أمراً عاداه ، ومن قَصَّر عَنه عابَه ، وأَلَحَدَ فيه ) '' ؛ لأنّه جاهل غير عالم ''.

### أقول :

فإبليس أول من بغى على الله في السياء ، كما أنّ أوّل من بغى على الله جلّ ذكره في الأرض قابيل بن آدم ولكن في علوي : « أوّل من بغى على الله جلّ ذكره عناق بنت ادم »(").

## ۲۲۵ أوّل مَن كَفَرَ إبليسُ

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) المأثورة عنه روى انّه قال له: أبو أحمد الخراساني: الكفر أقدم، أم الشرك؟ فقال له: ما لك ولهذا؟ ما عهدي بك تكلّم الناس، قلت: أمرني هشام بن الحكم أن أسألك. [ف] قال: قل له الكفر أقدم، أوّل مَن كَفَرَ إبليسُ ﴿ أَبِي وَاسَتكَبَر وكان من الكافرين ﴾ (الكفر أقدم، أوّل مَن كَفَرَ إبليسُ ﴿ أَبِي وَاسَتكَبَر وكان مع غيره (١٠٠). والكفر شيء واحد، والشرك يُثبت واحداً، ويشرك معه غيره (١٠٠).

<sup>(</sup>١) شرح النهج ٨٦/٢٠ . فيه بعض المثل السائر.

<sup>(</sup>٢) التحف ٤٠٦ ، البحار ١٠/٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) روضة الكافي ٦٧.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٣٤.

<sup>(</sup>٥) التحف ٤١٢ ، البحار ٣٢٤/٧٨ ، رواه الكليني في أصول الكافي ٣٨٥/٢ ، مع اختلاف في كلماته ولم تكن الكلمة الجارية فيه وهشام بن سالم بدل هشام بن الحكم.

أقول: من لوازم أوّليّة كفر إبليس شركة كل كافر إلى يوم القيامة معه وأن لابليس فيه نصيباً! لأنّ ( الكفر ملّة واحدة ) (١) ، وكفر إبليس أقدم كل كفر! لأنّ آية الإباء قد دلّت على تمرّده على الله وترك أمره تعالى له بالسجود لآدم صفّي الله (عليه السلام) مع الملائكة فسجدوا له ، وأبى أن يسجد، وقال: ﴿ أَنَا خَيْرَ منه خلقتنى من نارٍ وخلقته من طين (١) وقد جاء في علوي: « أوّل من قاس إبليس "١).

وأمّا الشرك فهو من زمان عيسى وما بعده حيث قالوا بالستشليث: الأب والابن وروح السقدس ويطلق عليه السكفر أيضاً كما في آية ﴿لسقد كفر الدين قالوا إنّ الله ثالث ثلاثة ﴾ (ع) وبعد موسى ﴿ وقالت اليهود عزير ابن الله ﴾ (ونظائر ذلك ممّا دلّ على الشرك من عبدة الأصنام أو الشمس أو القمر أو الكواكب، والنور، والظلمة وغيرها من شرك، أو كفر، وفي باقري: « ومَن نَصَبَ ديناً غير دين المؤمنين فهو مشرك» (1).

ومن أقسام الشرك الرياء ، ولو فتشنا مزاولة الأعمال والأقوال ، لما خلصت إلى الإخلاص المحض المائة بالمائة ، بل الذنوب ترجع إلى كفر فاعلها ، أو شركه ، والكفر والشرك أقسام لايسلم من بعضها فضلًا عن غير المسلم الذي دهره ليس إلّا كفراً ، أو شركاً .

<sup>(</sup>۱) أمثال وحكم ۲٦٨/١.

<sup>(</sup>۲) صّ ۷٦.

<sup>(</sup>٣) الخصال ٦١٥/٢ ، حديث الأربعائة.

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٧٣.

<sup>(</sup>٥) التوبة: ٣٠.

<sup>(</sup>٦) أصول الكافي ٣٨٤/٢.

## ۲۲٦ أيسرك أن تراها على ما تراك عليه

التهيئة تزيد العفة ، ومنها الاختضاب لمن أرادها ، وأراد النكاح ، أو استمراره.

### قال الشيخ الكليني (طاب ثراه):

عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمد بن خالد عن أبيه أو غيره ، عن سعد بن سعد عن الحسن بن جهم قال : رأيت أبا الحسن (عليه السلام) اختضب فقلت : جعلت فداك اختضبت ، فقال : نعم إنّ التهيئة ممّا يزيد في عفّة النساء ، ولقد ترك النساء العفّة بترك أزواجهنّ التهيئة ، ثم قال : أيسرّك أن تراها على ما تراك عليه إذا كنت على غير تهيئة ؟ قلت : لا ، قال : فهو ذاك ، ثم قال : من أخلاق الأنبياء التنظيف ، والتطيّب ، وحلق الشعر ، وكثرة الطروقة، ثم قال : كان لسليان بن داود (عليه السلام) ألف أمرأة في قصر واحد ثلاثهائة مهيرة وسبعائة سرية وكان رسول الله (صلى الله عليه وآله) له بضع أربعين رجلاً وكان عنده تسع نسوة وكان يطوف عليهن في كلّ يوم وليله (١٠).

إذا كان البعل يضمن للمرأة ما تطلبه من الرجل ويسعف حاجتها فقد حافظ على عفّتها ، وكرامتها ، وإذا ترك الضان ، والتهيئة المسعفة للحاجة الزوجيّة فقد سبّب لترك عفتها ، ومسّ كرامتها ، وهذا الأمر واضح إلى الغاية بلا افتقار إلى آية ، أو رواية ، وكفى بياناً وإرشاداً إلى ما يُدركه العقل قوله تعالى

<sup>(</sup>١) الكاني ٥/٧٥ه.

أمي وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

﴿وَمِن آيَاتُهُ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنَ أَنفُسِكُمْ أَزُواجاً لِتَسْكُنُوا إِلِيها وجعل بينكم مودّة ورحمة﴾(١).

والمودّة هي المحبّة التي لاتفقد لوازمها ما تقدّمها وما تأخّر عنها ، ومن المعلوم أنّ التهيئة بكل أمر مسعف لحاجتها هي من لوازم الحبّ ، وقد جاء الأمر بالدعابة قبل أن يأتيها ففي صادقي : « ليس شيء تحضره الملائكة إلّا الرهان، ومداعبة الرجل أهله »<sup>(1)</sup> ونبوي : « أذا أراد أحدكم أن يأتي أهله فلا يعجّلها »<sup>(1)</sup> ، وآخر : « قول الرجل للمرأة : لأنّي أحبّك ، لايذهب من قلبها أبداً »<sup>(1)</sup>.

### **YYV**

أيم الله لو كشف الغطاء لشغل محسنٌ بإحسانه ، ومسيءٌ بإساءته

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) المختارة رواها الشيخ الكليني في كلام له قال ( طاب ثراه ) :

عدّة من أصحابنا عن أحمد بن أبي عبدالله عن أبي الصخر أحمد بن عبد السرحيم رفعه إلى أبي الحسن صلوات الله عليه قال : نظر إلى الناس في يوم يلعبون ويضحكون ، فقال لأصحابه ، والتفت إليهم : إنّ الله عزّ وجلّ خلق شهر رمضان مضاراً لخلقه ليستبقوا فيه بطاعته إلى رضوانه ، فَسَبَق فيه قوم ففازوا

<sup>(</sup>١) الروم : ٢١.

<sup>(</sup>٢) الكاني ٥/٤٥٥.

<sup>(</sup>٣) الكاني ٥/٧٥ه.

<sup>(</sup>٤) الكاني ٥/٩٥٥.

٩٠٠ ......المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

وتخلّف آخر ون فخابوا ، فالعجب [كل العجب] من الضاحك اللّاعب في اليوم الذي يشاب فيه المحسنون ، ويخيب فيه المقصّرون ، وأيم الله لو كشف الغطاء لشغل محسن بإحسانه ، ومسىء باساءته (١٠٠٠).

### أقول :

وهل ذلك اليوم مكشوف اليوم لغير المعصوم (عليه السلام) ؟

نعم إن تع الى عباداً أنعم الله عليهم وجعلهم في كنفه فكشف عن أبصارهم وبصائرهم يحبّهم ويحبّونه ، ولا يؤثر ون عليه شيئاً قد وصفهم أمير المؤمنين (عليه السلام) في بعض خطبه ، فقال : « فكأنّهم قطعوا الدنيا إلى الآخرة وهم فيها ، فشاهدوا ما وراء ذلك ، فكأنّها اطلعوا غيوب أهل البرزخ في طول الإقامة فيه ، وحقّقت القيامة عداتها فكشفوا غطاء ذلك لأهل الدنيا حتى كأنّهم يرون ما لايرى الناس ويسمعون ما لايسمعون.

فلو مثلتهم لعقلك في مقاومهم المحمودة ومجالسهم المشهودة ، وقد نشروا دواوين أعمالهم ، وفرغوا لمحاسبة أنفسهم .... »(ع) ، فراجع.

<sup>(</sup>١) الكافي ١٨١/٤.

رع) البحار ١٣٥/٤٦.

<sup>(</sup>۳) ق : ۲۲

Y 150 / 6

<sup>(</sup>٤) القلم: ٤٢.

<sup>(</sup>٥) النهج ١١/٦٧١ \_ ١٧٧ ، الخطبة ٢١٧.

## ۲۲۸ إيه يا أبا خالد

كلمة الإمام الكاظم (عليه السلام) لاستزادة واستنطاق أبي خالد الزبالي جاءت في كلام له رواه الشيخ الكليني ( طاب ثراه ) قال :

عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمد، وعلي بن إبراهيم عن أبيه جميعاً عن أبي قتادة القمي عن أبي خالد الزبالي، قال: لمّا أقدم بأبي الحسن موسى (عليه السلام) على المهدي القدمة الأولى نزل زبالة أ فكنت أحدّثه، فرآني مغموما فقال لي: يا أبا خالد مالي أراك مغموماً، فقلت: وكيف لا أغتم وأنت تحمل إلى هذه الطاغية ولا أدري ما يحدث فيك. فقال: ليس علي بأسٌ، إذا كان شهر كذا وكذا، ويوم كذا، فوافني في أوّل الميل، فما كان لي هم إلا إحصاء الشهور والأيّام حتى كان ذلك اليوم فوافيت الميل، فما زلت عنده حتى كادت الشمس أن تغيب ووسوس الشيطان في صدري، وتخوّفت أن أشك فيما قال، فبينها أنا كذلك إذا نظرت إلى سواد قد أقبل من ناحية العراق، فاستقبلتهم، فإذا أبو الحسن (عليه السلام) أمام القطار على بغلة، فقال:

<sup>(</sup>١) منزل معروف بطريق مكة من الكوفة معجم البلدان ١٢٩/٣.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٧٧/١ ـ ٤٧٨ ، مناقب ابن شهر اشوب ٢٨٧/٤ البحار ٧٣/٤٨.

### أقول :

قال ابن منظور: إيه : كلمة استزادة واستنطاق، وهي مبنية على الكسر، وقد تنوّن. تقول للرجل إذا استزدته من حديث أو عمل: (إيه) بكسر الهاء، وفي الحديث: إنّه أنشد تبعر أميّه بن أبي الصلت فقال عند كلّ بيتٍ إيه ؛ قال ابن سكيت: فإن وصلت نوّنت فقلت: إيه حدّتنا، وإذا قلت إيها بالنصب فإنّا تأمره بالسكوت. قال الليث: هيه وهيه بالكسر والفتح في موضع أيه وإيه (١٠). سبق أنّ الكلمة جاءت في كلامه (عليه السلام) يخاطب بها الزبالي.

### 449

## إيّاك أن تمنع في طاعة الله فتنفق مثليه في معصية الله

كلمة الإمام الكاظم (عليه السلام) الحكميّة قد شوهدت عياناً قبل البيان: أنّ المال غير المبذول في الطاعة، صرف في العصيان، وكان الوزر على المجمّع والهنأ لغيره، أو السارق، أو الوارث، أو الذئب، أو الحرق، أو الغرق، أو السلطة الجائرة، أو الهلاك والعطب، ولم يكن له إلّا التعب والنصب؛ ذلك جزاء من لم ينفق المال في سبيل الله تعالى.

ثم الكلمة قد رواها ابن شعبة قال : وقال (عليه السلام) : « إيّاك أن تمنع في طاعة الله فتنفق مثليه في معصية الله » أنَّ .

### المال والكلمة العلوية المادحة:

أفضل المال ما قضيت به الحقوق . إنّ خير المال ما أورثك ذخراً وذكراً

<sup>(</sup>١) اللسان ١٣١ /٤٧٤ ـ إيه ...

<sup>(</sup>٢) النحف ٤٠٨ ، البحار ٧٨/٣٢٠.

أمِنْ وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

وأكسبك حمداً وأجراً. أنفع المال ما قضى به الفرض. إنَّ خير المال ما كسب ثناءً وشكراً، وأوجب ثواباً وأجراً. أزكى المال ما اشتري به الآخرة. أفضل الأموال أحسنها أثراً عليك. خير أموالك ما وقى عرضك. خير الأموال ما أعان على المكارم.

### والذامة:

المال يعسوب الفجار. العاقل يطلب الكهال، والجاهل يطلب المال. المال وبال على صاحبه إلّا ما قدّم منه. الناس من خوف الذلّ مستعجلوا الذلّ. إذا أراد الله بعبد شرّاً حبّب إليه المال، وبسط منه الآمال. كم من مغبوط بنعمته وهو في الآخرة من الهالكين. ليس ينجو من الموت غنّي لكثرة ماله. ليس الخير أن يكثر مالك، وولدك، إنها الخير أن يكثر علمك، ويعظم حلمك. لا يجمع المال إلّا الحرص والحريص شقي مذموم. ثروة المال تردي وتطغي وتفنسي المال إلّا الحرص والحريص شقي مذموم. ثروة المال تردي وتطغي وتفنسي المال الإنسان ليطغي أن رءاه استغنى في ""، وهل بعد هذه الآية آية، وبعد الحديث حديث.

<sup>(</sup>١) تصنيف غرر الحكم ٣٦٧ ـ ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) العلق: ٦ ـ ٧.

# إيّاك أن يراك الله في معصية نهاك عنها

كلمة حكمة إن تكن مثلًا تقال للتحذير عن العصيان ، والترغيب للحياء، رواها الحرّ عن الصدوق بإسناده إلى سعد بن أبي خلف عن أبي الحسن موسى ابن جعفر ( عليهما السلام ) إنّه قال لبعض ولده : يا بني إيّاك أن يراك الله في معصية نهاك عنها ، وإيّاك أن يفقدك الله عند طاعة أُمركَ بها".

الكلمة الثانية تأتي في موضعها الطاعة والعصيان سبق التكلّم عنها عند « اصبر على أعداء النعم » وهما متقابلان كما أنّ الرؤية والفقدان كذلك والاعتقاد بأنّ الله يرى حين عصيانه جعله تعالى من أهون الناظرين ، وإن اعتقد العاصي الله لايراه فقد كفر به ، وقد جاء في كلمة نبوية : « اعبد ربّك كأنّك تراه ، فإنّ كنت لاتراه فإنّه عزّ وجلّ يراك ... » أنا.

والرؤية المشاهدة بعين البصيرة لاعين البصر ؛ لأنّه قال تعالى: ﴿لا لا تعدوديّة لا تعدركه الأبصار ﴾(٥) ؛ ولأنّه لا تحيطه الجهة التي يلازمها الإبصار المحدوديّة المنفيّة عنه وكلمة « كأنّك تراه » تنظير الرؤية القلبيّة بالرؤية البصريّة دليل على أنّ رؤية الله بالبصر مستحيلة لاستلزامها التحيّز والتحدّد اللازمين للأجسام

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٨٨/١١ ، التحف ٤٠٩.

<sup>(</sup>٢) لفظ «إياك».

<sup>(</sup>٣) حرف الهمزة مع الصاد.

<sup>(</sup>٤) أمالي الطوسى ١٣٨/٢.

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ١٠٣.

المعزولة عن ساحة الربّ تعالى ، إذ كلّ مرئيّ بالبصر محدود وقد ذكرنا تفصيل ذلك عند « اعبد ربّك كأنّك تراه » أ وقوله تعالى ﴿ أَلَم يعلم بأنّ الله يرى ﴾ أنّ الله تهديد لكل متمرّد طاغ يركب الذنب بلا هوادة ولا احتشام ، ولا يرى أنّ الله يراه والكلمة الكاظميّة وفق له ، وتحذير عن الوقوع موقع غضب الربّ تعالى والتعرّض لذلك ، وسلب الحياء ، و الإيهان وعدم رعاية أدب الحضور الحضرة الربوبيّة . ربّنا أدبّنا وارحنا.

## ٢٣١ إيّاك أن يفقدك الله عند طاعة أَمَركَ بِها

كلمة الإمام الكاظم (عليه السلام) هذه والتي سبقت الأخرى منهما هما: « إيّاك أن يراك الله في معصية نهاك عنها » ("أ.

وأصل الكلمتين ما عن أمير المؤمنين (عليه السلام) قال: « احذر أن يراك الله عند معصيته ، ويفقدك عند طاعته ، فتكون من الخاسرين ، وإذا قويت فأقو على طاعة الله ، وإذا ضعفت فأضعف عن معصية الله »(1).

### قال ابن أبي الحديد:

من علم يقيناً أنّ الله تعالى يراه عند معصيته كان أجدر الناس أن يجتنبها ؛ كما إذا علمنا يقيناً أنّ المَلكَ يرى الواحد منّا وهو يراود جاريته عن نفسها ،

<sup>(</sup>١) الأمثال النبوية ١١٩/١، الرقم ٧٥.

<sup>(</sup>٢) العلق : ١٤.

<sup>(</sup>٣) لفظ «إيّاك» ، الوسائل ١٨٨/١١ ، التحف ٤٠٩.

<sup>(</sup>٤) النهج ٢١٩/١٩ ، الحكمة ٣٨٩.

٥٩٦ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

أو يحادث ولده ليفجر به ، ولكنّ اليقين في البشر ضعيفٌ جدّاً ، أو أنّهم أحمق الحيوان وأجهله ، وبحقّ أقول : إنّهم إن اعتقدوا ذلك اعتقاداً لايخالطه الشكّ ، ثم واقعوا المعصية ، وعندهم عقيدة أخرى ثابتة أنّ العقاب لاحق بمن عصى ، فإنّ الإبل والبَقَر أقرب إلى الرشاد منهم.

وأقول: إنّ الذي جرّاً الناس على المعصية الطمع في المغفرة ، والعفو العام . وقولهم : الحلم والكرم والصفح من أخلاق ذوي النباهة والفضل من الناس ، فكيف لا يكون من البارى سبحانه عفوٌ عن الذنوب.

وما أحسن قول شيخنا أبي علي رحمه الله : لولا القول بالإِرجاء لما عصي الله '''.

وأنا أقول: لولا الهداية والتوفيق وايصال حبّه إلى القلب، لما ارتدع المذنب؛ وقد جاء في المناجاة الشعبانية «إَلَمي لم يكن لي حولٌ فَأَنتَقِلَ به عن معصيتك إلّا في وقت أيقظتني لمحبّتك... إلمي انظر إليّ نَظَر مَن ناديتُه فأجابكَ واستعملته بمعونتك فأطاعك يا قريباً لا يبعد عن المغترّ به... إلمي هب لي قلباً يُدنيه منك شوقه...» ألا

<sup>(</sup>١) شرح المصدر.

<sup>(</sup>٢) الإقبال ١٨٦.

## ٢٣٢ إيّاك والضجر والكسل فإنّهها يمنعانك حظّك من الدنيا والآخرة

خلتان تمنعان عن الخيرات والحظوظ: هما التضجّر والتكسّل، ينشئآن عن حبّ الراحة.

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) رواها ابن إدريس بإسناده إلى أبي الحسن موسى (عليه السلام) في حديث أنّه قال لبعض ولده : إيّاك والمزاح فإنّه يذهب بنور إيهانك ، ويستخفّ مروءتك ، وإيّاك والضجر والكسل ؛ فإنّها يمنعانك من الدنيا والآخرة "ن .

### أقسول :

تأتي كلمة «إيّاك والمزاح» أنّ ، وأمّا و «إيّاك والضجر والكسل» التي يجري الكلام عنها هنا فإليك من أحاديث في معناها ، ومن أمثال وحكم :

الفشل منقصة . التواني سجية النوكى . إيثار الدعة يقطع أسباب المنفعة . آفة العمل البطالة . آفة النجح الكسل . ثلاث يهددن القوى فقد الأحبة ، والفقر في الغربة ، ودوام الشدّة . ربّ قاعد عبّا يسرّه . كن ممّن لا يفرّط به عنف ولا يقعد به ضعف . من التواني يتولّد الكسل . لا تتكل في أمورك على كسلان . التواني فوت . المطل عذاب النفس . بالتواني يكون الفوت . التواني في الدنيا

<sup>(</sup>١) الوسائل ٢١١/١١ ـ ٣٢١ ، التحف ٤٠٩

<sup>(</sup>٢) لفظ «إيّاك».

إضاعة ، وفي الآخرة حسرة . من دام كسله خاب أمله . من ضعف جدَّه قوى ضدّه . من أطاع التواني ضيّع الحقوق . من قعد عن حيلته [حبلته] أقامته الشدائد . من أطاع التواني أحاطت به الندامة ''.

إنَّ سبب الضجر ضيق الصدر ، والممدوح سعته ، وعلَّة للكسل حبَّ السراحة وضدَّها العمل والكسب الذي به العزِّ والشموخ ، وقد تقدَّم القول الكاظمي «أُغدُ إلى عزّك» [1]. ترغيب إلى الاكتساب ، وترك التواني والضجر .

## ۲۳۳ إيّاك والطمع

كلمة الإمام الكاظم (عليه السلام) المأثورة عنه كما يلي:

«إيّاك والطمع ، وعليك باليأس مما في أيدي الناس ، وأمت الطمع من المخلوقين فإنّ الطمع مفتاح للذّل ، واختلاس العقل ، واختلاف المروءات ، وتدنيس الغرض ، والذهاب بالعلم» (١٠).

### أقول:

المخاطب بالكلمة هشام بن الحكم المتقدّمة عند « أمت الطمع من المخلوقين »(1) . وتكرارها لغرض حاجة الربط ، كما وقد أوردنا نبذة أحاديث ،

<sup>(</sup>١) تصنيف غرر الحكم ٤٦٣.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع الغين.

<sup>(</sup>٣) التحف ٣٩٩ ، البحار ٧٨/٣١٥.

<sup>(</sup>٤) حرف الهمزة مع الميم.

منها العلوي : « إذا أحببت أن تجمع خير الدنيا والآخرة فاقطع طمعك مّا في أيدي الناس ».

وباقري: « أتى رجل رسول الله ( صلّى الله عليه وآله ) ، فقال: علّمني يا رسول الله شيئا ، قال: عليك باليأس ممّا في أيدي الناس ، فإنّه الغنى الحاضر، قال: زدني يا رسول الله ، قال: إيّاك والطمع؛ فإنّه الفقر الحاضر ... ». وعلوي: « أكثر مصارع العقول تحت بروق المطامع »(١).

### الطمع والكلمة العلويّة الأخرى:

الطمع مُورد غير مُصدر، وضامن غير موف. أهلك شيء الطمع. أقبح الشيم الطمع. بلاء الرجل في طاعة الطمع والأمل. خير الأمور ما عرى عن الطمع. ذر الطمع والشره، وعليك بلزوم العفّة والورع. ربّ طمع كاذب لأمل غائب. عند غرور الأطهاع والآمال تنخدع عقول الجهّال، وتختبر ألباب الرجال. غشّ نفسه من شرّبها الطمع. قد يكون اليأس إدراكاً إذا كان الطمع هلاكا [إهلاكا]. من اتّخذ الطمع شعاراً جرّعته الخيبة مراراً. نكدالدين الطمع، وصلاحه الورع. لاتطمع فيها لا تستحقّ لاتخاطر بشيء رجاء أكثر منه. من لم يصلحه الورع أفسده الطمع. الطامع أبداً في وثاق الذلّ قرن الطمع بالذلّ. الطمع رقّ مخلّد الطمع محنة عنوذ بالله من المطامع الدنيّة ، والهمم غير المرضيّة الله ضيّة الله صيّة الله ضيّة الله صيّة الله صيرة الله صيّة ا

وكثير من الكلمات المثليَّة والحكميَّة مصدرها ما ذكرناه.

<sup>(</sup>١) الوسائل ٢١/١١ ـ ٣٢٢.

<sup>(</sup>۲) تصنیف غرر الحکم ۲۹۷ \_ ۲۹۹.

## **۲۳٤** إيَاك والكبر

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم كالتالية : « يا هشام إيّاك والكِبر ، فإنّه لايدخل الجنّة من كان في قلبه مثقال حبّة من كِبر ، الكبرياء رداء الله ، فمن نازعه رداءه أكبّه الله في النار على وجهه "''.

### الكِبر في اللغة ، والحديث

قال ابن فارس: الكبر: العظمة، وكذلك الكبرياء، ويقال: ورثوا المجد كابراً عن كابر. ويقال: أكبرت الشيء: استعظمته أناً.

وعرّفه بعض الأحاديث بها يلي كالصحيح الصادقي: «قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله): إنّ أعظم الكِبر غمص الخلق، وسفه الحق، قال: قلت: وما غمص الخلق، وسفه الحق؟ قال: يجهل الحق، ويطعن على أهله، فمن فعّل ذلك فقد نازع الله عزّ وجلّ رداءه » أن وصحيح عبد الأعلى عن أبي عبدالله (عليه السلام): الكِبر أن تغمص الناس، وتسفه الحق، والآخر قال: قلت له: ما الكِبر؟ فقال: أعظم الكِبر أن تسفه الحق، وتغمص الناس، قلت: وما سفه الحق؟ قال: يجهل الحق، ويطعن على أهله (١٤).

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ١٥٤/٥ \_ كبر \_.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٣١٠/٢.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ٣١٠/٢ ـ ٣١١.

أقول: ويجمع الجميع أنّ المتكبّر يسحق الحق سواء أكان حق الله، أو حق الناس؛ والسرّ فيه أنّه يرى نفسه أكبر خطراً من غيره، ويرى لها الحق على الله وعلى الناس، ويرى كل الحق لها، ومن ثم لا يخضع أبدا، تظهر ظاهرته عليه لا تنفك عنه كإبليس إنّه ﴿ أبى واستكبر وكان من الكافرين ﴾ (١). وقد جاء الذمّ البالغ للكبر في أحاديث.

### منها الصادقي:

« مامن عبد إلا وفي رأسه حَكَمة ، ومَلك يمسكها ، فإذا تكبّر قال له : أتّضع وضعك الله فلا يزال أعظم الناس في نفسه ، وأصغر الناس في أعين الناس، وإذا تواضع رفعه الله عزّ وجلّ ، ثم قال له : انتعش نَعشك الله ، فلا يزال أصغر الناس في نفسه ، وأرفع الناس في أعين الناس » "". وفيه لأهل الدراية الكفاية.

### 240

## إيّاك والمزاح ، فإنّه يذهب بنور إيهانك

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام)رواها ابن إدريس أنّه قال البعض ولده :

« إيَّاك والمزاح ؛ فإنَّه يذهب بنور إيهانك ، ويستخفُّ مروءتك ... " ... ".

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٣١٢/٢.

أقول: وفيه أحاديث أخرى فراجع.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٢/٥٦٦ . الوسائل ٣٢٠/١١ ـ ٣٢١ . التخف ٤٠٩.

### أقول :

اشتمل الحديث على ما لم أذكره هنا مخافة التكرار، إذ سبق باقي الحديث عند « إيّاك والضجر والكسل فإنها يمنعانك حظّك من الدنيا والآخرة » "...
المزاح

في المزاح أحاديث ، وكلمات ، وأمثال وحكم لم يسع المقام لذكرها سوى ننذة مادحة.

منها النبوي : « إنّي لأمزح ولا أقول إلّا حقاً »<sup>٢١</sup>.

والآخر : « المؤمن دعب لعب ، والمنافق قطب ، وغضب» (٣٠.

عن يونس الشيباني قال: قسال لي أبو عبدالله (عليه السلام): كيف مداعبة بعضكم بعضاً؟ قلت: قليل، قال: فلا تفعلوا؛ فإنّ المداعبة من حسن الخلق، وإنّك لتدخل بها السرور على أخيك، ولقد كان رسول الله صلّى الله عليه وآله يداعب الرجل يريد أن يسرّه (الله عليه وآله يداعب الرجل يريد أن يسرّه (الله عليه والله عليه عليه والله عليه عليه والله عليه الرجل عليه والله والله عليه والله والله

والآخر : «ما من مؤمن إلا وفيه دعابة ، قيل له : وما الدعابة ؟ قال : المزاح»  $^{(0)}$ .

أتت امرأة عجوز إلى النبي صلّى الله عليه وآله فقال: لا تدخل الجنّة عجوز، فبكت، فقـال: إنّـك لست يومئذ بعجوز؛ قال الله تعالى: ﴿إِنَّا

<sup>(</sup>١) لفظ «إياك».

<sup>(</sup>٢) مكارم الأخلاق ٣١.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧٧/١٥٥.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ٦٦٣/٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر.

أمثال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

## 

عن أنس أنَّ رجلًا أتى النبي صلَّى الله عليه وآله ، فقال : يا رسول الله الحملني ، قال النبيِّ صلَّى الله عليه وآله : إنَّا حاملوك على ولد ناقة ، قال : وما أصنع بولد الناقة ؟! فقال صلَّى الله عليه وآله : وهل تلد الإبل إلَّا النوق (٢٠).

المزاح وقدحه

في علوي: «إيّاكم والمزاح، فإنّه يجرّ السخيمة، ويورث الضغينة وهو السب الأصغر».

وصادقي : «إيَّاكم والمزاح ، فإنَّه يذهب بهاء الوجه» .

وباقرى : «إذا قهقهت فقل حين تفرغ : اللهم لا تمقتني»<sup>(٣)</sup>.

وآخر : «كثرة المزاح تذهب بهاء الوجه ، وكثرة الضحك تمجّ الإيهان مجاً».

وصادقي : «لا تمار فيذهب بهاؤك ، ولا تمازح فيجترأ عليك».

وآخر : «إيّاكم والمزاح فإنّه يذهب بهاء الوجه ، ومهابة الرجال» نا. المزاح والكلمات

المزاحة تذهب المهابة ، وتورث الضغينة . المزاح سباب النوكى . لا تمازح الشريف فيحقد عليك ، ولا الدني فيجترئ عليك . المزح يجلب الشر صغيره ، والحرب كبيره . المزح أوّله فرح ، وآخره ترح . لو كان المزح فحلاً لم يُنتج إلا شراً . المزاح هو السباب الأصغر ، إلا أنّ صاحبه يضحك . الإفراط في المزح مجون وجنون ، والاقتصاد فيه ظرف ، والتقصير عنه قدامه " المزح يأكل الهيبة

<sup>(</sup>١) مجموعة ورَّام ١٠٢/١ ، الواقعة : ٣٥\_٣٦.

<sup>(</sup>٢) سنن داود ، الحديث ٤٩٩٤.

<sup>(</sup>٣) أصول الكاني ٦٦٤/٢.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ٢/٥٦٥.

<sup>(</sup>٥) خ ل سلامة هامش التمثيل والمحاضرة ٤٤٩.

٣٠٤ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

كما تأكل النار الحطب. مَن كَثرَ مَزحهُ لم يسلم من استحفاف به ، أو حقد عليه مَن كثر مزاحه تنازعه الحقد والهوان . ربّ مزح في غوره جدّ وكدّ . [أوّل] أسباب القطيعة المراء والمزح(١).

الأمثال

المزاح سباب النوكي . المزاحة تذهب المهابة (٢) كما تقدمت .

قال شعراً :

وتنذهب المهابة المزاحة فُلتك عنبك أبداً مُزاحبه

واطّرح المراح إذ كان يُرى سباب نوكي فهو شرٌّ أثرا(١٣)

## ٢٣٦ أيّ فحش أو خناء أعظم من قول من يصف خالق الأشياء بجسم أو صورة

قال الشيخ الصدوق: حدَّثنا علي بن أحمد بن عبدالله بن أحمد بن أبي عبدالله البرقي رضي الله عن أبيه عن جدَّه أحمد بن أبي عبدالله عن أحمد بن حكيم قال: وصفت لأبي إبراهيم (عليه السلام) قول

<sup>(</sup>١) التمثيل والمحاضرة ٤٤٨ ـ٤٤٩.

<sup>(</sup>٢) المستقصى ٢٤٦/١.

<sup>(</sup>٣) فرائد الَّلال في مجمع الأمثال ٢٥٠/٢.

هشام الجواليقي ، وحكيت له قول هشام بن الحكم إنّه جسم . فقال : إنّ الله لا يشبهه شيء ، أيّ فحش أو خناء أعظم من قول من يصف خالق الأشياء بجسم أو صورة ، أو بخلقة ، أو بتحديد ، أو أعضاء ؟! تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً ١١٠.

نسب إلى هشام بن الحكم بأنّ الله جسم ، وإلى هشام بن سالم بأنّه صورة وجاءت عنهم (عليهم السلام) أحاديث وفيها الصحاح منها الكاظمي المشهور على اللسان : «دع عنك حيرة الحيران ، واستعذ بالله من الشيطان ، ليس القول ما قال الهشامان» (١). وقد أبطلها السيد المرتضى في كتابه الشافي .

قال المعلّق على الكافي: المراد بالهشامين هشام بن الحكم وهشام بن سالم الجواليقي وهما من أجلًاء أصحاب أبي عبدالله وأبي الحسن موسى (عليهما السلام).

وأمّا ما نسب إليهامن القول بالتشبيه والتجسيم فغير صحيح عند عظاء أصحابنا كما أن السيد المرتضى قدس سرّه بالغ في براءة ساحتها من مثل هذه الأقوال في كتاب الشافي مستدلًا بدلائل شافية ، ومن أراد الاطلاع فليراجع هناك 171.

### اقول:

وقد وجّه بوجوه منها أنّه ناش من عدم فهم كلامهها . ومنها ناش من خلط كلام المخالفين بكلامهها عند الاحتجاج . ومنها تقوّل عليهها من المخالفين فنسبوا إليهها هذه الآرآء التافهة كها نسبوا المذاهب الشنيعة الى زرارة ومؤمن الطاق

<sup>(</sup>١) التوحيد ٩٩ ، أصول الكافي ١٠٥/١.

<sup>(</sup>٢) المصدران ٩٧ ، ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) هامش أصول الكافي ١٠٥/١.

والميشمي وغيرهم من أكابر الشيعة ، وما جاء في الصحيح فلمصلحة فيه لا تخفى على من راجع التراجم (١٠).

قدحكم العقل السليم بمحالية التصوير والتجسيم ؛ للزوم التحديد المحال على الله تعالى وإلى الحكم العقلي أشار الإمام الصادق (عليه السلام) عند ردّ من قال بذلك .

«أما علم أنّ الجسم محدود متناه ، والصورة محدودة متناهية ، فإذا احتمل الحدّ احتمل الزيادة والنقصان كان مخلوقاً. قال: الحدّ احتمل الزيادة والنقصان كان مخلوقاً. قال: قلت : ما أقول : قال : لا جسم ولا صورة وهو مجسم الأجسام ومصور الصور، لم يتجزّء ، ولم يتناه ، ولم يتزايد ، ولم يتناقص، لو كان كما يقولون لم يكن بين الخالق والمخلوق فرق ، ولا بين المنشىء والمنشأ ، لكن هو المنشىء فرق بين من جسمه وصوره وأنشأه ؛ إذ كان لا يشبهه شىء ولا يشبه هو شيئاً» (٢).

وليس على العبد إلا معرفة ربّه الذي خلقه وصوّره ، وبخلقه وتصويره استحال أن يكون مثله خلقاً وصورة ، ثم بعد ذلك عليه شكر نعمة الخلق ، ولتفصيل المعرفة .

قسال الصادق (عليه السلام): «وجدت علم الناس في أربع أحدها: أن تعرف ربّك، والثانسي: أن تعرف ما يخرجك عسن دينك، والرابع: أن تعرف ما أراد منك» "".

قال شيخنا المفيد: هذه اقسام تحيط بالمفروض من المعارف ، لأنّه أوّل ما يجب على العبد معرفة ربّه جلّ جلاله ، فإذا علم أنّ له آلهاً وجب أن يعرف

<sup>(</sup>١) هامش أصول الكافي ١٠٥/١.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٣) أعلام الدين ٤٠.

صنعه إليه ، فإذا عرف صنعه عرف نعمته ، فإذا عرف نعمته وجب عليه شكره ، فإذا أراد تأدية شكره وجب عليه معرفة مراده ليطبعه بفعله ، وإذا وجبت عليه طاعته وجب عليه معرفة ما يخرجه من دينه ليجتنبه فتصحّ به طاعة ربّه ، وشكر أنعامه (١) ولبعض اهل الفضل:

> إن كان جسماً فما ينفك عن عرض أو كان متصــلًا بالشيء فهــو به لاتطلبن إلى التكييف من سبب واستعمل الحبل حبل العقل تحظ به والـزم من الدين ما قام الدليل به

أو جوهـراً فبـذي الأقطار موجود أو كان منفصلًا فالكلّ محدود إن السبيل إلى التكييف مسدود فالعقل حبل إلى باريك ممدود فان أكثر دين الناس تقليد"

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.





### 247

## البئر المعطّلة الإمام الصامت ، والقصر المشيد الإمام الناطق

تمثيلان ضربها الإمام الكاظم (عليه السلام) للإمام المعصوم لحالتي التقيّة وعدمها ، ولإيصال النفع إلى الناس وعدمه ، ذكرهما الشيخ الكليني (طـــاب ثراه) لتأويل آية البئر المعطلة والقصر المشيد قال:

محمد بن الحسن وعلى بن محمد عن سهل بن زياد عن موسى بن القاسم البجلي عن على بن جعفر عن أخيه موسى (عليه السلام) في قوله تعالىي : ﴿ وَبِئْرُ مَعْظُلَةً وَقَصْرُ مَشْيِدً ﴾ . قال : البئر المعطَّلة الإمام الصامت ، والقصر المشيد الإمام الناطق (١).

قال تعالى ﴿ فَكَأَينٌ مِن قَريةٍ أَهْلكناها وَهَى ظَالِمَةٌ فَهِيَ خاوِيَةً على عُروُشِها وَبئر مَعَّطلَة وَقَصر مَشيدٍ ﴾ الله قيل: ﴿ وَبَئْرَ مَعَطَلَةُ ... ﴾ عَطَفَ على ﴿ مِن قرية ﴾ أي من قرية ومن أهل بئر . قاله الزجّاج ، والفّراء يذهب إلى عطفها على ﴿ عروشها ﴾ ، و ﴿ معطلة ﴾ أي متروكة ، أو غائرة الماء أو من دلائها ، وأرشيتها والمعنى خالية من أهلها لهلاكهم . و﴿ قصر مشيد ﴾ أي رفيع طويل قال عدي بن زيد :

شادَهُ مَرمراً وَجلُّلهُ كَلِّ \* لَا فللطير في ذُراه وُكور

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٤٣٧/١ ، مناقب ابن شهر اشوب ٥٧٠/١.

<sup>(</sup>٢) الحتج : ٥٥.

٦١٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

أي رفعه ، أو من الشيد وهو الحصّ قال الراجز :

لاتحسبني وإنّ كنت امرءاً غَمِرا(١) كحيّة المساء بين السطين والشيد

وقال ابن عباس : ﴿ مشيد ﴾ أي حصين . أو ﴿ مشيّد ﴾ بالتشديد من قوله تعالى : ﴿ فِي بِرُومِجٍ مُشيَّدَةٍ ﴾ (٢).

يقال : إنَّ هذه البئر ، والقصر بحضرموت معروفان ، فالقصر مشرف على قلَّة جبل لا يرتقي إليه بحال ، والبئر في سفحه لا تقرُّ الريح شيئاً سقط فيه إلَّا أخرجته . وأصحاب القصور ملوك الحضر ، وأصحاب الآبار ملوك البوادي . أي أهلكنا هؤلاء وهؤلاء وقيل البئر الرسّ ، وكانت بعدن باليمن بحضرموت في بلد يقال له : حَضُورا ، نزل بها أربعة آلاف ممّن آمن بصالح ، ونجوا من العذاب ومعهم صالح ، فهات صالح فسمَّى المكان حضرموت ؛ لأنَّ صالحاً لمَّا حضره مات فبنوا حَضُورا وقعدوا على هذه البئر ، وأمّروا عليهم رجلًا يقال له العلس بن جلاس بن سويد ... وكمان حسن السيرة فيهم عادلًا عليهم وجعلوا وزيره سنحباريب بن سوادة ، فأقباموا دهراً ، وتناسلوا حتى كثروا ، وكانت البئر تسقى المدينة كلُّهما وباديتها وجميع ما فيها من الدوابُّ والغنم والبقر وغير ذلك؛ لأنَّها كانت لها بكرات كثيرة منصوبة عليها . ورجال كثيرون موكَّلُون بها ، وأبــازن (بالنون) من رخام وهي شبه الحياض كثيرة تملأ للناس ، وآخر للدواب، وآخر للبقر، وآخر للغنم والقوّام يسقون عليها بالليل والنهار يتداولون ، ولم يكن لهم ماء غيرها ، وطال عمر الملك الذي أمّروه ، فلمّا جاءه الموت طَلَى بدهن لتبقى صورته لا تتغيّر ، وكذلك كانوا يفعلون إذا مات منهم

<sup>(</sup>١) أي الغِرّ الذي لم يجرّب الأمور.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٧٨.

الميّت وكان ممّن يكرم عليهم ، فلمّا مات شقّ ذلك عليهم ، ورأوا أنّ أمرهم فسد، وضجّوا جميعاً بالبكاء ، واغتنمها الشيطان منهم فدخل في جثة الملك بعد موته بأيّام كثيرة ، فكلّمهم وقال : إنّي لم أمت ولكن تغيّبت عنكم حتى أرى صنيعكم، ففرحوا أشدّ الفرح وأمر خاصته أن يضربوا له حجاباً بينه وبينهم ويكلّمهم من ورائه لئلا يعرف الموت في صورته . فنصبوا صناً من وراء الحجاب لايأكل ولايشرب . وأخبرهم أنّه لايموت أبداً ، وأنّه إلههم ، فذلك كلّه يتكلّم الشيطان على لسانه ، فصدّق كثير منهم ، وارتاب بعضهم ، وكان المؤمن المكذّب منهم أقل من المصدّق له ، وكلّما تكلّم ناصح لهم زُجر وقُهر.

فأصفقوا على عبادته ، فبعث الله إليهم نبياً كان الوحي ينزل عليه في النوم دون اليقظة ، كان اسمه حنظلة بن صفوان ، فأعلمهم أنّ الصورة صنم لا روح له ، وأنّ الشيطان قد أضلهم ، وأنّ الله لايتمثّل بالخلق ، وأنّ الملك لا يجوز أن يكون شريكاً لله ووعظهم ونصحهم وحذّرهم سطوة ربّم ونقمته ؛ فآذوه وعادوه وهو يتعهدهم بالموعظة ولا يغبّهم بالنصيحة ، حتى قتلوه في السوق وطرحوه في بئر ، فعند ذلك أصابتهم النقمة ، فباتوا شباعاً رواءً من الماء وأصبحوا والبئر قد غار ماؤها وتعطّل رشاؤها ، فصاحوا بأجمعهم وضجّ النساء والولدان ، وضجّت البهائم عطشاً ؛ حتى عمّهم الموت وشملهم الهلاك ، وخلفتهم في أرضهم السباع وفي منازهم الثعالب والضباع ، وتبدّلت جنّاتهم وأمواهم بالسدر، وشوك العضاه والقتاد الله فلا يسمع فيها إلّا عزيف الجنّ وزئير الأسد ، نعوذ بالله من سطواته ، ومن الإصرار على ما يُوجب نقاته.

قال السهيلي وأمّا القصر المشيد فقصر بناه شدّاد بن عاد بن ارم ، ولم

<sup>(</sup>١) السدر سدران ما لايصلح ورقه للغسول ثمره عفص لا يسوغ في الحلق. والثاني ثمره النبق وورقه غسول. العضاة شجر ذا شوك. الفتاد شجر له شوك كالأبر هامش تفسير القرطبي ٧٦/١٢.

يبن في الأرض مثله \_ فيها ذكروا وزعموا \_ وحاله كحال هذه البئر المذكورة في إيحاشه بعد الأنيس ، وإقفاره بعد العمران ، وإنّ أحداً لا يستطيع أن يدنوا منه على أميال ؛ لما يسمع فيه من عزيف الجنّ والأصوات المنكره بعد النعيم والعيش الرغد ، وبهاء الملك وانتظام الأهل كالسلك ، فبادوا وما عادوا ، فذكرهم الله تعالى في هذه الآية موعظة وعبرة وتذكرة ، وذكراً وتحذيراً من مغبّة المعصية وسوء عاقبة المخالفة ، نعوذ بالله من ذلك ونستجير به من سوء المآل<sup>١١١</sup>.

إنّا أورد ناقصة أهل البئر والقصر ليتّخذ السامع حذره ؛ لأنّ حكم الأمثال فيها يجوز ولا يجوز سواء على الجميع ولاقرابة لأحد من الأمم الغابرة واللّحقة مع الله ، وإنّا هي الطاعة والعصيان والتوفيق والخذلان.

قال الفيض: ﴿ فهى خاوية على عروشها ﴾ ساقطة حيطانها على سقوفها ﴿ بئر معطّلة ﴾ لايستقى منها لهلاك أهلها ﴿ قصر مشيد ﴾ مرتفع أخليناه عن ساكنيه، في المجمع وفي تفسير أهل البيت (عليهم السلام) في قوله ﴿ بئر معطّلة ﴾ أي وكم من عالم لايرجع إليه، ولا ينتفع بعلمه، وفي الإكمال والمعاني وفي الكافي عن الكاظم (عليه السلام) البئر المعطّلة الإمام الصامت والقصر المشيد الإمام الناطق.

أقول: إنّها كنّى عن الإمام الصامت بالبئر، لأنّه منبع العلم الذي هو سبب حياة الأرواح مع خفائه إلّا على من أتاه، كها أنّ البئر منبع الماء الذي سبب حياة الأبدان مع خفائها إلّا على من أتاها. وكنّى عن صمته بالتعطيل لعدم الانتفاع بعلمه، وكنّى عن الإمام الناطق بالقصر المشيد، لظهوره وعلوّ منصبه، وإشادة الله ذكره.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٧٤/١٢ ـ ١٣٠ مقتطفات منه.

<sup>(</sup>٢) أشاد بذكره إذا رفع من قدره.

وفي المعاني مقطوعاً: أمير المؤمنين هو القصر المشيد، والبئر المعطّلة فاطمة وولدها معطلين من الملك.

والقمي قال: هو مثل آل محمد صلوات الله عليهم. ﴿ وبئر معطّلة ﴾ هو الذي لايستقى منها. وهو الإمام الذي قد غاب فلا يقتبس منه العلم إلى وقت ظهوره. والقصر المشيد هو المرتفع وهو مثل لأمير المؤمنين والأئمة (عليهم السلام)، وفضائلهم المنتشرة في العالمين المشرفة على الدنيا وهو قوله: ﴿ ليُظهره على الدين كلّه ﴾. وقال الشاعر:

وللعلامة المجلسي بعد بيان وتمثيل المعصومين (عليهم السلام) بالبئر والقصر ، والشعر المتقدّم ذكره قال : والصادقي : أنّ القصر المشيد رسول الله ، والبئر المعطّلة على (عليه السلام) تنصيص بأنّ الآية نزلت في قصّة قوم حنظلة ابن صفوان من بقايا قوم صالح فلمّا قتلوه أهلكهم الله وعطّلهما ، ثم قال :

وأقول: على تأويلهم (عليهم السلام) يحتمل أن يكون المراد بهلاك أهل القرية هلاكهم المعنوي أي ضلالتهم فلا ينتفعون لا بإمام صامت، ولا بإمام ناطق، ووجه التشبيه فيها ظاهر تشبيهاً للحياة المعنوية بالصورية، والانتفاعات الروحانية بالجسمانية. ويحتمل على بُعد أن يكون فيها للقسم. والأوّل أصوب، وقد عرفت مراراً أنّ ملوقع في الأمم السالفة يقع نظيرها ...، فكلّا وقع من العذاب والهلاك البدني والمسخ الصوري في الأمم السالفة فنظيرها في الأمّة هلاكهم المعنوي بضلالتهم وحرمانهم عن العلم والكمالات وموت قلوبهم

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ١٢٧/٢ وهامشه.

ومسخها، فهم وإن كانوا في صورة البشر فهم كالأنعام بل هو أضلّ، وهم وإن كانوا بين الأحياء، فهم أموات ولكن لا يشعرون ولا يسمعون الحق ولا يبصرون ولا ينطقون به ... فهم شر من الأموات؛ إذ الأموات لا يأتون بها يضرّهم ... فعلى هذا التحقيق لا تنافي تلك التأويلات تفاسير ظواهر تلك الآيات. وهو الوجه يجري في أكثر الروايات المشتملة على غرائب التأويلات ممّا قد مضى وممّا هو آت أنه

وإنَّها تصدّينا لذكر الأقوال وبعض التفاسير دون مزيد تعليق في التطبيق ليعلم أنَّ الأمر مطروق إليه.

## ۲۳۸ بئس العبد عبد یکون ذا وجهین وذا لسانین

من كلمات الامام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم رواها ابن شعبة قال :

«يا هشام بئس العبد عبد يكون ذا وجهين وذا لسانين , يُطري أخاه إذا شاهده ، ويأكله إذا غاب عنه ، إن أعطي حَسَدَه ، وإن ابتلي خَذَله "'\.

#### أقبول:

من علائم المنافق أن يكون ذا وجهين ولسانين كما وَصَفه (عليه السلام) في غيبة أخيه يأكله ، وفي حضوره يحمده ، ولا يفارقه الحسد والخذلان له عند

<sup>(</sup>١) مرآة العقول ٩٣/٥ ـ ٩٤.

<sup>(</sup>٢) التحف ٣٩٥ ، البحار ٧٨/٣١٠.

الله وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

النعمة والنقمة ، ونقدّم كما هي العادة نبذة من روايات الباب ، وكلمات أولي الألباب .

#### النفاق والمنافق :

في صحيح صادقي : « من لقي المسلمين بوجيهن ولسانين جاء يوم القيامة وله لسانان من نار ».

وباقري : « بئس العبد عبد يكون ذا وجهين وذا لسانين ، يُطري أخاه شاهداً ، ويأكله غائباً ، إن أعطي حَسَدَه ، وإن أُبتلي خَذَلَه ».

ولا يتنافى المأثور مثله ، أو نفسه عن الإمام الكاظم لهشام كما سبق ؛ فإنّهم نور واحد ،وإن اختلف الإشراق.

وقدسيّ : « ياعيسى ليكن لسانك في السرّ والعلانية لساناً واحداً ، وكذلك قلبك إنّي أحذرك نفسك وكفى بي خبيراً ، لايصلح لسانان في فم واحد ، ولا سيفان في غمد واحد ، ولاقلبان في صدر واحد ، وكذلك الأذهان »(١).

كلمات علوية: النفاق شين الأخلاق. النفاق يُفسد الإيهان. ما أقبح بالإنسان ظاهراً موافقاً وباطناً منافقاً. ما أقبح بالإنسان باطناً عليلاً وظاهراً جميلاً. ما أقبح بالإنسان أن يكون ذا وجهين لا إياك والنفاق، فإن ذا وجهين لا يكون عند الله. مثل المنافق كالحنظلة الخضرة أوراقها، المرّ مذاقها. نفاق المرء من ذلّ يجده في نفسه. المنافق قوله جميل، وفعله الداء الدخيل. كلّ منافق مريب (1).

<sup>(</sup>١) أصول الكافى ٣٤٣/٢.

<sup>(</sup>٢) تصنيف غرر الحكم ٤٥٨.

### وكلمات مثليّه نبويّة .

«مثل المنافق كمثل الشاة العائرة بين الغنمين تعير إلى هذه مرّة وإلى هذه مرّة لا تدري أيّها تتبع» (١٠).

«مشل المنافق مثل جذع النخل أراد صاحبه أن ينتفع به في بعض بنائه فلم يستقم له أراد فحوله في موضع آخر فلم يستقم له ، وآخر ذلك أن أحرقه بالنار» أناً.

وكلمة علوية أخرى: «قلوبهم دوية، وصفاحهم نقية، يمشون الخفاء ويدبّون الضرّاء، وصفهم داء، وقولهم شفاء، وفعلهم الداء العياء، حَسَدة الرخاء، ومؤكدوا البلاء، ومقنطوا الرجاء، لهم بكل طريق صريع، وإلى كلّ قلب شفيع، ولكلّ شجو دموع، يتقارضون الثناء، ويتراقبون الجزاء، إن سألوا ألحفوا، وإن عذلوا كشفوا، قد أعدوا لكلّ حق باطلاً، ولكلّ قائم مائلاً، ولكلّ حيّ قاتلاً، ولكلّ باب مفتاحاً، ولكلّ ليل صباحاً يتوصّلون إلى الطمع باليأس ليقيموا به أسواقهم» "أ.

#### كلمات وأمثال

لا يؤثر قول الله ورسوله فيمن استحكم النفاق وهو «أضلٌ من ولد ير بوع» وما أنسب المنافق لا سمه ؛ إذ النفاق السرب في الأرض يستتر بإسلامه ، كما يستتر المسرب في الأرض في الأصل مأخوذ من النافقاء أحدى جحر اليربوع إذا طلب من واحد هرب من آخر وهو النافق الداخل النافقاء الخارج من القاصعاء قال

<sup>(</sup>١) شرح الشهاب ٧٣٧ ، تفسير الميزان ١٢٢/٥.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٣٩٦/٢.

<sup>(</sup>٣) النهج ١٦٣/١٠ \_ ١٦٤ ، الخطية ١٨٧.

أمثال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

الدينوري النافقاء والراهطاء والداماء والقاصعاء جحرة اليربوعانا

والمنافق يربوع البشر، وحجرة الشرّ يأتي بالبُشر والبشارة ويبطن الشرّ و الشرارة . وهو كالقبر المليح ظاهره ، القبيح باطنه ، بالله نعوذ منه ومن كلّ ذي شرّ . لقدكثرت فيه الأمثال ، لامجال لذكرها وكفى نزول سورة المنافقين تتلى صباحاً ومساءاً نزلت في مساوية ، وإنّه في الدّرك الأسفل من النار.

# ۲۳۹ بئس ماصنع وما كان يدريه ما وقع في قلبه

بئس ونعم كلمتان متقابلتان قدحاً ومدحاً . والكلمة الكاظميّة قد سبق حديثها بتهامه عند «أمّا الآن : فليُتمّ للمرأة شرطها ؛ فإنّ رسول الله قال : المسلمون عند شروطهم»(٢).

في أمرأة طلّقها زوجها .وأراد رجوعهافاشترطت عليه أن لا يطلّقها . ولايتزوّج عليها فأعطاها شرطها قال (عليه السلام) :

«بئس ما صنع وما كان يدريه ما وقع في قلبه في جوف الليل أو النهار؟ ثم قال له: أمّا الآن فقل له: فليُتمّ للمرأة شرطها؛ فإنّ رسول الله ( صلّى الله عليه وآله ) قال: المسلمون عند شروطهم قلت: جعلت فداك...»<sup>(٣)</sup>.

وعلّقنا عليه بها ينفع البحث الجاري فراجع ! والحديث المذكور تحذير عهل على بالبال ويُبديه الإنسان وما يدري ماذا يحدث بالليل أو النهار ، وهل

<sup>(</sup>١) أدب الكاتب ١٤٦ ، والمثل في حيوان النميري ٤٣٦/٢ ، اليربوع.

<sup>(</sup>۲) حرف «أمَّا».

<sup>(</sup>٣) الكافي ٤٠٤/٥ ، الشرط في النكاح ، الحديث ٨.

٦٢٠ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

يستطيع القيام بها نواه ؟ وكان عليه التريّث والتثبّت لئلّا يُصبح من النادمين وقد جاء في المثل النبوي : « الأناة من الله والعجلة من الشيطان »(١).

### كلهات في الأناة:

الأناة حصن السلامة . الأناة نجاة . التأتي مع الخيبة خير من التهوّر مع النجاح . إتّند تُصب أو تكد . التأتي في الأمور أوّل الحزم ، والتسرّع إلى الخطأ عين الجهل . بالتأتي تُدرك الفُرص . ما دخل الرفق في شيء إلّا زانه . الرفق مفتاح النجاح . إن لم تدرك الحاجة بالرفق والدوام فبأيّ شيء تُدرك ؟ . الحَرق بالرفق يُلحُمُ . مَن رَفَق رَتَقَ . ومن خَرقَ خَرّق . ولاريب أنّ الرفق بالشيء محمود حتى بالجناة "ا. والمثل النبوي مذكور في الأمثال النبوية "ا

## ٢٤٠ البادي منهما أظلم

من الأمثال السائرة كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) ما رواه الشيخ الكليني قال:

ابن محبوب عن عبد الرحمن بن الحجّاج عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) في رجلين يتسابّان ؟ قال : البادي منها أظلم ، ووزره ووزر صاحب

<sup>(</sup>١) حرف «أمَّا».

<sup>(</sup>٢) التمثيل والمحاضرة ٤٢٠ ـ ٤٢١.

<sup>(</sup>٣) ج١/١٨٨ ، رقم المثل ١١٩ ، حرف الهمزة مع النون.

أمث وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ......عليه ، ما لم يعتذر إلى المظلوم (١).

قال الميداني: «هذه بتلك، والبادي أظلم» ... قالوا: إنّ أوّل من قال ذلك الفرزدق؛ وذلك أنّه كان ذات يوم جالسا في نادي قومه ينشدهم، إذ مرّ به جرير بن الخَطَفي على راحلة وهو لا يعرفه فقال الفرزدق: من ذلك الرجل؟ فقالوا: جرير بن الخَطَفي، فقال لفتى: ائت أبا حزرة فقل له: إنّ الفرزدق يقول:

ما في ... أمّلك إسكة معروفة للناظرين وماله شفتان

قال : فلحقه الفتى فأنشده بيت الفرزدق ، فقال جرير : ارجع إليه فقل له :

لكنْ ... أمَّك ذو شفاهٍ جمَّة مخضرّة كغباغب الشيران

فضحك الفرزدق ، ثم قال : هذه بتلك ، والبادي أظلم ... وقوله : «والبادي أظلم» جعله أظلم ، لأنّه سبب الابتداء والجزاء ويجوز أن يكون أفعل بمعنى فاعل كما قال :

## \* بيتاً دعائمه أعزّ وأطول \*

أي : عزيزة طويلة<sup>(٢)</sup>.

إنَّ صحَّ القول فقد دلَّ على أنَّ زيادة المكافأة القادحة والمادحة للبادي فهو : إمَّا أشدَّ ظلماً ، أو إحساناً ومن ثمّ إنَّ البادي بالسلام له تسع وتسعون

<sup>(</sup>۱) أصول الكافي ۳۲۲/۲ فيه «مالم يتعد المظلوم، و ص ۳٦٠، الوسائل ۲۱۰/۸. ۲۳۰/۱۱. التحف ٤١٦.

<sup>(</sup>٢)مجمع الأمثال ٤٠١/٢ ، حرف الهاء . المستقصى ٣٠٤/١ . العقد الفريد ٥٢/١.

٦٢٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

حسنة ، و للمجيب واحدة ؛ لأنّه محسن فواحدة بواحدة ، والباقية للمبتدي به ، ول نظائر لاتخفى على اللبيب العالم ، والأديب الفاهم ، والموضوع مشبع بالأحاديث والكلمات .

#### نبذة من الأحاديث

منها الباقري: «من علم باب هدى فله مثل أجر من عمل به ، ولاينقص أولئك من أجورهم شيئاً ، ومن علم باب ضلال كان عليه مثل أوزار من عمل به ولا ينقص أولئك من أوزارهم شيئاً ».

وصادقي : « لا يتكلّم الرجل بكلمة حق يؤخذ بها إلّا كان له مثل أجر من أُخَذَ بها ، ولا يتكلّم بكلمة ضلال يؤخذ بها إلّا كان عليه مثل وزر من أُخَذَ بها ».

وباقري: « من استن بسنة عدل فاتبع كان له أجر من عمل بها من غير أن ينتقص من أجورهم شيء ، ومن أستن بسنة جور فاتبع كان عليه مثل وزر من عمل به من غير أن ينتقص من أوزارهم شيء ».

وصادقي : « ما من مؤمن سنّ على نفسه سنّة حسنة ، أو شيئاً من الخير ثم حال بينه وبين ذلك حائل إلّا كتب الله له ما أجرى على نفسه أيام الدنيا »(١).

والمتحصّل منها أنّ البادي بالخير ، أو الشرّ له زيادة خير أو شر ، لأنّه السبب الأوّل له ؛ وهذا شاهد صدق لما تقدّم بأنّ البادي أظلم كما أنّ الفضل للبادي بالخير والفضل زيادة الأجر له لكونه صار سبباً لحصول الغير على أجر العمل به.

قال أمير المؤمنين (عليه السلام) : « إذا حُبيت بتحيّة فحيّ بأحسن منها،

<sup>(</sup>١) الوسائل ٤٣٦/١١ ـ ٤٣٨ ، الباب ١٦ من الأمر بالمعروف ...، الحديث ٢ ، ٤ ، ٥ ، ٧ ، ٠٠ .

« الفضل للمبتدي ، وإن أحسن المقتدي » والبادي أظلم » كما تقدّم يكون من المثل المتقابل له فأحد المتقابلين يضرب للخير ، والآخر الْلشرّ ولا يخفى عليك موضع ضرب المثلين فلا تخلط أحدهما بالآخر ، كما أنّك تعرف نظائرهما إذا دريت المرمى من أحاديث ، وكلمات أخرى ، فإنّ الباب واحد .

# ۲٤۱ بارك الله لك فيك و في مالك

كلمة سائرة على اللسان ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) لمخارق المغني في قصّة طويلة ، رواها الشيخ الصدوق بإسناده ، وفيها بيان المأمون العبّاسي تشيّعه ، وأنّه قد أخَذَ ذلك عن أبيه هارون ، وصلته وإجلاله لموسى (عليه السلام) عند دخوله عليه وإليك نبذة منها :

« فلمّا أراد (٢) الرحيل من المدينة إلى مكّة أُمَرَ بصرّة سوداء فيها مائتا دينار، شم أقبل على الفضل بن الربيع ، فقال له : اذهب بهذه إلى موسى بن جعفر وقل له : يقول لك أمير المؤمنين نحن في ضيقة وسيأتيك برّنا بعد هذا الوقت ، فقمت في صدره فقلت : يا أمير المؤمنين تعطي أبناء المهاجرين والأنصار وسائر

<sup>(</sup>١) النهج ٢٠١/١٨ ، الحكمة ٦.

<sup>(</sup>٢) مجمع الأمثال ٩١/٢ ، حرف الفاء ، أمثال وحكم النهج ٢٨٧.

 <sup>(</sup>٣) أي هارون ، وأخذنا من القصّة ما يربط الكلمة السائرة دون تشيّع المأمون وإن شئت نظرت عبون أخبار الرضا ٧٢/١ ، وإجلال الإمام (عليه السلام) ٧٢ ـ ٧٤.

قريش وبني هاشم ومن لاتعرف حسبه ونسبه خمسة آلآف دينار إلى ما دونها وتعطي موسى بن جعفر ـ وقد أعظمته وأجللته ـ مائتي دينار أخس عطية أعطيتها أحداً من الناس ؟ فقال : اسكت لا أمّ لك ؛ فإنّي لو أعطيت هذا ما ضمنته له ، ما كنت آمنه أن يضرب وجهي غداً بهائة ألف سيف من شيعته ومواليه، وفقر هذا وأهل بيته أسلم لى ولكم من بسط أيديهم وأعينهم.

فلم نظر إلى ذلك مخارق المُغني دخله في ذلك غيظ ، فقام إلى الرشيد فقال: يا أمير المؤمنين قد دخلت المدينة وأكثر أهلها يطلبون منّى شيئاً ، و خرجت ولم أقسّم فيهم شيئاً لم يتربّن لهم تفضّل أمير المؤمنين عليّ ومنزلتي عنده ، فأمر له بعشرة آلآف دينار ، فقال : يا أمير المؤمنين هذا لأهل المدينة وعليّ دين احتاج أن أقضيه ، فأمر له بعشرة آلآف دينار أخرى ، فقال له : يا أمير المؤمنين بناتي أريد أن أزوجهنّ وأنا محتاج إلى جهازهنّ ، فأمر له بعشرة آلآف دينار أخرى.

فقال له: يا أمير المؤمنين لا بدّ من غلّة تعطينيها ترد عليّ وعلى عيالي وبناتي وأزواجهنّ القوت ، فأمر له بإقطاع ما تبلغ غلّته في السنة عشرة آلآف دينار ، وأمر أن يعجّل ذلك له من ساعته ، ثم قام مخارق من فوره وقصد موسى ابن جعفر (عليه السلام) وقال له: قد وقفت على ما عاملك به هذا الملعون ، وما أمر لك به وقد احتلت علىه لك ، وأخذت منه صلاتي ثلاثين ألف دينار ، وأقطاعاً يغلّ أنا في السنة عشرة آلآف دينار ، ولا والله يا سيّدي ما أحتاج إلى شيءٍ من ذلك ، ما أخذته إلاّ لك ، وأنا أشهد لك بهذه الأقطاع ، وقد حملت المال إليك.

فقال : بارك الله لك فيك وفي مالك ، وأحسن جزاك ، ما كنت لآخذ منه

<sup>(</sup>١) من الاحتيال.

<sup>(</sup>٢) أي تعطى الغلَّة.

ألِّلُ وحكم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١

درهماً واحداً ولامن هذه الأقطاع شيئاً ، وقد قبلت صلتك وبرّك ، فانصرف راشداً ، ولا تراجعني في ذلك . فقبّل يده وانصرف(١١).

#### أقول :

تقدّم كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) لمخارق المُغني عندا «انصرف راشداً »(۱) ، وما يمس هذه الكلمة ، وأيضاً سبق شرح لفظة «بارك الله » عند «اجلس بارك الله فيك »(۱) فراجعها ؛ فإنّها جديرة بالنظر ، ونزيدك هاهنا أنّ اللفظة قد جاءت في عدّة أحاديث منها ما رواه الشيخ الكليني بإسناده الصحيح إلى عبدالله بن المغيرة عن أبي الحسن الماضي (عليه السلام) قال :قلت له : تزوّجت امرأة فوجدت امرأة قد أرضعتني وأرضعت أختها ، قال : كم ؟ قال : قلت : شيئاً يسيراً ، قال : بارك الله لك (۱).

إذا لم يبلغ الإرضاع النصاب الشرعي فليست المتزوّجة أختاً رضاعيّة له؛ ومن ثم كان الزواج مباركاً ، وهو خمس عشر وجبة أو يوم وليلة والشيء اليسير دون ذلك.

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ٧٤/١ ـ ٧٥ . في البحار ١٣٣/٤٨ «بارك الله لك في مالك».

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع النون.

<sup>(</sup>٣) حرف الهمزة مع الجيم.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٥/٤٤٤.

## ٢٤٢ بتّلا بتّاً لا مشوبة فيها ولا ردّ أبداً

كلمة توكيد وتشديد ، تقال لتحبيس الأملاك ، وتسبيل منافعها ، قد قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) في صدقة جارية له ، فصل مصرفها ، نذكر نبذة منها قد رواها الشيخ الكليني بإسناد له قال :

« تصدّق موسى بن جعفر بصدقته هذه وهو صحيح صدقة حبساً بتلاً بتاً لامشو بة فيها ولا ردّ أبداً ؛ ابتغاء وجه الله عزّ وجلّ والدار الآخرة ، لايحلّ لمؤمن يؤمن بالله واليوم الآخر أن يبيعها أو شيئاً منها ، ولا يهبها ، ولاينحلها ، ولا يغير شيئاً منها ممّا وضعته عليها حتى يرث الله الأرض وما عليها .... "".

البتل والبت: القطع قال ابن الأثير: فيه " « بتكل رسول الله ( صلّى الله عليه ـ وآله ـ وسلّم) العُمرى » أي أوجبها وملكها ملكاً لا يتطرّق إليه نقض. يقال بَتلَه بتلاً إذا قطعه ... وسمّيت فاطمة البتول لانقطاعها عن نساء زمانها فضلاً وديناً وحَسَباً وقيل: لانقطاها عن الدنيا إلى الله تعالى... والتبتّل الانقطاع عن النساء وترك النكاح " وقال: وفيه « فإنّ المنبتّ لا أرضاً قطع، ولا ظهراً بقى » في سفره وعطبت راحلته: قد أنبتّ ، من البت : القطع ، وهو مطاوع بتّ يقال بَتّه وأبتّه . يريد أنّه بقي في طريقه عاجزاً البت : القطع ، وهو مطاوع بتّ يقال بَتّه وأبتّه . يريد أنّه بقي في طريقه عاجزاً

<sup>(</sup>١) الكافي ٥٤/٧ ، عيون أخبار الرضا ٣١/١.

<sup>(</sup>٢) أي الحديث النبوي.

<sup>(</sup>٣) النهاية بتل ...

<sup>(</sup>٤) المصدر ٩٣ ـ بتّ ـ مثل نبوي ، الأمثال النبويّة ٢٤٨/١.

وكلمة « لا مشوبة فيها ولارد أبداً » أي الخالص بمعنى ان هذه الصدقة مقطوعة عن الانتفاع بأصلها كلها أو بعضها وهو معنى تحبيس العين المعتبر في الوقف ، وتسبيل المنفعة . والكلمة برمتها التوكيد والتشدّد عن أن تنال العين من أي تصرّف أو تبديل فيها شأن الأعيان الموقوفة . وبعض نسخ الحديث تقديم البتّ على البتل " ولكنّه لا يضر بالمعنى.

ثم إنَّ الصدقة من أهل البيت عليهم بصورة الوصيَّة جاءت في أحاديثهم ( عليهم السلام ) لامجال لذكرها.

## ٢٤٣ البخيل من بخل بها افترض الله عليه

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) المختارة الحكميّة إن لم تكن المثليّة ، رواها الشيخ الكليني (طاب ثراه) بإسناده إليه أنّه قال: « البخيل من بخل بها افترض الله عليه »(٢).

### في البخل والشح ، والبخيل والشحيح :

لمحتوى هذه الكلمات آيات ، وأحاديث ، وكلمات نذكر بعضها ، إذ يخلص الإنهاء إلى كتاب مفرد.

فمن الآيات ﴿ الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل ويكتمون ما

<sup>(</sup>١) النهاية ١/٩٣.

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار ٣١/١ ، الوسائل ٣١٥/١٣.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٤٥/٤ باب البخل والشح، الحديث ٤.

آتاهم الله من فضله وأعتدنا للكافرين عذاباً مهيناً ﴿''، دلّت، ولوّحت بأنّ البخل والكتان بها أوتى الإنسان يعقبها العذاب المهين، لإفضاء ذلك إلى الكفر. ومنها ﴿ هَا أَنتُم هُولاء تُدعون لتنفقوا في سبيل فمنكم من يبخل ومن يبخل فإنّما يبخل عن نفسه والله الغنّى وأنتم الفقراء ﴾''، صرّحت بأنّ للبخل غائلة تعود إلى البخيل نفسه ، وأنّه ممّن ينبذ الأمر الساوي بالإنفاق وراء ظهره وسيرى جزاء ذلك ويحيط به ضرره لاسواه.

### ومن الأحاديث :

في علوي: «البخل جامع لمساوي العيوب، وهو زمام يقاد به إلى كلّ سوء ""، ورضوي: «البخل يمزّق العرض "(أ)، وعلوي: «النظر إلى البخيل يقسي القلب "(أ)، ونبوي: « ... إنّا البخيل حقّ البخيل الذي يمنع الزكاة المفروضة من ماله ... "(أ)، وآخر: «البخيل حقّاً من ذكرت عنده فلم يصلّ عليّ "(أ)، ونبوي: « ما محق الإسلام محق الشحّ شيء، ثم قال: إنّ لهذا الشحّ دبيباً كدبيب النمل، وشعباً كشعب الشرك وفي نسخة أخرى ـ الشوك "(أ) وصادقي: «إنّ البخيل يبخل بها في يده، والشحيح يشحّ على ما في أيدي الناس وعلى ما في يديه حتى لا يرى مما في أيدي الناس شيئاً إلّا تمنّى أن يكون له

<sup>(</sup>١) النساء: ٣٧.

<sup>(</sup>۲) محمد (ص): ۳۸.

<sup>(</sup>٣) النهج ٢١٦/١٩ . الحكمة ٢٨٤.

<sup>(</sup>٤) البحار ٧٨/٧٥.

<sup>(</sup>٥) البحار ٥٣/٧٨.

<sup>(</sup>٦) البحار ٣٠٦/٧٣.

<sup>(</sup>٧) المصدر.

<sup>(</sup>A) الكاني ٤/٥٤.

### ومن الكلمات:

البخل يهدم مباني الشرف ، ويسوق الأنفس إلى التلف. من ضَيَّق ضُيَّق، اتَّق الشحّ فإنَّه أدنس شعار ، وأوحش دثار (١) .

إذا اجتمع الآفات فالبخل شرّها وشرّ من البخل المواعيد والمطلُّ .

# 7£٤ البذاء من الجفاء ، والجفاء في النار

إن لم تكن الكلمة من الأمثال السائرة فمن الحكم المأثورة عن الإمام الكاظم (عليه السلام) قد جاءت في كلام له مع هشام بن الحكم رواه ابن شعبة الحرّاني (طاب ثراه) قال:

« يا هشام الحياء من الإِيهان ، والإِيهان في الجنّة ، والبذاء من الجفاء ، والجفاء في النار »('').

تأتي الكلمة الأولى في الحياء فانتظر (٥) ، وفي البذاء وهو الفحش أحاديث

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) اساس الاقتباس ٧٥ مخطوط.

<sup>(</sup>٣) اساس الاقباس ٥٦ ، مخطوط.

<sup>(</sup>٤) التحف ٣٩٤، البحار ٣٠٩/٧٨.

<sup>(</sup>٥) حرف الحاء مع الياء.

رواها الشيخ الكليني ( طاب ثراه ) تعطيك صورة من حقيقتها ولوازمها التي لا تنفكّ عنها على الغالب ، وإليك بعض متونها.

منها النبوي : إذا رأيتم الرجل لايبالي ما قال ، ولا ماقيل له فإنّه لغيّة (١) أو شرك شيطان.

والآخر : إنَّ الفحش لو كان مثالاً لكان مثال سوء.

والآخر : إنَّ من شرَّ عباد الله من تكره مجالسته لفحشه.

والآخر : إنَّ الله يبغض الفاحش البذيء والسائل الملحف.

كان لأبي عبدالله (عليه السلام) صديق لايكاد يفارقه إذا ذهب مكانا ، فبينها هو يمشي معه في الحذّائين (١) ومعه غلام له سندي يمشي خلفهها إذا التفت السرجل يريد غلامه ثلاث مرّات فلم يره ، فلمّا نظر في الرابعة قال : يا ابن الفاعلة إين كنت ؟ قال : فرفع أبو عبدالله (عليه السلام) يده فصكّ جبهة نفسه، شم قال : سبحان الله تقذف أمّه ، قد كنتُ أرى أنّ لك ورعاً فإذا ليس لك ورع، فقال : أما علمت انّ لكل أمّة نكاحاً ، تنجّ عنى قال : فها رأيته يمشي معه (١).

<sup>(</sup>١) أي ولد زنا لأنَّ غيَّة الزانية ، والغيِّ الدنيِّ الساقط.

<sup>(</sup>٢) أي سوق بيّاع النعل.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٣٢٣/٢ ـ ٣٢٦ . باب البذاء وباقي الحديث : «حتى فرَّق الموت بينهما».

# ۲٤٥ بسم الله ، آمنت بالله ، توكلت على الله

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) المختارة التي جاءت في دعاء علّمه الحسن بن الجهم ، رواه الشيخ الكليني قال :

محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن ابن فضّال عن الحسن بن الجهم عن أبي الحسن (عليه السلام) قال: إذا خرجت من منزلك في سفر أو حضر فقل:

« بسم الله ، آمنت بالله ، توكّلت على الله ، ما شاء الله لاحول ولاقوة إلّا بالله » . فتلقاه الشياطين فتنصرف ، وتضرب الملائكة وجوهها ، وتقول : ما سبيلكم عليه ، وقد سمّى الله ، وآمن به ، وتوكّل عليه ، وقال : ما شاء الله لاحول ولاقوّة إلّا بالله (۱).

#### أقول :

اشتمل الحديث على وقاية ذاكر اسم الله بالصيغة المذكورة ، وبيان سببها وأنّ التسمية تقي صاحبها من سلطة الشياطين عليه ودفعها بواسطة الملائكة قائلين لهم ليس لكم عليه سبيل ؛ لأنّه موقّى بتسميته الله تعالى ، وإيانه به ، وتوكّله عليه ، وقوله بالمشيئة المطلقة ، ونفى الحول والقوّة إطلاقاً لولاه تعالى .

وهل تستطيع الأبالسة والشياطين بعد هذا كلّه أن يكون لهاعليه سبيل؟ كلّا ، كيف وقد سدّت هجومها الملائكة وسجّلت له الذبّ والدفاع عنه ، وأخبر به الصادق المصدّق ، فكن يا مؤمن على ثقة بهذا الضان ، واسكن إليه ؛ لأنّك

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٢/٣٤٥ ـ ٥٤٤ ، باب الدعاء إذا خرج من المنزل ، الحديث ١٢.

٦٣٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

في حصن اسم الله الحصين المنيع الذي لايطاول ولايحاول ، وإن جهد العدوّ ، ورام الهجوم والفتك . ومهما رام ، رُدّ ، وسُدّت عليه ، وبذلك فلتطمئنّ القلوب ؛ لأنّه ذكر الله ﴿ أَلَا بَذَكُمُ اللهُ تَطْمئنّ القلوب ﴾ (١).

## ۲٤٦ بسم الله على أوّله وآخره

من جوابات الإمام الكاظم (عليه السلام) عن مسائل سألها أخوه علي ابن جعفر منها قال:

« وسألته عن الرجل يذبح على غير قبلة ؟ قال : لا بأس إذا لم يتعمّد ، وإن ذبح ولم يسمّ فلا بأس أن يسمّي إذا ذكر : بسم الله على أوّله وآخره ، ثم يأكل »(٢).

من شروط حلية الذبيحة التسمية أو مطلق ذكر الله لاسم من أسهائه تعالى عند الذبح ولم تحلّ إذا تركه عامداً دون النسيان ، فلو تذكّر ذكر ، وقال : بسم الله على أوّله، وآخره ، فقد قضى ما فات منه ، وذكر اسم الله عند ذبح الذبيحة شرط حليّتها عند علمائنا أجمع وأكثر العامّة وكذا عند إرسال السهم أو الكلب .

#### قال الشيخ الطوسى (طاب ثراه):

مسألة : التسمية واجبة عند إرسال السهم ، وعند إرسال الكلب ، وعند الذبحة ، فمتى لم يسمّ مع الذُكر لم يحلّ أكله ، وإن نسيه لم يكن به بأس ، وبه

<sup>(</sup>١) الرعد : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠/٥٢٨.

قال الثوري وأبو حنيفة وأصحابه، وقال الشعبي وداود وأبو ثور: التسمية شرط، فمتى تركها عامداً أو ناسيا [ أو ساهياً ] لم يحلّ أكله، وقال الشافعي: التسمية مستحبّة، فإن لم يفعل لم يكن به بأس. دليلنا إجماع الفرقة وأخبارهم. ولأنّه إذا أرسله وسمّى حلّ أكله بلا خلاف ، وإذا لم يسمّ فليس على إباحته دليل، وأيضاً قوله تعالى: ﴿ وَلاتأكلوا ممّا لم يُذكر اسمُ الله عَليه ﴾ (() وهذا نصّ، وإنّها يخرج الناسي والساهي بدليل، وأيضاً روى عدي بن حاتم وأبو ثعلبة الخشني كلّ واحد منها على الانفراد أنّ النبي (صلّى الله عليه وآله وسلّم) قال: «إذا أرسلت كلبك المعلّم وذكرت اسم الله عليه فكل » فأباحه بشرط الإرسال والتسمية ـ وآخر ـ « ... وإلا فلا تأكل » (()).

أَقُولُ: لا أريد بسط الأدلّة والأقوال ، لأنّ الحكم متفق عليه عندنا ، فلا نطيل.

والكلمة تقال أيضاً عند أكل الطعام أو الشراب إذا نسي التسمية أو مطلقا كما في الصادقي: « وإذا أكلت فقل: بسم الله على أوّله وآخره "<sup>(۱)</sup> وإن لم يفعل شاركه الشيطان.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢١.

<sup>(</sup>٢) كتاب الخلاف ١٧/٢ه.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٢٩٢/٦ ، وانظر الوسائل ٣٢٦/١٦.

# ۲٤۷ بعلوّ الله الذي كان يعلو به عليّ صاحب الحروب

كلمة من عوذة مولانا الكاظم (عليه السلام) لمّا ألقي في بركة السباع ، وتقدّمت الأخرى منها عند « أصبحت وأمسيت في حمى الله الذي لايستباح » " ، والثالثة عند « أنا أين كنت كنت آمناً » " ، وتأتي الرابعة عند « تمسّكت بالحبل المتين ، وتدرّعت بهيبة أمير المؤمنين » " ولربطها بالكلمة كالآتية :

« علوت عليهم بمحمد بن عبدالله ( صلّى الله عليه وآله وسلّم ) ، بعلوّ الله الذي كان يعلو به عليّ . صاحب الحروب ، منكس الفرسان ، مبيد الأقران ، وتعزّزت منهم بأساء الله الحسني ... » (١٠٠٠)

إنَّ الله تعالى هو الأعلى من كلَّ عال ، وعلوَّه على كلَّ علوَّ ، وعلوَّ علي ابن أبي طالب هو من علوَّ الله عزَّ وجل ومنه اشتق اسم عليِّ كما نصَّ عليه في النصوص منها ما رواه أبو علي بن همام رفعه أنّه لمّا ولد علي (عليه السلام) أخذ أبو طالب بيد فاطمة وعلىٌ على صدره وخرج إلى الأبطح ، ونادى :

يارب يا ذا النغسس السدجي والقسم المبتلج المشي ي بين لنا من حكمك المقضي ماذا ترى في اسم ذا الصبي

<sup>(</sup>١) حرف الهمزة مع الصاد.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع النون.

<sup>(</sup>٣) حرف التاء مع الميم.

<sup>(</sup>٤) مهج الدعوات ٢٤٣ . البحار ٣٢٩/٩٤.

أمثاق وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

قال: فجاء شيء يدبّ على الأرض كالسحاب حتى حصل في صدر أبي طالب، فضمّه مع عليّ إلى صدره، فلمّا أصبح إذا هو بلوح أخضر فيه مكتوب: خُصّصتها بالولد الركيّ والطاهر المنتجب السرضيّ فاسهه من شامخ عليّ عليّ اشتّق من العليّ أن فالسهه من شامخ عليّ عليّ اشتّق من العليّ (أن قال: قال العلامّة المجلسي: في الفصول المهمّة فسمّاه أبو طالب علياً، وقال: سمّيته بعليّ كي يدوم له عزّ العلوّ وفخر العرّ أدومه (أ)

إذا الداعي أقسم على الله بعلوّه الذي علا به عليّ بن أبي طالب (عليه السلام) فلا محالة يعلو على عدّوه وينتصر . وهل يعرف العارفون علوّ على من علوّ الله وأنّه ممسوس في ذات الله تعالى ؟ إنّ لله في معاليك سرّاً أكثر العالمين ما علمود (٣)

### ۲٤۸ البناء يجر قليله إلى كثيره

هذا بعض من كلام مثليّ جاء في حديث الإمام الكاظم (عليه السلام و قد تقدّم عند كلمة « ادفعوا معالجة الأطباء ما اندفع الداء عنكم »(1) ، رواه الشيخ الصدوق (طاب ثراه ) في الصحيح عنه (عليه السلام) قال :

<sup>(</sup>١) النجار ١٥/٨٥ \_ ١٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٣١/٣٥.

<sup>(</sup>٣) الأمثال والحكم المستخرجة من نهج البلاغة ٥٢٩.

<sup>(</sup>٤) الهمزة مع الدال.

٦٣٦ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

« ادفعوا معالجة الاطباء ما اندفع الداء عنكم ؛ فإنّه بمنزلة البناء قليله يجرّ إلى كثيره »(١).

والتمثيل الكاظمّي يهاثله قولهم السائر: (أدعو الله أن لاتبتلي بالبناء) ١٠٠٠. ووجهه أنّ البنّاء إذا دخل الدار لا يخرج منها ما وجد مساغاً لعمله وذلك يدعوه على هدمها ليبنيها من جديد ليستمرّ له عمل البناية وليعيش أكثر، والقصد قصد سيّء وعمل إنسان خائن، لإكثّر الله أمثاله.

والغاية من ضرب المثل بالبناء الذي يجرّ قليله إلى الكثير هو أنّ المعالجة الطبيّة لاتكون إلّا بمزيد شرب الدواء واستعاله وما من دواء إلّا وقد جرّ داءً، والداء يفتقر إلى دواء آخر، وهلمّ جَراً كما أنّ من أراد مرمّة الدار فلا ترمّ إلّا بهدم موضع الخراب منها والتخريب لا يكون حاصلًا إلّا باتساع الموضع الذي يرام تعميره لغرض الإحكام، وينطبق عليه المثل السائر: (اتسع الحَرق على الراقع) وقد جاء في الصادقي: « من كسب مالًا من غير حلّه سلّط الله عليه البناء والمطن "ألى.

أقول: تحتمل قراءة « البناء » بالتشديد أي العامل للبناء فيشمل الترميم أيضاً.

وكيف كان فقد بان الغرض من التمثيل بالبناء ، ويجمع الأمرين العلاج الطبي ، و البناء أنّها مظنّة الاتّساع وزيادة في الطنبور نغمة كما في المثل<sup>(٥)</sup> والأمر أوضح.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع ٤٦٥/٢ ، ألباب ٢٢٢ ، ألنوادر.

<sup>(</sup>٢) مثل مشهور.

<sup>(</sup>٣) المستقصى ٣٥/١، يضرب في الأمر ، لا يستطاع تداركه.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٣/٨٨٥.

<sup>(</sup>٥) مجمع الأمثال ٣٢٧/١. حرف الزاي ، المولَّدون ، أمثال وحكم ٨٨٨/١ ، وفيه (نغمة أخرى)

# ٢٤٩ البيت بيت الله ، والحرم حرم الله

من الكلمات السائرة على اللسان ، قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) لهارون عند طوافه بالبيت ، وتبادل الكلام بينهما بعد الفراغ عنه رواها العمراوي صاحبالروض الفائق المتوتى ٨٠١ هـ قال :

حكي أنّه لمّا دخل هارون الرشيد حرم مكّة ابتدأ بالطواف ، ومنع الناس من الـطواف ، فسبقه أعرابي وجعل يطوف معه فشق ذلك على أمير المؤمنين والتفت إلى حاجبه كالمنكر عليه.

فقال الحاجب: يا أعرابي حلّ الطواف ليطوف أمير المؤمنين، فقال الأعرابي إنّ الله ساوى بين الأنام في هذا المقام والبيت الحرام، فقال تعالى: ﴿سُواءالعاكف فيه والباد ومن يرد فيه بإلحاد بظلم نذقه من عذاب أليم ﴾ ''

فلمًا سمع الرشيد ذلك من الأعرابي أمر حاجبه بالكفّ عنه ، ثم جاء الرشيد إلى الحجر الأسود ليستلمه ، فسبقه الأعرابي فاستلمه ، ثم أتى إلى المقام ليصلى فيه ، فسبقه فصلّى فيه.

فلمًا فرغ الرشيد من صلواته وطوافه قال للحاجب ائتني بالأعرابي ، فأتى الحاجب الأعرابي ، وقال له : أجب أمير المؤمنين ، فقال : مالي إليه حاجة ، إن كانت له حاجة فهو أحق بالقيام إليها ، فانصرف الحاجب مغضباً ثم قصّ على أمير المؤمنين حديثه ، فقال : صدق نحن أحق بالقيام ، والسعي إليه ثم نهض

وإنَّما يناسب الحديث الكاظمي من وجه.

<sup>(</sup>١) الحبِّ : ٢٥.

٦٣٨ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

أمير المؤمنين والحاجب بين يديه حتى وقف بإزاء الأعرابي وسلّم فردّ عليه السلام.

فقال له الرشيد: يا أخا العرب أجلسُ هيهنا بأمرك؟ فقال له الأعرابي: ليس البيت بيتي ، ولا الحرم حرمي البيت بيت الله والحرم حرم الله ، وكلّنا فيه سواء إن شئت تحلس ، وإن شئت تنصرف ..... (١).

سبقت القصّة بألفاظ لاتغير المعنى ، سردناها عن أخرها عند « اجلس مكان السائل من المسؤول » أن ومن أجله نكتفى على هذا المقدار ، فراجع أنا.

<sup>(</sup>١) احقاق الحق ٢١٠/١٢.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع الجيم.

<sup>(</sup>٣) المصدر الأوّل والثاني .

أقبول: من النبويات: «اللهم البيت بيتك، ونحن عبيدك ونواصينا بيدك ...» الكنز / ١٧٢/٥ ، رقم الحديث ١٢٥٠٤.





## ٢٥٠ تاهوا في بحر عميق لايدورن ما غوره

كلمة تمثيليّة للعقول التائهة ، والنفوس الناكبة عن صراط الله ومعرفته. قال علي بن إبراهيم القمي :

حدّثنا محمد بن أبي عبدالله قال: حدّثنا محمد بن إساعيل عن علي بن العبّاس عن جعفر بن محمد عن الحسن بن أسد [ راشد خ . ل ] عن يعقوب ابن جعفر قال: سمعت موسى بن جعفر (عليه السلام) يقول: إنّ الله تبارك وتعالى أنزل على عبده محمد (صلى الله عليه وآله) أنّه ﴿ لا إلّه إلاّ هو الحيّ القيوم ﴾ " وسمّي بهذه الأساء: الرحمن الرحيم العزيز الجبّار العليّ العظيم، فتاهت هنالك عقولهم، واستخفّت حلومهم، فضر بوا له الأمثال، وجعلوا له أنداداً، وشبّهوه بالأمثال ومثّلوه أشباها، وجعلود يزول ويجول "، فتاهوا في بحر عميق لايدرون ما غوره، ولايدركون كنه بُعده ".

من سَبر تاريخ الأديان ، وأخبار المذاهب عرف مدى تيه البشر ، والانحرافات التي لاتضبط ، فانظر طوائف المسلمين ، ودع عنك سواهم ، والأديان غير المسلمة فإنك تجد الحيرة تحوط بك ، وهل يعرف الله إلا بالله ، والرسول إلا بالرسالة ، والإمام إلا بالإحسان ، والأمر بالمعروف ؟ وقد كنت أكتب حديثه ولا أدري مساغه ، ولكن الرحمة عمّتني ، وأخرجتني عن عهاي ،

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٥٥ ، آل عمران : ٢.

<sup>(</sup>٢) في الأصل «يحول» بالمهملة.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى ٢/٣٦٠ ـ ٣٦١.

وأدركت إدراكي بأنّ المسانخة بين المعرَّف والتعريف ممّا لابدّ منه فلا يجوز في العقول أن يعرّف الشيء بالمباين له أو يوصف به ، وهو لايضمن له إلّا الضدّ ؛ ومن هنا جاء التعبير : « وبتجهيره الجواهر عُرف أن لا جُوهَر له »(١) والحديث كالآتي ، وقد تقدّم عند « أحسنهم استجابةً أحسنهم معرفة »(١) وبعض التعليق عليه :

قال أمير المؤمنين (عليه السلام): « اعرفوا الله بالله، والرسول بالرسالة، وأولي الأمر بالأمر بالمعروف، والعدل والإحسان »".

لئن دلّ الحديث على شيءٍ فإنّها يدلّ على لزوم المسانخة بين المعرّف والتعريف كها ذكر ، فكلّ صفة تنافي القديم بالذات ، أو الرسول أو الإمام بعده غير جائزة الحمل عليه عقلًا.

# ۲۵۱ التَبتَل أن تقلّب كفيك في الدعاء إذا دعوت

قال الصدوق : حدّثنا المظفّر بن جعفر بن المظفّر العلوي ( رضي الله عنه ) قال : حدّثنا جعفر بن محمد بن مسعود عن أبيه عن جعفر بن أحمد ، قال : حدّثنى العمركى عن على بن جعفر عن أخيه موسى بن جعفر ، قال :

التَبَتَّلُ أَن تقلَّب كَفِيك في الدعاء إذا دعوت . والابتهال أن تبسطها وتقدّمها . والرغبة أن تستقبل براحتيك الساء ، وتستقبل بها وجهك . والرهبة

<sup>(</sup>١) التوحيد ٣٧ ، أمثال وحكم الإِمام الرضا ٢٤٠/١ ، رقم ٦٤.

<sup>(</sup>٢) حرف الهمزة مع الحاء.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٨٥/١.

أميل وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

أَنْ تَكَفَىءَ كَفَّيكَ ، فترفعمها إلى الوجه . والتضرع أن تحرُّك إصبعيك ، وتشير بهماً\!\.

### أقول :

ظاهرة الدعاء في أطوار الداعي أربعة : التبتّل بتقليب كفّيه ، والابتهال بتقديمها وبسطها ، والرغبة باستقبال راحتيه نحو الساء ووجهه ، والرهبة بإكفاء كفيه ورفعها أمام الوجه ، والتضرّع بتحريك إصبعيه ، والإشارة بها . وتزداد سادسة : التبصبص برفع سبّابتيه إلى الساء وتحريكها ألى الساء وتحريكها ألى الساء وتحريكها ألى الساء وتحريكها الله البياء وتحريكها المناء وتحريك وتحريك وتحريك المناء وتحريك وتحر

وفي صادقي : « التضرّع رفع اليدين » " سواء أكان ذلك ، أو بتحريك الإصبعين فقد امتدح في آي منها : ﴿ فلولا إذ جاءهم بأسنا تضرّعوا ولكن قست قلوبهم ﴾ " ، و ﴿ فَأَخَذَناهُم بالبأساءِ والضّرّاء لَعَلَهمُ يَتَضرّعوُنَ ﴾ " ، و ﴿ أُدعُوا رَبّكُمُ تَضَرّعاً وَخُفيَة إِنّهُ لا يُحبُّ المعتدينَ ﴾ " ﴿ وَاذ كر ربّكَ في نَفَسِكَ تَضَرّعاً وَخيفَةً ﴾ " .

كَمَا أَنَّ للخمسة الباقية عموم القرآن ، أو خصوصه ، ومنه ﴿ وَاذْكُر اسمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبتيلاً ﴾ (١٠ ، و ﴿ ثُمَّ نَبتَهل ... ﴾ (١٠ ، و ﴿ يَدعوُننا رَغَبِاً

<sup>(</sup>١) معانى الأخبار ٣٧٠ ، البحار ٣٣٧/٩٣.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار ٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر ٣٦٩.

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ٤٣.

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ٤٢.

<sup>(</sup>٦) الأعراف: ٥٥.

<sup>(</sup>V) الأعراف: ۲۰۵.

<sup>(</sup>٨) أَلْزُمَّل : ٨.

<sup>(</sup>٩) أل عمران : ٦١.

٦٤٤ ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام
 وَرَهباً ﴾ (١) .

والبصبصة ومنها حديث دانيال (عليه السلام) «حين ألقي في الجُبّ و ألقي عليه السباع فجعلن يلحسنه ويبصبصن إليه » بصبص الكلب إذا حرّك بذَنبه ...(٢) .

## ۲۵۲ تبقی وحدك وحدك كها كنت وحدك

كلمة مختارة قال الكفعمي : دعاء مستجاب مروي عن الكاظم (عليه السلام) ، بُسمل وَقُل :

« سبحانك اللهم وبحمدكُ أُثني عليك ، وما عسى أن يبلغ من ثنائي عليك وأبحّدك مع قلّة عملي وقصر ثنائي ، وأنت الخالق وأنا المخلوق \_ إلــــى قوله : \_

كنت إذ لم يكن شيء ، وكان عرشك على الماء ، إذ لاسهاء مبنية ، ولا أرض مدحية ولا شمس تضييء ، ولاقمر يجري ، ولا كوكب درّي ، ولانجم يسري ، ولا سحابة منشاة ولا دنيا معلومة ، ولا آخرة مفهومة ، وتبقى وحدك وحدك كا كنت وحدك ..... »(1).

دعاء طويل نسبي بالقياس إلى أطول منه مشتمل على مضامين تُنير القلوب وتجذبها إلى مالكها ، وتدفع النفوس إلى بارئها ، ولبيانها موضع خاصّ ،

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٩٠

<sup>(</sup>۲) النهاية ۱۳۱/۱ ـ بصبص ـ «من طمع،أو خوف».

<sup>(</sup>٣) البلد الأمين ٣٨٩.

أنَّ المراد منها بيان التفريد والتوحيد الذي يفسّره قوله تعالى : ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم قل هو الله أحد ۞ الله الصمد ۞ لم يلد ولم يولد ۞ ولم يكن له كفواً أحد ﴾ (١).

هذا هو التوحيد الخالص النافي للضدّ والندّ والعدد والنظير والتركيب وكلّ ما يحمل صفةً أو نعتاً من صفات المخلوقين ونعوتهم، قال أمير المؤمنين (عليه السلام):

« أوّل الدين معرفته ، وكال معرفته التصديق به ، وكال التصديق به توحيده ، وكال توحيده الإخلاص له ، وكال الإخلاص له نفي الصفاتعنه! لشهادة كلّ صفة انّها غير الموصوف ، وشهادة كل موصوف أنّه غير الصفة . فمن وصف الله سبحانه فقد قرنه ، ومن قرنه فقد ثنّاه ، ومن ثنّاه فقد جزّأه ، ومن جهله فقد أشار إليه ، ومن أشار إليه فقد حدّه ، ومن حدّه فقد عدّه ، ومن قال : عَلام » فقد أخلى منه » أن فقد عدّه ، ومن قال : « فيم فقد ضمّنه ، ومن قال : عَلام » فقد أخلى منه » أن ولعمر الله إنّه تفسير بكلّ معنى الكلمة لكلمة « تبقى وحدك وحدك كا

كنت وحدك » وأنّه يُغنيك عن أيّ تفسير.

<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص : ١ ـ ٥.

<sup>(</sup>٢) النهج ٧٢/١ ، الخطبة ١.

## ٢٥٣ تجعل فيها بينك وبينها البحر الأخضر

كلمة سائرة على اللسان تقال للمسافة القصوى ، والبُعد الشاسع بين الشيئين نظير قوله تعالى : ﴿ يَا لَيْتَ بَينِي وَبِيَنكَ بُعدَ المُشرِقَينَ ﴾ (١) قالها الإمام الكاظم (عليه السلام) في حوار بينه ، وجمع منهم عبدالله بن مصعب الزبيري راوي الحديث المتقدّم ذكره عند « إن فعلت لم أجالسك »(١) . في أمر النساء ، وقد خاضوا فيه والإمام ساكت وقال لمّا سكتوا :

«امّا الحرائر فلا تذكروهنّ ، ولكن خير الجواري ما كان لك فيها هوى وكان لها عقل وأدب فلست تحتاج إلى أن تأمر ، ولا تنهى . ودون ذلك ما كان لك فيها هوى ، وليس لها أدب فأنت تحتاج إلى الأمسر والنهي . ودونها ما كان لك فيها هوى وليس لها عقل ولا أدب ، فتصبر عليها لمكان هواك فيها . وجارية ليس لك فيها هوى وليس لها عقل ولا أدب فتجعل فيها بينك وبينها البحر الأخض.

قال ...: فقال لي : مه إن فعلت لم أجالسك  $^{(T)}$ .

#### أقول:

سبق سند الشيخ الكليني لهذا الحديث ، وترجمة الزبيري عديم الأدب

<sup>(</sup>١) الزخرف : ٣٨.

<sup>(</sup>۲) حرف «إن».

<sup>(</sup>٣) الكاني ٣٢٧/٥ ـ ٣٢٣ ، باب أصناف النساء ، الحديث ٢ ، الوسائل ١٣٠/١٤.

أعطي أهل البيت (عليهم السلام) جوامع الكلم وكيف لا وهم أمراء الكلام ففي النبوي: «أو تيتُ جوامع الكلم، واختصر لي الكلام اختصاراً» (٢) والعلوي: «إنّا لأمراء الكلام، وفينا تنشّبت عروقه، وعلينا تهدّلت غصدنه» (٣).

ولفظة « إنّا » كناية عن أهل البيت جميعاً ؛ لأنّهم كنفس واحدة ولَمن لبّة قريش التي هي سنام العرب البلغاء الفُصحى ، وقد نزل القرآن في بيوتهم وعندهم علم ما كان وما يكون وما هو كائن.

وتقسيم الجواري إلى ثلاثة يشهد له العيان قبل البرهان ، وإنّ الإمام روحي فداه أراد أن يمنح القوم مما فيه خائضون ولم يأتوا بشيء يشفي الغليل في هذا المضار.

ثم التمثيل للقسم الثالث بالبحر الأخضر لأمرين : البُعد الشاسع ، وعدم الاستطاعة (<sup>4)</sup>.

<sup>(</sup>١) حرف «إن».

<sup>(</sup>٢)عوالي اللئالي ١٢٠/٤ ، كنز العيَّال ٤٤٠/١١ . رقم ٣٢٠٦٨.

<sup>(</sup>٣) النهج ١٢/١٣ ، الخطبة ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) والوصول إليه ، أو كناية عن الإهلاك لها بأن ترُمي الجارية في البحر لو ساغ.

ثم إنَّ من الشواهد على أنَّ المراد من البحر الأخضر البحرالهادئ؛ المتصل إليه البحر الأحمر المتواجد في جزيرة العرب، أنَّه (عليه السلام) كان متواجداً في المدينة المنوّرة الكائنة في الجزيرة العربيّة، أو المراد به الخزر المصحّف عن الأخضر ويقوى في النظر أنّه البحرالهادئ المحسوم بالدنيا؛ إذ يقال يميل لونه إلى الخضرة، أو السهاء، ويحتمل أنَّه ممّا يعلمه المعصوم دون غيره، والله العالم.

## ٢٥٤ التحدّث بنعم الله شكر

روى السيد ابن طاووس بإسناده إلى محمد بن عبدالله بن زيد النهشلي قال: أخبر في أبي قال: سمعت الإمام موسى بن جعفر (عليه السلام) يقول: التحدّث بنعم الله شكر، وترك ذلك كفر، فاربطوا نعم ربكم تعالى بالشكر(١) وحصّنوا أموالكم بالزكاة(١)، وادفعوا البلاء بالدعاء ١)، فإنّ الدعاء جُنّة منجية تردّ البلاء وقد أبرم إبراماً(١).

لو لم يكن إلا قوله تعالى : ﴿ وأمّا بنعمة ربّك فحدّث ﴾ (٥) لكفى دليلاً للكلمة الكاظميّة ، ولكن بها أنّ الخطاب للرسول (صلّى الله عليه وآله) يراد بالنعمة ما ذكره على بن إبراهيم القمي قال : بها أنزل الله عليك ، وأمرك به من الصلاة و الزكاة والصوم ، والحجّ والولاية ، وبها فضّلك الله به (١٦).

قال الفيض: في المجمع عن الصادق (عليه السلام) معناه: فحدّث بها أعطاك الله وفضّلك ورزقك، وأحسن إليك وهداك. وفي المحاسن عن الحسين ابن علي (عليهها السلام) قال: أمره أن يحدّث بها أنعم الله عليه من دينه وفي

<sup>(</sup>١) حرف الهمزة مع الراء.

<sup>(</sup>٢) حرف الحاء مع الصاد.

<sup>(</sup>٣) حرف الهمزة معالدال.

<sup>(</sup>٤) مهج الدعوات ۲۱۸ ، الوسائل ۱۰۹۵/٤ ، البحار ۱۵۰/٤۸.

<sup>(</sup>٥) الضحى : ١١.

<sup>(</sup>٦) تفسير القمى ٤٢٨/٢.

الكافي عن الصادق (عليه السلام) ... قال : إذا أنعم الله على عبده بنعمة فظهرت عليه سمّي حبيب الله محدّثاً بنعمة الله ، وإذا أنعم الله على عبده بنعمة فلم تظهر عليه سمّي بغيض الله مكّذباً بنعمة الله ".

وكل ذلك من ظاهرة آية التحدّث، وإطلاقها شامل لغير المذكور أيضاً كما أنَّ الخطاب لايخصٌ مورده فيعمّ الجميع لعموم الحكم، وقد مرَّ غير مرّة أنَّ خصوص المورد لا ينافي عموم الحكم، كما أنَّ كلام المعصوم كذلك.

ثم إنَّ التحدَّث إنَّها كان شكراً للنعمة ؛ لأنَّه يكشف عن إجلال المنُّعم وذلك يحسب شكراً لها.

## ٢٥٥ التختّم بالزُمرُد يُسر لا عُسر فيه

من الأحجار الكريمة الزمرّد ويستحبّ به التختم ، كلمة رواها الشيخ الكليني عن الإمام الكاظم (عليه السلام) قال :

عدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن هارون بن مسلم عن رجل من أصحابنا وهو الحسن بن علي بن الفضل ـ ويلقّب سكباج ـ عن أحمد بن محمد ابن نصر صاحب الأنزال وكان يقوم ببعض أمور الماضي (عليه السلام) قال : قال لي : يوماً وأملىٰ على من كتاب التختّم بالزُمُرّد يُسر لا عُسر فيه (١)

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي ٨٢٨/٢ ـ ٨٢٩.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٤٧١/٦ ، كتاب الزيّ والتجمّل.

#### الزُّمُرَّد :

بالضمتين وتشديد الراء ، وقد تفتح : جوهر معروف ، وهو أنواع : ذُبابي ، وريحاني ، فسدقي ، وصابوني . التختم به يمنع عن عروض الصرع ، ويعمي الأفعى إذا وقع نظرها عليه (() وأهم أثر له أنّه يُسر لا عُسر فيه . وهو أحد الأحجار الكريمة و منها الياقوت النافي التختم به الفقر كهافي نبوي ، وصادقي ، وكاظمي (۱) .

والعقيق يقضى للمتختّم به حاجته ؛ دلّ عليه النبوي والصادقي (٢) . وأمان في السفر كما في الصادقي ، ويقضي له الحاجة بأحسنها ، وهو مبارك و يُعطى الحسنى كما في النبوي أن ولم ير مكروها على مافي الصادقي ، والفيروزج « أتدري ما اسمه ؟ قلت : فيزوزج ، قال:هذا بالفارسيّة فها اسمه بالعربيّة ؟ قلت : لاأدري قال : اسمه الظفر » حوار دائر بين النبي وعليّ صلوات الله عليها وآهها (٢) ، وغيره من جوهر أو حجر ثمين من جزع يهاني وبلّور ، ودُرّ وأشباه ذلك . ولولا خوف الإطالة لنجّزنا لك الحوالة ، ولاريب أنّه كما سبق للأحجار والجواهر آثار مشتركة ولكلّ واحد واحد أثر يخصّه ، ويجمع الجميع انّ التختّم به الجمال والتزيّن وتقوية للقلب ، وإرغام للعدوّ ، وسنّة في الصلاة وحفظ في السفر

<sup>(</sup>١) منتهى الأرب في لغة العرب ٥١٥/٢ بعد التعريب.

<sup>(</sup>٢) الكانى ٦/٧١٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٦/٠٧٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر.

<sup>(</sup>٥) المصدر ٤٧١.

<sup>(</sup>٦) المصدر ٤٨٢/٢.

أمال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

والحضر . وفي كتاب عدّة الداعي لابن فهد الحلّي ذكر شعر ما يوهم إنّ الزمرّد شجر ، ولكنه حجر عبّر به مجازاً ١٠٠؛ لعلاقة التشبيه به.

## ٢٥٦ التدبير نصف العيش

من حكميّات الإمام الكاظم (عليه السلام) التي رواها ابن شعبة قال : « التدبير نصف العيش »'<sup>۲</sup>'.

التدبير في الأمر: أن تنظر إلى ما يؤل إليه عاقبته، وتدبّر الأمر: التفكر فيه (٢٠).

في التدبير أحاديث ، وكلمات

من الأحاديث: الحِكَم العلويّة: التدبير نصف المعونة. التدبير قبل العمل يؤمن الندم. التدبير قبل الفعل يؤمن العثار. القليل مع التدبير أبقى من الكثير مع التبذير. أدلّ شيءٍ على غزارة العقل حسن التدبير. حسن التدبير ينمي قليل المال، وسوء التدبير يفني كثيره. صلاح العيش التدبير. قوام العيش حسن التقدير، وملاكه حسن التدبير. لاعقل كالتدبير. آفة المعاش سوء التدبير. سبب التدمير سوء التدبير. من ساء تدبيره تعجّل تدميره. لاغنى مع سوء تدبير، يستدلّ على الإدبار بأربع: سوء التدبير، وقبح التبذير، وقلة

<sup>(</sup>۱) ص ۳۰٦.

بأبصار التخنج طامحات كأنَّ حداقها ذهب سبيك على قصب الرمرَّد مخبرات بأنَّ الله ليس له شريك (٢) التحف ٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) اللسان ٢٧٣/٤ ـ دبر \_ ، مجمع البحرين ـ دبر \_.

٦٥٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام الاعتبار ، وكثرة الاعتدار (١٠٠٠ .

#### كلمات في التدبير:

من أصلح المال صان الأكرمَيْن: الدين، والعرض، ما عال مقتصد. أصلحوا أموالكم لنبوة الزمان، وجفوة السلطان. التدبير يشمر اليسير، والتبذير يبدّد الكثير، حسن التدبير مع الكفاف أكفى من الكثير مع الإسراف. إنّ في إصلاح مالك جمال وجهك، وبقاء عزّك، وصون عرضك، وسلامة دينك. من لم يحمد في التقدير، ولم يذمّ في التبذير فهو سديد التدبير (1).

#### أقول :

المتحصّل من جميع ما ذكرناه أنّ التدبير من خصال وصفات العقلاء والأكياس .

## ۲۵۷ تراه مثل نهر سُوراء

كلمة تمثيل جاءت لبيان الفجر الصادق المتميّز عن الفجر الكاذب لكي تصحّ فريضة الصبح عنده ، روى الشيخ الحرّ عن الشيخ الطوسي قال :

« وبإسناده عن محمد بن علي بن محبوب عن أحمد بن محمد بن عيسى عن الحسين بن سعيد عن فضالة عن هشام بن الهذيل عن أبي الحسن الماضي

<sup>(</sup>١) تصنيف غرر الحكم ودرر الكلم ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) التمثيل والمحاضرة ٤٢٨.

ويجد المتتبعّ أكثر ثمًّا ذكر هنا.

(عليه السلام) قال: سألته عن وقت صلاة الفجر، فقال: حين يعترض الفجر فتراه مثل نهر سُوراء<sup>(١)</sup>.

#### أقول :

وفي موثق أبي بصير المكفوف قال: سألت أبا عبدالله عن الصائم متى يحرم عليه الطعام؟ قال: إذا كان الفجر كالقبطيّة البيضاء، قلت فمتى تحلّ الصلاة؟ فقال: إذا كان كذلك .....(١).

وصادقي آخر : « الصبح [ الفجر ] هو الذي إذا رأيته كان معترضاً كأنّه بياض نهر سُوراء »<sup>(۱)</sup>.

وللفجر الكاذب والصادق قال الشيخ الحرّ : وروي أنَّ وقت الغداة إذا اعترض الفجر فأضاء حسناً ، وأمَّا الفجر الذي يشبه ذنب السرحان فذاك الفجر الكاذب ، والفجر الصادق هو المعترض كالقباطي (١٠٠).

وأبين حديث وجدته مارواه الشيخ الكليني بإسناده إلى علي بن مهزيار قال : كتب أبو الحسن بن الحصين إلى أبي جعفر الثاني (عليه السلام) معي : جعلت فداك ، قد اختلفت موالوك في صلاة الفجر فمنهم من يصلي إذا طلع الفجر الأوّل المستطيل في السهاء ، ومنهم من يصلي إذا اعترض في أسفل الأفق

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٥٤/٣ ، الباب من الوقت ٢٧ ، الحديث ٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر ١٥٥ ، الباب ٢٨ ، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر ١٥٣ ، الباب ٢٧ ، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٤) السرحان الدنب.

<sup>(</sup>٥) المصدر ١٥٣.

والقباطي نسبة إلى القبط بكسر القاف وهم أهل مصر أي ثباب بيض رقيقة تجلب من مصر . مجمع البحرين ـ قبط ــ.

واستبان ، ولست أعرف أفضل الوقتين فأصلي فيه ، فإن رأيت أن تعلّمني أفضل الوقتين وتحدّه لي ، وكيف أصنع مع القمر والفجر لايتبيّن معه حتى يحمر ويصبح وكيف أصنع مع الغيم ، وماحدّ ذلك في السفر والحضر ؟ فعلت إن شاء الله.

فكتب (عليه السلام) بخطّه ، وقرأته : الفجر \_ يرحمك الله \_ هو الخيط الأبيض المعترض ليس هو الأبيض صعداء ، فلا تصلّ في سفر ولا حضر حتى تتبيّنه ؛ فإنّ الله تبارك وتعالى لم يجعل خلقه في شبهة من هذا فقال : ﴿ كُلُوا واشربوا حتى يتبيّن لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر ﴾ (١) فالخيط الأبيض هو المعترض الذي يحرم به الأكل والشرب في الصوم ، وكذلك هو الذي توجب به الصلاة (١).

قال الحموي: سُوراء بضم أوّله وسكون ثانيه ثم راء وألف ممدودة: موضع يقال هو إلى جنب بغداد. وقيل: هو بغداد نفسها، ويروى بالقصر. قيل: سمّيت بسُوراء بنت أردوان بن باطي الذي قتله كسرى أردشير وهي بنتها ـ من البناية ـ .

وقال الأديبي: سوراء موضع بالجزيرة ، وذكر ابن الجواليقي: أنّه ممّا تلحن العامّة بالفتح فقالت سوراء . \_ وقال الحموي أيضاً : \_ سُورا مثل الذي قبله إلّا أنّ ألفه مقصورة على وزن بُشرى : موضع بالعراق من أرض بابل وهي مدينة السريانيّين ، وقد نسبوا إليها الخمر ، وهي قريبة من الوقف والحلّة المزيديّة ... (17).

وعليه فقـولـه (عليه السلام) : « مثل نهر سوراء » يراد به نهر دجلة

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢٨٢/٣ باب وقت الفجر ، الحديث ١.

<sup>(</sup>٣) معجم البلدان ٢٧٨/٣ . \_ سوراء \_.

المتواجد في بغداد والمقصود بياضه وامتداده المنتشر في الأفق ، لأنّه أوّلاً يظهر بياض في الأفق العالي ولانقطاعه عن أسفل الأفق سمّي صبحاً كاذباً ، لوجود ظلمة الليل في الأسفل وبعد ذلك يزول البياض الذي يشبه ذنب السرحان وهو الذئب فيظهر بياض معترضاً في أسفل الأفق ممتداً كأنّه نهر طويل ، أو قل : كأنّه ثوب أبيض ممدود " وهو الصبح الصادق .

# ۲۵۸ ترك الدنيا من الفضل ، وترك الذنوب من الفرض

من حكم الإمام الكاظم (عليه السلام) المخاطب بها هشام بن الحكم ، رواها الشيخ الكليني ( طاب ثراه ) :

« يا هشام إن العقلاء تركوا فضول الدنيا ، فكيف الذنوب ، وترك الدنيا من الفضل ، وترك الذنوب من الفرض »(١٠).

ولايعادل الفضل بالفرض ، إذ في الفضل المثوبة ، وفي ترك الفرض العقوبة ولا يساوي العاقل بين التَركينُ ، وقد دلّت الأدلّة الأربعة : الكتاب ، والسنّة ، والإجماع ، والعقل على لزوم ترك الكبائر ، وإتيان الفرائض .

وهنـا بحوث منها : تعريف الكبيرة ، والفرق بينها وبين الصغيرة وهل

<sup>(</sup>١) في حديث الهادي (عليه السلام): «إذا انتصف الليل ظهر بياض في وسط السياء شبه عمود من حديد تضيئ له الدنيا فيكون ساعة، ثم يذهب ويظلم فإذا بقي ثلث الليل ظهر بياض من قبل المشرق فاضاءت له الدنيا فيكون ساعة ... ثم يظلم ... ثم يطلع الفجر الصادق الكافي ٢٨٤/٣.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ١٨/١.

الأولى ما أوعد عليه النار في الكتاب العزيز ، أو في السنة ؟ أو انّ الذنوب كلّها كبائر ، وإنّما تكون صغيرة بالقياس إلى أشدّ منها ؟

ومنها أي من البحوث عدّها هل هي سبع أو سبع عشر ؟ في صحيح صادقي رواه الكليني بإسناده إلى محمد بن مسلم عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: سمعته يقول: الكبائر سبع: قتل المؤمن متعمّداً، وقذف المحصنة، والفرار من الزحف، والتعرّب بعد الهجرة، وأكل مال اليتيم ظلماً، وأكل الربا بعد البيّنة، وكلّ ما أوجب الله عليه النار (۱۱)؟ أو سبعين؟ أو أكثر؟ ليس هنا موضع ذكرها.

ومنها ما لايغفر من الذنوب كالشرك ، وظلم العباد بعضهم لبعض قال تعالى ﴿ إِنَّ الله لايغفر أَن يُشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ (٢).

ومنها آثارها : في علوي : « فها زالت نعمة ولانضارة عيش إلا بذنوب اجترحوا إنّ الله ليس بظلام للعبيد »<sup>(۱)</sup> وصادقي : « إنّ الرجل يذنب الذنب في عجرم صلاة الليل ، وإنّ العمل السيّء أسرع في صاحبه من السكين في اللحم »<sup>(1)</sup>.

﴿ وما أصابكم من مصيبة فبها كسبت أيديكم ويعفو عن كثير ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) أصول الكافى ٢٧٧/٢.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧٣/٢٥٠ ، من الخصال.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ٢٧١/١ ، البحار ٣٣٠/٧٣.

<sup>(</sup>۵) الشوري : ۳۰.

## ۲۵۹ ترك النفس وما تهوى أذاها

عاقبة هوى النفس شرَّ وفساد، وإنَّها خيرها وصلاحها كفَّها عمَّا تهوى. قد سبقت كلمة الإمام الكاظم (عليه السلام) عند « اتَّق المرتقى السهل إذا كان منحدره وعراً »`` ، لرواية الشيخ الكليني (طاب ثراه) بإسناده إليه قال روحى فداه:

« لاتدع النفس وهواها ؛ فإنّ هواها في رداها ، وترك النفس وما تهوى أذاها ، وكفّ النفس عبّا تهوى دواها » أنا

وقد علَّقنا على الحديث بعض التعليق النافع لفهم الكلمة المختارة فراجع (٣).

#### ماهي النفس ؟ وما عددها ؟

قال العلامة الحلي في معارج الفهم : اختلف الناس في حقيقة النفس ماهي ؟ ـ إلى أن قال : ـ والمشهور مذهبان.

أحدهما: أنّ النفس جوهر ليس بجسم ولا حالٌ في الجسم وهو مدبّر لهذا البدن وهو قول جمهور الحكماء، ومأثور عن شيخنا المفيد، وبني نوبخت من أصحابنا.

<sup>(</sup>١) حرف الهمزة مع التاء.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافى ٣٣٦/٢، الوسائل ٣٤٦/١١.

<sup>(</sup>٣) حرف الهمزة مع الناء.

والثاني أنَّها : جوهر أصلية " في هذا البدن ، حاصلة فيه من أوَّل العمر إلى آخره ، لا يتطرّ ق إليها التغيّر ولا الزيادة ولا النقصان.

وعند المعتزلة عبارة عن الهيكل المشاهد المحسوس ... 🗥 ـ

تعريف الشيء بأظهر خواصّه لا يكون من فصوله الحقيقيّة ، بل كما قال المحقق الخراساني ( طاب ثراه ) في تعريف الإنسان بأنَّه حيوان ناطق : ( انَّ مثل الناطق ليس بفصل حقيقي بل لازم ماهو الفصل وأظهر خواصّه )(٢) ، وأنَّ حقائق الأشياء لا يعلمها إلَّا الله تعالى .

#### النفس وعددها:

إنَّ النفس واحدة لا تعدُّد ذاتَّى لها ، وإنَّها تتعدُّدها بسياتِها باعتبار كيالها وشنونها إلى المطمئنة . والراضية . والمرضية . ﴿ يأيِّتها النفس المطمئنَّة \* ارجعى إلى ربك راضية مرضية ﴾ (الوّامة ﴿ ولا أقسم بالنفس اللوّامة ﴾ (٥) . والأمّارة ﴿ إِنَّ النفس لأمّارة بالسوء ﴾ (١) والملهمة ﴿ فالهمها فجورها وتقواها ﴾ (٧) كما إنّنا لا نتعدد بتعدّد غير صفاتنا وكمالاتنا.

<sup>(</sup>١) كذا.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦١/٨١.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢/١ه ، المشتق.

<sup>(</sup>٤) الفجر: ٢٧ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٥) القيامة: ٢.

<sup>(</sup>٦) يوسف: ٥٣.

<sup>(</sup>Y) الشمس : ٧ ـ ٨.

ولايخفى أنَّ الكلمة حكمة بالغة تنفع المجاهد مع النفس الإِمَّارة.



## **۲7.** تطأطأت عن سمو الخيل ، وتجاوزت قمو العير

من كلمات الإمـام الكاظم (عليه السلام) أجاب بها المعترض ، رواها الشيخ الكليني (طاب ثراه) قال:

علي بن إبراهيم أو غيره رفعه قال : خرج عبد الصمد بن علي ومعه جماعة فبصر بأبي الحسن موسى بن جعفر ( عليهما السلام) مقبلًا راكباً بغلاً ، فقال لمن معه:مكانكم حتى أضحككم من موسى بن جعفر ، فلمَّا دنا منه قال له : ماهذه الدابة التي لاتدرك عليها الثار، ولاتصلح عند النزال؟

فقال له أبو الحسن : تطأطأت عن سموّ الخيل ، وتجاوزت قمو إلعير ، وخير الأمور أوسطها . فأفحم عبد الصمد فها أخار جواباً''.

#### أقول :

روي الحديث جمع منهم الشيخ المفيد ( طاب ثراه ) يختلف معه بعض الاختلاف كالاتي:

وذكر ابن عمار وغيره من الرواة أنَّه لمَّا خرج الرشيد إلى الحجَّ وقرب من المدينة استقبله الوجوه من أهلها يقدمهم موسى بن جعفر (عليه السلام) على بغلة ، فقال له الربيع : هذه الدابة التي تلقيت عليها أمير المؤمنين والله إن طَلبت عليها لم تدرك ، وإن طَلبت عليها لم تفت ، فقال : إنَّها تطأطأت عن خيلاء الخيل ،

<sup>(</sup>١) الكاني ٢١/١٥، الوسائل ٣٤٦/٨، البحار ١٠٣/٤٨، ١٥٤، ١٧٦، ١٧٨.

170 ...... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام وارتفعت عن ذلّة العمر ، وخمر الأمور أوسطها الله

ومنهم ابن شهراشوب موافق للمفيد في جواب الإمام (عليه السلام) دون القائل له فراجع الله عليه السلام) دون القائل له فراجع الله عليه السلام) دون القائل له فراجع الله عليه السلام) دون القائل له فراجع الله فراع الله فراجع الله فراء الله فراع ال

وقد اشتمل الجواب على ثلاث كلمات ثنتان منها تمهّدت لثالثتها . قوله (عليه السلام) : « تطأطأت عن سمو الخيل » وخيلائه هبوط عنه وتجنّب عن الشموخ الآتي من قبل الاعتلاء عليه الممنوع شرعاً وعقلاً . « وتجاوزتُ قمو العير » القمو : الذليل القامية من النساء الذليلة ، وأقمى عدوّه : إذا أذلّه (أ) والعير : الحمار الوحشي والأهلي أنا والارتفاع عنه ترك ركونه و « خير الأمور أوسطها » يأتي في موضعه أن.

# ۲۹۱ تعجب الجاهل من العاقل اكثر من تعجب العاقل من الجاهل

من حكم الإمام الكاظم (عليه السلام) ما رواه ابن شعبة الحرّاني (طاب ثراه) أن ، والعلامة المجلسي رحمه الله عنه ، وعدّوا الكلمة من حكمه ومواعظه (٧).

<sup>(</sup>١) الإرشاد ٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) المناقب ٢٠٠/٤.

<sup>(</sup>٣) اللسان ٢٠١/١٥ \_ قيا \_.

<sup>(</sup>٤) القاموس ـ قمأ ـ.

<sup>(</sup>٥) حرف الخاء مع الياء.

<sup>(</sup>٦) التحف ٤١٤.

<sup>(</sup>٧) البحار ۲۲٦/۷۸.

#### التعجّب:

حالة تعرض عند خفاء علّة الشيء أو علله، أو قل كلّ أمر فيه نوع غرابة يجهلها الانسان، أو إدراك ما فيه غرابة لايعرفها صاحبه، وكلّ شيء من العاقل يخفى على الجاهل سببه والعاقل لا يخفى ما فيه الجاهل من شئون؛ لمكان تعقله، وقد يطلق التعجّب على العاقل من باب تجاهل العاقل وهو مجاز بل على خالق العقل الذي لا يخفى عليه شيء مجازاً أو تأويلًا وقد جاء ذلك في بعض خالق العقل الذي لا يجفى عليه شيء مجازاً أو تأويلًا وقد جاء ذلك في بعض الأحاديث أيضاً وقد يجهل العقلاء بل أهل العالم كله ما الله يعلمه، وكل صنعه تعالى عجب.

#### قسال ابن الأثير:

فيه (۱) : « عجب ربّك من قوم يساقون إلى الجنّة في السلاسل » أي عظم ذلك عنده وكبر لديه . اعلم الله تعالى أنّه إنّا يتعجّب الآدمي من الشيء إذا عظم موقعه عنده وخفي عليه سببه ، فأخبرهم بها يعرفون ليعلمواموقع هذه الأشياء عنده.

وقيل : معنى « عجب ربك » : أي رضي وأثاب ، فسيّاه عَجباً مجازاً ، وليس بعجب في الحقيقة . والأوّل أوجه...

والحديث الآخر « عجب ربكم من إلّكم وقنوطكم » وإطلاق التعجّب على الله مجاز ؛ لأنّه لا يخفى عليه أسباب الأشياء . والتعجّب ممّا خفي سببه ولم يعلم (۱).

<sup>(</sup>١) أي الحديث النبوي.

 <sup>(</sup>۲) النهاية ۱۸٤/۳ ـ عجب ـ والإل شدة القنوط ، ورفع الصوت بالبكاء النهاية ١/١٦ ـ الله ـ..

المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

وعلوى : «عجبت للمتكبّر الذي كان بالأمس نطفة ، ويكون غداً حىفة " (١)

« وعجبت لمن شكّ في الله وهو يرى خلق الله ، وعجبت لمن نسى الموت وهو يرى من يموت ، وعجبت لمن أنكر النشأة الأخرى وهو يرى النشأة الأولى ، وعجبت لعامر دار الفناء ، وتارك دار البقاء »<sup>(۱)</sup>.

وسجادي : « عجبت لمن يحتمي عن الطعام لمضرَّته ، ولا يحتمي من الذنب لمعرَّته »<sup>۳</sup>.

هذه قطرة من بحر زاخر.

## 777 تعلم العلم ما جهلت

من حكم الإمام الكاظم (عليه السلام) التي جاءت في غضون كلام له مع هشام بن الحكم ، رواه ابن شعبة الحرَّاني ، والمجلسي نقلًا عنه قال : قال : « يا هشام تعلُّم العلم ما جهلت ، وعلَّم الجاهل مَّا عُلَّمت ... »(1).

أقول : تأتي الكلمة الثانية في موضعها<sup>ه،</sup> ولها نوع علقة بالأولى نشير إليها: وهي نشر العلم الذي تعلُّمه الإنسان، وإلَّا كان مِّن يكتم العلم حتى عن أهله وقد جاء التنصيص على مظلوميّة الممنوع عنه.

<sup>(</sup>١) النهج ١٢٨/ ٣١٥ ، الحكمة ١٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٥٩/٧٨ . والمعرّة الأثم والمساءة ، والأذى والجناية . هامش المصدر.

<sup>(</sup>٤) التحف ٣٩٤ ، البحار ٢٠٩/٧٨

<sup>(</sup>٥) حرف العين مع اللام.

ففي نبوي: «أيّها الناس لا تعطوا الحكمة غير أهلها فتظلموها، ولا تمنعوها أهلها فتظلموهم »(١)، وكاظمي: « يا هشام لا تمنحوا الجهّال الحكمة فتظلموها، ولا تمنوعها أهلها فتظلموهم »(١).

ومنه يعلم أنَّ قوله (عليه السلام) : « وعلَّم الجاهل ممَّا علَّمت » لايراد إلَّا من هو أهل لذلك وسيأتي فيه مزيد توضيح إن شاء الله تعالى .

قوله (عليه السلام): «تعلّم العلم ما جهلت »، لأدلّة لزوم التعلم والطلب له على ما نصّ في النصوص منها الصحيح النبوي: « طلب العلم فريضة على كلّ مسلم ، ألا إنّ الله يحبّ بُغاة العلم ، والكاظمي: « هل يسع الناس ترك المسألة عمّا يحتاجون إليه ؟ فقال: لا »، وفي العلوي: « ... ألا وإنّ طلب العلم أوجب عليكم من طلب المال ؛ إنّ المال مقسوم مضمون لكم قد قسمه عادل بينكم ، وضمنه وسيفي لكم ، والعلم مخزون عند أهله ، وقد أمرتم بطلبه من أهله فاطلبوه » "ا.

بيان: يريد (عليه السلام) بكلمة «من أهله» النبيّ وأهل بيته (عليهم السلام)؛ لأنّهم خزنته وعلى الطالب له لزوم النظر عمّن يأخذه كها جاء ذلك في تفسير قوله تعالى: ﴿ فلينظر الإنسان إلى طعامه ﴾ (٤) في الباقري قال: «علمه الذي يأخذه عمّن يأخذه »(٤).

<sup>(</sup>١) البحار ٧٧/١٨١.

<sup>(</sup>٢) التحف ٣٨٩ ، البحار ٣٠٣/٧٨.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٣٠/١، كتاب فضل العلم.

<sup>(</sup>٤) عبس: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير البرهان ٢٩/٤.

نَعم إذا كان أهلًا . أخذ الحكمة أين ما وجدها . لأنَّها ضالتُه.

## ۲٦٣ تقدّست يا قدّوس عن الظنون والحدوس

من كلمات قنوت الإمام الكاظم (عليه السلام) رواه السيد ابن طاووس (طاب ثراه ) \_ إلى أن قال : \_

« تقدّست يا قدّوس عن الظنون والحدوس ، وأنت الملك القدّوس ،بارئ الأجسام والنفوس ... » الأجسام والنفوس ... » الأجسام والنفوس ... » المناطقة المناطقة

لم نكمل القنوت ، فمن شاء نظر الله الم

من أسهاء الله الحسنى: «القدّوس». قال تعالى: ﴿ القدّوسِ السلام ﴾ "".

قال الشيخ الصدوق في باب أساء الله تعالى : ﴿ القدّوس ﴾ معناه الطاهر ، والتقديس التطهير والتنزيه ، وقوله عزّ وجلّ حكاية عن الملائكة : ﴿ وَنَحْنُ نُسبّحُ بِحَمْدُكُ وَنُقَدّس لِك ﴾ أي ننسبك إلى الطهارة ، ونسبّحك ونقدّس لك بمعنى واحد . وحظيرة القدس : موضع الطهارة من الأدناس التي تكون في الدنيا والأوصاب والأوجاع وأشباه ذلك ، وقد قيل : إنّ القدّوس من أسهاء الله عزّ وجلٌ في الكتب في الكتب أن القدّوس من

<sup>. -----</sup>

<sup>(</sup>١) مهج الدعوات ٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر.

<sup>(</sup>٣) الحشر : ٢٣.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٣٠.

<sup>(</sup>٥) التوحيد ٢١٠.

وقال ابن فهد الحلّي: ﴿ القدّوس ﴾ فُعّول من القدس وهو الطهارة ، والقدّوس الطاهر من العيوب المنزّه عن الأنداد والأولاد . \_ ثم أورد ( طاب ثراه) كلام الصدوق المتقدّم الذكر \_ " .

قال ابن الأثير: في أسهاء الله تعالى « القُدّوس »هو الطهر المنزّه عن العيوب. وفُعُول: من أبنية المبالغة، وقد تفتح القاف، وليس بالكثير، ولم يجئ منه إلّا قَدّوس، وسَبّوح، وذَرّوح ... (١٠).

ولم يجئ في القرآن الكريم بهذا اللفظ إلّا في سورة الحشر : ﴿ القُدّوس ﴾ والغالب عليه في الأدعية ذكره مع السبّوح الذي قال الصدوق في باب الأسهاء : ﴿ السُبّوح ﴾ هو اسم مبني على فعول ، وليس في كلام العرب فُعول إلّا سبّوح و قُدّوس ، ومعناهما واحد أن وقد عرفت ذرّوح أيضاً أي المحمر كثيراً وكيف كان فإن اسم الله القدوس توجب المداومة على ذكره القداسة الروحية وطهارة القلب إذا سأل الذاكر منه تعالى ذلك والقنوت الكاظمي خاصة في حالة القنوت.

<sup>(</sup>١) عدّة الداعي ٣٠٧ ـ ٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) النهاية ٢٣/٤ \_ قدس \_.

<sup>(</sup>٣) الحشر : ٢٣.

<sup>(</sup>٤) التوحيد:۲۷.

أقول : الحُدوس جمع الحُدُس ولم أر في اللغة له تصريحاً إلّا أنّه كالضرب والضروب : الوهم والتخمين.

## ٢٦٤ تمسّكتُ بالحبل المتين ، وتدرّعت بهيبة أمير المؤمنين

من عوذة الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواها السيد ابن طاووس لمّا ألقي ببركة السباع أوّلها :

بسم الله الرحمن الرحيم لا إله الا إلله وحده وحده أنجز وعده ونصر عبده وأعزّ جنده ... » \_ إلى أن قال : \_ « فآويت إلى ركن ركين ، والتجأت إلى الكهف المنيع ، وتمسّكت بالحبل المتين ، وتدرّعتُ بهيبة أمير المؤمنين ، وتعوّذت بعوذة سليان بن داود (عليه السلام) ، واحترزت بخاتمه ، فأنا أين كنت كنت آمناً مطمئناً... »(١).

تقدّم ذكرها إلى « ركن ركين » مرّة عند « آويت إلى ركن ركين »<sup>(۲)</sup> ، وبعضها عند « أنا أين كنت كنت آمناً مطمئناً »<sup>(۲)</sup> ، وفيهما أبحاث حول بعض كلمات العوذة.

التمسُّك بالحبل المتين ، والتدرُّع بالهيبة العلوية وتفسيرهما.

الحبل المتين حبل الله الذي أمر العباد باعتصامه ، قال تعالى : ﴿وَاعْتُصُمُوا بَحْبُلُ اللهِ جَمِيعاً وَلا تَفْرَقُوا ﴾ (١٠).

الحبل قيل: أنَّه لفظ مشترك ، وأصله في اللغة السبب الذي يوصل به

<sup>(</sup>١) مهج الدعوات ٢٤٢ \_ ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) الهمزة مع الألف.

<sup>(</sup>٣) الهمزة مع النون.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٠٣.

أعلَّلُ وحكم الإِمام الكاظم عليه السلام /ج١

إلى البُغية والحاجة . والحبل حَبل العاتق ومنه ﴿ وَنَحَنُ أَقَربُ إليهِ مِنْ حَبل الوَريدِ ﴾ (١) الموصول به . والحبل : مستطيل من الرمل ومنه الحديث : والله ما تركت من حبّ ؟ والحبل الرّسَن . والحَبل العهد ، قال الأعشى :

وإذا تُجوَّزها حبال قبيلة أخذت من الأخرى إليك حبالها

يريد الأمان. والحبل الداهية قال كُثير: فلا تعجلي يا عَزَّ أن تشفهمي بُنصح أتى الواشون أم بحُبُول<sup>(۱)</sup>

وقد فسر الحبل في الأحاديث بالقرآن ، وبالنبي وأهل بيته (صلى الله عليهم وسلّم) والشريعة ففي سجّادي : « وحَبلِ الله هو القرآن »<sup>(7)</sup> وصادقي : « نحن حَبل الله ... »<sup>(3)</sup> وكاظمي : « علي بن أبي طالب حَبل الله »<sup>(6)</sup> والجميع حق لا بدّ من الأخذ به ويرجع إليه تعالى والهيبة العلوّية هي الولاية والمحبّة : « هنالك الولاية لله الحق ﴾ (7) والعزّة الربانية والعوذة من الكلمات المختارة التي هي من الحكم النافعة بالصميم .

<sup>(</sup>١) الواقعة : ٨٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١٥٨/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الصافي ١/٨٥/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير البرهان ٣٠٦/١، تفسير العياشي ١٩٤/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير البرهان ٣٠٧/١.

<sup>(</sup>٦) الكهف: ٤٤. وقرء بالكسر أي السلطان، تفسير الصافي ١٥/٢.

## ٢٦٥ مَشَطوا بالعاج ؛ فإنَّ العاج يذهب بالوباء

من الكلمات المختارة ما يؤثر عن الإمام الكاظم (عليه السلام) ، آثره الشيخ الكليني قال :

على بن إبراهيم عن أبيه عن ابن أبي عمير عن الحسين بن الحسن بن عاصم عن أبيه قال: دخلت على أبي إبراهيم (عليه السلام) وفي يده مشط عاج يتمشّط به ، فقلت له: جعلت فداك إنّ عندنا بالعراق من يزعم أنّه لايحلّ النمشّط بالعاج قال: ولم ؟ فقد كان لأبي منها مشط أو مشطان ، ثم قال: تمشّطوا بالعاج ؛ فإنّ العاج يذهب بالوباء (١٠).

كلّ حديث معتبر لايعارضه آخر مثله عمل به ، والمقام كذلك بل فيه ما يؤكّده ومنه الصحيح الباقري : « لابأس به ، وإنّ لي منه مشطاً ، وعن صحيح القاسم بن الوليد قال : سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن عظام الفيل مداهنها وأمشاطها ؟ قال : لا بأس به (٢٠).

#### العاج

قد عرفت عدم البأس في التمشّط بالعاج لا من جهة التحريم ، ولا النجاسة بل جاء الأمر به لإذهاب الوباء به.

قال ابن الأثير : وفيه \_ أي النبوي \_ « إنّه كان له مشط عاج » العاج : الذَّبل . وقيل : شيء يتخذ من ظهر السُلحَفاة البحريّة . فأمّا العاج الذي هو

<sup>(</sup>١) الكافي ٤٨٨/٦ ـ ٤٨٩ ، باب التمشط ، الحديث ٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر ٤٨٩.

أمني وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

عظم الفيل فنجسٌ عند الشافعي ، وطاهر عند أبي حنيفة الله

العاج: عظم أنياب الفيل. وعن الليث لايسمّى غير الناب عاجاً قاله الطريحي، وزاد: « أنّ أبا الحسن كان يتمشّط بمشط العاج » ... وروي « أنّه كان لفاطمة عليها السلام سوار من عاج » ...

ظاهرة التمشط بالعاج الإذهاب بالوباء ، صرح به الكاظمي المتقدّم ، وفسر الوباء بالحمّى إذا مشط الرأس ، وإمرار المشط على الصدر مذهب بالهمّ والوباء وتسريح اللحية سبعين مرّة ، وعدُها مرّة مرّة يبعّد الشيطان أربعين يوماً (١).

## ۲٦٦ تنزل المعونة على قدر المؤونة

من الأمثال السائرة على اللسان ، قاله الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواه ابن إدريس في (آخر السرائر) نقلاً من كتاب موسى بن بكر عن العبد الصالح (عليه السلام) قال : تنزل المعونة على قدر المؤونة ، وينزل الصبر على قدر المصيبة (1).

تأتي الكلمة الثانية في محلّها(°) وأمّا الأولى ففيهما بحثان الأوّل المؤونة ، والثانى المعونة.

<sup>(</sup>١) النهاية ٣١٦/٣ ـ عوج ـ.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين \_ عوج \_ والرواية في النهاية ٣١٦/٣ \_ عوج \_.

<sup>(</sup>٣) انظر الكاني ٤٨٩/٦.

<sup>(</sup>٤) التحف ٤٠٣ ، الوسائل ١١/٥٥١.

<sup>(</sup>٥) الياء مع النون.

#### المؤنة

هي فعولة وقيل: مفعلة من الأين وهو التعب والشدّة ويقال مفعلة من الأون وهو الخرج والعدل، لأنّه ثقل على الإنسان كذا قال الجوهري. وفي المصطلح الفقهي أنّ إخراج الخمس بعد المؤونة كما في صحيح ابن أبي نصر: «كتبت إلى أبي جعفر (عليه السلام) الخمس أخرجه قبل المؤونة أو بعد المؤونة؟ فكتب بعد المؤونة » وهي ما يصرفه في دور السنة على عياله، والضياع بعد مؤونة الضيعة، وبعد خراج السلطان.

قال في الجواهر في تفسير المؤونة: فالأولى إيكاله إلى العرف كإيكال المراد بالعيال إليه، إذ ما من أحد إلا وعنده عيال، وله مؤونة ولعلّه لافرق فيه على الظاهر بين و اجبي النفقة وغيرهم مع صدق اسم العيلولة عليه عرفاً كما صرّح في المسالك والمدارك والرياض ... (٢).

والمؤونة عرف هي مصارف الرجل على نفسه ومن يعول به من مأكل ومشرب وملبس و مسكن وما يحتاج إليه مع رعاية الشئون عادة وباقي الكلام في الفقه.

#### المعونة

قال الشيخ الطريحي: المعونة: الإعانة، وكذا المعَانة بالفتح أيضاً، يقال : ما عندك معونة ولا مُعانة ولا عون. وفي الحديث: « تنزل المعونة على قدر

<sup>(</sup>١) الوسائل ٦/٤٥٣.

<sup>(</sup>۲) الجواهر ۱۹/۱۳ه.

أن وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج المسلام الكاظم عليه السلام /ج المسلام الكونة » ؛ وذلك لتكفّل الله تعالى بالأرزاق (١) ﴿ يمنعون الماعون ﴾ (١) أي المعونة.

## ۲٦٧ التودّد إلى الناس نصف العقل

من حِكَم الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواها ابن شعبة قال : « التودّد إلى الناس نصف العقل »(").

أقول: لا تنافيها الرواية الأخرى عن الإمام الرضا (عليه السلام) الحديث نفسه أيضاً مع اتجاد المضمون أن ويقاربه النبوي: « رأس العقل بعد الدين التودّد إلى الناس ، واصطناع الخير إلى كل بر و فاجر » أن ، والآخر : «رأس العقل بعد الإيان بالله التحبّب إلى الناس » أن ، والآخر عن الإمام الحسن (عليه السلام) : « لا أدب لمن لاعقل له ، ولامروءة لمن لاهمة له ، ولاحياء لمن لادين له ، ورأس العقل معاشرة الناس بالجميل ، وبالعقل تُدرك الداران جميعاً،

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين ـ عون ـ يريد به الحديث الجاري.

<sup>(</sup>٢) الماعون: ٧.

أقول يشمل الحديث طالب العلم ومعلّمه ما يتحمّله من الشدة والنعب في سبيله ، فيوفّقه الله ويعينه بالمعونة المعنويّة والقرب الروحي.

<sup>(</sup>٣) التحف ٤٠٣.

<sup>(</sup>٤) التحف ٤٤٣ ، البحار ٧٨/٢٣٥.

<sup>(</sup>٥) البحار ٤٠١/٧٤

<sup>(</sup>٦) البحار ١٣١/١.

7۷۲ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام ومن حُرم من العقل حُرمهما جميعاً »(١).

#### بيان:

من العقل العِشرة الجميلة ، والتودّد ، والسلام الفاشي بين الناس ، وبه تُدرك الداران : الدنيا والآخرة ، وما أحسن ذلك ، قال الشاعر : ما أحسن الدين والدنيا إذا اجتمعا وأقبح الكفر والإفلاس بالرجل (١)

كيف صار التودد إلى الناس نصف العقل ؟

الجواب: أنّ ذلك نظير النبوي: «من تزوّج أحرز نصف دينه » " وفي الآخر: « فليتق الله في النصف الآخر، أو الباقي » " وهو تعبير شائع، يقال للاهتام والكناية وأنّه لو كان العقل أو الدين مركباً من نصفين فقد وجدبالتودد، أو التزويج النصف الأوّل، وعليه بالنصف الثاني وهذا تمثيل لا يقصد به الحقيقة وياثله المثل السائر: « لا أدري نصف العلم » ( ف) إذ لايراد منه سوى التمهيد للظفر به لأنّ الجاهل إذا عَلِم جَهَله طَلَب العلم، وكيف كان فقد بان المراد من التودد إلى النس، ويشهد له الصادقي: « ... وكونوا إخوة بَرَرَة كما أمركم ألله التودد إلى النس، ويشهد له الصادقي: « ... وكونوا إخوة بَرَرَة كما أمركم ألله ... » ( ال ) " " ...

<sup>(</sup>۱) البحار ۸۱۱/۷۸.

<sup>(</sup>٢) جامع الشواهد ١/٣ ، لأبي دلامة.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ١٤/٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر.

<sup>(</sup>٥) أمثال وحكم ١٣٤٠/٣.

<sup>(</sup>٦) البحار ٤٠١/٧٤.

ولفظ «نَصَف العقل» بفتح النون من الإنصاف لا الأنصاف على احتيال قريب جدّاً. أي النتودد إلى الناس من الإنصاف العقلي.

حرف الثاء

#### **۲7**

# ثلاثة لا تضرّ : العنب الرازقي ، وقصب السكر ، والتفّاح اللبناني

روى الشيخ الصدوق بإسناده إلى منصور بن يونس قال: سمعت أبا الحسن موسى بن جعفر (عليها السلام) يقول: ثلاثة لاتضر :العنب الرازقي، وقصب السكر، والتفاح اللبناني (١٠).

من كلماته المختارة المأثورة في العنب والسكر والتفاح ما تقدّم، وفيهامن أحاديث.

#### العنب

في العنب خواص منها: زوال الغمّ في صادقي: «شكا نبيّ من الأنبياء إلى الله عزّ وجلّ الغمّ، فأمره عزّ وجلّ بأكل العنب » وآخر: «إنّ نوحاً شكا إلى الله الغم، فأوحى الله إليه: كل العنب » أن وجاء في الصادقي: «كان علي ابن الحسين (عليها السلام) يعجبه العنب، فكان صائباً فلمّا أفطر كان أوّل ما جاء به العنب أتته أمّ ولد له بعنقود عنب فوضعته بين يديه، فجاء سائل فدفعه إليه، فدسّت أمّ ولده إلى السائل فاشترته منه، ثم أتته به فوضعته بين يديه، فجاء سائل آخر فأعطاه إيّاه ففعلت أمّ الولد مثل ذلك ... فلمّا كان في المرّة الرابعة أكله » أنه.

وفي العنب أمثال وكلمات منها قولهم : إنَّك لا تجني من الشوك العنب .

<sup>(</sup>١) الخصال ١٤٤/١.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١١٧ / ١١٧ \_ ١١٨ ، باب العنب.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ١٦/١٧.

٦٧٦ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

قال أبو عثهان الخالدي :

صديق المجلافي المجالس معظا يُرى عنباً من بعد ما كان حصرما<sup>(۱)</sup>

وكــم من عدو صار بعــد عداوة ولا غرو فالعنقــود في عود كرمــه

### السكّــر .

في صادقي : «لئن كان الجبئن يضر من كل شيء ولا ينفع فإن السكر ينفع من كل شيء ولا ينفع فإن السكر سليان ينفع من كل شيء ولا يضر من شيء»، وآخر : «إن أوّل من اتخذ السكر سليان البن داود (عليه السلام)» وآخر : «...الذي يقدر أن يبرىء بالمر يقدر أن يبرىء بالمر يقدر أن يبرىء بالحلو» وكاظمي : «كان أبو الحسن (عليه السلام) كثيراً ما يأكل السكر عند النوم»(٢).

وفيه فوائد منها أنه مع الماء البارد رافع للحمّى ، وأنّه مبارك ويقطع البلغم<sup>(٣)</sup>.

### التفّاح.

في صادقي: «التفّاح نضوح المعدة» وكاظمي: «.. ينفع من خصال: من السحر والسُمّ...» وصادقي: «...وهو يقلع الحمتى ويسكن الحراق», و «إنّا أهل بيت لا نتداوى الله بإفاضة الماء البارد وأكل التفّاح» (4).

<sup>(</sup>١) التمثيل والمحاضرة ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٧٦/١٧ ـ ٧٩ ، باب ٥٠ ـ ٥١ ، من أبواب الأطعمة المباحة.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٨٠/١٧.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ١٢٤/١٧ \_ ١٢٨.

# ۲٦٩ ثلاثة يستظلّون بظلّ عرش الله يوم لا ظلّ إلّا ظلّه

من كلبات الإمام الكاظم (عليه السلام) المختارة ، رواها الشيخ الصدوق بإسناده إلى علي بن جعفر عن أخيه موسى بن جعفر (عليه السلام) قال : ثلاثة يستظلّون بظلّ عرش الله يوم لا ظلّ إلاّ ظلّه : رجل زوّج أخاه المسلم ، أو أخدمه ، أو كتم له سرّاً (۱).

تزويج ألاخ المسلم ، وإخدامه ، وكتم سرّه كيف صار سبباً للاستظلال بظلّ العرش الربوبي ؟

الجواب: بعد ما كان المراد من الأخ المسلم المؤمن الموالي المتابع لأهل البيت (عليهم السلام) أنّ الأمور الثلاثة توجب راحته وأن يعيش في ظلّها وإسكانه وسكونه، والمؤمن أعظم عند الله من الكعبة، ومن السهاء والأرض بل والعرش، فإظلاله بظلّ الراحة والعيش صار سبباً لذلك، على أنّ في هذه الثلاثة رضا الله تعالى الموجب لاستظلاله وهو العمدة، لأنّ رضا المؤمن رضا الله، وإلا لم يكن مؤمنا وإخدام المؤمن إخدامه تعالى بمعناه اللائق بعزّ قدسه كها جاء في أية قرض الحسنة له كمن أقرض الله، لأنّه غني بالذاب قال تعالى: ﴿ من ذا الذي يُقرض الله قرضاً حَسَناً فيضاعفه له ﴾ أن والعمل إذا كان لله وحده ولم الذي يُقرض الله قرضاً حَسَناً فيضاعفه له أينه والعمل إذا كان العامل الله الله ويزيد الانتساب صدقاً إذا كان العامل

<sup>(</sup>١) الخصال ١٤١/١.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ١١.

١٧٨ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

معصوماً وقد جمع النوعين قوله تعالى : ﴿ فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم وما رميت إذ رميت ولكن الله رمى ﴾ (١)

وظاهرها صدق النسبة وإن ورد في آية أخرى نزول الملائكة للمقاتلة مع المشركين يوم بدر : ﴿ أَلْنَ يَكْفِيكُم رَبَّكُم بِثَلَاثُةَ آلَافَ مِنَ المسلائكَةِ مُنزلينَ ﴾ (٢).

#### حصيلة الكلام:

أنّ الله عزّ وجلّ جعل للعمل الجميل الجزاء الجميل والأجر الجزيل ، فعليه من زوّج أخاه المؤمن أو أخدمه مباشرة أو تسبيباً ،أو كتم سرّه أظلّه الله تعالى بظلّ العرش جزاء لعمله ، لإنّه لايضيع أجر من أحسن عملاً ، وهو التفضّل والتكرّم دون الاستحقاق العقلي ، لأنّ العبد لايملك لنفسه نفعاً ولا ضرّاً ولاحياة ولا نشوراً ، ولا غير ذلك من أمور.

<sup>(</sup>١) الأنفال : ١٧.

<sup>(</sup>٢) أل عمران : ١٢٤.

حرف الجيم

# ۲۷۰جاء سلطان ذي السلطان العظيم

من الكلمات المختارة قول الإمام الكاظم (عليه السلام) في كتاب على ابن سويد ، كتب اليه وهو في الحبس يسأله عن حاله وعن مسائل كثيرة ، واحتبس عليه الجواب أشهراً ثم أجابه بجواب هذه نسخته :

« بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله العلي العظيم الذي بعظمته ونوره أبصر قلوب المؤمنين وبعظمته ونوره عاداه الجاهلون، وبعظمته ونوره ابتغى من في السموات ومن في الأرض إليه الوسيلة بالأعمال المختلفة والأديان المتضادة، فمصيب ومخطئ، وضال ومهتد، وسميع وأصم ، وأعمى وحيران ...

\_ إلى أن قال (عليه السلام) : \_

كتبت تسألني عن أمور كنتُ منها في تقيّة ، ومن كتانها في سعة ، فلمّا انقضى سلطان الجبابرة ، وجاء سلطان ذي السلطان العظيم بفراق الدنيا المذمومة إلى أهلها العتاة على خالقهم ، رأيت أن أفسّر لك ماسألتني عنه مخافة أن يدخل الحيرة على ضعفاء شيعتنا من قبل جهالتهم ، فاتّق الله عزّ ذكره ، وخصّ بذلك الأمر أهله ، واحذر أن تكون سبب بليّةٍ على الأوصياء أو حارشاً عليهم بإفشاء ما استودعتك ، وإظهار ما استكتمتُك ... »".

#### أقول:

لطول الحديث اقتصرت على ما ذكر ، ولكلامه (عليه السلام) شرح

<sup>(</sup>١) روضة الكافي ١٢٤ . البحار ٢٤٣/٤٨.

٦٨٢ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

لايسع كثيراً من الناس ، إذ كيف يعقلون معنى «بعظمته ونوره عاداه الجاهلون » وهل تسبب العظمة والنور الربوبي عداوة الجاهلين له تعالى ؟ إلاّ بتفسير نهاية العقول ومحدوديتها وبعدها عن إدراك العظمة اللامتناهية والنور غير المحدود وكذا باقى صفاته عزّ وجلّ التى تحكى عن الذات.

## \* وكلّ إلى ذاك الجهال يشير \*١١١

قوله (عليه السلام): « فلمّا انقضى سلطان الجبابرة ، وجاء سلطان ذي السلطان العظيم ... » به ينعى نفسه وأنه عليه السلام يموت فتنقطع سُلطتهم عليه و يأتي سلطان الله القاهر خلقه بالموت فبادر بالجواب ورفع الحجاب عن وجه الحق.

# ۲۷۱جاهد نفسك لتردّها عن هواها

من الكلمات المختارة التي جاءت في غضون كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم ، رواه ابن شعبة الحرّاني قال :

« وجاهد نفسك لتردّها عن هواها ؛ فإنّه واجب عليك كجهاد عدوّك »(٢).

أمثال وحكم ١٠٨٩/٢.

والكلام الكاظمي يرمي إلى أرفع معنى يدرك وأنَّ سبب خلق الخلق وكلَّ الأديان المتضادة والاختلاف الموجود فيها إنَّما هو بالنور الربوبي وعظمة الله تعالى.

(٢) التحف ٣٩٩ ، البحار ٢١٥/٧٨.

<sup>(</sup>١) وقبله :

<sup>\*</sup> عباراتنا شتّى وحسنك واحد \*

## أقول :

الجهاد جهادان: جهاد عدو الدين الناصب له العداوة في الظاهر كالكفّار وغيرهم، وجهاد النفس الإمّارة بالسوء. والثاني أخطر الجهادين وأشدهما، ومن ثم عبر عنه بالجهاد الأكبر في الحديث الصادقي: « إنّ النبي ( صلّى الله عليه وآله ) بعث سرية (1)، فلّما رجعوا قال: مرحباً بقوم قضوا الجهاد الأصغر وبقي عليهم الجهاد الأكبر؛ قال: جهاد عليهم الجهاد الأكبر؛ قال: جهاد النفس» (1).

ورد النفس عن هواها نهيها عنها الذي تعقبه الجنة ، قال تعالى : ﴿ وأمّا من خاف مقام رّبه ونهى النفس عن الهوى \* فإنّ الجنّة هي المأوى \* (") ، وإنّ وأنّها أعدى عدو كما في النبوي « أعدى عدوّك نفسك التي بين جنبيك » (أ) ، وإنّ إبليس تاني الاثنين في الخفاء والضرر ، والدنو إلى الإنسان وأعظم عدوّله كما في نفس الكاظمي : « قال هشام : فقلت : فأيّ الأعداء أو جبهم مجاهدة ؟ قال (عليه السلام) : أقربهم إليك وأعداهم لك ، وأضرهم بك ، وأعظمهم لك عداوة ، وأخفاهم لك شخصاً مع دنو منك ، ومن يحرّض أعداءك عليك وهو إبليس...» ولكنّه لم يتيسر له نفوذ وسوسته إلى القلب إلا بعد خضوعه ومطاوعته له ، فالأصل النفس ثم إبليس فهي عدو الإنسان من داخل وإبليس عدوّه من

<sup>(</sup>۱) هي طائفة من الجيش يبلغ أقصاها أربعهائة ، تبعث إلى العدو . وجمعها السرايا ، سمّوا بذلك لأنّهم يكونون خلاصة العسكر وخيارهم من النسيء السرى النفيس . النهاية ٢٣٣/٢ – سرى \_.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٢٢/١١ والآخر... «جاهد هواك كما تجاهد عدوك» ٢٢٢/١١.

<sup>(</sup>٣) النازعات : ٤١/٤٠.

<sup>(</sup>٤) عوالي اللئالي ١١٨/٤.

٦٨٤ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

خارج ؛ ومن ثم تجد النفوس المخلصة ليس له عليها سلطان ، ﴿ قال فبعزّتك لاغوينهم أجمعين \* إلّا عبادك منهم المخُلَصين ﴾ (١) ، ولا يكون التخلّص من إغوائه إلّا بمجاهدة النفس ومنع هواها.

# ۲۷۲ جعلت على نفسي أن لايظلّني وإيّاه سقف بيت

كلمة سائرة على اللسان: « لا يظلّني وإيّاه سقف بيت » تقال للهجران بين اثنين وهي من الأمثال بالصميم قد رواها أبو جعفر ابن فرّوخ الصفّار قال: حدّثنا أحمد بن محمد عن علي بن الحكم عن عمر بن يزيد قال: كنت عند أبي الحسن (عليه السلام) فذكر محمد، فقال: إنّي جعلت على نفسي أن لا يظلّني وإيّاه سقف بيت. فقلت في نفسي هذا يأمر بالبرّ والصلة، ويقول هذا لعمّه، قال: فنظر إلي فقال: هذا من البرّ والصلة؛ إنّه متى يأتيني ويدخل علي، فيقول ويصدّقه الناس، وإذا لم يدخل على لم يقبل قوله إذا قال<sup>(۱)</sup>.

### أقول:

محمد هذا هو ابن عبدالله الأرقط ابن علي بن الحسين (عليهاالسلام)، قال العلامة المجلسي : والعقب من ولد زين العابدين (عليه السلام) في ستّة رجال : مولانا الباقر ، وعبدالله الأرقط ، وعمر ، وعليّ ، والحسين الأصغر ، وزيد

<sup>(</sup>١) ص : ٨٢ ـ ٨٣ ، الإسراء : ٦٥.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات الجزء ٧٥٦/٥ ـ ٢٥٧ ، البحار ١٦٠/٤٨.

والعقب من ولد عبدالله : من محمد الأرقط(١) قال المعلَّق على البحار :

محمد هو المعروف بالأرقط، قال أبو نصر البخاري في سرّ السلسلة العلوّية ص ٥٠: ومن يطعن في الأرقط فلا يطعن من حيث النسب والعقب، وإنّا يطعنون لشيء جرى بينه و بين الإمام الصادق (عليه السلام) يقال: بصق في وجه الصادق (عليه السلام) فدعا الصادق ... فصار أرقط الوجه به نمش كريه المنظر .. قال العمري: كان محمد محدّثا من أهل المدينة أقطعه السفّاح عين سعيد بن خالد، وإنّا لقّب بالأرقط، لإنّه كان مجدوراً... وذكر أبو الفرج أنّه كان رسول الصادق (عليه السلام) إلى الهاشمّيين حين دعوه لحضور مؤتمرهم بلأبواء لبيعة محمد النفس الزكيّة (٢).

قال الأستاذ الخوئي : توفّي محمد سنة ١٤٨ ، وله ثبان وخمسون سنة <sup>(٣)</sup>وله رواية في الكاني<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) البحار ١٥٦/٤٦.

 <sup>(</sup>٢) هامش البحار ١٥٦/٤٦ ، وفيه رد تلقيب عبدالله والد محمد بالأرقط ؛ لأنّه كان يعرف بالباهر لقّب بذلك لجماله فكيف يكون كريه المنظر.

<sup>(</sup>٣) معجم رجال الحديث ٢٤١/١٦.

<sup>(</sup>٤) الكانى ٦/٥٠٥.

## ۲۷۳ جميع أمور الأديان أربعة

من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) المختارة الجامعة لجميع أمور الأديان المائدورة عنه وقد رواها جمع منهم الشيخ المفيد في الاختصاص المنسوب إليه، وابن شعبة في التحف، والعلامة المجلسي في البحار في حديث طويل إليك بعضه بلفظ المجلسي (طاب ثراه):

كان لأبي يوسف '' كلام مع موسى بن جعفر (عليهما السلام) في مجلس السرشيد فقال الرشيد ـ بعد كلام طويل ـ لموسى بن جعفر بحق آبائك لمّا اختصرت كلمات جامعة لما تجاريناه ، فقال :

« نعم ، وأتي بدواة وقرطاس فكتب : بسم الله الرحمن الرحيم جميع أمور: الأديان أربعة :

أمر لا اختلاف فيه وهو إجماع الامّة على الضرورة التي يضطرّون إليها الأخبار المجمع عليها ، وهي الغاية المعروض عليها كلّ شبهة ، والمستبنط منها كلّ حادثة ، وأمر يحتمل الشك و الإنكار فسبيله استنصاح أهله المنتحلة بحجّة من كتاب الله مجمع على تأويلها ، وسنّة مجمع عليها لا اختلاف فيها أو قياس تعرف العقول عدله ولايسع خاصّة الأمّة وعامتها الشك فيه ،والإنكار له وهذان الأمران من أمر التوحيد فها دونه ، وأرش الخدش فها فوقه ، فهذا المعروض الذي يعرض عليه أمر الدين ، فها ثبت لك برهانه اصطفيته ، وما غمض عليك صوابه نفيته ، فمن أورد واحدة من هذه الثلاث فهي الحجّة البالغة التي بيّنها الله في قوله نفيته ، فمن أورد واحدة من هذه الثلاث فهي الحجّة البالغة التي بيّنها الله في قوله

<sup>(</sup>١) مرَّت ترجمته وأنه مات على دين أبي حنيفة عند «إن الدين...».

لنبيّه: ﴿ قُلُ فَلُلَّهُ الْحَجّةُ البَالغَةُ فَلُو شَاءَ لَمُدِيكُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ أن يبلّغ الحجّة البالغة الجاهل فيعلمها بجهله كما يعلمه العالم بعلمه؛ لأنّ الله عدل لايجور، يحتج على خلقه بها يعلمون، يدعوهم إلى ما يعرفون لا إلى ما يجهلون وينكرون. فأجازه الرشيد وردّه ـ والخبر طويل ـ أنا.

أقول: ثم علّق عليه بها يوضح لك الأمور الأربعة المذكورة، ولا بأس بذكره وهو كما يلى قال:

توضيح : قسّم (عليه السلام) أمور الأديان إلى أربعة أقسام ترجع إلى أمرين :

أحدهما ما لا يكون فيه إختلاف بين جميع الأمّة من ضروريّات الدين التي لا يحتاج في العلم بها إلى نظر واستدلال.

وقوله (عليه السلام) : « على الضرورة » إمّا صلة للاجماع : أي على الأمر الضروري ، أو تعليل له : أي إنّا أجمعوا للضرورة التي اضطرّوا إليها.

وقوله: « الأخبار » بدل من الضرورة ، ولايبعد أن يكون في الأصل « للأخبار » وهي أي الأخبار المجمع عليها كذلك غاية جميع الاستدلالات التي تنتهى إليها ، وتعرض عليها كلّ شبهة وتستنبط منها كل حادثة.

وثانيها ما لا يكون من ضروريات الدين فيحتاج في اثباته إلى نظر واستدلال ، ومثله يحتمل الشك والإنكار فسبيل مثل هذا الأمر استنصاح أهل هذا الأمر من العالمين به لمنتحليه : أي لمن أذعن به من غير علم وبصيرة . والاستنصاح لعلّه مبالغة من النصح : أي يلزمهم أن يبيّنوا لهم بالبرهان على

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣٨/٢، ٢٢٤/١٠، التحف ٤٠٧، جامع أحاديث الشيعة ٢٦٣/١، الباب ٦ نقلاً عن الاختصاص والوسائل، والتحف.

سبيل النصح والإرشاد . ويحتمل أن يكون في الأصل : « الاستيضاح » : أي طلب الوضوح لهم .

ثم قسم (عليه السلام) ذلك الأمر باعتبار ما يستنبط منه إلى ثلاثة أقسام، فتصير بانضام الأوّل أربعة :

الأوّل: ما يستنبط بحجّة من كتاب الله لكن اذا كانت بحيث أجمعت الأمّة على معناها ولم يختلفوا في مدلولها لا من المتشابهات التي تحتمل وجوها واختلفت الأمّة في مفادها.

والثاني: السنَّة المتواترة التي أجمعت الأمَّة على نقلها أو على معناها.

والثالث: قياس عقلي برهاني تعرف العقول عدله: أي حقيقته و لايسع لأحد إنكاره، لا القياس الفقهي الذي لاترتضيه العقول السليمة، وهذا إنّا يجري في أصول الدين، لا في الشرائع والأحكام التي لاتعلم إلّا بنصّ الشارع؛ ولذا قال (عليه السلام): وهذان الأمران: أي بالقسمة الأوّليّة يكون من جميع الأمور الدينيّة أصولها وفروعها من أمر التوحيد الذي هو أعلى المسائل الأصوليّة إلى أرش الخدش الذي هو أدنى الأحكام الفرعيّة، و الغرض أنّ هذا التقسيم يتعلّق بمجموع أمور الدين، ولا يختصّ بنوع منها.

قوله (عليه السلام): « فمن أورد واحدة من هذه الثلاث ».

أي الثلاث الداخلة في القسم الأخير ، وإنّها خصّها ؛ لأنّ القسم الأوّل لا يكون مورد المخاصمة والاحتجاج ، وفسّر (عليه السلام) « الحجّة البالغة » بما يبلغ كلّ أحد ، ويتمّ الاحتجاج بها على جميع الخلق.

قوله : « فأجازه الرشيد » : أي أعطاه الجائزة.

هذا ما خطر بالبال وقرّر على الاستعجال في حلّ هذا الخبر المشتمل على إغلاق وإجمال والله أعلم بحقيقة الحال \_وقال :\_

ووجدت هذا الخبر بعد ذلك في كتاب الإختصاص وهو أوضح ممّا سيق

فأوردته ، رواه عن ابن الوليد عن أحمد بن إدريس عن محمد بن أحمد عن محمد بن إسهاعيل العلوي عن محمد بن الزبرقان الدامغاني عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) قال : قال لي الرشيد : أحببت أن تكتب لي كلاماً موجزاً له أصول وفروع يفهم تفسيره ، ويكون ذلك ساعك من أبي عبدالله (عليه السلام) فكتب:

« بسم الله الرحمن الرحيم ، أمور الأديان أمران : أمر لا اختلاف فيه وهو إجماع الأمّة على الضرورة التي يضطر ون إليها ، والأخبار المجمع عليها المعروض عليها كلّ شبهة ، والمستنبط منها كل حادثة . وأمر يحتمل الشكّ والإنكار ، وسبيل (استيضاح أهله الحجّة عليه ، مما ثبت لمنتحليه من كتاب مستجمع على تأويله ، أو سنّة عن النبي (صلّى الله عليه وآله) لااختلاف فيها ، أو تعرف قياس العقول عدله ضاق على من استوضح تلك الحجّة ردّها ، ووجب عليه قبولها والإقرار والديانة بها ، وما لم يثبت لمنتحليه به حجّة من كتاب مستجمع على تأويله ، أو سنّة عن النبيّ (صلّى الله عليه وآله) لا اختلاف فيها أو قياس تعرف العقول عدله وسع خاص الأمّة ، وعامّها الشكّ فيه والإنكار له كذلك هذان الأمران من أمر التوحيد فها دونه إلى أرش الخدش فها دونه فهذا المعروض عليه أمر الدين فها ثبت لك برهانه اصطفيته ، وما غمض عنك ضوؤه نفيته . ولا قوّة إلّا بالله ، وحسبنا الله ونعم الوكيل (ا).

أقـول: تربيع أمور الأديان، أو تثنيتها إنّا ذلك باعتبار التصوير، وتقسيم الأمـور إلى المتقن حكمهـا أو مشكوكه، وإلى الضروري منها وغير

<sup>(</sup>١) في الأصل الموجود عندي : «وسبيله...» وفي هامشه : في بعض النسخ [وسبيله استنصاح أهل الحَجّة عليه] الاختصاص ٥٨.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣٨/٢ ـ ٢٤٠ ، التحف ٤٠٧ ، البحار ٢٤٤/١٠ ، الاختصاص ٥٨.

٦٩٠ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

الضروري، أو باعتبار الدليل الدالّ على ذلك الأمر من كتاب الله، وسنة النبي ، والقياس العقلي الصحيح في الموضوعات الخارجيّة، أو المصاديق دون الأحكام الساويّة التي لا تصاب بالعقول، وقد سبق البحث عن القياس الممنوع شرعاً وأنّه المنهيّ عنه كذلك عند « إنّا صنعنا كما صنع رسول الله، وقلنا كما قال رسول الله صلى الله عليه وآله »(۱)، وعند « إنّ الدين ليس بقياس كقياسكم »(۱)، وعند « إنّا هلك من هلك من قبلكم بالقياس »(۱).

وليس الرشيد برشيد في سماع أمور الديانة التي أرشده الإمام الكاظم (عليه السلام) إليها ، وهل يعرف الرشاد من يقتل مرشده ؛ لملك الدنيا ؟ وإنّه كباقي الطواغيت الذين قتلوا الأنبياء وأبناء الأنبياء ، والمؤمنين في الأعصار ، والخطاب عام لعامّة الناس .

<sup>(</sup>١)حرف «إنَّا».

<sup>(</sup>٢) حرف الدال بعد «إنّ».

<sup>(</sup>٣) حرف الهاء بعد «إنَّما».



## 445 جهاد المرأة حسن التبعّل

من الحكم لو لم يكن من الأمشال السائرة قول الإمام الكاظم (عليه السلام) برواية الشيخ الكليني قال ( طاب ثراه ) :

عدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن عليّ بن حسّان عن موسى بن بكر عن أبي إبراهيم (عليه السلام) قال : جهاد المرأة حسن التبعل ١٠٠٠.

تبعّلت المرأة : أطاعت بعلها أو تزيّنت له (٢) وحُسن التبعّل هي الإطاعة الحسنة له ، والتزيّن الملفت لنظره ، فإن للمرأه التزيّن بجميعالتزيينات لزوجها ، ورعاية حقه ففي باقرى:

جاءت أمرأة إلى النبي ( صلَّى الله عليه وآله ) فقالت : يارسول الله ما حق الزوج على المرأة ؟ فقال لها : أن تطيعه ولا تعصيه ، ولا تصدّق من بيته إلّا بإذنه ، ولا تصوم تطوّعاً إلّا بإذنه ، ولا تمنعه نفسها وإن كانت على ظهر قتب (٢)، ولاتخرج من بيتها إلّا بإذنه ، وإن خرجت من بيتها بغير إذنه لعنتها ملائكة السهاء وملائكة الأرض وملائكة الغضب وملائكة الرحمة حتى ترجع إلى بيتها . فقالت:... يارسول الله من أعظم الناس حقاً على المرأة ؟ قال : زوجها ، قالت : فيا لي عليه من الحق مثل ماله عليّ ؟ قال : لا ولا من كلّ مائة واحدة ، قال :

<sup>(</sup>١) الكافي ٥/٧٠ ، الوسائل ١١/١١ ، ١١٦/١٤.

<sup>(</sup>٢) مرأة العقول ٢٠/٣١٩.

<sup>(</sup>٣) القتب ما يوضع على سنام البعير ، ويركب عليه (في) كما في هامش الكافي ٥٠٧/٥.

197 ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام فقالت : والذي بعثك بالحق نبياً لا يملك رقبتي رجل أبداً ".

وصادقي : « إن قوماً أتوا رسول الله (صلى الله عليه وآله) فقالوا : يا رسول الله إنّا رأينا أناساً يسجد بعضهم لبعض ، فقال رسول الله (صلى الله عليه وآله) : لو أمرت أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها "". أقول : لو لم يكن إلّا هذا الحديث لكفي في عظيم حق الزوج عليها.

# ۲۷۵ الجواد الذي يؤدّي ما افترض الله عليه

من الكلمات المختارة كلمة الإمام الكاظم (عليه السلام) المفسّرة لفظة الجواد، رواها ابن شعبة الحرّاني بها يلي :

« وسأله عن الجواد ؟ فقال (عليه السلام) : إنَّ لكلامك وجهين ، فإن كنت تسأل عن المخلوقين ، فإنّ الجواد الذي يؤدي ما افترض الله عليه . والبخيل من بخل بها افترض الله . وإن كنت تعني الخالق فهو الجواد إن أعطى وهو الجواد إن منع ؛ لأنّه إن أعطاك أعطاك ما ليس لك ، وإن منعك منعك ما ليس لك ، وإن منعك منعك ما ليس لك .

#### أقول :

تقدّم تمام الحديث عند « إن أعطاك أعطاك ماليس لك ...  $^{(1)}$  ، وإنّم كرّر ذكره مخافة فوت الغرض .

<sup>(</sup>١) الكاني ٥/٧٠٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٥٠٨/٥ ، باب حتى الزوج على المرأة ، الحديث ٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٣٩/٤، التحف ٤٠٨، البحار ٣١٩/٧٨.

<sup>(</sup>٤) حرف «إن».

قوله (عليه السلام): « فإن كنت تسأل عن المخلوقين فإنّ الجواد الذي يؤدّي ما افترض الله عليه » تفسير الجواد بأداء ما افترض الله تعالى عليه بيان لأظهر مصداق له وأصدقه ؛ لأنّ من لم يؤدّ الفرض فأيّ فائدة في النفل و « لا قربة بالنوافل إذا أضرّت بالفرائض » ".

من أسهاء الله الحسني الجواد.

قال الصدوق (طاب ثراه): الجواد معناه المحسن المنعم الكثير الإنعام والإحسان، يقال: جاد السخي من الناس يجود جوداً، ورجل جواد وقوم أجواد وجود: أي أسخياء، ولا يقال لله عزّ وجلّ: سخيّ؛ لأنّ أصل السخاوة راجع إلى اللين يقال: أرض سخاويّة، وقرطاس سخاويّ: إذا كان ليّناً. وسمّي السخى سخيّاً للينه عند الحوائج إليه ".

وقال ابن فهد الحلي (طاب ثراه): والفرق بينه \_ أي الجواد \_ وبين الكريم أنَّ الكريم الذي يعطي مع السؤال، والجواد يعطي من غير السؤال. وقيل: بالعكس ...'".

## كلمة جناس بديع :

أكثر الأجواد لا يجدون ، وأكثر الواجدين لايجودون وفي معناه بالفارسي شعر معروف .

<sup>(</sup>١) النهج ١٥٨/١٨ ، الحكمة ٢٩.

<sup>(</sup>۲) كتاب التوحيد ۲۱۵ ـ ۲۱٦.

<sup>(</sup>٣) عدّة الداعي ٣١٢.

<sup>(</sup>٤) أمثال وحكم ٧٩٦/٢ للشيخ سعدي الشيرازي:

درم داران عالم را كرم نيست كريبان را بدست أندر درم نيست أمّا الكلمة العربية البديعية فلا أدري لمن هي وما مصدرها (جاء العيان فألوى بالأسانيد): مجمع الأمثال ١٩٠/١، المولّدون.

حرف الحاء

## ۲۷٦ الحارّ حمي

من الكلمات المختارة لفظة مأثورة جاءت في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) روى الكشى قال:

وجدت بخطّ محمد بن الحسن بن بندار القمي في كتابه ، حدّثني علي بن إبراهيم بن هاشم عن محمد بن سالم قال ، لمّا حمل سيدي موسى بن جعفر (عليهاالسلام) إلى هارون جاء إليه هشام بن أبي إبراهيم العباسي ، فقال له : يا سيدي قد كتب لي صكّ إلى الفضل بن يونس ، فسله أن يروّج أمري!قال : فركب إليه أبو الحسن (عليه السلام) ، فدخل إليه حاجبه ، فقال : يا سيدي أبو الحسن موسى (عليه السلام) بالباب ، فقال : إن كنت صادقاً فأنت حرّ ، ولك كذا وكذا ! فخر ج الفضل بن يونس حافياً يعدو حتى خرج إليه ، فوقع على قدميه يقبلها ، ثم سأله أن يدخل فدخل ، فقال له : اقض حاجة هشام ، فقضاها ، ثم قال : يا سيدي قد حضر الغداء فتكرمني أن تتغدّى عندي ، فقال : هات ، فجاء بالمائدة وعليها البوارد ، فأجال أبو الحسن (عليه السلام) يده في البارد.

وقال : البارد تجال اليد فيه ، فلمّا رفعوا البارد وجاءوا بالحار ، فقال : أبو الحسن (عليه السلام) : الحار حمى الماد

قال العلامة المجلسي (طاب ثراه):

<sup>(</sup>١) اختيار معرفة الرجال المعروف برجال الكشي ٥٠٠ ، الرقم ٩٥٧ ، البحار ١٠٩/٤٨.

٦٩٨ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

بيان : « الحارِّ حمى » أي تمنع حرارته عن إجالة اليد فيه ، أو كناية عن استحباب ترك إدخال اليد فيه قبل أن يبرد (١٠).

لعلّ كلمة «حمى » بالتخفيف من قولهم : «هذا شيء حمى » على فعل بكسر الفاء وفتح العين : يعنى محذور لايقرب . ومنه « المعاصي حمى الله عزّ وجلّ ، فمن يرتع حولها يوشك أن يدخلها » أن و « لا حمى إلّا لله ورسوله » أن ويؤيده الكاظمي الآخر : « الحارّ غير ذي بركة وللشيطان فيه نصيب » أن والعلوي : « والبركة في البارد في

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٩/٤٨.

<sup>(</sup>٢) الأمثال النبويَّة ٢٣٤/١ ، مجمع البحرين ـ حمى ـ . العقد الفريد ٢٣٥/٢ هامشه.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال ٩٠١/٣ رقم الحديث ٩٠٠٧ ، و ٣٨٣/٤ رقم الحديث ١١٠٢٤ ، مجمع البحرين - حما ـ قال بعد ذكر الحديث : أنَّ الشريف منهم كان إذا نزل أرضاً حماها ورعاها من غير أن يشرك فيها غيره وهو يشارك القوم في سائر ما يرعون فيه فجاء النهي عن ذلك . وأضافه إلى الله ورسوله ، أي ما يحمى للخيل التي ترصد للجهاد والإبلُ التي يحمل عليها في سبيل الله.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٦٢٣/١٦.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٦٢٢/١٦.

ويحتمل في «حمى» التشديدأيضاً.

# ۲۷۷ حجبتك لأنّك حجبت أخاك أبراهيم الجمّال

كلمة مختارة ممّا يؤثر عن الإمام الكاظم (عليه السلام) تدلّ بكلّ صراحة على لزوم رعاية الأخوة الإسلاميّة ، رواها الشيخ المجلسي ( طاب ثراه ) من كتاب عيون المعجزات قال :

ومن الكتاب المذكور عن محمد بن علي الصوفي قال: استأذن إبراهيم الجمال رضي الله عنه على أبي الحسن علي بن يقطين الوزير، فحجبه، فحج علي بن يقطين في تلك السنة فاستأذن بالمدينة على مولانا موسى بن جعفر فحجبه، فرآه ثاني يومه، فقال علي بن يقطين: يا سيدي ما ذنبي ؟ فقال: حجبتك لأنك حجبت أخاك إبراهيم الجمال وقد أبى الله أن يشكر سعيك أو يغفر لك إبراهيم الجمال، فقلت: سيدي ومولاي من لي بإبراهيم الجمال في هذا الوقت وأنا بالمدينة وهو بالكوفة ؟ فقال: إذا كان الليل فامض إلى البقيع وحدك من غير أن يعلم بك أحد من أصحابك وغلمانك واركب نجيباً هناك مسرجاً قال: فوافى البقيع وركب النجيب ولم يلبث أن أناخه على باب إبراهيم الجمال بالكوفة، فقرع الباب وقال: أنا على بن يقطين.

فقال إبراهيم من داخل الدار: وما يعمل علي بن يقطين الوزير ببابي ؟! فقال علي بن يقطين: يا هذا إنّ أمري عظيم وآلى عليه أن ياذن له، فلمّا دخل قال: يا إبراهيم إنّ المولى (عليه السلام) أبى أن يقبلني أو تغفر لي، فقال: يغفر الله لك، فآلى علي بن يقطين على إبراهيم الجمّال أن يطأ خدّه فامتنع إبراهيم من ذلك، فآلى عليه ثانياً ففعل، فلم يزل إبراهيم يطأ خدّه وعلى بن يقطين يقول:

٧٠٠ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

اللهم اشهد، ثم انصرف وركب النجيب وأناخه من ليلته بباب المولى موسى بن جعفر (عليه السلام) بالمدينة فأذن له، ودخل عليه فقبله (١).

وهل يبقى بعد ذلك لأحد حجّة أن يعتذر من ذنبه ، أو يردّ معتذراً ؟كلّا.

# ۲۷۸ حصّنوا باب الحلم ، فإن بابه الصبر

إن لم تكن الكلمة من الأمثال ، فهي من حكم الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواها ابن شعبة في كلام له لهشام بن الحكم قال :

« يا هشام قلّة المنطق حلم عظيم ، فعليكم بالصمت ؛ فإنّه دعة حسنة ، وقلّة وزر ، وخفّة من الذنوب . فحصّنوا باب الحلم ؛ فإنّ بابه الصبر » أنّ .

### أقول :

تأتي الأولى أن من هذه الكلمات الثلاث ، وكذا الثانية إن شاء الله (الله عليه). الحلم

حولَ الحلم كما في نظائره من كرائم الخصال آيات ، وروايات ، وكلمات نذكر منها اليسمر :

أمَّا الآيات فقد جاءت فيها خمسة عشر كلمة : إحدى عشرة تخص الله

<sup>(</sup>١) عيون المعجزات ١٠١ ، للشيخ حسين بن عبد الوهّاب من علماء القرن الخامس ، ٨٥/٤٨.

<sup>(</sup>٢) التحف ٣٩٤، البحار ٣٠٩/٧٨.

<sup>(</sup>٣) حرف القاف مع اللام.

<sup>(</sup>٤) حرف العين مع اللام.

الكاظم عليه السلام /ج١ .....

تعالى بها فيها من أروع بيان :

﴿ وَاللَّهُ غَفُورَ حَلَّمِ ﴾ (١) ، ﴿ إِنَّ اللهُ غَفُورَ حَلَّمِ ﴾ (١) ، ﴿ وَاللَّهُ غَنَّي حليم ﴾ (٢) ، ﴿ والله عليم حليم ﴾ (١) ﴿ والله شكور حليم ﴾ (١) ، ﴿ وإنَّ الله لعليم حليم ﴾ " ، ﴿ إِنَّه كان حليهاً غفوراً ﴾ " ، ﴿ وكان عليهاً حليهاً ﴾ " .

والأربعة الباقية ثنتان منها في إبراهيم (عليه السلام) : ﴿ إِنَّ إِبراهيم لأوَّاه حليم ﴾ " ، ﴿ إِنَّ إِبراهيم لحليم أوَّاه منيب ﴾ " ، وواحدة في لوط (عليه السلام) ﴿ إِنَّكَ لأنت الحليم الرشيد ﴾ " والأخيرة في إساعيل (عليه السلام) : ﴿ فبشِّرناه بغلام حليم ﴾ ١٠٠٠.

وأمًا خاتم النبيين محمد ( صلَّى الله عليه وآله ) فقد نزلت فيه : ﴿ وَلُو كنت فظًّا غليظ القلب لا نفضُّوا من حولك ﴾ (١١٣)، و﴿ إنَّكَ لَعْلَى خُلْقَ عظیم کا(۱۱).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٢٥ ، المائدة: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٣٥ ، آل عمران : ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٢.

<sup>(</sup>٥) التغاير: ١٧.

<sup>(</sup>٦) الحبح : ٥٩.

<sup>(</sup>٧) الأنبياء: ٤٤، فاطر: ٤١.

<sup>(</sup>٨) الأحزاب: ٥١.

<sup>(</sup>٩) التوبة: ١١٤.

<sup>(</sup>۱۰) هود : ۷۵.

<sup>(</sup>۱۱) هود : ۸۷,

<sup>(</sup>١٢) الصافات : ١٠١.

<sup>(</sup>١٣) آل عمران : ١٥٩.

<sup>(</sup>١٤) القلم : ٤.

وحصيلة الآيات أنّ الحلم بلفظه ، أو معناه قد تناوله القران الكريم ونال المحلّ الأعلى منه حيث وصف الله تعالى به نفسه ، وكذا رُسُله ، وذلك دليل على الترغيب المؤكّد و المشدّد على الاتصاف به حتى أنّك سمعت أن لو كان ( صلّى الله عليه وآله ) فظاً غليظ القلب كباقي العظهاء لما التفّ حول أحدمن الناس، ولما آمنوا به والنبى أسوة للجميع ".

### ومن الروايات في الحلم:

في نبوي: «ما أعزّ الله بجهل قطّولا أذلّ بحلم قطّ ». وآخر: «إنّ الله يحبّ الحيي الحليم العفيف المتعفّف ». وسجادي: «إنّه ليعجبني الرجل أن يدركه حلمه عند غضبه »<sup>11</sup> ومنها ما جاء في حديث عنوان البصرى ووصيّة الصادق (عليه السلام) له بتسعة أشياء ثلاثة منها في الحلم قال:

« وأمّا اللواتي في الحلم: فمن قال لك: إن قلت واحدة سمعت عشراً ، فقل: إن قلت عشراً لم تسمع واحدة . ومن شتمك فقل له: إن كنت صادقاً فيها تقول فأسأل الله أن يغفر لي ، وإن كنت كاذباً فها تقول فالله أسأل أن يغفر لك . ومن وَعَدَكَ بالخنى فعده بالنصيحة والرعاء » ".

وقول أمير المؤمنين (عليه السلام) : « الحلم عشيرة » ن ، ويروي عنه أيضاً « وجدت الاحتمال أنصر لي من الرجال » ن ، وقال عليه السلام : «الحلم غطاء سائر، والعقل حسام قاطع ، فاستر خلل خلقك بحلمك ، وقاتل هواك

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٢١.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافى ١١٢.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٢٦/١.

<sup>(</sup>٤) النهج ٦١/٢٠ ، الحكمة ٤٢٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر.

و «الحلم والأناة توءمان ينتجها علوّ الهمّة »<sup>(۲)</sup>.

# ومن الكلمات في الحلم :

وللكفّ عن شتم اللئيم تكرّماً أضر له من شمته حين يشتم الله

الحلم حجاب الآفات. حلم ساعة يردّ سبعين آفة. الحلم أجلّ من العقل ؛ لأنّ الله تعالى وصف نفسه به. من ملك غضبه احترز من عدود. حسب الحليم أنّ الناس من أنصاره (٥).

دعامة العقل الحلم. جمال المرء في الحلم. حلم المرء عونه . كمال العلم بالحلم . فلاحك على خصمك بالاحتمال . مرّ الحلم أعذب من جني شمر الندم . سورة السفيه تكسر الحلماء . والنار المضطرمة يطفيها الماء . اذا قام بك الشر فاقعد به . ذلّ الحلم مطية الجهول . غلبة الحلم بالتحلم حسب الحليم (١٠) . ما دمت حيّا فدار الناس كلهم فإنا أنت في دار المداراة (١٠)

<sup>(</sup>١) النهج ٢٠/٢٠ ، الحكمة ٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢٠/٧٧، الحكمة ٤٦٩.

<sup>(</sup>٣) شرح النهج ٦١/٢٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥) التمثيل والمحاضرة ٤١٣.

<sup>(</sup>٦) أساس الاقتباس مخطوط.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه . وفيه من الحكم واألمثال ، واألشعار ما يشفى العليل ، ويروي الغليل.

## ۲۷۹ حصّنوا أموالكم بالزكاة

من الألفاظ القصار البليغة المأثورة عن الامام الكاظم عليه السلام ما رواه الشيخ الكليني (طاب ثراه) بإسناده عنه: «حصّنوا أموالكم بالزكاة »(١٠٠٠). تحصن الأموال بالزكاة يتصّور على وجوه:

الوجه الأول: الزكاة المفروضة وأنّ أداءها تحصينها للأموال؛ لأنّها صدقة والصدقة تزيد المال، ولا تكون الزيادة إلّا مع فرض بقاء الأصل المزداد عليه، وذلك معنى التحصين ففي نبوي: « تصدّقوا؛ فإنّ الصدقة تزيد في المال كثرة ... » وصادقي: « إنّ الصدقة تقضي الدين، وتخلف بالبركة »(١).

وتجب الزكاة في الأنعام الثلاثة: الإبل والبقر، والغنّم. والغلّات الأربع: الحنطة، والشعير، والتمر، والزبيب. وفي النقدين: الذهب، والفضّة ولا تجب فيها عدا ذلك الله هي مندوبة في الحبوبات دون الخُضروات. وفي الخيل الأناث دون الذكور، ودون الحمير والبغال. ولكل من ذكر من الأشياء التسعة الأولى نصاب خاص، وأحكام مخصوصة مذكورة في علم الفقه تفصيلًا من أحبّ نظر المظانّ.

الوجه الثاني : لكل شي زكاة ومنه الأموال وتحصينها في غير المفروضة إنفاقها في سبيل الله ، لما تقدم من أنَّ الله يعطى المتصدق البركة والبركة الزيادة

<sup>(</sup>١) الكافي ٦١/٤ . باب النوادر ، الحديث ٥ ، البحار ١٥٠/٤٨.

<sup>(</sup>٢) الكاني ٤/٩.

<sup>(</sup>٣) منهاج الصالحين ٣٠٢/١.

وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

ولا زيادة لو لم يكن الأصل باقياً ونعني بالتحصين بها في الدنيا ونموّها في المعاش والتجارة.

الوجه الثالث: تحصين الأموال حفظها عند الله بإنفاقها هنا في سبيله وهي وإن نقصت بالإنفاق فلا يبقى شيء حتى يحصّن، ولكن المال المنفق محصّن ومحفوظ عنده تعالى فيخلفه عليه حين يلقاه فيجزيه الجزاء الأوفى وهو أي المنفق في أحوج ما يكون هناك، وكفى دليلًا عليه قوله تعالى: ﴿ ما عندكم ينفد وما عند الله باق ﴾ ''، و﴿ وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه وهو خير الرازقين ﴾ '' وهذه الآية تعم الدارين الدنيا والآخرة، وآخرها خير شاهد على التعميم فتدّبرها.

# حق على الله أن لا يعصى في دار إلا أضحاها للشمس حتى يطهرها

في مرسل الشيخ الكليني (طاب ثراه) عن أبي الحسن (عليه السلام) قال: حق على الله أن لا يعصى في دار إلّا أضحاها للشمس حتى يطهّرها<sup>(٣)</sup>.

### أقول :

من آثـار الذنوب والمعاصي تدع الديار بلاقع ، وكم من أرض عامرة بسنكّاها بتمرّدهم على الله عزّ وجلّ أصبحت قاعاً صفصفاً قال تعالى : ﴿ فَكَأَيّنَ مَن قَرِيةٍ أَهْلَكُنَاهَا وَهِيَ ظَالِمَةُ فَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِها وَبِئرٍ مُعَطَلَةٍ وَقَصْرٍ

<sup>(</sup>١) النحل: ٩٦.

<sup>(</sup>۲) سبأ : ۳۹.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافى ٢٧٢/٢.

.... المؤتمر العالمي للامام الرضا عليه السلام مُشيدِ ﴾ `.

وقد تقدّمت قصّتها (٢) ، وفيها العبرة لمن اعتبرها.

ومن تلك المعاصي الزنا واليمين الكاذبة وقطيعة الرحم المستدعية للدمار ففي نبوي : « الزنا يورث الفقر ، ويدع الديار بلا قع "<sup>(1)</sup> ، وآخر : « إيّاكم واليمين الفاجرة ؛ فإنّها تدع الديار من أهلها بلاقع "<sup>(1)</sup> ، وعلوي : « إنّ اليمين الكاذبة ، وقطيعة الرحم تذران الديار من أهلها بلاقع "<sup>(0)</sup>.

قال الجزري: البلاقع جمع بلقع، وبلقعة وهي الأرض القفر التي لاشيء بها، يريد أنّ الحالف يفتقر ويذهب ما في بيته من الرزق<sup>(١)</sup>.

وإنَّ من الذنوب ما يجعل عاليها سافلها كما في قوم لوط ، ومنها الظلم المسبّب لأهله الفناء، وإنَّ الله ليسلّط على أهل الأرض إذا عملوا بالمعاصي و الخيانة طواغيتها فيبيدوهم ، أو يسلّط الريح كما في قصّة عاد وامثالها.

<sup>(</sup>١) الحبِّر: ٤٥.

<sup>(</sup>٢) حرف الباء مع الهمزة.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٢٣٣/١٤.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ١٤٥/١٦.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ١٤٤/١٦.

<sup>(</sup>٦) النهاية ١٥٣/١. ـ بلقع ـ وفي المثل: (اليمين الغموس تدع الديار بلاقع) مجمع الأمثال ٢ / ٢٥٠٤، الرقم ٤٧٤٤، حرف الياء. وفيه: اليمين الغموس: التي تغمس صاحبها في الإثم ... والبلقع: المكان الخالي.

## ۲۸۱ الحمد لله منتهى رضاه

من الكلمات المنتـزعـة عمّا يؤثـر عن الإمام الكاظم (عليه السلام) . والأصل لها ما رواه الشيخ الصدوق ( طاب ثراه ) قال :

أبي ومحمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد رحمها الله ، قالا : حدّ ثنا محمد ابن يحيى العطّار ، وأحمد بن إدريس جميعاً عن محمد بن أحمد عن علي بن إساعيل عن صفوان بن يحيى عن الكاهلي ، قال : كتبت إلى أبي الحسن (عليه السلام) في دعاء : الحمد لله منتهى علمه . فكتب إليّ : لا تقولنّ منتهى علمه ، ولكن قل : منتهى رضاه (١).

### أقول :

مما يحتم المنع عن قول « الحمد لله منتهى علمه » ما رواه بإسناده إلى أبي على القصّاب قال : كنت عند أبي عبدالله (عليه السلام) ، فقلت : الحمد لله منتهى علمه ، فقال : لاتقل ذلك ؛ فإنّه ليس لعلمه منتهى (١٠).

## وجه المنع :

هو أنّ الصفات تنقسم إلى صفة الذات كالحياة والقدرة والعلم والسمع و البصر ، وإلى صفة الفعل كالخلق والإرادة والكراهة والرضا ونحوها والفرق بينها أنّ صفة الذات لا يصحّ سلبها عن الله فلا يقال : هو حيّ وغير حيّ ، قادر وغير

<sup>(</sup>١) التوحيد ١٣٤ ، التحف ٤٠٨ ، البحار ٢٤٦/١٠ ، الوسائل ١١٦٨/٤.

<sup>(</sup>٢) التوحيد ١٣٤ ، الوسائل ١١٦٩/٤.

قادر وعالم وغير عالم ، سميع وغير سميع ، بصير وغير بصير ، وأمّا صفة الفعل فيصح سلبها فتقول : يخلق ولا يخلق ، يريد ولايريد ، يرضى ولا يرضى . وقد جاء عن أهل البيت ( عليهم السلام ) : « لم يزل الله عالماً قادراً ثم أراد »(١) خلافاً لبعض الفلاسفة حيث يرون الإرادة من صفة الذات ، وآخر فصّل فقال : إذا نسبت إلى الذات فصفة ذات ، وإلى الفعل فصفة فعل . وقد تعرّضنا لذلك عند كلمات الإمام الرضا (عليه السلام) ومن هنا تعرف وجه المنع ، لأنّ العلم غير متناه دون الرضا.

## ۲۸۲ الحياء من الإيهان

هذا من الأمثال السائرة وقد جاء في كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) لهشام بن الحكم ، رواه ابن شعبة الحرّاني رحمه الله ، قال :

« الحياء من الإِيهان ، والإِيهان في الجنّة ، والبذاء من الجفاء ، والجفاء في النار »(٢).

أقول :

قد سبق التكلُّم حول البذاء: ثانية الكلمتين (٢)، وأمَّا الأولى فقد ذكرنا

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ١٠٩/١ . «فإرادته إحداثه» المصدر نفسه . «فإرادة الله هي الفعل...» التوحيد ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) التحف ٣٩٤ ، البحار ٢٠٩/٧٨.

<sup>(</sup>٣) في أمثال وحكم الإمام الرضا ، أو كلماته المختارة ٢١٨/١.

أنّها من المثل السائر المعدود من جملة الأمثال النبويّة التي تعرّض لذلك الميداني في مجمع الأمثال ، قال : « الحياء من الإيهان » هذا يروى عن النبي ( صلّى الله عليه-وآله-وسلّم ) . قال بعضهم : جعل الحياء \_ وهو غريزة \_ من الإيهان وهو اكتساب ؛ لأنّ المستحيي ينقطع بحيائه عن المعاصي و إن لم يكن له تقيّة ، فصار كالإيهان الذي يقطع بينها وبينه ، ومنه الحديث الآخر : « إن لم تستحي فاصنع ما شئت » أي : من لم يستحي صنع ما شاء ، لفظه أمر ومعناه الخبر".

ومن الأمثال الرضويّة (٢)، ولا ينافيه كونه مثلًا نبويّاً ، وكاظميّاً أيضاً ؛ لأنّ كلام الجميع واحد ، كما أنّ أرواحهم ونورهم واحدة جاء ذلك في الزيارة الجامعة : « وأنّ أرواحكم ونوركم وطينتكم واحدة » ٢٠٠٠ .

ولعلّ الميداني يريد بقوله: ومنه الحديث الآخر: ما قدّمناه عن الإمام الكاظم (عليه السلام) « ما بقي من أمثال الأنبياء إلّا كلمة: اذا لم تستحي فاعمل ما شئت »(1). وقد أشبعنا البحث بأحاديث الحياء والكلمات.

<sup>(</sup>١) مجمع الأمثال ٢٠٦/١ . رقم المثل ١١٢٨ . حرف الحاء.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا ٢١١/١ . البحار ٣٣٤/٧١.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا ٢٧٩/٢ ، الحديث ١.

<sup>(</sup>٤) الخصال ٢٠/١ ، باب الواحد ، وأمالي الصدوق ٤٥٧ ، وحرف «إذا» فراجع.



# ٢٨٣ خافوا الله في السر حتى تعطوا من أنفسكم النصف

من لم يخف الله في السرّ لا يكون منصفاً مع الناس في العلانية ، فهو من الجفاة لامحالة ، والبغاة الذين يبغون على الله والناس جميعاً ، وعلى أنفسهم.

جاءت الكلمة في ضمن كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواه الشيخ الكليني ( طاب ثراه ) قال :

عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمد بن خالد عن عثمان بن عيسى عن سهاعة قال : سمعت أبا الحسن (عليه السلام) يقول : « لاتستكثر وا كثير الخير ، ولا تستقلّوا قليل الذنوب بجتمع حتى يصير كثيراً ، وخافوا الله في السرّ حتى تعطوا من أنفسكم النصف ... »(١).

أقول: إن شاء الله يأتي التكلم عن الكلمة الأولى<sup>(١)</sup> وهنا البحث عن الخوف في السرّ والفرق بينه والوجل والخشية وغيرها من لفظة.

### الخوف في السرّ :

وهو أن لا يطلّع عليه إذا ركب الذنب إلّا الله كالصائم إذا أكل أو شرب فيها بين نفسه ؛ حيث لايعلم به أحد سواه تعالى ، وكسرقة العين وما يخفيه صاحبها في صدره ومن ثم قال عز وجلّ : ﴿ يعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور ﴾ (٢) . والكلام صيغ بياناً من خفى إلى أخفى ؛ لأنّ سرقة النظر خفيّة

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٤٥٧/٢ ، الوسائل ٢٤٥/١١.

<sup>(</sup>٢) حرف «لا».

<sup>(</sup>٣) غافر : ١٩.

وما تخفيه الصدور أخفى وربّا تظهر السرقة لأهل النظر دون الثاني ، نعم قد يظهر ما أضمره الإنسان في صفحات الوجه ، وفلتات اللسان كما قال أمير المؤمنين (عليه السلام) : « وما أضمر أحد شيئاً إلّا ظهر في صفحات وجهه وفلتات لسانه »(١).

والنبوي : « اتّقوا فراسة المؤمن ؛ فإنّه ينظر بنور الله »(٢) إلّا أنّ ذلك كلّه ليس بسرّ إذا ظهر وفشا على تقدير أنّه سرّ قد علم.

فالجواب أنَّ الإحاطة المطلقة خاصة له تعالى ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِن العلم إلاّ قليلا ﴾ (١٦) فالله عزَّ وجلّ هو العالم بجميع الأسرار فلا يظهر عليها إلاّ من ارتضى من نبيّ أو وصي نبيّ فيجعله أمين سرّه وهم الأئمّة المعصومون، ثم الأمثل فالأمثل.

#### الفرق بين الخوف والخشية وغيرها.

الخوف: الذُعر والفزع، يقال: خفت الشيء خوفاً وخيفة (أمطلقاً سواء أعلم وجهه أولا، ولا تكون الخشية إلّا عن المعرفة والعلم، ومنها قوله تعالى: ﴿ إِنّها يخشى الله من عباده العلماء ﴾ (أن يطلق الخوف ويراد به ذلك والحبّ ومنه الحديث: « نعم المرء صهيب لو لم يخف الله لم يعصه » أراد أنّه إنّا يطيع الله حبّاً له لاخوف عقابه، فلو لم يكن عقابٌ يخافه ما عصى الله ففي الكلام محذوف تقديره: لو لم يخف الله لم يعصه فكيف وقد خافه الله إلا بعد العلم تقديره: لو لم يخف الله لم يعصه فكيف وقد خافه الله الله الله بعد العلم

<sup>(</sup>١) النهج ١٣٧/١٨ ، الحكمة ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٤٢٤/٨ ، وكاظمى بلفظ «اتقَ» انظره.

<sup>(</sup>٣) الإسراء : ٨٥.

<sup>(</sup>٤) معجم مقاييس اللغة ٢٣٠/٢ ـ خوف ـ.

<sup>(</sup>٥) فاطر : ۲۸.

<sup>(</sup>٦) النهاية ٢/٨٨ ـ خوف ...

قال الأستاذ: قال الكشي: بلال وصهيب موليان ، ـ ثم ذكر الحديث الصادقي \_ قال: كان بلال عبداً صالحاً ، وكان صهيب عبد سوء يبكي على .... (١).

قال الشيخ الطريحي: وفي بعض مؤلفًات المحقق الطوسي ما حاصله: إنّ الخشية والخيوف ـ وإن كانا في اللغة بمعنى واحد ـ إلّا أنّ بين خوف الله وخشيته في عرف أرباب القلوب فرقاً وهو: أنّ الخوف تأثم النفس من العقاب المتوقع بسبب ارتكاب المنهيّات والتقصير في الطاعات، وهو يحصل لأكثر الخلق ـ وإنّ كانت مراتبه متفاوتة جدّاً ـ والمرتبة العليا لاتحصل إلّا للقليل. والخشية حالة تحصل عند الشعور بعظمة الحق، وهيبته، وخوف الحجب عنه وهذه حالة لاتحصل إلّا لمن اطلع على حال الكبرياء ولذّة القرب أنّا.

وفيه فروق أخرى راجع فروق اللغة".

# ۲۸٤ خذ موعظتك من الدهر وأهله

من حكم الإمام الكاظم (عليه السلام) ، قد جاءت في كلام له مع هشام ابن الحكم، ورواه ابن شعبة الحرّاني قال :

<sup>(</sup>١) معجم رجال الحديث ٣٦٥/٣ ، اختيار معرفة الرجال تحت رقم ٧٩.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين \_ خشى \_ وللكلام فيه "مّة جديرة بالنظر فانظرها.

أمَّا إعطاء النصف من النفس فقد تقدم أن من لم يخف الله فهو يجفو الناس ، وبالعكس .

<sup>(</sup>٣) للعسكري\_خوف\_.

٧١٦ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام

« وخذ موعظتك من الدهر وأهله ؛ فإنّ الدهر طويلة قصيرة... » (١٠). أقول :

تأتي الكلمة الثانية بلفظ « الدهر طويلة قصيرة »(٢) ، وأمّا المراد من « وخذ موعظتك من الدهر وأهله » فالسير في آثار الأمم والأجيال ، وما حلّت بهم وبطواغيت الدنيا من العالقة والفراعنة وقرّد على الله تعالى وقتلهم الأنبياء ودعاة الدين ، والمؤمنين في الأعصار ، أشار إلى ذلك الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) قال في بعض خطبه :

« وإنّ لكم في القرون السالفة لعبرة أين العبالقة وأبناء العبالقة ! أين الفراعنة وأبناء الفراعنة ! أين أصحاب مدائن الرسّ الذين قتلوا النبيّين ، وأطفئوا سنن المرسلين ، وأحيوا سنن الجبّارين ! أين الذين ساروا بالجيوش ، وهزموا الألوف ، عسكروا العساكر ، ومدّنوا المدائن »!؟ (٣).

وقصص العالقة والفراعنة مسطورة في التواريخ ولقد أكثروا في الأرض الفساد ، حتى كان عملاق بن طسم يطأ العروس ليلة إهدائها إلى بعلها وإن كانت بكرا افتضها قبل وصولها إلى البعل ... (11).

ومن العالقة عاد وثمود أهلكهم بريح صرصر عاتية قد جاءت قصصهم في القرآن الكريم ونظائرهم من طواغيت الدهر.

ومن أوعظ العظات الموت ففي خطبة أخرى : « كفى واعظاً بموتى عاينتموه حملوا إلى قبورهم غير راكبين ، وأنزلوا فيها غير نازلين .... »(٥).

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩١ ، البحار ٣٠٦/٧٨.

<sup>(</sup>٢) حرف الدال مع الهاء.

<sup>(</sup>٣) النهج ٩٢/١٠ ، الخطبة ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) شرح النهج للمعتزلي ١٠/٩٣.

<sup>(</sup>٥) النهج ١٣/١٣ ، الخطبة ٢٣.

# ۲۸۵ الحَلّ بمنزلة الرجل الصالح يدعو لأهل البيت بالبركة

من كلمات الإمام الكاظم المثليّة نزّل فيها الخَلّ بمنزلة من يدعو لأهل الدار بالرزق والبركة ، رواها الشيخ الطبرسي في مكارم الأخلاق بلفظ روى قال ( طاب ثراه ) :

روى عن الكاظم (عليه السلام) أنّه قال: ينادى منادٍ من الساء: «اللهمبارك في الخلّالين والمتخلّلين». والخلّ بمنزلة الرجل الصالح يدعو لأهل البيت بالبركة. قلت له: جعلت فداك ما الخلّالون؟ وما المتخلّلون؟ قال: الذين في بيوتهم الخَلّ والذين يتخلّلون... الله ...

### أقول :

في الحَلَّ والحَلال أحكام وآثار وثمرات نتعرض إلى بعض ما للخلّ : وهو متّخذ من التمر و الزبيب ، وقيل : من السكّر والعسلوالتين وأمشالذلك والأكثر من التمر والعنب ، ومن ثم يقال خلّ الخمر ، لأنّه ما لم يصر خراً لم يصر خلاّ على خلاف سائر الأقسام حيث أوّلاً يصير حامضاً ، وأحسنها المتّخذ من الخمر ، ثم الزبيبي ثم التيني ، ثم النارگيلي ثم العسلي . والثلاثة الأخيرة طبعها حارّ يابس،

<sup>(</sup>۱) مكارم الأخلاق ۱۷7 ، الوسائل ٦٤١/١٦ ، باب ١٠٤ من أبواب آداب المائدة . الحديث ١١ فيه بعض الحديث الجارى.

والخمري مركب قوي ، ولكل مراتب ثالثها أشد قبضاً وتجفيفاً وأسرع نفوذاً ورفعاً للخلط الغليظ ، والالتهاب والعطش ، ومعين للهضم والإشتهاء ، وذاهب بالبلغم ، وموافق للمعدة الملتهبة والبلغمية وقاطع للصفراء ومفتّح للسُدد ، وشر به على الريق قاتل للديدان المعدوية ، والحار منه نافع للدم الجامد ، وعشرات فوائد وآثار أخرى من شاءها نظر المظان ومن ذلك يؤخذ في علاج الأسنان ودواء الأضراس مع دهن الحنظلة وإليك سند الدواء :

قال الشيخ الكليني: عدة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن بكر بن صالح عن سليان بن جعفر الجعفري قال: سمعت أبا الحسن موسى (عليه السلام) يقول: دواء الضرس تأخذ حنظلة فتقشرها ثم تستخرج دهنها، فإن كان الضرس مأكولاً منحفراً تقطر فيه قطرات، وتجعل منه في قطنة شيئاً، وتجعل في جوف الضرس، وينام صاحبه مستلقيا ياخذه ثلاث ليال ، فإن كان الضرس لا أكل فيه وكانت ريحاً قطر في الأذن التي تلى ذلك الضرس ليالى كلّ ليلة قطرتين، أو ثلاث قطرات، يبرأ بإذن الله، قال: وسمعته يقول: لوجع الفم، والدم الذي يخرج من الأسنان، والضربان والحمرة التي تقع في الفم، تأخذ حنظلة رطبة قد اصفرت فتجعل عليها قالباً من طين، ثم تثقب رأسها و تدخل سكيناً جوفها فتحك جوانبها برفق ثم تصب عليها خلّ تمرال حامضاً شديد الحموضة، ثم تضعها على النار فتغليها غليانا شديداً، ثم يأخذ صاحبه منه كلًا الحموضة، ثم تضعها على النار فتغليها غليانا شديداً، ثم يأخذ صاحبه منه كلًا احتمل ظفره فيدلك به فيه ويتمضمض بخل، وإن أحبّ أن يحوّل ما في الحنظلة ورجاجة أو بستوقة (٢) فعل، وكلّما فنى خلّه أعاد مكانه، وكلّما عتق (١) كان خيراً

<sup>(</sup>١) تحفة الحكيم المؤمن ١٠٦ ، في الخاء مع اللام ، بعد التعريب.

<sup>(</sup>٢) في بعض النسخ [خلّ خمر] أي صار بالعلاج خُلّا مرآة العقول ٩٤/٢٦ \_ ٩٥.

<sup>(</sup>٣) معرّب «بستو» كوجك سفالين أي ظرف صغير.

<sup>(</sup>٤) عُتق الخمر قدمت وحسنت.

أمثال أن شاء الله (۱). له أن شاء الله (۱).

قوله (عليه السلام) : « وكلَّما عتق كان خيراً لَّه ».

يراد بعتق الخلّ شدّة حموضته وقوامه لقدمه والمعروف على الألسن الخلّ أبو سبع سنين يؤخذ في بعض المعالجات ، حتى أنه من الثلاثة التي أحسنهاالعتيق، وينسب شعر إلى أمير المؤمنين (عليه السلام) ، ولم تثبت النسبة بأنّه قد قاله: ثلاثـة أحــــنها الـعــتيق الخَــلّ ، والحــام ، والصــديق (۱)

وفي الخَلّ : أحاديث منها الصادقي : « إنّا لنبدأ بالخَلّ عندنا كما تبدؤن بالملح عندكم ، وإنّ الخلّ ليشدّ العقل ، ولكن في الآخر : « إنّ بني إسرائيل كانوا يستفتحون بالخلّ و يختتمون به ، ونحن نستفتح بالملح ونختم بالخلّ » ، والاخر : « إنّ بني أميّة يبدؤن بالخلّ في أوّل الطعام ويختمون بالملح ، وإنّا لنبدأ بالملح في أوّل الطعام ونختم بالخلّ » ".

وحيث ورد بالابتداء بالملح والخل والاختتام بهما أيضاً ، فيجمع بينهما إمّا باستحباب الجمع ، أو التخيير كما أشار إلى الوجهين الشيخ الحرّ<sup>(۱)</sup> والأمر في السنن سهل ، إلّا أن يكون شعاراً عند ثبوت المخالفة من المخالف فالعمل على الحق.

<sup>(</sup>١) روضة الكافي ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) ولاريب في الأحسنيّة أمّا عتق الخلّ فقد عرفت ، والحهام الجديد بارد ، والنافع الحارّ ،والصديق: التليد المجرّب.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٦٢٨/١٦ \_ ٦٢٩.

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٦٢٩/١٦.

## ۲۸٦ خيانتك وتضييعك عليّ مالي سواء

إذا اجتمع مختلفان في شيء فها متوافقان موضعاً ، ومنه كلمة الإمام الكاظم (عليه السلام) التي رواها ابن شعبة عنه قال :

قال له وكيله: والله ما خنتك، فقال له (عليه السلام) خيانتك و تضييعك علي مالى سواء، والخيانة شرهما عليك (١). وخيانة المال وضيعته وإن كانتا في الاسم مختلفتين، ولكنها متوافقتان موضعاً و بالنتيجة، إلا أنّ الخيانة أكثر شراً على صاحبها، لأنّ نيّتها هي الداعية على التضييع، وعدم الرعاية الكافية لكل شيء بحسبه رعاية.

الخيانة

أصل الخيانة الخون وهو في اللغة التنقّص ، خانه يخونه خوناً انتقص الوفاء ، قال ابن فارس . قال ذو الرّمة :

لابـــل هو الشــوق من دار تخوّنها مرّاً سحـــابٌ ومـــرّاً بارحٌ تربُ (٢)

ويقال: الخوّان الأسد. والقياس واحد. فأمّا الذي يقال: إنّهم كانوا في العربّية الأولى الربيع الأوّل [خوّاناً] (٢) فلا معنى له ولا وجه للشغل به. وأمّا قول ذى الرّمة:

<sup>(</sup>١) التحف ٤٠٨ ، البحار ٢٤٦/١٠ ، ٣٢٠/٧٨ الوسائل ٢٩١/١٣ صادقي.

<sup>(</sup>٢) اللسان ـ خون ـ.

<sup>(</sup>٣) اسم من أسهاء لأيَّام في الجاهليَّة هامش معجم مقاييس اللغة ٢٣١/٢ ـ خون ـ.

فإن كان أراد بالتخوّن التعهّد كما قاله بعض أهل العلم فهو من باب الإبدال... وسمعت كما قاله بعض أهل العلم فهو من باب الإبدال.

- وقال - وأمّا الذي يؤكل عليه ، فقال قوم : هو أعجمي ... فقيل ... يسمّى خُواناً لأنّه ينحّون ما عليه أي يتنقّص (٢).

فلو ائتمن المال فانتقص منه خان . وهل يقال ذلك إذا لم يردّ المال كلّه وجحده ؟ مقتضى التعريف منع القول مع أنّ الناس يحكمون بخيانته وهو الحق .

<sup>(</sup>١) اللسان ـ نعش ، خون ، بغم ...

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس ٢٣١/٢ ـ خون ـ ، وإنَّها ذكر بعض مشتقات الخون كالحِوان لزيادة الاطلاع.

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ٧١.

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٨٥.

<sup>(</sup>٥) الأنفال: ٢٧.

<sup>(</sup>٦) المائدة : ١٣.

<sup>(</sup>٧) فاطر : ١٩.

<sup>(</sup>٨) البقرة : ١٨٧.

<sup>(</sup>٩) النساء: ١٠٧.

تكن للخائنين خصياً ﴾ (۱)، ﴿إنّ الله لا يحبّ الخائنين ﴾ (۱)، ﴿إنّ الله لا يحبّ من كان خوّان كفور ﴾ (۱) ، ﴿إنّ لا يحبّ كل خوّان كفور ﴾ (۱) ، ﴿إنّ لا يحبّ كل خوّان كفور ﴾ (۱) ، ﴿إنّ لا يحدى كيد الخائنين ﴾ (۱) .

#### بيسان :

هذه أربعة عشر لفظاً استعمله القرآن بها له من تنوّع البيان الجامع لأطراف ما للخيانة من معنى ، وكفى بذلك ردعاً لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد ، وأمّا الأحاديث والكلمات فحدّث ولا حرج . فمن الأحاديث :

النبوي : « أربع لا تدخل بيتاً واحدة منهنّ إلّا خرب ، ولم يعمر بالبركة : الحيانة ، والسرقة ، وشرب الحمر ، والزنا »(١) .

والآخر : « لاتخن من خانك فتكن مثله »(٧) .

والآخر : « تناصحوا في العلم ؛ فإنّ خيانة أحدكم في علمه أشدّ من خيانته في ماله  $^{(\Lambda)}$  .

والباقري في قوله تعالى : ﴿ لا تخونواالله والرسول وتخونوا أماناتكم ﴾: فخيانة الله و الرسول معصيتها ، وأمّا خيانة الأمانة فكلّ إنسان مأمون على ما افترض الله عزّ وجلّ (١)

<sup>(</sup>۱) النساء : ۱۰۵.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) النساء : ١٠٧.

<sup>(</sup>٤) الحبّر: ٣٨.

<sup>(</sup>٥) يوسف: ٥٢.

<sup>(</sup>٦) البحار: ١٧٠/٧٥.

<sup>(</sup>۷) اليجار ۱۷۵/۱۰۳.

<sup>(</sup>۸) البحار ۱۸/۲.

<sup>(</sup>٩) تفسير القمى ٢٧٢/١

أمثال من الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ....

ومن تلك الاحاديث الصادقي : «إنّ الله تبارك وتعالى آلى على نفسه أن لا يجاوره خائن ، قال : قلت : وما الخائن ؟ قال : من ادّخر عن مؤمن درهماً أو حبس عنه شيئاً من أمر الدنيا » (١) . من الكلمات المثليّة :

\* أخون من ذئب بصحراء هُجَر \* (١٦)

#### ۲۸۷ خير الأمور أو ساطها

من الأمثال السائرة على اللسان ، وسرى به الركبان ، جاء في غضون كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) ، ورواه جمع منهم ابن شهر اشوب طاب ثراه قال ــ واللفظ له ــ :

ابن عمار إنّه ـ أي الإمام الكالظم روحي فداه ـ استقبل الرشيد على بغلة ، فاستنكر ذلك ، فقال : أتركب دابّة إن طَلبتَ عليها لم تَلحق ، و إن طُلبتَ لم تسبق . وفي رواية إنّه قال : إن طَلبت عليها لم تُدرك ، وإن طلبت لم تفت ! فقال (عليه السلام) : لستُ بحيث أحتاج أن أطلَب أو أُطلب ، وإنّها تطأطأت عن خيلاء الخيل ، وارتفعت عن ذلّة العير ، وخير الأمور أوساطها".

أقول :

يريد (عليه السلام) بالوسط واحد الأوساط أنَّ البغل ليس كمن علا من فوق الخيل المختال باعتلائه ، ولا كالحمار الممتهن راكبه بل هو الوسط

<sup>(</sup>١) البحار ١٧٣/٧٥.

<sup>(</sup>۲) المستقصى ۱۱۲/۱.

<sup>(</sup>٣) المناقب ٣٢٠/٤، الوسائل ٣٤٦/٨. البحار ١٥٤/٤٨. البحار ١٧٦/٧٨.

المصون عن الذميمتين : الاختيال ، والأمتهان الشرّين ، وأنّه الخير الدائم ، كما قال القائل :

# حبّ الـتـناهـي شطط خير الأمـور الـوسط

قال الميداني: خير الأمور أوساطها. يضرب في التمسّك بالاقتصاد. قال أعرابي للحسن البصري: علّمني ديناً وسوطاً، لا ذاهباً فروطاً، ولاساقطاً سَقوطاً، فقال: أحسنت يا أعرابي، خير الأمور أوساطها(١).

قال الزمخشري : قاله مُطَرف بن الشخّير ٢٠٠٠.

وجعل الجاحظ للمثل تمامه: وشرّ السير الحقيقة (١) ، وهو من المثل النبوي ذكرناه في كتاب ( الأمثال النبوية ) ، رواه المسعودي (١) والوسط بالسكون يقال فيها كان متفرّق الأجزاء غير مستقل .. فإذا كان متصّل الأجزاء كالدار والرأس فهو بالفتح . وقيل : كل ما يصلح فيه ـ بين ـ فهو بالسكون وما لايصلح فيه ـ بين ـ فهو بالفتح (٥).

<sup>(</sup>١) مجمع الأمثال ٢٤٣/١، حرف الخاء.

<sup>(</sup>٢) المستقصى ٧٧/٢.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبين ٢٠٦/٣.

<sup>(</sup>٤) مروج الذهب ٢٩٥/٢ ، الأمثال النبويّة ٣٩٣/١ ، الرقم ٢٤٩.

<sup>(</sup>a) النهاية ٥/١٨٣ \_ وسط \_.



# ۲۸۸ الدعاء يردّ ما قد قدّر ، وما لم يقدّر

لفظ ما رواه الشيخ الكليني ( طاب ثراه ) بإسناده إلى أبي الحسن (عليه السلام) هو :

« إنَّ الدعاء يردَّ ما قد قدَّر ، وما لم يقدِّر . قلت : وما قد قدَّر عرفته ، فها لم يقدر ؟ قال : حتى لا يكون »(١).

#### أقول :

وهـو مروي عن الصادق (عليه السلام) ، رواه المفيد<sup>(۲)</sup> وكذا العلامة المجلسي<sup>(۳)</sup> . وإنّ الدعاء مناجاة العبد مع ربّه.

وللسيد ابن طاووس ما يلي :

ورأيت من فوائد المحافظة على المناجاة أنّ الله جلّ جلاله يقول: ﴿ اذكرونى أذكركم ﴾ (٤) ، ومن المعلوم أنّه لو قال بعض ملوك الدنيا الفانية لأحد مماليكه الذين يعرفون قدر منزلته العالية: اذكرني حتى اذكرك ، وكان في حضرة الملك كما هو في حضرة الله جلّ جلاله ؛ فإنّه كان يجتهد في دوام ذكره غاية الاجتهاد ليذكره مولاه ، ويشرّفه بذكره في الدنيا والمعاد ، ألا ترى معنى قول الشاعر : يودّ أن يُمسى مريضاً لعلّها إذا سَمعت عنه بشكوى تُراسلُه يودّ أن يُمسى مريضاً لعلّها للها للها للها للها العُلل الله العُلل المعروف في طلب العُلل المدير يوماً عند سلمى شائله

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٤٦٩/٢ . البحار ٢٩٧/٩٣.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص ٢١٩.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٧/٩٣.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٥٢.

فالعبيد العارفون المؤدبون يجتهدون في الإكثار من ذكر مولاهم الذي يراهم ليذكرهم ، أو لعله بفضله يرضى عنهم أو يرضاهم ...(١).

في صادقي: «تعرفون طول البلاء من قصره ؟ قلنا: لا ، قال: إذا ألهمتم أو ألهم أحدكم بالدعاء فليعلم أنّ البلاء قصير »(٢) ، وكاظمي: « مامن بلاء ينزل على عبد مؤمن ، فيلهمه الله عزّ وجلّ الدعاء إلّا كان كشف ذلك وشيكاً ... »(٣).

## ۲۸۹ دفن ناس كثير أحياءاً ما ماتوا إلّا في قبورهم

كلمة مختارة منتزعة من كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) مع ابن أبي حمزة صورته:

عن أحمد بن مهران عن محمد بن علي عن علي بن أبي حمزة قال: أصاب [ الناس ] بمكّة سنة من السنين صواعق كثيرة ، مات من ذلك خلق كثير ، فدخلت على أبي إبراهيم (عليه السلام) فقال: مبتدءاً من غير أن أسأله ينبغي للغريق والمصعوق أن يتربّص به [ بها ] ثلاثاً لا يدفن إلّا أن يجيء منه ريح تدلّ على موته ، قلت : جعلت فداك كأنّك تخبرني أنّه قد دفن ناس كثير أحياءاً ما ماتوا إلّا في قبورهم أنا.

<sup>(</sup>١) فلاح السائل ٤٦.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٤٧١/٢ ، فلاح السائل ٤١.

<sup>(</sup>٣) المصدر الأول. وقد تقدّم ذكر ما ينفعك عند «ادفعوا البلاء بالدعاء» و «إنّ الدعاء جُنّة ... ».

<sup>(</sup>٤) الوسائل ٦٧٧/٢ ، باب الاحتضار ، عوالم العلوم الحاصّ به (ع) ٨٧.

أمثال محكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ....

#### أقول :

في بعض كتب الحديث اكتفى بـ « نعم » " وكيف كان فقد عقد الشيخ الحرّ في الوسائل باب وجوب تأخير تجهيز الميت مع اشتباه الموت ثلاثة أيّام ... (1).

في صحيح صادقي : « خمس ينتظر بهم إلّا أن يتغيّر : الغريق ، والمصعوق ، والمبطون ، والمهدوم ، والمدُخن » . وآخر عن الغريق أيغسّل ؟ قال : نعم و يستبرء ، قلت : وكيف يستبرء ؟ قال : بترك ثلاثة أيّام قبل أن يدفن ، وكذلك أيضاً صاحب الصاعقة ؛ فإنّه ربّا ظنّوا أنّه مات ولم يمت ٢٠٠١.

#### الصاعقة:

الصعق والصاعقة الأوّل: أن يغشى على الإنسان من صوت شديد يسمعه وربيًا مات ومنه ﴿ وخرّ موسى صعقاً ﴾ (١٠) . والثانية: النار التي يرسلها الله تعالى مع الرعد الشديد. وقد تكرّرت اللفظة في الأحاديث وكلّها راجع إلى الغشي والموت والعذاب (٥٠).

<sup>(</sup>١) دلائل الإمامة ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٢/٦٧٦ ، الباب ٤٨.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٢/٦٧٦ ـ ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) الأعراف : ١٤٣.

<sup>(</sup>٥) النهاية ٣٢/٣ ـ صعق ـ مقتطف منه.

## ۲۹۰ الدهر طويلة قصيرة

هذه الكلمة منتزعة من كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) مع هشام بن الحكم ، رواه ابن شعبة الحرّاني قد جاء في ضمنه ما يلي :

« يا هشام أصلُح أيّامك الذي هو أمامك ، فانظر أي يوم هو ، وأعدّ له الجواب؛ فإنّك موقوف ومسؤول ، وخذ موعظتك من الدهر وأهله ؛ فإنّ الدهر طويلة قصيرة... »(١).

تقدّم بعض كلماته فانظر.

قوله (عليه السلام) « فإنّ الدهر طويلة قصيرة » تنعيت الدهر بالطول والقصر ، وتأنيثها لتأويله بالأيام أي أيّامه الطويلة أو القصيرة لأجل أعار آحاد الناس فمنهم من عمر في الدنيا طويلاً ، وآخر قصيراً فتختلف الأيّام طولاً وقصراً وقد تتوافق كعُمرُ الرسول وعليّ ( صلّى الله عليهاوآلها )حيث عمرًا ثلاث وستين سنّة متساويين.

#### الدهر

قال ابن فارس: وهو الغلبة والقهر، وسمّي الدهر دهراً لأنّه ياتي على كلّ شيءٍ ويغلبه فأمّا قول النبي (صلّى الله عليه وآله وسلّم): « لاتسبّوا الدهر، فإنّ الله هو الدهر» فقال أبو عبيد: معناه أنّ العرب كانوا اذا أصابتهم المصائب قالوا: أبادنا الدهر، وأتى علينا الدهر، وقد ذكروا ذلك في أشعارهم

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩١، البحار ٢٠٦/٧٨.

أمثال كم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

قال عمرو الضُّبَعي :

رمَتني بنات الدهر من حيث لا أرى فلو أنّـني أرمـنى بنـــــل ِ تقيتُهـــا

فكيف بمن يُرمى وليس برام ولكني أرمى بغير سهام

وقال آخر :

فاستأثر الدهر الغداة بهم يا دهر قد أكثرت فجعتنا وسلبت ما لست تعقبنا

والدهر يرمسيني وما أرمسي بسراتنبا ووقرت في العظم يا دهر ما أنصفت في الحكم

فأَعَلَمَ رسول الله (صلّى الله عليه وآله) أنّ الذي يفعل ذلك بهم هو الله جلّ ثناه ، وأنّ الدهر لافعل له ، وأنّ من سبّ فاعل ذلك فقد سب ربّه تبارك وتعالى ...'' ، والمراد هنا الدنيا ومنه : «الدهر يومان: يوم لك. ويوم عليك ، فإذا كان عليك فاصر »('').

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٣٠٦/٢ ـ دهر \_.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢٩٤/١٩ ، الحكمة ٤٠٦.

## ٢٩١ الديك أحسن صوتاً من الطاووس

كلمة مختارة تصلح لمقارنة الواجد والفاقد ، رواها الشيخ الكليني ( طاب ثراه ) في غضون حديث الإمام الكاظم (عليه السلام) قال :

عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمد بن خالد عن القاسم بن يحيى عن جدّه الحسن بن راشد عن يعقوب بن جعفر بن إبراهيم الجعفري قال : ذكر عند أبي الحسن (عليه السلام) حسن الطاووس ، فقال : لا يزيدك على حسن الديك الأبيض شيء ، قال : و سمعته يقول : الديك أحسن صوتاً من الطاووس، وهو أعظم بركة ينبّهك في مواقيت الصلاة ، وإنّا يدعو الطاووس بالويل لخطيئته التي ابتلى بها(١).

#### أقول:

يجلب النظر منظر الطاووس وقد وصفه أمير المؤمنين (عليه السلام) في خطبته قال:

« ومن أعجبها خلقاً الطاووس الذي أقامه في أحسن تعديل ، ونضّد ألوانه في أحسن تنضيد بجناح أشرح قصّبه ، وذَنَب أطال مسَحبه ؛ إذا دَرَجَ إلى الأنثى نَشَرَه من طيّه ، وسَها به مُطلّا على رأسه ، كأنّه قلْع داريّ عَنجه نُوتيّه (١) يختال بالوانه ، و يميس بزيفانه ، يُفضي كإفضاء الديكة ، ويؤرّ بملاقحه أرّ الفحول المغتلمة للضراب أحيلك من ذلك على معاينةٍ لا كمن يحيل على ضعيف

<sup>(</sup>١) الكافي ٦/٥٥٠، كتاب الدواجن.

<sup>(</sup>٢) النوتي : الملاّح وجمعه النواتي أمثال النهج ٣٢٣.

أمثال كم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

إسناد ولو كان كزعم من يزعم: أنّه يلقح بدمعة تسفحها مدامعه، فتقف في ضفّتي جفونه، وأنّ أنثاه تطعم ذلك ثم تبيض، لامن لقاح فحل سوى الدمع المنبجس؛ لما كان ذلك بأعجب من مطاعمة الغراب "''.

#### بيان:

يعجز البيان عن صفة الطاووس وهل إلى ما يدركه (عليه السلام) سبيل ؟ فارجع البصر إلى الألوان فتراها منضّدة أجمل تنضيد تملك الأبصار ثم ارجع إلى شرح الخطبة حتى تعلم بعض ما لهذا الخلق المنضود فتحمد الخالق له وللديك الأبيض الذي هو أحسن صوتاً منه وإنّا يصوت الطاووس كها قال : « فإذا رمى ببصره إلى قوائمه زقا معولاً بصوت يكاد يبين عن استغاثته ويشهد بصادق توجّعه ؛ لأنّ قوائمه حمش كقوائم الديكة الخلاسيّة » أن وللكلام تتمّة.

<sup>(</sup>١) النهج ٢٦٨/٩ . الخطبة ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) النهج ٢٧١/٩ ، الخلاسية المتولدة من الدجاج الهندي والفارسي.



#### ٢٩٢ ذكر أولي الألباب بأحسن الذكر ، وحلّاهم بأحسن التحلية

كلمة مختارة منتزعة من كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) مع هشام بن الحكم رواه الشيخ الكليني بإسناده إليه قال:

ياهشام ثم ذكر \_ أي الله عزّ وجلّ \_ أولي الألباب بأحسن الذكر ، وحلّاهم بأحسن الحلية.

فقال : ﴿ تؤتى الحكمة من يشاء ومن يؤتى الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً وما يذّكر إلّا أولوا الألباب ﴾ (١٠).

وقال : ﴿ والراسخون في العلم يقولون آمنًا به كلّ من عند ربّنا وما يذكّر إلّا أولوا الألباب ﴾ ``ا.

وقال : ﴿ إِنَّ فِي خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب ﴾ (٣).

وقال : ﴿ أَفَمَن يَعِلُمُ أَنَّهَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الْحَقَ كَمَنَ هُو أَعْمَى إِنَّهَا يَتَذَكَّر أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (٤).

وقال : ﴿ أُمِّن هُو قَانَتْ ءَانَاءُ اللَّيلُ سَاجِداً وَقَائَهاً يُحَذِّرُ الأَخْرَةُ وَيُرْجُو رحمة ربّه قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنّها يتذكّر أولوا

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٧.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٩٠.

<sup>(</sup>٤) الرعد : ١٩.

٧٣٨ ..... المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام الألباب كان المناس المؤتمر العالمي الإمام الرضا عليه السلام الألباب كان المناس المن

وقال : ﴿ كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدّبّروا آياته وليتذكّر أولوا الألباب ﴾ (١).

وقال : ﴿ ولقد ءٰاتينا موسى الهدى وأورثنا بني إسرائيل الكتاب \* هدى وذكرى لأولى الألباب ﴾ (٢) ... (١).

الألباب واحدها اللبّ: العقل أي أصحاب العقول ، لأنّ « أولي » بمعنى الأصحاب والآيات المشتملة على هذه الكلمة ست عشرة لم يذكر الإمام (عليه السلم) منها إلاّ سبعة ولولا مخالفة التطويل لجئنا عن آخرها وحول الكلمة كلمات لغوية وغيرها.

قال ابن منظور : ولبّ كلّ شيء نفسه وحقيقته ، وربّها سُمي سُمّ الحيّة لبّاً . و اللبّ العقل . والجمع ألباب والبُب : قال الكميت :

ولبيب: عاقل ذو لبّ من قوم ألبّاء ، والأنثى لبيبة .. وقولهم : لبّيك ولبّيه منه أي لزوماً لطاعتك وفي الصحاح : أي أنا مقيم على طاعتك (٥) وراح يسرد المشتقات مع شواهدها.

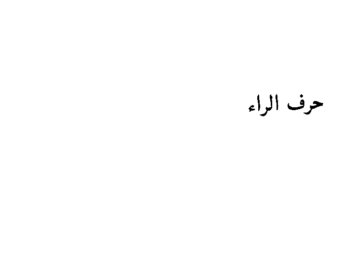
<sup>(</sup>۱) الزمر : ۹.

<sup>(</sup>٢) ص : ٢٩.

<sup>(</sup>٣) غافر : ٥٣ ـ ٥٤.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ١٥/١ \_ ١٦ ، كتاب العقل والجهل ، الحديث ١٢.

<sup>(</sup>٥) اللسان ٧٣٠/١ ـ ٧٣١ . ـ لبب ـ.



#### 294

# الرؤيا على ما تعبّر

من الأمثال السائرة على اللسان : « إلرؤيا على ما تعبّر » رواه الشيخ الكليني ( طاب ثراه ) في الصحيح عن الحسن بن جهم قال : سمعت أبا الحسن (عليه السلام) يقول :

«الرؤيا على ما تعبّر ، فقلت له : إنّ بعض أصحابنا روى أنّ رؤيا الملك كانت أضغاث أحلام ، فقال أبو الحسن (عليه السلام) : إنّ امرأة رأت على عهد رسول الله (صلّى الله عليه وآله) أنّ جذع بيتها قد انكسر ، فأتت رسول الله (صلّى الله عليه وآله) فقصّت عليه الرؤيا ، قال لها النبي (صلّى الله عليه وآله) : يقدم زوجك و يأتي وهو صالح ، وقد كان زوجها غائباً فقدم كما قال النبي ، ثم غاب عنها زوجها غيبة أخرى فرأت في المنام كأنّ جذع بيتها قد انكسر فأتت النبي فقصّت عليه الرؤيا ، فقال لها : يقدم زوجك ويأتي صالحاً ، فقدم على ما قال ، ثم غاب زوجها ثالثة فرأت في منامها أنّ جذع بيتها قد انكسر فلقيت رجلًا أعسر فقصّت عليه الرؤيا فقال لها الرجل السوء : يموت زوجك، فلقيت رجلًا أعسر فقصّت عليه الرؤيا فقال لها الرجل السوء : يموت زوجك، قال : فبلغ [ ذلك ] النبي (صلّى الله عليه وآله ) فقال : ألّا كان عبّر لها خيراً ". في نبوي : « الرؤيا لأوّل عابر » ، وآخر : « الرؤيا على الرجل طائر ما في يعبّر ، فإذا عبرت وقعت ، فلا تحدّش بها إلّا حبيباً أو لبيباً » " وفي صادقى :

<sup>(</sup>١) روضة الكافي ٣٣٥ \_ ٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) المجازات النبويَّة ٢٥٢.

« الرؤيا على ثلاثة وجوه : بشارة من الله للمؤمن ، وتحذير من الشيطان ، وأضغاث أحلام ».

وآخر: « أمّا الكاذبة المختلفة فإنّ الرجل يراها في أوّل ليلة في سلطان المردة الفسقة وإنّا هي شيء يخيّل إلى الرجل وهي كاذبة مخالفة لا خير فيها، وأمّا الصادقة إذا رآها بعد الثلثين من الليل مع حلول الملائكة وذلك قبل السحر فهي صادقة لا تخلّف إن شاء الله إلّا أن يكون جنباً أو ينام على غير طهور ولم يذكر الله عزّ وجلّ فإنّها تختلف وتبطئ على صاحبها »(١).

توسعّنا في غير المقام فراجع"ً.

## ۲۹٤ ربّنا غفور ستور أبي أن يكشف أسرار عباده

كلمة مختارة من كلمات الإمام الكاظم (عليه السلام) المتبادلة بينه وبين هارون رواها ابن شعبة الحرّاني (طاب ثراه) قال:

دخل إليه (١) وقد عمد على القبض عليه ، لأشياء كذبت عليه عنده (١) ، فأعطاه طوماراً طويلًا فيه مذاهب وشنعة (٥) نسبها إلى شيعته [ فقرأه ] ثم قال له : يا أمير المؤمنين نحن أهل بيت منينا بالتقوّل علينا (١) وربّنا غفور ستور أبى

<sup>(</sup>۱) روضة الكافي ۹۰ \_ ۹۱.

<sup>(</sup>٢) الأمثال والحكم الرضويَّة ٣٥٨/١.

<sup>(</sup>٣) أي إلى هارون.

<sup>(</sup>٤) أي هارون.

<sup>(</sup>٥) الفضاعة والقباحة.

<sup>(</sup>٦) رأس المتقوّلين هارون وأضرابه.

أمثال حكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ ....

أن يكشف أسرار عباده إلَّا في وقت محاسبته ﴿ يوم لا ينفع مالَ ولا بنون إلَّا من أتى الله بقلب سليم كه (١).

ـ ثم قال : \_

حدَّثني أبي عن أبيه عن على عن النبي صلوات الله عليهم: الرحم إذا مسّت الرحم اضطربت ثم سكنت ، فإن رأى أمير المؤمنين أن تمسّ رحمي رحمه ويصافحني فعل. فتحُّول عند ذلك,عن سريره ومدّ يمينه إلى موسى عليه السلام فأخذ يمينه ، ثم ضمّه إلى صدره فاعتنقه وأقعده عن يمينه ، وقال : أشهد أنَّك صادق وأبوك صادق وجدُّك صادق ورسول الله ( صلَّى الله عليه وآله ) صادق ....(۱).

أقول: والملك عقيم (٢) كما قاله لابنه المأمون (١٤) ولم يقتله سواه وهكذا تكون سيرة طواغيت الدنيا يقتلون الأنبياء وأبناء الأنبياء ، وقادة الدين عبر القرون.

قوله (عليه السلام): « ربّنا غفور ستور أبي أن يكشف أسرار عباده إلّا في وقت محاسبته » نصّ عليه القرآن بقوله تعالى : ﴿ يُومُ تَبْلِي السَّرَائِرِ ﴾ (٥) ، ﴿ يوم لا ينفع مال ولا بنون ...﴾ كما تلاه بودلُّل به على ساتريَّة الله تعالى على قبائح العباد في دار الدنيا ، ويكشف عنها في المحشر ، واليوم الذي يساق فيه المجرمون إلى العذاب الأكبر ، والمتَّقون إلى الفردوس .

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) التحف ٤٠٤ ، البحار ٢٤١/١٠ ، والحديث طويل.

<sup>(</sup>٣) من المشل السائر ذكره الميداني في مجمع الأمثال ٣١١/٢ ، الرقم ٤٠٦٦ ، حرف الميم ، المستقصى ١/٣٥٠٠.

<sup>(</sup>٤) ـ لو نازعتني هذا الأمر لأخذت الذي فيه عيناك : فإنَّ الملك عقيم ـ عيون أخبار الرضا .YE/1

<sup>(</sup>٥) الطارق : ٩.

والكشف عن حقائق الناس وفيهم الأشرار والأبرار تجده في ألفي آية من الكتاب العزيز قد فصّلته تفصيلًا لا مجال للتعرّض إليه في المقام.

## ۲۹۵ رحم الله امرءاً همّ بخير فعمله ، أو همّ بشرّ فارتدع عنه

من حكم الإمام الكاظم (عليه السلام) التي جاءت في كلام له لأبي خديجة ، رواه الشيخ الكليني رحمه الله بإسناده إليه قال :

دخلت على أبي الحسن (عليه السلام) فقال لي: إنّ الله تبارك وتعالى أبد المؤمن بروح منه تحضره في كل وقت يُحسن فيه ويتقى ، وتغيب عنه في كل وقت يذنب فيه ويعتدي ، فهي معه تهتز سروراً عند إحسانه ، وتسيخ في الثرى عند إساءته . فتعاهدوا عباد الله نعمه بإصلاحكم أنفسكم تزدادوا يقيناً وتر بحوا نفيساً ثميناً ، رحم الله امرءاً هم بخير فعمله ، أو هم بشر فارتدع عنه . ثم قال : نحن نؤيد الروح بالطاعة لله والعمل له (۱).

#### أقول :

أبو خديجة هو سالم بن مكرم وكنّاه الصادق (عليه السلام) أبا سلمة ، من أصحابه وأصحاب الكاظم (عليه السلام) قال فيه النجاشي : ثقة ثقة (٢).

وحديثه هذا مشتمل على الروح الملازم للمؤمن ما لم يقترف الذنب ، إذ  $_{\rm w}$  لا يزني الزاني وهو مؤمن  $_{\rm v}$  والإحسان الصلاة بل مطلق الطاعة هنا وفي آية

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٢٦٨/٢ ، الوسائل ٢١٥/١١.

<sup>(</sup>٢) معجم رجال الحديث ٢٢/٨ ، رجال النجاشي ٤٢٣/١ ، الرقم ٤٩٩.

<sup>(</sup>٣) الـوســائل ٢٥١/١١ «قال : ينزع منه روح الإيهان» الحديث الصادقي ، والأمثال النبويّة ١١٨/٢ ، الرقم ٤٣٣ ، حرف «لا».

أمثال حكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١

﴿ هدى ورحمة للمحسنين \*الذين يقيمون الصلوة ويؤتون الزكوة وهم بالآخرة هم يوقنون ﴾ (١) إشارة إلى ذلك حيث عرّف تعالى المحسنين بالمقيمين للصلاة... قال العلامة المجلسى :

والمراد بالإحسان الإتيان بالطاعات ، وبالإتقاء الاجتناب عن المنهيّات والاعتداء التجاوز عن حدود الشريعة ... « تهتزّ » أي تتحرّك سروراً ... والهزّة بالكسر النشاط والارتياح ... « واهتزّ عرش الرحمن لموت سعد » أي ارتاح بروحه واستبشر لكرامته على ربّه . وقال : ساحت قوائمه : أي خاضت ، والشيء رسب والأرض بهم انخسفت . والثرى قيل : هو التراب الندى وهو الذي تحت الظاهر من وجه الأرض ، فإن لم يكن فهو تراب ، ولا يقال ثرى.

وأقول: يظهر من الأخبار أنّه منتهى المخلوقات السفليّة، وعند ذلك ضلّ علم العلماء.

وقال الفيروز آبادي: الشرى الندى والتراب النديّ، أو الذي إذا بلّ لم يصر طيناً . والأرض . وقال : تعهّده وتعاهده تفقّده وأحدث العهد به . وفي المصباح : عهدت الشيء تردّدت إليه وأصلحته ، وحقيقته تجديد العهد به.

والظاهر أن المراد هنا حفظ نعم الله واستبقاؤها ، واستعال مايوجب دوامها وبقاؤها . والمراد بالنعم هنا النعم الروحانية من الإيمان واليقين ، والتأييد بالروح والتوفيقات الربّانيّة ، وتعاهدها إنّما يكون بترك الذنوب والمعاصي ، و الأخلاق الذميمة التي توجب نقصها أو زوالها ؛ كما قال (عليه السلام) : «بإصلاحكم أنفسكم ».

و « يقيناً » تمييز ، وزيادة اليقين بقوله تعالى: ﴿ لئن شكرتم لأزيدنّكم ﴾ ، وأيضاً إصلاح النفس يوجب الترقي في الإيهان واليقين وما يوجب الفلاح

<sup>(</sup>١) لقيان : ٣. ولعلُّ وجهه الإحسان بنفسه.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ٧.

في الآخرة ، كما قال سبحانه : ﴿ قد أفلح من زكيها \*وقدخاب من دسيها \* أَنْ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

جئنا عن آخره ، لأجل شرح الحديث وغريبه ، وإنّ الإنسان لا يخلو من همّ الخير أو الشرّ وقد وكلّ لكلّ فرد ملك يسدّده ، أو شيطان يوسوسه ، والأشدّ وسوسة نفسه كما قال تعالى : ﴿ ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس به نفسه ونحن أقرب إليه من حبل الوريد ﴾ (٢) . وحبل الوريد . الوريد عرق في العنق وهو الحبل أيضاً ....(١).

# ۲۹٦ رحم الله من استحيا من الله حق الحياء

من الحكم المرويّة في غضون كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) لهشام ابن الحكم، قال روحي فداه:

« ياهشام رحم الله من استحيا من الله حق الحياء : فحفظ الرأس وما حوى ، والبطن وما وعى ، وذكر الموت والبلى ، وعلم أنّ الجنّة محفوفة بالمكاره ،

<sup>(</sup>۱) الشمس: ۹ ـ ۱۰.

<sup>(</sup>٢) مرآة العقول ٣٩٥/٩ ـ ٣٩٦.

<sup>(</sup>٣) ق : ٦٠.

<sup>(</sup>٤) النهاية ٣٣٣/١ ـ حبل ـ وفيه (فأضافه إلى نفسه لاختلاف اللفظين ، والله أقرب منه).

أمثال المحقوفة بالشهوات »(١).

في كتابنا الأمثال النبوية المثل النبوي: «من وقى شرّ لقلقه وقبقبه وذبذبه وجبت له الجنّة »، رواه صاحب الفردوس عنه (صلّى الله عليه وآله) في ضمن حديث: «من أكل لقمة حرام لم تقبل له صلاة أربعين ليلة ولم تستجب له دعوة أربعين صباحاً، وكلّ لحم ينبته الحرام فالنار أولى به، وإنّ اللقمة الواحدة تنبت اللحم. وقال: من وقى شرّ لقلقه، وقبقبه، وذبذبه فقد وجبت له الجنّة ».

واللقلقة اللسان ، والقبقب البطن ، والذبذب الفرج ، قلت : وقد أخذ من هذا من قال :

ولـقـلقّـي قبـقـبيّ ذبـذي عن الـتـذاذ طرحت بجـانب(١)

والحديث الجاري رواه الكراجكي بلفظ «استحيوا من الله حق الحياء، قيل له يا رسول الله إنّا لنستحيي ، فقال : ليس كذلك ، من استحيا من الله حق الحياء فليحفظ الرأس وما حوى ، والبطن وما وعى ، وليذكر الموت والبلى ، ومن أراد الآخرة ترك زينة الحياة الدنيا ، فمن فعل ذلك فقد استحيا من الله حسق الحياء» "".

وقد عد النيسابوري الكلمة من الأمثال السائرة قال: ( من وقى شر لقلقه ، و قبقبه ، وذبذبه فقد وُقي ) ، قال: اللقلق اللسان والقبب البطن والذبذب الفرج ، يضرب لمن يكثر (٤٠).

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٠ ، البحار ٢٠٥/٧٨

<sup>(</sup>۲) ۲۸۹/۱ . رقم المثل ۵۸۵ كنز الفوائد ۱۸٤ . السفينة ۲٤/۱ ـ أكل ــ ، والبيت في منظومة السبزواري ۳۰۹.

<sup>(</sup>٣) كنز الفوائد ٩٨.

<sup>(</sup>٤) مجمع الأمثال ٣٠/٢ ـ الرقم ١٢ ـ في الميم.

قال الطريحي في الحديث: «هلاك المرء في ثلاث: قبقبه، وذبذبه، ولقلقه»(١).

وقد سبق بحث الحياء عند « الحياء من الإيهان »(١٠).

## ۲۹۷ رُشيد الهجري يعلم علم المنايا والبلايا والإِمام أولى بعلم ذلك

كلمة مختارة صالحة للمقارنة والأولويّة جاءت في غضون كلام الإمام الكاظم (عليه السلام) مع إسحاق بن عبّار ، رواه الشيخ الكليني ( طاب ثراه ) قال :

أحمد بن مهران ـ رحمه الله ـ عن محمد بن علي عن سيف بن عميرة عن إسحاق بن عهار قال: سمعت العبد الصالح ينعى إلى رجل نفسه ، فقلت في نفسي : وإنّه ليعلم متى يموت الرجل من شيعته !؟ فالتفت إليّ شبه المغضب ، فقال : ياإسحاق قد كان رُشيد الهجري يعلم علم المنايا والبلايا والإمام أولى بعلم ذلك ، ثم قال : يا إسحاق اصنع ما أنت صانع ؛ فإنّ عمرك قد فنى ، وإنّك تموت إلى سنتين وإخوتك وأهل بيتك لا يلبثون بعدك إلّا يسيراً حتى تتفرّق كلمتهم ويخون بعضهم بعضاً حتى يشمت بهم عدوهم ، فكان هذا في نفسك ؟ فقلت : فإنّي أستغفر الله بها عرض في صدري ، فلم يلبث إسحاق بعد هذا المجلس إلّا يسيراً حتى مات ، فها أتى عليهم إلّا قليل حتى قام بنو عبّار بأموال الناس فأفلسوا ...

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين \_ قبقب ، وذبذب \_.

<sup>(</sup>٢) حرف الحاء مع الياء.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ٤٨٤/١.

محتوى الحديث يهاثله ، أو نفسه ما تقدّم عند كلمة «اصنع ما أنت صانع»<sup>(۱)</sup> ؛ إذمن البعيد أن يروى اسحاق بن عبّار قصّة يموت فيها بإخبار الإمام (عليه السلام) مرّتين ، ولا أدري كيف رواها القطب بصورة تخالفها بعض الشيء وهو إسنادها إلى إسحاق بن منصور فراجع<sup>(۱)</sup> ، ولعلّه من تصحيف الرواة:

# رُشيد الهجري

هو من حواري أمير المؤمنين (عليه السلام)، والحديث الكاظمي نفسه دليل على علمه بالمنايا والبلايا الذي يفقده أكثر الناس، وكان إذا لقي الرجل قال له: فلا ن أنت تموت بميته كذا. وقد قتل في حبّ عليّ (عليه السلام) فقتله ابن زياد وقد أخبره بذلك ويقول له: رشيد المنايا وصلب على نخلة أكل رطبها بإخباره (عليه السلام) انظر الكشي (الم.

## ۲۹۸ الرفق نصف العيش

من حكم الإمام الكاظم (عليه السلام) التي توزن بالأوزان الثقيلة فترجّح عليها ، رواها الشيخ الكليني رحمه الله قال:

عدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن علي بن حسّان عن موسى بن

<sup>(</sup>١) حرف الهمزة مع الصاد.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) بأن وهم الراوي في إسناده الحديث إلى ابن منصور عوض عبَّار.

<sup>(</sup>٤) اختيار معرفة الرجال المعروف برجال الكشي ٧٧ ، الرقم ١٣١.

بكر عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) قال: الرفق نصف العيش، وما عال امرء في اقتصاده (١).

#### الرفق:

في نبوي : « الرفق يُمن ، والخُرق شؤم ».

وآخر : « إنَّ الرفق لم يوضع على شيءٍ إلا زانه ، ولا نزع من شيءٍ إلَّا شانه ».

وآخر : « لو كان الرفق خلقاً يُرىٰ ما كان ممّا خلق الله شيءٌ أحسن منه».

وآخر: « إنّ الله يحبّ الرفق ويعين عليه ، فإذا ركبتم الدوابّ العُجف (۱) فأنزلوها منازلها ، فإن كانت مخصبة فأنزلوها منازلها ».

وآخر: «ما اصطحب اثنان إلّا كان أعظمها أجراً وأحبّها إلى الله عزّ وجلّ أرفقها بصاحبه».

وآخر : « إنّ في الرفق الزيادة والبركة ، ومن يحرم الرفق يحرم الخير »<sup>(٣)</sup> . وفي باقري : « من قسم له الرفق قسم له الإيبان ».

وصادقي : « ... والرفق في تقدير المعيشة خير من السعة في المال ، والرفق لا يعجز عنه شيء ، والتبذير لايبقى معه شيء ؛ إنّ الله عزّ وجلّ رفيق يحبّ الرفيق »(1).

#### أقول:

سمّي الصاحب رفيقاً لرفقه بصاحبه ، وإلّا فلا رفاقة بينهما ، ومعنى

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٤/٤٥، ٢٠٠/٢ والوسائل ٢١٤/١١.

<sup>(</sup>٢) العجف بالتحريك الهزال.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافى ١١٩/٢ ـ ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر ۱۱۸ ـ ۱۱۹.

أمثال المحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

«الرَّفَق نصف العيش» الهناء به ؛ وليس هنا تنصيف حقيقي والنصف الآخر المال، وقد جاء التعبير به في مواضع لم يقصد منه المعنى الحقيقي وإنَّما المراد من النصف فيها إمَّا البعض ، أو الركن الرئيسي ، وأنَّه لولاه لما تمَّ الأمر.

#### كلام حول النصف:

قال الكراجكي : ممّا ورد في ذكر النصف : روي أنّ رسول الله ( صلّى الله عليه وآله ) قال التودّد إلى الناس نصف العقل ، وحسن السؤال نصف العلم ، والتقدير في النفقة نصف العيش '' ، وجاء في خبر آخر عنه (عليه السلام) . التقدير نصف المعيشة.

وروى عن أمرير المؤمنوين (عليه السلام) قال : الهم نصف الهرم . في السلامة نصف الغنيمة.

وقال بعض الحكهاء: الخوف نصف الموت. وقال آخر: المخافة شطر المنية. وقيل: الراحة نصف السلامة. وحسن الطلب نصف العلم. والتودد نصف الحزم. وحسن التدبير نصف الكسب. وقال بعض الحكهاء: نصف رأيك مع أخيك: يريد بذلك وجوب المشاورة ليجتمع الرأي. وقيل إذا بانَ منك أخوك بأنَ شطرك، وإذا اعتل خليلك فقد اعتل نصفك. وأنشد:

لسان الفتى نصف ونصف فؤاده فلم يبق إلاصورة اللحم والدم

وكتب أبو العتاهية إلى أحمد بن يوسف :

لئن عدت بعد اليوم إنّي لظالم سأصرف نفسي حيث تُبغى المكارم متى ينهج الغادى إليك بحاجة ونصف ك محجوب ونصف ك نائم ولمّا أنّهم قتيبة بن مسلم أبا مجلد، قال له أبو مجلد: أيّها الأمير ثبّت ؛

<sup>(</sup>١) في النبوي «التودد إلى الناس رأس العقل» البحار ٤٠١/٧٤ ، وحديث النصف رضوي كها في التحف 25 ، البحار ٣٣٥/٧٨ ، الرقم ٧٣.

فإنّ التثبّت نصف العفو . وقيل : السفر نصف العذاب . وقال سعيد ابن أبي عروبة : لأن يكون لي نصف وجه ونصف لسان على ما فيها من قبح المنظر وعجب المخبر أحبّ إليّ من أن يكون ذا وجهين ولسانين ، وذا قولين مختلفين.

ولبعضهم :

بسطت لساني ثم أوثقت نصفه فإن أنت لم تنجر عداتي تركتني

ووجدمكتو بأعلى قبر :

يا قبر أنت سلبتني إلىفاً وأخذت نصف الروح من جسدي

فنصف لساني في امتداحك مطلق وباقى لساني الشكر باليأس موثق

قدّمت وتركتني خلفا فقرته وتركبتني نصف

وقيل : إذا اتخذت جارية فعليك بالبيضاء ؛ فإنّ البياض نصف الحسن لادن عنفية :

إنَّ دنيا هي التي سرقوها نصف اسمها

اليتي بسحرالعين سافرة مها هي دنيا وآخرة

لابن المعتز في جارية له:
يا دهر كيف شققت نفساً
وتركست نصفاً للأسمى
سقيا لوجه حبيبة

فخلست منها النصف خلساً جعل البقاء عليه نحساً أودعتها كنفا ورمساً

وأنشد لذي الرمة :

وإنّ امــرءاً في بلدة نصــف قلبــه

ونصف بأخرى ؛ إنّه لصبور(١)

<sup>(</sup>١) كنز الفوائد ٢٨٧ ـ ٢٨٨.

أمثان حكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ .....

يريد القائل بالنصف في هذه المواضع بأجمعها البعض ، أو الركن أو مطلق التوزيع لا التقسيم إلى النصفين المتساووين كما في آية الفرائض قال تعالى: ﴿ وَإِن كَانِتُ وَاحْدَةً فَلَهَا النصف ﴾ `` ، و ﴿ وَلَكُم نصف ما تَرِكُ أَزُواجِكُم إِن لَم يكن لهن ولد ﴾ `` ، و ﴿ وَإِن امر علك ليس له ولد وله أخت فلها نصف ما ترك ﴾ `` .

وفي آية الطلاق قال عزّ وجلّ : ﴿ وإن طِلَقتموهنّ من قبل أن تمسّوهنّ وقد فرضتم لهن فريضة فنصف ما فرضتم ﴾ أن ، وآية الحدود : ﴿ فإذا أُحصن فإن أتين بفاحشة فعليهنّ نصف ما على المحصنات من العذاب ﴾ أن ، وفي آية قيام الليل : ﴿ قم الليل إلاّ قليلاً نصفه أو انقص منه قليلاً ﴾ أن ، و إنّ ربّك يعلم أنّك تقوم أدنى من ثلثى الليل ونصفه وثلثه ﴾ أن

كلَّ ذلك يراد بالنصف الحقيقي والمتتبَّع اللبيب لا يخفى عليه الأمران فيه، وقد أطلنا الكلام حول النصف لأدنى علقة كانت في الحديث الكاظمي: «الرفق نصف العيش» ولعمري إنَّه كذلك، يجد حلاوته من يرفق بعياله أو رفقته، أو جاره، أو كلَّ من صاحبه في حضره وسفره، حتى بنفسه ونفيسه.

<sup>(</sup>١) النساء: ١١.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٢.

<sup>(</sup>٣) النساء : ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٣٧

<sup>(</sup>٥) النساء : ٢٥.

w i thick

<sup>(</sup>٦) المزّمل : ٣.

<sup>(</sup>٧) الزَّمل: ٢٠.

## ۲۹۹ الرفق يمنٌ والخرق شؤم

من الأمثال السائرة التي جاءت في كلمات الإمام الكاظم (عليهالسلام)، استخرج المثل منها في كلام له مع هشام بن الحكم رواه ابن شعبة الحرّاني قال: يا هشام عليك بالرفق ؛ فإنّ الرفق يمنّ والحزق شؤم ، إنّ الرفق والبرّ وحسن الخلق يعمر الديار ، ويزيد في الرزق »(١).

#### أقول :

قد جاء المثل المذكور في نبوي تقدّم ذكره (١) وفي كتاب الأمثال النبويّة عدّدناه منها فراجع (١).

والرفق لين الجانب وترك العنف المضاد له ، وهما متقابلان لا يجهلهما الغارف باللغة العربية ، وبمواضع الإصابة ، وليس الإطلاق بمحبوب ، ولا كلّ خرق بمغضوب ، وقد قال تعالى : ﴿ وليجدوا فيكم غلظة ﴾ (1) . وجمع الأمران في آية ﴿ أَشَدّاء على الكفّار رحماء بينهم ﴾ (6) ، وإنّا جاء الحديث النبوي أو الكاظمى بطابعه دون الملابسات غير الستيرة على الفاهم.

## و في الكلمات :

الرفق مفتاح النجاح . إن لم تُدرك الحاجة بالرفق والدوام فبأي شيءٍ

<sup>(</sup>١) التحف ٣٩٥، البحار ٣١١/٧٨.

<sup>(</sup>٢) في «الرفق نصف العيش » . أصول الكاني ١١٩/٢.

<sup>(</sup>٣) الأمثال النبويَّة ٤٤٦/١ ، الرقم ٢٨٥ . حرف الراء معالفاء.

<sup>(</sup>٤) التوبة : ١٢٣.

<sup>(</sup>٥) الفتح : ٢٩.

قال ابن الأثير: في حديث الدعاء: « وألحقني بالرفيق الأعلى »الرفيق: جماعة الأنبياء الذين يسكنون أعلى عليّين وهو اسم جاء على فعيل ومعناه الجهاعة كالصديق والخليط يقع على الواحد والجمع أنّا.

ولم بجيء في القرآن الكريم من اشتقاق الرفق سوى « رفيق » و « مرفق »، و « مرتفق (۱۲ ».

والرفق من شعب المحبة وهي من ثهار المعرفة التي لا خلّة أفضل منها في العقول.

## ۳۰۰ ريح الكنيف وريح الطيّب سواء ؟

كلمة مضروبة للتمثيل للطاعة والعصيان والتمييز بينها بها لها من أثر كبير جاءت في غضون حديث الإمام الكاظم (عليه السلام) ، رواه الشيخ الكليني (طاب ثراه) بإسناده إلى عبدالله بن موسى بن جعفر عن أبيه قال : سألته عن الملكين هل يعلمان بالذنب إذا أراد العبد أن يفعله ،أوالحسنة؟ فقال : ريح الكنيف وريح الطيب سواء ؟ قلت : لا ، قال : إنّ العبد إذا هم بالحسنة خرج نفسه طيّب الريح ، فقال صاحب اليمين لصاحب الشهال: قم ؛ فأنه قد هم بالحسنة ، فإذا فعلها كان لسانه قلمه وريقه مداده فأثبتها له ، وإذا

<sup>(</sup>١) التمثيل والمحاضرة ٤٢٠ \_ ٤٢١.

<sup>(</sup>٢) النهاية ٢٤٦/٢ ـ رفق \_.

<sup>(</sup>٣) النساء : ٦٩ ، والمائدة : ٦ ، والكهف : ١٦ ، ٢٩ . ٢١.

هم بالسيّئة خرج نفسه منتن الريح فيقول صاحب الشهال لصاحب اليمين: قف فإنّه قد هم بالسيّئة ، فإذا هو فعلها كان لسانه قلمه وريقه مداده وأثبتها علم (١).

أقول: أمّا الملكان فقد صرّح القرآن بوجودهما قال تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قُولُ إِلّا لَدِيهُ رَقِيبُ عَتِيد ﴾ (١) كاتب الحسنات ملك اليمين، وكاتب السيئات ملك الشال وهما في آية ﴿ عن اليمين والشهال قعيد ﴾ (١) ونصّ على أنّها الكاتبان الحسنات والسيّئات النبوي فراجع (١).

وأمّا علم الملكين بأعبال العبد ففي آية ﴿ وإن عليكم لحافظين \* كراماً كاتبين \* يعلمون ما تفعلون ﴾ (٥) التصريح به.

## أثر الطاعة والعصيان:

إنَّ للطاعة نوراً ، وطيباً تبرز ظاهرته في ظاهر البدن والوجه ففي سجادي: «سئل ما بال المتهجديّن بالليل من أحسن الناس وجهاً ؟ قال : لأنَّهم خلوا بربيّهم فكساهم من نوره »(١) وصادقي : « صلاة الليل تحسّن الوجه ، وتحسّن الحلق ، و تطيّب الربح ... »(١).

وإنَّ العصيان يجرح الإِنسان لدليل آية ﴿ ويعلم ما جرحتم بالنهار ﴾ (^) والجرح أفضع من الريح.

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٤٢٩/٢ ، الوسائل ٤١/١ ـ ٤٢.

<sup>(</sup>٢) قَ : ١٨.

<sup>(</sup>٣) قَ : ١٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير نور الثقلين ١١١/٥، تفسير البرهان ٢١٩/٤ ـ ٢٢٠، لآية ﴿إِذْ يَتَلَقَّى المُتَلَقِّيانَ عَنَ اليمين ... ﴾ قَ : ١٧.

<sup>(</sup>٥) الانفطار: ١٠ \_ ١٢.

<sup>(</sup>٦) البحار ١٥٩/٨٧ نقلًا من العلل والعيون.

<sup>(</sup>٧) البحار ١٥٣/٨٧.

<sup>(</sup>٨) الأنعام : ٣٠.

## فهرس الكليات المختارة

| الصفحة         | الرقم       | الكلمة                                      |
|----------------|-------------|---------------------------------------------|
| الصفحة         | <del></del> |                                             |
| ٧              |             | كلمة المؤتمـــر                             |
| 9              |             | الإهداء                                     |
| 01-11          |             | تقديم                                       |
|                |             | حرف الهمزة                                  |
| ٧٥ _ ٠٢        | \           | الآخرة طالبة ومطلو بة                       |
| 74-11          | ۲           | آمين آمين                                   |
| 70_75          | ٣           | آويت إلى ركن شديد                           |
| 77_70          | ٤           | أبدأ بمن على يمينك                          |
| <b>Y</b> F_AF  | ٥           | أبره يا مُبيرَ الأمم الظالمة                |
| ۸۲ _ ۲۷        | 7           | أبشر بطول سلامة يا مِربع                    |
| ٧٧ _ ٧٣        | ٧           | أبغض عدوّنا في الله . وأحبّ وليُنا في الله  |
| ۸۷ _ ۴۷        | ٨           | أبلغ خيراً ، وقل خيراً ، ولا تكن إمّعة      |
| <b>۲۷</b> _ ۰۸ | ٩           | اتَخذوا القيان ، فإنَّ لهنَّ فُطنا وعقولاً  |
| ۸۷_۸۱          | ١.          | اتَّق فراسة المؤمن ، فإنَّه ينظر بنو ر الله |
| ۸۸ _ ۸۸        | 11          | اتَّق الله ودع الباطل وإن كان فيه نجاتك     |

| الصفحة  | الرقم | الكلمة<br>                                                             |
|---------|-------|------------------------------------------------------------------------|
| ۹۰_۸۹   | 17    | أتَّق الله وقل الحق وإن كان فيه هلاكك                                  |
| 90_91   | 14    | اتق المرتقى السهل إذا كان منحدره وعراً                                 |
| 4٧_97   | 1 &   | أتدرون ما مُبل هذا                                                     |
| 99_91   | 10    | أتراك وفيناك بها وعدناك                                                |
| 1 9 9   | 17    | أترين أنّه ليس من مصائد الشيطان                                        |
| 1.4-1.1 | 14    | أجب دعوته إذا دعاك                                                     |
| 1.0_1.4 | ١٨    | اجتنب أفنية المساجد وشطوط الأنهار                                      |
| 1.4-1.0 | 19    | اجتهدوا في أن يكون زمانكم أربع ساعات                                   |
| ۱۱۵_۱۰۸ | ۲.    | أجد الضراب ، فإنَّ القوم فسَّاق                                        |
| 117_110 | *1    | اجلس بارك الله فيك                                                     |
| 145-114 | **    | اجلس مكان السائل من المسؤول                                            |
| 171_178 | 74    | أحبُّ العباد إلى الله المفتنون التوَّابون                              |
| 141-141 | 7 £   | إحدى الجهالتين أهون من الأخرى                                          |
| 144-141 | 40    | احذر أن تكون سبب بلية على الأوصياء                                     |
| 180-185 | 77    | احذر ردّ المتكبّر بن                                                   |
| 181_180 | **    | احذرك الله ونفسي                                                       |
| 127_127 | 47    | احذر هذه الدنيا واحذر أهلها                                            |
| 128_128 | 79    | احذري أن تفعلين كها فعلت                                               |
| 127_122 | ۲.    | أحسن ظنّك بربّك                                                        |
| 154_157 | ٣١    | أحسنهم استجابة أحسنهم معرفة                                            |
| 101_184 | 44    | إحفظ لسانك تُعزّ                                                       |
| 108_101 | 44    | أحمد العلم عاقبة ما زاد في عملك العاجل                                 |
| \0A_\00 | ٣٤    | أخبر ني عن حرفين أسألك : ما العترف في بدنك وما الصهلج في<br>الإنسان ؟؟ |

|                          |       | الكلية.                                                           |
|--------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------|
| الصفحة                   | الرقم | الخلمة.                                                           |
|                          |       |                                                                   |
| ۱٦١_١٥٨                  | 40    | أخبرني ما اسم أمّ مريم ؟                                          |
| 174-171                  | ٣٦    | أخذت منه عامرة ، ولا يأخذها إلاّ معمورة                           |
| 174_175                  | **    | اخلع نعليك : إنَّك بالوادي المُقدَّس                              |
| 177_177                  | ۳۸    | أداء الأمانة ، والصدق يجلبان الرزق                                |
| ۱۷٦_ ۱۷۳                 | 44    | أدِر لسانك في فيك                                                 |
| 177 _ 177                | ٤٠    | ادفعوا البلاء بالدعاء                                             |
| ۸۷۱ _ ۱۷۸                | ٤١    | ادفعوا ما تحذرون علينا وعليكم بالدعاء                             |
| ۱۸۲ _ ۱۷۹                | ٤٢    | ادفعوا معالجةالأطباء ما اندفع الداء عنكم                          |
|                          |       | إذا أتاكم آتٍ فأُسَمَع أحدكم في الأذن اليمني مكر وها ثه تحوّل إني |
| 147_147                  | ٤٣    | الأذن اليسرى فاعتذر فاقبلوا عذره                                  |
| 787_887                  | ٤٤    | إذا احتاج الإنسان إلى شي ۽ عرفت أعضاؤه ذلك                        |
| ۸۸۱ _ ۲۶۲                | ٤٥    | إذا أراد استنارة ما فيها تضحها بالحكمة . وزرعها بالعلم            |
| 197_191                  | ٤٦    | إذا أراد أمراً قلّل الكثير ، وكثّر القليل                         |
| ۲۰۰_۱۹۷                  | ٤٧    | إذا أراد الله بالذرّة شراً أنبت لها جناحين فطارت فأكلها الطبر     |
| 7.7_7.1                  | ٤٨    | إذا أردت أن تعلم ما لك عندي فانظر مالي عندي                       |
| ۲۰۵_۲۰۳                  | ٤٩    | إذا أعجبه شيءٌ فلا يكثر ذكره                                      |
| T.Y_X.Y                  | ۰۰    | إذا أنت اعتصمت بالله فقد هديت إلى صراط مستقيم                     |
| ۸۰۲_ ۲۰۸                 | ۱٥    | إذا انكسفت الشمس فارفع بصرك إلى السهاء                            |
| 717_71·                  | ٥٢    | إذا حَكُمْ عَدَلَ                                                 |
| 110 _ 111                | ٥٣    | إذا ذكرت مقدرتك على الناس فاذكر مقدرة الله عليك غداً              |
| 719_717                  | ٥٤    | إذا رأيت المشوّه الأعرابي فانتظر فرجك                             |
| <b>***</b> - <b>**</b> - | ٥٥    | إذا سمعت فعه . وإذا وعيت فاعمل                                    |
| 777_77                   | 70    | إذا قال صَدَقَ                                                    |
| 74 777                   | ٥٧    | إذا كاد العدُّو فلا تكده                                          |
| - · · · · ·              |       |                                                                   |

| لمؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام | ì. |  | ۲٦٠ |
|-----------------------------------------|----|--|-----|
|-----------------------------------------|----|--|-----|

| الصفحة           | الرقم | الكلمة                                                      |
|------------------|-------|-------------------------------------------------------------|
| 777 _ 77·        | ٥٨    | إذا كان الإمام عادلًا كان له الأجر ، وعليكم الشكر           |
| 170_177          | ٥٩    | إذا كان الجور أغلب من الحق لم يحلُ لأحد أن يظنّ بأحد خيراً  |
| 7 EV _ 7 T7      | ٦.    | ، من الرجل حاضراً فكنّه<br>إذا كان الرجل حاضراً فكنّه       |
| 7£9- 7£V         | ٦١    | إذا كان زهواً واستبان البُسر من الشيص حلُ                   |
| 707_70+          | 77    | إذا كان لك ياسهاعة حاجة إلى الله عزّ وجُل فقل               |
| Y0 & _ Y0 T      | ٦٣    | إذا كنتُ لا أحسن أجيبك فها فضلي عليك ؟                      |
| Y7 Y00           | ٦٤    | إذا لم تستحي فاعمل ما نشت                                   |
| 177_771          | ٥٢    | إذا مات المؤمن بكت عليه الملائكة ، وبقاع الأرض              |
| 777_777          | דר    | إذا مرَّ بك أمران فانظر أيَّها أقرب إلى هواك فخالفه         |
| ۲٦٥ _ ۲٦٤        | ٦٧    | إذا ملكت هذا الأمر فأحسن إلى ولدي                           |
| 474_470          | ۸۶    | إذا نزل البلاء فعليكم بالدعاء                               |
| VF7_PF7          | 79    | إذا وَعَدُ أَنْجَرَ                                         |
| <b>177 _ 177</b> | `Α٠   | إذا وعدتم الصبيان فَفُوا لهم                                |
| <b>۲۷۳_ ۲۷۲</b>  | ٧١    | إذا وقع في نفسك شيء فتصدّق على أوّل مسكين تم امض            |
| 377_777          | ٧٢    | اذهب ، واطلب المعرفة                                        |
| ٧٨٠ _ ٢٧٧        | ٧٣    | اربطوا نعم ربكم تعالى بالشكر                                |
| 174 <b>-</b> 177 | ٧٤    | أربعة من الوسواس : أكل الطين وفتُ الطين                     |
| ۲۸۲ _ ۲۸۳        | ٧٥    | استحيوا من الله في سرائركم كما تستحيون من الناس في علانيتكم |
| 7.4.7 _ 7.4.7    | ٧٦    | استمسك بعروة الدين: آل محمــــد                             |
| PA7 _ • P7       | YY    | اسجدي لر بك                                                 |
| 791_79.          | ٧٨    | أسرع الخير ثوابا البرِّ                                     |
| 197_397          | ٧٩    | أسرع الشرّ عقو بة البغي                                     |
| Y97_Y98          | ٨٠    | الأسير عيال الرجل                                           |
| 797_Y            | ۸١    | اشت <b>دّ مؤونة</b> الدنيا والدين                           |

|  | أمثال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١ |
|--|------------------------------------------|
|--|------------------------------------------|

| الصفحة                   | الرقم | الكلمة                                                        |
|--------------------------|-------|---------------------------------------------------------------|
|                          |       |                                                               |
| 799_ T9V                 | ٨٢    | أصبحت وأمسيت في حمى الله الذي لا يستباح                       |
| ۳۰۲_۳۰۰                  | ۸۳    | اصبر على أعداء النعم                                          |
| 7.8_7.7                  | ٨٤    | اصبر على طاعة الله ، واصبر عن معاصي الله                      |
| T.V_T.0                  | ٨٥    | أصلحُ أيامك هو الذي أمامك                                     |
| T-9_T-V                  | 7.    | اصنع ما أنت صانع                                              |
| 41 4.9                   | ٨٧    | أُضَبأُ إليّ إضباء السبع لطريدته                              |
| ۳۱۱_۳۱۰                  | ٨٨    | أضح لمن أحرمت له                                              |
|                          | ك أن  | اضمن لي أن لاتلقى أحداً من أوليائك الّا قضيت حاجته ، وأضمن لل |
| <b>717_717</b>           | ٨٩    | لا يظلُك سقف سجن أبداً                                        |
| T18_T1T                  | ۹ -   | اطرقه ببليَّة لا أخت لها                                      |
| W17_W18                  | 91    | أطيب ريحاً من قضيب الآس حين يؤخذ من شجره في طيبه              |
| 777_71V                  | 9.7   | اعرف العقل وجنده ، والجهل وجنده تكن من المهتدين               |
| 445 - 444                | 98    | أعظم انته لك أجرك                                             |
| 440_412                  | 9 2   | اعقل عن الله                                                  |
| <b>۲</b> ۲۸_ <i>۴</i> ۲٦ | 90    | اعمل کأنّك ترى ثواب عملك                                      |
| <b>777 _ 777</b>         | 97    | أعلمهم بأمر الله أحسنهم عقلًا                                 |
| 441 _ 444                | 9.    | أعيذك بالله أن تبوء بإثمي وإثمك                               |
| 444 - 441                | ٩٨    | اغتنم جهله عن السؤال حتى تسلم من فتنة القو ل                  |
| 445 - 444                | 99    | اغدُ إلى عزَك                                                 |
| 440 - 445                | ١     | أفترى هذا الذي يأخذ بمنقاره ينقص من البحر                     |
| 777_777                  | 1.1   | أفضل العبادة بعدالمعرفةانتظار الفرج                           |
| 72777                    | 1.7   | أفضل ما يتقرب به العبد إلى الله بعد المعرفة الصلاة            |
| <b>727_72.</b>           | 1.5   | اقراَوَارْقَ                                                  |
| TE0_TET                  | ١٠٤   | اقرؤوا كها تعلّمتم                                            |

| ضا عليه السلام           | بالمي للإمام الر | ٧٦٢ المؤتمر الع                                                     |
|--------------------------|------------------|---------------------------------------------------------------------|
| الصفحة                   | الرقم            | الكلمة                                                              |
|                          |                  |                                                                     |
| 757_750                  | 1.0              | أقم الشهادة لله عزَ وجلَ ولو على نفسك                               |
| 75Y_75A                  | 1.7              | أكثرُ الصواب في خلاف الهوى                                          |
| 434- 04                  | 1.4              | أكثر من أن تقول: اللهم لا تجعلني من المعارين<br>-                   |
| TOT_TO.                  | ١٠٨              | <b>آلهي في أعلى علّ</b> يين اغفر لعليّ بن يقطين                     |
| 307_707                  | 1 - 9            | ألحوا في الدعاء أن يكفيكموه الله                                    |
| TOX_TOY                  | 11.              | ألزم العلم لك ما دلَّك على صلاح فلبك                                |
| T09_T0X                  | 111              | ألزموهم من ذلك ما ألزموه أنفسهم                                     |
| ٣٦٤_٣٦٠                  | 117              | أليس معي من يملك الدنيا والآخرة ؟                                   |
| 470_478                  | 114              | إليَّ إليَّ لا إلى المرجنة . ولا إلَى القدريَّة                     |
| 777_77 <i>7</i>          | 118              | أما إنَّ أبدانكم ليس لها نمن إلَّا الجنَّة فلا تبيعوها بغيرها       |
| 414 _ 41X                | 110              | أما إنَّك في سيعتنا أبين من البرق في الليلة الظلماء                 |
| <b>٣٧٠_٣٦٩</b>           | 111              | أما تخافنٌ أن تنزل به نقمة فنصيبكم جميعا ؟                          |
| <b>TY</b> \_ <b>TV</b> . | 117              | أما رأيت الرجل يُحفظ ولا يُحفظ ما معه ؟                             |
| TVT_TVT                  | 114              | أما علمت أنَّ الِدين كلَّه حساب ؟                                   |
| TVE_TVT                  | 119              | أما علمت أنَّ السمس تغرب بذنوب المُحرمين ؟                          |
| TV7_TV0                  | ١٢٠              | أما علمت بالذي كان من أصحاب موسى ؟                                  |
| <b>۲۷</b> ۸_ <b>۲۷</b> ٦ | 111              | الإمام بمنزلة البحر لا ينفد ما عنده                                 |
| 474 _ 47X                | 177              | أما والله إنَّ المؤمن لقليل . وإنَّ أهل الكفر الكنير                |
| 7A 7V9                   | 188              | أما والله لقد كانت الدنيا . وما فيها إلاً واحد يعبد الله            |
| 7X7_7X1                  | 175              | إمتحن قلبك فإن كنت تحبُّه فاحلف، وإلَّا فلا                         |
| <b>7</b>                 | 170              | أمت الطمع من المخلوقين                                              |
|                          |                  | أمَّا الَّان فليُتمَّ للمرأة شرطها ؛ فإنَّ رسول الله قال : المسلمون |
| ፕለ٥ _ ፕለ٤                | 171              | عند شر وطهم                                                         |
| XV_7X7                   | 144              | أمًا الإِثم فإنَّها الخمرة بعينها                                   |

| V7.*                      |       | فهرس الله العام الكاظم عليه السلام /ح                                       |
|---------------------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة                    | الرقم | الكلمة                                                                      |
|                           |       |                                                                             |
| <b>7</b> 88 _ <b>7</b> 89 | 178   | أمَّا البلغم فإنَّه خَصَّمُ جَدَل إن سُدَّد من جانب انفتح من آخر            |
| 44 - 444                  | 179   | أمًا الدم فإنَّه عبد عارمُ ورببًا قتل العبد مولاه                           |
| T98_T9.                   | 14.   | أمّا الريح فإنّه مَلِكٌ يداري                                               |
| T97_T90                   | 171   | أمَّا صاحبكم هذا فقد نخَلَ من الذنوب نَخلًا                                 |
| 79X_79V                   | 188   | أمَّا المِرَّة فإنَّها أرض إذا اهتزَّت رجعت بها فوقها                       |
| <b>799_79</b>             | ١٣٣   | أمًا وأنتم ترحلون عنًا فلا                                                  |
| ٤٠٢_٤٠٠                   | ١٣٤   | أميران وليسا بأميرين                                                        |
| ٤٠٣_٤٠٢                   | 180   | إن أعطاك أعطاك ما ليس لك ، وإن منعك منعك ما ليس لك                          |
| ٤٠٦_٤٠٤                   | ١٣٦   | أنا ابن مني والمشعرين و زمزم                                                |
| ٤٠٨_٤٠٦                   | ١٣٧   | أنا إمام القلوب، وأنت إمام الجسوم                                           |
| ٤٠٩_٤٠٨                   | ١٣٨   | أنا أين كنتُ كنتُ آمناً مطمئناً                                             |
| ٤١١_ ٤١٠                  | 149   | أنت إذاً تتمنّى هلاك الأبد                                                  |
| ٤١٢_٤١١                   | ١٤٠   | أنت أعلم وما قلت                                                            |
| ٤١٧_٤١٣                   | ١٤١   | أنت ربّي إذا ظمنت إلى الماء وقو تي إذا أردت الطعاما                         |
| ٤١٨_٤١٧                   | 127   | أنت شاك ، والشاك لاخير فيه                                                  |
| 271_219                   | 188   | إن تصبرتُغتبط ، وإلّا ينفذ الله مقاديره                                     |
| 272_277                   | ١٤٤   | انتظار الفرج من الفرج                                                       |
| 277_270                   | 120   | أنت لعمري مؤنسة                                                             |
| 277 _ 273                 | ١٤٦   | أنتم تدرسون الحكمة ، ولكن لايهتدي بها منكم إلّا من عمل بها                  |
| ٤٣٠ _ ٤٢٨                 | ١٤٧   | أنتم تلعبون بالدين                                                          |
| ٤٣١ _ ٤٣٠                 | ١٤٨   | أنت وأشباهك أشباه الحمر                                                     |
| £77_£71                   | 129   | ان خاف على بيضة الإسلام والمسلمين قاتل<br>إن خاف على بيضة الإسلام والمسلمين |
| 271_27                    | 10.   | انزعوا هذه ، واجعلوا مكانها حديداً                                          |
| 616-611                   | . 😛   |                                                                             |

277\_272

101

إن شاء فَعَلَ ، وإن شاء تَرَكَ

| ضا عليه السلام | لم للإمام الر | ٧٦٤ المؤقر العا                                                |
|----------------|---------------|----------------------------------------------------------------|
| الصفحة         | الرقم         | الكلمة                                                         |
|                |               |                                                                |
| 277 _ 273      | 101           | إن شاء الله أن يهديك هُداك                                     |
| ۸۳۵ _ ۲۳۸      | 108           | انصرف راشداً                                                   |
|                |               | انظر في تصرّف الدهر وأحواله ، فإنّ ما هوآتٍ من الدنيا كما ولّي |
| ٤٤١_ ٤٤٠       | 108           | منها                                                           |
| 222_224        | 100           | إن فعلتَ لم أجالسك                                             |
| 227_220        | 107           | إن كان أبوك أحمق ينبغي أن تكون مثله                            |
| ٤٤٧            | 104           | إن كانت أفاعيل العباد من الله دون خلقه فالله أعلى وأعزّ        |
| ££9_££A        | ١٥٨           | إن كانت به غُرَّة سائلة فهو العِيش                             |
|                |               | إن كانت عصا موسى ردَّت ما ابتلعته من حبال القوم فإنَّ          |
| ٤٥٠            | 109           | هذه الصورة تردُّ ما ابتلعته من هذا الرجل                       |
| 207_201        | 17.           | إن كانت الكعبة هي النازلة بالناس فالناس أولى بفنائها           |
| ٤٥٣            | 171           | إن كانت لك حاجة فحرًك شفتيك                                    |
| ٤٥٥_٤٥٤        | 177           | إن كان في يدك هذه شيء فإن استطعت أن لا تعلم هذه فافعل          |
| 204_207        | 175           | إن كان لا يغنيك ما يكفيك فليس شيء من الدنيا يغنيك              |
| ٤٥٩ _ ٤٥٨      | ١٦٤           | إن كان يغنيك ما يكفيك فأدنى ما في الدنيا يكفيك                 |
| ٤٦٠            | 170           | إن كنت اعوججت فتُب                                             |
|                |               | إن كنت تريد البلد فهو الذي فرض الله على المسلمين وعليك         |
| £7£_£71        | 177           | _ إن كنت منهم _ الحجّ إليه                                     |
|                |               | إن كتت تريد الصيت والاسم فنحن الذين أمر الله تعالى بالصلاة     |
| ٤٦٦ _ ٤٦٥      | 177           | علينا                                                          |
| ۷۶3 _ ۸۷3      | 174           | إن كنت تريد المفاخرة فوالله ما رضي مشركوا قومي مسلمي قومك      |
| ٤٨٠ _ ٤٧٨      | 179           | إن كنت تريد النسب فأنا ابن محمد حبيب الله                      |
| ٤٨٢ _ ٤٨٠      | ١٧٠           | إنَّ الأمور كلُّها بيد الله عزَّ وجلَّ                         |

T\_ EAT

171

إنّا صنعنا كما صنع رسول الله ، وقلنا كما قال رسول الله ...

|               | 41    | الكلمة                                                      |
|---------------|-------|-------------------------------------------------------------|
| الصفحة        | الرقم |                                                             |
|               |       | <br>إنّا وشيعتنا خلقنا من الحلاوة                           |
| ٤٨٥ _ ٤٨٤     | 144   | _                                                           |
| 544 _ 543     | 144   | أنّی یکون ، ولا یکون ، ولم یکن<br>از الله می ایران می سازند |
| ٤٩٠ _ ٤٨٩     | 145   | إنَّ البيع في الظلُّ غشَّ ، والغشَّ لا يحلُّ<br>            |
| 183_783       | ۱۷٥   | إنَّ الدعاء جُنَّة منجية تردَّ البلاء وقد أبرم إبراماً      |
| 191-197       | 177   | إنَّ الدين ليس بقياس كقياسكم                                |
| ٤٩٥ ٤٩٤       | 177   | إن الزرع ينبت في السهل ، ولا ينبت في الصفا                  |
| 59V_ £97      | ۱۷۸   | إنَّ سفينة نوج كانت مأمورة طافت بالبيت حين غرفت الأرض       |
| £99_£9V       | 144   | إنَّ السلطان العادل بمنزلة الوالد الرحيم                    |
| 0 299         | ١٨٠   | إنَّ شيئاً هذا آخره لحقيق أن يزهد في أوَّله                 |
| 0.4-0.1       | ١٨١   | إنّ الصفات تشتبه                                            |
| 0.8_0.4       | 144   | إنَّ ضوء الروح العقل                                        |
| ٥٠٥_٥٠٤       | ١٨٣   | إنَّ العاقل رضي بالدون من الدنيا مع الحكمة                  |
| ۲۰۰۷-۲۰۵      | ١٨٤   | إنَّ العاقل لا يحدَّث من يخاف تكذيبه                        |
| 0 · 9 _ 0 · Y | ١٨٥   | إنَّ العاقل لا يكذب ، وإن كان فيه هواه                      |
| ۰۱۱_٥٠٩       | 141   | إنَّ العاقل اللبيب من ترك ما لا طاقة له به                  |
| 017_011       | ١٨٧   | إنَّ العاقل: الذي لا يشغل الحلال شكره "                     |
| 016_014       | ١٨٨   | إنَّ العقلاء تركوا فضول الدنيا فكيف بالذنوب                 |
| 310-710       | 119   | إنَّ العقلاء زهدوا في الدنيا ، ورغبوا في الآخرة             |
| _             |       | إنَّ عليًّا (عليه السلام) باب من أبواب الجنَّة فمن          |
| 017-017       | ١٩٠   | دخل بابه كان مؤمناً                                         |
| 019_014       | 191   | إنَّ الفقه مفتاح البصيرة ، وتمام العبادة                    |
|               |       | إنَّ كلِّ الناس يبصر النجوم ولكن لا يهتدي بها إلَّا         |
| ٥٢١_٥٢٠       | 197   | من يعرف مجاريها ومنازلها                                    |
| 077_077       | 198   | إنَّ كل نعمة عجزت عن شكرها بمنزلة سيئة تؤاخذ بها            |

| ٧٦٦ المُؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام |
|-----------------------------------------------|
|-----------------------------------------------|

| الصفحة        | الرقم | الكلمة                                                        |
|---------------|-------|---------------------------------------------------------------|
| ٥٢٥ _ ٥٢٤     | 198   | اً<br>إنّ الله تُقتي وهو حسبي<br>-                            |
| 070_770       | 190   | إنَّ الله جلَّ عن صفة الواصفين                                |
| 074-077       | 197   | إنَّ الله حرَّم الجنَّة على كلُّ فاحسُ بذيَّ قليل الحياء      |
| A70_P70       | 197   | إنَّ الله خلق النبَّيين على النبُّوة فلا يكونون إلَّا أنبياء  |
|               |       | إنَّ الله عزَّ وجلَّ خلق بيتاً من نور ، جعل                   |
| 077_07.       | 144   | قوائمه أربعة أركان                                            |
|               |       | إنَّ الله عزَّ وجلَّ لم يحرَّم الخمر لاسمها ولكنَّه حرَّمها   |
| 072_077       | 199   | لعاقبتها                                                      |
| 077_070       | ۲.,   | إنَّ الله عزَّ وجلَّ ليس يغضب لشيء كغضبه للنساء والصبيان      |
| ۵۳۸ _ ۵۳٦     | 7.1   | إنَّ الله عزَّ وجلَّ يبغض الضَّعاك من عجب                     |
| ۸۳۵ _ ۶۳۵     | 7 - 7 | إنَّ الله عزَّ وجلَّ يبغض العبد النوَّام الفارغ               |
| 0 2 2 _ 0 2 - | ۲.۳   | إنَّ الله لا يستحي من الحق                                    |
|               |       | إن الله لم يرفع المتواضعين بقدر تواضعهم ولكن                  |
| 020_022       | 7 - 2 | رفعهم بقدر عظمته ومجده                                        |
| 017_010       | 7 - 0 | إنَّ الله يبغض البطن الذي لا يشبع                             |
| ٥٤٨ _ ٥٤٧     | 7.7   | إنَّ الله يعلم من المفسد ، من المصلح                          |
| 001_0EA       | ۲.٧   | إنَّ الذي كنت أصلَّى له كان أقرب إلىَّ منهم                   |
| 007_001       | ۲٠٨   | إنَّ لله تحت عرشه ظلاً لا يسكنه إلاّ من أسدى إلى أخيه معروفاً |
| 002_004       | 4 - 4 | إنَّ لله عباداً في الأرض يسعون في حوائج الناس هم الآمنون      |
| 00Y_00£       | ۲۱.   | إنَّ لله على الناس حجَّتين : حجَّة ظاهرة ، وحجَّة باطنة       |
| Y60_1/6       | *11   | إنَّها التدلِّي الفهم                                         |
| 750 -750      | 717   | إنّا الدنيا ساعة                                              |
| 370_076       | ۲۱۳   | إنَّها شيعة عليَّ من صدَّق قوله فعله                          |
| 070_40        | 412   | إنَّها شيعتنا المعادن والأسراف                                |

|             | فهريق أمثال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج.١                                                                   |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| القم        | الكلمة                                                                                                            |
|             |                                                                                                                   |
| <b>*</b> \^ | إنَّما قال : موسى غير إمام                                                                                        |
|             | إنَّما المؤمن في صلب الكافر بمنزلة الحصاة في اللبنة                                                               |
| ,           | إنَّما منظره في القرب، والبُعد سواء                                                                               |
|             | إنَّما هلك مَن هلك من قبلكم بالقياس                                                                               |
|             | إنّ ما هو آتٍ من الدنيا كما ولّى منها                                                                             |
| 719         | إُنَّ مَثَل الدنيا مَثَل الحِيَّة مسّها ليَّن                                                                     |
|             | وفي جوفها السُمّ القاتل                                                                                           |
| ***         | إنَّ المعصية لا بدَّ أن تكون من العبد ، أو من                                                                     |
|             | ربّه أومنهما جميعاً                                                                                               |
|             | اهرب من سائرهم كهر بك من السباع الضارية                                                                           |
| ***         | أوّل ما يبرّ الرجل ولده أن يسمّيه باسم حسن                                                                        |
| 777         | رَقَ عَبْرُ عَرِبُسُ وَتَدَّ بَنِ يَسْمَعِينُهُ بَاسُمُ حَسَنَ<br>أُوّلُ مَن أَلْحَدَ و تَزَندَقَ في السهاء إبليس |
| 772         | رُف مِن كَفَرَ إبليس<br>أَوَّل مَن كَفَرَ إبليس                                                                   |
| 440         | رن من حمر إبعيس<br>أيسرَّك أن تراها على ما تراك عليه                                                              |
| 777         |                                                                                                                   |
| 777         | أيم الله لو كشف الغطاء لشغل محسن بإحسانه، ومسيء بإساءته<br>إيه با أبا خالد                                        |
| 444         | •                                                                                                                 |
| 444         | إيَّاك أن تمنع في طاعة الله فتنفق مثليه في معصية الله                                                             |
| 77.         | إيَّاك أن يراك الله في معصية نهاك عنها                                                                            |
| 777         | إيَّاك أن يفقدك الله عند طاعةٍ أَمَركَ بها الله الله الله الله الله الله الله                                     |
| 777         | إيَّاكَ والضَجر والكسل فإنَّها يمنعانك حظَّك                                                                      |
| 777         | إيّاك والطمع                                                                                                      |
| 377         | إيّاك والكبر                                                                                                      |
| 740         | إيّاك والمزاح؛ فإنّه يذهب بنور إيهانك                                                                             |
| 747         | أيّ فحش أو خناء أعظم من قول من يصف خالق الأشياء                                                                   |
|             | 775<br>777<br>777<br>777<br>777<br>777<br>777<br>777<br>777                                                       |

| ضا عليه السلام                   | عالمي للإمام الرو | المؤتمر الع  | <b>٧٦</b> ٨                    |
|----------------------------------|-------------------|--------------|--------------------------------|
| الصفحة                           | الرقم             |              | الكلمة                         |
|                                  |                   |              |                                |
|                                  |                   | حرف الباء    |                                |
| 117_711                          | 777               | امت          | البئر المعطَّلة : الإمام الص   |
| 719_717                          | 777               | وجهين        | بئس العبد عبد يكون ذا          |
| 717_717                          | 444               | يه ما وقع    | بئس ماصنع وما كان يدر          |
| 777-77.                          | ٧٤-               | ,-           | البادي منهما أظلم              |
| 770_77                           | 727               | ك            | بارك الله لك فيك وفي مال       |
| 777_775                          | 727               | * ردُ أبداً  | بتلًا بتًّا لا مشو بة فيها ولا |
| Y7 <i>F_</i> <b>P</b> 7 <i>F</i> | 727               | ض الله عليه  | البخيل من بخل بها افتره        |
| 77779                            | 722               | في النار     | البذاء من الجفاء والجفاء       |
| 777_771                          | 720               | کلت علی اللہ | بسم الله ، أمنت بالله ، تو     |
| 777_777                          | 727               |              | بسم الله على أوَّله وآخره      |
| 375_375                          | 727               | ﻪ ﻋﻠﻲّ       | بعلوَّ الله الذي كان يعلو ب    |
| 777_770                          | 728               |              | البناء يجرّ قليله إلى كثيره    |
| 747 - 747                        | 719               | ترم الله     | البيت بيت الله , والحرم ح      |
|                                  |                   |              |                                |
|                                  |                   | حرف التاء    |                                |
| 727_721                          | ۲0٠               | رون غوره     | تاهوا في بحر عميق لا يد        |
| 788_787                          | 701               | الدعاء       | التبتّل أن تقلّب كفّيك في      |
| 750_755                          | 707               | ت وحدك       | تبقى وحدك وحدك كهاكن           |
| 757_757                          | 404               | مر الأخضر    | تجعل فيها بينك وبينها الب      |
| 129_12A                          | 408               |              | التحدّث بنعم الله شكر          |
| 7017189                          | 400               | سر فیه       | التختّم بالزمرّد يُسرُ لا عس   |

| ٧٦٩          |       | فهرس الله الإمام الكاظم عليه السلام /ج١               |
|--------------|-------|-------------------------------------------------------|
| الصفحة       | الرقم | الكلية                                                |
|              |       | . 11                                                  |
| 707_701      | 707   | التدبير نصف العيش                                     |
| 707_005      | 404   | تراه مثل نهر سوراء                                    |
| 707_700      | 701   | ترك الدنيا من الفضل ، وترك الذنوب من الفرض            |
| Y05_105      | 207   | ترك النفس وما تهوى أذاها                              |
| 77709        | ۲٦.   | تطأطأت عن سمو الخيل . وتجاوزت قمؤ العير               |
| 777_77       | 177   | تعجّب الجاهل من العاقل أكثر من تعجّب العاقل من الجاهل |
| 777_777      | 777   | تعلّم العلم ما جهلت                                   |
| ٦٦٥ _ ٦٦٤    | 777   | تقدّست يا قدوس عن الظنون والحدوس                      |
| 777-777      | 475   | تمسكت بالحبل المتين وتدرعت بهيبة أمير المؤمنين        |
| 779_778      | 470   | تمشّطوا بالعاج ، فإنّ العاج يذهب بالو باء             |
| 771_779      | 777   | تنزل المعونة على قدر المؤونة                          |
| 177_177      | ٧٦٧   | التودّد إلى الناس نصف العقل                           |
|              |       | حرف الثاء                                             |
| ۵۷۲_۲۷۶      | ٨٢٢   | ثلاثة لا تضرُّ : العنب الرازقي ، وقصب السكر           |
| ۷۷۲_ ۸۷۲     | 779   | ثلاثة يستظلون بظلَ عرش الله                           |
|              |       | حرف الجيم                                             |
| 7.47 _ 7.4.7 | ۲٧٠   | جاء سلطان ذي السلطان العظيم                           |
| ۲۸۲_ ۱۸۲     | 771   | جاهد نفسك لتردّها عن هواها                            |
| ٦٨٥ _ ٦٨٤    | 777   | جعلتُ على نفسي أن لا يظلّني وإيّاه سقف بيت            |
| 74787        | 777   | جميع أمور الأديان أربعة                               |
| • •          |       |                                                       |

| الكلمة                                                                   |   | الصفحة         |
|--------------------------------------------------------------------------|---|----------------|
| <br>جهاد المرأة حُسن التبعّل                                             | • | 797_791        |
| بهو الذي يؤدّي ما افترض الله عليه<br>لجواد الذي يؤدّي ما افترض الله عليه |   | 798-798        |
| حرف الحاء                                                                |   |                |
| لحار حمی                                                                 |   | <b>٦٩٨_٦٩٧</b> |
| حجبتك لأنك حجبت أخاك إبراهيم الجمال                                      |   | ٧٠٠_٦٩٩        |
| حصَّنوا باب الحلم؛ فإنَّ بابه الصبر                                      |   | ٧٠٣_٧٠٠        |
| حصّنوا أموالكم بالزكاة                                                   |   | ۷۰٥_٧٠٤        |
| حق على الله أن لا يعصى في دار إلّا أضحاها                                |   | ۰۰۷_۲۰۷        |
| الحمد لله منتهي رضاه                                                     |   | ٧٠٨_٧٠٧        |
| الحياء من الإيهان                                                        |   | X+Y_P+V        |
| حرف الخاء                                                                |   |                |
| خافوا الله في السّر حتى تعطوا من أنفسكم النصف                            |   | ۷۱۵ - ۷۱۳      |
| "<br>خذ موعظتك من الدهر وأهله                                            |   | 4/7_Y\0        |
| الخَلُّ بمنزلة الزجل الصالح                                              |   | VV4 - VVV      |
| خيانتك وتضييعك عليّ مالي سواء                                            |   | /17_71.        |
| خير الأمور أوساطها                                                       |   | 778_37         |
| حرف الدال                                                                |   |                |
| الدعاء يردّ ماقدّر ، وما لم يقدّر                                        |   | YYX_YYY        |
| دفن ناسٌ کثیرٌ أحیاءاً ما ماتوا إلّا في قبورهم                           |   | VY 1 VYA       |

| YY1           |       | فهرس فهال وحكم الإمام الكاظم عليه السلام /ج١                 |
|---------------|-------|--------------------------------------------------------------|
| الصفحة        | الرقم | الكلُّمة                                                     |
|               |       |                                                              |
| ٧٣١_٧٣٠       | 79.   | الدهر طويلة قصيرة                                            |
| VTT_VTT       | 791   | الديك أحسن صوتاً من الطاووس                                  |
|               |       | حرف الذال                                                    |
|               |       |                                                              |
| YTX _ YTY     | 797   | ذكر أولي الألباب بأحسن الذكر                                 |
|               |       | حرف الراء                                                    |
| V£Y_V£\       | 797   | الرؤيا على ما تعبّر                                          |
| 755 _ 754     | 49 £  | ربّنا غفور ستور أبى أن يكشف أسرار عباده                      |
| 334_734       | 790   | رحم الله امرءاً همَّ بخير فعمله                              |
| V&X_V&7       | 797   | رحم الله من استحيا من الله حق الحياء                         |
| V £ 9 _ V £ A | 797   | رُشيد الهجري يعلم علم المنايا والبلايا والإمام أولى بعلم ذلك |
| 70T_YE9       | 197   | الرفق نصف العيش                                              |
| Y00_Y0£       | 799   | الرفق يمنُ والخرق شؤم                                        |
| Y07_Y00       | ۳۰۰   | ريح الكنيف وريح الطيب سواء ؟                                 |