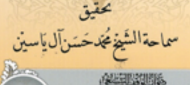




- مُعَدَّمَة في الأصُول الاغتقادية
   مشألة وجيزة في الغيبة
  - جَمْوعَة فِي فُنون مِن عِلم الكلام

((طُبعت لمناسبة انعقاد المؤتمر السنوي العلمي الدولي السادس للعتبة المقدسة))

little .



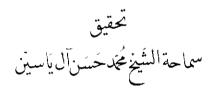
144



مَنْ سُيَاللَكُنْ يَكُلُ لَحْدَى

مُقَدَمَة في الأصُول الاغتقادية
 مسْألة وَجِيْزة في الغيْبَة
 جَمُوعَة في فُنون مِن عِلْم الكلام

(( صُبِعت لمُناسبة العقاد المؤتمر السنوي العلمي الدولي السادس للعتبة المقادسة ))







۵ ۱ ٤ ۳٦



رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد (١١٢٠) لسنة ٢٠١٥م







بسم الله الرحمن الرحيم

مقدمة الناشر

الحمد لله حمداً متصلاً على كمال نعمائه، وشمول آلائهِ، وتمام نزول بركاتهِ، لا سيما نعمته العظمي، ورحمته القصوي، وفيوضاته الكُملي، محمد وآل محمد، مصابيح الدجي، وأنوار الوري، وهداة العباد من الضلالة والردي.

وبعد، فإن العلم الذي أنزله الله على الإنسان وميّزه عن باقي خلقهِ هو المائز الذي فُضَّل به الناس، وَكُرِّم به الخلق. لذاكان العالم في فضله يفوق باقي أهل زمانهِ بذلك التفضيل، وإن كان العلم لا ينفع الإنسان من دون حُلق عظيم ودماثةٍ موصوفة فيه، فالعلم والأخلاق جناحان يرقى بمما الإنسان إلى أعلى مراتب الكمال الإنساني، وعلى اختلاف العوالم التي حلَّ وسيحل بَما إن كانت مقرونة بالعمل، فكانت هذه هي نقطة البداية التي انطلقت منها العتبة الكاظمية المقدسة، في عقد مؤتمراتها العلمية السنوية، ومنها مؤتمرها السادس هذا الذي كان شعاره (العلماء باقون ما بقي الدهر)، انطلاقاً من قول سيد البلغاء، وأمير الحكماء، أمير المؤمنين على بن أبي طالب لمُنظِرٍ. فصار شعارا لهذا المؤتمر العلمي المبارك، الذي يقام لمناسبة الذكري الألفية لوفاة الشريف المرتضى رَجِّلَيْهِ. وكمشاركة في إثراء هذا المؤتمر العلمي بادرنا إلى إحياء وإخراج هذا السفر الكريم، والذي جمع في طياتهِ أثرين مهمين لعلمين بارزين هما: (السيد الشريف المرتضي) تأليفاً، و (الشيخ محمد حسن أل ياسين) تحقيقاً، فكان المراد أن يعاد نشر هذا الإرث المعرفي كاعتراف منا لصاحب المناسبة السيد المرتضى، وتثميناً لجهود العالم الفد الشيخ محمد حسن آل ياسين.



مَنْسِيَاللَّسْيَدِلَلْمُرْضِي (٧)

يضم هذا الكراس ثلاث رسائل ألّفها علم الهدى الشريف المرتضى، والتي تعد من نفائس المخطوطات، وأثراً مهماً من آثاره رضوان الله عليه، مما زاد في أهميتها ورصانتها العلمية، فضلاً عن الموضوعات التي عالجتها وتناولتها ببحث المسائل العقدية والكلامية، فجاءت بليغة المعنى، منيعة الحجة، وزاد في قيمتها العلمية والمعرفية ما قام به سماحة الشيخ محمد حسن آل ياسين من تحقيق هذه الرسائل، فكانت محط اهتمام الباحثين والعلماء، حيث قامت دار المعارف للتأليف والترجمة والنشر بنشرها ضمن مجاميع نفائس المخطوطات الثانية والرابعة والخامسة في السنوات ١٩٥٤، ١٩٥٥م، ١٩٥٥م على التوالي.

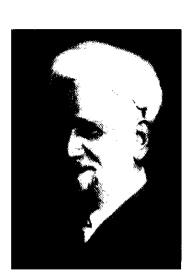
سائلين المولى القدير أن يتغمد علماءنا الماضين بواسع رحمته ورضوانه، ويحفظ الباقين بحفظه وركنه، لما قدّموه من جهود في خدمة الدين الحنيف، وأن يوفقنا لإحياء ما اندرس مما قدموه من علوم وفنون، ومنه نستمد العون وإليه ننيب.



۱٤۲٦ ه







الشيخ محمد حسن بن الشيخ محمد رضا آل ياسين A1244 - 140. ۲۰۰۶ - ۱۹۳۱

الشــيخ محمد حسن بن الشيخ محمد رضا بن الشيخ عبد الحسين ابن الشيخ باقر بن الشيخ محمّد حسن أل ياسين، الكاظمي.

ولد في النحف الأشـرف في ١٨ جمادي الآخرة ســنة ١٣٥٠هـ، وأرخ والده سنة مولده قائلا: قل ليهن(الرضا) بمولده.

نشأ على أبيه (كبير فقهاء عصره)، فكان المعلم الأول الذي أثّر كثيراً في حياة ابنه الوحيد وشخصيته، وقد أكمل دراسته في النجف الأشرف، وهو أحد خريجي مدرسة منتدى النشر، وكان قد حضر البحث الخارج على والده، وكتب تقريراته، وطبعت بعنوان (على هامش كتاب العروة الوثقي).



من أساتذته: الشيخ عباس الرميثي، والشيخ محمد طاهر آل الشيخ راضي النجفي، ثم صار من خواص تلامذة السيد الخوئي، الذي شهد له بالقدرة على الاستنباط، وأجاز لمقلديه العمل برسالة مناسك العمرة المفردة التي كتبها، ومنحه الشيخ عبد الكريم الجزائري إجازة الاجتهاد سنة ١٩٥٤م.

وكان ثقة المرجع الديني الأعلى، السيد علي السيستاني، وكان (دام ظله الوارف) يرجع الناس من أهل الكاظمية وبغداد إليه.

انتقل من النحف الأشرف للإقامة في مدينة الكاظمية المقدسة سنة ١٣٧٢ه، وقد أسس فيها دار المعارف للتأليف والترجمة والنشر، وأنشأ مكتبة الإمام الحسن (عليه السلام) العامة، ورأس الجمعية الإسلامية للخدمات الثقافية، وكان مشرفاً على تحرير محلتها البلاغ. وعيّن عضواً في المحمع العلمي العراقي، ومحمع اللغة العربية الأردني، وزميلاً في هيئة ملتقى الرواد.

ومما جاء في وكالة السميد الخوئي له، والمصادق عليها في دائرة كاتب عدل النحف بتاريخ ١٩٧٣/٣/٢٩م: (إني السيد أبو القاسم الخوئي، قد عينت العلامة الحجة الشيخ محمد حسن آل ياسين، وكيلاً عاماً مطلقاً مفوضاً في كافة الصلاحيات القولية والفعلية، الممنوحة لي شرعاً وقانوناً).



ترك الشيخ الفقيد تراثأ علمياً ضخماً، يشمل مختلف العلوم بين تأليف وتحقيق. ومن مؤلفاته: سلسلة حياة الأئمة الإثنى عشر، وتاريخ المشهد الكاظمي، والإنسان بين الخلق والتطور، وبين يدي (المختصر النافع)، وعلى هامش كتاب العروة الوثقي، ومنهج الطوسي في تفسير القرآن.

اعتزل الحياة العامة، ولزم داره وذلك بعد إعدام ابن عمته، الشهيد السيد محمد باقر الصدر سنة ٢٤٠٠هـ-١٩٨٠م.

توفي في الكاظمية يوم السبت ٢٦ جمادى الأخرة سنة ١٤٢٧هـ، ودفن الحجرة الثانية (رقــم ٢٥) يمين الداخل إلى الصحن الكاظمي الشريف من باب الرجاء<sup>(\*)</sup>.

وأقيمــت بحالس الفاتحة على روحه الطاهرة في الكاظمية والنجف وإيـران ولبنان. وأبّنــه العلماء والفضــلاء والساســة، وأقيم الحفل التأبيني لمناسـبة مرور أربعين يوما على وفاته في جامع آل ياســين في الكاظمية، يوم السبت الاول من شهر شعبان سنة ١٤٢٧ه، الموافق ٢٠٠٦/٨/٢٦م، وشارك فيه وفد يمثل المرجعية الدينية، ومجموعة من العلماء والأساتذة والشعراء.

 (۱) تراجع جريدة مؤلفاته وتحقيقاته في كتاب (كواكب مشهد الكاظمين: ۱/۳۳۰-(٢) تراجع ترجمته: المصدر نفسه١/٣٥٧-٣٧٨.





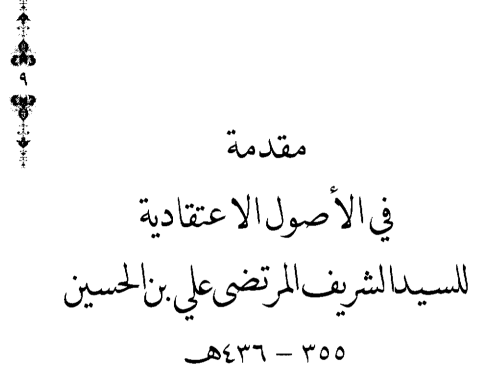
وأرّخ عام وفاته ولده الدكتور محمد حسين آل ياسين بقصيدة عنوانها (سموت ملاكاً)، مطلعها:

- أبي هدّني الحزنُ والاشتياق فكُن لي المعين على الجمرتين رحلت وحلّفتني سـائلاً ليالي والـدربَ: أبّي وأين ومنها:
- ستُحشر والنور بين يديك قرير فسؤاد وروح وعين مع المصطفى وعليّ ونجلي ـ والتسعة الطهر وُلد الحسين وتبقى مدى الدهر للناس أزخ «ولياً يُزار مع الكاظمين»

وأعقـب: الدكتور محمد حسـين (لغة عربية)، والدكتور محسـن (هندسة معمارية)، والدكتور محمد (إدارة الأعمال).















(كان هذا الشريف إمام أئمة العراق بين الاختلاف والاتفاق، إليه فزع علماؤها، وعنه أخذ عظماؤها، صاحب مدارسها، وجمّاع شاردها وآنسها، ممن سارت أخباره، وعرفت به أشعاره، وحمدت في ذات الله مآثره وآثاره، إلى تآليفه في الدين، وتصانيفه في أحكام المسملمين، مما يشهد أنه فرع تلك الأصول، ومن أهل ذلك البيت الجليل)().

هكذا عبر عنه ابن بســام في ذخيرته، ولكنه لم يوفق –حســبما أرى- إلى وضع الصورة القلمية الواقعية لهذه الشخصية الفذّة الكبري، بالرغم مما تكلفه من تفصيل وتطويل.

والحق إنه ليس من الهين اليسير على القلم —مهما أوتي من السمو في البيان والجمال في التعبير – أن يجلو حقيقة سيدنا (علم الهدي) أمام القارئ الكريم بالصورة المطلوبة المستوعبة، وبالشكل الدال على الواقع الصحيح؛ لأن ذلك يحتاج إلى دراسة كاملة شماملة لهذا (الإنسان الكامل) العظيم، وإلى بحث جميع النواحي التي برز فيها (ابن الحسين) ولمع بما نحمه، ثم استيعاب جميع كتبه ومؤلفاته فهماً واطلاعاً وتدقيقاً، وهذا ما لا يسعه محالنا الآن —وقد بني على الإيجاز والاختصار –.

وإذا أردنما الغور في أعماق التاريخ لاسمتخلاص درره المتعلقة برذي (١) وفيات الأعيان لابن حلكان ٣/٣.



مَنْسَائِلْلْسَيَكَالْمُرْضَىٰ

المجديــن) فإن ذلك --بمفرده- ليحتاج إلى مجلد خاص به، إن لم نقل محلدات ومحلدات، وذلك بالنظر إلى كثرة ما دَوَّنه التاريخ عنه في شتى فروعه العلمية والأدبية، بحيث لا تفتح أيّ كتاب من كتب الفقه أو التفسير أو الأدب أو النحو إلا وتـرى لألاء المرتضى يبهر العيون، ويستهوي الألباب(^).

وأما قائمة كتبه فقد زخرت بالنفيس من البحوث والدراسات في شـــتي مواضيع العلوم، وســـائر فروع الثقافة الإسلامية في عصره، وقد عدها بعض المؤلفين (٨٧) كتاباً في مختلف العلوم والفنون.

والمؤسف حقاً أن تفقد المكتبة العربية الجديدة عدداً كبيراً من هذا الـــتراث العظيم الخالد، فلا تعثر عليه في ضمـــن مخلفاتها التمينة التي بقيت حتى اليوم.

وتشاء الصدف الحســنة أن نعثر على محموع خطى ثمين، يحتوي على عشـر رسائل للسيد الشريف المرتضي رضوان الله عليه، فيها ما هــو علمــي كلامي، وفيها ما هو أدبي فني، فقررنا أن ننشــر في كل حلقة من نفائسمنا المخطوطة رسالة من هذه الرسائل الجليلة، فنؤدي

(١) وإليــك فانظر ما قاله التاريخ في الشــريف المرتضى على صفحــات الكتب التالية: دائرة المعارف للبسستاني، ودائرة المعسارف لفريد وجدي، ومعجم الأدباء، ووفيسات الأعيان، وتاريخ بغداد، وتاريخ ابن كثير، والدرجات الرفيعة، وشــذرات الذهب، ونسمة السحر، وتنقيح المقال، وتاريخ أداب اللغة العربية، والأعلام، وهناك كتب أخرى لم يسمح المحال بذكرها وسطر أسمائها.





1 4

6113

بذلك بعض ما يحتمه الواجب علينا من حدمة القارئ العربي الكريم.

والرسالة التي نضعها بين يدي القارئ بعد سطور، بحث في الأصول الاعتقادية الإسلامية بشكل مختصر جميل، يستفيد منه جميع القراء على اختلاف درجاتهم العلمية ومراتبهم الفكرية، حيث كتبت بأسلوب واضح بسيط، وحفلت بالاستدلال المنطقي القريب من الذهن، فجاءت –كما ترى- أفضل الرسائل الموجزة في هذا الموضوع.

أما اسمها فقد جاء فيهـــا هكذا: (مقدمة في الأصول الاعتقادية) ولكنهـــا سميت في الكتب القديمة ب(الأصـــول الاعتقادية) كما جاء ذلك في رحال النجاشي وغيره من كتب الرجال وفهارس المؤلفات.

والنسخة المنقول عنها محفوظة في مكتبتي الخاصة، وقد نسخت عن نسخة الحجة الثبت الشــيخ محمد محسن الطهراني مؤلف (الذريعة)، ولم نعثر على نســخة أخرى منها لنقارن بينهما، ولكن نسختنا هذه صحيحــة –والحمد لله- كل الصحة، فلا تحتاج في الواقع إلى مقابلة أو تصحيح.

وإليك هي:





اعلــم أن أول فعل يجب علــي العبد من أفعال قلبه، ما هو ذريعة إلى العلم بربه، ولا طريق إلا النظر في حدوث الأجسمام وما يجري مجراها، والذي يدل على حدوث الأجسام استحالة خلوها من المعابي المتحــددة، وما لم يخلُ من المتحــدد يجب أن يكون محدثاً، فإذا ثبت حدوثها فليقس على أفعالنا يعلم أن لها محدثاً.

ولا بد من كونه قادراً؛ لاستحالة وقوع الفعل ممن ليس بقادر. ولا بد من كونه عالماً؛ لأن الفعل المحكم لا يقع إلا من عالم. ويجب أن يكون تعالى قادراً عالماً لنفسه؛ لاستغنائه عن غيره.

ولا بد من كونه حياً؛ لحصول الفرق بين من يصح كونه حياً قادراً عالماً ومن لا يصح، ورجوع الفرق إلى من يرجع كونه قادراً عالماً إليه يبطل البيّنة وما في معناها، ورجوعه إلى غيره النفس باطل.

وإذاكان حياً، ولم تكن به آفة، وجب أن يكون سميعاً بصيراً.

ولما تعلق كونه قادراً بكونه موجوداً وجب وجوده.

ولا بد من كونه قديماً، وإلا لم تقف الحوادث على حده.





ووجوب هذه الصفات يدل على أن لها مقتضياً، والمقتضي لذلك صفة ذاته التي خالف بما جميع الذوات.

ويجب أن يكون تعالى مدركاً عند وجوب المدركات من حيث كونه حياً. وإذاكان عالماً واستحال عليه السهو، كان قد فعل الفعل لغرض يخصه، فلا بد أن يكون مريداً، وإذا ثبت كونه مريداً ثبت كونه كارهاً، واســتحقاقه لهاتين الصفتين لمعنى ظاهــر، لتجدد مقتضاهما واستحالة قدم المعنى بوجوب ثبوت حدوثه.

وبطلان حلوله فيه أو في غيره يقتضي وجوده لا في محل. ولا بد من كونه غنياً؛ لأنه ليس بمحتاج.

ولا يجوز إثبات ما زاد عن هذه الصفات؛ لأنه يفضي إلى الجهالات.

ولا يجوز أن يدرك بشميء من الحمواس؛ لأن ذلك يؤدي إلى قدم المدركات أو إلى حدوثه، وكلاهما باطلان.

يجــب العلم بأنه تعالى قادر على فعــل القبيح بثبوت كونه قادراً، ولا يجوز أن يفعله من حيث كان عالماً بقبحه، وقبح ذلك في الشاهد على من له مســكة من عقله، وبمذا القدر يثق بحســن جميع أفعاله

مَنْسَالل السَيْلالمَضَى





وتكاليفه، والطريق إلى إثبات كونه متكلماً السمع، وكلامه محدث؛ لأنه من جنس كلامنا، وإن كان فيه من الآي ما يدل على حدوثه.

عمان في النبوة

الدليل علمي نبوة نبينا محمد على القرآن المبذي تحدّى به العرب فعجزوا عن معارضته، مع تقريعه لهم، وتوبيخه إياهم، ومعلوم بقريب من الضرورة اشتهار علو طبقتهم في الفصاحة كالأعشى والمغيرة ومن يجري بحراهما، وعدولهم عن المعارضة يدل على عجزهم، وصرفهم إلى المحاربة يدل على صدقه الطليق.



الإمامة تجب بشـرط انتفاء العصمــة عن المكلفين، وإلا فلا وجه لوجوبها، والطريق إلى وجوبها العقل بخلاف ما يذهب إليه المعتزلة ومن ضارعهم، ولقد وجبت لقرب المكلفين ممن الصلاح، وبعدهم من الفساد، فدليل الألطاف متناول لها.

ولا بد من كون الإمام معصوماً؛ وإلا أدّى ذلك إلى أن تكون علة الحاجة إليه فيه، وذلك يؤدي إلى رئيس معصوم يكون رئيساً للكل، وكلاهما باطلان.

وإذا ثبت وجوب الرياسة ووجوب العصمة ثبت إمامة الاثني عشر





الذين أولهم (أمير المؤمنين) ثم (الحسسن) ثم (الحســين) ثم (علي) ثم (محمد) ثم (جعفر) ثم (موسمي) ثم (علمي) ثم (محمد) ثم (علي) ثم (الحسن) ثم (الحجة) صاحب الزمان صلوات الله عليهم أجمعين، لأن مــن أثبت هاتين المقدمتين وجعــل الإمامة في غيرهم يقال إنه خارج عن الإجماع.

وإذاكان ثاني عشرهم قد غاب قطعنا على حسن غيبته لثبوت عصمته.

وحكم من حارب إماماً عادلاً حكم من حارب النبي ﷺ، وتجب محاربته ويســـتحق الخلود في النار، إلا أن يتــوب ويراجع التوبة على شروطها الصحيحة.

فصل في الوحد ، لوحد

يجب العلم بما يســتحق على الأفعال التي أمر الله بما، ونحى عنها، فيعلم أن الثواب يستحق بالطاعة إذا فعلت على الوجه الذي أمر الله تعالى به، وأن العقاب يســتحق بالمعصية إذا فعلت على الوجه الذي نهى الله تعالى عنه، ومن استحق ثواباً أوصل إليه دائماً، ومن استحق ثواباً وعقاباً وحضر عرصة القيامة فلا يخلو حاله من أن يعفو الله عنه، إمّا ابتداء، أو يشفع فيه النبي ﷺ، فإن له ﷺ شفاعة، وهي حقيقة في إســقاط المضار، ولا يشــفع في زيادة المنافع، على ما تذهب إليه



١V

**E 14** 7

مَرْسَاللَكُنْ يَكُلُمُ المَضَى

المعتزلة؛ لأن ذلك يؤدي إلى أن يكونوا شافعين في النبي، بل في جميع الأنبياء صلى الله عليهم، وهذا حد لا يرتكبه إلا مؤف العقل، فاسد التصرف، فإن عُدِمَ ذلك –ونعوذ بالله منه– أوصل إلى ما يستحقه مـن العقاب، ويعاد إلى الثواب الدائم، بخلاف ما تذهب إليه المعتزلة القائلون بالإحباط، ومن استحق عقاباً فعقابه دائم بلا خلاف، وذلك يختص بالكفار.

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يجبان إذا لم يؤديا إلى الفسماد فيهمما قلّ بحمما أو كثر بحمما، والأمر بالمعمروف الواجب واجب، والمندوب مندوب، والنهي عن المنكر كله واجب، لأنه ليس في المنكر ما هو مستحب الترك.

ويجب الإيمان بعذاب القبر وبفناء العالم، والإعادة إلى الحساب، والميـزان والصراط والجنـة والنار، فمن عرف ذلـك معرفة صحيحة بتحقيق، كان مسـتحقاً للثواب، والله أعلـم بالصواب، وصلى الله على سيدنا محمد وآله الطيبين الطاهرين.

(تمت الرسالة)





\$277 - 700

مسألة وجيزة في الغَيبة للسيدالشريف المرتضي على بن الحسين







· · · · ·

(على بن الحسين بن موسمي بن محمد بن موسى بن ابراهيم بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (عليهم السلام).

نقيب العلويين. أبو القاسم الملقب بالمرتضى علم الهدي، السيد المشــهور بالعلم، المعروف بالفهم، ولد سنة خمسة وخمسين وثلاثمائة، ومات سنة ستة وثلاثين وأربع مائة)<sup>(١)</sup>.

(هــو ذو الجدين، وكانت إليه نقابة الطالبيين، وكان شــاعراً كثير الشعر، يعرف النحو واللغة، له تصانيف في علم الكلام على مذهب الشيعة، روى عن جماعة من النحاة العلماء وروي عنه، وكتابه المسمى بالغـرر والدرر – وهي جحالس أملاها تشــتمل علــي فنون من معاني الأدب تكلم فيها على النحو واللغة وغير ذلك – كتاب مبدع، يدل على فضل كثير، وتوسع في الاطلاع على العلوم)^.

(متوحد في علوم كثـيرة، مجمع على فضله، مقدم في العلوم، مثل علم الكلام والفقه وأصول الفقه والأدب والنحو والشعر ومعاني الشعر واللغة وغير ذلك. له ديوان شعر يزيد على عشرين ألف بيت)(").

- (١) معجم الأدباء: ١٤٧/١٣.
  - (٢) أنباء الرواة: ٢/٨ ٤٥.
  - (٣) فهرست الطوسي: ٩٩.

مَنْسَائِلُلْنُيَكَالُمُضَى



ومن بليغ شعره قوله: يقولون: لا تجزع من الشيء ضلة \_\_\_\_وأسهمه إياي دونهم تصمى وما أسربي حلم يفيء إلى الردى كفاني ما قبل النشــيد من الحلم إذاكان ما يعطيني الحزم سالبـاً حياتي فقل لي كيف ينفعني حزمي وقد جربت نفسي الغمداة وقماره فما شد من وهني ولا سد من ثلمي وإنبى مذ أضحمي عذابمي قراره أعاد بلي سقم وأجفى بلا جرم'' والحديث عن هذا الشريف العظيم حديث متشعب الأطراف، فسيح الجوانب، لا يتسمع له مقامنا الضيق المحدود؛ لأن علم الهدى بما منحه الله وأتاه من طول الباع، وعمق الغور، وســعة الأفق، ودقة

(١) معجم الأدباء: ١٤٩/١٣ . ١٥٠.



التفكــير، وروعة التعبير، في ســائر العلوم والفنون، وفي ســائر أنحاء الثقافة الإسلامية وفروعها المختلفة، لرجل عظيم جدا وإلى حد بعيد، وأنَّسا لهذه الصفحات المختصرة أن تأتي على بعض ما يجب أن يقال فيه فضلا عز كله.

وإذن. فلسنا نقصد من هذه المقدمة سوى التعريف بمؤلف الرسالة بمقدار إجمالي، يدل القارىء علمي موجز من حقيقته ووزنه العلمي، تاركين التفاصيل لمظانها التاريخة وبحوثها الخاصة.

قد ســبق لي أن أشــرت في مقدمة رســالة الشــريف المرتضى في الأصـول الاعتقادية، وقد تم نشـرها في المحموعـة الثانية من نفائس المخطوطات– إلى عثوري على مجموع خطي ثمين يضم عدة رســـائل للشريف رضوان الله عليه.

وها أبي أقدم اليوم رسالة أخرى من تلك الرسائل يدور موضوعها وبحثها حول الإمام المهدي على الذي تعتقد الشميعة الإمامية بحياته وغيبته، وقد ناقـش المؤلف فيها أراء مخالفيه بالرأي، مناقشــة مبنية علمي الأدلة المنطقية العقلية الواضحة. والواقع أننا- الآن- في حاجة ماســة إلى نشــر هذا التراث العلمي الداثر، وخاصــة في مثل هذه المواضيع الدقيقة، وبمثل هذه الأقـــلام الرائعة، يطلع الجمهور المثقف علـــى آراء الجميــع، ونظرياتهم الصريحــة الصحيحــة في مثل هذه المعتقدات، والنســخة التي طبع الكتاب عليها منقولة عن نســخة البحاثة الكبير الشميخ محمد محسمن الطهراني النجفي التي نسمخها



4 4

مَنْسَائِلْلَسْيَكَالُمْضَى

بخطه عام (١٣٤٨ه) عن النسبخة الأم التي عثر عليها في الكاظمية في ضمن كتب آل الأعرجي، والتي تلفبت أخيراً تحت تأثير انفجار خزان للماء أودى بها وبمجموعة أخرى من المخطوطات النادرة. وقد سميت الرسالة في المجموع المخطوط بـ:( مسألة وجيزة في الغَيبة)، وعند رجوعنا إلى فهارس الكتب المؤلفة في عهد الشريف لم نحد هذا الاسم في قائمة كتب الشريف المسجلة هنا، ولكنا رأينا نصاً للشيخ الطوسي يشمل هذه الرسالة ويضمها تحت عنوانه.

يقول الطوسي: (وله.... مسائل مفردات نحواً من مائة مسألة في فنون شتى)() وأعتقد أن هذه الرسالة الموجزة من جملة تلك المسائل المشار إليها في الفهرست، خصوصا وأنها مختصرة جدا لا يكاد يصح أن تدعى بكتاب مستقل، ومهما يكن من أمر، فهذه هي الرسالة الثانية من رسائل الشريف المرتضى أقدمها إليك راجيا منك الرضا والقبول.





بيت الله الرجمة الرجمين الرجمين الرجمين الرجيب

الحمد لله حمد مرتبط للنعم، ومستدفع للنقم وصلى الله على خير العرب والعجم، المبعوث إلى سمائر الأمم، محمد وعلى آله الطاهرين النسم، الظاهري الفضل والكرم. وبعد.. فإن المحالفين لنا في الاعتقاد يتوهمون صعوبة الكلام علينا في الغَيبة مسووليته عليهم، وليس بأول اعتقاد جهل اعتقدوه، وعند التأمل يبين عكس ما توهم.

٥Ŋ

بيان ذلك...

إن العَيبة فرع لأصول إن صحّت، فالكلام في الغيبة أسهل شيء وأوضحه، إذ هي متوقفة عليها، وإن كانت غير صحيحة فالكلام في الغَيبة صعب غير ممكن. بيان هذه الجملة.. إن العقل يقضي<sup>(1)</sup> مأموناً منه كل فعل قبيح، وإذا ثبت هذان الأصلان لم يبق إلا إمامة من نشير إلى إمامته، لأن الصفة التي اقتضاها ودل على وجوبها لا توجد إلا فيه، وتساق الغيبة لهذا سوقا ضروريا لا تقرب منه شبهة، فيحتاج أن ندل على صحة الأصلين المذكورين، فنقول: أما الذي يدل على وجوب الإمامة في كل زمان، فهو أنا نعلم بلا طريق للشك علينا أن وجود الرئيس المطاع المهيب المنبسط اليد أدعى إلى فعل

(١) في الأصل: يقتصي.



حسبن، وأردع عن فعل القبيح، وأن المظمالم بين الناس إما أن ترتفع عند وجود من وصفناه أو تقل، وأن الناس عند الإهمال وفقد الرؤساء يبالغون في القبيح، وتفســد أحوالهم، ويختل نظامهم، والأمر في ذلك أظهـر من أن يحتاج إلى دليل والإشـارة إليه كافية، فاســتقصاؤه في مظانه، وأمسا الذي يدل على وجوب عصمة الرئيس المذكور فهو أن علة الحاجة إليه موجودة، فوجب أن يحتاج إلى رئيس وإمام كما احتيج إليه، والكلام في الإمام كالكلام فيه، وهذا يقتضي القول بأئمة لا نحاية لها وهو محال، أو القول بوجود إمام فارق عنه على الحاجة. وإذا تُبــت ذلك لم يبق إلا القول بإمــام معصوم لا يجوز عليه القبيح وهو ما قصدناه، وشـرح ذلك وبسطه مذكور في أماكنه. وإذا ثبت هذان الأصلان فلا بــد من القول بأنه صاحب الزمان بعينه، ثم لابد- من فقــد تصرّفه وظهوره – من القول بغيبته؛ لأنــه إذا بطلت إمامة من أثبتت له الإمامة بالاختيار، لفقد الصفة التي دل العقل عليها، وبطل قول من حالف من شذاذ الشيعة من أصحابنا بما صاحبنا كالكيسانية والناووسمية والواقفية لانقراضهم وشذوذهم، ولعود الضرورة إلى فساد قولـــه، فلا مندوحة عن مذهبنا، فلابد مــن صحته، وإلا خرج الحق عن الإمامة، وإذا علمنا بالسمياقة التي ساق الأصلان إليها أن الإمام هو ابن الحسبن (عليه السلام) دون غيره، ورأيناه غائبا عن الأبصار، علمنــا أنه لم يغب، مع عصمته، وتعيّن فرض الإمامة فيه وعليه، إلا بسبب اقتضى ذلك ومصلحة استدعته، وحال أوجبته، ولم يعلم





.... 1.1

وجمه ذلك مفصلا؛ لأن ذلك مما لا يلزم علمه، وأنت تكلفنا وتبرعنا بذكره كان تفضلاً كما إذا تبرعنا بذكر وجوه المتشابه من الأي بعد العلم بحكمة الله تعالى سبحانه كان ذلك تفضلا، فنقول: السبب في الغيبة هو إخافة الظالمين له، ومنعهم يده من التصرف فيما جعل إليه التصـرف فيه؛ لأن الإمام إنما ينتفع به النفع الكلي إذاكان متمكنا مطاعـــاً مخلى بينهم وبين أغراضه، يقود الجنود، ويحارب البغاة، ويقيم الحدود، ويسب الثغور، وينصف المظلوم، وكل ذلك لا يتم إلا مع التمكن، فإذا حيل بينه وبين أغراضه من ذلك سقط عنه فرض القيام بالإمامة، وإذا خاف على نفسه وجبت غيبته، والتحرز من المضار واجسب عقلا وسمعاً، وقد استتر النبي ﷺ في الشِّعب، وأخرى في الغار، ولا وجه لذلك إلا الخوف والتحرز من المضار. فإن قيل: النبي الله ما استتر عن قومه إلا بعد أداء ما وجب عليه أداؤه، وقولكم في الإمام يخالف ذلك، ولأن استتاره على لم يطاول ولم يتمادَ، واستتار إمامكم قد مضت عليه الشهور، وانقرضت دونه الدهور. قلنا: ليس الأمر على ما ذكرتم؛ لأن استتار النبي ﷺ كان قبل الهجرة، ولم يكن ليتلل أدى جميع الشـريعة، فإن معظم الأحكام وأكثرها نزل بالمدينة، فكيف ادعيتم ذلك، علمي أنه لو كان الأمر علمي ما ادعيتم من تكامل الاداء قبل الاســتتار لماكان ذلك رافعــا للحاجة إلى تدبيره وسياســته، وأمره ونميــه، ومن الذي يقول إن النــبي على غير محتاج إليه بعد أداء الشــرع، وإذا جاز استتار النبي ﷺ مع تعلق الحاجة به



مَنْسَائِلْلَسْسَيْلَالْمَضَى

لخوف الضرر وكانت التبعة'` لازمة لمن أخافه وأحوجه إلى الاســتتار فساقط عنه، فكذلك القول في استتار إمام الزمان. فأما التفرقة بطول الغيبة وقصرها ففاســدة، لأنه [لا] فـرق بين القصير والممتد، وذلك موقوف على علته وسببه، فتطول بطول السبب، وتقصر بقصره، وتزول بزواله، والفرق بينه وبين آبائه للملخ أنه ظاهر بالسيف، ويدعو إلى نفسه ويجاهد من خالفه ويزيل الدول، فأي نسبة بين حوفه من الأعــداء وخوف آبائه ﷺ لو لا قلة التأمل. فإن قيل: فأي فرق بين وجوده غائبا لا يصل إليه أحد، ولا ينتفع به بشـر، وبين عدمه، وإلا جاز إعدامه إلى حين علم الله سبحانه بتمكين الرعية له كما جاز أن يبيحه الاســتتار حتى يعلم منه التمكين لــه فيظهر. قيل له: أولاً نحسن نجوز أن يصل إليه كثيرا من أوليائسه والقائلين بإمامته، فينتفعون به، ومن لا يصل إليه منهم ولا يلقاه من شــيعه ومعتقده إمامته فهم ينتفعون به في حال الغيبة النفع الذي نقول إنه لابد في التكليف منه، لأنهم مع علمهم بوجوده بينهم، وقطعهم على وجوب طاعته عليهم، ولزومها لهم، لا بد من أن يخافوه ويهابوه في ارتكاب القبائح، ويخشوا تأديب ومؤاخذت، فيقلّ منهم فعل القبيح، ويكثر فعل الحسن أو يكون ذلك أقرب، وهذه جهة الحاجة العقلية إلى الإمام، فهو وإن لم يظهر لأعدائه لخوفه منهم، وســدّهم على أنفسهم طرق الانتفاع به، فقــد بينا في هذا الكلام الانتفاع به لأوليائه على الوجهين المذكورين،

(١) في الأصل: البعنت.



علمي أنَّا نقول: الفرق بين وجمود الإمام وغيبته من أجل الخوف من أعدائه، وهو يتوقع في هذه الحالة أن يمكنوه فيظهر ويقوم بما فوّض الله إليه وبين عدمه جلي واضح، لأنه إذا كان معدوماً كان [ما] يفوت العباد من مصالحهم، ويعدمونه من مراشدهم، ويحرمونه من لطفهم، منسوباً إلى الله سـبحانه لا حجة فيه على العباد ولا لوم، وإذا كان موجوداً مستتراً بإخافتهم إياه، كان ما يفوقم من المصالح، ويرتفع عنهم من المنافع منسـوباً إليهم، وهم الملومون عليه، والمؤاخذون به، على أن هذا ينعكس عليهم في استتار النبي ﷺ. فأي شيء قالوه فيه أجبناهم بمثله هنا، والقول بالحدود في حال الغيبة ظاهر، وهو أنها في حياة فاعلها وحياتها، فإن ظهر الإمام —والمستحق للحدود باق وهي ثابتة عليه بالبينة أو الإقرار – استوفاها منه، وإن فات ذلك بموته كان الإثم على من أخاف الإمام، وألجأه إلى الغيبة، وليس تنســخ الشريعة في إقامة الحدود؛ لأنه إنما يكون نســـخاً لو ســـقط فرض إقامتها مع التمكين وزوال الأسباب، والله المستعان وبه التوفيق.

(تمت الرسالة)







\*\*\*\*



بجموعة في فنون منعلمالكلامر للسيدالشريف المرتضى على بنالحسين ۳۵٥ - ۳۵۶ه





¥ 17

(أبــو القاســم المرتضى. حاز من العلوم مــا لم يدانه فيه أحد في زمانه، وسمع مــن الحديث فأكثر، وكان متكلماً شــاعراً أديباً عظيم المنزلة في العلم والدين والدنيا)<sup>(١)</sup>.

and the second s

(كان نقيـب الطالبيـين، وكان إمامــاً في علم الــكلام والأدب والشــعر... وله تصانيـف على مذهب الشــيعة، ومقالة في أصول الدين، وله ديوان شعر كبير)<sup>(٢)</sup>.

(شــيخ الشيعة ورئيسهم بالعراق... كان إماماً في التشيع والكلام والشعر والبلاغة، كثير التصانيف، متبحراً في فنون العلم)<sup>رم</sup>.

قد انتهت الرياســة اليوم ببغداد إلى المرتضى في الجحد والشــرف، والعلم والأدب، والفضل والكرم، وله شعر في نهاية الحسن)<sup>رئ)</sup>.

ومن روائع شعره قوله: أهـلاً بـطيـف خيـال مانعـةٍ لنـا

يقظى ومفضلـةٍ علينا في الكرى

- (١) رجال النجاشي. ١٩٢.
- (٢) وفيات الأعيان: ٣/٣.
- (٣) شذرات الذهب: ٣٥٦/٣.
  - (٤) تتمة اليتيمة: ٢/١ د.



جزعت لوخطات المشيب وإنما بلغ الشباب مدى الكمال فنوّرا زمن الشبيبة لاعدتك تحية وسقاك منهمر الحيا ما استغزرا فلطالما أضحي ردائمي ساحمباً في ظلك الـوافي وعودي أخضرا أيمام يرمقنمي الغزال إذا رنما شغفاً ويطرقني الخيال إذا سرى(') ويقول –منها– مفتخراً: قومي الذين -وقد دجت سبل الهدي-

تركوا طريمق الدين فينما مقمرا

(١) ديوان المرتضى: ٢/١-أ (مخطوط بمكتبتي الخاصة).

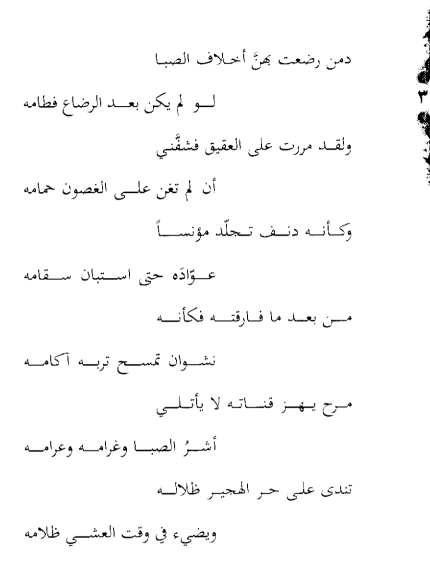


كم فيهم من قسور متخمط يردي—إذا شـــاء– الهزبر القسورا متنمر والحرب إن هتفيت سه أدنسه بسام المحيسا مسفرا جمعوا الجميل إلى الجمال وإنما ضموا إلى المرأى الممدح مخبران ويقول في قصيدة أخرى: أما الشباب فقد مضت أبامه واستُلَّ من كفي –الغداة– زمامُه عوجا نحيي الربع يدللنا الهوى فلربمها نفسع المحسبَّ ســــلامه واستعبرا عنى به إن حانني جفني فلم يمطر عليه غمامه (١) ديوان المرتضى: ٢/١-أ.





ALC IN CONTRACT







|                    | وكأنما أطميماره وميماهمه    |
|--------------------|-----------------------------|
| قيانــه ومدامــه   | للنازليـــه                 |
|                    | وكمان آرام النمساء بمأرضمه  |
| طـرد الهــوى أرامه | للقانصـــي                  |
|                    | وكأنما بمرد الصبما حموذانمه |
| الشباب بشامه (     | وكأنما ورق                  |

ونظرأ لعدم اتسماع همذه الصفحات المحدودة لبيمان مكانة هذا الشريف العظيم في العلم والأدب، ومنزلته في الفضل والعبقرية، وعلو كعبه في سائر فروع الثقافة ومحالات البحث وأنحاء الفكر.

بالنظـر لذلك كله نعتذر عن التفصيل والإســهاب في ترجمة هذا الرجل الفذ، مكتفين بمذه الإشارة الموجزة والتقديم المختصر .

والرسالة التي نقدمها اليوم رسالة ثمينة جداً في أسلوب بحثها وتنوّع مواضيعها، وهي منقولة عن نسخة العلامة البحّاثة الشيخ محمد محسن الطهراني المخطوطة بيده عام (١٣٢٩ه) عن النسخة الأم التي أشرنا

(١) ديوان المرتضى : ١٠/١ ب.

مَنْسِيًالْلَسْيَكَالْمُرْضَى



إليها في مجموعاتنا السابقة من هذه السلسلة().

ولم نجد اسم هذه الرسالة في كتب التراجم والتاريخ بالشكل المثبت على غلافها، ولكني رأيت في قائمة مؤلفات المرتضى: (مسائل مفردات في فنون شتى)<sup>(٢)</sup>، و (المسائل الكلامية)<sup>(٣)</sup>، وأعتقد أن هذه الرسالة مرتبطة بأحد هذين الكتابين في واقعها، ولكنها أفردت بعد ذلك نتيجة لتصرف بعض الناسخين، ولعلها بالكتاب الأول ألصق، وإلى تسميته أقرب.

- (١) نفائس المخطوطات: ٨،٤.
- (٢) فهرست الطوسي: ١٠٠.
  - (٣) الغدير: ٤/٣٣٢.





بيتي الله التجيئ لا

سُئل المرتضى علم الهدى —رضى الله عنه– عن أنَّ الله تعالى خلق الخلق لينفعهم، تفضلاً منه، ولطفاً لهم وإحسباناً إليهم، إذ أخرجهم من العدم إلى الوجود، فمن أيّ وجه توجَّه إليهم الوعيد؟

الجواب: قال المرتضى –رضى الله عنه–:

إنَّ الله تعــالي لما خلق الخلق، [و] أخرجهم من العدم إلى الوجود تفضلاً منه، أنعم عليهم بكمال العقل ليعرفوا خالقهم، فاستحق لذلك منهم الشبكر، فلم يعلموا بما يشكروه، فحين علم استحقاق وجوب الشـكر عليهم، وعلم -سبحانه- عدم معرفة الشكر منهم، لطف لهم بأن كلِّفهم عبادته، إذ لا شكر أوفي من العبادة، ثم أوجب تعالى لهم على نفســه عند القيام بعبادته جزيل الثواب بالنعيم الدائم نعمــةً أخرى بمحددة عليهم، ثم لطـف لهم جلِّ اسمه –إكمالاً لنعمته عليهم- بأن زجرهم عن فعل المعاصي وتوعدهم عليها، رغبةً منه لهم في طاعتهم، فلما سبق علمه فيهم أن لا يقوموا بذلك إلا بواسطة؛ لَطُفَ بِمِم في إنفاذ الرســل إليهم مبشــرين ومنذرين ومؤذنين، وشرع لهم الشرايع، وســــقل لهم ســبيلها، وأزاح جميع علّتهم فيها، اختباراً لهــم، وتأكيداً للحجة عليهــم أن يقولوا: ﴿مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِــير وَلَا



مَنْسِيَاللَّسْيَدَالمَحْضَى

نذِيرٍ ﴾(`)، فحسمن إذ ذاك موضع النعمم بالإطلاق، ووجب الثواب لأهل الطاعات، والعقاب لأهل المعاصي، ثم أجّلهم إلى وقت معلوم يستوفي منهم ما وجب له من القصاص بما تواعدهم عليه من فعل المعاصمي، ويوفيهم أجورهم على ما أوجبه لهم على فعل الطاعات مما وعدهم به وأوجبه على نفســه عز وجل، وهــذا فعل العادل البرّ الرؤوف الرحيم بعباده، وفي هذا القدر مقنع وكفاية لمن <عسى> أن يتدبر، ومن أراد الزيادة فليطلبه في كتاب (الذحيرة) يجده مستوفيَّ في الشرح إن شاء الله تعالى وتقدس.

وقال أيضاً في كتاب (الذخيرة):

نقول: إذ الألام الشاقة والأمراض الشديدة والمصائب المؤلمة تنزل بالأنبياء ومن علمــت طهارته من المؤمنين الصالحين والزهّاد، ومر<sup>س</sup> يجب علينا مدحه وتعظيمه، وذلك دليل على بطلان قول من ذهب إلى أن الآلام لا تكون إلا عقوبة، إذ بطل ما ادعوه من أن الأنبياء تقع منهم المعصية قبل النبوة فيعاقبون بَما في حال النبوة، والحجة عليهم في ذلك أنحم لو كانوا يواقعون المعصية قبل النبوة لم يخلوا من أحد أمرين عند حال النبوة:

- (١) سورة الماندة ١٩.
  - (٢) في المخطوط: على .
  - (٣) في المخطوط: وممن.





إما أن يكونوا منها تائبين، أو عليها مصرّين.

فإن كانوا تابوا منها فلا يحسبن إيلامهم لا سيما عند من زعم أن الألم لا يحسبن أن يقع إلا مستحقًّا، وإن كانوا مصرّين على المعصية فقد استحقوا منا الذم والإهانة في حال النبوة، ولا يبلغ إلى هذا الحد محصّل جملة.

وقال —رضى الله عنه–:

كل ألم يبتــدئ الله تعالى به في عاقل مكلف، أو من ليس كذلك مسن طفل أو بميمة، ولا يكون واقعاً عن (`) سسبب يقتضيه في العادة من فعــل العبد، فعوضه عليه تعالى، ليخــرج بالعوض من أن يكون ظالماً، وكذلك كل ألم فعل بأمره وإباحته وإلجائه إليه ولم يكن مستحقًّا كالحدود فإن عوضه عليه تعالى، لأنه على هذه الأحوال كلها جار مجرى فعله، ولا يجوز أن يكون(٢) العوض عن الذبح للبهيمة –إذ كان بأمره تعالى- على الذابح دونه.

وقال –رضي الله عنه– في النبوّات:

اعلم أن وصفنا الرسول في أصل اللغة بأنه رسولٌ أنَّ مُرْسِلاً أرسله،

- (١) في المخطوط: عند.
- (٢) في المخطوط: تكون.





ومن جهة التعارف لا بدَّ من اشــتراط قبول المرسَل؛ لأنهم لا يكادون يسمونه رسولاً بأن يرسله مرسِل من غير أن يعلموا منه القبول لذلك، وهذه اللفظة وإن كانت من جهة اللغة لا تفيد بأنه رسول الله تعالى، فإطلاقهما بالتعارف يقتضي الاختصاص بالله تعالى، ولهذا إذا أطلقوا قال الرســول كذلك لم يفهم منه إلا رسول الله، وجرى مجرى إطلاق (عاصِ) في اختصاصه بعاصي الله تعالى.

فأما وصفه بأنه نبي، فإن كان مهموزاً فهو من الإنباء والإخبار، وإن كان مشدَّداً غير مهموز فهو من الرفعة وعلو المنزلة —مأخوذ من النباوة– وليس يمتنع وصف الرســول بأنه نبي –بالهمز وغير الهمز-، لأن معناهما معاً مطرد فيه، لكن مع القصد إلى التعظيم لابد من ترك الهمــز، و[ليس] كل رفيع القدر يوصف بأنـــه نبي، بل تختص هذه اللفظة لمن علت منزلته لأجل تكلفه <بأمر> الرسالة وعزمه على القيــام بما، والأولى أن يكون هذا اللفــظ مختصاً بمن هذه صفته من البشر، بخلاف ما قاله قوم من أن الملائكة توصف به، وإطلاق لفظة نبي –بالهمز وغيره- يحتمل أن يختص بمن <كلّف>(٢) برسـالة الله تعالى دون غيره، كما قلنا في إطلاق لفظة رسول.

وقال –رضي الله عنه– في بيان حسن بعثة الأنبياء:

- (١) في المخطوط: بأول.
- (٢) في المخطوط: كمر .





غير ممتنع أن يعلم الله تعالى أن في أفعال المكلف ما إذا فعله اختار عنــده فعل الواجبات العقلية أو الامتناع من القبايح العقلية، وفيها ما إذا فعله اختار فعل القبيــح والإخلال بالواجب، وإذا علم الله تعالى ذلــك فلابدَّ من إعلام المكلف به، ليفعل ما يدعوه إلى فعل الواجب ويعدل عما يدعوه إلى فعل القبيح، لأن إعلامه بذلك من جملة إزاحة علته في تكليفه، وإذاكان تمييز ما يدعوه من أفعاله أو يصرفه لا سبيل إليه باستدلال عقلي، ولم يحسن أن يفعل تعالى له العلم الضروري به، فيجب بعثه من يعلّمه بذلك، وهذا الوجه خاصة هو الذي نقول فيه أن البعثة إذا حسنت له وجبت، وإن الوجوب لا ينفصل من الحسن، و [هو] الذي يدل على `` العلم بأحوال هذه الأفعال في كونها ألطافاً، لأنّا نعلم ضرورة ما دلَّلنا به على أنَّ المعرفة به تعالى لا تكون ضرورة، وإن وقوعها من كســبنا أدخل في كونها لطفـــاً، وغير ممتنع أن يبعث الله تعالى الرسـول لتأكيد ما في العقول في آنٍ لم يكن فيه `` شــرع، وإلى ذلك ذهب أبو على الجبائي<sup>(٣</sup>)، وغير ممتنع ان يبعث الله نبياً بلا شرع، ويكون العلم بأنه نبي لطفاً ومصلحة لنا.



ź٣

÷. .

وقال —رضي الله عنه– في بيان دلالة المعجزة على النبوّة:

لفظة المعجز تنسبي في أصل اللغة عمّن جعل غيره عاجزاً، والقديم تعالى هو المختص بالقدرة على الإعجاز والاقتدار، والمراعى في معنى هذه اللفظة <هو>() العرف دون أصل اللغة، ومعنى قولنا: (معجز) في التعــارف ما دلّ على صدق من ظهر عليه واختص به، وإنما يدل على ذلك بشرائط:

أولها – أن يكون فعله تعالى.

وثانيها – أن تنتقض به العادة المختصة بمن ظهر المعجز فيه.

وثالثهــا – أن يتعذر على الخلق فعل مثله، إما في جنســه أو في صفته المخصوصة.

ورابعها – أن يختص بالمدعي على طريق التصديق لدعواه.

وإنما قلنا: إنه لابد من أن يكون من فعله ولم نقل وما يجري محرى فعله -على ما يمضى في الكتب- لأن المدعى إنما يدعى على الله أنه يصدقه بما يفعله، فيجب أن يكون الفعل القائم مقام التصديق ممن طُلب منه التصديق، وإلا لم يكن دالاً عليه، و[يكون] فعل المدعى كفعل غيره من العبـاد في أنه لا يدل على التصديق، وإنما يدل فعل (١) في المخطوط: في.





من ادعي عليه التصديق.

وقـول من يقول: إن القـرآن لوكان من فعل النبي الله لدل على صدقـه كما يدل وهو مـن فعله تعالى، ونقل الجبال وطفر البحار يدلان علـى النبوة وإنكانا من فعل مدّعي النبوة – ليس بشـي. لأن القرآن لوكان من فعل النبي الله وحرق العادة لكان المعجز –في الحقيقة- الواقع موقع التصديق هـو اختصاصه له بالعلوم التي تمكن بحا من القرآن وفعلها فيه، وفي نقل الجبال وطفر البحار المعجز على الحقيقـة هو الإقدار بالقدرة الكثيرة الخارقة للعادة على تلك الأفعال. دون الأفعال نفسها.

وأما الطريق <إلى>(١) العلم بأنه من فعله تعالى فهو أن [يكون] جنساً لا يقدر عليه العبادكالحياة والجسم، أو يقع على وجه مخصوص لا يقــدر على إيقاعه عليه العبادكنقل الجبــال وفلق البحر والكلام الخارق للعادات بفصاحته.

و [إنما] اشترطنا أن يكون المعجز خارقاً للعادات فلأنه إن لم يكن كذلــك لم تقع به دلالة تصديــق، ألا ترى أن مدّعي النبوة لو جعل دلالة صدقه أن تطلع الشــمس من مشــرقها فطلعــت منه لم يكن ذلك دلالة على صدقه، ولو جعل دلالته طلوعها من مغربما فطلعت

(١) في المخطوط: على.



منه دلّت على صدقه، والطريق إلى كون المعجز خارقاً للعادات أن العادات معلومة مستقرة بين العقلاء، وطريق علمها المشاهدة، وقد علم العقلاء أن العادة ما جرت بطلوع الشمس من مغربما، ولا بخلق ولد متحرك من غير ذكر ولا أنثى، فإذا انتقض ذلك وتغيَّر انحرفت به العادة، ولا بد أن تكون العادة مستقرة جارية.

٤٦

وقـــال –رضي الله عنه– في جواز ظهور المعجزات على أيدي غير الأنبياء:

الـــذي ذهب إليه أصحابنا أن المعجزات يجوز ظهورها على أيدي الأئمـــة للمملا، ويجب ذلك في بعض الأحوال، ويجــوز ظهورها على أيــدي الصالحين وأفاضل المؤمنين، وذهــب كل من خالفنا من فرق الأمة سوى أصحاب الحديث<sup>(١)</sup> إلى أن المعجزات لا يجوز ظهورها إلا على أيدي الأنبياء خاصة.

والــذي يدل على صحة ما ذهبنا إليه أن المعجزات إنما تدل على صدق دعوى تطابقها، فإن ادّعى مدع نبوةً بالمعجزة دلّت على نبوته، وإن ادعى إمامة [ف] كذلك، وإن ادعًى صلاحاً وفضلاً ومقاماً فإنما

(١) أصحاب الحديث: (همم أهل الحجاز، هم أصحاب مالك بن أنس وأصحاب محمد بن إدريس الشمافعي وأصحاب سمقيان الثوري وأصحاب أحمد بمن حنبل وأصحاب داوود بمن على بن محمد الأصفهاني، وإنما سموا أصحاب الحديث لأن عنايتهم بتحصيل الأحاديث ونقل الأخبار وبناء الأحكام عملي النصوص، ولا يرجعون إلى القياس الجلي والخفي مما وجدوا حبراً أو أثراً)، راجع: (الملل والنحل: ١٦٦٠/١).



تدل(') على صدقه في ذلك، فلا بد من دعوى صريحة أو مستفادة في الجملة، وظهور المعجز على يد الإمام والعبد الصالح ليس بوجه قبيح، ولا مما يجب أن يقارنه وجه قبيح، ومن ادعى ذلك فعليه الدلالة.

£∨

وقـــال –رضي الله عنه– في أن الأنبياء لا يجوز أن يقع منهم كبير الذنوب أو صغيرها:

المعتزلة(<sup>٢)</sup> ومن وافقهم من الزيديــة<sup>(٢)</sup> وغيرهم ينفي عنهم الكبائر قبــل النبوة وفيها، ويجوّزون منهم الصغاير في الحالين بعد أن لا تكون مســتحفّة مرذولة، وأجازت الحشــوية<sup>(٤)</sup> وأصحاب الحديث عليهم الكبائر سوى الكذب في حال النبوة، وجوّزوا الجميع قبل النبوة.

والــذي يدل على أن الكذب لا يجوز عليهم فيما يوردونه عن الله

(١) في المخطوط: يدل.
(٢) في المخطوط: والمعتزلة، ونظن الواو زائدة من التاسيخ، وقد سيبق لنا الكلام عن نشأة هذه الفرقة في صلاح من هذه المحموعة [أي المحموعة التي طبعت في هذه الرسالة أنذاك / الناشر].
(٣) الزيدية: فرقة من فرق الشيعة، نسبت إلى زيد بن علي بن الحسين اليذلا حيث قالت بإمامته وأولويته عا خلافاً لمعظم الشيعة، نسبت إلى زيد بن علي بن الحسين اليذلا حيث قالت بإمامته وأولويته ما خلافاً لمعظم الشيعة، نسبت إلى زيد بن علي بن الحسين الذلاك / الناشر].
(٣) الزيدية: فرقة من فرق الشيعة، نسبت إلى زيد بن علي بن الحسين اليذلا حيث قالت بإمامته وأولويته بما خلافاً لمعظم الشيعة الذي ذهب إلى الاعتقاد بإمامة محمد بن علي الباقر المذلج وأولاده السيعة من بعده، والزيدية عدة طوائف وظم عدة طرق: فمنهم حارودية <sup>-1</sup>تباع أبي الجارود-، وسليمانية <sup>-1</sup>تباع بيده، والزيدية.
راجع في تفصيل طوائفهم ومعتقداتهم: (مختصر الفرق بين الفرق: ٣١-٥٣)، وفرق الشيعة: ٤٥ ٩٥، والملل والنحل: ١/١٥
(٤) الحشوية: أمام الشيعة، والغاربية العامن بن صالح وصاحبه كثير-.
(٢) من حرير-، وأبترية <sup>-1</sup>تباع الحسن بن صالح وصاحبه كثير-.
(٢) وفرق الشيعة: ٤٥ ٩٥، المانية -100، وفرق الشيعة: ٤٥ ٩٥، والم والمانية.



تعالى هـو المعجز الذي دلّ على صدق دعواه أنه رسـول الله، لأن ظهـور المعجز لدعواه دالٌ على صدقـه، والمعجز لا يظهر إلا بفعل الله تعالى، والله لا يصدق بالمعجز كاذباً عليه فيما يؤديه عنه، والباقي مـن القبايح فالـذي يؤمّن من وقوعه أن تجويـزه عليهم صارف عن قبول أقوالهم ومنفّر عنهم، ولا يجوز أن يبعث من يوجب علينا اتباعه وتصديقـه وهو على صفة تنفر عنه، فقد جنّب الله الفظاظة والغلظة والخلق المشينة وكثيراً من العلل القبيحة لأجل التنفير، فأولى أن يجنب القبايح كذلك.

وقال — رضي الله عنه–:

أظهر ما اعتمدوا عليه في الدلالة على صحة نبوة النبي ﷺ القرآن الــذي جاء به، وإن كان النظر في باقــي معجزاته يثمر العلم بصحة نبوته، ونحن نقدم الكلام في القرآن:

قد علم كل عاقل سمع الأخبار ونقل الآثار وخالط أهلها ظهور نبينا بمكة وادّعاءه أنه رسول الله إلينا، وأنه بعث للتنبيه على مصالحنا، وأنه تحدّى العرب الفصحاء بمذا القرآن الذي ظهر على يده، وقال: إن ربَّه أنزله إليه وبعثه به، وإن العرب مع تطاول الأزمان لم يعارضوه، فلما ثبتت هذه الجملة علمنا أنهم عجزوا عن معارضته لتعذّرها عليهم، وأن هذا التعذر حارق للعادة، فلا بد من أحد أمرين:



. T.

إمــا أن يكون القرآن نفســه خــرق العادة بفصاحتــه فلذلك لم يعارضوه.

أو أن يكون الله تعالى صرفهم عن معارضته وأعجزهم، ولولا صرفه لهم عنه لعارضوه.

وأيُّ الأمرين كان فقد تُبتـ[ت] نبوته التي جاء بما، وظهوره بمكة ودعاؤه إلى نفسه لا ينكره عاقل، وأما ظهور القرآن على يده فيجري بحرى ظهوره ودعائه إلى نفسه؛ لأن النقل فيهما واحد، والشــك في أحــد الأمرين كالشــك في الآخر، وقد بيّنا في جواب (المســائل الطرابلسيات) أن القرآن غير منقوص ولا مغيَّر ولا مبدَّل، وأن العلم بأن هذا القرآن الذي في أيدينا هو الذي ظهر على يد الرسول ﷺ كالعلم بالبلدان والحوادث الكبار والوقايع العظام والكتب المشمهورة والأشعار المرويّة، وذكرنا أن العناية من السلف اشتدت بالقرآن، والدواعي توفرت على نقله وحراسته، وبلغت من حفظه ورعايته حداً لم يُبْلَغُه في نقل الحوادث والوقايع والكتب، لأن القرآن معجز النبوة وأصل العلم والشـريعة والأحكام الدينيَّة، وكل شــيء دعا إلى فعل جميع ما تقدم حاصل فيه، وأن علماء السلف من المسلمين بلغوان في ضبطه وحمايته إذ عرفواكل شميء اختلف فيه من إعرابه وقراءته المختلفة في حروفه، حتى فرّقــوا بين ما روي وعرف وبين ما لم يذكر

(١) كذا في الأصل، ولعل الصحيح: بالغوا.



مُنْسَائِلُكَنْ لَكُمْتَيْ الْمُتَحْتَى

ولم يسطر، فكيف يجوز أن يكون مغيرًا أو منقوصاً مع هذه العناية الصادقة والضبط الشديد، وقد ذكرنا أن القرآن كان على عهد النبي مجموعاً مؤلّفاً على ما هو عليه الآن، ودليلنا على صحة ذلك أنه كان يدرس ويحفظ جميعه في ذلك الزمان، حتى قد عثر على جماعة من الصحابة حفظوه في زمان النبي على منهم ابن مسعود<sup>(۱)</sup> وجماعة من الصحابة حفظوه في زمان النبي على منهم ابن مسعود<sup>(۱)</sup> وجماعة من الصحابة حفظوه في زمان النبي على منهم ابن مسعود<sup>(۱)</sup> وجماعة من الصحابة حفظوه في زمان النبي على منهم ابن مسعود<sup>(۱)</sup> وجماعة من الصحابة حفظوه في زمان النبي على منهم ابن مسعود<sup>(۱)</sup> وجماعة من الصحابة حفظوه في زمان النبي أوغيره، وهذا يدل على أنَّه كان مرتباً مجموعاً غير منشور ولا مبثوث، وقلنا: إنَّ من خالف ذلك من مرتباً محموعاً غير منشور ولا مبثوث، وقلنا: إنَّ من خالف ذلك من أصحاب الحديث [اعتمدوا] أخباراً ضعيفة ظنوها صحيحة، لا يرجع بمثلها عن المعلوم المقطوع عليه.

وقال —رضي الله عنه–:

( ١ ) عبد الله بن مسعود بن غافل –أو عاقل–: شهد مع النبي للله مشاهده، وكان أحد حفاظ القرآن ومن فقهاء الصحابة. توفي عام (٣٢هـ) وهو ابن نيف وستين سنة. راجع: (الإصابة: ٢/٣٦٠، والاستيعاب: ٣٠٨/٢، والكنى والألقاب: ٢٠٧/١). (٢) وردت هذه العبارة في الأصل، وأظنها زائدة. (٣) أبي بن كعب بن قيس بن عبيد بن زيد الأنصاري: أبو المنذر، ســيد القراء، شــهد العقبة الثانية وبايع النبي على فيها، ثم شمهد بدراً والمشماهد كلها. روى عنه جماعة من الصحابة. توفي عام (٣٠هـ) في بعض الروايات. راجع: (الإصابة: ٣١/١)، والاستيعاب: ٢٧/١ –هامش الإصابة- ). (٤) في المخطوط: لا يعتد بخلافهم.



ممَّا<sup>(١)</sup> عدا القرآن من معجزاته: محيء <sup>(٢)</sup> الشـــجرة إليه تخد الأرض حدّاً لما قال لها: أقبلي، ثم عَوْدها إلى مكانها لما قال لها: أدبري.

ومنهــا -حبر الميضاة، وإنه وضع يده فيهــا، وكان الماء يفور من بين أصابعه حتى شرب الخلق الكثير من ماء تلك الميضاة وروّوا منها.

ومنها – إنه كان يخطب مستنداً إلى جذع، فلما تحول يخطب على منــبره حنَّ الجذع إليه كما تحن الناقة، حتى نزل إليه فالتزمه فســكن حنينه.

ومنها – تسبيح الحصا في كفه. ومنها – كلام الذراع له، وقولها: لا تأكلني فإني مسمومة.

ومنها – حديث الاستسـقاء، وإن المطر دام فأشـفق من خراب أبيات المدينة فقال: (حوالينا ولا علينا)، فطلعت الشمس على المدينة والمطر يهطل على ما حولها.

ومنها – ما نطق القرآن [به] من انشقاق القمر وإنه رؤي منقسماً بقطعتين(٢).

- (١) في المخطوط: فيما.
- (٢) في المخطوط: ومجيء.

(٣) راجع في معاجز النبي علم وكراماته المذكورة في المتن كتب السير والتاريخ: كسيرة ابن هشام، والجزء الأول من مناقب ابن شهراشوب، والمجلد السادس من بحار الأنوار، والسيرة الحلبية.



ومنها إخباره بالغيوب الكائنة بعده بزمان، كقوله في عمار: (تقتله الفئة الباغية)(')، وقوله لعايشة: (تنبحكِ كلاب الحوأب)(') وإخباره علياً أنه يقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين('')، ويقتل ذا الثديَّة"، فكان ذلك كله على ما أخبره، وقوله لعلي يوم الحديبية في قصة سهيل بن عمرو: (ستدعى إلى مثلها فتحيب على مضض)(')، وأمثال ذلك لا يحصى كثرة.

04

\* ¥

وقال – رضي الله عنه – في من حارب أمير المؤمنين: لا خلاف بين المخلصين والمنصفين من الأمة في أنَّ مين حارب أمير المؤمنين وبغى عليه ونكث بيعته ومرق من طاعته وأنكر إمامته فاسق صاحب كبيرة، واختصت الشيعة بتكفير مقاتليه، وحجتها أنَّ من حاربه فهو منكر لإمامته ودافع لها، ودفع الإمامية كدفع النبوة لا فرق بينهما؛ لأن الجهل بالإمامة كالجهل بالنبوة، وكلما يُدَّعي من توبة عايشة<sup>(1)</sup>،

(١) الحديث في: ( سيرة ابن هشام: ١١٤/٢، والاستيعاب: ٢٧٤/٢، والاصابة: ٢/٢٥).
 (٢) الحديث في معجم البلدان: ٣٥٦/٣ وتحاية ابن الأثير: ٢٦٨/١، ولسان العرب: ٣٨٩/١-طبعة دار بيروت، والحوأب: موضع بئر في طريق البصرة نبحت كلابه على السيدة عائشة عند مقدمها الى البصرة لحرب ملي تشييل.
 (٣) الحديث في معجم البلدان: ٣٥٦/٣ وقعاية ابن الأثير: ٢٦٨/١، ولسان العرب: ٣٥٩/١-طبعة دار بيروت، والحوأب: موضع بئر في طريق البصرة نبحت كلابه على السيدة عائشة عند مقدمها الى البصرة لحرب على تشييل.
 (٣) الحديث في ماريل المعان بلدان: ٣٥٦/٣ وقعاية المان الأثير: ٢٩/٢٦٨.
 (٣) الحديث في معجم البلدان: ٣٥٦/٣ وقعاية الماني الماريلية على السيدة عائشة عند مقدمها الى البصرة لحرب على تشييل.
 (٣) الحديث في ماريل المعان العرب: ٣٥٩/٢٠
 (٣) الحديث في ماريل المعان ال

والكامل لابن الأثير: ١٧٥/٣، والكنى والألقاب: ٢٢، ٢٢). (٥) روى المحسب هذا الخبر في بحار الأنسوار: (٢١٩/٦) بما لفظه: (قال نسك مثلها تعطيها وأنت مضطهد).

(٦) عايشة بنت أبي بكر: ولدت بعد المبعث بأربع سنين أو خمس: وتزوجها النبي ﷺ وهي بنت ست أو سبع. ماتت عام (٥٨ه) وقبل عام (٥٧هه)، راجع: (الاستيعاب: ٣٤٥/٤، والإصابة: ٣٤٨/٤).



وطلحــة(`)، والزبير(`) فهو أمر غير معلوم ولا مقطوع به، فأما المعصية فظاهرة معلومة مقطوع عليها، ولا يجوز الرجوع عن معلوم إلا بمعلوم، وكيف تابت عايشة من حربه وهي تقول وقد بلغها قتله:

فألقت عصاها واستقر بما النوي

كما قرَّ عيناً بالإياب المسافر"

ثم قالت: من قتله؟، فقيل: رجل من مراد، فقالت: فإن يك نائياً فلقد نعاه غلام ليس فيه التراب() وقال \_\_\_ رضى الله عنه \_\_\_:

(١) طلحة بن عبيد الله بن عثمان القرشي التيمي. أحد الستة أصحاب الشوري. رماه مروان بن الحكم يوم الجمل بسبهم وقع في ركبته فما زال ينبعث منها الدم حتى مات، وكان ذلك عام (٣٦هـ)، وله من العمر أربع وستون سنة ــكما في بعض الروايات. راجع: (الاستيعاب: ٢١٠/٢، والإصابة: ٢٢١/٢). (٢) الزبير بن العوام بن حويلد القرشي. أحد الستة أصحاب الشوري. حضر الجمل في صف امحاربين لعلى للبُّلْل، فناداه على وانفرد به فذكره أن رســول الله قال له: (أما أنك ســتقاتل علياً وأنت له ظالم) فانصرف عن القتال فلحقه ابن جرموز فقتله، وكان ذلك عام (٣٦٦هـ)، وله من العمر ســت أو ســبع وستون سنة، راجع: (الاستيعاب: ٢٠/١١، والإصابة: ٥٢٦/١). (٣) ذكر استشهاد السيدة عائشية بمذا البيت كل من الطبري في تاريخه: ٤/د ١١، وابن الأثير في تاريخه: ١٩٨/٣. (٤) راجع في بيان موقف السيدة عائشة من قتل على للمثليُّ المصدرين السالفي الذكر، وقد ذكر فيهما

استشهادها بالبيت المدون في أعلاه.



04

مَنْسَيْنَا لللنَّيْنَيْ لَللْمَضَى

الاسمــاء في اللغة على ضربين: أحدهما ــ [ما] يفيد في المســمي فايــدة مخصوصة كقولنا: ضارب وقائم وعالم، ويلحق بهذا الضرب ما يفيد تمييز نوع من نوع. نحو قولنا: إنسان وإرادة وقدرة، وهذا الضرب مفيد لا يجري مجرى اللقب المحض.

والضرب الثابي \_ ما لا يفيد، لكن القصد به التعريف. نحو قولنا: زيد وعمرو، وهذه تسمى ألقاباً وتقام مقام الإشارة. فالأسماء المفيدة \_ وهي الصفات \_ تجري عليه تعالى بحيث اســتحق معانيها والألقاب المحضة لا يجـوز إجراؤها عليه؛ لأن الغـرض في الألقاب الحاجة إلى الإحبار عن الغايب عنًّا، لأنَّا مع الحضور يمكن أن نخبر عنه بالإشارة إليه، ومع الغيبة لا يمكن ذلك، وهذا غير متأتٌّ في القديم تعالى، لأنا لا نتمكــن ـ في حالٍ ــ الإحبارَ عنه بالأوصاف التي يختص تعالى بما ولا يشــاركه فيها مشــارك، فقبح إجراء اللقب عليه، وقد بيّنا في غير موضع أن قولنا: (شميء) ليمس بلقب ولو كان غير مفيد، لأن هذه اللفظة وضعت في اللغة لما صح أن يعلم ويخبر عنه.

فيوصف تعالى بالوجود وما يرجع إليه، إذا كانت لفظة (موجود) مستعملة في ما هو على صفةٍ تفارق [ما] يكون عليها المعدوم وتصحيح عليه الصفات الى ذاتيه، وكان القديم تعالى على مثل هذه الصفة، [وإلا] وجب٬٬٬ أن لا يُسمّى موجوداً بحكم اللغة.

(١) في الأصل المخطوط: فوجب.





ويوصف بالعليّ، لأنه ثابت قيام هذه الصفة مقام موجود.

ويوصف تعالى بأنه كائن- مقيَّداً-، لأن هذه اللفظة تســتعمل في الموجود في الكون [و] في المكان.

ويوصف تعالى بأنه قــديم، وقد اختلف الناس في [هذه| اللفظة، فقــال أبو علي ومن وافقه: إن فايدتها الموجــود في ما لم يزل، فعلى هذا لا يســتحق هذه اللفظة أن يســمى بما غــير الله تعالى، وجنح إلى أن قولهم: (نبأ قــديم) و(العرجون القديم)<sup>(١)</sup> مجاز، وقال آخرون: اللفظة تقتضي المبالغة في وصف القديم، وكان أبو هاشم<sup>(١)</sup> يقوي هذا وينصره، والصحيح في هذا أنه اختصت بما لا أوَّل لوجوده.

ولا يوصف تعالى بأنه عتيق، لأن أبا علي اعتلَّ في نفي ذلك عنه بأن هذه اللفظة إنما تسمتعمل فيما حدثت من جنسمه أمثالُه، لأنحم يقولون: تمر عتيق إذا طرأ عليه الحديث، ولا يقال في السماء عتيقة لما لم يحدث من جنسمها مثلها، وقال أبو هاشم: هي عبارة عما أثَّر في حالمه الزمان، وإنما قالوا تمر عتيق لما أثَّر فيه الزمان، لا بحدوث ما هو من جنسمه، وقولهم: فرس عتيق يريدون كرم أصله وجودته كما قالوا:

(١) سورة يس – ٣٩ –
(٢) أبو هاشم عبد السلام بن محمد الجبائي: علم من أعلام المعتزلة. قدم مدينة بغداد عام (٣١٤هـ).
كان أكثر المعتزلة في عصره على مذهبه، وكان ذكيا حسن الفهم ثاقب الفطنة. توفي عام (٣٢١هـ)،
راجع: (فهرست ابن النديم: ٢٤٧، ووفيات الأعيان: ٣٥٥/٢، والملل والنحل: ٤/١٥، ومختصر الفرق بين الفرق.



البيت العتيق على سبيل المدح والتعظيم.

ويوصـف تعالى بأنه باقٍ، ومعناهـا نفي الحدوث، وأن الموصوف بالحدوث لا يستحق هذه التسمية.

ويوصف تعالى بأنه دائم فيما لم يزل؛ لأن الوجود ثابت له في كل حال، ولا نَصِفُه على الوجه الثاني بأنه لم يزل دائماً؛ لأن الاســتقبال ينافي (لم يزل)، لكنّا نقول: لا يزال دائماً.

ولا نصفه بأنه قائماً مطلقاً لأنه يوهم الانتصاب، وإذا وصف بأنه قائم بنفسه فمعناه الاستغناء عن محلٍّ في وجوده.

ويوصف تعالى بأنه سابق وأسبق ومتقدم وأقدم فيما لم يزل.

ويوصف تعالى بأنه أوّل، وقد جاء القرآن به(')، والفايدة أنه موجود قبل كل موجود.

ويوصف تعالى بأنه لم يزل، وامتنع أبو علي من ذلك وقال: هو كلام غير تام ويجب أن يقرن إليه ما يتم به، ويكون المقرون إليه إثباتا فيقال: لم يزل موجودا وعالما، ولا يقال: لم يزل غير فاعل، لأن قولنا: (لم يزل) نفي، ونفي النفي اثبات.

(١) في قوله تعالى: (هو الأول والاخر والظاهر والباطن)، سورة الحديد ٣٠–



ويوصف تعالى بأنه قادر في ما لم يزل ولا يزال.

ويوصـف بأنه قوي؛ لأن معناه معنى قادر، وإنما وصف الجبل وما أشبهه بأنه قوي لحصول الشدة فيه والصلابة على سبيل التشبيه.

em J

ويوصف بأنه قدير ومقتدر مبالغة في وصفه بالقدرة.

ويوصف بأنه قاهر، على المبالغة في كونه أقدر.

ويوصف تعــالى بأنه ملك ومالك، على معــنى المبالغة في وصفه بالقدرة، وقد سمّى نفسه بـ(مالك يوم الدين)<sup>(،)</sup>، بمعنى الجزاء.

ويوصف تعالى بأنه ســيد بمعنى أنه مالــك؛ لأنهم يصفون مالك العبد بأنه ســيده، ويصفون متقدم القوم بأنه سيدهم إذا ملك أمرهم وتدبيرهم.

ويوصف تعالى بالصمد، ولهذه اللفظة معنيان: أحدهما– إنه مالك في مثــل معنى ســيد فيحري عليه فيما لم يــزل. والمعنى الآخر – إنه يصمد إليه في الحاجات.

ويوصـف بأنه إله، بمعنى أن العبادة تحق لـــه وإنما تحق له العبادة لأنه القادر على خلق الأجســـام وإحيائها والإنعام عليها بالنعم التي

(١) سورة الفاتحة ٤



يستحق بما العبادة عليها، وهو <جار(··> كذلك فيما لم يزل، ولا يجوز أن يكون إلهاً للأعراض ولا للجوهر الواحد، لاســتحالة أن ينعم عليها بما يستحق بما العبادة.

فأما وصفه بالله ففيــه وجهان: أحدهما– أن أصله (لاه) والله هو الإله، فأدخلت الألف والام على لاه فصارت (الله). والوجه الآخر– أن الألــف والام أدخلتا على (إله) فصار (الإلــه)، وخففت الهمزة وأدغمت إحدى اللامين في الأخرى ثقيلة: (الله).

ويوصف تعــالى بأنه عزيز، ومعناه أنه مقتــدر على الأمور، ولا يلحقه منع واهتضام<sup>(٢)</sup>، وقد وصفوا الأرض الصلبة بأنها عزاز لشدتها وامتناعها.

ويوصف تعالى بأنه كريم على وجهين: بمعنى أنه عزيز. كما يقال: فلان يكرم على فلان، وفلان أكرم عليَّ أي أعز عليَّ.

والوجه الآخرـ بمعنى أنه فاعل للكرم والإنعام.

ويوصف بأنه جبار، ومعناه لا ينال باهتضام، ومع ذلك قالوا نخلة جبارة لما بعد منالها.

(١) في الأصل المخطوط: جال.
 (٢) في الأصل المخطوط: والاهتضام.

٥A

and a state



ويوصف تعالى بأنه مجيد وماجد بمعنى عزيز وكريم، وقد وُصِفَ القــرآن بأنه بحيد (') لماكان لا ينال بنقص ولا تبديل وما جري بحري ذلك.

ويوصف تعالى بأنه كبير ومتكبر ومتجبر وعظيم ومتعظم وجليل، وفوائد هذه الأسماء ترجع إلى نهاية المدح والتعظيم.

ويوصف تعالى بأنه على وعالٍ ومتعالٍ بمعنى أنه قاهر للأشياء قادر عليها، كما قال تعالى: ﴿مَـا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهِ إِذًا لَذَهَــبَ كُلُ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ (\*) أراد تعالى غلب بعضهم بعضا وقهره، وقــال: ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَاً فِي الْأَرْضِ﴾`` أي قهر أهلها، وقد قيل في معنى متعال: متنزه عن القبايح نحو قوله: <تْعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ»<sup>(٤)</sup>.

ويوصف تعالى بأنه مســتول على الأشياء بمعنى القدرة عليها، من قولهم: استولى فلان على البلد إذا قدر عليه وعلى أهله.

ولا يوصف تعالى بأنه مطيق؛ لأن مطيقاً يقتضى الجهد والمشقة، لأنهم يقولون: بلغ هذا جهده وطاقته، ويقول أحدهم: لا أطيق كذا.

> في قوله تعالى: (والقرآن المحيد)، سورة ق ٢٠ (٢) سورة المؤمنون – ٩١ – (٣) سورة القصص -٤ (٤) سورة النحل – ١





ولا يوصف بأنه رفيع ولا شريف؛ لأن حقيقتهما ارتفاعه وإشرافه، وقوله تعالى: ﴿رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ﴾(') صفة للدرجات لا له. ويوصف تعالى بأنه عالم فيما لم يزل ولا يزال. ويوصف تعالى بأنه عارف؛ لمساواة هذه اللفظة للفظة عالم. وقال أبو علي: يوصف بأنه داري، واحتجَّ بقول الشاعر: لاهُمَّ" لا أدري وأنت الداري" والأولى أن لا يطلق هذا عليه. ويوصــف تعالى بأنه بصير بمعنى أنه عالم؛ لأن هذه اللفظة حقيقة في العالم، كما أنها حقيقة في صحة الرؤية.

ويوصف تعالى بأنه حكيم بمعنى أنه عالم كما قال تعالى: ﴿وَأَتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ وَفَصْـلَ الْخِطَابِ﴾(`)، وتفيد هــذه اللفظة أنه فعل الأفعال المحكمة. ووصفه أبو علي بأنه رايي، وذكر أن هذه اللفظة تفيد العلم.

ولا يوصف تعالى بأنه طبيب مطلقا، وإن كان الطب <هو>(\*)

(١) سورة المؤمن ١٥-(٢) لاهم: أي اللهم. (٣) ورد هذا الشيطر في نسبيان العرب: ٢٧٨/١٨، وتاج العروس: ١٢٦/١٠، من دون أن ينسبب لقائل، وعجز البيت: (كل أمري، منك على مقدار). (٤) سورة ص ۲۰۰۰ -(٥) في الأصل المخطوط: هذا.





العلم، كقولهم: فلان طب بكذا إذا كان عالما به.

ولا يوصف تعالى بأنه متيقن ولا متبين ولا متحقق؛ لأن فائدة هذه الألفاظ تقتضي الاستدراك.

ولا يوصف تعالى بأنه فَهِم ولا فَطِن؛ لاحتصاص فايدة ذلك بإدراك(') معنى الكلام، ولمثل هذه العلة لا يوصف تعالى بأنه يشـعر بالأمور .

ولا يوصف بأنه يحس بالأشياء؛ لأن حقيقة هذه اللفظة تفيد أول العلم بالمدركات، ولا أول <لله>(٢) تعالى بما يعلمه.

ولا يوصف تعالى بأنه يشاهد؛ لأن معنى هذه اللفظة يفيد حصول علم عن طريق هو الإدراك، وذلك مستحيل فيه تعالى.

ولا يوصف تعالى بأنه حاذق؛ لأن الحذق في اللغة هو القطع، وإنما يقولون: حذق بمعنى قطع على علمه وفرغ منه.

ولا يوصف بأنه ذكي؛ لأن الذكاء هو سرعة التحفظ والتلقن، وذلك لا يليق به تعالى.

> (1) في الأصل المخطوط: باستدراك. (٢) " " " : الكونه.





ولا يوصف بأنه حافظ؛ لعلمه كما يقال: حفظ فلان ماله ومتاعه، ويوصف بأنه حافظ لنا بمعنى الحراسة لنا والدفاع عنا<sup>(ب)</sup>.

ولا يوصف بأنه عاقل، لأمرين: أحدهما- إن وصف العلم بأنه عقل على سبيل الجحاز والتشبيه بعقال الناقة لأنه يمنع من القبيح. والأمر الآخر- أن العقل فائدته منع النفس مما تشتهيه. وكلا المعنيين لا يجوز على الله.

ونصفه بأنه راءٍ ومدرك وسمامع ومبصر؛ لأن ذلك كله واجب مع كونه حي، وإنما نصفه بذلك بعد وجود المدركات.

ونصفه بأنه سميع بصير فيما لم يزل؛ لأن فايدة ذلك أنه على حال يجب معها أن يدرك المسـموعات والمبصـرات إذا وحدت، وليس له سبحانه بكونه بصيرا صفة زائدة على كونه حي.

ولا يوصــف بأنه ناظر؛ لأن معنى هذه الصفة يفيد تقليب الحدقة في جهة المرء طلبا لرؤيته- وإن وصفناه تعالى [بأنه] ناظر بمعنى راحم إذا قيدناه-.

(١) في الأصل المخطوط: لنا.



ولا يوصف تعالى بأنه شمامٌّ ذائق؛ لأن ذلك ليمس بعبارة عن الإدراك، وإنما هو(`` عبارة عن تقريب الجسم إلى الحاسة وأنهم يقولون شممته فلم أجد له ريحا وذقته فلم أجد له طعما.

وقال- رضـي الله عنه- يوصف تعالى بأنــه واحد على معنيين: أحدهمــا: إنه لا يتبعــض ولا يتحزأ. ويقال: واحد بمعــنى أنه منفرد بصفات نفسه التي ليست لغيره.

ويوصف بأنه فرد ومنفرد بمعنى أنه منفرد بصفاته.

ولا يوصف تعالى بأنه فرد؛ لأنها لفظة تفيد القلة والاحتقار .

ولا يوصف تعالى بأنه وتر؛ لأنه غير مفيدكونه تعالى واحداً، وإنما يفيد عددا لا نصف لـــهكما يفيد الزوج عددا له نصف، وهذا مستحيل عليه تعالى.

ويوصـف بأنه غني بمعنى، ومعنى ذلك أنه غير محتاج ولا تحوز عليه الحاجة.

ولا يوصـف بأنه يلتذ ولا يألم ولا يشـفق ولا يحذر ولا يخاف ولا يجزع.

(١) في الأصل المخطوط: هي.



ويوصف تعالى بأنمه مصيب وحكيم؛ لأن أفعالمه كلها صواب وحكمة.

ويوصف بأنه حكيم لا يتخلَّل شيئاً من أفعاله شيء من السفه.

ولا يوصف بأنه نور على سبيل الحقيقة، وقوله تعالى: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّــماوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾`` معناه أنه منورها، أو فاعل لأهل السموات والأرض من الدلالة والبيان ما يستضيئون به كما يستضاء بالنور.

ويوصف بأنه هاد؛ لأنه فاعل للهدي الذي هو الدلالة على الحق وتمييزه من الباطل.

وقال -رضـي الله عنه-: قد علمنا أنه تعالى لا يفعل شـيه من القبايح، فيجب أن نصفه بما يقتضي تنزهه عنها، ووصفه () تعالى بأنه سبوح قدوس يقتضيان تنزيهه عن كل قبيح.

وقال –رضي الله عنه–: عقلاء سـاير المعتزلــة تحوّز أن يقال إن القرآن مخلوق، غير أنهم اختلفوا في معنى الخلق، وقال أبو هاشم. إن أفعــال الله كلها مخلوقة، يريد أنها مقصــودة ومرادة، وقال: إن الخلق بمعنى التقدير كما قيل: خلقت الأديم إذا قدرت كم يجيء الحد "

(۱) سورة النور ۳۵ (٢) في الأصبار المخطوط: بوصفه. (٣) في الأصار المخطوط: الحف.



منه، وقال أبو عبد الله البصري(``: إن الخلق هو الفكر والرويَّة. يقال: خلقت بمعنى فكرت، وكلهم استدلوا بالبيت الذي يدل فيه:

ولأنبت تفري ما خلقت

وبعض القوم يخلق ثم لا يفري<sup>(1)</sup>

فقال أبو علمي: أراد أنه قدَّر ودبَّر، وقال أبو هاشمم: إنه قصد وأراد، وقـــال أبو عبد الله البصري: إنه أراد فكّر فيه وتروَّى، وقال أبو عبد الله: لو لا أن السمع ورد بأن أفعال الله مخلوقة لما أطلت (") القول فيه؛ لأن الخلق يقتضي أنما وقعت بفكر وروية، وهذا يســتحيل على الله تعالى، وكلهم أن القرآن مخلوق.

وعندنا لا يجوز إطلاق هذه العبارة على القرآن وإن أثبتنا معناها، لأنا نقول: إنه مدبَّر مقدَّر، ويطلق في سائر أفعال الله أنها مخلوقة، ولا نمنع إلا في القرآن وإن كنا نقول إنه محدث، إلا أن [الوصف] بالخلق إذا لم نقيــد الكلام فإنه يقتضي أنه مكذوب فيه، فلأحل ذلك نمتنع

(١) أبو عبد الله الحسين بن على بن إبراهيم البصري. إليه النهت رئاسة المعتزلة في عصره. كان فاضلا فقيها متكلما عالي الذكر نبيه القدر مشسهورا في البلدان ولا سسيما خراسان. ولد عام (٨٠ ٣هـ) وتوفي (٣٦٩ﻫ) - في أصح الروايات وخلّف عدة مؤلفات. راجع: (فهرسست ابن النديم: ٢٤٨، وشمدرات الذهب: ٣/٣٠، وطبقات الفقهاء: ١٢١). (٢) البيت لزهير بن أبي ســــلمي. أحد الثلاثة المقدمين في الشعر. المتوفى عام (٣٠٩م) وقد ورد البيت في ديوانه: ٩٤، كما ورد في لسان العرب: ١١/٢٠. (٣) في الأصار المخطوط: أطلقت.





من إطلاق هذه العبارة؛ لأن العرب تقول: حلق واختلق وخرع واخترع وفعل وافتعل، وكل هـذا يقتضي الكذب، ويقال: قصيدة مخلوقة إذا أضيفت إلى [غير] قائلها، وقال الله تعالى: ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا اخْتِلَاقٌ ﴾<sup>(1)</sup> فنحن نطلق في القرآن أنه محدث لأن الله تعالى قال: ﴿مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّمِمْ مُحْدَثٍ إِلَّا اسْتَمَعُوهُ وَهُـمْ يَلْعَبُونَ ﴾<sup>(1)</sup>، ولا نقول: إنه مخلوق، للعلة التي ذكرناها.

وقال –رضي الله عنه – في الرد على اليهود فيما يأبونه من نسبخ الشرايع وقالوا هو البداء: النسخ في الشرايع لا يقتضي البداء<sup>(٣)</sup> – كما زعمت اليهود - ، لأن ما يقتضي البداء هو ما جمع شروطا: منها – أن يكون الفعل المأمور به هو المنهي عنه بعينه. ومنها – أن يكون الوجه والوقت واحداً. ومنها – أن يكون المكلف واحداً. فإذا جمع هذه الشروط دل على البداء، والنسخ خلاف ذلك؛ لأن الفعل المأمور به غير المنهي عنه، لأن إمساك السبت المأمور بإمساكه في أيام موسى هو غير ما تناوله النهي عن إمساكه في أيام نبينا، وإذا تغاير الفعلان لم تتكامل شروط ما يقتضي البداء، ولا يغني من أفقره، على هذه الطريقة أن لا يميت الله تعالى من أحياه، ولا يغني من أفقره،

(١) سورة ص ٧ (٢) سورة الأنبياء ٢ (٣) راجع في معرفة معنى البداء وأراء أعلام الشيعة الإمامية فيه: رسالة (البداء) للعلامة الحجة الشيخ محمد الجواد البلاغي رضوان الله عليه وتقديمنا لها، وقد تم نشرها في المحموعة الرابعة من هذه السلسلة.





ولا يشفي من أمرضه، فإذا حاز ذلك وأمثاله ولم يدل على البداء فالنسخ للشرايع مثله لا محالة، وقد ألزموا على هذه الطريقة أن لا تختلف شرايع الأنبياء، وقد علمنا وصحّ لنا اختلافها ولم يكن ذلك بداءً؛ لأن في شريعة آدم تزويج الأخ من الأخت، وفي شريعة إبراهيم إباحة تأخير الختان إلى وقت الكبر، وفي شريعة اسرائيل إباحة الجمع بين الأختين، وهذا كله يخالف شرع موسى للنظير.

٦V

وقال -رضي الله عنه- [في] أنه تعالى يستحيل عليه الرؤية وساير ضروب الإدراكات: إنه تعالى لو كان مرئيا لوجب أن نراه مع رؤيتنا المرئيات وارتفاع الموانع المعقولات، ولو رأيناه لوجب أن نعلمه ونميزه؛ لأن العاقل يجب أن يعلم ما يدركه إذا زالت وجوه اللبس، ووجوه ويلتبس به. ودليل [آخر] على أنه سبحانه لا يُرى بالأبصار: إن للرؤية بالبصر شرطاً يستحيل عليه فيجب استحالة رؤيته، والشرط أن يكون المرئي أو محله مقابلاً أو حكم المقابل، والذي يدل على صحة هذا الشرط ثبوت الرؤية بثبوته وانتفاؤها بانتفائه، ألا ترى المقابل. إذا كان غير مقابل لنا لم نره إلا بالمرآة الجاري معها مجرى المقابل.



عنه الذي هو الرؤية، لأنه خصَّ بآلة البصر التي لا يعقل إدراكها فهي غير الرؤية.

وقـال -رضي الله عنـه - في أن القرآن لا يوصـف بأنه مخلوق: وصف الشـي، بأنه مخلوق يفيد أنه وقع من فاعله مقدرا <sup>(1)</sup> ، فلهذا لا يوصف فعل الساهي والنائم بذلك، وليس بمشتق من الخلق الذي هو الإرادة؛ لأنه قد يصفون بذلك من لا يخطر بباله الإرادة ولا الفكر ولا الرويـة، كما يصفون من فعل بالمحكم مـن الفعل بأنه عالم من غير خطور العلـم بقلوبمم، فالقياس - لو <جرّد><sup>(1)</sup> من التعارف باسـتعمال لفظة الخلق في الكلام خاصة إذا كان كذبا أو مضافا إلى فعـير قائله، فلهذا يقولون في من كذب: خلق واختلق وخرق واخترق وفعـل وافتعل، وفي القصيدة: إنما مخلوقة إذا أضيفت إلى غير قائلها، ولا يمكن أحداً أن يروي في العربية وصف كلامه بأنه مخلوق إلا على وجه التكذيب أو مـا في معناه، وروي عن أمير المؤمنين للنظ التحكيـم أنه قال: (والله ما حكمت مخلوقـا لكنني حكّمت كتاب الله.

وقــال –رضي الله عنـــه- في الرد على أصحـــاب خلق الأفعال:

(١) في الأصل المخطوط: مفردا.

(



قد بيّنا في باب إثبات المحدث أن التصرف الذي يظهر منا فعل لنا ومحدث منا، وأنه لو لم يكن بحذه الصفة لما وجب وقوعه وانتفاؤه بحسب أحوالنا مع السلامة وارتفاع الموانع، وعلقة أفعالنا بنا معلومة، لحسن المدح على الإحسان والذم على الإساءة، فلو كان لغيرنا لما تعلقت أحكامه بنا ولا حسن مدحنا وذمنا عليه، كما لا يحسن في الخلق والهيئات.

وقال –رضي الله عنه– في نفي كلام القديم سـبحانه لا يجوز من عاقل الشـك<sup>(١)</sup> في حدوث كلام الباري سـبحانه مع إقراره بأنه من جنس هذه الأصوات؛ لأن إمارة الحدوث في الأصوات المسموعة أقوى وأظهر منها في الأجسـام وباقي الأعراض، وكيف يشـك محصل في حدوث ما ينقسم ويتجزأ ويتحدد ويضاف إلى العربية وهي متحددة، وقد وصفه الباري سـبحانه بأنه منزل ومفعول ومحكم ومحدث، وإنما جاء الخلاف في هذا من قوم مقلدين يأبون النظر ويمتنعون من التأمل.

وقــال –رضي الله عنه– في الــرد من ادعى النص على أبي بكر: يــدل على بطلان من ادعــى نص النبي ﷺ علــى أبي بكر ظهور أقوال وأفعال مــن أبي بكر تدل على أنه غير منصوص عليه: منها– احتجاجــه على الأنصار يوم الســقيفة بمــا رواه عن النبي ﷺ – لما

(١) في الأصل المخطوط: يشك.

مُرْسَلُنُ لَلْسُبَيْكَ لَمُحْتَى



نازعوه في الأمر – أنه قال: (الأئمة من قريش)<sup>(1)</sup>، فلو كان منصوص عليه بحا خاصة لاحتج بذلك فكان أبلغ، فإن كان قوله على النبي ما قاله من ذلك يحسم طمع الأنصار في الإمرة فقد طرق لمن لا يستحق الإمرة من قريش أن يطمع فيها، وليسبت حالمه حينئذ كحال أمير المؤمنين لليلامي في العدول عن الاحتجاج بالنص عليه والإذكار به؛ لأن أمير المؤمنين لم يحضر معهم السقيفة ولا اجتمع معهم، ولا ناظر فيها، ولا نوظر فيها، ولا خاصم، ولا خوصم.

ومن الدليل على عدم النص على أبي بكر قوله يوم الســقيفة وقد أشار إلى عمر وأبي عبيدة: بايعوا أيّ الرحلين شئتم<sup>(٢)</sup>، وقوله- بعدما بويــع- لجماعة من المســلمين: أقيلوني أقيلــوني<sup>(٣)</sup>، وكيف يجوز أن يستقيلهم في أمر نص به عليه رسول الله ﷺ.

ودليل آخر —قوله وقد حضرته الوفاة: وددت أنني كنت ســـألت رسول الله عن هذا الأمر في من هو فكنا لا ننازعه أهله<sup>(٤)</sup>.

ومنها- وقــوع أقوال من غيره تدل على فقد النص عليه: منها-قول عمر: كانت بيعة أبي بكر فلتة وقى الله شرها المسلمين فمن عاد (١) راجع في احتجاج أبي بكر بمذا الحديث: البداية والنهاية لابن كثير ه/٢٤٤. (٢) ذكر ذلك كل من الطبري في تاريخه: ٢٨/٢ وأحمد في مســنده: ٢١/١، وابن قتيبة في الإمامة والسياسة: ٩.

(٣) نقل ذلك ابن حجر في الصواعق الهرقة – : ٣٠.
 (٤) روى ذلك ابن جرير الطبري في تاريخه: ٢٠/٢٠.





إلى مثلها فاقتلوه<sup>(1)</sup>، ولو كان النبي نص عليه بما لم يسمها عمر فلتة ومنها <sup>—</sup> قول عمر لما طُعِن: إن أستخلف فقد استخلف من هو خير مسني– يعني أبا بكر– وإن أترك فقد ترك<sup>(٢)</sup> من هو خير مني<sup>(٣)</sup> –يعني النسبي ﷺ–، وقوله أيضا لأبي عبيـدة: امدد يدك أبايعك فامتنع أبو عبيدة فقال له: ما لك في الإسلام مهمة غيرها<sup>(٤)</sup>.

V 1

ودليل آخر – إن النص لوكان صحيحاً على أبي بكر لوقع العلم به والإشاعة بنقله وروايته، كما وقع بكل أمر ظاهر، كنص أبي بكر علــى عمر، وكنص عمر على أصحاب الشــورى، ونظائر ذلك من الأمور الظاهرة الفاشية التي لا يجحدها عاقل، ولا يشك فيها محصل.

وقال –رضــي الله عنه– في الرد على مــن ادعى نص النبي على عمه العباس<sup>(د)</sup>: الذي يحكى عن العباســية من النص على العباس في الأخبار التي تعلقوا بما لا نسبة<sup>(٢)</sup> بينها وبين النص ولا ما أشبهه؛ لأنما

(١) راجع في هذا الحديث – بحذا النفظ أو ما يقاربه - : تيسير الوصول: ٤٤/٢ ، والكامل: ٢٢١/٢، وفحاية ابن الأثير: ٣١٢/٣ ، والصواعق انحرقة: ٥٥ ٨.
 (٢) في الأصل المخطوط: وأن أنزل فقد نزل.
 (٣) نقل ذلك ابن كثير في البداية والنهاية: ٥/ ٢٥٠.
 (٤) المنقول في الصواعق انحرقة: (٧) أن أبا عبيدة قال لعمر: ما رأيت لك مهمة متلها منذ أسسمت.
 (٩) المبقول في الصواعق انحرقة: (٧) أن أبا عبيدة قال لعمر: ما رأيت لك مهمة متلها منذ أسسمت.
 (٩) المبقول في الصواعق انحرقة: (٧) أن أبا عبيدة قال لعمر: ما رأيت لك مهمة متلها منذ أسسمت.
 (٩) المبقول في الصواعق انحرقة: (٧) أن أبا عبيدة قال لعمر: ما رأيت لك مهمة متلها منذ أسسمت.
 (٩) العباس بن عبد المطلب بن هاشه بن عبد مناف: عم رسمول الله تلك. ولد قبل النبي بسمنتين.
 (٩) العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف: عم رسمول الله تلك. ولد قبل النبي بسمنتين.
 (٩) العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف: عم رسمول الله تلك.
 (٩) العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف: عم رسمول الله تلك. ولد قبل النبي بسمينين.
 (٩) العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف: عم رسمول الله تلك.
 (٩) العباس بن عبد المطلب بن هاشم المن ين عبد مناف.
 (٩) العباس بن عبد الملب بن هاشم بن عبد مناف: عم رسمول الله تلك.
 (٩) العباس بن عبد الملب بن هاشم بن عبد مناف.
 (٩) العباس بن عبد الملب وكتم قومه ذلك، ثم محمد إلى المدينة قبل الفتح بقليل فشهد الفتح وثبت يوم حنين. توفى عام (٣٣هـ). راجع: (الاستيعاب: ٩٤/ ٩٤٩.
 (٩) المحطوط: ولا نسبة.



أخبار آحاد لا يثبت مثلها، ولو ثبت لما كان بينها وبين النص شبهة ولا مقاربة؛ كقوله على (ردوا على أي)<sup>(1)</sup>، وما روي من تشفيعه في محاشع بن مسعود السلمي – وقد التمس البيعة على الهجرة – بعد أن قــال يوم الفتح: لا هجرة بعد فتح مكة، فأجابه على رسول الله عند ومثلما ادعوه إلى أنه سبق الناس إلى الصلاة على رسول الله عند وفاته<sup>(1)</sup>، وحديث الدور<sup>(2)</sup>، وما أشبه ذلك مما لا وفاته<sup>(1)</sup>، وحديث الدور<sup>(2)</sup>، وما أشبه ذلك مما لا يدل على تفضيل وتقديم، وأما تعلُّقهم بأنه يستحق الميراث لأنه العم، يدل على تفضيل وتقديم، وأما تعلُّقهم بأنه يستحق الميراث لأنه العم، أن التي عنه غير موروث المال، ومن جعله موروث المال ذهب إلى أن بنته وأزواجه [هن] المستحقات المال دون العم.

ودليل آخر على بطلان ما ادعوا للعباس: إن العباس قال لعلى للظِّير: امــدد يدك أبايعك فيقول الناس: عم رســول الله الظُّي بايع ابن عمه

 (١) لم أغتسر على هذا النص في ما بين يندي من الكتب التاريخية، ولكن فيها كثيرا من النصوص المروية على النبي تلكي في بيان مكانة للعباس ومنزلته احديدة. راجع: (الاستيعاب: ٩٤/٣). وذخائر العقبى: ١٩٧/١٨٦).
 (٢) لم أعثر في كتب التاريخ الشهيرة على دنيل يؤيد هذه الدعوى.
 (٣) في ذخائر العقبى: (١٩٤) قال رسول الله تلكيني: (العباس عمي ووصيي ووارثي).
 (٣) في ذخائر العقبى: (١٩٤) قال رسول الله تلكينية (العباس عمي ووصيي ووارثي).
 (٤) في ذخائر العقبى: (١٩٤) قال رسول الله تلكينية: (العباس عمي ووصيي ووارثي).
 (٣) في ذخائر العقبى: (١٩٤) قال رسول الله تلكيني: (العباس عمي ووصيي ووارثي).
 (٤) كذا في الأصل، ولعله الصحيح فيه: (حديث الدار)، وهو الحديث الذي رواه عب الدين الطبري في ص ١٩٩ مس ذخائره، وخلاصة أن النبي تلكي طلب من العباس أن لا يبرح هو وولده الدار حتى يأتيهم.



فلا يختلف عليك اثنان ( )، فلو كان منصوصا عليه بالإمامة لما قال هذان لابن أخيه.

ومنها – إن الإمام يجب أن يكون عالما بدقيق الدين وجليله حتى لا يشــذ عليه علم حادثة، وأجمع الناس على أن العباس لم يكن بمذه الصفة.

وقال – رضي الله عنه–: يوصف القديم بأنه شاكر بمعنى أنه مجازٍ على الشكر؛ لأن الجحازي على الشيء يسمّى باسم ذلك الشيء كما قال سبحانه: ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا﴾".

وفي وجه آخر– وهو حسن– : من أنه فاعل بمعنى مفعول، شاكر بمعنى مشـكور، كما يقال: رداء ساحب بمعنى مسحوب، فالشاكر بمعنى مشكور . وهذا وجه حسن.

وقال- رضي الله عنه- في أحكام أهل الآخرة: سـقوط التكليف عـن جميـع أهل الآخرة واجـب؛ لأن أهل الثـواب والجنة يجب أن يكونوا مبرئين من المشاق والاتصاف<sup>(٢)</sup> بالتكليف، وكذلك أهل النار والعقاب، فلو جاز أن يكونوا مكلفين لجاز أن تقع منهم توبة يسقط

(١) نقل ذلك ابن ابي الحديد في شرحه لتهج البلاغة: (٣/١٥) ط. مصر.
 (٢) في الأصل المخطوط: هو.
 (٣) سورة الشورى ٤٠٠
 (٤) في الأصل المخطوط: والأوصاف.



بما العقاب عنهم، والإجماع مانع من تجويز استحقاق ثواب هناك أو عقــاب، وقوله تعالى في أهل الجنة: ﴿كُلُوا وَاشْــرَبُوا﴾ ``، ليس بأمر على الحقيقة وإن كانت له صورة عند أبي علي وأبي هاشم، لكن هو زيادة في سرورهم، وإنما يكون الأمر تكليفا إذا انضمت إليه المشقة.

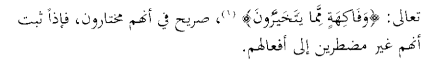
فإن قيل: فأهل الجنة لابد يشكرون الله على نعمه؟

قلنا: الشكر بالقلب راجع إلى الاعتقاد، و [كذا] إن كان باللسان، ولأن لهم فيها لذة فيكون بذلك غير مناف للثواب، ولا يجوز أن أهل الآخرة مضطرون إلى أفعالهم على ما ذهب إليه أبو الهذيل<sup>(٢)</sup>؛ لأن ولاضطرار في الأفعال يذهب لذتما والسرور بما، والتخيير فيها أبلغ في اللذة والمسرة، لأن الله إنما رغّبنا في وصول الثواب إلينا في الآخرة على الوجه المألوف المعروف في الدنيا، وإنما يكون ذلك على وجه التخيير، وإذا تأملت القرآن وجدته دالا على أن أهل الآخرة متخيرون لأفعالم، لأنه تعالى أضاف إليهم الأفعال فقال: يأكلون ويشربون ويحبرون ويفعلون، وذلك يقتضي أنها أفعال لهم لا ضرورة فيهم، وقوله

(١) سورة الطور ١٩٠٠ -(٢) أبو الهذيل محمد بن الهذيل بن عبيد الله بن مكحول العبدي المعروف بالعلاف. شيخ البصريين في الاعتسزال ومن أكبر علمائهم. ولد عام إحدى وقيل: أربع، وقيل: خمس- وثلاثين ومائة، وورد يغداد، وتوفي عام (٢٣٥) بسبر من رأى – على بعض الروايات- وله عدة كتب راجع: (فهرست ابن النديم: ١،وتاريخ بغداد: ٣٦٦/٣، ووفيات الأعيان: ٣٩٦/٣، والكنى والألقاب: ١٧٠١).







والحمد لله على التوفيق، ونعوذ بالله من الخذلان.

[تم بحمد الله تعالى، وحصل الفراغ منها عشية الخميس غرة ذي [ال] حجة الحرام سنة ثلاثمائة وتسعة وعشرين بعد الألف من الهجرة على مهاجرها آلاف تحية والسلام، في جوار حجج الله تعالى وأوليائه دار مهاجرهم وسكناهم ومسقط رأسهم بلدة سامراء على يدي الأحقر محمد محسن بن علي الطهراني الشهير بآقا بزرك غُفِر له ولوالديه.]

(تمت الرسالة)



(١) سورة الواقعة ٢٠ -

| الفهرس                                |
|---------------------------------------|
| مقدمة الناشر٣                         |
| سيرة المحقق الشيخ محمد حسن آل ياسين ه |
| مقدمة في الأصول الاعتقادية٩           |
| فصل في العدل ٥٠                       |
| فصل في النبوة                         |
| فصل في الإمامة                        |
| صل في الوعد والوعيد ١٧                |
| سألة وجيزة في الغَيبة                 |
| محموعة في فنون من علم الكلام          |



V N