



قال تعالى : ﴿ هَذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ الجاثية /٢٠

وَعْيُ الْقُرْآنِ الْمُيَسَّر

الفَهْمُ الحَيَويُّ لِلقُرْآن (ج١)

قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ يَسَّوْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ القمر/١٧

**مُدَّكِرٍ** : متذكِّر

# وع المحالية المحالية

قال تعالى: ﴿وَأَنْزَلُنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيُهِ مِنْ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ المائدة/٤٨ عن النبي (ص): (إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ مَأْدُبَةُ اللهِ، فَتَعَلَّمُواْ مِنْ مَأْدُبَتِهِ مَاْ اسْتَطَعْتُمْ). البحار ٢٩ص ١٩ عن النبي (ص): (إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ مَأْدُبَةُ اللهِ، فَتَعَلَّمُواْ مِنْ مَأْدُبَتِهِ مَاْ اسْتَطَعْتُمْ). البحار ٢٩ص ١٩

بقلم الباحث مَكِّي قَاسِمْ البَغْدَاْدِيّ يُعنى بالدّرَاسَات القُرآنيَّة المجلد الأوّل من الجزء (٨-١) من القرآن الكريم من سورة الفاتحة إلى نهاية سورة الأنعام

# السِيِّيْرَةُ الذَّاتِيَّةُ الْمُخْتَصَرَةُ لِلْكِتَابِ (هويةُ الكتابِ)

# بِسْ لِللَّهِ ٱلرَّحِيمِ

- العنوان (وعي القرآن المُيسَّر) بمعنى : كما أنّ القرآنَ مُيسَّرٌ نصَّاً لكلّ النّاس بقوله ﴿وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُوْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ القمر/٣٣ ، فالمطلوب والمرغوب أن يكون تفسيراً مُيسَّراً لكلّ النّاس أيضاً ، مُيسَّراً في معناه ومبناه ، وعميقاً في مغزاه وواسعاً في دلالاته ، فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ؟! أي متذكّر ، ومعنى الميسَّر غير معنى المختصر ، أي تفهّم معنى الآية الكريمة بشكل عام والتركيز على المهم وبأسلوب حيوي سهل الفهم ، وبلا تطويل ممل ولا اختصار غير مستوفٍ، إنّه الفهم الحيويّ للقرآن يبعث الحيويّة والحياة في النّفوس والذي يشرح الصدور ويطمئن القلوب ، الذي يعتمد خير الكلام ما قلّ ودلّ ولا يمل، ولا يبتعد عن القصد، قال تعالى ﴿وَهَذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فاتّبِعُوهُ﴾ الأنعام/٥٥٥ .

- المؤلف : الباحث مكى قاسم البغدادي (يُعنى بالدراسات القرآنية) .
- المجلّد الأوّل : يحتوي من الجزء ١- ٨ من أجزاء القرآن الكريم من سورة الفاتحة إلى نهاية سورة الانعام
  - عدد الصفحات المجلّد الأوّل: ٦٨٧
    - قياس الصفحة: ٢٤ × ٢٤ سم
  - الإخراج الفني: د. محمّد نصيف عباس
  - سنة الطبع ٢٠٢٠ الطبعة الثانية مزيدة ومنقحة مع مصادر البحث

الناشو: بساتين المعرفة



طباعة - نشر - توزيع / كتب: تراثية ، علمية ، دينية

العراق - بغداد – شارع المتنبي

سوق السراجين قرب مكتبة دار الكتب العلمية

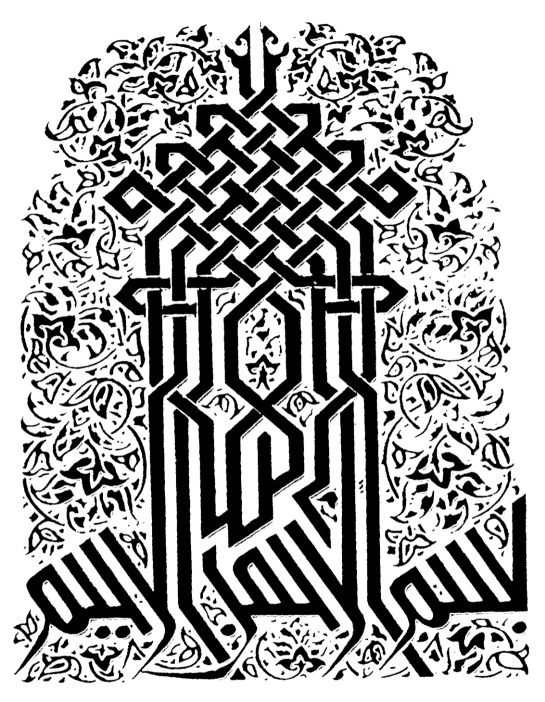
mob: 07902278551

eimal: basatenmaraf@yahoo.com

الرقم الدولي: الق-734-60 || 1922

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد ٣١٠٩ لسنة ٢٠١٨

جميع الحقوق محفوظة للمؤلف



قال تعالى : ﴿ قَدْ جَاءَكُ مْ بَصَائِمُ مِنْ مَرِّبِكُ مْ فَمَنْ أَبِصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُ مُ قالَتُهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُ مُ قالَتُهُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُ مُ وَاللَّهُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُ مُ وَاللَّهُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُ مُ وَاللَّهُ عَلَيْهِا وَمَا أَنَا عَلَيْكُ مُ

#### بسم الله الرحمن الرحيم، وبه نستعين

الحمد لله وصلوات ربنا وسلامة على سيدنا مُحَّد وآله الطاهرين

الحمد لله الذي من علينا إتمام هذا المجلد من (وَعْيُ القُرآنِ المُيسَرِ) تدقيقاً لغوياً، وجدناه يستند على منهج سليم في التدبّر الجميل للنص القرآني قال تعالى (أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ) الساء/٨٦، فكان منهج البحث يعتمد كيف نعي النص؟ وكيف نتفاعل معه؟، ويكون الكتاب متوازناً، لا هو مختصر لا يستوفي المعنى، ولا هو مطوّل فيكون للخواص والنخب، وألما كان ميسراً بموضوعية واعتدال، ويعتمد المنهج الحيوي المعاصر، الذي تستمتع النفس بقراءته، ويستند الأسلوب الأدبي الجذّاب، الذي يشوّق النفس بمتابعته، والذي قاعدته الدلالة القرآنية والعقلية والنقلية والواقعية التي لا تتعارض مع نصوص القرآن، مستعيناً في شرح معنى الآية الكريمة بآيات قرآنية آخرى تفتح آفاق النص وايحاءاته، ليكون أفضل وسيلة لفهم القرآن، أن يفسر القرآن بعضه بعضاً، مستعيناً بأحاديث النبي وآله (ع) الصحيحة التي لا تتعارض مع آيات القرآن. ويعتمد (وَعْيُ القُرآنِ المُيشَر) على ما يلي: الصحيحة الي لا القرآن (إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ) التكوير/٢٧، ٢ - المنهج الحيوي، والأسلوب الأدبي المشوّق، الذي يوحّد ولا يفرّق، ٣ - يعتمد الأحاديث الصحيحة، ٤ - المنهج العلي للقرآن (القرآن بطريقة فنية فريدة بعيداً عن التسطيح. فيكون (القرآن ميزان بعيداً عن التعقيد، وميسّراً بطريقة فنية فريدة بعيداً عن التسطيح. فيكون (القرآن ميزان بعيداً عن التعقيد، وميسّراً بطريقة فنية فريدة بعيداً عن التسطيح. فيكون (القرآن ميزان هيون).

اللهم اجعلنا ممن يتذكّر فتنفعه الذكرى، وممن يستمع القول فيتبع أحسنه وآخر دعوانا (أَنِ الْحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) يونس/١٠

أستاذ اللغة العربية ضياء الجادري وَعِيُ القُرآنِ الْمُيَسَّرِ

#### دعاء قبل تلاوة القرآن الكريم

#### وكان يقول (ع) بعد الفراغ من التلاوة

﴿ اللَّهُ مَّ ابْنِي قَدْ قَرَأَتُ مَا قَضَيْتَ مِنْ كَتَابِكَ الَّذِي انْزَلْتَهُ عَلَى نَبِيْكَ الصّادِقِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالَهِ ، فَلَكَ الْحَمْدُ مُرَبّنا . اللَّهُ مَّ اجْعَلْنِي مِمَّنْ يُحِلُّ حَلالُهُ ، وَيُحرِّمُ حَرَامَهُ ، وَيُؤْمِنُ بِمُحْكَمِهِ وَمُتَشَابِهِهِ ، وَاجْعَلْهُ لِي انْساً فَ حَشْرِي ، وَاجْعَلْنِي مِمَّنْ يُحِلِّ مَعْنَى مِمَّنْ يُحِلِّ مَعْنَى مِمَّنْ يُحِلِّ مَعْنَى مَعْنَى عَلَيْنَ ، آمَينَ مَرَبَ الْعالَمينَ ﴾ ممَنْ تُرْقيه بِكُلِّ آيَةٍ قَرَأَها دَمرَجَةً فَلَى عَلِينَ ، آمَينَ مَرَبَ الْعالَمينَ ﴾

#### إقرأ القرآن وإرق

قال تعالى : ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ النحل ٨٩٨

قال تعالى : ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ هَمُ أَجْراً كَبِيراً﴾ الإسراء/٩

قال تعالى : ﴿وَنُنَزِّلُ مِنْ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلاَّ حَسَاراً﴾ الإسراء/٨٢

قال تعالى : ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً ﴾ الفرقان/١

قال تعالى : ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثيراً ﴾ النساء/٨٢

قال تعالى : ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ ﴾ لقمان/٢٧

قال تعالى : ﴿قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً﴾ الكهف/١٠٩

#### إقتدوا بسنتة نبيكم فإنها أهدى السنن

عن النبي (ص) : (يُقَالُ لِصَاحِب الْقُرْآنِ اقْرَأْ وَارْقَ وَرَبِّلْ ، كَمَاْ كُنْتَ تُرَبِّلُ فِي الدُّنْيَاْ ، فإنَّ مَنْزِلَتَكَ عِنْدَ آخِر آيةٍ تَقْرَأُهَا). كنز العمال خبر ٢٣٣٠

وعنه (ص): (ليسَ القرآنُ بالتِلاوةِ ولا العلمُ بالرواية، ولكنَ القرآنَ بالهدايةِ ، والعلمَ بالدراية) كنز العمال خبر۲۲۲۲

وعنه (ص): (يا معاذ إنْ أَرَدْتَ عَيْشَ السُّعَدَاءِ وَمَيْتَةَ الشُّهَدَاءِ وَالنَّجَاةَ يَوْمَ الْحَشْرِ وَالأَمْنَ يَوْمَ الْخُوْفِ وَالنُّورَ يَوْمَ الظُّلُمَاْتِ وَالظِّلَّ يَوْمَ الْحُرُورِ وَالرِّيَّ يَوْمَ الْعَطَش وَالْوَزْنَ يَوْمَ الْخِفَّةِ وَالْهُدَى يَوْمَ الضَّلاَلَةِ ، فَإِدْرُس الْقُرُآنَ فَإِنَّهُ ذِكْرُ الرَّحْمَن وَحِرْزٌ مِنَ الشَّيْطَانِ وَرَجَحَانٌ فِي الْمِيْزَانِ) . كنز العمال خبر ٢٤٣٩

وعنه (ص) : (مَنْ أَرَاْدَ عِلْمَ الأَولِيْنَ وَالآخِرِيْنَ فَلْيُثَوِّر الْقُرْآن) . كنز العمال خبر ٢٤٥٤، يُثَوِّر: يَتَعَمَّق

وعنه (ص) : (إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ مَأْدُبَةُ اللهِ فَتَعَلَّمُواْ مِنْ مَأْدُبِيّهِ مَا اسْتَطَعْتُمْ) .البحار ٩٢ ص ١٩

وعنه (ص) : (كَلاَمِيَ لاَ يَنْسَخُ كَلاَمَ اللهِ ، وَكَلاَمُ اللهِ يَنْسَخُ كَلاَمِي ، وَكَلاَمُ اللهِ يَنْسَخُ بَعْضُهُ بَعْضاً) . كنز العمال خبر ٢٩٦١

وعنه (ص) : (حَمَلَةُ الْقُرْآنِ عُرَفَاءُ أَهْلِ الْجُنَّةِ وَ الْمُجَاْهِدُونَ قُوَّادُهَا والرُّسُلُ سَاْدَةُ أَهْلِ الْجُنَّةِ) .مستدرك الوسائل ٣ص ٢٤٢

وعنه (ص) : (إنَّ هَذِهِ الْقُلُوبَ تَصْدَأُ كَمَا يَصْدَأُ الْحُدِيدُ قِيلَ يَاْ رَسُولَ اللهِ فَمَا جَلاؤُهَا ؟ قَاْلَ (ص) تِلاَوَةُ الْقُرْآنِ). كنز العمال خبر ٢٤٤١

وعنه (ص) : (مَنْ قَرَأُ الْقُرْآنَ فَقَدِ اِسْتَدْرَجَ النُّبُوَّةَ بَيْنَ جَنْبَيْهِ غَيْرَ أَنَّهُ لا يُوْحَى إِلَيْهِ) . كنز العمال خبر٢٣٤٧

عن الإمام على (ع): (اللهُ اللهُ في الْقُرْآنِ لاَ يَسْبِقُكُمْ بِالْعَمَلِ بِهِ غَيْرُكُمْ). نهج البلاغة كتاب٤٧

وعنه (ع): (لاَ خَيْرَ فِي عِبَاْدَةٍ لاَ عِلْمَ فِيْهَا) (وَلاَ خَيْرَ فِيْ قِرَاءَةٍ لاَ تَدَبُّرَ فِيْهَا).البحار ٧٥/٧٨، البحار ٢١١/٩٢ وعنه (ع): (ذلكَ القرآنُ فاستنطقؤهُ ، فإنهُ حاملٌ لمن حملهُ ، وناطقٌ لمن استنطقهُ)

عن الإمام الحسن (ع): (إنّ أحقَ الناس بالقرآنِ من عملَ به وإنّ لم يحفظهُ، وأبعدهم منه من لم يعمل به وإنّ كان يقرأهُ) إرشاد القلوب للديلمي ص٧٩

عن الإمام الصادق (ع) : (يَنْبَغْي لِلْمُؤْمِن أَنْ لا يموت حَتَّى يَتَعَلَّمَ الْقُرْآنَ ، أَوْ يَكُؤنَ فِيْ تَعَلُّمِهِ) .

عن إبن عباس : (مَاْ حَالَفَ الْقُرْآنَ فَهُوَ مِنْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ) .الدر المنثور ١٦٧/١

عن الإمام الرضا (ع): (مَنْ رَدَّ مُتَشابَهُ القُرآنِ إلى مُحكّمِهِ هُدِيَ إلى صِراطِ مَسْتَقِيم). البحار ٩٢ ٣٧٧/



# بِسْ \_\_\_\_\_\_\_ إِللَّهِ ٱلرَّحْمَدِ ٱلرَّحِيمِ

# مُقَدِّمَةُ الْمُؤَلِّف

- السلام عليكم ورحمة الله ﴿ تَحِيَّةً مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُبَارَكَةً طَيِّبَةً ﴾ النور/٦٦

-(الحمد الله) الذي جعل الحمد مفتاحاً لذكره وخلق المخلوقات ناطقة بحمده وشكره وسبباً لمزيد فضله ودليلاً على آلائه وعظمته ، نحمده لعظيم غنائه وجزيل عطائه وتظاهر نعمائه وحسن بلائه وخفاء ألطافه . إلهي : بنورك اهتدينا، وبفضلك استغنينا، وبنعمتك أصبحنا وأمسينا .

-(الحمد لله) الذي أنزل القرآن بالحق ﴿ وَبِالحُقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالحُقِّ نَزَلَ ﴾ الإسراء/٥٠٥، وجعله ﴿ تِبْيَانا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ النحل/٨٥، وفيه ﴿ تَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ يوسف/١١١، و﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ أَكُلِّ شَيْءٍ ﴾ الأنعام/٣٥، ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ ﴾ الكهف/٥٥، وجعله شفاءً لل الله الله على الكهف ورحمة للمؤمنين ، ومنهجاً نموذجياً للعالمين ، ودستوراً هادياً للبشرية أجمعين الشَهُ مَنْ اتَّبَعَ رضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلامِ ﴾ المائدة / ٢٠.

- والصلاة والسلام على المبعوث رحمة مهداة للعالمين مُحَد المصطفى (ص) ، وعلى عترته الطاهرة من أهل بيته الكرام خزائن علوم الكتاب والسنة ، أولي المكارم والعلوم والجود، وعلى أصحابه ﴿وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴿الفتح/٢٩.

-(الحمد الله) الذي شرفني بأفضل العلوم وأعلاها وأجلها وأسماها وأكملها وأرعاها وأجملها وأجملها وأجملها وأهداها، وبارك لي في ما أعطيتني .

-الحمد لله الذي جعل القرآن العظيم تلخصه كلمة واحدة (الهداية) بقوله هد فد وراية للمتنقين البقرة/٢، الهداية الخاصة للإنسان الخاص (إنسان النخبة) والقرآن كتاب هداية ودراية لكافة البشرية هد في للنّاس البقرة/١٨٥، الهداية العامة للإنسان العام وإنّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلنّاسِ البقرة/١٨٥، الهداية العلوم وأفضل ذخر لإستقرار النفوس فهي نعمة للّي هي أقوم النفوس فهي نعمة النّعم وقمة القمم، وبما يُحْسُنُ الاستبصار.

- قال تعالى ﴿ مَنْ اهْتَدَى فَإِنَّا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ ﴾ يونس/١٠٨، أنزل الله القرآن من أجل أن يتدبره الناس ويتفكروا فيه فهو كتاب مبارك على من تدبره وعلَّمه وهداه ، وظهر أثره في أخلاقه وأعماله وإلاّ فَكُمْ مِنْ قَاْرِئٍ لِلْقُرْآنِ، وَالْقُرْآنُ يَلْعَنُهُ كَقُولُه ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبَرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ ص ٢٩٠.

-عن النبي (ص) (مَنْ أَرَادَ عِلْمَ الأَوّلِينَ وَالآخِرِيْنَ فَلْيُثَوِّرِ الْقُرْآن) كنز العمال خبر ٢٤٥٤، يثوّر: يتعمّق ويتدبّر بتلك المعجزة الخالدة التي تواكب تطوّر الزمان وحداثة الإنسان. في غرر الحكم (إنّ هذهِ القلوبَ أوعيةٌ، فخيرُها أوّعاهَا للخبر)

#### \*منهجية البحث:

- آيات القرآن الكريم وإن نزلت في خصوص السبب لكن أُريد لها عموم المعنى وسعة الدلالة عن الإمام الصادق (ع): (نَزَلَ الْقُرْآنُ عَلَى إِيَّاكِ أَعْنَى وَإِسْمَعِيْ يَاْجَاْرَة). الكافي ٢٣١/٢
- أعتمدُ المنهج العالمي لوعي القرآن الكريم بإعتبار قوله ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ﴾التكوير/٢٧، فإذا كان ربنا سبحانه﴿رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾الفاتحة/٢، ونبينا (ص) رحمة للعالمين﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ﴾الأنبياء/١٠٧، والقرآن دستور حياتنا منهجاً عالمياً للناس كافةوبقوله ﴿تَبَارَكُ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً ﴾الفرقان/١، فصار المرسل والرسول والرسالة كلّها عالمية، فلماذا نحن نعيش المذهبية ؟! إذن : علينا أن يكون فهمنا للقرآن عالمياً ووعينا له عالمياً وتعاملنا معه عالمياً وتوصيل بلاغه إلى كل الناس بصورة عالمية مدروسة مشوّقة يقبله الإنسان في جميع أنحاء العالم بقدر المستطاع ، فعلينا أن نرتقي بإرادتنا من الحدود المذهبية الضيّقة إلى الآفاق العالمية الواسعة ، وهذا هو الأهم، في غرر الحكم (مَنْ إِشْتَغَلَ بِالْمُهِمْ ضَيَّعَ الأَهَمّ).
- أعتمد مدرسةأهل البيت (ع) كمصادر للحديث بإعتبارهم أحد الثقلين الذي أوصانا رسول الله (ص) بحما (كِتَاْبُ اللهِ وَعِتْرَتِي أَهْلَ بَيْتِي)تفسير الرازي ١٦٣/٨.
- -إنّ هذا القرآن عظيم القدر ، يكشف لنا سنن الله الكونية والإنسانية والغيبية والعلاقة المتبادلة بينها ، وعلى ضوء هذه السنن والقوانين تسير الحياة والأحياء في الدنيا وعلى ضوئها يحصل الحساب والجزاء والثواب والعقاب في العالم الغيبي الآخر ، لذلك علينا أن نحرص على فهم القرآن الكريم لنفهم منه حركة هذه السنن والقوانين التي تنفعنا في الدنيا والآخرة، والقرآن الكتاب الوحيد الذي يتحدّث عنها حتى نسير معها بشكل متوازِ غير متعارض ونكسب خيرها وقدرها ونتجنب قهرها ومعارضتها .
- القرآن أفق واسع والإنسان قدرة محدودة، فكيف يحيط الإنسان المحدود بكلام الخالق (القرآن) الواسع المطلق؟ قال تعالى: ﴿قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾ الكهف/١٠٩ سعة كلام القرآن غير محدودة لا تنفد خزائنه ولا تفني غرائبه ولا تنقضي عجائبه ، لسعة ذات الله تعالى المطلقة غير المحدودة، وعلمه غير متناهٍ، وكلامه مظهر لعلمه وكلها مطلقة، فكيف ينبغي أن يتعامل الإنسان المحدود ولو كان عالماً وكفوءاً مع القرآن المعجزة المطلق؟!

- إن الله لا يكشف أسرار كتابه إلا لمن أصدق معه وأحسن حمله ، وعلم كيف يستنطقه كما ورد عن الإمام علي (ع): (ذَلِكَ الْقُرْآنُ فَاسْتَنْطِقُوهُ، فَإِنَّهُ حَاْمِلٌ لِمَنْ حَمَلَهُ، وَنَاطِقٌ لِمَنْ اَسْتَنْطَقَهُ)!! لذلك كنت حريصاً على الفهم القرآني الميسَّر للقرآن الكريم محاولاً حمل القرآن بأمانة واستنطاقه بالعلم ﴿هَذَا كِتَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِ الجاثية/٢٩.

وإني عندما فكرت أن أكتب (وَعِيُ القُرآنِ الْمُيَسَّر) أحسست في نفسي بأبي صغير صغير أمام دستور كبير كبير خلاصة رسالات الأنبياء (ع) وهو ثقل السماء وكنزها في الأرض (ظاهِرُهُ أَنِيقُ وَبَاطِنُهُ عَمِيقٌ، لاَ تَفْنَى عَجَائِبُهُ وَلاَ تَنْقَضِي غَرَائِبُهُ، وَلاَ تُكْشَفُ الظُّلُمَاتُ إِلاَّ بِهِ) ولكنه نزل لينقذ الإنسان من حيرة الضّلالة ويخلصه من ظلمات الجهالة، مما حفزي أن أستعين بالله عز وجل وأتوكل عليه ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللّهِ فَهُو حَسْبُهُ الطلاق/٣، ليهديني للتي هي أقوم على فهم كتابه وإدراك معانيه وإيحاءاته وتشخيص مقاصده وأهدافه بحيث نتعلم منه ولانعلمه ، وندعوه سبحانه أن يجعل لنا إلى كل خير سبيلاً ومن كل ما لا يحب مانعاً ، ويجنبنا كل ما لا يليق بالقرآن ويبعث على التطويل والملل ويبتعد عن القصد .

-وسوف أبحر في هذا البحر القرآني الضخم متوكلاً على الله ، وأغوص في مبناه ومعناه ومغزاه والقول وإيحاء الله داعياً الله جلّ في علاه أن يعصمني من الزلل ويسددني في الفكر والعلم والقول والعمل وأن أعتمد في كتابته على قاعدة (حَيْرُ الْكَلاَمِ مَاْ قَلَّ وَدَلَّ وَلاَ يُمِلُّ) ولا يبتعد عن القصد ، ولكن ما لا يدرك كله لا يترك جله .

-ونحن نخاطب الله تعالى وندعوه فنقول : ﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْما ﴾ طه/١١، ﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْخُكِيمُ ﴾ البقرة/٣٢ .

#### \* السبب في التأليف

- كان الشهيد مُحَّد باقر الصدر يقول لبعض طلابه إنَّ الأمة الإسلامية بحاجة إلى تفسير مُيسَّر للقرآن الكريم لقوله ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ القمر/٣٦، مُدَّكِرٌ: بمعنى متذكّر ومعتبر، فإذا كان القرآن نصاً مُيسَّراً لكل الناس فالمطلوب والمرغوب أن يكون تفسيراً مُيسَّراً لكل الناس أيضاً!! مُيستراً ناهضاً في معناه ومبناه، وعميقاً في مغزاه فهل من متذكر ؟ والميستر غير المختصر، كقوله ﴿ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ يوسف ١٠٨، في غرر المختصر، كقوله ﴿ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ يوسف ١٠٨، في غرر المختصر، (أَحْسَنُ الْكَلاَمِ مَا زَانَهُ حُسْنُ النِّظَامُ، وَفَهِمَهُ الْخَاصُ وَالْعَامُ).

- هذا تفسير ذو موضوعية وإعتدال مستوعب للمعنى القرآني المهم ، سهل الفهم ، ذو حيوية في الطرح ، وبعيدٌ عن الغموض والتطرف ، ولا يخرج عن الإعتدال والوسطية ، ويعتمد الدلالة العقلية والنقلية والواقعية الصحيحة التي لا تتعارض مع نصوص القرآن الكريم .

هذا هو المنهج الوسط ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً ﴾ البقرة /١٤٣، منهج لا هو بسيط ولا معقد، ولا هو طويل فيمل ولا قصير لم يستوف، إنّه تفسير مُيسَّر يتناسب مع (الجماهير الإجتماعية العامة بكافة إختصاصاتها)والتي أخذ الشغل وقتها لتحصيل المعاش ، فإنها لم يتح لها الفرصة للإطلاع على التفاسير الموسوعية الكبيرة والكثيرة للقرآن الكريم.

- هذا هو مشروعنا التفسيري الجديد والمفيد ، وهو السهل الممتنع الذي يعتمد تدبر القرآن الكريم بعلم ، لأن بالتدبر ينفتح القلب ويحيا ويهتدي بمعرفة مقاصد القرآن وأسراره ، وبعدم التدبر يُقفل القلب ويضل ويعمى، عن النبي (ص) ﴿شرّ الْعَمَى عَمَى الْقُلْبِ ﴾ البحار١٤٤/٧٧، كقوله ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَاهُمَا ﴿ عُلَاكِمَ لَا عَلَى الْإِمَامِ الْبَاقِرِ (ع) إِنَّا الأعمى أعمى القلب ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ الحج/٤٦، نور الثقلين ٥٠٨/٣، فإن عمى البصر أهون من عمى البصيرة

- مع الاعتماد على الفكر العميق الأنيق الشفاف الجناب ، مع الأسلوب الأدبي (الحيوي) الدقيق الرقيق المنساب، مع ذكر بعض الإشارات العلمية والحركية النافعة في محلها المناسب. يتناول (وَعْيُ القُرآنِ المُيَسَر) شرح جميع آيات القرآن بحسب تسلسل السور في المصحف الشريف مع الأحاديث المناسبة مع ذكر الفوائد العلمية المميزة والإعجازية الحديثة بالقدر المناسب.

-وحصل شرح مفردات الآية الصعبة في بعضها الكلمة ومعناها ، وفي بعضها الآخر ليس بشكل مستقل ، والشرح من خلال تفسير ظاهر الآية العام مع الوضوح والاختصار ، مراعياً عدم التطويل، وحتى تكون للقارئ قدرة ذاتية على فهم كلمات الآيات وربط معانيها ببعضها من خلال السياق ، ويكون له الملكة على التدبر والقدرة على التفكر والتأمل ، مع ذكر (فوائد) إيحاءات النص وربطه بالواقع قدر الإمكان ، ولا يُفهم القرآن إلا من خلال حركة الواقع لأنّه نزل تدريجياً من خلال حركة الواقع، وفي هذا بيان المنهج الحركي المؤثر للقرآن الذي يكشف واقعية القرآن وتأثيره وحقيقته الهادية السامية للإنسانية جمعاء .

- وكتبنا (وَعْيُ القُرآنِ المُيسَر)لعامة الناس بكافة منازلهم ودرجاتهم وإختصاصاتهم ، ولاسيما أصحاب الوظائف والمراتب المتنوعة ، وأصحاب المهن والمشاريع الإنتاجية المختلفة ، ويتناسب مع الكبار والفضلاء والشباب المثقف، ويتلاءم مع الأساتذة والعلماء والمعلمين والمتخصصين بكافة الإختصاصات العلمية والمهنية لحيوية أسلوبه ، وأخص بالذكر هذا الجيل المبارك (الحافظ للقرآن الكريم) والمحب له الذي يطمح أن يتطلّع إلى (وَعْيُ القُرآنِ المُيَسَّر).

-وكتبناه بقدرنا لا بقدره ، وبمحتوانا لابمحتواه ، كتبناه بقدر ما يعلمنا الله ويفتح علينا وتوفيقه لنا ﴿وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ ﴾ هود/٨٨. - كتبناه ونحن نخلص ديننا لله تعالى ، فإن الله لا يقبل الأعمال إلا ما خلص منها ﴿أَلا لِلّهِ الدِّينُ الْخُالِصُ ﴾ الزمر/٣، من دعاء الإمام الحسين (ع) في يوم عرفة (اِلْهِي أُطْلُبْنِيْ بِرَحْمَتِكَ حَتَّى أَصِلَ النّبِكَ، وَإِجْذِبْنِيْ بِمَنِّكَ حَتَّى أُقْبِلَ عَلَيْكَ).

- كتبناه بشكل حديث يسهل الرجوع إليه لكل آية من كل سورة عند الحاجة إليها ، لوجود أرقام السور والآيات والأجزاء ، في الهامش العلوي لكل صفحة ، مع إستقلالية كل آية برقمها وتفسيرها. - معنى (وَعْيُ القُرآنِ المُيَسَر) يقال وعي القرآن : حفظه واستوعب معانيه وأهدافه وفهم مقاصده ، وأدرك إيحاءاته، ومنه تدبُّر القرآن الكريم وتفهُّم مبناه واستيعاب معناه والإلمام بمغزاه والإحاطة بدلالاته الصحيحة ، وجمع مفاهيمه وحفظ علومه وعدم الغفلة عنها والحرص على العمل بها ، فنسعى جاهدين أن يكون (خُلُقُنا القُرآن) بالقدر الممكن ،عن النبي (ص) : (إِقْرَأُواْ الْقُرْآنَ وَإِسْتَظْهِرُوهُ (إحفظوه) فَإِنَّ اللهَ لا يُعَذِّبُ قَلْباً وَعَى الْقُرْآنَ) البحار ج١٩ص٩١، وفي الحديث: (أَفْلَحَ مَنْ جَعَلَ اللهُ لَهُ قَلْبَاً وَاعِيًا) يقظاً مدركاً ، وعنه (ص) : (لا حَيْرَ فِي الْعَيْشِ إِلا لِعَالِمٍ ناطِقٍ أَوْ مُسْتَمِع وَاع)كنز العمال خبر٤٠٢٧ وإنّ الله، يُكرّم القلب الذي يعي القرآن كقوله ﴿**لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تَذْكِرَةً** وَتَعِيهَا أُذُنَّ وَاعِيَةً ﴾ الحاقة /١٢، أما (المُيستَر) بمعنى سهل الفهم حيويّ التعبير يبعث الحياة في النفوس ، وتنشرح له القلوب السليمة ، مريح للعقل وخفيف على المشاعر ومنفتح على العلوم وعالي المضامين كقوله ﴿فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَلَكَّرُونَ ﴾، الدخان/٥٨ ، فإنما يسترنا القرآن الكريم وسهّلناه بلسانك العربي يا مُحَّد فإذا هو مُيستر عليك وعلى الناس فهمه وحفظه والاستدلال به ليحقق القرآن أهدافه ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾لعل النّاس يتعظون ويعملون به ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَا مَنْ حَيّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ الأنفال/٤٠.عن النبي (ص) (مَنْ جَمَعَ القُرآنَ مَتّعهُ اللهُ بعقلِهِ حتّى يَمُون) كنز العمال خبر ٢٣١٨ وفي غرر الحكم (أهلُ القرآنِ أهلُ اللهِ وخاصتهِ)

- فيكون معنى يَسَّرْنَاهُ : أي سهّلنا معاني وتعابير آيات القرآن للناس كافة تيسيراً بلا تبسيط ويَسَّرْنَاهُ وشوّقناه بلا إختصار ولا تطويل ولا توسيع وبلا سطحية وبلا غموض ، ولو كان القرآن نصاً سهلاً بكامله لكان بسيطاً وسطحياً وبعيداً عن العمق وليس فيه تبيان لكل شيء ولا يكون حجة على الناس كافة ، ولو كان صعباً لكان لغزاً مبهماً وخاصاً ومحدوداً لمستوى معيّن ومميز من الناس، حينئذ لن يحقق القرآن أهدافه السامية أيضاً ، ولكن الله تعالى ﴿أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ ﴾ النساء/١٦٦ ، جامعاً مانعاً وحاوياً لبلاغة عالية المضامين تجمع بين المحكم والمتشابه ، وتجمع بين التيسير والتعميق ، فكان القرآن بين المعنى الظاهر الواضح (المحكم) وبين المعنى العميق الواسع (المتشابه) فكان القرآن ميسراً شفافاً سهل الفهم بعيداً عن البساطة ، واضحاً بعيداً عن التعقيد ، عميقاً بعيداً عن التعسير شاملاً بعيداً عن التقييد ،

وهو مُيسر بطريقة إعجازية نموذجية متعادلة ومتوازنة وفريدة عالية المضامين : تحمع بين الفهم الظاهري الواضح الرقيق والفهم الشمولي الدقيق ، والعلم العملي العميق والأساسي الذي يستوعب كل زمان ومكان ويتناسب مع كلّ إنسان ومع كلّ تطوّر وتقدّم وحداثة في كلّ زمان ومكان. ومن هنا يتبين أنّ القرآن ﴿ لَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيراً ﴾النساء/٨٢ ، ويكون (القرآن ميزان دقيق : فمن وفي ، استوفى) كقوله ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ ﴾ المائدة / ٨٨ ، [راجع تفصيل ذلك في كتابنا أهداف القرآن في أم الكتاب (دراسة سورة الحمد) مكى قاسم البغدادي ص٤١/في مقدمة المؤلف].

#### \* مصادر الحديث

-إعتمد على الكثير من المصادر القديمة والحديثة ، ومنها مصادر التفاسير الكبيرة والصغيرة أذكر منها (المصادر الكبيرة) الميزان (مُحَدّ حسين طباطبائي)، والأمثل (مكارم الشيرازي)، ومواهب الرحمن (عبد الأعلى السبزواري)، والنور (محسن قراءتي)، والكاشف (مُحَدّ جواد مغنية)، ومجمع البيان (الطبرسي)، وروح البيان (إسماعيل البروسوي)، والظلال (سيد قطب)، وتفسير المراغي (أحمد مصطفى المراغى)، والتفسير الكبير (الرازي)، والتفسير القرآني للقرآن (عبد الكريم الخطيب) وغيرها. (المصادر الصغيرة) خلاصة التفاسير في أوضح التعابير (أحمد مغنية)، مختصر الميزان (كمال مصطفى الشاكر) ، التفسير المبين (مُحَّد جواد مغنية)، صفوة التفاسير (مُحَّد على الصابوني)، التفسير المختصر (د. مصطفى فرج) (التفاسير الروائية) نور الثقلين(الحويزي)، كنز الدقائق (مُجَّد المشهدي)، الدر المنثور (السيوطي) ونهج البلاغة، وغرر الحكم ودرر الكلم للإمام على (ع) ، بحار الأنوار للمجلسي .. وغيرها. لم أكتب مصادر الحديث وكتبت بعضها ، ومقاطع التفسير المختارة للإختصار وعدم التطويل وكثرة المصادر ، وأصبح الانترنت يكشف لك وبسهولة عن أي مصدر تريده ، ونحن نقلنا المصادر بأمانة من مصادرها التفسيرية أو من مصادر الحديث مع تشكيلها بالحركات بعد تحقيقها .وقد تصرفت في المقاطع التفسيرية المتنوعة بعض الشيء بما يتناسب مع منهجية البحث الميسر الحيوي.

#### \* وقبل الختام نقول:

- اللهم إجعل القرآن لنا دستور حياة ومنهج إتباع لا إبتداع ، وقدوة صالحة يقتدي بها ليكون لنا إماماً ونوراً وهدئ ورحمةً وبشرى للمؤمنين ، لنعمل به قبل أن يسبقنا بالعمل به غيرنا ممن لا يؤمن به! في نهج البلاغة كتاب٤٤: (اللهُ اللهُ فِيْ الْقُرْآنِ لاَ يَسْبِقُكُمْ بِالْعَمَلِ بِهِ غَيْرَكُمْ) فيكون خيره لهم وتبعاته عليكم!
- اللهم إجعل خُلُقنا القرآن الكريم ، وحياتنا القرآن الكريم ، وتعاملنا مع أنفسنا ومع الناس ومع ربنا وفي كل الأحوال وفي جميع الأقوال والأفعال على أساس القرآن الكريم وعلى السنة الشريفة

الصحيحة وعلى العترة الطاهرة من أهل بيت النبي (ص)، وأحرص على رعاية الرواية ودقتها قبل روايتها وكتابتها ، فإن رواة العلم كثير ورعاته قليل.

-قال تعالى ﴿قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بَحَفِيظِ ﴾الأنعام/١٠٤.

-مَا نَفْعَلُهُ خِلاَلَ سَاعَاْتِ عَمَلِنَا يُحَدِّدُ مَا لَدَيْنَا ، وَمَا نَقُوْمُ بِهِ فِيْ أَوْقَاْتِ فَرَاْغِنَا يُحَدِّدُ مَا نَكُوْنْ . -عن النبي (ص): (لَيْسَ الْقُرْآنُ بِالتِّلاَوَةِ وَلاَ الْعِلْمُ بِالرِّواْيَةِ ، وَلَكِنَّ الْقُرْآنِ بِالْهِدَاْيَةِ وَالْعِلْمَ بِالدِّرَاْيَةِ) كنز العمال خبر ٢٤٦٢، وعن الإمام الحسن (ع): (وَإِنَّ أَحَقَّ النَّاسِ بِالْقُرْآنِ مَنْ عَمِلَ بِهِ وَإِنْ لَمْ يَعْفَظُهُ ، وَعَن النبي (ص): (مَنْ وَأَنْ بَعْدَهُمْ مِنْهُ مَنْ لَمْ يَعْمَلْ بِهِ وَإِنْ كَانَ يَقْرَأُهُ) إرشاد القلوب للديلمي ص٧٩، وعن النبي (ص): (مَنْ أَعْطِي الْقُرْآنَ فَظَنَّ أَنَّ أَحَدًا أَعْطِي أَكْثَرَ مِمَّا أَعْطِيْ فَقَدْ عَظَّمَ صَغِيْرًا وَصَغَّرَ كَبِيْرًا) ! البحار ٢٩ص ٢٢ أَعْطِي الْقُرْآنَ فَظَنَّ أَنَّ أَحَدًا أَعْطِي أَكْثَرَ مِمَّا أَعْطِيْ فَقَدْ عَظَّمَ صَغِيْرًا وَصَغَرَ كَبِيْرًا) ! البحار ٢٩ص ٢٣ أَعْطِي اللهم اجعل يومنا خيراً من أمسنا ، وغدنا خيراً من يومنا ، وطموحنا خيراً من واقعنا ، ومستقبلنا

خيراً من حاضرنا، ولا تجعلنا ممن يتساوى يوماه فيكون من المغبونين، في نهج البلاغة خطبة ٨٦ (الْمَغْبُونُ مَنْ غَبَنَ نَفْسَهُ وَاَلْمَغْبُوطُ مَنْ سَلِمَ لَهُ دِينُهُ) ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الجُمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ اللَّمَعْبُونُ مَنْ شُغِلَ بِالدُّنْيَا وَفَاتَهُ حَظُّهُ مِنَ الآخِرَةِ) ولا عَيْشَ إِلاَّ التَّعَابُنِ ﴾ التغابن / ٩ ، في غرر الحكم: (الْمَغْبُونُ مَنْ شُغِلَ بِالدُّنْيَا وَفَاتَهُ حَظُّهُ مِنَ الآخِرَةِ) ولا عَيْشَ إِلاَّ

عَيْشُ الآخِرَةِ .

- اللهم وفقني أن أكتب وعي القرآن بوعي يرضاه الله ورسوله وأهل بيته وينفع الناس ﴿فَلَكِّرْ بِالْقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدٍ﴾ق/٥٤

-عدد آيات السور المدنية ١٦٢٣ آية ، عدد آيات السور المكية ٤٦١٣ آية (المجموع) (٦٢٣) آية في القرآن الكريم الذي عدد درجات الجنة بقدر عدد آيات القرآن الكريم الذي عدد السور المكية ٨٧ سورة والمدنية ٢٧ سورة (المجموع) (١١٤) سورة .

#### وفي الحتام نقول:

-ربِّ اجعلنا ممن يتذكَّر فتنفعه الذكرى ، واجعلنا ممن يستمع القول فيتبع أحسنه ﴿وَقُلُ اخْمُدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا ﴾ النمل ٩٣/ .

- قَالَ تِعالَى ﴿فَبَشِّرْ عِبَادِي الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأَوْلَئِكَ هُمْ أُوْلُوا الأَلْبَابِ﴾الزمر/١٧-١٨ .

- (وَآخِرُ دَعْوَانَا أَن الْحُمْدُ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) وبالحمد تتم الصالحات وتزداد البركات وتدفع النقمات . بتأريخ ٢١/ جمادي أولى/١٤٤١هـ، الموافق ٢٠٢٠/١/٢٥م في العراق - الكاظمية ، داعين الله تعالى أن يوفقنا في مشروعنا القرآني الجديد والمفيد والخالص الله ﴿ اللَّهِ الدِّينُ الْجَاءِ. النَّالِصُ ﴾ الزمر/٣ ، إنّ ربّي سميع مجيب الدّعاء.

بقلم الباحث: مكي قاسم البغدادي يعنى بالدراسات القرآنية



#### الاستعاذة (أعوذُ باللهِ منَ الشّيطانِ الرّجيم)

ومن همزه ونفخه ووسوسته وعداوته ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ مِنْ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ الله السعادة (ع): (اغلقوا أبوابَ المعصية بالاستعادة، وافتحوا أبوابَ الطاعة بالتسمية) البحار٣١٦/٩٣، أي إعتصم بالله من خباثة الشيطان ، أستعيذ : بمعنى أستجير وأتمسك وأعتصم بالله من هذا العدو المتمرد الخبيث ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌ فَاتَخِدُوهُ عَدُواً ﴾ فاطر/٢، والاستعادة مفهوم عام هو الالتجاء إلى الغير والتعلق به كقوله (أعُودُ بِاللهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الجُنهِلِينَ) البقرة/٢٧ معنى الشيطان: معنى واسع الدلالة هو كلُّ متمرِّد عن منهج الله من الإنس والجن والدواب، وقد تكون النفس الأمارة بالسوء هي أحد الشياطين والاستعادة بالله من كلِّ سوء وسيء ﴿وَقُلْ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ ﴾ المؤمنون/٩٥٩ هو إليّ عُذْتُ بِرَيّ وَرَبّكُمْ مِنْ ثُمْلِ لِي مُعْمَراتِ الشَّيَاطِينِ، وَأَعُودُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ ﴾ المؤمنون/٩٥٩ هو المؤمنون/٩٥٩ من غَلْم لا يَنْغَعُ وَمِنْ قَلْبٍ لا يَغْمَلُ وَمِنْ بَيْوَم الْحِسَابِ ﴾ غاذ/٢٧ ، ﴿وَإِمّا يَعْزَعُنكَ مِنْ السائي ١٩٥٨ وأعُودُ بِكَ مِنْ عَلْم لا يَنْغَعُ وَمِنْ قَلْبٍ لا يَغْمَلُ وَمِنْ دُعْنَ يَهِ لا يُسْمَعُ وَمِنْ نَفْسٍ لا تَشْبَعُ) سن السائي ١٥٥٨ وأعُودُ بِكَ مِنْ عَلْم لا يَشْبَعُ الله وأن أَرَدً إلى أَرْدَلِ العُمْرِ وَمِنْ فِنْنَةِ الدُّنيا وَمِنْ عَذَابِ القَبر وأعودُ بِكَ مِنْ عَلَبَةِ المُعْدِ وَمِنَ الْجُهْلِ وَالْفَقْرِ ...) الرّجيم : المطرود الملعون ، وسورة الفاتحة والوافية والماعية والداعية (من الدعاء) والكافية والأساسُ...

(فضلها) عن النبي (ص): (أَيَّمَا مُسْلِمٍ قَرَأَ الْفَاتِحَةَ أُعْطِيَ مِنَ الأَجْرِكَأَمَّا قَرَأَ ثُلُثَيِ الْقُرْآنِ (وفي رواية) كَأَمَّا قَرَأَ الْقُرْآنَ ، وَالْذِيْ نَفْسِيَ بِيَدِهِ مَا أَنْزَلَ اللهُ فِي التَّوْرَاةِ وَلاَ فِي الإِنْجِيْلِ وَلاَ فِي اللَّبُورِ وَلاَ فَي اللهِ وَبَيْنَ عَبْدِهِ وَلَعَبْدِهِ مَا سَأَلَ) مجمع البيان ٢٤/١. عن ابن عباس القُورْآنِ مَثْلُها ، وَهِي مَقْسُومَةٌ بَيْنَ اللهِ وَبَيْنَ عَبْدِهِ وَلَعَبْدِهِ مَا سَأَلَ) مجمع البيان ٢٤/١. عن ابن عباس (إنّ لكُل شَيءٍ أساساً وأساس القُرآنِ فاتحة الكتابِ) الجامع لأحكام القرآن ١١٣/١ كقوله (وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ) الحجر/٨٨ ملاحظة عامة : كل فضل لسورة من سور القرآن يعتمد على المضمون قبل الشكل، وعلى العمل قبل القول على مقدار الصدق مع النفس ومقدار التوجه الخالص لله ﴿أَلا لِلّهِ الدِينُ الْخَالِصُ الْرَمر/٣ (وكل فضل بشرطه وشروطه والاستقامة على منهج الله من شروطه) .

# ١- بسم اللهِ الرَّحمزِ الرَّحِيم

البسملة جزء من سورة الحمد ومن كل سورة ما عدا سورة براءة (التوبة) ليرشد المسلمين إلى أن يبدأوا أعمالهم كلها وأقوالهم في ميادين الحياة المختلفة بسم اللهِ الرَّحْمَن الرَّحِيم طالباً رحمته ومعونته وتوفيقه تعالى (بسم) الاسم في اللغة بمعنى العلامة أوهو مأخوذ من السمو والرفعة (الله) لفظ الجلالة من (ألَّه) أي عبد ومن (وَلَه) بمعنى تحيّر ، وسمى الله تعالى إلها لأنه معبود باستحقاق، تحيّرت العقول في ذاته ، ولفظ الجلالة (الله) جامع لكل أسماء وصفات الله الجمالية والكمالية والجلالية و (الله) يختص بمن حقت له العبادة دون غيره ، وكل أمر من الأمور تبقى بركته و تأثيره بقدر ما لله فيه من نصيب فما كان خالصاً لله قَبِلَهُ الله وما كان لغيره تعالى فهو لما توجه به إليه ، عن النبي (ص) : (كُلُّ أَمْرِ ذِي بَالٍ لاَ يُبْدَأُ فِيهِ بِاسْمِ اللَّهِ فَهُوَ أَبْتَرُ) تفسير التبيان ٢٦١/١ أي ناقص، عن الإمام الصادق (ع): (البَسَمَلةُ تيجانُ السُّورِ) الجامع لأحكام القرآن ٩٢/١، وعن الإمام الباقر (ع): (ينبغي الاتيانُ بهِ (البَسَمَلةُ) عندَ افتتاح كلُّ أمرِ عظيم أو صغيرِ ليباركَ فيهِ) الميزان/٢١/١ القرآن كتاب هداية واستقامة ومنهج حياة للروح واطمئنان للقلب وبغيره الضلال ، (الرّحمن) صيغة مبالغة عن الرّحمة أي ذو الرّحمة الكثيرة على جميع خلقه مؤمنهم وكافرهم وهي الرّحمة العامة الشاملة ، عن الإمام الصادق (ع) : ((الرَّحْمَن) اسم خاص بصفة عامة (الرَّحِيم) اسم عام بصفة خاصة) الأمثل ٣٣/١، والرَّحْمَن: اسم علم خاص بذات الله لا يطلق على غيره تعالى. (الرَّحِيم) ذو الرِّحمة الدائمة الثابتة على المؤمنين خاصة، (الرَّحيم) صفة مشتركة بين الخالق والمخلوق ، والعقوبات التي شرعها الله لعباده في الدنيا والعذاب الأليم في الآخرة ، لمن تعدّى حدوده وانتهك حرماته ، هي قهر في الظاهر ورحمة في الحقيقة ، لأنها تربية للناس وزجر لهم حتى لا ينحرفوا عن شرعه لأن فيها سعادتهم وفي تجاوزه شقاؤهم وهكذا تكون التربية في الترغيب والترهيب هقال عَذَابِي أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاءُ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ الأعراف/١٥٦ . في دعاء عرفة عن الإمام الحسين (ع): (يارَحمنَ الدُّنيا والآخرةِ ورحيمَهُما) ونحج البلاغة خطبة١٧٩ (رَحِيمٌ لا يُوصَفُ بالرَّقَّةِ).

#### ٧ - ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ مَرَبِ الْعَالِمِينَ ﴾

(اخْمُدُ لِلَّهِ) (اخْمُدُ ): بمعنى الثناء والمدح والشكر، حق يستحقه الله لذاته ، وجلال أفعاله ، وكمال صفاته ، وجمال مخلوقاته ، وبدائع غاياته، وهو أحد معاني الذكر ، و(اخْمُدُ لِلَّهِ) على السرَّاء والضَّراء ، ولا يُحمد على مكروه سواه ، والحمد لله على كل حال. و(الحُمْدُ لِلَّهِ) مفتاح كل سداد ، وصلاح كل فساد ، والذي لا يحمد الله لا يُقدَّر نعمه ، والذي لا يقدِّر نعمة الله ، لا يقدِّر الناس ولا يضعهم منازلهم ، ولا يكافئ الإحسان بالإحسان ، وهذا من طبائع اللئام والجهّال ، ومن اللؤم

تحصل قسوة القلوب ، والقلوب القاسية بعيدة عن رحمة الله . وأول افتتاح العلاقة الودية مع الله سبحانه (بالحمد) في جميع الحالات، فلله سبحانه الثناء والشكر ، الذي خلقنا ولم نكن شيئاً مذكوراً ، ورعانا وربانا لنربح منه كل شيء، لا ليربح منا أيَّ شيء ، فهو الذي أنعم علينا نعمه ظاهرة وباطنة ، فالذي يُقدِّرُ النعم ، هو الذي يشكر المنعم ، ويحمده على نعمه وفضله وإحسانه . عن الإمام الصادق (ع): (شُكْرُ النِّعْمَةِ إِجْتِنَاْبُ الْمَحَاْرِمِ ، وَقَمَاْمُ الشُّكْرِ قَوْلُ الرَّجُل الْحَمْدُ لللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) الكافي ٩٥/٢. وسئل الإمام على (ع) عن تفسير الآية فقال: (إِنَّ الله عَرَّفَ عِبَاْدَهُ بَعْضَ نِعَمِهِ عَلَيْهِمْ جَمَلاً ، إِذْ لاَ يَقْدِرُوُنَ عَلَى مَعْرِفَةِ جَمِيْعِهَاْ بِالتَّفْصِيْلِ لأَنَّهَاْ أَكْثَرُ مِنْ أَنْ تُحْصَى أَوْ تُعْرَفْ، فَقَالَ : قُولُوا الْحَمْدُ للهِ عَلَى مَا أَنْعَمَ بِهِ عَلَيْنَا) نور الثقلين ١٧/١. (رَبّ الْعَالَمِينَ): عن الإمام الصادق (ع) : (رَبِّ الْعَالَمِينَ) : (يَعْنَى مَالِكَ الْجَمَاعَاتِ مِنْ كُلِّ تَخْلُوقٍ وَهُوَ حَالِقُهُمْ ، وَسَائِقُ أَرْزَاقِهِمْ إِلَيْهِمْ مِنْ حَيْثُ يَعْلَمُوْنَ وَمِنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُوْنَ) نور الثقلين١٧/١. الربّ : مشتق من الفعل (ترقى) من التربية . ويرتي الله تعالى الإنسان قبل أن يخلقه ، وبعد أن يخلقه ، ويربيه وهو في رحم أمه ، ويربيه في كافة شؤون حياته ، ومراحل عمره ، وفي دنياه وآخرته تربية مستمرة شاملة مادية ومعنوية ، فإذا كان الله يرحمه ويغيثه في كل شيء ، فيستحق الحمد في كل شيء ، والإنقياد لربِّ العالمين ينفى كل الربوبيات المصطنعة . الأب: من ولدك وأدّبك ، والرب: من رباك وعلمك ، وتربية العقل أهم من تربية الجسم، لأن تربية الجسم قاسم مشترك بين جميع الكائنات الحية، وتربية العقل خاصة بالفضلاء والعقلاء. و (رَبّ الْعَالَمينَ) ربّ كل موجود على كافة أشكاله وأصنافه، في عالمنا هذا وفي غير عالمنا في كوكبنا وغيره، ورب كل كائن حي عاقل وغير عاقل ولا يمكن إحصاء عدد العالمين، ومعرفة مقدار العوالم، وهي في توسعة دائمة، كقوله ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْبِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ الذاريات/٤٧، (إطلاق الربوبية للعالمين جميعاً) فيه دلالة أنها كلها تتجه إلى رب واحد بالعبادة، كل واحد يعبد الله تعالى بقدره وبحسب قدرته ، والذي يخرج عن هذه القاعدة بإرادته هو الشاذ والضال ويكون غنيمة للشيطان، كقوله ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ الإسراء/٤٤. وقوله (قالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا)الشعراء/٢٤، يبدأ المؤمنون دعاءهم بالحمد ويختمون دعاءهم بالحمد في الجنة (وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبّ الْعَالَمِينَ)يونس/١٠.

#### ٣- ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيد

الذي وسعت رحمته كلَّ شيء ، وعمّ فضله جميع الكائنات . سبب تكريرهما في البسملة والسورة ، مبالغة في عظمة معناهما ، ودقة مبناهما ، وعمق مغزاهما . وأيضاً تكريرهما لأنهما السمة البارزة لله تعالى في ربوبيته ، والشاملة لجميع المخلوقات. في غرر الحكم: (أَبْلَغُ مَا تُسْتَدَرُّ بِهِ الرَّحْمَةُ ، أَنْ تُضْمَرَ

لِجَمِيعِ النَّاسِ الرَّحْمَةُ) (يَا مَنْ هُوَ أَبَرُّ بِيَ مِنَ الْوَالِدِ الرَّوُّوفِ وَالأُمِّ الْعَطُوْفِ) (راجع أهداف القرآن في أم الكتاب/للمؤلف مكي قاسم/للتوسعة) . وذكر (الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) ليبين لعباده أنّ ربوبية الله تعالى مبنية على الرحمة والإحسان ليقبلوا على طاعته وهم مطمئنوا النفوس لا ربوبية جبروت وطغيان ﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ ﴾ الأنعام/٤٥ ، عن النبي (ص) : (مَا حَلَقَ اللهُ حَلْقاً إِلاَّ وَحَلَقَ لَهُ مَا يَغْلِبُهُ ، وَحَلَقَ رَحْمَتُهُ تَغْلِبُ غَضَبَهُ) كنز العمال خبر،١٠٩٥، كقوله (قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللّهِ إِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا) الزمر/٥٥.

#### ٤ - ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ﴾

مالك يوم القيامة، بمعنى مالك مصير الإنسان وخاتمته عن النبي (ص)(حَيْرُ الأُمُورِ حَيْرُهَاْ عَاْقِبةً) البحار ٣٦٣/٧٦، والذي يملك النهاية لابد أنه يملك كل الملفات للبشرية جمعاء منذ البداية ، لعلاقة النهاية بالبداية، ومن العجيب أن يؤمن الإنسان بالبداية وينكر النهاية ، كالذي يؤمن بالحياة وينكر الموت ، والذي يؤمن بالإنسان العاقل وينكر العقل ، والذي يؤمن بالإنسان العاقل وينكر العقل ، والذي يؤمن بالطاقة والحركة وينكر الروح ، كقوله ﴿كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعْداً عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ ﴾ بالطاقة والحركة وينكر الروح ، كقوله ﴿كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعْداً عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ ﴾ والذي يؤمن الأنبياء /١٠٤ ، وتحديد الله عز وجل لنهاية الإنسان حتى يعرف كيف يبدأ ، وكيف يبرمج حياته وأعماله، مع النهاية المرسومة والمحتومة ، ولا يغفل أو يتغافل عما يُراد منه ، وعما سوف ينتهي اليه، لأن (الذي يُعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأُ !!) إن الله سبحانه حدّد النهاية الحيه، لأن (الذي لا يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأُ !!) إن الله سبحانه حدّد النهاية الحيام خيش الإنسان متطلعاً إليها منذ البداية ، ويحمل الزاد المناسب معه من التقوى والعمل المتالع إلى أفق أسمى وأعلى من عالم الدنيا وجاذبية الأرض ، فتحلق به إلى حقيقة عالم الغيب ، البقال القرار والجزاء والحساب العادل . قال تعالى : ﴿هُنَالِكَ الْوَلايَةُ لِلّهِ الحُقِ هُوَ العَالِمُ الْحَر ، عالم القرار والجزاء والحساب العادل . قال تعالى : ﴿هُنَالِكَ الْوَلايَةُ لِلّهِ الحُقِ هُوَ العَلْمَ اللهُ المَالِ اللهَ المَالِ اللهَ المَالِ المَالِدُ اللهُ المَالِ اللهُ المَالِدُ اللهُ المَالِدُ اللهُ المَالِ المَالِي المَالِكُ الْوَلايَةُ لِلّهِ الحُقِ هُوَ المَالِكُ الْوَلايَةُ لِلّهِ الحَقِ مَالِهُ عَلْمُ المَالِي اللهُ المُنْ المَالِي المَالِي اللهُ المَالِكُ المُولايَةُ لِللهِ الحَقِ المَالِي اللهُ المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي اللهُ المَالِي المُنْ المَالِي المَالِي المَالِي اللهُ المَالِي المَالِي

الإيمان بيوم الدين بصدق يبني أساس الإنسان ، وينظّم منظومته الفكرية وقناعته الشخصية ، ويثير في داخله الإحساس برقابة الله تعالى له، وهذا يربي ضميره ويُحسّن أخلاقه وطبائعه، ويصحح فكره وسلوكه ، ويحفظ فطرته وصفاءه ويهذّب قناعاته ، ويجعله يتطلّع إلى أفق سام فوق حدود الأرض ، وبذلك يستقيم الإنسان المؤمن في نفسه وفكره وتتوازن أقواله وأفعاله . (يَوْم الدّينِ): يعطي للخلق فلسفته العميقة ، وأنه مخلوق لهدف سام مخلوق للبقاء لا للفناء ، مخلوق للآخرة ، و(الدنيا مزرعة الآخرة) ولولا هذا اليوم الضروري الحاسم لكان جميع الخلق عبثاً وباطلاً والله منزّه عن ذلك ﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ ﴾ آل عمران/١٩١ ، كقوله ﴿إِنَّ السَّاعَة آتِيَةً أَكَادُ عن ذلك ﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتِ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ ﴾ آل عمران/١٩١ ، كقوله ﴿إِنَّ السَّاعَة آتِيَةً أَكَادُ عن فيها لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسِ بِمَا تَسْعَى ﴾ طه/١٥ ، إنَّ الدنيا لغزٌ مبهم لولا الإيمان بالآخرة لما عرف

للحياة من معنى سام! وجاء (مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ) بعد (الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) لتثبيت القاعدة التربوية في الترغيب والترهيب ويكون الترهيب بعد الترغيب ونبيع عبادي أَيِّ أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ، وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الأَلِيمُ الحجر/٤٩-٥٠ . فائدة: يوم القيامة: من أصدق الحقائق، ومن أقوى البديهيات، وبه تفهم فلسفة الحياة، فهو يوم يقره العقل السليم، ويثبته الدليل وينطق به الواقع، ويصدقه العلم الحديث، وتؤيده النصوص الكثيرة في الأديان السماوية المتنوعة، ويدعمه القرآن والسنة، ولا تنكره الحجج والبراهين، فهو إيمان بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالأركان (يوم القيامة: مِيزَانٌ دَقِيقٌ: فَمَنْ وَقي ، إسْتَوْفَ)!

#### ٥ - ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَاكَ نَسْتَعِينَ ﴾

هذا القسم الثاني من السورة ، ويتضمن أهم حاجات الإنسان إلى الله تعالى ، وأفضل القربي إلى الله تعالى ، بالعبادة والاستعانة . (إيّاكُ نَعْبُدُ) إِيَّاكَ: أداة حصر وتخصيص وتوكيد ، خصص العبادة بالله تعالى، وتتحقق (العبادة) في الفرائض والمستحبات ، والإلتزام بالأوامر الإلهية والاستقامة على نفحه ، والإنتهاء عن نواهي الشريعة السهلة السمحة، وتتحقق العبادة بكل عمل إنساني نافع للناس ودوافعه سليمة ومرْضية عند الله وصالحة للناس في فيح البلاغة حكم ٨١ (قِيمَةُ كُلِّ إمْرِئِ مَا للناس ودوافعه سليمة ومرْضية عند الله وصالحة للناس في فيح البلاغة حكم ١٨ (قِيمَةُ كُلِّ المْرِئِ مَا يُحْسِبُنُهُ). لا عبادة إلاّ لله ، ولا استعانة إلاّ بالله ، وإذا كان الله وحده هو الذي يستعان به ، والله وحده هو الذي يعبعان به ، والله المعادة والمعين وأصحاب الجاه والفساد والغلو والآفات والخرافات والإنحرافات والإنحرافات الأن العبادة في الأقوال والأفعال ، فتكون الكلمة الطيبة صدقة ، فهي عبادة وبعاسبة النفس وتزكيتها وتطهيرها من النقائص من أفضل العبادات ، وخير الناس من نفع الناس فهو عبادة ورفع الأمة المستضعفة إلى المستوى الحضاري المتقدم من أفضل العبادات ، وحكدا ، عن الإمام الصادق (ع) : (العبادة حُسْنُ المستوى الحضاري المتقدم من أفضل العبادات .. وهكذا ، عن الإمام الصادق (ع) : (العبادة حُسْنُ البيّةِ بِالطَّاعَةِ مِنْ الْوُجُوْهِ الَّيْءَ يُسْعَلُ اللهُ مِنْهُا)الكافي ٨٣/٣، في غور الحكم: (أَفْضَلُ الْعِبَادَةِ ، عَلَيْهُ المُعْهُ مِنْهَا) الكافي ٨٣/٢، في غور الحكم: (أَفْضَلُ الْعِبَادَة ، عَلَيْهُ المُعْهُ مِنْهُا اللهُ مِنْهُا اللهُ وَمُعْمَا المَاهَا ، ولا تحقق مغزاها ، لولا حلاوة الإيمان (السيئة)، حتى أن الحياة تبقى لغزاً مبهماً لا تُفهم معناها ، ولا تحقق مغزاها ، لولا حلاوة الإيمان وعبادة الرحمن .

والعبادة الصادقة، تنفي العبادة الناقصة ، وبهذه العبادة الصادقة المميزة ، يتم تخليص قلب المؤمن ، من كافة السبل الضالة والمضلة عن سبيل الله ، كالتخلص من عبادة الأشخاص والقيادات الضالة وأصحاب النفوذ ، وأصحاب الهوى والمنى وحب النساء واللذات المحرمة .. وهكذا التخلص من كافة الضلالات ، كقوله ﴿ النَّحَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ التوبة/٣١ ، عن الإمام الصادق (ع) في الآية : (أَمَا وَاللهِ مَا دَعَوْهُمْ إِلَى عِبَادَةِ أَنْفُسِهِمْ وَلُوْ دَعَوْهُمْ إِلَى عِبَادَةِ أَنْفُسِهِمْ لَمَا

أَجَاْبُوهُمْ، وَلَكِنْ أَحَلُواْ لَهُمْ حَرَاْماً وَحَرَّمُواْ عَلَيْهِمْ حَلاَلاً فَعَبَدُوهُمْ مِنْ حَيْثُ لاَ يَشْعُرُونَ) الكافي ٣٩٨/٢. فائدة: (الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ) ما يوصل إلى السعادة للروح والجسد، وفي الدنيا والآخرة كالعلم الصحيح بالله وبمنهجه وأحوال الكون وسنن الاجتماع، وقد سمّى هذا صراطاً مستقيماً تشبيهاً له بالطريق الحسي، إذ كل منهما موصل إلى غاية، فهذا سير معنوي يوصل إلى غاية يقصدها الإنسان، وذاك سير حسّى يصل به إلى غاية أخرى (والهداية) دلالة تصحبها من الله معونة غيبية تعصمنا من الزلل وتسددنا في القول والعمل، في غرر الحكم: (مَنْ أَلِمَمَ العِصمَة أَمِنَ الزّلل) (وإيَّاكُ نَسْتَعِينُ) معنى الاستعانة: طلب المعونة والمساعدة من الله بكل شيء وفي كل الأحوال لإتمام كل الأعمال ، تارة تكون الاستعانة بلسان الحال وتارة بلسان المقال ، وهي أفضل ما طلب العباد من ربهم قضاء حوائجهم ، وهدايتهم لما ينفعهم وحسن عاقبتهم . وفي ذلك إشارة إلى أن الإنسان يطلب المعونة من الله تعالى مباشرةً وبلا وساطة من نبي أو رسول أو إمام ، وهذا يقوي صلتنا وثقتنا بالله تعالى مباشرة ، وعلى قدر ثقتنا بالله تعالى تكون الاستعانة به والتوكل عليه . وفي الآية توجيه إلى توحيد العبادة والاستعانة لله سبحانه ، وتوحيد الولاء والوفاء والإنتماء والإتباع لله تعالى بلا تقلّب ولا تذبذب من هنا وهناك وبذلك تثبت الشخصية الإسلامية وتستقيم . كلمة (نَسْتَعِينُ) مطلقة ، غير مقيدة بكيفية ولابكمية ، ولابقول ولابفعل ، ولم تحدد طريقتها ووسيلتها وآليتها ، ليكون كل إنسان مستعيناً بالله بحسب طريقته ووعيه وقدره ومقدار علمه وإيمانه لذلك حصر الاستعانة بالله بأداة الحصر (إيَّاك).

والاستعانة بالله تعالى هي السعي نحو عمل ممكن ، والتطلّع نحو أفق أرحب ، وطموح أحسن ، وعيش أهنأ . فالاستعانة بالله مفهوم نسبي متبادل ، يزيد وينقص ، فبمقدار ما يُحسن نظام الاستعانة ، ينال الاستجابة والمعونة ، بنفس مقدار حسن التوجه ، فيكون تأثير الإنسان على قدر همته النفسية ، ومقدار حجته العلمية ، وقبول عمله على قدر صلاح نيته ، وصدق سريرته، وتنزل معونة الرحمن وتوفيقه على قدر سعي الإنسان ومقدار تجربته ومستوى خبرته وحاجته . فتكون كل استعانة بالله عبادة ، وأيضاً كل عبادة هي استعانة بالله تعالى . والاستعانة بالله وبمنهجه من أجل خدمة الناس كقوله ﴿وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ الله الحديث : (الله فِي عَوْنِ طريق التوكل على الله ﴿وَمَنْ يَتُوكَلُ عَلَى الله فَهُوَ حَسْبُهُ الطلاق / ٣ ، في الحديث : (الله فِي عَوْنِ أَخِيْهِ).

في غرر الحكم: (مَنْ اِعْتَصَمَ بِاللهِ عَزَّ مَطْلَبُهُ) ، وجاءت الآية ﴿نَعْبُدُ وَنَسْتَعِينُ ﴾ بلفظ الجمع ولم يقل (إيّاك أعبد وإيّاك أستعين) بلفظ المفرد ، وذلك للإعتراف بقصور العبد عن الوقوف بحضرة الله بمفرده، بل إنضم مع سبيل المؤمنين ، فنحن جميعاً نعبدك ونستعين بك لتتقبلني معهم . فائدة : أمرنا الله أن نتعاون ويساعد بعضنا بعضاً بكل أنواع الخير والصلاح ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ وَالتَّقُوى

وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْغُدُوانِ المائدة ٢ ، وهذا التعاون بين الناس على أساس البر والتقوى ، فهو استعانة غير مباشرة بالله تعالى ، لأنها استعانة بأمر الله أن نتعاون . وهكذا عندما نزور روضة النبي (ص) أو روضات الأئمة من أهل بيت النبي (ع) ، فهي استعانة بسيرتهم الصالحة فهم الأسوة ويا أيُّها الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَة المائدة ٥٣ فهي استعانة بجاههم عند الله تعالى فنقول اللهم بحق منزلتهم عندك إقض لي حوائجي فهم وسيلتي إليك، وهكذا تتعدد الاستعانة بتعدد مواردها، مثل: الاستعانة بالله على معرفة الإسلام ﴿فَمَنْ يُرِدْ اللهُ أَنْ يَهدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ الأنعام ١٥٠٥، الاستعانة بالله لنكون خير الأمم ﴿كُنْتُمْ حَيْرَ أُمَّةٍ أُحْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ آل عمران ١١٠، الاستعانة بالله في للنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالله أن يُعلَمُونَ عَنْ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ آل عمران ١١٠، الاستعانة بالله في المَن في الأرض ﴿إِنَّا مَكَنَا لَهُ فِي الأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ سَبَا الكهف ١٨٠، الاستعانة إلى طاعته والقادة إلى سبيله ﴿وَلِكُلِ قَوْمٍ هَادٍ الرعد ١١٠ الاستعانة بالله لن ليادة علومنا ﴿وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ البقة القادة الى البقة المقادة علومنا ﴿وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ البقة ١١٥٠ ١٠ .

#### ٦- ﴿ اهْدِنَا الصّرَاطُ الْمُسْتَقِيمَ ﴾

الآية على هيئة دعاء وإختارت أفضل الدعاء للدلالة على أهمية الدعاء والهداية والاستقامة في حياة الإنسان المؤمن، (والدعاء) أحد الوسائل التربوية للاستعانة بالله ، والثقة به سبحانه . (اهْدِنَا) الهداية : القاعدة الأساسية في بناء الشخصية القرآنية ، وأهم نعمة من الله تعالى للإنسان ، وأفضل معونة له ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدُوا زَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقْواهُمْ ﴾ مُحدًا/١٠. (والهداية) بمعنى الإرشاد والدلالة على الشيء في كل شيء ، وتتنوع الهداية مع تنوع آفاق الحياة، وتختلف موازينها ومستوياتها ونسبها مع إختلاف الناس وتنوع مستوياتهم وعلومهم ووعيهم .. ﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ التغابن/١١ الهداية عامة وخاصة ، فالهداية العامة : إن الله تعالى جعل في كل مخلوق ما يهتدي لحفظ حياته وبقائه ، وزوده بالغرائز والحواس التي يسعى بما لقضاء حوائجه قال ﴿قَالُ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمُّ هَدَى ﴿ طه/٥٠ ، في غرر الحكم: (بِالْهُدَى يَكْثُرُ الإِسْتِبْصِارُ) ، أمّا الهداية الخاصة لمن يطلبها ، ويسعى من أجلها، ويعرف قيمتها وأهميتها ويعتز بما ويفتخر إذا نالها ويسعى إلى تنميتها . والله تعالى لايعطى (الهداية) لمن يأباها ويعرضُ عنها ﴿لَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْراً لأَسْمَعَهُمْ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلُّوا وَهُمْ مُعْرِضُونَ﴾ الأنفال/٢٣ بل يعطيها لمن يريدها ويختار من يحبها ويرغب فيها، ويستعد لها ، وَيَطْلِبُهَا بِلِسَانُ الْحَاْلِ أَمْ بِلِسَاْنِ الْمَقَالِ! كقوله ﴿يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ البقرة/١٤٢، (والحكمة) في أن الله سبحانه لايريد الهداية إلا لمن أرادها، وذلك لأن مفهوم الدين لايكون بالإكراه ، ولاتتحقق كرامة الإنسان إلا مع العلم والإرادة والإختيار والرضا التام، وأن يتحمل الإنسان مسؤولية عمله وإختياره ، ولامسؤولية ولاتكريم مع الجبر والإكراه. ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ النحل/١٢٥، (والهداية) : أساسها الإيمان ، وعلى قدر الإيمان تكون الهداية ﴿يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَاضِمْ ﴾ يونس/٩ ، ﴿ وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ﴾ الأعلى / ٣ ، ﴿ الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ الطريق الحق الواحد الثابت العادل ، الذي يدعو إلى التوازن والتفاضل والاعتدال ، البعيد عن التعصب والتطرف والغلو ، وهذا يحصل بمقدار العلم والإيمان والعمل الصالح و (الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ) هو الصراط السليم القويم في القول والعمل ، الذي يقود إلى الغاية المثلى والهدف النبيل .. وهو الذي لاإعوجاج فيه ولا غموض ولا إشتباه ولا تلون ولا تقلّب ولالؤم ولاظلم ولا شكوك فيه ولا ظنون ويبني على العلم والإيمان ، وهو صراط الخير والحق والعدل والصلاح، وهو ذخيرة باقية ، وثمرة زاكية ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَس الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ المطففين/٢٦، ولا يكون غيركم أحق بالاستقامة منكم ، وإن هذا الصراط له أهل ودعائم ، كتهذيب الإنسان نفسه الأمّارة بالسوء، بأن يجعل له واعظاً من نفسه يأمره لكل خير ، وينهاه عن كل شر . و(الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيم) أقصر الطرق بين نقطتين ، بين كل بداية ونهاية وأهم الطرق وأفضل الأساليب ، لا إعوجاج فيه ولا نفاق ولا تلّون ولاأحقاد ولا إزدواج شخصية ﴿وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ (من يريد) إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ البقرة ٢١٣/ ، فهو صراط واحد واضح ثابت بالقوة ، ويهدي إلى كل خير بالفعل ، ولكن له مصاديق مختلفة بالفعل والممارسة ، فإختلاف الممارسات وتعدد الحالات والحاجات ، لا تغيّر من ثوابت الصراط. وأيضاً تنوع الأعمال والمهارات والإختصاصات الكثيرة ، لا تبدل من استخدام الاستقامة معها ، ولا تغيَّر من التوازن والاعتدال فيها ، حتى تبقى الاستقامة تتحرك في جميع ميادين الحياة العملية الواسعة ، تحت شعار ومضمون وحدة (الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيم) ، ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ ﴾ هود/١١٢ ، فيبقى الإنسان يستقيم على منهج الله في كافة الظروف والحالات المتغيرة.

والصراط المستقيم هو طريق الله ﴿إِنَّ رَبِي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ هُودُرَه ، وهو أيضاً طريق العبودية لله الأنبياء ﴿إِنَّكَ لَمِنْ الْمُرْسَلِينَ ، عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ يس/٣-٤ وهو أيضاً الوسطى ، في نهج البلاغة ﴿وَأَنْ اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ يس/٢ ، وهو أيضاً الطريق الوسطى ، في نهج البلاغة خطبة ١٠: (الْيَمِيْنُ وَالشِّمَالُ مُضِلَّةٌ وَالطَّرِيْقُ الْوُسْطَى هِيَ الجُاْدَّةُ الْمُسْتَقِيْمَةُ عَلَيْهَا بَاْقِيْ الْكِتَابُ وَآثَانُ النَّبُوّةِ وَمِنْهَا مَنْفَذُ السُّنَةُ وَإِلَيْهَا مَصِيْرُ الْعَاقِبَة) ، عن الإمام العسكري (ع) : (الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيْمُ فِيْ الدُّنْيَا فَهُو مَا قَصُرَ عَنْ صِرَاطَانِ : صِرَاطٌ فِيْ الدَّنِيا وَصِرَاطُ فِيْ الآخِرَة ، فَأَمَّا الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيْمُ فِيْ الدُّنْيَا فَهُو مَا قَصُرَ عَنْ الْعُلُو وَإِرْتَفَعَ عَنْ التَّقْصِيْرِ وَاسْتَقَامُ فَلَمْ يَعْدِلْ (يَمِلْ) إِلَى شَيء مِنَ الْبَاطِلِ ، وَأَمَّا الطَّرِيْقُ الآخِرُ فَهُو طَرِيْقُ الْمُؤْمِنِيْنَ إِلَى الْجَنَّةِ الْذِي هُو مُسْتَقِيْمٌ) البحار ٢٤ص ٩ ، ومن المصاديق العملية للصراط المستقيم كتاب الله والعترة الطاهرة من أهل بيت النبي (ص) والفطرة السليمة و(القلب السليم). فائدة:

الهداية نوعين: هداية تتعلق بالمواهب، وهداية: تتعلّق بالمكاسب، فالتي تتعلّق بالمواهب فمن هبة الله تعالى وهي مقدَّرة ومدَّبرة كقوله (وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ) الرعد/٨، والتي تتعلق بالمكاسب فمن كسب العبد وقدرته وكفاءته ومقدار جدّه وجهده وجهاده كقوله (وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَأَتَاهُمْ تَقْوَاهُمْ) عُدًا/١٧٠.

# ٧- ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِ مُ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِ مُ وَلَا الضَّالِينَ ﴾

هو الصراط المميز للإنسان المميز. جاء خطاب الآية بالجمع لعموم الأمة ، ولكن أريد به الخصوص والنخبة ، ليلفت النظر إلى أن المطلوب ليس هداية الفرد فقط وإنما هداية الأمة إلى الصراط المستقيم الخاص. الفارق بين الصراط الخاص والصراط العام: (اهْدِنَا الصِّرَاطَ النُمسْتَقِيمَ، صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ) وأقررته لهم ، وأهلتهم إليه بحسب مؤهلاتهم الشخصية ، هو نفسه الصراط المستقيم، الذين كانوا يسعون من أجله لجبهم له وإلتزامهم به، ويدعون الله أن ينعمه عليهم ، لينالوا السلامة والكرامة بلا أية ملامة ولا ندامة . كان الصراط الأول دعاءً لله تعالى أن يهبهم إياه لينعموا بفضله وكان الصراط الثاني الدعاء أكبر والطموح أعظم ، لينالوا الصراط النموذجي الخاص المنعم به على من له الصفات الخاصة المميزة ، إنه نعمة كبرى تستبطن أنواع النعم . هداية خاصة في الصراط الخاص.

هداية ثابتة مستقرة مؤثرة ، تتسامي ولا تتراجع ، هداية تكاملية حضارية تقدمية، تتناسب مع كلِّ تقدم وتطوّر ، فهي هداية واقعية الطرح حركية المفهوم سامية المعاني ، لأنحا توازن بين القول والعمل وبين الروح والجسد والأمل والعمل والدنيا والآخرة ، بحيث يعيش الإنسان الاستقامة في داخل نفسه وفكره وضميره فتنعكس عليه بالقوة والفعل وبالعسر واليسر ، ويمتلك حالة التوازن في الفكر والسلوك ، فيرتبط مع توازن حركة النظام العام في الكون والحياة والأحياء ، وبذلك يطمئن قلب المؤمن المهتدي بهذا الصراط الخاص ، وينشرح صدره ويثبت عليه ، هؤلاء يجعلهم الله تعالى قدرة ميزة وقدوة حقيقية ، وقيادة ميدانية مباشرة يتمثل فيهم الصراط المستقيم في أعلى نسبه في كافة حياتم العامة ، كما كان رسول الله (ص) حُلقُهُ القُرْآنُ ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُدَاهُمُ عَلَى اللهُ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ اللهُ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ اللهُ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً اللهُ الله عَلَيْهِمْ مِنْ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً اللهُ الله عَلَيْهِمْ مِنْ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً اللهُ الله عَلَيْهِمْ مِنْ اللهُ عَلَيْهِمْ) يحصل الغضب الإلهي عند تجاوز الإنسان الحدود والأصول والآداب الإلهية والإنسانية ، مع سبق الإصرار على الضلال .

سورة الحمد كاملة تعتمد التخلية من السلبيات ، والتحلية بالإيجابيات، جميع السورة تدعو إلى التحلي بالإيجابيات ، وفي نهاية السورة أكدت التخلي عن السلبيات ، وخصصت سلبيتين خطيرتين، تتفجر منهما كافة السلبيات والإنحرافات، للتحذير منهما. (الْمَعْضُوب عَلَيْهِمْ): أشد

الطرق إنحرافاً وخطورة وضلالاً وظلماً من طريق الضالين، ويتعمم خطورته على الفرد وعلى المجتمع . والمغضوب عليهم هم ضالون ، ولكنهم تفننوا في الضلال ، وإختصوا في تداوله وإمتهنوه حتى وصلوا إلى أقصى درجاته ، وارتكبوا أشنع أفعاله ، بحيث لم يستحوا من شيء ، والذي لا يستحى يفعل ما يشاء ، ولو كان خارج الحس الإنساني كقوله ﴿**وَلا تَقْعُدُوا بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوعِدُونَ** وَتَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِهِ وَتَبْغُونَهَا عِوَجاً ﴾ الأعراف/٨٦. وقوله تعالى (وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللَّهِ) النحل/١٠٦ والْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ شر أهل الأرض قولاً وعملاً ، ظاهراً وباطناً، وهؤلاء أعداء الله ورسله ورسالاته، وأعداء القيم والمبادئ والفضائل وأعداء الإنسانية بفنون العداء! ومن مصاديق الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ اليهود الصهاينة. (وَلا الضَّالِّينَ) الضائعين التائهين المنحرفين عن الحق، المشوشين في العقيدة المتسامحين في إرتكاب الشهوات والمنكرات في غرر الحكم: (كَيْفَ يَسْتَطِيْعُ الْهُدَى مَنْ يَغْلِبُهُ الْهَوَىْ؟!)، وهم الذين إنحرفوا عن شبهة بلا تعقل ولا تفكّر ، ويعيشون الوهم بإعتناقهم خير العقائد ، وأنهم يعملون أفضل الأعمال ويتصورون أنفسهم أَهُم خير الناس، ولكنهم شر الناس ﴿أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً ﴾ فاطر/٨ ، وقوله تعالى ﴿قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ، الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ الكهف/١٠٤، ومن مصاديق الضَّالِّينَ النصاري المنحرفون عن الإنجيل الصحيح. وإطلاق معنى (وَلا الضَّالِّينَ) للدلالة على سعته وعدم تقييده لأن الله لم يبرئ المسلمين من الضلال والغضب ، إذا عملوا نفس الأعمال الفاسدة التي يعملها اليهود والنصارى الضالون والمغضوب عليهم ، عن الإمام الصادق (ع) : (إنَّ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ النُّصَّابُ (النواصب)) ، (الضَّالِّينَ) : أَهْلُ الشُّكُوكُ)تفسير نور الثقلين ٢٥/١ كأحد المصاديق ﴿ وَلا تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُّوا كَثِيراً وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيل ﴾ المائدة/٧٧ .

فائدة: ١- نلاحظ في هذه السورة على إيجازها قد إحتوت أنواع التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبية (رَبِّ الْعَالَمِينَ) وتوحيد الإلهية (إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ) وتوحيد الأسماء والصفات (الحُمْدُ للهِ) و(إِهْدِنَا الصِرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ) و (مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ) . ٢- قوله تعالى ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنْ الْمُثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ الْحَجر/٨٨ ، وقد قابل السياق القرآن (سَبْعاً مِنْ الْمَثَانِي) مقابل (الْقُرْآنَ الْعَظِيمَ الْحَجر/٨٨ ، وقد قابل السياق القرآن العظيم وهي خلاصة القرآن ، وجُمع المُعظيمَ ) مما يدل أن السبع المثاني وهي الفاتحة تعدل القرآن العظيم وهي خلاصة القرآن ، وجُمع أهداف القرآن في أم الكتاب (سورة الحمد) وهي أعظم سورة في القرآن الحكيم . ٣- سورة الحمد عُمْن وعشرون كلمة جمعت في سبع آيات ولكنها تؤدي معنى (٦٢٣٦) آية في القرآن الكريم . ٤- وهي السورة الرئيسة في كل صلاة فلا صلاة إلاّ بفاتحة الكتاب . ٥- سورة الفاتحة (أم القرآن) إعجاز مركز في القرآن المعجز ، ٦- لو أن المسلمين عرفوا حقيقة هذه السورة المباركة لكفتهم هداية ودراية ورعاية ! ٧- البراءة من المغضوب عليهم والضالين هو التجسيد العملي لكفتهم هداية ودراية ورعاية ! ٧- البراءة من المغضوب عليهم والضالين هو التجسيد العملي

للولاء الخالص لله والتبري من أعدائه وأعداء رسله ورسالاته ، فهذه البراءة للفرد وللمجتمع تحصّن المجتمع الإسلامي من أضرار ومفاسد المغضوب عليهم والضالين ﴿لا تَتَوَلُّوا قَوْماً غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ المتحنة/١٣ . ٨- الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِّينَ أول إنحراف الإنسان عن الهداية يقع في أول الضلال ، وكلّما ابتعد عن الهداية تعمّق فيه الضلال ، وكلّما غرق في الضلال وصل إلى المغضوب عليهم ، والمغضوب عليهم أقصى درجات الضلال! والْمَغْضُوب عَلَيْهمْ جامع للعيوب ومساوئ الصفات والمتعدي لحدود الله، والمتعدي على حقوق الناس والظالم لنفسه ، فهو من شرّ الناس . في غور الحكم: (شَرُّ النَّاس مَنْ لاَ يُرْجَى خَيْرُهُ وَلاَ يُؤْمَنُ شَرُّهُ) . ٩- وردت لفظة (الضلالة) ومشتقاتها في القرآن الكريم حوالي مئتي مرة فقد جاءت تارة بمعني الحيرة ﴿وَوَجَدَكُ ضَالاً فَهَدَى ﴾ الضحي/٧ ، وبمعنى الضياع ﴿أَضَلَّ أَعْمَاهُمْ ﴾ مُجِّد/١ ، وتارة يأتي ﴿ضَلالٍ مُبِينِ ﴾ ، ﴿ضَلالٍ بَعِيدٍ ﴾، ﴿ضَلالٍ كَبِيرٍ ﴾. ١٠- تسمية النبي (ص) لسورة الحمد بر (فاتحة الكتاب) يدل أن آيات القرآن جُمعت على عهد النبي (ص) في مصحف تصدرته هذه السورة في الترتيب لا فِي النزول ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴾ القيامة/١٧ ، عن إبن عباس : (إِنَّ لِكُلِّ شَيءٍ أَسَاْسًا ، وَأَسَاْسُ الْقُرْآنِ فَانْجَةُ الْكِتَاْبِ) الجامع لأحكام القرآن/١١٣/ وهي قرآن كامل بشكل مضغوط، عن النبي (ص): (مَنْ قَرَأَ فَاتِحَة الْكَتابِ فَكَأَنَّمَا قَرَأَ التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيْلَ وَالزَّبُورَ وَالْفُرْقَانَ) الدر المنثور ١ص٤. ١٠ وي: جميع الكتب السماوية تلخصت في القرآن ، وتلخّص القرآن في سورة الحمد وتلخصت سورة الحمد بالبسملة والبسملة أفضل آية في القرآن وهي تاج لكل سورة ، عن الإمام الصادق (ع) : (الْبَسْمَلَةُ تِيْجَانُ السُّور).

1 1 - سورة الحمد ظاهرها أنيق وباطنها عميق (سورة الحمد إعجاز مركز في القرآن المعجز): سورة أم الكتاب لا تُفهم بشكل مجرّاً ومستقل عن باقي الأجزاء الضرورية المتصلة بما وهي منظومة عقائدية تربوية متماسكة عالية المضامين ، متصلة آياتما السبع الواحدة بالأخرى إتصالاً علمياً حركياً واقعياً عملياً واسعاً ، وإذا لم نستوعبها بمذا الإتصال فسوف نقع في الإنفصال ، وسيحصل الفهم المجرّاً ، ولم يظهر لنا أن فيها ﴿تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ ، ﴿وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ ، (ما فرّطَ الله فيها من شيءٍ) وبالتالي نعيش الفهم السطحي المجرّاً والعمل السطحي والمنزلة السطحية ، وبالتالي سوف يختلف التخطيط عن التنفيذ والطموح عن الإمكان ، وتختلف النتائج عن المقدمات. فائدة: عن الإمام الرضا (ع): (من تجاوز بأمير المؤمنين علي (ع) العبودية، فهو من المغضوب عليهم ومن الضالين )نور الثقلين اص٢٥

وفي الختام قوله تعالى ﴿قُلْ هُوَ نَبَأٌ عَظِيمٌ ، أَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ ﴾ ص/٦٥- ٦٨ ، وآخر دعوانا ﴿أَنِ الْمُيسَّرِ) لسورة الحمد بعون الله تعالى ، الحُمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ يونس/ ١٠. تم (وَعيُ القُرآنِ الْمُيسَّر) لسورة الحمد بعون الله تعالى ، بقدري لا بقدرها، بجهد متواصل ، فلله الحمد والمنة وبالحمد تتم الصالحات وتزداد البركات

# وتدفع النقمات ، بتأريخ ١٥/ربيع الأول/٣٦٦هـ الموافق ١٤٣٦/١٩ مع تصحيحها عدة مرات وتدقيقها في العراق – الكاظمية ومن الله التوفيق بقلم الباحث : مكى قاسم البغدادي



#### من مقاصد السورة:

سورة البقرة مدنية وأطول سور القرآن ، فهي تشمل الأحكام التشريعية في العقائد والعبادات والمعاملات والأخلاق وفي قضايا الزواج والطلاق والعدة والميراث وتحريم نكاح المشركات...، وتناولت صفات المؤمنين والكافرين والمنافقين وتحدثت عن أهل الكتاب واليهود خصوصاً وما تنطوي عليه نفوسهم الشريرة من اللؤم والغدر والخيانة ، وتحدّثت وعن الربا وخطورته وعن الحج والعمرة واليوم الآخر وعن التوبة وعن أحكام الجهاد في سبيل الله ، وعن بدء الخليقة وخلق آدم وحواء... إلخ. سمّيت (سورة البقرة) لأن فيها قصة البقرة وتكون برهاناً على قدرة الله في إحياء الخلق بعد الموت.. فضلها : عن النبي (ص) : (مَنْ قَرَأُهَا فَصَلَوَاْتُ اللهِ عَلَيْهِ وَرَحْمَتُهُ ، وَأُعْطِيَ مِنَ اللّه عَلَيْهِ وَرَحْمَتُهُ ، وَأُعْطِيَ مِنَ اللّه عَلَيْهِ وَرَحْمَتُهُ ، وَأُعْطِيَ مِنَ اللّه عَلَيْهِ وَرَحْمَتُهُ ، وَاللّه اللهِ سَنَةً ، لا تَسْكُنُ رَوْعَتُهُ ) مجمع البيان ١/٥٠، وعنه (ص) (إنَّ لكُلِّ شيءٍ النام القرآنِ سورة البقرة) المصدر السابق.

ملاحظة عامة: كل فضل من فضائل سور القرآن كلها يعتمد على مقدار الصدق والعمل من الإنسان ومقدار الرضا من الله عز وجل تجاه الإنسان وليس بالمنى والأماني ، وكل فضل بشرطه وشروطه والإلتزام بمنهج الله من شروطه.



راجع معناها في سورة الحمد.

1 - ﴿أَلَمْ ﴾: تقرأ (ألف) (لام) (ميم)، تسمّى فواتح السّور، الحروف المقطعة من المتشابهات والمبهمات ، وظنية الدلالة. إغّا تصير بعد التركيب لفواتح السور القرآنية وحذف المكررات : (صراط عليّ حقٌ نمسكُهُ). إن الله تجلّى لخلقه بكتابه ، عن الإمام علي (ع) : (إِنَّ هَذَاْ الْكِتَابُ الَّذِي أَنْزَلْتُهُ هُوَ الْخُرُوفُ الْمُقَطَّعةُ الَّتِي مُنْهَا (اَلِفٌ لامٌ ميمٌ) وَهُوَ بِلُغَتِكُمْ وَحُرُوفِ هِجَائِكُمْ فَأْتُواْ بَيْلِهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِيْنَ) تفسير الصافي ١١/١، فإنهم عجزوا عن الإتيان بمثله أو بعشر سورٍ مثله أو بسورة قصيرة واحدة مثله ، فلذلك أعظم برهان على إعجاز القرآن وعظمته وأنه من كلام الرَّحمان

﴿الرَّحْمَنُ، عَلَّمَ الْقُرْآنَ ﴾ الرحن/١-٢، وكلام الخالق فوق كلام المخلوق. إن كلام الله في القرآن بليغ ومعجز ومكوّن من جنس الأحرف العربية التي يتكون منها كلامكم فمن هذه الحروف وأمثالها تتألف آيات القرآن وهي في متناول أيديكم وبلاغتها وفصاحتها فوق قدرتكم وهكذا الحروف المقطعة في أول سور القرآن. وقيل: إنّا أسرار ورموز بين الله ورسوله، وقيل: إنّ أحد الأهداف لهذه الحروف هو جلب إنتباه المستمعين ودعوتهم إلى السكوت والإصغاء لأن وجود هذه الحروف في مطلع الكلام شيء لم يسبق له مثيل في كلام العرب.

#### ٢ - ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا مرَبُ فِيهِ هُدُى الْمُتَّقِينَ ﴾

الرّيب : الشك. ذلك القرآن كلام الله لا شك فيه أنه تنزيل من رب العالمين لمن تفكر وتدبر ، حيث بلغ الغاية والنهاية على صدقه وعلمه وتطوره ، وأنه المعجزة الخالدة التي تحيا مع دوام الحياة ، وتحدّى الله به كل جاحد ومعاند، فهو يعلو ولا يعلى عليه ، لأنه الحق ﴿فَمَاذَا بَعْدَ الْحُقِّ إِلاَّ الضَّلالُ ﴾ يونس/٣٢ ، وإرتاب بعض النَّاس فيه لجهلهم بحقيقته (ذَلِكَ الْكِتَابُ) (ذَلِكَ) : إشارة إلى البعيد ، بينما القرآن الكريم قريب من النفوس وبين النّاس يقتضي أن تكون الإشارة للقريب (هذا الكتاب) والسبب يعود إلى بيان سمّو القرآن ورفعته فهو قمّة القمم في هذا الوجود ، لذلك تناسب مع رفعته إشارة البعيد كقوله ﴿ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحُكِيمِ ﴾ لقمان/٢ ، (تلك) إشارة إلى البعيد للسبب نفسه (هُدًى لِلْمُتَّقِينَ) : القرآن مصدر هداية للذين يتقون المعاصى ويعملون بطاعة الله تعالى. الهداية : الدلالة والرشاد للخير. و(الهداية) : خلاصة ما جاء بها القرآن لتصل إلى الناس والهداية القاعدة الأساسية للقرآن ولجميع رسالات الأنبياء. والقرآن يهدي إلى حكم الله وشريعته ، والهداية: حقيقة هذا الكتاب وطبيعته ومحتواه ، فهو نور ورحمة وبشرى للمتقين ، (والتقوى): درع للقلوب وتزكية للنفوس، ومنهج في السلوك واستقامة في القول والعمل في كل الحالات. والتقوى : أنّ لا يراك الله حيث نماك ولا يفقدك حيث أمرك ، والهداية لكلّ الناس ﴿ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ البقرة/١٨٥، وإنما خصت الهداية بالمتقين لاستعدادهم النفسي لترك الضلال وأنواعه ، والاهتداء إلى الحقيقة التي خلقنا الله من أجلها وإنهم يحملون في أنفسهم حبّ الهداية للناس ، فصارت الهداية عامةوهداية خاصة وتميّز هداية القرآن فإنها أفضل هداية ﴿إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى ﴾ البقرة/١٢٠ ، والتقوى : من وقى نفسه من المحرمات والسلبيات واهتدى إلى الطاعات والإيجابيات، لذلك التقوى من خُلُق الأنبياء ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ التغابن/١٦، و(مَنْ إتَّقَى الله وَقَاهُ) فصار القرآن كتاب هداية للتي هي أقوم لكل من يريد الهداية ﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قُلْبَهُ ﴾ التغابن/١١ ، في غرر الحكم: (التَّقْوَى : مُنتهى رضَا اللهِ مِنْ عِبَاْدِهِ، وَحَاْجَتَهُ مِنْ خَلْقِهِ).

٣ - ﴿الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاة وَمِمَّا مَهَرَ قُنَاهُ مُر يُفِقُونَ ﴾

الصفة الأولى للمتقين (يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ) الذين يصدقون بما غاب وخفى عن العباد ، ولم تدركه حواسهم ، من عالم الغيب ويوم القيامة والإيمان بالله والجنة والنار ... إلخ مما لا ينكره العقل السليم، أما ما يرفضه العقل السليم فلا يسمى غيباً ، بل إنحرافات وخرافات وسخافات وشعوذة.. والإيمان بالغيب: هو العتبة التي يجتازها الإنسان المؤمن فتتجاوز مرتبة الحيوان الذي لا يدرك إلا ما تدركه حواسه إلى مرتبة الإنسان الذي يدرك أن هذا الوجود أكبر من ظاهره المشهود ، والإيمان بالغيب : هو من مزايا الإنسان عن عالم البهائم ، والبهائم تسبح لله في عالم التكوين في غرر الحكم: (أصْلُ الإِيْمَانِ حُسْنُ التَّسْليم لأمر اللهِ). والغيب: ما غاب عن الحس وخفى عن علم العباد ، وهو قسمان: غيب غاب عنك ، وغيب غبت عنه ، فالذي غاب عنك عالم الأرواح وهو معك ، أما الذي غبت عنه بالوجود وهو الله تعالى ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾ الحديد/٤ ، فهو قريب منك وأنت لا تشعر ﴿ وَغَنْ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ ق/١٦، ومعنى (الإيمان): التصديق بالقلب والإقرار باللسان والعمل بالأركان عن النبي (ص): (أَفْضَلُ الإِيمَاْنِ أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ اللهَ مَعَكَ حَيْثُمَا كُنْتَ)كنز العمال خبر٦٦، قال (يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ) ولم يقل (يعلمون الغيب) وبهذا الإيمان يتميز المسلم من الكافر ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ ﴾ يونس/٣٩ ، ويدخل في الإيمان بالغيب بجميع ما أخبر الله به من الغيوب وأحوال العالم الآخر وما أخبرت به الرسل من ذلك كقوله (مَنْ حُشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقُلْبِ مُنِيبٍ) ق/٣٣، وقوله (الَّذِينَ يَخْشُوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ وَهُمْ مِنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ) الأنبياء/٩٥، راجع تفسير الآية في وعي القرآن المُستر.

والصفة الثانية للمتقين (ويقيمون الصلاة): يؤدونما على أكمل وجه أمر به الله تعالى ، ويداومون عليها بمواقيتها وفي وقت فضيلتها مع مقدماتما ، مع تمام الطهارة والوضوء والركوع والسجود والتلاوة والخشوع ، والصلاة عمود الدين وتنهى عن الفحشاء و المنكر عن الإمام على (ع): (الصَّلاةُ مِيزَانٌ فَمَنْ وَقٌ ، إسْتَوْفَى) البحار ٢٦٤/٨٤، ويرتفع المصلي ويتسامى أخلاقياً بهذه العبادة لله تعالى عن عبادة العباد والشهوات وحب الدنيا وحب الذات والأنا.. (وثما رزقناهم ينفقون) وهذه الصفة الثالثة للمتقين ، يعترفون بأن ما لهم هو من نعم الله عليهم ، ومنه ينبثق البر والإحسان والتضامن بين عيال الخالق لتتقوى الروابط الإنسانية ، والإنفاق اللائق يعبر عن تقوى خالصة وإيمان بالغيب وثقة تامة بالله والنفقة معنى عام يشمل المال والزكاة وغيرها ، كنفقة العلم والأخلاق والإختصاص وقضاء حوائج الناس وتقدم المجتمع.. فهي نفقة متنوعة مادية ومعنوية سرية وعلنية ، عامة وخاصة ، صغيرة وكبيرة، وفردية وجماعية وكل إنسان ينفق من موقعه وبقدره... وكثيراً ما يقرن القرآن الكريم بين الصلاة والزكاة بمعناها العام باعتبار (لِكُلِّ شَيْءٍ زَكَاةٌ) غرر الحكم، (إنفاق الأموال) وهذا دليل على علاقة العبادة بالمعاملة وعلاقة الأقوال بالأفعال كوحدة واحدة واحدة

متحدة. عن الإمام الصادق (ع): (لا صَلاَةَ لِمَنْ لاَ زَكَاْةً لَهُ ، وَلاَ زَكَاْةً لِمَنْ لاَ وَرَعَ لَهُ) البحار ٢٥٢/٨٥٠.

# ٤ - ﴿ وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَبِلِكَ وَبِالآخرَ وَهُدُ يُوقِنُونَ ﴾

وهذه الصفة الرابعة للمتقين يؤمنون بالقرآن والتوراة والإنجيل والزبور ، وهذا يعطيك الشعور بوحدة البشرية ووحدة دينها وربِّما ومعبودها ، وهذا الإيمان تنقية للروح من التعصب الذميم ضد الديانات المتنوعة ما داموا على الصراط المستقيم صراط الله ﴿مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر وَعَمِلَ صَالِحًا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ المائدة/٦٩ ، (وَبِالآخرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ) : اليقين بعالم الآخرة هو مفرق الطريق بين من يعيش بين حدود الحواس الضيقة (العالم المادي) ، ومن يعيش بعالم ما وراء الحواس (العالم المعنوي) ، بين من يشعر أن حياته على الأرض كل ما له في هذه الدنيا ، ومن يشعر أن حياته على الأرض ابتلاء مؤقت يمهّد للجزاء الدائم ، وأن الحياة الخالدة إنما هي في العالم الآخر ، وراء هذه الدنيا المحدودة الصغيرة أما درجة اليقين فهي غني وفلاح وصلاح ونجاة أما منازل اليقين فهناك (علم اليقين) و(عين اليقين) و(حق اليقين) في نهج البلاغة خطبة١٥٧: (بالْيَقِيْنِ تُدْرَكُ الْغِاْيَةُ الْقُصْوَى).

#### ﴿ أُولَٰذِكَ عَلَى هُدَّى مِنْ مَرْبِهِ مُ وَأُولَٰذِكَ هُـمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾

أولئك المتصفون بهذه الصفات عالية المضامين ، على علم وبصيرة وإيمان ونور من الله ، واستعمال حرف (على) في عبارة (عَلَى هُدًى مِنْ رَجِّهُ) يوحى بأن هداية الله للإنسان على قدر استحقاقه لها ﴿ وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ﴾ الأعلى /٣ ، وإن هذه الهداية شأن عظيم ، وهي مثل سفينة يركبها هؤلاء المتقون لتوصلهم إلى الفلاح (وَأُوْلَئِكَ هُمْ الْمُفْلِحُونَ) كرر سبحانه (أُوْلَئِكَ) لأنهم تميزوا عن غيرهم بفضيلتين : الهدى إلى دين الله ربهم والظفر بمرضاة الله وثوابه.

# 7 - ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَمْ تَهُمْ أَمْرُ لَمْ تُعذِيرُهُمُ وَلا يُؤْمِنُونَ ﴾

الكفر : ستر الشيء وتغطيته ، لقد غطى الضلال على فطرتهم فلوثها فلم يؤثر فيهم التذكير والعظة وسيطر عليهم الكفر والعناد والإلحاد. الإنذار: التحذير من العذاب. سَوَاءٌ: يتساوى عندهم. قدّم الله تعالى ذكر الأتقياء وأخرّ ذكر الأشقياء ، وأنهم لا يستجيبون لداعي الله ، وإن بالغ في الوعيد والتهديد ، ويتساوى لديهم خوّفتهم بالنار أو شوّقتهم للجنة ، بعد أن أعماهم العناد ، فكان حاجزاً على قلبهم عن نفوذ الإيمان ، وللسمع عن تفهم الحق ، وللأبصار إدراك آيات الله الكثيرة عن الإمام الباقر (ع) : (إِنَّ أَقْرَبَ مَاْ يَكُوْنُ الْعَبْدُ إِلَى الْكُفْرِ ، أَنْ يُؤَاْخِيَ الرَّجُلَ عَلَى الدِّيْنِ ، فَيُحْصِيَ عَلَيْهِ عَثَرَاتِهِ وَزَلاّتِهِ لِيُعَيِّفَهُ هِمَا يَوْمَا مَا )البحار ٥٧٥ . الكفر في كتاب الله على خمسة أوجه: الجحود بالربوبية وهو القول لا رب ولا جنة ولا نار ، كفر الجحود على المعرفة ﴿وَجَحَدُوا كِمَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ النمل/١٠، وكفر النعم ﴿هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُو أَمْ أَكْفُرُ النمل/٢٠، والكفر بترك ما أمر الله وكفر البراءة ﴿كَفُرْنَا بِكُمْ ﴾ الممتحنة/٤، أي تبرأنا منكم. ٧ - ﴿خَتَمَاللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِ مُوعَلَى سَمْعِهِ مُوعَلَى أَبْصَامِ مِمْ غِشَاوَةُ وَلَهُ مُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾

الختم: التغطية والطبع. طبع الله على قلوبهم بذنوبهم ، فلا يدخل فيها نور الهداية ، والقلب المختوم عليه هو القلب القاسي التي تطمس بصيرته ، وما قست القلوب إلاّ لكثرة الذنوب (وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ) غطاء لأن سمعهم وأبصارهم مغطّاة بحجب كثيفة ، وأجهزة الإستقبال عندهم معطلة! ، يرون الحق فلا يتبعونه ويسمعونه فلا يعونه لأن قلوبهم مقفلة لا ينفذ إليها شيء من نور الإيمان. فائدة: إنهم بلغوا الغاية القصوى في العناد والكبرياء حتى صارت على قلوبهم أغلفة وعلى أبصارهم حجب لا يرون معه الحق ولا يعونه.

# ٨ - ﴿ وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمُّنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيُوْمِ الْآخِرِ وَمَّا هُـهُ بِمُؤْمِنِينَ ﴾

هذه هي الطائفة الثالثة (المنافقة) الذين يظهرون الإيمان لنطقهم بالشهادتين ويؤدون العبادات للناس وليس لله ويبطنون الكفر، وبيّن خطرهم بشيء من التفصيل لصفاقم أنهم يقولون آمنا بالله بالسنتهم، وصدقنا باليوم الآخر وبيوم القيامة (وما هم بمؤمنين) ولا مصدقين بقلوبهم، لأنهم يقولون من دون إعتقاد. عن الإمام الصادق (ع): (أَرْبَعُ مِنْ عَلاَمَاتِ البِّفَاقِ: قَسَاْوَةُ الْقَلْبِ، وَجُمُّودُ الْعَيْنِ، وَالإِصْرَارُ عَلَى الذَّنْبِ، وَالْحِرْصُ عَلَى الدُّنْيَا) البحار ١٧٦/٧٢، وهم يظنون في أنفسهم الدهاء والقدرة على المؤمنين (يُدبِّرُ الْمُدبِّرُونَ وَالْقَضَاءُ يَضْحَكُ!).

# ٩ - ﴿ يُخَادِعُونَ اللَّهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلاَّ أَنْسُهُ مُ وَمَا يَشْعُمُ وَنَ

الخِداع: المكر والإحتيال وإظهار خلاف الباطن. يعملون عمل المخادع بإظهار الإيمان مع المؤمنين وإخفاء كفرهم عليهم، يعتقدون—بجهلهم— أن ذلك نافعهم. وما يعلمون أن الله لا يُخدع لأنه أقرب إلينا من حبل الوريد ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ النساء/١٤ والله يستدرجهم من حيث لا يشعرون، ويجازيهم على خداعهم بما يستحقون ولو بعد حين، والله عزّ وجلّ منزّه عن الخداع فسمى الله جزاءهم خداعاً بطريق المماثلة لأن وبال خداعهم راجع عليهم، وكأنهم يعملون لإهلاك أنفسهم وهم لا يشعرون(وَمَا يَخْدَعُونَ إِلاَّ أَنفُسَهُمْ) لأن فعلهم المخادع راجع عليهم، وإن حبل المخادعة قصير مثل حبل الكذب قصير. وهذا تثبيت لقلوب المؤمنين، وإضعاف كيد المنافقين(وَمَا يَشْعُرُونَ) بسوء العاقبة ولا يُحسّون بذلك لتمادي غفلتهم، في غرر الحكم: (احذروا النَّقِيَّ (ص)سئيلَ في مَا النَّجَاةُ غَدَا الْعَلَمُ على طريق الفساد.عن الإمام الصادق (ع): (إنَّ النَّعَالُ وَيَ مَا النَّجَاةُ غَدَا الْعَامُ وقيمة الأحياء ولذة الوجود.

# • ١ - ﴿ فِي قُلُوبِهِ مُرَضُ فَنَرَادَهُ مُ اللَّهُ مَرَضاً وَلَهُ مُ عَذَابٌ أَلِيدٌ بِمَا كَانُوا يَكُذُ بُونَ ﴾

المرض المعنوي (النفسي) (المرض في الدين) أشد من المرض المادي ، ومرض القلب أخطر من مرض الجسد ، ومرض القلب : النفاق والشك والإعتقاد الفاسد ، وجميع الرذائل ، في طبيعتهم آفة وفي قلوبهم علّة ، وفي نفوسهم خسّة ، تجعل بينهم وبين الهداية حاجزاً ، فيضلون عن سبيل الله ، وينحرفون عن صراطه المستقيم ، فيرتكبون أنواع الكبائر القبيحة والتي منها يندى لها الجبين ، وجعلهم يستحقون من الله أن يزيدهم مرضاً فوق مرضهم كقوله (فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ) الصف/ه فلما انحرفوا باختيارهم إلى الضلال، فأخذهم الله إلى نهايته ومنعهم ألطافه، (وَهُمُ عَذَاب ألِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ) دخل الشك والنفاق في قلوبهم فزادهم رجساً وضلالاً ، فهو عذاب معنوي أكثر ألماً من العذاب المادي ، كان عذابهم بسبب كذبهم في دعوى الإيمان. وعن حكمة النبي (ص) في عدم قتله المنافقين مع علمه ببعضهم إنه (ص) قال لعُمَر مرة : (أَكْرَهُ أَنْ يَتَحَدَّثَ النبي (ص) في عدم قتله المنافقين مع علمه ببعضهم إنه (ص) قال لعُمَر مرة : (أَكْرَهُ أَنْ يَتَحَدَّثَ

# 1 1 - ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ مُلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَمْنُ صَالُوا إِنْمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾

كان المنافقون يتجسسون على المسلمين ، ويفشون أسرارهم للأعداء ، وإذا نحوا عن هذا الفساد اللئيم (قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ) خالصون من العيوب ، فهم يفسدون كثيراً في الأرض، ولكن يسمون فسادهم تحت شعارات الإصلاح وهكذا يغيرون الحقائق ويقلبون المفاهيم ، فعلى الإنسان أن لا يكون ضحية هؤلاء المنافقين المتلونين وهم في كل زمان ومكان في غرر الحكم: (نِفَاقُ الْمَرْءِ مِنْ ذُلِّ يَجَدُهُ فِيْ نَفْسِهِ) وفيه أيضاً (الْكَذِبُ يُؤدِّيْ إِلَى البِّفَاقِ).

### ١٢ - ﴿ لَا إِنَّهُ مُ مُ الْمُفْسِدُ وَنَ وَلَكِنْ لا يَشْعُرُونَ ﴾

(ألا): أداة استفهام وتنبيه وهنا للتنبيه على عيوبهم أي لا يرون ما هم فيه من عيوب ورذائل ، لأنهم انقلبت عندهم المقاييس الصحيحة ، وفقدوا شعورهم بضلالهم ، بسبب استغراقهم في أنواع الفساد، وهكذا الاستدراج بالفساد يُعمي ويُصم ويذل الرقاب. في نهج البلاغة حكم ٢٥: (إذَا رَأَيْتَ رَبَّكَ سُبْحَانَهُ يُتَابِعُ عَلَيْكَ نِعَمَهُ وَأَنْتَ تَعْصِيهِ فَاحْذَرْهُ!).

# ١٣ - ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ مُ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنْوِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَقَاءُ أَلا إِنَّهُمُ هُمُ السُّفَقَاءُ وَكَكِنْ لا يَعْلَمُونَ ﴾

لا يزال يصف المنافقين: إتبعوا سبيل العقلاء والمؤمنين من الناس، إنهم كانوا يأنفون من الإستسلام للنبي (ص) ويرونه خاصاً بالفقراء وغير لائق بقيادات القوم، وفي هذا الوصف إعجاب بأنفسهم واستصغار بالآخرين، ثم (قَالُوا: أَنُوْمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ أَلا إِنَّهُمْ هُمْ السُّفَهَاءُ) والسفيه: الجاهل الذي لا يميز بين الطيب والخبيث، والسفه: ناتج من ضحالة العقل وسوء الفهم وحقارة الطبع، إنهم من وصفوهم بالسفهاء قد توصلوا إلى الإيمان واستذوقوا حلاوته، وإن

وجهاء القوم أعرضوا عن الإيمان ، فهم السفهاء حقاً (ولكن لا يعلمون) سفاهة رأيهم إنهم يتابعون عيوب الناس ويغفلون عن عيوب أنفسهم. قيل للحسن بن علي (ع) : ما السفه ؟ قال (ع) : (إِنَّبَاعُ الدُّنَاةُ وَمُصَاْحَبَةُ الْغُواْقِ) تحف العقول ص١٦٣، وعن الإمام الصادق (ع) : (إِنَّ السَّفَة خُلُقُ لَيْمِ يَسْتَطِيلُ عَلَى مَنْ هُوَ دُونَهُ وَيَخْضَعُ لِمَنْ هُوَ فَوْقَةُ) البحار ٢٩٣/٧٥، في غرر الحكم: (إِذَا حَلَمْتَ عَنْ السَّفِيْهِ غَمَمْتَهُ ، فَزِدْهُ غَمّاً بِحِلْمِكَ عَنْهُ). فائدة: السفه: سخافة العقل ، النفاق : فساد العقيدة ، الأحمق : جامع لقبائح العيوب فيجمع بين ضحالة العقل وفساد العقيدة ، وسوء الخُلق والخيانة في التعامل وكلامه فيما لا يعنيه وجوابه عما لا يسأل عنه وتحوره في الأمور.. لذلك الأحمق لا دواء له.

# ٤ ١ - ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنًا وَإِذَا حَلُوا إِلَى شَيَاطِينِهِ مُ قَالُوا إِنَّا مَعَكُ مُ إِنَّمَا مَحْنُ مُسْتَهُمْ إِنُّونَ ﴾

وإذا رأوا المؤمنين أظهروا لهم الإيمان كذباً ونفاقاً (وَإِذَا خَلُوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ) وإذا انفردوا برؤسائهم وكبرائهم من أهل الفسق والنفاق (قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَعْنُ مُسْتَهْزِئُونَ) قالوا لهم نحن مثلكم ومعكم على الكفر والكره للإسلام ، وإنما نستهزئ بالقوم ونسخر منهم بإظهار الإيمان ، فهم منافقون دجالون يظهرون بوجهين ويتكلمون بلسانين فهم أداة خطرة لتمزيق الأمة الإسلامية ، فوجَّه سبحانه التهديد لهم.

# ١٥ - ﴿اللَّهُ يَسْنَهُ زِئُ إِمِدُ وَيَمُدُّهُ مُ فِي طُغْيَانِهِ مُ يَعْمَهُونَ ﴾

(الله يَسْتَهْزِئُ كِيمْ) الاستهزاء : السخرية. الله يجازيهم على استهزائهم بالإمهال دون الإهمال ، فإن الله يمهل ولا يهمل ﴿وَأُمْلِي هُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾ القلم/ه ؛ ، إن الله مجازيهم جزاء الاستهزاء ، ومعاقبهم عقوبة الخداع ولو بعد حين ، ومثل ذلك ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا ﴾ الشورى/، ؛ ، ثم قال تعالى (وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَاكِمْ يَعْمَهُونَ) العمه : الحيرة في الأمر والعَمَه في البصيرة وفي القلب ، والعَمَى : في العين المعنى : يمهلهم كثيراً ويتركهم في ضلالهم يتخبطون ويترددون حيارى لا يجدون إلى المخرج منه سبيلاً ، مثل قوله ﴿قُلْ مَنْ كَانَ فِي الضَّلالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدّاً ﴾ مريم/٥٧ ، في غرر الحكم: (في طُغْيَاكِمْمُ) : (الظَّالُمُ طَأْغٍ يَنْتَظِرُ إِحْدَى النِّقْمَتَيْنِ). عن إبن عباس : (الله يستهزئ في غرر الحكم: الله عنى الاستدراج إلى كلما أحدثوا خطيئة جدّد الله لهم نعمة ، وإنما سمي هذا الفعل استهزاء لأن ذلك في الظاهر نعمة ، والمراد به استدراجهم إلى الهلاك والعقاب الذي استحقوه بما تقدم من نفاقهم وكفرهم، عن الرضا (ع): (مختصر) (إنَّ الله لا يَسْتَهْزِئُ وَلَكِنْ يُجُازِيْهِمْ جَزَاءَ الإستهزائهم.

# ١٦ - ﴿ أُولِيْكَ الَّذِينَ اسْتَرَوُ الضَّلَالَةِ بِالْهُدَى فَمَا مَرِبِحَتْ تِجَامَرَ أَهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾

استبدلوا الكفر بالإيمان ، وأخذوا الضلالة ودفعوا ثمنها بالهدى ، (وَمَنْ لاَ يَنْفَعُهُ الْهُدَىٰ تَضُرُّهُ الضَّلاَلةُ والْذِيْ لاَ يَلِيْقُ بِهِ الْخَيْرُ يَلِيْقُ بِهِ الشَّرُ). كانوا يملكون الهدى وفي أيديهم وكان مبذولاً لهم ، لكنهم إشتروا الضلالة بالهدى ، فاغفلت الضلالة حواسهم ، وأغبى الضلال قلوبهم ، وخسرت تجارتهم بحماقتهم وسوء اختيارهم وتخبطهم كقوله ﴿وَأَمّا ثُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الهُدَى في فصلت/١٧ ، (فَمَا رَبِحَتْ تِجَارِتُهُمْ) ما ربح هذا البيع ، وخسرت هذه الصفقة المصيرية (وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ) وما كانوا راشدين في صنيعهم ذلك ، لأنهم خسروا سعادة الدنيا والآخرة... إن المطلوب في التجارة الربح مع سلامة رأس المال ، والمنافقون أضاعوهما معاً ، لأن الهدى عند الله سبحانه هو رأس المال وقد ذهب عن المنافقين ، والنفاق والتلون عندهم هو الربح فشعروا بخسران هذا التصوّر (فَمَا رَبِحَتْ تَجَارَتُهُمْ) قال الإمام على (ع) لإبنه الحسن (ع)، في نمج البلاغة فشعروا بخسران هذا التصوّر (فَمَا رَبِحَتْ ضَرِيقٍ إِذَا خِفْتَ ضَلَالَتَهُ فَإِنَّ الْكَفَّ عِنْدَ حَيْرَةَ الضَّلاَلِ حَيْرٌ مِنْ رُحُوبِ كَتَابِ ٣١ : (.. وَأَمْسِكْ عَنْ طَرِيقٍ إِذَا خِفْتَ ضَلاَلتَهُ فَإِنَّ الْكَفَّ عِنْدَ حَيْرَة الضَّلاَلِ حَيْرٌ مِنْ رُحُوبِ كَتَابِ ٣١ : (.. وَأَمْسِكْ عَنْ طَرِيقٍ إِذَا خِفْتَ ضَلاَلتَهُ فَإِنَّ الْكَفَّ عِنْدَ حَيْرَة الضَّلاَلِ حَيْرٌ مِنْ رُحُوبِ كَتَابِ ١٣٠ : (.. وَأَمْسِكْ عَنْ مَرْبِيقٍ إِذَا خِفْتَ ضَلاَلتَهُ فَإِنَّ الْكَفَّ عِنْدَ حَيْرَة الضَّلاَلِ حَيْرٌ مِنْ رَحُوبَ فيهما خسارة المنافقين الفادحة فقال :

#### ١٨ - ﴿ صُدُّ الْكُمْ عُنْيُ فَهُمْ لا يَرْجِعُونَ ﴾

صم : الذي لا يسمع ، بكم : الأخرس ، عمي : العمى في القلب أخطر من العمى في العين. وهي أجهزة الاستقبال الحسية عند الإنسان. وإذا خلق الله الآذان والألسنة والعيون للانتفاع بما ، لتلقى نور الهداية واستذواق طعم الإيمان ، حتى يستذوقوا طعم الحياة ، لأن الحياة لغز لا يحله إلا

الإيمان ، والإيمان طعم لذيذ لا يعرفه إلا الصادقون. فهم قد عطلوا آذاتهم فلا يتبعون الهدى فهم (صم) وعطلوا ألسنتهم عن قول الحق فهم (بكم) وعطلوا عيوتهم فلم يميزوا بين الخبيث والطيّب فهم (عمي) فلا رجعة لهم إلى الهدى ، لأن نفوسهم خبيثة لا يتناسب الهدى معها ، (فهم لا يرجعون) فهم مصرون معاندون على ما هم عليه من الضلال ، هذا المثل ينطبق على الأفراد وعلى الأمم التي اعتنقت الإسلام ولم تتفاعل معه ، وترددت بين منهجه المستقيم والقويم والنظم الوضعية الأخرى ، فابتليت بالخسران والخذلان في عاقبة أمرها ، وأخسر الناس من كان عِبرة للناس ، في الحديث : (الإسلام ذَلُولٌ (سَهْلٌ سَمْحٌ) لا يَرْكَبُ إلا ذَلُولاً كنز العمال خبر ٢٤٤.

١٩ - ﴿ أَوْ كَصَيْبٍ مِنْ السَمَاءِ فِيهِ ظُلْمَاتُ وَمَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُ مُ فِي آذَافٍ مُ مِنْ الصَوَاعِقِ حَذَمَ الْمَوْتِ وَاللَّهُ مُحِيطٌ بالْكَافِ مِنْ الْكَافِ مِنْ الْمَوْتِ وَاللَّهُ مُحِيطٌ بالْكَافِ مِنْ ﴾

هذا مثال آخر لوصف المنافقين زيادة في كشف شخصيتهم المتلونة ومواقفهم المضطربة. الصَيِّب: المطر، (فِيهِ ظُلُمَاتٌ) دامسة (وَرَعْدٌ) قاصف (وَبَرْقٌ) خاطف، (يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَا فِيمِ مِنْ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ) المنافقون كلما دعوا إلى خير وغنيمة أسرعوا، وهو المعبّر عنه بمشيهم على ضوء البرق، وإذا نزلت على المسلمين شدة أحجموا ورجعوا إلى كفرهم، كما وقف أولئك في الظلمات حائرين مذعورين، وهذا بيان أنّ المنافقين دائماً في قلق وخوف من كشف حقيقتهم، ولا ملجأ لهم ، فهم كمن أتته الصاعقة فإتقاها بسدّ أذنيه (وَاللّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ) وكلنا نتقلّب في قبضته ولا مفر من حكومته في قبضته ولا مفر من ملكه كقوله (فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ) التكوير/٢٦.

• ٢ - ﴿ يَكَادُ الْبُرْقُ يَخْطَفُ أَبِصَامَ هُدُكُلَّمَا أَضَاءَ لَهُدُ مَشَوًا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَدَ عَلَيْهِدُ قَامُوا وَلَوْشَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِدُ وَأَبْصَامِ هِدُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءً قِدِيرٌ ﴾

لا يزالُ في وصف المنافقين والحذر منهم. هذه الآية كناية عن شدة الهول إنهم يحاولون التخلّص من المطر الغزير ، ويكاد شدة البرق ولمعانه أن يذهب بأبصارهم في أجواء مظلمة تسلب عنهم الرؤية وتمنعهم من الهرب فلا بد أن يستفيدوا من ضوء البرق الخاطف والذي يمر بسرعة (كُلَّمَا أَضَاءَ لَمُمْ مَشُوا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا) إنهم كلما أنار لهم البرق الطريق المظلم مشوا في ضوئه ، وإذا اختفى البرق وقفوا عن السير وثبتوا في مكانهم ، وهذا تصوير لما هم فيه من غاية التحير والقلق (وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرً) لذهب في الأعضاء الحسية الرئيسة، وهذا تحذير من عقوبة دنيوية ، وهم كقوله ﴿وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنْ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِعَيْرٍ هُدًى مِنْ اللّهِ القصص/ ، ه ، هذه صورة حسية ممثلة لحركة التيه والاضطراب التي يعيشها المنافقون فهم

في قلق مستمر ينغص حياتهم! كقوله ﴿لا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلْهَا آخَرَ فَتَقْعُدَ مَذْمُوماً مَخْذُولاً ﴾ الإسراء/٢٢.

## ٢١ - ﴿ مِنَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا مَرَّ كُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُ مُ تَتَّقُونَ ﴾

لما ذكر الله الأصناف الثلاثة ، المؤمنين والكافرين والمنافقين ، وذكر ما تميزوا به من سعادة أو شقاوة، وضرب الأمثال ووضّح طرق الضلال وخطورته ، أعقبه هنا بذكر الأدلة على أحقية الله تعالى بالعبادة والطاعة. العبادة : حسن التوجه بالطاعة من جميع الوجوه التي يطاع الله منها. والعبادة لله على قدر العلم ، وأول العبادة معرفة الله جلّ جلاله ، وأصل معرفة الله توحيده وعدم الإشراك به. هذه الآية الكريمة : دعوة عامة شاملة إلى كافة الناس في العالم، من ربّ الناس ، فاطريق إلى الله مفتوح للناس جميعاً مؤمنهم وكافرهم ، وبين يدي كل إنسان شواهد كثيرة في الكون والحياة والأحياء تدعوه إلى الله خالق الخلق مدبر الأمر ، ولا يُشرك بعبادته أحداً ، وهذه نظرة خالصة بالهدى بعيدة عن الهوى والضلال والزيغ. الله ربحم تفرّد بالخلق ، فوجب أن يتفرد بالعبادة ، الذي رباكم بأصناف النعم الظاهرة والباطنة ، بعد أن خلقكم من العدم وخلق الذين من قبلكم. وللعبادة هدف سام ليصل الناس بما إلى التقوى ، فهي شلَّم ارتقاء إلى منازل عليا (لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ) ليتحقوا بالمتقين الذين هذبوا أنفسهم وساروا على هدى ربحم ، فاتبعوا منهجه ونظامه حسب ما نريد نحن. فهذبوا الهوى والنفس الأمارة بالسوء وحققوا العبودبة لله يريد الله ، وليس حسب ما نريد نحن. فهذبوا الهوى والنفس الأمارة بالسوء وحققوا العبودبة لله الخالصة له. والتقوى أعلى مراتب العبادة ، وبالعبادة نحصل على التقوى.

## ٢٢ - ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُ مُ الأَمْنُ صَ فِي إِشاً وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنْ الثَّمَرَ الْسِرِبْ قَا لَكُ مُ فَلا تَجْعَلُوا لِلْهِ أَنْدَاداً وَأَنْتُ مُ تَعْلَمُونَ ﴾

ينبه الله تعالى الناس إلى أنه سحّر لهم ما في السماوات والأرض وما بينهما ، وكل المخلوقات تسبح بحمده ولا تخرج عن أمره ، وهي غير عاقلة ، فعليكم أنتم أيها الناس العقلاء في العالم أن تنسقوا نظام حياتكم مع نظام الكون والحياة والأحياء التي كلها تطيع الله ، بوحدة واحدة متحدة ولا يشذّ عنها إلاّ الشاذ ، والشاذ يكون طُعْمٌ للشيطان ، وفريسة لإبليس الذي يضله ضلالاً بعيداً (فكل تجعفُوا لِلّهِ أَندَاداً وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ) الأنداد : جمع ند وهو الكفؤ والمثيل، وليس لله ند ولا ضد ولا نظير ، فلا تتخذوا مع الله شركاء مثل الهوى والأنا والبشر أصحاب الجاه والمال والنساء... إلخ تشركونهم مع الله في العبادة. فذكر الله لهم بعض النعم الظاهرة للجميع وهو الذي سخرها لهم لتكون مفتاحاً لمعرفة بقية النعم الظاهرة والباطنة ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ ﴾ النحل/٥٠ ، وهو الذي يستحق العبادة دون غيره ، وإنه لم يكن له شريك يساعد ولا ند يعارض ، ويشدد

القرآن في النهي عن الأنداد لتبقى عقيدة التوحيد نقية صافية. سُئل رسول الله (ص): (أَيُّ الذَّنْبِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ ؟ قَاْلَ (ص) أَنْ تَحْعَلَ للهِ نِدَّاً وَهُوَ خَلَقَكَ) نور الثقلين٤ص٣١.

٢٣ - ﴿وَإِنْ كُنتُمْ فِي مَرْبٍ مِمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُومَ وَمِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَا مَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾

بعد أن ذكر الله سبحانه وجوب الإيمان والعبادة لله ، ثبت أيضاً وجوب الإيمان بِمُحمَّدِ (ص) وبرسالته السهلة السمحة ، ومن الأدلة عليه هذا التحدي. الريب: الشك مع تممة. المعنى: وإن كنتم في شك من هذا القرآن مما نزّلنا على (عبدنا) مُحِّد (ص) وقدّم العبودبة على كونه رسول ، لأن العبودية لله أسمى من مقام الرسول والنبي ، لأنه كلما ارتفع مقام العبودية ارتفع مقام الرسول والنبي بمقدار إخلاص عبوديته لله. (فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ) يتحدى القرآن جميع الناس بكافة كفاء آتهم وعلى مدى الأجيال ، إنّ هذا القرآن بلسان عربي مبين ، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، ظاهره أنيق دقيق جذاب ، وباطنه عميق رقيق منساب ، لا تنقضي عجائبه ولا تفنى غرائبه ولاتنكشف ظلمات الناس ومعاناتهم إلا به ، فهو مصوغ من تلك الحروف العربية التي بين أيديهم ، فإن كانوا يرتابون من تنزيله ، فليأتوا بسورة واحدة من مثله ، في البلاغة والفصاحة والبيان مع عمق المعنى وسعة الدلالة وتنكير السورة للدلالة على العموم بمعنى تحدّاهم بأي سورة ولو كانت قصيرة ، لإظهار إعجاز القرآن أنه من عند الله ، أما دور الرسول (ص) فهو ناقل أمين عام على هذا الكتاب المعجز (وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ) إستعينوا بمن شئتم من أصحاب الكفاءات ليساعدوكم على معارضة القرآن ولو بسورة قصيرة (إ**نْ** كُنتُمْ صَادِقِينَ) إنه مختلق ومن كلام البشر ، وهو تحدي مفتوح إلى يومنا هذا وسيظل يتحدى أبداً. ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيراً﴾ النساء/٨٢ ، ﴿قُلْ لَئِنْ اجْتَمَعَتْ الإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيراً ﴾ الإسراء/٨٨ ، كيف يستطيع الإنسان المحدود أن يستوعب كلام الله المطلق ويأتي بمثله ، وفارق كبير بين ثقل الكلمة أوالآية التي ينزلها الله تعالى، ويكتبها الإنسان ، وسعة كلام الله في القرآن غير محدودة لسعة ذات الله المطلقة غير المحدودة فكيف ينبغي أن يتعامل الإنسان الكفوء المحدود، مع القرآن المعجز المطلق غير المحدود؟!! ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ النمل/٦ ، في غرر الحكم: (مَاْ شَكَكْتُ فِيْ الْحَقِ مُذْ رَأَيْتُهُ) ، وفيه أيضاً: (مِنْ يَتَرَدَّدْ يَزْدَدْ شَكَّا) ، إنهم بذلوا أموالهم ونفوسهم في إطفاء نور القرآن، ولكنهم لم يتمكنوا من معارضة القرآن بسورة واحدة قصيرة ، فعلمنا أن المعارضة كانت متعذرة عليهم ، فدل على أن القرآن معجز بآياته ومعجز بمبناه ومعجز بمعناه ومعجز بمغزاه ودلالاته الواسعة، وهذا دليل على صحة نبوة مُحَّد (ص).

## ٢٤ - ﴿ فَإِنْ لَـمْ تَفْعَلُوا وَكُنْ تَفْعَلُوا فَا تَقُوا الْنَامِ الَّتِي وَقُودُهَمَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾

والتحدي هنا أعجب ، ولو كان في طاقتهم تكذيبه وهم أهل اللسان والفصاحة ما توانوا عنه لحظة واحدة ، ولا شك أن حكم القرآن عليهم أنهم لم يفعلوا ولن يفعلوا وتحقق هذا كما قرره القرآن ، فكان هو بذاته معجزة فارقة (فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ) فاحذروا أن تصلوا النار بتكذيبهم. والذين ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم.. والذين يتحداهم القرآن هنا فيعجزون ولا يستجيبون فهم إذن كالحجارة وإن تبدوا في الظاهر بصورة بني آدم ، فهذا الجمع البلاغي بين الحجارة من الحجر والحجارة من الناس ، هو الأمر الذي يبين أن الذي لا يفقه لغة الكلام البليغ المعجز ، وهو يدّعي الكلام البليغ فهو كالحجارة التي لا تتأثر بالكلام البليغ المؤثر. إنه مشهد مفزع النار التي تأكل الأحجار ، ومشهد كالحجارة التي تتزاحم في النار وهم كاحجار. وأخطر ما يكون الإنسان أنه كالحجارة ! (أعِدّتْ للناس التي تتزاحم في النار وهم كاحجار. وأخطر ما يكون الإنسان أنه كالحجارة ! (أعِدّتْ للناس التي تتزاحم في النار وهم كاحجار. وأخطر ما يكون الإنسان أنه كالحجارة ! (أعِدّتْ

٢٥ - ﴿ وَبَشِيرُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُ مُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا الأَنْهَامُ كُلَمَا مُهْرِفُوا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَةٍ مِرِهْ قَالُوا هَذَا الَّذِي مُرْرِفْنَا مِنْ قَبْلُ وَأَنُوا بِهِ مُتَشَابِها وَلَهُ مُ فِيهَا أَمْرُوا جُمُطَهَمَ أُوهُمُ مُ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾
 هذا الَّذِي مُرْرِفْنَا مِنْ قَبْلُ وَأَنُوا بِهِ مُتَشَابِها وَلَهُ مُ فِيهَا أَمْرُوا جُمُطَهَمَ أُوهُ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

بعد أن هدّد وتوعد الكافرين بالجحيم، وعد وبشر المؤمنين بالنعيم المقيم الكريم (اللّذِينَ آمَنُوا) بقلوبهم (وَعَمِلُوا الصّالحات الصالحات المعمل والعبادات بالمعاملات وحسن السيرة، فصدقوا إيما فم عندما صدقوا بأعمالهم الصالحة المتنوعة، ووصف أعمال الخير بالصالحات لأن بما تصلح أحوال العباد في دنياهم وآخرتهم، ويزول بما فساد الأحوال ، فيكون بذلك من الصالحين الذين يصلحون لجاورة الرحمن في جنته، فيبشرهم (أنَّ هَمُّمْ جَنَّاتٍ) يجتن بما داخلها، وينعم فيها ساكنها. عن النبي (ص) خاورة الرحمن في جنته، فيبشرهم (أنَّ هَمُّ جَنَّاتٍ) يجتن بما داخلها، وينعم فيها ساكنها. عن النبي (ص) : (أَكْثَرِ مَا تَلِجُ بِهِ أُمَّتِيَ الجُنَّة، تَقْوَى اللهِ وَحُسْنُ الخُلُقِ) البحار ٢٧٥/١١ (تَجُوي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ) فأغار الجنة المتنوعة تجري في غير أحدود (كُلَّمًا رُزِقُوا مِنْهَا مِنْ ثَمَّةٍ رِزْقاً قَالُوا هَذَا الَّذِي رُزِقنَا مِنْ قَبْلُ) أي في الدنيا ، وأنه ليس في الدنيا بما في الجنة إلاَّ الأسماء. وإن أهل الجنة يرزقون من ثمارها ، فإذا فيّم هم مرة ثانية قالوا : هذا الذي رزقنا من قبل ، وهم لا يعلمون أنه متشابه في الشكل واللون ويختلف في الطعم (وَهُمْ فِيهَا أَزْواجٌ مُطَهَرةً) لهم في الجنة أزواج من الحور العين مطهرات من المعوب والنقائص في الروح والجسد ومن الحيض والنفاس ومن البول والغائط.. وورد أن نساء الدنيا المؤمنات يكن يوم القيامة أجمل من الحور العين كما قال تعالى ﴿إِنَّا أَنْسَأَنَاهُنَّ إِنشَاءً ، فَجَعَلْنَاهُنَّ المُعراب عرف الحردة لزوجها (أتراباً) متوافيات السن أَنَّهُنَّ المُراب على الطرف على أزواجهن ، ومطهرات اللسان عن كل كلام قبيح ، مطهرات الشخلاق والخُلق والخُلق ، بكمال الجمال والطباع وهن خيرات حسان (وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) في تكريم مقيم الأخلاق والخُلق ، والخُلق ، والخُلق ، ومكال الجمال والطباع وهن خيرات حسان (وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) في تكريم مقيم الأخلاق والخُلق والخُلُق ، والمُل المحمال والطباع وهن خيرات حسان (وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) في تكريم مقيم المؤرات حسان (وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) في تكريم مقيم والشائع وهن خيرات حسان (وَهُمْ فِيهَا خَالِونَهُ وَالْمُونَا وَالْمُالُونَا عَلَيْ الْمُونَا عَلْمُونَا وَالْمُونِيقُونَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَلَالُهُ وَالْمُونَا وَالْمُونَا

ونعيم دائم. وهو أعظم أمل حضاري ومحرك للنفس وفّره الإسلام للمؤمنين الذي يعملون الصالحات ، عجزت عن توفيره جميع المبادئ المادية ، والنظم الوضعية. وهنا أصبح (الدّين) ضرورة لتنمية الحياة وخلق الأمل الذي يعصم من الزلل ويسدد في القول والعمل ، لذلك فساد الدين في النفس يؤدي إلى فساد الدنيا والآخرة للإنسان.

٢٦ - ﴿إِنَّ اللَّهُ لاَ يَسْتَحْيِي أَنْ يَضْرِبَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ مَرَبِهِ هُ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ مَرَبِهِ هُ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ بِهِذَا مَثَلَا يُضِلُّ بِهِ كَنْ اللَّهُ إِلاَّ الْفَاسِقِينَ ﴾

لا يَسْتَحْيِي : لا يستنكف ولا يمتنع أن يضرب أي مثل كان ، بأي شيء كان ، صغيراً كان أو كبيراً ما دام يحقق غرضاً حقاً ، سواء كان ببعوضة أو بغيرها بعد أن كانت جميع المخلوقات متقنة الصنع، ولكل مخلوق عالمه الحاص به ونظامه المرتبط به ، مما تحيّر العقول ببدائع خلق الله التي يتفكر بها المؤمنون (وتفكر ساعة خير من عبادة سنة) قال تعالى ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلا يتفكر بها المؤمنون (وتفكر ساعة خير من عبادة سنة) قال تعالى ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أَمَمٌ أَمْثَالُكُمْ الانعام/٣٨ ، (فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الحُقُّ مِنْ رَجِّمْ) فإن الله هو الحق ولا يقول غير الحق ولا يريد به إلاّ الحق ، وهذه ثقة العبد المؤمن بربه عن الإمام الجواد (ع): (والثَّقَةُ بِاللهِ سُلَّمٌ إِلَى كُلِّ عَالٍ ، وَثَمَنٌ إِلَى كُلِّ عَالٍ) البحار ٢٦٤/٧٨٦٨. (وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَذَا مَثَلاً) والذين كفروا يتعجبون ويعترضون ويتجاوزون الآداب ، وَلَدي لا يعرف قدره يتجاوز طوره ويتعدى حدوده ويشكك في كل شيء فائدة : (بَعُوضَةً فَمَا والذي لا يعرف قدره يتجاوز طوره ويتعدى حدوده ويشكك في كل شيء فائدة : (بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا) والله يضرب المثل بالبعوضة وما هو فوقها في الحجم وأكبر منها في الشكل والتعقيد. وقد إكتشف العلم الحديث مؤخراً أن فوق ظهر البعوضة تعيش حشرة صغيرة جداً لا ترى إلاّ بالعين المجهرية وتتغذى من على ظهرها.

البعوضة: (البق) صغيرة في حجمها عظيمة في خلقها. لها مئة عين في رأسها و(٤٨) سن في فمها، وثلاثة قلوب في جوفها، وستة سكاكين في خرطومها، وثلاثة أجنحة في كل طرف من جسمها، ومزودة بجهاز حراري وجهاز تخدير موضعي يساعدها على غرز إبرها دون أن يحس الإنسان، وما يحس به كالقرصة نتيجة مص الدم، مزودة بجهاز تحليل دم، فهي لا تستسيغ كل الدماء. مزودة بجهاز لتميع الدم حتى يسري في خرطومها الدقيق جداً. مزودة بجهاز للشم عالي الكفاءة فتشم رائحة عرق الإنسان من بعد. (يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِي بِهِ كَثِيراً) يضل بهذا المثل من يستحق الضلال فمن عميت بصائرهم عن تنوّر أسرار الخالق في أصغر مخلوقاته، وهداية من صفت أفتدتهم فعرفوا أنَّ لكلّ شيء له آية.. تدل على أنّه واحد ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدُوْا زَادَهُمْ هُدًى وَاتَاهُمْ تَقُواهُمْ بُعُدًا الله الأشياء، وهذا القرآن إلاّ الخارجين عن طاعة وللنافق فاسق لخروجه عن طاعة ربه. أي ما يضل بهذا المثل وبهذا القرآن إلاّ الخارجين عن طاعة والمنافق فاسق لخروجه عن طاعة ربه. أي ما يضل بهذا المثل وبهذا القرآن إلاّ الخارجين عن طاعة

الله ، والخاسرون من تمادى في غيه ، ولم يفي الله الرشد ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَ ضَكَ الله الْمَثَلَ بِالْبَعُوْضَةِ لِأَنَّهَا عَلَى ضَلالاً مُبِيناً الله الْمَثَلَ بِالْبَعُوْضَةِ لأَنَّهَا عَلَى صَعَرِ حَجْمِهَا حَلَقَ الله فِيْ عَلَى الله فِي الْفِيْلِ مَعَ كِبَرِهِ ، وَزِيادَةُ عُضْوَيْنِ آحَرَيْنِ ، فَأَرَادَ الله أَنْ يُنَبِّه بِذَلِكَ الْمُؤُمِنِيْنَ عَلَى لَطِيْفِ حَلْقِهِ، وَعَجِيْبٍ صُنْعِهِ ) الأمثل ١٢٢/١.

٧٧ - ﴿الذِن يَتَضُون عَهْدَ اللّهِ مِن بَعْدِ مِينَا قِدِ مِينَ طَعُونَ مَا أَمْرَ اللّهُ بِهِ أَنْ يُوصلَ وَيَعْسَدُونَ ، عَهْدَ اللّهِ : وصيته وأوامره ، الميثاق : لايزال الحديث عن وصف الفاسقين. يَنقُضُونَ : يفسخون ، عَهْدَ اللهِ : وصيته وأوامره ، الميثاق : المؤكد باليمين وهو أبلغ من العهد. ونقض العهد عندهم عام بينهم وبين الله ، وبينهم وبين الناس ولو كان بالمواثيق الثقيلة ، فلا يبالون بتلك المواثيق. وعهد الله مع البشر يتمثل في عهود كثيرة : إنه عهد الفطرة السليمة فلوثوها ، وعهد توحيد الله فأشركوا به وعهد صلة الرحم فقطعوها ، وعهد كافة الخلق بالقيام بحقوقهم وأن لا نبخس أشياءهم فنقضوه (وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ) وهذه حالة عامة : يقطعون صلتهم بالإيمان وبالأخلاق وبالعلم وبالتدبر وبالتفكر وبر الوالدين والأقارب والأرحام... وهو الذي يوصلهم إلى المقصود : (وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ ) بنشر أنواع الفساد والتفنن في إنتاجه ﴿وَالللهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ البقرة ١٥٠ كقوله ﴿وَلا تَبْحَسُوا النّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلا تَعْقُوا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ هود ١٥٨ ، (أُولَئِكَ هُمْ الْخَاسِرُونَ) عن النبي (ص): أشياءَهُمْ وَلا تَعْقُوا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ هود ١٥٨ ، (أُولَئِكَ هُمْ الْخَاسِرُونَ) عن النبي (ص): إنشار الفساد في الأرض وفي النفوس. والإفساد: خروج عن حد الاعتدال ، والخاسر من استبدل الضلالة بالهدى والعذاب بالمغفرة ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلِكَ عَنْ بَيِنَةٍ وَيَعْيَا مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِنَةٍ وَعُمْداً فَيْ عَيْرَهُ الْغَلِيَ مَنْ مَيْدَةً وَعُمْداً مُطَابَهُ)

٨٠ - ﴿كَيْفَ مَكْمُ اللّهِ وَكُنْ مُلْوَاللّهُ وَكُنْ مُلْوَاللّهُ وَكُنْ مُلْوَاللّهُ وَوْدُ الله (وَقِيْ كُلِّ شَيءٍ لَهُ آية، هذا الإستفهام بمعنى التعجب والتوبيخ والإنكار. كيف تنكرون وجود الله (وَقِيْ كُلِّ شَيءٍ لَهُ آية، تَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ وَأْحِدُ) في دعاء الإمام الحسين (ع) يوم عرفة: (مَاذَاْ وَجَدَ مَنْ فَقَدَكَ ؟ وَمَا الَّذِي فَقَدَ مَنْ وَجَدَكَ؟ لَقَدْ حَابَ مَنْ رَضِيَ دُونَكَ بَدَلاً وَلَقَدْ حَسِرَ مَنْ بَغَى عَنْكَ مُتَحَوَّلاً! كَيْفَ يُرْجَى سِواْكَ ؟ وَأَنْتَ مَا فَطَعْتَ الإِحْسَان ، وَكَيْفَ يُطْلَبُ مِنْ غَيْرِكَ ؟ وَأَنْتَ مَا بَدَّلْتَ عَاْدَةَ الإِمْتَنَانِ ، إلهي : كَيْفَ تَعْفَى وَأَنْتَ الرَّقِيْبُ الْحُاضِرُ ؟) المعنى : كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللهِ الذي وهب خَلْقكم من العدم، وصرتم أحياء ومن الذي أنشأ لكم هذه الحياة ؟ وكيف تكفرون بالله الذي وهب خلقكم من العدم، وصرتم أحياء ومن الذي أنشأ لكم هذه الحياة ؟ وكيف تكفرون بالله الذي وهب لكم هذا الوجود؟ وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة ، ثم حدّد آجالكم بالموت في غور الحكم: لكم هذا الوجود؟ وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة ، ثم حدّد آجالكم بالموت في غور الحكم: (الْمَوْتُ أَوَّلُ عَدْلِ الآخِرَةِ) ، ويجازيكم في القبور ثم يحييكم بعد الموت إلى البعث والنشور حيث الجزاء الأوفي ﴿كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ الأعراف /٢٥، وكما خلقكم من الأرض تحشرون ، فإذا كنتم الجزاء الأوفي ﴿كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ الأعراف /٢٥، وكما خلقكم من الأرض تحشرون ، فإذا كنتم

في تصرفه وتدبيره في كل لحظة من حياتكم كان عليكم أن تشكروه وتعبدوه ولاتكفروه ، عن الإمام الرضا (ع): (مَنْ لَمْ يَشْكُرُ المخلوقَ لَمْ يَشْكُرُ الحالقَ) البحار ٢٨ص ٢٨، عن النبي (ص) : (يُبْعَثُ كُلُّ عَبْدٍ عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْهِ) كنز العمال خبر ٢٧٢٢.

• ٣ - ﴿وَإِذْ قَالَ مَرُّ لِكَ لِلْمَلاهِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي الأَمْرُضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدَّمَاءَ وَمَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكِ وَتَقَدْسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُونَ ﴾

خليفة : مستخلف عن الله عز وجل في إجراء أحكامه وتنفيذ أوامره ، نُسَبِّحُ : تنزيه الله وتبرئته عن النقائص وكل سوء ، نُقدِّسُ: التقديس التطهير ، بمعنى تمجيد الله وتعظيمه وتطهير ذكره وصفاته عما لا يليق به . المعنى: إقتضت حكمة الله أن يسلّم زمام الأرض للإنسان وتطلق فيها يده ، ووهبه استعدادات تؤهله على التصرف بها واكتشاف ما في الأرض من كنوز ، وهذا من تكريم الله للإنسان دون غيره من المخلوقات ، وجعله خليفة على الأرض يتصرف بها كيف يشاء كما قال تعالى أنشاً كُمْ مِنْ الأرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا هود/ ٢١ ، لعمارة الأرض (قَالُوا أَتَجْعَلُ كما قال تعالى فيها وَيسْفِكُ الدِّمَاء) قالوا على سبيل التعجب والإستعلام . إنَّ هذا الإنسان المكوّن من عقل وعاطفة وغرائز وشهوات تدفع إلى الفساد ، وله قدرات تدفع إلى الإيمان والتقوى ، وذكروا الصفات السلبية ولم يذكروا الصفات الإيجابية ، إنهم توقعوا أنه سيفسد في الأرض ويسفك الدماء ، ما دام مختاراً غير مجبر وخصصوا سفك الدماء من بين جميع المفاسد لبيان شدة مفسدة القتل عن النبي (ص) : (لرَوْالُ الدُّنيًا جَمِيعًا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ دَمٍ سُفِكُ بِغَيْرٍ حَقِّ) الترغيب مفسدة القتل عن النبي (ص) : (لرَوْالُ الدُّنيًا جَمِيعًا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ دَمٍ سُفِكُ بِغَيْرٍ حَقِّ) الترغيب مفسدة القتل عن النبي (ص) : (لرَوْالُ الدُّنيًا جَمِيعًا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ دَمٍ سُفِكُ بِغَيْرٍ حَقِّ) الترغيب مفسدة القتل عن النبي (ص) : (لرَوْالُ الدُّنيًا جَمِيعًا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ دَمٍ سُفِكُ بِغَيْرٍ حَقِّ) الترغيب مفسدة القتل عن النبي (ص) : (لرَوْالُ الدُّنيَا جَمِيعًا أَهْوَلُ عَلَى اللهِ مِنْ دَمٍ سُفِكُ بِغَيْرٍ حَقِيًا الموفات الموارئ

وعظموه عن سبب كل كبيرة تصدر عن هذا المخلوق. وقالوا أخّم قائمون بعبادة الله (وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِعَمْدِكَ وَحسن جلالك.

(قَالَ إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ) هذه من الآيات المتشابعة. لا يفعل الله شيئاً إلاّ لحكمة بالغة ، وكثيراً ما تختفي عن إدراك الناس والملائكة أيضاً. إنّ هذا المخلوق المكرّم بأفضل تكريم ومخلوق بأحسن تقويم وفي أعقد تركيب ، يمتلك القدرات المتضادة من الفجور والتقوى ، وهو مسؤول عن قدراته ومحاسب عليها ، فيضل منهم من يضل ويهتدي منهم من يهتدي ، يجتبي منهم الأنبياء والصديقين والشهداء والصالحين ، يبتلي الناس حَقَّى يَمِيزَ الْجُبِيثَ مِنْ الطَّيْبِ آل عمران/١٧٩ ، وفي ذلك مصلحة وحكمة والله أعرف بالمصلحة والحكمة البعيدي الأمد منكم ، ونرى بعض الناس تقبط في الفساد فتكون كالأنعام بل أضل سبيلاً ، ونرى الصنف الآخر يرتفع ويتسامى فيصل إلى درجات أعلى من الملائكة بكثير، لذلك لا يدخل الجنة إلاّ عباد الله المخلصون ، وكانت النار عقوبة للعاصين المعاندين، ولايزكي النفوس إلاّ الله ﴿فَلا تُرَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِكَنْ وَلَى السؤال (قَالُوا أَتَبْعُلُ فِيهَا.) وأن نسمح وكانت النار عقوبة للعاصين المعاندين، ولايزكي النفوس إلاّ الله ﴿فَلا تُرَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُو الْحَلَمُ بِكُنْ وَاللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى المُعَلَى المُعَلَى اللهُ اللهُ عَلَى المُعَلَى المُعَلَى المُعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى المُعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

٣١ - ﴿وَعَلَمْ اَدْمُ الْأَسْمَاءَ كُلَّا أَدُمُ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا الله مَن أديم (تراب) الأرض. (وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا) أودع الله العلم الآدم، وعلمه ما لم يكن يعلم علماً تكوينياً ، علمه أسماء كل شيء وهو إدراك المعلومات وإكتشاف الأنظمة المخفية بالتدريج والبحوث العلمية التخصصية ، وهكذا يُعلِّم الله الإنسان ﴿وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة / ١٥١ ، والعلم غاية الفضائل، وأفضل هداية ، وأحسن وراثة ، وهو مصباح العقل وأنيس النفس (ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلاء إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ) أي عارفين بالحكمة من جعل آدم خليفة في الأرض، إن الله أظهر فضل آدم للملائكة بتعليمه ما لم تعلمه الملائكة ، في غرر الحكم: (إكْتَسِبُؤاْ الْعِلْمَ يُكْسِبْكُمُ الْحَيَاةَ)

٣٢ - ﴿قَالُوا سُبُحَانَكُ لا عِلْدَكَتَا إِلاَّ مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيدُ الْحَكِيدُ

(قَالُوا سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا) ننزهك يا الله من الإعتراض منا عليك ، وإنا لا نقول الآبمقدار ما علمتنا (إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ) الذي لا تخفى عليك خافية (الْحُكِيمُ) الذي لا يفعل إلاّ ما فيه الحكمة والمصلحة.

(يَا آدَمُ أَنْبِنْهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ) تبين للملائكة فضل آدم عليهم ، وحكمة الله عز وجل في خلقه ، والحكمة : وضع الشيء في موضعه اللائق به. (قَالَ أَلَمُ أَقُلُ لَكُمْ إِنِي أَعْلَمُ عَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ) إِنِي أَعلَم بالغيب كما أعلم بعالم الحضور والمشاهدة. (وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ) تظهرون (وَمَا كُنتُمْ تَكُتُمُونَ) تسرون في أنفسكم ولا تعلنون. في الآية دلالة : العلم كله من عند الله ﴿وَمَنْ لَمْ يَبْعُلُ اللهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ النور/ ، ؛ ، وهو عزّ الإنسان ، بحيث صارت العبادة على قدر العلم، وعلى قدر العلم والإيمان تتحقق الخلافة ، والذي يضل عن سبيل الله لا يكون خليفة لأنه تعدّى حدود الله ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الظّالِمُونَ البقرة /٢٢٩ ، والظالمون بعيدون عن شرف الخلافة ﴿لا يَنَالُ عَهْدِي الظّالِمِينَ البقرة /٢٢٤ ، وتدل هذه الآيات على شرف عن شرف الخلافة هذه القيل عَيْدي أَوتُوا الْعِلْمَ وَالَّذِينَ أَوتُوا الْعِلْمَ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَرَجَاتٍ الجادلة الإنسان أن كل أقواله (أُطْلُبُواْ الْعِلْمَ وَلُو بِخَوْضِ اللَّبَحْ وَشَقِّ الْمُهَجُ )البحار ٢٧٧/٧٨. فائدة : ليتعلم الإنسان أن كل أقواله وأبغاله قابلة للنقد ولها معارضين ، حتى الملائكة استفسرت من الله (قَالُوا أَنَجْعُلُ فِيهَا.).

٣٤ - ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاهِ كَةِ السُّجُدُوا لا دَمَ فَسَجَدُوا إِلا أَلِيلِسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنْ الْكَافِرِينَ ﴾

أبي: إمتنع مع التمكن من الفعل ، اسْتَكْبَو : التكبر والأنفة والتعاظم في النفس (اسْجُدُوا لآدَم) سجود تحية وتعظيم لأمر الله ، لا سجود عبادة لأن السجود لله وحده (فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنْ الْكَافِرِينَ) لأنه رأى نفسه أعظم من آدم ، وهذا الاستكبار حوّله إلى كافر فصار لئيماً وظالماً ومعتدياً على حقوق آدم. نستفيد من الآية : أن العبد إذا خفيت عليه حكمة الله في بعض المخلوقات والفرائض فالواجب عليه التسليم لله عز وجل وسمّي إبليس لأنه أبلس من رحمة الله أي يئسَ ، قال تعالى ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوّاً ﴾ فاطر/ ٢. حقيقة إبليس أنه من الجن وعاش مع الملائكة وليس منهم. ومن فلسفة السجود لآدم تستنتج : يمكن طاعة القيادة الشرعية التي تحمل صفة العلماء العاملين عن النبي (ص): (العِلْمَ يَهْتِفُ بِالْعَمَلِ فَإِنْ أَجَابُهُ وَإِلاَّ إِرْتَكَلَ) البحار ٢ ص ٣٠، وهؤلاء العلماء من أهم صفاقم أنهم خلفاء الرسل وورثة الأنبياء ، فهم حلمة الرسالة وامتداد للرسل وحريصين على سلامة الأمة من الانحراف فإذا أخفقوا في هذا الهدف فعليك إتباع الأحسن.

﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ الزمر/١٨ ، وعن النبي (ص) : (اِسْتَفْتِ نَفْسَكَ وَإِنْ أَفْتَاكَ الْمُفْتُونَ) كنز العمال خبر ٢٩٣٣٩، ولا يحق السجود إلا لله تعالى لأنه سجود تعبدي، وكان

السجود لآدم أو ليوسف (ع) تفخيماً لشأنهما سجود تواضع سجود لأمر الله وكل كائن يسجد ويخضع لله بقدره. ﴿وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ النحل/٤٤ وهو السجود التكويني. أما في الإسلام يكره حتى الانحناء للآخرين مهما كان موقعهم ، لأنه دعوة إلى التذلل وليس إلى القوة والعزة والحرية ، عن الإمام الصادق (ع): (لا يَنْبَغِيْ لِلْمُؤْمِنِ أَنْ يُذِلَّ نَفْسَهُ) مشكاة الأنوار ص٥٢، عن الإمام الهادي (ع): (مَنْ هانَتْ عَلَيْهِ نَفْسُهُ فَلا تَأْمَنْ شَرَّهُ) تحف العقول ص٨٥٣، في غرر الحكم: (وَحَوْفُ النَّاسِ مِنَ الذُّلِ أَوْفَعَهُمْ فِي الذُّلِ) باستثناء من له الفضل عليك كالوالدين تواضعاً عن النبي (ص): (ومَنْ تَوَاضَعَ للهِ رَفَعَهُ) كنز العمال خبر ٥٧٥ ﴿أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةً

٣٥ - ﴿ وَقُلْنَايَا آدَمُ اسْكُنُ أَنْتَ وَمَرُوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلامِنْهَا مرَغَداً حَيْثُ شِيْتُمًا وَلا تَقْرَبًا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنْ الظَّالِمِينَ ﴾ اسْكُنْ : من السكن والاطمئنان والهدوء. الرغد : سعة العيش وسعادته ، والرزق الواسع الكثير لا عناء فيه. جنة آدم : كانت جنة الدنيا ولم تكن جنة الآخرة ، لأن آدم خُلِق من تراب الأرض وبقى في جنة الأرض ليختبر ، وكانت علاقة آدم بزوجته علاقة سكن ومساكنة واطمئنان وقدّمها على كل الحاجات الزوجية لأهميتها. لقد هيأ الله أسباب العيش الرغيد السعيد لهما معاً في الجنة ، وهذا يدل على المساواة في التكريم بين الزوجين ، وأباح لهما الجنة كلها وحذّر من الإقتراب بجزء بسيط من الجنة، فمعنى ذلك أن المباحات أكثر بكثير من المحرمات (وَكُلا مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِئْتُمَا وَلا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ) حذرهما من الإقتراب من شجرة واحدة ليختبرهما فيها ، وبينّ لهما مخاطر المخالفة بقوله (فَتَكُونَا مِنْ الظَّالِمِينَ) الخطاب للإثنين معاً ، وهذا يدل التكليف مشترك ويكون التشريف لهما مشتركاً أيضاً ، وهكذا كرّم الله المرأة منذ أول تكوينها. فإن الاقتراب من هذه الشجرة المحرمة يؤدي (إلى كليهما) : ظلم نفسه كثيراً وحرمانها كثيراً ويؤدي إلى خسارتها المديدة ، وهذا تمرين لنا أبناء آدم على ضرورة امتلاك إرادة الثبات على الاستقامة على منهج الله ، فإن في الاستقامة السلامة وحفظ الكرامة بلا أية ندامة ولا ملامة (ولا تقربا هذه الشجرة) لقصد المبالغة في النهى عن الأكل من ثمارها، إذ النهى عن القرب نهى عن الفعل بطريق أبلغ ، كقوله ﴿وَلا تَقْرَبُوا الزَّنَي ﴾ الإسراء/٣٢ ، فنهى عن التقرب إليه ليقطع الوسيلة إلى ارتكابه. روي : (خُلِقَ آدَمُ أَوَّلاً وَحْدَهُ فِي الْجِنَّةِ حَتَّى إِسْتَوْحَشَ إِذْ لَيْسَ مَعَهُ زَوْجَتُهُ لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا ، ثُمَّ خُلِقَتْ حَوَّاهُ لِيَعْرِفَ قِيْمَتَهَاْ وَأَهْمِيَّتَهَاْ فِيْ نَفْسِهِ) ، إذا (الْمَرْأَةُ مِيزَانٌ دَقِيْقٌ فَمَنْ وَقي ، اسْتَوْفَ). فائدة: ١- لم يكن نهى النبيّ آدم (ع) نهياً تكليفياً يعاقب على ارتكابه، بل نهياً إرشادياً، ٢- سئل الإمام الصادق (ع) عن جنة آدم فقال (جَنّةُ من جنّات الدُّنْيَا، يُطْلَعُ فِيهَا الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ، وَلَوْ كَانَ مِنْ جِنَانِ الآخَرةِ ما خَرَجَ مِنْهَا أبداً) نور الثقلين ٦٢/١.

# ٣٦ - ﴿ فَأَمْرَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَ جَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الْهِبِطُوا بَعْضُكُ مُ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُ مُ فِي الأَمْرْضِ مُسْتَقَنَّ وَمَنَاعُ إِلَى حِينِ ﴾

أزله : من الزلل ، أزاله عن الحق ، والزلة هي الخطيئة ، المعنى : غوى الشيطان آدم وحواء فحرمهما من النعمة الوفيرة التي كانا فيها كرهاً لهما ، (فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ) خرجا من الجنة عندما تجاوزا الحدود الحمراء ، لأن الجنة لا تليق بالذي يزله الشيطان ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١ وقوله (مِمَّا كَانَا فِيهِ) أبلغ في الدلالة على فخامة الخيرات مما لو قيل: من النعيم المقيم الكثير، لتذهب نفس السامع في تصوّر عظمته وكماله ، فإخرجهما من السلامة إلى الملامة والندامة، ومن القربة إلى الغربة ، ومن الألفة إلى الكلفة (وَقُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْض عَدُوٌّ) الهبوط: النزول من العلو إلى مادونه ، نزول من دار السعادة والبقاء والتشريف ، إلى دار العناء والبلاء والتكليف إنها بسبب زلة كان دافعها الهوى والغفلة والشيطان عدو الإنسان ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوّاً ﴾ فاطر/٦ ، (وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ) بالإقامة فيها (وَمَتَاعٌ إِلَى حِينِ) تمتع بنعيمها إلى وقت مقسوم ضمن الأجل المحدود. أما موضوع (اهْبِطُوا..) هبوط الإنسان إلى مستنقع الخلافات البشرية فيظلم بعضهم بعضاً ﴿كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ﴾ الروم/٣٢ ، ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا ﴾ آل عمران/١٠٥ ، عن النبي (ص) : (مَا الحْتَلَفَتْ أُمَّةُ بَعْدَ نَبِيِّهَا إِلاَّ ظَهَرَ أَهْلُ بَاْطِلِهَا عَلَى أَهْلِ حَقِّهَا إلا مَا شَاءَ اللهُ!)شرح النهجه ١٨١/، وكلمة (عَدُوٌّ) يصلح للواحد والجمع ، لم يقل أعداء، فإبليس عدو لهما وهما عدو لإبليس. والعدو: هو المتجاوز حده في مكروه صاحبه. فائدة: ليس لأنفسكم ثمن إلا الجنة ولكن بالمعاصى والتجاوزات يخسرها (فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ). والهبوط: من جنة الدّنيا الخاصة وليس جنّة الآخرة إلى أرض الدُّنيا وإمتحاناتما ، لأن الشيطان لا يوجد في جنَّة الآخرة.

## ٣٧ - ﴿ قَتَلَقَى آدَمُ مِنْ مَرَبِهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيدُ ﴾

ألهمه الله كلمات خاصة فتاب عليه. وهذه الكلمات أطلقها ولم يحددها النص وإنما كشف عنها في آية أخرى ﴿قَالا رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْجَمْنَا لَنكُونَنَّ مِنْ الْخَاسِرِينَ ﴾ الأعراف/٢٣، وهنا كان الإعتراف بالذنب معاً. وعند أهل البيت (ع) أن هذه الكلمات أسماء أصحاب الكساء (ع) المعروفون بأهل بيت النبي (ع) ، ويظهر أن التوبة توبتان : توبة من الله للعبد وهي الرجوع إليه بالاستغفار والندم وعدم الرجوع إلى المعصية ، وبدلك تُقبل التوبة هُمُ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا ﴾ التوبة الدينة التقراب التوبة هُمُ تاب عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا ﴾ التوبة ، (إنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ) التواب: كثير القبول للتوبة من كل تائب ونادم. فائدة : (مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ) هو الحث على الدعاء التضرع كثير القبول للتوبة من كل تائب ونادم. فائدة : (مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ) هو الحث على الدعاء التضرع لله تعالى والإعتراف بالذنب. وقيل هي قوله (اللَّهُمَ لَا إِلَهُ إِلاَّ أَنْتَ سُبْحَانَكَ وَجَمْدِكَ ، ربِّ إِنِيْ

ظَلَمْتُ نَفْسِي فَإِغْفِرْ لِي إِنَّكَ خَيرُ الغَافِرِينَ..) عن الرسول (ص): (إِدْفَعُواْ أَبْوَاْبَ الْبَلاَءِ بِالدُّعَاءِ) البحار ٢٨٨/٩٣، ﴿قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِي لَوْلا دُعَاؤُكُمْ ﴾ الفرقان/٧٧ ، بمعنى : (ما يَعْبَأُ) لا يبالي بكم رَبِّي لَوْلا دُعَاؤُكُمْ له وعبادتكم إياه، بالدعاء تقوى الرابطة بين العبد وربه.

## ٣٨ - ﴿ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعاً فَإِمَا كَأْتِينَاكُ مُرمِنِي هُدًى فَمَنْ تَبِعَ هُدَاي فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَبُونَ ﴾

(اهْبِطُوا) مرة ثأنية للتوكيد ، الهبوط الأول قبل توبة آدم والهبوط الثاني هذا بعد التوبة ، أن إقامة آدم وحواء في جنة الأرض لا في جنة الآخرة ، فصار التكليف والتشريف والعقوبة بالهبوط مشترك بين آدم وحواء ، (فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِي هُدًى) من رسول أبعثه لكم وكتاب أنزله عليكم ﴿إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْمُلَدَى البقرة / ١٢ ، (فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ) منهج الله والعمل بطاعته وترك نواهيه (فَلا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يُحْزَنُونَ) وقال تعالى ﴿فَمَنْ اتّبَعَ هُدَايَ فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقَى ﴾ طه/١٢٣ ، فهم عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يُحْزَنُونَ) وقال تعالى ﴿فَمَنْ اتّبَعَ هُدَايَ فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقَى ﴾ طه/١٢٣ ، فهم الأمنون في الدنيا أيضاً بحسن العاقبة. أمام الإنسان طريقان إما الله وهداه وإما الشيطان وهواه ، فالأول يقود إلى النجاح والفلاح والثاني يقود إلى الخسران والطغيان والخذلان ولو بعد حين. لقد هدى الله آدم وحواء وذريتهما إلى نعمة العبودية الخالصة لله تعالى ، والخذلان ولو بعد حين. لقد هدى الله آدم وحواء وذريتهما إلى نعمة العبودية الكون ونظام الحياة فقداية الله قيمة كبرى وهي منهج الأمان والاطمئنان لأنه يرتبط مع منهج الكون ونظام الحياة والأحياء بوحدة واحدة متحدة ، وبذلك يتكامل الإنسان لأنه يعطي للدنيا حقه وللعمل حقه ، وللجسد حقه وللوح حقها ، وللحياة حقه اللموت حقه ، وللأمل حقه وللعمل حقه ، وللجسد حقه وللروح حقها ، وللحياة حقه، كل إنسان بقدره كقوله ﴿فَمَنْ آمَنَ وَأَصْلُحَ وَهُ الْمُؤَفِّ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يُخْزُنُونَ ﴾ الانعام / ٨٤.

## ٣٩ - ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَيْكَ أَصْحَابُ النَّاسِ هُـمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

والذين جحدوا وكذبوا بالرسل والرسالات ، فأعرضوا عن الهداية ، ولم يحبوا التقرب من الله ، فاقتربوا من الشيطان وصادقوا هواهم وإتبعوا أنفسهم الأمّارة بالسوء فضلوا عن السبيل الذي يريده الله فارتكبوا أنواع المنكرات والجرائم التي تجعلهم خالدين في جهنم ، إنهم لم يعرفوا قدر أنفسهم فتعدوا طورهم وجاوزوا الحدود ، واستغنوا عن خلافة الله على أرضه ولم ينهضوا بواجبات الاستخلاف لله فصاروا جنود الشيطان على الأرض وهكذا الذي لاينفعه الرحمن يضره الشيطان. ومن أسباب الكفر : العمى ، والفِسق والجفاء والغفلة والشَّك والعناد والشبهة والشقاق والاستكبار والحرص... إلى ، هذه قصة التجربة الإنسانية الأولى يعرضها القرآن بكل وضوح ، من بدايتها إلى نفايتها وبيّن سبيل الإيمان ونعيمه ، وسبيل الكفر والضَّلال وخسرانه ، ﴿إِنَّ الْحُاسِرِينَ الَّذِينَ حَسِرُوا فَايَتُها وبيّن سبيل الإيمان ونعيمه ، وسبيل الكفر والضَّلال وخسرانه ، ﴿إِنَّ الْحُاسِرِينَ الَّذِينَ حَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الزمر/ه ١. في غور الحكم: (كَيْفَ يَسْتَطِيْعُ الْهُدَىْ مَنْ يَغْلِبُهُ الْهُوَىْ ؟!)

## • ٤ - ﴿ اَهِي إِسْرَ إِنِلَ اذْكُرُ وَا نِعْمَتِي الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأُوفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِ كُمْ وَإِياي فَامْ هَبُونِ ﴾

ينتقل الخطاب إلى بني إسرائيل وهو يعقوب وذريته الذين كُلِقُوا بحمل الرسالة وتذكيرهم بنعم الله الكبرى عليهم ، وتتطلب منهم الوفاء بحملهم للرسالة وطاعتهم لله ، ولكنهم نقضوا العهد بالوفاء ومالوا إلى المنافع المادية وحاربوا الموارد المعنوية والأخلاقية ليحذرهم المسلمون ويتجنبوا صفاتهم المتقلبة الخطيرة. ربط تعالى بني إسرائيل بذكر النعمة، حتى يتعرفوا نعمة المنعم ، وأسقطه على أمة نُجَّد (ص) ودعاهم إلى ذكره فقال : (إذكروني أذكركم) ليكون نظر الأمم من النعمة إلى شكر المنعم، ونظر أمة مُحَّد (ص) من شكر المنعم إلى تقدير النعمة واحترامها والتي لم تحجبك عن المنعم، وشتان بين الأمرين! ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللَّهِ ﴾ النحل/٥٣. (اذْكُرُوا نِعْمَتي): الذكر باللسان وبالقلب، يكون شكر النعمة باللسان وحفظها وتقديرها بالجنان والمشاعر، وشكر منعمها بالسلوك المستقيم. وجاءت (نِعْمَتي) نعمة نكرة وتعنى الإطلاق والجمع لكثير من النعم. (وَأَوْفُوا بِعَهْدِي) الوفاء بالعهد : حفظ الشيء ومراعاته في كل شيء ، كما جاء في التوراة الصحيحة من الإيمان والطاعة وهو ما تخلص قلوبهم لله (أُوفِ بِعَهْدِكُمْ) بما عاهدتكم عليه من حسن الثواب والفوز بسعادة الدنيا والآخرة (وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ) إخشوني دون غيري وخوف الله يمنع أن يرهب بعضكم بعضاً ، وفيه دلالة على وجوب الشكر والوفاء بالعهد ، وإن المؤمن ينبغي أن لا يخاف أحداً إلاّ الله تعالى ولانجامل أحداً ولانخاف لومة لائم ، ومن الإعلام المضاد ، بسبب أداة الحصر (إياي) المقدمة على فإرهبون ، ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾ الرحن/٤٦ ، عن النبي (ص) : (رَأْسُ الْحِكْمَةِ مَخَافَةُ اللهِ) البحار ١٣٣/٧٧ فائدة: الرَّهبة: خوف مع حذر من فعل خطير ، في غرر الحكم: (مَنْ حَافَ اللهَ سُبْحَاْنَهُ آمَنَهُ اللهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ ، وَمَنْ حَافَ النَّاسَ أَحَافَهُ اللهُ مِنْ كُلّ شَيْءٍ !). وخوف الله خوف هيبة ومحبة، لا خوف رهبة ورعبة.

## ١ = ﴿ وَآمِنُوا بِمَا أَنْرُبْتُ مُصَدَقاً لِمَا مَعَكُمْ وَلا تَحَوُنُوا أَوْلَ كَافِرٍ بِهِ وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَناً قليلا وَآيَاي فَاتَمُونِ ﴾ ووفاء بعذا العهد يدعو الله بني إسرائيل أن يؤمنوا بما أنزل الله على رسوله مُجَّد (ص) وهو القرآن

ووفاء بهذا العهد يدعو الله بني إسرائيل أن يؤمنوا بما أنزل الله على رسوله مُحَد (ص) وهُو القرآن والإيمان به وإتباعه (مُصَدِقاً لِمَا مَعَكُمْ) موافقاً لما معكم لا مخالفاً ولا مناقضاً ، فإن في الكتب التي بأيديكم صفة النبي مُحَد (ص) والبشارة به ، فإن لم تؤمنوا به كذَبْتُمْ ببعض ما أُنزل إليكم (وَلا تكونوا أول كافر به ، كان فيه مبادرتهم تكونوا أول كافر به ، كان فيه مبادرتهم إلى الكفر بسرعة ، عكس ما ينبغي منهم ، وصار عليهم إثمهم وإثم من اقتدى بهم من بعدهم وبين أن سبب الكفر المبكر بالرسالة هو حب الدنيا والمصالح الفردية ، لأن (حُبُّ الدُّنيا وَأُسُ كُلِّ خَطِيْئَةٍ)، (وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً) حرفوا أحكام الله ليكتسبوا بها ثمناً قليلاً ، ما أبخسه من ثمن مهما غلا ولو حصلوا على رئاسة دنيوية وتأتيهم التحف والهدايا من كل مكان ، الذين يحرفون ثمن مهما غلا ولو حصلوا على رئاسة دنيوية وتأتيهم التحف والهدايا من كل مكان ، الذين يحرفون

كلام الله عن مواضعه ، إغمّ يغيرون شريعة الله لكيلا يخسروا رئاستهم ومصالحهم ، عند ذلك يصبح الدين حرفة وتجارة ، والتجارة في الدّين أخسر تجارة ، لا عقيدة سامية رافعة (وَإِيّايَ فَاتّقُونِ) إتقوا غضبي وإحذروا معصيتي ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبّكَ لَسَدِيدٌ البروج/١٢ ، إنكم إذا إخترتم الثمن القليل فهو دليل على ذهاب التقوى من قلوبكم يعني ذهاب سعادتكم ثم خسارتكم. عن الني (ص) : (مَنْ رُزِقَ التُقَيْ رُزِقَ حَيْرَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ) كنز العمال خبر ١٦٤٥ فائدة: صَمْتُ العلماء وكتماهم للحقائق والضرورات الإسلامية بسبب خوفهم على مواقعهم السيادية إنَّه أمر خطير وفيه نذير (وَلا تَشْتَرُوا بَآيَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً).

#### ٢٤ - ﴿ وَلا تَلْبَسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَيَكُنَّمُوا الْحَقَّ وَأَنُّدُ تَعْلَمُونَ ﴾

ولا تخلطوا الحق من الله بالباطل الذي عندكم ، ولا تحرفوا ما في التوراة بالبهتان الذي تفترونه فتزرعوا في نفوس النَّاس الشكوك فلا يميزون بين الحق والباطل ، (تَكْتُمُوا الحُقَّ) نهاهم عن شيئين : عن خلط الحق بالباطل وكتمان الحق (وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ) بضرر الكتمان. الآية تقول لهم : قولوا الحق ولو على أنفسكم ، ولا تشوهوا وجه الحقيقة وتضعوا الشبهات ، وإن تعرضت مصالحكم للخطر. إخَّم آمنوا ببعض الكتاب وكفروا ببعض ، لا تحرفوا الكلم عن مواضعه للتلبيس على أتباعهم. وهذا لا يخص اليهود ويمكن تعميمه على المسلمين والإنسانية جمعاء ، أيها الحكام لا تخلطوا العدل بالجور ، وأيها القضاة لا تخلطوا الحكم الصحيح بالفساد والرشوة. عن النبي (ص) : (لا يَمْنَعَنَّ بالجور ، وأيها القضاة لا تخلطوا الحكم الصحيح بالفساد والرشوة. عن النبي (ص) : (لا يَمْنَعَنَّ أَحْدِ، أَنْ يَقُولَ أَوْ يَقُومُ بِالحُقِّ حَيْثُ كَانَ). وقال تعالى ﴿يُجُهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلا يَعْرَفُ الْمُنَافِّ الْمُعْرَفُ النَّقِيْنُ يَصُرُهُ النَّقَعُهُ الْيُقِيْنُ يَصُرُهُ الشَّكُ)! شرح يَضُرُهُ الْبَاطِلُ، وَمَنْ لاَ يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْمُلَدَى تَصُرُهُ الضَّلاَلَةُ، وَمَنْ لاَ يَنْفَعُهُ الْيَقِيْنُ يَصُرُهُ الشَّكُ)! شرح يُطابِ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله المَلْكَةُ المُقَلِّ المَلْكَةُ النَّقِيْنُ يَصُرُهُ الشَّكُ)! شرح البلاغة ١٤/٩٠

#### ٣٤ - ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَأَةَ وَامْ كَعُوا مَعَ الرَّاكِمِينَ ﴾

(وَأَقِيمُوا الصَّلاة) بشرطها وشروطها وحدودها وعند أوقاتما ووقت فضيلتها ، فإن حصل غيرها فلا صلاة (وَآتُوا الزّكَاة) والزّكاة من زكا الزرع إذ نما ، فإن إخراجها يستجلب البركة في المال ، والفضيلة في النفس ، والزّكاة بمعنى الطهارة : فإنما تطهر المال من الخبث والنفس من البخل (وَازْكَعُوا مَعَ الرّاكِعِينَ) صلوا مع المصلين ، وإنما عبر بالركوع عن الصلاة لأن الركوع أول ما يشاهد من الأفعال التي يستدل بها على صلاة المصلي. وفيه دلالة صفة الجمع على صلاة الجماعة وأهميتها في تربية نفس الفرد والمجتمع. فإنكم إذا فعلتم ذلك مع الإيمان والعلم والعمل الصالح فقد جمعتم بين الأعمال الظاهرة والباطنة ، وبين الإخلاص للمعبود والإحسان إلى الناس وبين العبادات

القلبية والبدنية والمالية. وفي الحديث: (مَا إِفْتَرَضَ الله عَلَى حَلْقِهِ بَعْدَ التَّوْحِيدِ شَيْمًا أَحَبَّ إِلَيْهِ مِن الصَّلاَةِ وَلَوْ كَانَ شَيْءٌ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْهَا لَتَعَبَّدَ هِمَا مَلاَئِكَتَهُ، فَمِنْهُمْ رَاكِعٌ وَسَاحِدٌ، وَقَائِمٌ وَقَاعِدٌ) الصَّلاَةِ وَلَوْ كَانَ شَيْءٌ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْهَا لَتَعَبَّدَ هِمَا مَلاَئِكَتَهُ، فَمِنْهُمْ رَاكِعٌ وَسَاحِدٌ، وَقَائِمٌ وَقَاعِدٌ) روح البيان ١٢٢/١، كقوله ﴿وَأَقِمْ الصَّلاةَ لِذِكْرِي ﴾ طه/١٤، عن الإمام على (ع): (الصَّلاَةُ قُرْبَانُ كُلِ تَقِي) نور الثقلين ٢٠٥/٤، وعن النبي (ص) (الصَّلاَةُ عَمُؤدُ الدِّيْنِ) كنز العمال خبر ١٨٨٦٩.

#### ٤٤ - ﴿ أَتَّامُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُ مُ وَأَنتُمُ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾

البِرّ : إسم جامع لأعمال الخير. أتدعون الناس إلى الخير بأقوالكم وتخالفونه بأفعالكم (وتنسون النهسكم) تتركونها فلا تؤمنون بالخير ولا تفعلونه (وأنتم تتلون الكتاب) حال كونكم تقرؤون التوراة وفيها صفة محبًّد (ص) (أفلا تعقلونون) أفلا تفطنون وتفقهون إن ذلك قبيح ومضر فترجعون عنه؟! خطاب الآية عام في نهيه عن إتخاذ الدين حرفة وسبيلاً لغايات رخيصة مما يؤدي إلى التشكيك في الرسالة وحملتها. في غرر الحكم: (لا يَتْرُكُ النَّاسُ شَيْعًا مِنْ دِينِهِمْ لإصلاحِ دُنْيًاهُمْ إلا فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُوَ أَضَرُّ مِنْهُ)! وفيه أيضاً: (مَنْ جَعَلَ مُلْكَهُ حَاْدِماً لِدِينِهِ إِنْقَادَ لَهُ كُلُّ سُلْطَانٍ ، وَمَنْ جَعَلَ دِيْنَهُ كَادِماً لِمُلْكِهِ طَمِعَ فِيْهِ كُلُّ إِنْسَانٍ) عن الإمام علي (ع) (صُنْ دِيْنَكَ بِدُنْيَاكَ تَرْبُحُهُمَا ، وَلا تَصُنْ دُنْيَاكَ بِدِينِكَ فَتَحْسَرُهُمَا) مستدرك الوسائل٢٥/٣٥. فائدة : آفة رجال الدين حين يصبح الدين عندهم حرفة لا عقيدة ، إنهم يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم ، ويأمرون بالخير ولا يفعلونه فالويل لهم ثم الويل لهم ثم الويل لهم ألويل لهم ألهم !

## ٥٤ - ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرُ ۗ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾

اطلبوا المعونة والمساعدة من الله على أموركم كلها (بالصّبر والصّلاق) بالصّبر: استعينوا على البلايا بالصبر عليها والتخلّص منها والإلتجاء إلى الله ، وبالصلاة التي هي صلة بين العبد وربه وهي عماد الدين (وَإِنَّهَا لَكَبِيرةٌ) إنَّ الصلاة لثقيلة وشاقة ومملة (إلاَّ عَلَى الْحَاشِعِينَ) باستثناء الخاضعين المتذللين المتفاعلين في معايي صلاقم مع ربحم ، ويطلق الخضوع بالقلب وسائر الأعضاء ، والخشوع بالجوارح والأحاسيس (مَنْ حَشَعَ قَلْبُهُ حَشَعَتْ جَوَاْرِحُهُ)، إنهم يستغرقون في مناجاة ربهم ويستلذون بالجوارح والأحاسيس (مَنْ حَشَعَ قَلْبُهُ حَشَعَتْ جَوَاْرِحُهُ)، إنهم يستغرقون في مناجاة ربهم ويستلذون بالجوارح والأحاسيس (مَنْ حَشَعَ قَلْبُهُ حَشَعَتْ جَوَاْرِحُهُ)، إنهم يستغرقون في مناجاة ربهم ويستلذون مصاديق الصبر الصيام ، عن النبي (ص) : (جُعِلَتْ قُرَّةُ عَيْنِيَ فِيْ الصَّلاَةِ) وكان يقول (ص) : (أَرِحْنَا عَلَى الله الله الله الله الله الفرق والفرج توكلاً على الله تعالى ، هناك صبر وتصابر وصبر جميل وصبر والصَّبر : يُصغّر كل عظيمة نازلة ، لأنه انتهاز الفرصة حتى لا تكون غصة ، والصبر والظفر والفرج توكلاً على الله تعالى ، هناك صبر وتصابر وصبر جميل وصبر ذليل. في غرر الحكم: (بالصَّبر تُدُرُكُ الرَّعَائِبُ) وتدفع النوائب ومن لا يصبر على الحق سيصبر على الباطل مكرها ﴿وَاصْبِر عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأَمُورِ ﴾ لقمان/١٧ ، بمعنى : فإن الصبر يعطيك مناعة ذاتية لتثبت وتقوى إرادتك للوصول إلى هدفك وأن لا تقع في الأخطاء التي الصبر يعطيك مناعة ذاتية لتثبت وتقوى إرادتك للوصول إلى هدفك وأن لا تقع في الأخطاء التي وقعت بما المرة الأولى ، والصبر يعطيك عزماً قوياً ومناعة من أي تراجع عن حقوقك ، والصلاة

الخاشعة تقوّي الإرادة وتحارب وساوس الشيطان ، فترى المصلي يحصر ذهنه في الصلاة والشيطان يصرفه إلى شيء آخر بعيداً عن الصلاة ، لايزال المصلي في حرب حتى تنتهي الصلاة ، ومن هنا سمي محل إقامة الصلاة (محراباً) لأنه فعلاً في موقع حرب معنوية مع وساوس الشيطان الرجيم. والصلاة : صلة ولقاء بين العبد وربه ، صلة يستمد منها القلب قوة ، وتحس بها الروح نشوة ولذة ، إنها ركعات تنال بها غنيمة كبرى بالجّان وهي اطمئنان القلب الذي يكون كل إنسان بأمس الحاجة إليه ، والذي يفقده العصاة والطغاة والعتاة فيأخذون المخدرات والمسكرات والمهدئات لينالوا الاطمئنان ولا يحصلوا عليه ، لأنه منحصر بذكر الله عز وجل وقدم الصبر على الصلاة لأنه خير معين عليها بخشوع وخصت الصلاة بالذكر لأنها رأس العبادات وملاك الطاعات وتنهى عن المنكرات وأقم الصبرة إنها المسكرات والمهدئات وتنهى عن المنكرات وأقم الصبرة إلى العبادات وملاك الطاعات وتنهى عن المنكرات وأقم الصبرة إلى العبادات وملاك الطاعات وتنهى عن المنكرات والمهدئاء والمنكرات العنكبوت/٤٤.

## ٤٦ - ﴿الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنُّهُ مُ مُلاقُوا مَرِيهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ مِرَاجِعُونَ ﴾

يَظُنُونَ : يوقنون الظن هنا : الاعتقاد بدرجة اليقين ، واستعمل الظن للتدرج من الشك والريب والظن واليقين حتى درجاته العليا ، فهناك علم اليقين وعين اليقين وحق اليقين. والظن من الأضداد فهو يحمل اليقين والشك وقد يوضع موضع اليقين (أَنَّهُمْ مُلاقُوا رَبِّمِمْ) ملاقوا ثوابه وحسابه بعد البعث والنشور وكأنهم شاهدون يوم العرض الأكبر للجزاء في يوم القيامة وهو درجة اليقين (وَأَنَّهُمْ إلَيْهِ رَاجِعُونَ) الإيمان بالمعاد أفضل وسيلة لتزكية النفس وتحذيب شهواتها ، لأنه يدعو إلى الاستقامة المطلقة. ما وعظ به لقمان ابنه أنَّه قال: (يَا بُنِيَ إِنْ تَكُ فِي شَكِّ مِنَ الْمَوْتِ فَادْفَعْ عَنْ نَفْسِكَ الإنتِبَاهُ وَلَنْ تَسْتَطِيْعَ ذَلِكَ ، وَإِنْ كُنْتَ فِيْ شَكِّ مِنَ الْبَعْثِ فَارْفَعْ عَنْ نَفْسِكَ الإنتِبَاهُ وَلَنْ تَسْتَطِيْعَ ذَلِكَ) البحار ٧ص٢٤. فائدة: وقد نسب الله تعالى المقاتلين الشجعان والمخلصين إلى الظن فوصفهم بأصحاب الظن ﴿قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ ملاقُوا اللهِ كَمْ مِنْ فِنَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَبَتْ فِنَة وَلِيلَةٍ عَلَبَتْ فِي موقع النقد حينما يكون في إزاء العلم ﴿وَمَا هُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَنَّ النجم/٢٨ ، أمّا إذا جاء الظن بمعنى اليقين فيكون ذا قيمةٍ كما في هذه الآية التي نحن في صدد تسليط الأضواء عليها.

#### ٧٤ - ﴿ يَا بَنِي إِسْرَ إِنِلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِي الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُ مُ وَأَنِي فَضَّلَّتُكُ مُ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾

عودة إلى نداء بني إسرائيل وتذكيرهم بنعمة الله عليهم ، وتخويفهم ذلك اليوم الحاسم. وتفضيل بني إسرائيل على العالمين هو تفضيل نعمة وليس تفضيل قيمة ﴿بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ مِمَّنْ خَلَقَ﴾ لمائدة / السرائيل على العالمين هو تفضيل نعمة وليس تفضيل قيمة ﴿بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ مِمَّنْ خَلَقَ﴾ لمائدة / ١٨، وهو تفضيل مؤقت بزمان استخلافهم وتكريمهم وامتحافهم ، وبعدما عتوا عن أمر ربهم وعصوا أنبياءهم وجحدوا نعمة الله عليهم ، وتخلوا عن التزاماقم وعهدهم فقد أعلن الله حكمه عليهم باللعنة والغضب والمذلة والمسكنة ، وقضي عليهم بالتيه والتشريد في بلاد الله الواسعة بلا وطن محدد

لهم. وهذا التفضيل لبني إسرائيل مثل التفضيل في حق مريم ﴿واصْطَفَاكِ على نِسَاء العَالَمِينَ ﴾ آل عمران/٤٠ على نساء زمانك ، فإن خديجة وفاطمة أفضل منها.. أما عن أسباب تكرير هذا القطيع الشارد المارد من بني إسرائيل إنما تشير إلى ما في نفوسهم من جفاء وما في طباعهم من قسوة وإلحاد وكفران للنعم فيكون بلاءهم على قدر طباعهم لأن (الْبَلاَءُ عَلَى قَدرِ الطّبَاعِ!) ، وسبب هذا التكرير لإقامة الحجة عليهم وعلى الناس وليكونوا عبرة لمن يعتبر وليحذر الناس هذه الطباع الشاذة عن الفطرة السليمة ، (وأخسر الناس من كان عبرة للناس). فائدة : كان تفضيل المسلمين على كل الأمم إذا أمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر كقوله ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ ﴾ آل عمران/١١٠ ، ﴿انظُرْ كَيْفَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّمِ عَلَى بَعْضِ وَلَلآخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلاً ﴾ الإسراء/٢١ ، ﴿انظُرْ كَيْفَ فَضَالْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَلَلآخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلاً ﴾ الإسراء/٢٠.

#### ٨٤ - ﴿وَاتَّقُوا يَوْما كَا تَجْرِي نَفْسُ عَنْ نَفْسَ شَيْنا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلا يُؤخذُ مِنْهَا عَدْلٌ ولا هُدُينصر وُنَ ﴾

ومثله : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَاخْشُوْا يَوْماً لا يُجْزِي وَالِدٌ عَنْ وَلَدِهِ وَلا مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَنْ وَالِدِهِ شَيْئاً لَمَ لِمَانَ لَهُ اللهِ والصالحين (عَنْ نَفْسٍ) ولو كانت الأقرب فالأقرب (شيئاً) وإنما ينفع الإنسان عمله الصالح الذي قدمه (وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ) لا أحد يستطيع أن يشفع لأحد بدون إذن الله ورضاه عن المشفوع له ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلا اللهِ اللهِ المَقْوَاهِ ٢٥ (وَلا يُوعَى يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

## 9 ٤ - ﴿ وَإِذْ نَجْنَيَاكُمْ مِنْ آلَ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْنَتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلاَّ مِنْ مَرِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾

لما قدّم الله تعالى ذكر نعمه على بني إسرائيل إجمالاً ، بيّن هنا بعض أقسام تلك النعم ، ليكون أبلغ في التذكير وأدعى إلى الشكر. يَسُومُونَكُمْ : يكلفونكم ما يسوءكم ويذلكم ، (يَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ) يستخدمونهن ويفجرون بهن. المعنى : إذكروا يا بني إسرائيل نعمتي عليكم حين نجيت آباءكم من بطش فرعون الطاغية ، والخطاب للأبناء المعاصرين للنبي (ص) إلاّ أنَّ النعمة على الآباء نعمة على الأبناء ، (يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ) يذيقونكم أشد العذاب يذبحون الذكور

(وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ) يستبقون الإناث على قيد الحياة للخدمة والفجور (وَفِي ذَلِكُمْ بَلاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ) عنة واختبار عظيم ليميز الخبيث من الطيب. سبب تقتيل الذكور من بني إسرائيل : أن فرعون رأى في منامه كأن ناراً أقبلت من بيت المقدس وأحاطت بمصر وأحرقت كل قبطي بما ولم تتعرض لبني إسرائيل! مفاله ذلك وسأل كهنته عن رؤياه فقالوا: يولد في بني إسرائيل غلام يكون هلاكك وزوال ملكك على يده ، فأمر بقتل كل غلام يولد في بني إسرائيل! الفائدة : ينكر القرآن بني إسرائيل بهذه القصة ليقول لهم : إثّم لو تركوا رسالة الله لعادوا مرة أخرى أمة عرومة ذليلة ، وهكذا يذكر الأمة الإسلامية بهذه الحقيقة أيضاً وهي : أن التمسك بمنهج الله تعالى عو الكفيل بضمان استقلالهم ورفعتهم وحريتهم في غرر الحكم: (إنَّ مَنْ قَامَ بِشَرَائِطِ الحُرِيَّةِ أُهِلَ لِلْعِنْقِ، وَمَنْ قَصَّرَ عَنْ أَحْكُامُ الحُرِيَّةِ أُعِيلًا إلى النعم ويصبر على النقم ليكون من الفائرين في الاختبار الإنسان الخير أو الشر فيجب أن لا يغتر فيطغى بما أنعم الله عليه ، ولا يبأس من روح الله بما ضيق عليه فيعيش ضنكاً ، فعليه أن يشكر على النعم ويصبر على النقم ليكون من الفائرين في الاختبار كقوله تعالى ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ القائرين عن البي (ص): كقوله تعالى ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ القائرين وَ النبي (ص): (ثلاث منجيات : الْعَدْلُ فِيْ الرِّضَا وَالْعَضَبُ، وَالْقَصْدُ فِيْ الْقُورِ وَالْغِنَى، وَخَافَةُ اللهِ فِيْ البي (ثلاث منجيات : الْعَدْلُ فِيْ الرِّضَا وَالْعَضَبُ، وَالْقَصْدُ فِيْ الْقُورُ وَالْغِنَى، وَخَافَةُ اللهِ فِيْ البيّرِ والله والمِن حبر ١٨٥٤٤

## • ٥ - ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا كُمْ الْبُحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا الَّهِ فِرْعَوْنَ وَأَشَمْ تَنظُرُهُنَ

الفَرَق: الفَصل ﴿ وَقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ ﴾ الإسراء/١٠٦ ، أي فصلناه وميزناه بالبيان والوضوح. المعنى: واذكروا أيضاً يا بني إسرائيل إذ فلقنا لكم البحر حتى ظهرت لكم الأرض ثم مشيتم عليها وهي يابسة بطريقة إعجازية (فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ وَأَنْتُمْ تَنظُرُونَ) نجيناكم من الغرق وأغرقنا فرعون الطاغية وقومه وأنتم تشاهدون يد الله واضحة تنصركم وتخذل فرعون ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلاًّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ الأنفال/١٠.

## ١ ٥ - ﴿ وَإِذْ وَاعَدُنَا مُوسَى أَمْرِ عِينَ لَيَلَةً ثُمَّ اتَّخَذَتُمْ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ ﴾

لم تكن التوراة قد نزلت على موسى (ع) فطلبوا منه أن يأتيهم بكتاب من عند ربهم فوعده الله أن ينزّل عليه التوراة، وضرب له ميقاتاً أربعين ليلة وهي ذو القعدة وعشرة من ذي الحجة ، وذهب موسى إلى ميقات ربه ليأتي قومه بالكتاب، واستخلف عليهم أخاه هارون وهو نبي ، وفي غياب موسى عبدوا العجل من دون الله وظلموا أنفسهم عندما أنكروا نعم الله عليهم. في غرر الحكم: (الظُلْمُ يَرَلُّ الْقَدَمَ وَيَسْلِبُ النِّعَمَ وَيُهْلِكُ الأُمَمَ).

#### ٥٢ - ﴿ مُدَعَفُونًا عَنْكُ مُ مِنْ يَعْدِ ذِلْكَ لَمَلَكُ مُ تَشْكُرُونَ ﴾

محونا جريمتكم حين تبتم ، وأمهلناكم إلى مجيء موسى وأخبركم بكفارة ذنوبكم (لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) لكي تشكروا نعمة العفو أنْ تستقيموا ، فإن الإنعام يوجب الشكر ، وأصل الشكر تقدير النعمة وإظهارها والتحدث بما وشكر المنعم المتفضل بمذه النعم ﴿وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّكَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ النعلل الله الله لا يشكر الناس النمل الله لا يشكر الناس في نحج البلاغة خطبة ١٦٠: (أَمْرُهُ قَضَاءٌ وَحِكْمَةٌ وَرِضَاهُ أَمَانٌ وَرَحْمَةً يَقْضِي بِعِلْمٍ وَيَعْفُو بِجِلْمٍ).

#### ٣٥ - ﴿ وَإِذْ أَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْفَانَ لَعَلَّكُ مُ تَعْتَدُونَ ﴾

بعد العفو أتى موسى نبيهم ومنقذهم بالكتاب دستور حياتهم فيه فرقان بين الحق والباطل عسى أن يهتدوا إلى الحق الظاهر بعد الظلال ، والعمل بما فيه من أحكام في غرر الحكم: (بِالْهُدَى يَكْثُرُ الْإِسْتِبْصِارُ) !

٤ ٥ - ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنْ قَوْمِ إِنْكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ بِاتِنحَاذِكُمْ الْعِجْلَ فَتُدِبُوا إِلَى بَالْمِ بِعِكُمْ فَاقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدًا بَالْمِ فِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنّهُ هُوَالتَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾

واذكروا حين قال موسى لقومه بعدما رجع من ميقات ربه ، فرآهم قد عبدوا العجل (يا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ بِاتِّخَاذِكُمْ الْعِجْلَ) للعبادة من دون الله (فَتُوبُوا إِلَى بَارِئِكُمْ) الذي خلقكم (فَاقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ) ليقتل الطائع الذي لم يعبد العجل العاصى الذي عبد العجل (ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ) رضاكم بحكم الله خير لكم عند الخالق المتفضل من الإصرار على الشرك (فَتَابَ عَلَيْكُمْ) قبل توبتكم (إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ). لقد نسبت معاصيهم إلى الكل ، مع كونها صادرة عن البعض، لأن العامل بالظلم والراضى به والساكت عنه والحاضن له.. كلهم شركاء في الجريمة. فما كلُّ بني إسرائيل عبدوا العجل ولا كلهم قتلوا الأنبياء (ع) ، ومع هذا جاء الحكم عليهم بالجمع عندما عموه بالرضا (فتاب عليهم) إن التوبة قد نزلت بمم قبل أن يقتل جميع المجرمين منهم. وهو أمر امتحاني نظير ما وقع في قصة رؤيا إبراهيم وذبح إسماعيل (ع). فائدة : (فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ) الحكمة من ذلك: تلك النفوس لا حرمة لها بعد أن عبدت العجل، وهبطت إلى هذا المستوى الحيواني الساقط تتعبد ساجدة له! لما صاروا من حزب العجل جعلوا في زمرته، لأن العجل للذبح. روي : أرسل سحابة سوداء لا يتباصرون تحتها ، فأخذوا يقتتلون من الغداة إلى العشى ، حتى دعا موسى وهارون فكشف السحابة ونزلت التوبة! اعتبرت الشريعة الإسلامية ، القتل حداً وعقوبةً على جريمة الارتداد. إنه لتكليف مرهق وشاق أن يقتل الأخ أخاه فكأنما يقتل نفسه برضاه! ولكنه كان تربية لتلك القلوب القاسية العنيدة لعلها تلين لأمر الله تعالى عن الإمام الباقر (ع) في قوله تعالى (ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ) (مَاْ إِنْتَصَرَ اللهُ مِنْ ظَالِمٍ إِلاَّ بِظَالِمٍ ، وَذَلْكَ قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿وَكَذَلِكَ نُولِّي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضاً ﴾ الأنعام/١٢٩) البحار ٣١٣/٥.

## ٥٥ - ﴿وَإِذْ قُلْتُ مْ يَا مُوسَى لَنْ تُوْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَ أَقَافَ خَذَ أَتَكُ مُ الصَّاعِقَةُ وَأَنَّتُ مُ تَنظُرُهُ نَ ﴾

ثم تمضى الآيات في تعداد عيوب بني إسرائيل وإذ قلتم يا موسى لن نُصدِّقَ لك بأن ما نسمعه كلام الله حتى نرى الله عياناً لاساتر بيننا وبينه ، فيكون كالجهر في الوضوح، والجهر في المسموعات كالمعاينة في المبصرات، والذي لا يؤمن بكل هذه المعجزات الخارقات فلن يؤمن أبداً ، أين هم من قول الإمام على (ع): (لَوْ كُشِفَ لِيَ الْغِطَاءُ مَاْ إِزْدَدْتُ يَقِيْنَاً) في غرر الحكم، والقائلون هم السبعون الذين إختارهم موسى (ع) لميقات ربه ! (حَتَّى نَوَى اللَّهَ جَهْرَةً) وهذا تجرأ منهم في طلبهم إلى موسى أن يخضع الله لحدود حواسهم المادية ومشاهدتهم العينية الظاهرة (فَأَخَذَتْكُمْ الصَّاعِقَةُ) أرسل الله عليهم ناراً من السماء فأحرقتهم (وَأَنْتُمْ تَنظُرُونَ) لقد دعا موسى ربه بإلحاح حتى أحياهم. فائدة: (حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً) لا بد لنا من عقيدة علمية في التوحيد ، تخلُّص الأمة من رواسب الجاهلية التي تصوّر الله في شيء مادي ، وبالتالي تقديس الأشياء ، من إلباسها ثوب الجاهلية ، والأمة لا تصبح متحررة بالكامل ، إلا إذا تحررت من تقديس أي شيء أو شخص من دون الله سبحانه ، لولا ذلك لكانت الأمة معرضة للاستعباد ، فالأمة التي تقدّس الأصنام البشرية لا بد أن تستعبدها تلك الأصنام بشكل من الأشكال وبنسبة من النسب ، عن الإمام الصادق (ع): (مَنْ أَطَاعَ الْمَخْلُوقَ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِق فَقَدْ عَبَدَهُ) البحار ٧٢ص٩٥، لذلك حرص الإسلام على إنقاذ البشرية من جاهلية الشرك وأنواعه ، لتصبح الأمة مؤمنة بالتوحيد الخالص. قال تعالى : ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ ﴾ الأنعام/١٠٣ وقال تعالى : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ الشورى/١١. قال رجل للإمام الصادق (ع): (أَرَأَيْتَ اللّهَ حِيْنَ عَبَدْتَهُ ؟ قال (ع) مَاْ كُنْتُ أَعْبُدُ شَيْئًا لَمْ أَرَهُ! قَالَ : كَيْفَ رَأَيْتَهُ ؟ قال (ع) : لَمْ تَرَهُ الأَبْصَارُ بِمُشَاْهَدَةِ الْعَيَاْنِ ، وَلَكِنْ رَأَتْهُ الْقُلُوبُ بِحَقَائِق الإِيْمَاْنِ ، لاَ يُدْرَكُ بِالْحَوَاْسِ وَلاَ يُقَاْسَ بِالنَّاسْ ، مَعْرُوُفٌ بِغَيْرِ تَشْبِيْهِ) البحار٤ص٣٣. رؤية الله بالبصائر الإيمانية أقوى من رؤية الأبصار العينية ، من دعاء الإمام الحسين (ع) في يوم عرفة : (كَيْفَ يُسْتَدَلُّ عَلَيْكَ بِمَا هُوَ في وُجُودِهِ مُفْتَقِرٌ إِلَيْكَ أَيَكُونُ لِغَيْرُكَ مِنَ الظُّهُورِ مَاْ لَيْسَ لَكَ حَتَّى يَكُوْنَ هُوَ المُظْهِرَ لَكَ مَتَى غَبْتَ حَتَّى تَحْتاجَ إِلَى دَلِيْل يَدُلُّ عَلَيْكَ وَمَتَّى بَعُدْتَ حَتَّى تَكُونَ الآثارُ هِيَ الَّتِي ثُؤصِلُ إِلَيْكَ عَمِيَتْ عَيْنٌ لا تَراكَ عَلَيْها رَقِيباً وَحَسِرَتْ صَفْقَةُ عَبْدٍ لَمْ جُعْلَ لَهُ مِنْ حُبِّكَ نَصِيْباً) عن الإمام زين العابدين السجاد (ع) (إنَّك لا تحتجبُ عن حَلْقِكَ إلا أَنْ تَحْجُبَهُمُ الأعْمَالُ (الآمالُ) السيئةُ دونَكَ) إقبال الأعمال ص٨٦، عن الإمام على (ع) (مَاْ رَأَيْتُ شَيْعًا إِلَّا وَرَأَيْتُ الله قَبْلَهُ وَبَعْدَهُ وَمَعَهُ وَفِيهِ) تفسير النور٣/٥٥١.

## ٥٦ - ﴿ ثُمْ بَشَنَاكُ مْ مِنْ بَعْدِ مَوْقَكُ مْ لَعَلَّكُ مُ تَشْكُرُ وَنَ ﴾

(ثُمُّ بَعَثْنَاكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ) أحييناكم بعد أن مكتتم ميتين يوماً وليلة ، فقاموا وعاشوا ينظر بعضهم إلى بعض كيف يحيون ؟! وهذا إعجاز غير مألوف ومعروف وخارق للعادة (لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) لتشكروا الله على إنعامه عليكم بالحياة بعد الموت ، وبالشكر تدوم النعم وتدفع النقم. والمؤمن من دليل واحد يكفيه وغير المؤمن المعاند لو تأتيه بكل دليل فلا يؤمن حتى يرى العذاب الأليم ، ﴿لا يُؤْمِنُونَ بِهِ وَقَدْ خَلَتْ سُنَةُ الأَوَّلِينَ ﴾ الحجر/١٣.

٧٥ - ﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُ مْ الْغَمَامَ وَأَنْرَلْنَا عَلَيْكُ مْ الْمَنَّ وَالسَّلْوَى كُلُوا مِنْ طَيْبَاتِ مَا مَهَرَ فَنَاكُ مْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِنْ وَالسَّلُوى كُلُوا مِنْ طَيْبَاتِ مَا مَهَرَ فَنَاكُ مْ وَمَا ظَلْمُونَا وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسُهُ مُ يَغْلِلُمُونَ ﴾

هذا هو الإنعام السابع ، الْعُمَام : السحاب. الْمَنَ : إسم جامع لكل رزق يحصل بلا تعب ، ومنه الزنجبيل والكمأة والخبز. والسَّلْوَى : طائر صغير طيب اللحم ، فكان ينزل عليهم من المن والسلوى ما يكفيهم طعاماً (كُلُوا مِنْ طَيَبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ) رزقاً لا يحصل نظيره لأهل الأرض الغنية ، ولكنهم لم يشكروا هذه النعمة ، وإستمروا على قسوة القلوب وكثرة الذنوب وتجاوز الحدود (وَمَا ظَلَمُونَ) بتلك الأفعال المنحرفة ، لأن الله لا تضره معصية العاصين كما لا تنفعه طاعات المطيعين (وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ) فيعود ضرره عليهم. وفي هذا إشارة : إلى أن كل ما يطلبه الله من عباده فنفعه لهم ، وما ينهاهم عنه فإنما ذلك لدفع ضرّ يقع عليهم. عن النبي يطلبه الله من عباده فنفعه لهم ، وما ينهاهم عنه فإنما ذلك لدفع ضرّ يقع عليهم. عن النبي مورد حتى في الصحراء الجرداء التي تاهوا فيها حيث هيأ لهم طعاماً شهياً بسهولة ولا تعب، ووقاهم من حر الشمس المحرق فجعل السحاب يظللهم ويكفيهم ورزقهم المن والسلوى، وبحذا توافر لهم الطعام الجيد الذي يبعث لهم الأمان، والمقام المريح الذي يبعث لهم الإحساس بالنعمة، ولكنهم لم يشكروا ولم يهتدوا ولم يستقيموا بل ظلموا أنفسهم وجحدوا النعمة. في فيج البلاغة حكم ٢٠:(يًا إبْنَ يشكروا ولم يهتدوا ولم يستقيموا بل ظلموا أنفسهم وجحدوا النعمة. في فيج البلاغة حكم ٢٠:(يًا إبْنَ المُستدراج: إسباغ النعم المتتالية بلا شكر ولا حمد ولا تقدير للنعمة ولا المنعم، فيكون الاستدراج ظاهره يَعُر ويَسُر وباطنه يَضُر.

٥٨ - ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هَذِهِ الْقَرْبَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِيْنَــُدْ رَغَداً وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّداً وَقُولُوا حِطَّةٌ نَغْفِنَ لَكُــُدْ
 خَطَاتِاكُــُدْ وَسَتَنْرِبِدُ الْمُحْسِنِينَ ﴾

الْقَرْيَةَ مجتمع من الناس في بلاد صغيرة أو كبيرة ، والرَغَد : العيش الهنيء ذو سعة. ومن نعمته سبحانه عليهم بعد معصيتهم إياه ، فأمرهم بدخول قرية تكون لهم عزاً ووطناً ومسكناً ويحصل لهم فيها الرزق الرغد الواسع الهنيء ، (وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّداً) وأدخلوا باب القرية ساجدين لله ، شكراً على خلاصكم من التيه في صحراء سيناء الذي كان عقوبة لهم (وَقُولُوا حِطَّةٌ) قولوا ياربنا

حطّ عنا ذنوبنا واغفر لنا خطايانا (نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنزِيدُ الْمُحْسِنِينَ) نزيد من أحسن إحساناً مضاعفاً حسب أعمالهم. والقرية هي بيت المقدس ولم يدخلوها في حياة موسى (ع). يذكرهم الله سبحانه بنعمه عليهم عندما أمرهم أن يدخلوا البيت المقدس ويخرجوا منه العمالقة ، ولكنهم بدلاً من أن يدخلوها سجداً كما أمرهم الله ، دخلوها وهم مخالفون لأمر الله كقوله : ﴿ وَاتَّقُوا فِتْنَةً لا تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً ﴾ الأنفال/٢٥ ، ﴿ هَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كُسَبَتْ ﴾ البقرة/٢٨٦ في الحديث القدسي : (كُلُّ عَمَل إبْن آدَمَ لَهُ أَوْ عَلَيْهِ).

9 - ﴿ فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُ مُ فَأَنْرَ لِمَنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا مِرِجْزًا مِنْ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسَقُونَ ﴾

فلم يلتزموا بما أمر الله ، بل خالفوه ظلماً وفسقاً ، قيل إنهم قالوا : مكان حطة حنطة استهزاء بهم ! (فَأَنزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا رِجْزاً) عذاباً (مِنْ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ) يحرفون ويخرجون عن العقيدة ويستهزئون ويخالفون أوامر الله تعالى كعادة اليهود ومنهم الصهاينة كقوله : ﴿وَلا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللهِ هُزُوا ﴾ البقرة / ٢٣١.

• ٦ - ﴿ وَإِذْ اسْتَسْقَى مُوسَى لَقُوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانَفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَنَا عَشْرَةً عَيْناً قَدْ عَلِدَ كُلُّ أَنَاسٍ مَشْرَتَهُ مُ عَكُوا وَاشْرَبُوا مِنْ مِرَرْقِ اللّهِ وَلاَ تَعْفُوا فِي الأَمْرُض مُفْسِدِينَ ﴾

الاستسقاء: طلب الماء المعنى: عطش بنو إسرائيل في التيه ، فطلب لهم موسى الماء من الله تعالى (فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجْرَ) فضربه بعصاه (فَانفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَة عَيْناً) بعدد أسباط بني إسرائيل وهم أحفاد يعقوب. وهذه معجزة أخرى لموسى خصه الله بحا إضافة إلى سائر المعجزات الدالة أن مسببها الله تعالى. (قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ) كانوا اثنا عشرة قبيلة لكل منها عين حق لا يختلفوا (كُلُوا) المن والسلوى (وَاشْرَبُوا) من هذه العيون وهي (مِنْ رِزْقِ اللهِ) وطلب منهم (وَلا تَعْقُوا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ): العثي : أشد الفساد ومبالغة القبيح ، ومنه الشرك والإلحاد ، وتحريف منهج الله. والإفساد: هو تبديل وظائف الأشياء عما خلقت لأجله. فائدة : ١ - روي وتحريف منهجار الماء ونبعه من يد نبينا مُحدِّد (ص) من بين أصابعه أعظم من معجزة إنفجار الماء من الأحجار من عصى موسى (هذا في تفسير القرطبي) ، ٢ - إن الله تعالى كان قادراً على تفجير الماء وأن يعملوا القدر الممكن للحصول على تلك الأسباب بقدر الطاقة الممكنة ، وهذه دعوة غير وأن يعملوا القدر الممكن للحصول على تلك الأسباب بقدر الطاقة الممكنة ، وهذه دعوة غير في يعملوا القدر الممكن للحصول على تلك الأسباب بقدر الطاقة الممكنة ، وهذه دعوة غير في يعملوا القدر الممكن للحصول على تلك الأسباب بقدر الطاقة الممكنة ، وهذه دعوة غير في يعملوا القدر الممكن للحصول على تلك الأسباب بقدر الطاقة الممكنة ، وهذه دعوة غير السُنَةِ اللهِ تَبْدِيلاً فاطراء ، ولكن المعجزات من صنع الله تعالى قد غيّرت من سنن الله الثابتة بقانون خارق عنها لحكمة ومصلحة إلهية ﴿لِيَقْضِيَ اللهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً الأسباب ومزيلها في آن واحد.

الله حَوَاذَ قُلْتُ مْ يَا مُوسَى نَ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا مَرَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا ثَبْبِتُ الأَمْرُضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِنَاهَا وَقُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَعَدَ اللهَ قَلْمَ مُنْ مَنْ اللهِ وَيَعْمَلُوا مَصْمَراً فَإِنَّ لَكُ مُ مَا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمْ الذَّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَا مُوا بَعْضَا فَاللهِ وَيَقْتَلُونَ النَّبِينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَ أَوْا يَعْمَدُ وَنَ إِلَيْ اللهِ وَيَقْتَلُونَ النَّبِينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَ أَوْا يَعْمَدُ وَنَ إِلَيْ اللهِ وَيَقْتَلُونَ النَّبِينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَ أَوْا يَعْمَدُ وَنَ إِلَيْ اللّهِ وَيَقْتَلُونَ النَّبِينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَ أَوْا يَعْمَدُ وَنَ اللّهِ وَلَا يَعْمَدُ وَنَا مُنَا اللّهِ وَلِكَ بِأَنْهُمْ مُنْ اللّهِ وَلِكَ بِمَا عَلَيْ اللّهِ وَلَا لَا لَهُ وَلِقَالُونَ اللّهِ وَلْكَ بِمَا عَصَوْا وَكَ أَنُوا يَعْمَدُ وَنَ إِلَيْ اللّهِ وَلِي اللّهِ وَلِكَ بِأَنْهُمْ مُنْ اللّهِ وَلِكَ بِأَنْهُمْ مُنْ اللّهُ وَلَا لَكُونَ اللّهِ وَلَا لَا لَهُ وَلَيْكُونَ اللّهِ وَلِيْحُ لَكُونُ اللّهِ وَلِي اللّهُ وَلِكُ مِنْ اللّهِ وَلِكُ مِنْ اللّهُ وَلَا عَلَيْهِمْ الللّهِ وَلِي اللّهِ وَلِكَ مِنْ اللّهِ وَلِكُ مِنْ اللّهِ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ مُنْ اللّهِ وَلَيْهِمْ الللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاكُ مَا الللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَا لَكُونُ اللّهِ وَلَا عَلَيْمِ اللّهُ وَلِكُ إِلّهُ اللّهُ وَلِكَ مِنْ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَا لَكُونُ اللّهُ وَلَا لَهُ مِنْ اللّهُ وَلِلْكُ إِلّهُ اللّهُ وَلَاكُ اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِكُ إِلْهُ اللّهُ وَلِكُ إِلْهُ اللّهُ وَلَا لَهُ إِلْهُ وَاللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلِلْكُونِ اللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلَالْمُ الللّهُ وَلِلْكُ اللّهُ وَلِلْكُولِ اللّهُ وَلِلْكُ اللّهُ اللْعُلَالِيلُولَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّ

إنهم يريدون الأطعمة المنوعة التي الفوها في مصر ومِنْ بَقْلِهَا وَقِثَّائِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا) مِنْ بَقْلِهَا : من خضرتها كالنعناع والكرفس والكراث وَقِتَّائِهَا : الخيار والثوم والبصل ولقد تلقى موسى طلبهم بالاستنكار (أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ) أتريدون الدنية وقد أراد الله لكم العلية ، أراد الله لكم الطعام المميز النموذجي غير المألوف الكافي الوافي ، وأنتم تريدون الطعام المألوف المعروف ، وهكذا الإناء ينضح بما فيه ، (الهبطُوا مِصْراً فَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلْتُمْ) إنّ ما تطلبونه هيّن لا يستحق طلبه من الله ، فهو موفور في كل مصر من الأمصار ، بلد من البلدان أيّاً كان لتجدوا فيه هذه الأشياء ، بمعنى : عودوا إلى حياتكم المألوفة في مصر حيث الذلة الخانقة (وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمْ الذِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ) أي لزمهم الذِّل والهوان والسخط والغضب الإلهي بسبب ما اقترفوه من الجرائم الشنيعة ، ولم تمذِّب نفوسهم هذه المعجزات البديعة ولم يؤمنوا ، ولم يقدّروا هذه الرعاية الإلهية الخاصة ، وضُرب عليهم الصغار والهوان والخزي الأبدي الذي لا يفارقهم مدى الحياة (وَبَاءُوا بِغَضَبِ مِنْ اللهِ) أحاط بمم السخط الشديد من الله (ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ الله) ذلك من طبيعتهم قسوة وجحود واعتداء وإفساد وعناد واستكبار (وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْر الْحقق) وهي أشنع فعلة لأشنع قوم ، فقد قتلوا وذبحوا ونشروا بالمناشير عدداً من أنبيائهم ، وعصوا أبشع العصيان (ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ) إنهم لا يستطيعون العيش إلا باللصوصية والنهب والمراوغة والنفاق، ومع ذلك إنهم يدعون أنهم وحدهم المهتدون وهم شعب الله المختار!! فائدة: يعرض القرآن الكريم حقيقة كبرى ويكشف عن سنة تأريخية ثابتة وهي أن العصيان والانحراف والاعتداء والقضاء على الأنبياء والمصلحين الذين يبلغون رسالات الله في كل زمان ومكان يؤدي في النهاية إلى الذَّلة والمسكنة والتخلُّف وفقدان الحياة الكريمة. سؤال : فإذا ضربت على اليهود الذَّلة والمسكنة ، فلماذا هم الآن أكبر دولة قوية في المنطقة؟ الجواب : بقوله تعالى : ﴿ضُرِبَتْ عَلَيْهِمْ الذِّلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوا إِلاَّ بِحَبْلِ مِنْ اللَّهِ وَحَبْلِ مِنْ النَّاسِ ﴾ آل عمران/١١٢ ، إلا بمعاهدة مع الله ومع الناس ، وهذا هو حبل الولايات المتحدة التي تمد إسرائيل اللقيطة شذاذ الآفاق ، تمدهم بالمال والسلاح المتطوّر ، ولو تخلّت عنها يوماً واحداً لم يكن لها وجود. نلاحظ الوقاحة وسوء الأدب وروح العصيان ظاهرة في أقوالهم (فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ) ولم يقولوا (فإدعوا لنا ربنا) وكأنما ربمم غير ربه.

٣٢ - ﴿إِنَّ الَّذِينِ آمَنُوا وَالَّذِينِ هَادُوا وَالنَّصَامِ مَى وَالصَّامِثِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُؤهِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً فَالْهُمْ أَجْرُهُمُ عُنِدَ مَرَّبِهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ مُيْخُرَةُونَ﴾

(الَّذِينَ آمَنُوا): المسلمون، (وَالَّذِينَ هَادُوا): اليهود (النَّصَارَى) : أتباع عيسى (ع) (وَالصَّابِئِونَ): من صبأ أي مال عن عقيدة اليهود والنصارى وآمنوا بالله وبالمعاد وببعض الأنبياء. تقرر الآية : أن من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً من هؤلاء وغيرهم ، (فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ) إذاً: العبرة بصدق العقيدة واستقامة الفكر والسلوك ، ولا هي عصبية جنس أو قوم أو... فائدة : عندما ذم الله بني إسرائيل (اليهود) لا يعني ذمهم كلهم ، وإنما يذم المعاندين منهم كالصهاينة الملحدة التي تنتسب إلى اليهود بالاسم فقط ، وهكذا الموضوع في كل مِلَّة قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ خَاشِعِينَ لِلَّهِ لا يَشْتَرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمَناً قَلِيلاً ﴾ آل عمران/١٩٩ هؤلاء أسلموا لله ، واستسلموا لأمر الله ﴿ وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ آل عمران/٨٥ ، فإذا كان هذا الإطلاق في استقامة المؤمنين في جميع الملل والنحل , إذن : ففي الاستقامة السلامة والكرامة بلا أية ملامة ولا ندامة ، مما يدل أن موضوع الفرقة الناجية المحدودة والباقي في النار لا ينسجم مع إطلاق نجاة أهل الاستقامة (أو) يكون معنى الفرقة الناجية هم أهل الاستقامة (والتقوى) على منهج الله في كل ملة ، وهكذا جاء القرآن الكريم ليعطيك المقياس الشامل ولينسف أسس العنصرية ، والأفكار المتطرفة والتي تؤسس الاعتداء و(الإرهاب) المنظّم على الآخرين وتنشر الفوضى الخلاّقة المهلكة ، ليحلّ معلها القاعدة العامة الناعمة الشفافة المنجية في الإيمان والعمل الصالح ﴿لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلِ العَامِلُونَ ﴾ الصافات/٦١ ، ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ المطففين/٢٦.

77 - ﴿وَإِذَا خَذَا مِيْاَقَكُمْ ) عهدكم الموثوق بالالتزام بأحكام التوراة. (وَرَفَعْنَا فَوَقَكُمْ الطُّورَ) الطُّورَ : الجبل الذي ناجى عليه موسى (ع) ربه. المعنى : لما أمر موسى (ع) بني إسرائيل بالعمل بالتوراة ، ورأوا ما ناجى عليه موسى (ع) ربه. المعنى : لما أمر موسى (ع) بني إسرائيل بالعمل بالتوراة ، ورأوا ما فيها من أثقال والتزامات فرفضوها فراراً من التكاليف التي أثارت نفوسهم ، فرفع الله عليهم الجبل الضخم فوقهم فوجدوه أثقل مما كلفوا به ، فهان عليهم حمل التوراة ! ، ورفع الجبل كالمظلة فوقهم وهو بحذا الحجم الكبير والوزن الثقيل لإرهابهم بعظمة القدرة الإلهية ، وهذه معجزة كونية خارقة عن المألوف ، و (المُعْجِزَةُ بُرْهَانٌ يَقْطَعُ اللِسَانَ) ويقوّي الإيمان ، (خُدُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوّقٍ) أمرهم أن يأخذوا الميثاق بقوة وعزيمة وإيمان وعلم على مواصلة الطريق ، فأمر العقيدة هي أمر الحياة وهي يأخذوا الميثاق بقوة وعزيمة وإيمان وعلم على مواصلة الطريق ، فأمر العقيدة هي أمر الحياة وهي (وَاذْكُرُوا مَا فِيهِ) فذكر آيات الله ومعاجزه والتدبر فيها مقدمة التقوى (لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ) لتكونوا من أهل التقوى ، وبالتقوى تصان النفوس من مكائد الهوى والأنا وحب الذات وحب الذنيا ، وبالتقوى تريد له أن يكون قاعدة أساسية عامة تقول : خذُكل أمر من أمور العقيدة أو العلوم خاص ولكن أريد له أن يكون قاعدة أساسية عامة تقول : خذُكل أمر من أمور العقيدة أو العلوم خاص ولكن أريد له أن يكون قاعدة أساسية عامة تقول : خذُكل أمر من أمور العقيدة أو العلوم

المختلفة أو الأعمال المتنوعة لابد لها من (قوة) تناسبها وعزيمة تألفها وتتمكن منها ، (والقوة) جاءت نكرة للدلالة على عموم معناها، كالقوة الجسمانية والنفسانية والعلمية والعملية وقوة الإيمان وقوة الإسلام ، والقوة دليل التبصر والخبرة والتجربة والإختصاص العلمي المميز ، ودائماً القرآن يحث على مبدأ القوة في كل أمر بمعنى العزيمة في أدائه والوعي في تنفيذه على أعلى درجات الإتقان والقدرة كقوله تعالى في يحيى خُذْ الْكِتَابَ بِقُوّةٍ مريم/١٢ ، وهكذا سليمان أخذ حكمه بالحزم والقوة العادلة في غرر الحكم: (حَيْرُ الأُمَراءِ مَنْ كَانَ عَلَىْ نَفْسِهِ أَمِيْراً) وفيه أيضاً (العَدلُ حياةُ الأحكام، وفضيلةُ الإنسانِ، وزينةُ الإيمانِ، وجماعُ الإحسان).

#### ٢٤ - ﴿ مُعَدَّ تَوَلَّيْتُ مُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَلُولَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُ مُ وَمَرَحْمَتُهُ لَكُنتُ مُ مِنْ الْخَاسِرِينَ ﴾

(ثُمُّ تَوَلَّيْتُمْ) أعرضتم عن الميثاق والوفاء به (مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ) الميثاق المؤكد (فَلَوْلا فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمُتُهُ) ورحمتُه سبقت غضبه ، وشمل عطفه بالإمهال وتأخير العذاب حتى تاب بعضكم (لكُنتُمْ مِنْ الْخَاسِرِينَ) الهالكين ، وأخسر الناس من خسر نفسه ﴿إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ الزمر/٥٠. فائدة : الإنسان الغافل عن الله يفسد حسّه فيسهو عن أهم الحقائق (فَلاَ تَعْفُلُ فَلَيْسَ بِمَعْفُولِ عَنْكَ) (ثُمُّ تَوَلَّيْتُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ).

#### ٥٦ - ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُ مُ الَّذِينَ اعْتَدَوُا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِيْنِ ﴾

الإعتداء: تجاوزالحد في كلِّ شيءٍ ، الخاسئين: المسوخين من إنسانيتهم، والمطرودين من رحمة الله الدليلين. المعنى: لقد طلبوا من الله أن يكون لهم يوم راحة ، فجعل الله لهم بوساطة موسى (ع) يوم السبت راحة وعبادة لا يعملون فيه للمعاش ليتدربوا على الحد من حبهم للمال ، ثم إبتلاهم بعد ذلك بالحيتان السمان الكبيرة (السمك الكبير) تكثر يوم السبت وتختفي في غيره ولما رأوا الحيتان بحده الكثرة والوفرة يوم السبت وهو محرّم عليهم الصيد فيه، أخذوا يمكرون ويحتالون فراحوا يحوطون الحيتان في يوم السبت بعوازل وحواجز ويقطعونما عن البحر ولا يصيدونما يوم السبت، حتى إذا إنقضى اليوم تقدموا وأخذوا السمك (الحيتان المحجوزة) وهذا التفاف واحتيال على الحكم الإلهي! وعملوا ما نماهم الله عن فعله ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ الله فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ الطلاق/١ ، وهذا يذكرنا بالدجل والاحتيال للذين يلبسون لباس الدين ، ويتاجرون بحقوق الإنسان والديمقراطية ويتلاعبون بالألفاظ ويشوهون الحقائق ويضلون الناس عن سبيل الله (فَقُلْنَا هُمُ مُونُوا طبائعهم وفي نفوسهم؟ كقوله (وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاعُوتَ) المائدة / ٢٠ والجواب: وروي: (أَنَّ الْمَمْسُوحَ لا يَشْبُلُ وَلا يَشْرَبُ وَلا يَعْيشُ أَكْثَرَ مِنْ ثَلاَثَةً أَيَّامٍ)، وعن مجاهد: وروي: (أَنَّ الْمَمْسُوحَ لا يَنْسُلُ وَلا يَشْرَبُ وَلا يَعْيشُ أَكْثَرَ مِنْ ثَلاَثَةً أَيَّامٍ)، وعن مجاهد: (مَا مُسِحَتْ صُورُوهُمْ وَلَكِنْ مُسِحَتْ قُلُوبُهُمْ، فَلاَ يَقْبِلُ وَعَظَا وَلا يَعِيشُ أَكْثَرَ مِنْ ثَلاَثَةً أَيَّامٍ)، وعن مجاهد:

#### 77- ﴿ فَجَعَلْنَاهَا فَكَ أَلِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمُوْعِظَةً لِلْمُنْقِينَ ﴾

(فَجَعَلْنَاهَا نَكَالاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا) نَكَالاً: عقاباً مهيناً ، وجعل الله هذه العقوبة نكالاً وعبرة لمن حضرها من الأمم (وَمَا خَلْفَهَا) وما بعدها من أجيال ، وهكذا الَّذِيْ لاَ يَتَّعِظُ بِالْمَاْضِيْنَ وَعَظَ اللهُ الْبَاقِيْنَ (وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ) ولا تكون موعظة نافعة إلاّ للمتقين لأنهم يتأثرون بها ، والمواعظ حياة القلوب وأنس النفوس في غرر الحكم (مَنْ لمَ يَتَّعِظُ بِالنَّاسَ، وَعَظَ اللهُ النَّاسَ بِهِ).

77 - ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِ إِنَّ اللَّهَ أَمْرُكُ مُ أَنْ تَذَبُعُوا مَنَ وَعَلَيا اللَّهَ عَذَا مُمُوا قَالُا عَلَي اللَّهِ اللَّهِ قَالُوه عمه عمداً طمعاً في السبب في طلب ذبح البقرة: أن شيخاً من أغنياء بني إسرائيل قتله أولاد عمه عمداً طمعاً في ميراثه ثم ادّعى القتلة أنفسهم تمويها وتضليلاً على ناس أبرياء أنهم قتلوه ليدفعوا عنهم التهمة وطالبوهم بالفدية فترافعوا إلى موسى (ع) ولم يكن لديهم دليل أو بينة تكشف الواقع ، سألوا موسى (ع) فدعا الله ليبين لهم القاتل ، فأوحى الله إلى موسى (ع) أن يذبحوا بقرة ، ويضربوا القتيل ببعضها فيحيا القتيل ويخبر عن قاتله.. وبعد طول جدال فعلوا وعاد القتيل إلى الحياة وأخبر بالحقيقة. المعنى: ﴿قَالُوا أَتَتَّخِذُنَا هُرُواً ) أي نسألك عن أمر القتيل فتأمرنا بذبح بقرة ، فهذا هو الحقيقة. المعنى: ﴿قَالُوا أَتَتَّخِذُنَا هُرُوا ﴾ أي نسألك عن أمر القتيل فتأمرنا بذبح بقرة ، فهذا هو الحقيقة. المعنى: ﴿قَالُوا أَتَتَّخِذُنَا هُرُوا ﴾ أي نسألك عن أمر القتيل فتأمرنا بذبح بقرة ، فهذا هو أعمال الجهلاء ، (أعُوذُ ) والتجئ بالله أن أكون منهم ، كان من الواجب عليهم المبادرة إلى امتثال أمر موسى النبي المنقذ لهم وقائدهم، وعدم الاعتراض عليه ومن دون جدال ، ولكنهم أبوا إلا الاعتراض. فائدة : (تَذْبَخُوا بَقَرَةً) يعني تحطيماً لقداستها وعبادتما كما حطّم إبراهيم (ع) الأصنام المقدسة عندهم.

7٨ - ﴿ قَالُوا ادْعُ لَنَا مَا هِيَ قَالَ الله عَمَلُولُ الله الله وصفتها (قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لا فَارِضٌ) لا (قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا هِيَ) مَا سنها وصفتها (قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لا فَارِضٌ) لا كبيرة (وَلا بِكْرٌ) البِكْرُ : الصغيرة التي لم تحمل بعد ، ولا صغيرة (عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ) متوسطة في السن (فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ) ولا تتأخروا في امتثال أوامر الله واتركوا التشديد على أنفسكم والتعنت بالأسئلة وقد نصحهم ولكنهم لا يحبون الناصحين. في غرر الحكم: (النَّصِيْحَةُ مِنْ أَخْلاقِ الْكِراْمِ)، وفيه أيضاً: (لاَ حَيْرَ فِيْ قَوْمٍ لَيْسُواْ بِنَاْصِحِيْنَ وَلاَ يُجِبُّونَ النَّاصِحِيْنَ). فائدة : ١ - (ادْعُ لَنَا رَبَّكَ) ولم أَسئلة عقيمة لا فائدة منها من أجل العناد واللجاج ، والسؤال عنوان عقل السائل كقوله ﴿لا تَسْأَلُوا عَنْ أَسُولًا عَنْ الْمَائِلُ كَقُولُه ﴿لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ المائدة واللجاج ، والسؤال عنوان عقل السائل كقوله ﴿لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ المائدة واللجاج ، والسؤال عنوان عقل السائل كقوله ﴿لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ المائدة والله الله الله المائل كقوله الله الله عنوان عقل السائل كقوله ﴿لا تَسْأَلُوا الله عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ المائدة الله الله الله الله الله المائل المائل الله الله المؤلّل المائل المؤلّل عنوان عقل السائل كقوله المؤلّل المؤلّل المؤلّل الله الله الله المؤلّل المؤلّل الله الله المؤلّل المؤلّل

79 - ﴿ قَالُوا ادْعُكَا مَ بَكَ يُبِينُ لَكَا مَا لَوْهُا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرًا وَ فَاقِعٌ لَوْهُمَا تَسُرُ النَّاطِرِينَ ﴾ (فاقع لَوْنُهَا) شديد الصفرة ، حسن منظرها تسر كلَّ من رآها. (راجع فوائد القصة آية /٧٧). • ﴿ قَالُوا ادْعُ لَنَا مَ بَكَ يُبِينُ لَنَا مَا هِي إِنَّ الْبُقَرَ تَشَابَهُ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَمُعَتَدُونَ ﴾ • ٧ - ﴿ قَالُوا ادْعُ لَنَا مَ الْمِي إِنَّ الْبُقَرَ تَشَابَهُ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَمُعَتَدُونَ ﴾

(قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَنَّا مَا هِيَ) أعادوا السؤال عن حال البقرة (إِنَّ الْبَقَرَ تَشَابَهَ عَلَيْنَا) التبس الأمر علينا فلم ندر ما البقرة المأمور بذبحها (وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَمُهْتَدُونَ) سنهتدي إلى معرفتها بالتحديد إن شاء الله

٧١ - ﴿قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَى ۚ لَا ذَلُولٌ تُشِيرُ الأَمْرُضَ وَلا تَسْفِي الْحَرْثَ مُسَلَّمَةٌ لا شَيِّةً فِيهَا قَالُوا الآنَ جِنْتَ بِالْحَقِّ فَذَبَحُوهَا وَمَّا كَادُوا مَفْعُلُونَ﴾

ليست هذه البقرة ذلول أي مذللة للعمل (تُثِيرُ الأَرْضَ) ولا مسخرة لحراثة الأرض (وَلا تَسْقِي الحُرْثُ) ولا لسقاية الزرع (مُسَلَّمَةٌ لا شِيَةَ فِيهَا) سليمة من العيوب (لا شِيَةَ فِيهَا) الشية : هي لون يخالف لون جلدها ، أي ليس فيها لون آخر غير الصفرة الشديدة (قَالُوا الآنَ جِئْتَ بِالْحَقِّ) الآن بينتها بوضوح لا غموض فيه (فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُوا يَفْعَلُونَ) ترددوا في شرائها وذبحها بسبب غلاء ثمنها أو خوف الفضيحة وتمنوا ألاّ يكون ما صدر منهم من الجدال ولم يستطيعوا التراجع بعد إشاعة القضية والمحاكمة العلنية. فائدة : من عبارة (الآنَ جِئْتَ بِالْحُقِّ) إنّ الغرور والكبر والكبر والإعجاب بالنفس تجعل الإنسان طاغياً يرى كل ما وافق هواه حقاً ، وكل ما خالف هواه باطلاً ، وهكذا يكون الهوى إلها يُعبد من دون الله ، ﴿أَزَائِتَ مَنْ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً ﴾ الفرقان/٢٤.

## ٧٧ - ﴿ وَإِذْ قَتَلْتُ مُ نَفْساً فَاذَا مِ أَتُدُ فِيهَا وَاللَّهُ مُخْرِجٌ مَا كُنتُ مُ مَكْتُمُونَ ﴾

وهذا مؤخر لفظاً مقدم معنى لأنه أول القصة (راجع الآية ٢٧) : (وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَادَّارَأْتُمْ فِيهَا) أي تخاصمتم وتدافعتم بشأنها ، وأصبح كل فريق يدفع التهمة عن نفسه وينسبها لغيره (وَاللّهُ مُخْرِجٌ مَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ) أي مظهر ما تخفونه.

## ٧٧ - ﴿ فَقُلْنَا اصْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُحْيِ اللَّهُ الْمُوتَى وَيُرِدِكُ مُ آيَاتِدِ لَعَلَّكُ مُ تَعْقِلُونَ ﴾

(فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا) أي إضربوا القتيل ببعض لحم البقرة يحيا ويخبركم عن قاتله (كَذَلِكَ يُحْيِ اللّهُ الْمَوْتَى) كما أحيا هذا القتيل أمام أبصاركم كذلك يرجع الموتى أحياء بعد خروجهم من قبورهم بقدرة الله القاهر (وَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ) يريكم دلائل قدرته لتعلموا أنَّ الله على كل شيء قدير وبالإجابة جدير وكل شيءٍ عليه يسير. فائدة : (لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ) لابد من تزكية النفس وصفاء الفكر من كلّ الشبهات ، حتى يُحسن العقل التدبر في آيات الله ، في غرر الحكم: (ذَرْوَةُ الْغَايَاتِ لاَ يَنَاهُمُا إِلاَّ ذَوُو التَّهْذِيْبِ وَالْمُجَاهَدَاتِ). من فوائد من هذه القصة : ١ - لعل أمرهم بذبح البقرة إشارة إلى أخَّا مخلوقة مسخرة لصالح الإنسان ، فلا يستحق أن يُعبد من دون الله كما فعلوا مع عبادة العجل. ٢ - أخم شددوا على أنفسهم بكثرة الأسئلة ، فشدد الله عليهم ، طلب منهم أن يذبحوا (بقرة) على الإطلاق وجاءت (بقرة) نكرة للدلالة على العموم بقرة وكفي وهم طلبوا

الخصوص فشددّوا على أنفسهم، فتبينت تعقيدات طبائعهم ونحوسة تعاملاتهم وهكذا يكون (الْبَلاَءُ عَلَى قَدَرِ الطّبَاْعِ)!، وأُخَّم كأغًا يستخفّون بمقام ربِّ العالمين. ويقول تعالى: ﴿وَلا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللّهِ هُزُواً ﴾ البقرة/٢٣١. ٣- يقولون (أدع لنا ربك) وكأنما الله رب موسى وحده لا ربَّم كذلك، والمسألة لا تعنيهم وإنما تعني موسى وربّه. ٤- وكأنما يقولون إنا نرفض التقليد المذموم ولا نطيع موسى بكل ما يريد، وإنما نؤمن بما تراه عيوننا، وفضلوا المحسوس على المعقول بقولهم ﴿لَنْ نُؤْمِنَ مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إِلَمَا كَمَا لَهُمْ آلَهُمُ لَكَ حَتَّى نَرَى اللّه جَهْرَةً ﴾ البقرة/٥٥. وطلبوا أيضاً ﴿قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إِلَمًا كَمَا لَهُمْ آلَهُمُ قَالَ إِنّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ الأعراف / ١٣٨.

٥- في هذه القصة دلالة على صدق نبوة نبينا مُحَد (ص) ، حيث أخبرهم بغوامض أخبار اليهود أو أوحي إليه من الله تعالى. ٦- إرجاع الحياة لنفس القتيل دليل قاطع وشاهد حي على صحة البعث بعد الموت لأنه يقدر على إحياء كل النفوس. وهل بعد هذه المعجزة تشكون بالله وتنكرون أنبياءه؟ ٧- ذبح بقرة إشارة إلى ذبح النفس الأمارة بالسوء ، فإن فيها حياة القلوب ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكّاهَا ﴾ الشمس/٩ وهذا هو الجهاد الأكبر ، حتى تصبح النفس مطمئنة. ٨- (وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً) أسند القتل إلى الأمة والقاتل واحد ، لأن العامل بالظلم والراضي به، والساكت عنه والحاضن له، شركاء في الظلم. ٩- (لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ) لعلكم تفقهون وتفهمون أسرار الشريعة وفائدة الإلتزام بحا وتمنعون أنفسكم من إتباع أهوائكم، ومن إتبع الهوى فقد هوى، وسقط ولو بعد حين. ١٠ هذه القصة تكشف عن سنة من سنن الله تعالى ، وهي أن الأمة تستوجب غضب الله وتنغيص العيش وقلق الحياة حين تصر على عنادها وإنحرافها بكل شيء كقوله تعالى ﴿وَمَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً ﴾ على عنادها وإنحرافها بكل شيء كقوله تعالى ﴿وَمَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرٍ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً ﴾

٧٤ - ﴿ مُدَّ قَسَتْ قُلُوبُكُ مْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَامِرَةَ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنْ الْحِجَامِرَةِ لَمَا يَنْفَجَرُ مِنْهُ الأَنْهَامُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَعَنُ ثَمَامُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَسْقَقُ وَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَقِيطُ مِنْ حَسْنَيَةِ اللّهِ وَمَا اللّهُ بِعَافِل عَمّا تَعْمَلُونَ ﴾

القسوة في القلب كقسوة الحجر وصلابته ، بل أشد قسوة. وما قست القلوب إلاّ لكثرة الذنوب ، والقلب القاسي من الله بعيد ومن الناس بعيد ومن الجنة بعيد ومن النار قريب عن النبي (ص): (ثَلاَثُ يُقَسِّيْنَ الْقَلْبَ: إِسْتِمَاعُ اللَّهْوِ وَطَلَبُ الصَّيْدِ، وَإِتْيِانُ بَاْبُ السُّلْطَانِ (الظالم)) البحاره٧ص٣٠، ومنها حبُّ الدنيا وحبُّ المال والحديث مع النساء بكثرة وقطع صلة الرحم والنظر إلى البخيل ومعاشرة الفسقة المترفين... كلها تقبيّي القلب. والقلب القاسي: الشديد الغليظ فلا يتأثر بالمواعظ والحكم ، بينما الإيمان والعمل الصالح يرققان القلوب ، والشك والكفر والفساد يقسّون القلوب ، وأصبح ذكر الله يرقق القلوب ويطمئنها. (فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَلُّ قَسْوَةً) أشد قسوة من الحديد ، لأن الحديد يلين في النار بخلاف الحجارة (وَإِنَّ مِنْ الْحِجَارَةِ لَمَا

يَتَفَجُّورُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ) بعض الصخور لها فتحات يتدفق منها ماء غزير عذب كما في عيون الأنهار ، قوبل بين الحجارة والماء! لأنها على صلابتها يخرج منها الماء ويحفظ ، أما القلب القاسي لا يخرج منه إلا اللؤم والخبث والاعتداء (وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ) ينشق فيخرج منها ماء العيون الزلال النقي (وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ) تتساقط الحجارة من أعلى الجبال ، مستجيبة لأمر الله تكوينياً ، بينما قلوبهم وبصائرهم المعاندة رأت أنواع المعاجز الكبرى التي ترقق القلوب المؤهلة للإيمان، ولكنها لا تخشى الله ولا تهابه فبقيت قلوبهم غليظة ثم أصبحت أشد غلظة وقسوة بعد ذلك (وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ) إنه تعالى رقيب على أعمالكم لا يغفل عنكم لحظة ولا تخفى عليه خافية ، وفي هذا تهديد وتنديد ووعيد.

ولا النائب لليهود والخطاب للنبي (ص) والمسلمين الذي يطمعون في هداية اليهود ويحاولون أن طمير الغائب لليهود والخطاب للنبي (ص) والمسلمين الذي يطمعون في هداية اليهود ويحاولون أن يقوا في قلوبهم الإيمان (وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللهِ) وإلتفت إلى المؤمنين بسؤال يشير إلى اليأس والقنوط من المحاولة ، إن هؤلاء اليهود هم الأحبار وهم أعلم اليهود وأعرفهم بالحقيقة المنزلة عليهم في التوراة ، إن هؤلاء رجال الدين يسمعون كلام الله المنزل على نبيهم موسى في التوراة ، ثم يحرفونه عن مواضعه لا عن جهل بحقيقته بل عن تصميم ودراية وعلم وبدافع الهوى والاستكبار والأغراض المريضة. وقد بلغ عنادهم أن قالوا لموسى (ع) لا نصدق بك حتى نسمع كلام الله ، فاختار موسى سبعين رجلاً منهم لسماع الوحي ، فسمعوا كلامه بطريق نحن لا نعرفها واستيقنوا مناجاته سبحانه وتعالى ، وسمعوا أوامره ونواهيه (ثمُّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ فهم نكروا الدلائل الحقية التي جاء بما القرآن الكريم ؟! في الآية فهم نكروا الدلائل الحسية فكيف لا ينكرون الدلائل العقلية التي جاء بما القرآن الكريم ؟! في الآية وزرع البدع ، وفي الفتاوى المنحرفة المأجورة ، عن النبي (ص) (مَنْ سَنَّ سُنَةً سَيِّنَةً فعَلَيْهِ وزُرها وَرُها وَرْدَع البيع عَمِلَ بِمَا إلى يَوْم الْقِيَامْة) كنز العمال خبر ٢٠٠٩. فائدة: (يَسْمَعُونَ كَلامَ اللهِ مُمَّ يُحَرِّفُونَهُ) عن النبي (ص): (مَنْ إِزْدَادُ عَلْماً وَمُ يُؤْدُدُ هُدَىً ، مُن يَزْدَدُ مِنَ اللهِ إلا بُعْدَا) تنبيه الحواط ص٢٠٥٠.

٧٦ – ﴿وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَا وَإِذَا خَلاَبَعْضُهُ ۚ إِلَى بَعْضٍ قَالُوا أَتَحَدَّثُونَهُ ۚ مِبِما فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُ مُ لِيُحَاجُّوكُ مُّ بِهِ عِنْدَ مَرَّهِكُ مُ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ﴾

إذا إجتمعوا بأصحاب النبي (ص) قالوا آمنا بأنكم على الحق وأن نُجَداً (ص) الرسول المبشر به (وَإِذَا خَلا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ) إذا انفرد واختلى بعضهم ببعض (قَالُوا أَثُحَدِّثُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ) والتعبير (بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ) لبيان بأنه سرُّ مكنون وباب مغلق خاص لا يقف عليه عامة الناس ،

وكان البعض منهم يحدّث المؤمنين بسمات النبي (ص) عند بني إسرائيل مما يؤدي إلى التصديق بنبوته (ص) فكانوا يمنعون من يتحدث ويقولون إنّ ذلك مما فتح الله لنا فلا تجعلوه حجة علينا ، وهذا من قسوتهم ، فهم يخفون الحق ويرفضون الاعتراف بالرسول (لِيُحَاجُّوكُمْ بِهِ عِنْدَ رَبِّكُمْ) لتكون الحجة للمؤمنين عليكم عند ربكم في ترك إتباع الرسول مع العلم بصدقه (أَفَلا تَعْقِلُونَ) أتفهمون بأن ما تقولونه هو اعتراف منكم على أنفسكم بأنكم في ضلال وأن المسلمين على حق وهداية ؟ فائدة : يجب على الإنسان إتباع الحقيقة متى وعاها وألا يهملها بسبب تمديد هذا ، ونفوذ ذاك (قَالُوا يُجب على الإنسان إتباع الحقيقة متى وعاها وألا يهملها بسبب تمديد هذا ، ونفوذ ذاك (قَالُوا

## ٧٧ - ﴿أَوْكَا يُعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾

ألا يعلم هؤلاء اليهود أن الله يعلم ما يخفون وما يظهرون ، وأنه تعالى لا تخفى عليه خافية ، فكيف يقولون ذلك ثم يزعمون الإيمان ، والإحتجاج عند الله إنما يكون بالواقع مع الصورة والصوت والنية، لا بما كشفه هؤلاء من الواقع.

## ٧٨ - ﴿ وَمِنْهُ مُ أُتَيُّونَ لا يُعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلاَ أَمَانِي وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُونَ ﴾

أميون: جمع أمي وهو الذي لا يقرأ ولا يكتب، سمي بذلك نسبة إلى الأم لأنه باق على ما ولدته عليه أمه من عدم المعوفة (أَمَافِيُّ) جمع أمنية وهي ما يتمناه الإنسان ويشتهيه وتصوّر ما لا حقيقة له. المعنى: إن جماعة من اليهود أميون لا يعرفون شيئاً عن دين الله وتوحيده وإن كانوا يقرأون ويكتبون ولكن من دون وعي وفهم المعاني، وكل ما عندهم ظنوناً وأمانياً التي مناهم بما أحبارهم، (منها) أن الله يعفو عنهم ويرحمهم، ويغفر ذنوبهم، وأن النار لن تمسهم إلا أياماً معدودة، وأنهم ينالون الشفاعة، وأنهم أبناء الله وأحباؤه... إلخ من الأماني الفارغة الكاذبة الخادعة قال تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلا أَمَانِي أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلْ سُوءاً يُجْزَ بِهِ ﴾ النساء/١٢٣، (وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُونَ) وما هم على يقين من أمرهم، بل يتبعون غيرهم إتباع أعمى، وهذه حالة تشمل العوام الجهلة من المسلمين أيضاً الذين يقلدون التقليد الأعمى فلا يميزون لا بصيرة ترشدهم ولا وعي عندهم، وهكذا الذي لا يفكر يقوده الذين يفكرون. وقد نمانا القرآن الكريم عن الجهل وإعتبره وعي عندهم، وهكذا الذي لا يفكر يقوده الذين يفكرون. وقد نمانا القرآن الكريم عن الجهل وإعتبره أصل فساد كل أمر وبداية كل شر فكل تقوده الذين يفكرون. وقد نمانا القرآن الكريم عن الجهل وإعتبره عذاب الآخرة بحجة أنهم شعب الله المختار المغفور له كل ما يرتكب، ومن عاش الوهم ذاق مرارته ! عذاب الآخرة بحجة أمّم شعب الله المختار المغفور له كل ما يرتكب، ومن عاش الوهم ذاق مرارته !

الوَيْلُ: الهلاك والعذاب الشديد والخزي والهوان (لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ) يحرفونه ويزورونه (ثُمُّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً) التهديد للذين يكتبون ما يحقق للكبار

المستغلين مصالحهم من آراء ثم ينسبونها لله لتكون مقدسة كالتوراة ، فهم إذن يبيعون الحق الغالي في قبال مصالحهم الرخيصة ، وكل ثمن مهما غلى فهو مقابل قيمة الحق ثمن قليل ، فجعلوا باطلهم شركاً يصطادون به ما في أيدي الناس ، فهم شوّهوا الدين الصحيح عليهم وأخذوا أموالهم بأساليب محرمة. فتوعدهم بأمرين: ١- (فَوَيْلٌ هُمْ مِمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ) من التحريف والتزييف للتوراة ، ٢-(وَوَيْلٌ فَهُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ) من الأموال المحرمة بهذا التحريف. فائدة : العالِم للدنيا من أجل الدنيا المعاند، والعاصى الجاهل المتبع الإتباع الأعمى سواء في الضلال! لأن العالم عليه أن يعمل بعلمه ولا تأخذه في الله لومة لا ئم ، وعلى العامي الجاهل أن يتعلم ولا يرضى بالإتباع الأعمى مع تعطيل العقل كقوله تعالى ﴿فَبَشِّرْ عِبَادِي، الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ الزمر/١٧ – ١٨. ويريدُ الطغاة دائماً أن يتحكموا في مصير الضعفاء ، والطريق الوحيد لحماية الضعفاء من أساليب الطغاة تسليحهم بالعلم والإيمان والأخلاق ليحافظوا على كرامتهم وحريتهم ، ودين الله هو المصدر الأمين للإنسان ، والعلماء أمناء وحفظة ودعاة لهذا الدين، فإذا فسد العلماء تحصل جريمة كبيرة عندها يتجرد الناس من العلم والإيمان فيستغلهم الطغاة أسوأ استغلال لاستحمار الناس ورضاهم بالبدع والغلو والتجارة بالأديان ونشر الانحرافات والخرافات! في نهج البلاغة خطبة ١٩١: (لاَ تَضَعُوا مَنْ رَفَعَتْهُ التَّقْوَى ،وَلاَ تَرْفَعُوا مَنْ رَفَعَتْهُ الدُّنْيَا). **فائدة** : عن النبي (ص) : (شَرُّ النَّاْس الْعُلَمَاءُ إِذَاْ أَفْسَدُوُا) البحار٧٧ص١٣٨ لأن (زَلَّةُ الْعَاْلِمِ تُفسِدُ الْعَوَالِمِ) في غرر الحكم لذلك وردت كلمة (الوَيْلُ) فيها ثلاث مرات والآية تحكى عن خطر العلماء إذا تعلقوا بالدنيا ، وهي الآية الوحيدة في القرآن وردت كلمة (الوَيْلُ) فيها ثلاث مرات. الأول عذاب على أصل التحريف والثاني على كتابته ليخلد والثالث على ثمنه وضرره وأقذر الأثمان التجارة بالدين.

• ٨ - ﴿ وَقَالُوا لَنْ تَسَنَا النّامُ وَيَقُولُ القَرْدَ عَنِدَ اللّهِ عَبْدَ اللّهُ عَبْدَهُ أَوْنُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ النّجَمُ النّجَاء من عذاب الله والفوز بثوابه فجمعوا بين الإساءة والأمن وإنهم يعيشون الأماني الكاذبة ، ويتحون أخمَّم شعب الله المختار وأنّ الله فضلهم على العالمين ، وأخمَّم مهما أجرموا لا يخلدهم الله في النار ، وأنّه سبحانه يعذب المجرم عذاباً بسيطاً سرعان ما يرضى عنه ويكرمه ! فجاءت هذه الآية لتقول أنّ ما تزعمون هو افتراء ووقاحة وسوء أدب وجرأة على الله قالوا لن يدخلهم الله النار إلا أياماً قلائل هي مدة عبادة العجل (٤٠) يوماً ، وأين العهد الذي عاهدكم الله فيه ؟ وإنكم تقولون على الله كذباً وجهلاً وبذلك تضرون أنفسكم وتخزونها ، ((فَمَا الْفَائِدَةُ أَنْ أَرْبَحَ كُلَّ شَيْءٍ وَأَحْسَرَ على الله كذباً وجهلاً وبذلك تضرون أنفسكم وتخزونها ، ((فَمَا الْفَائِدَةُ أَنْ أَرْبَحَ كُلَّ شَيْءٍ وَأَحْسَرَ على الله كذباً وجهلاً وبذلك تضرون أنفسكم وتخزونها ، ((فَمَا الْفَائِدَةُ أَنْ أَرْبَحَ كُلَّ شَيْءٍ وَأَحْسَرَ على الله كذباً وجهلاً وبذلك تضرون أنفسكم وتخزونها ، ((فَمَا الْفَائِدَةُ أَنْ أَرْبَحَ كُلَّ شَيْءٍ وَهِي نَفْسِيْ ؟!)).

﴿ الَّذِينَ حَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ الأنعام/١٢. فائدة: إنما الأماني الخادعة التي يلجأ اليها المنحرفون عن دينهم الصحيح، حين يطول بهم العصيان فينقطع ما بينهم وبين حقيقة دينهم ، فلا يبقى لهم من الدين إلاّ إسمه وشكله دون حقيقته ومضمونه.

## ٨١ - ﴿ بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيْنَةً وَأَحَاطَتْ بِدِخَطِينَتُهُ فَأُولَيْكِ أَصْحَابُ النَّاسِ هُـ مْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

سَيّئة : جاءت نكرة لإطلاق معناها. كسب السيئة عن إرادة واختيار ، وتعبير (كُسَبَ) بليغ إشارة إلى المحاسبة الخاطئة التي يرتكب المذنب ذنبه ليكسب منه ربحاً ونفعاً وبتركه خسارة ، والذي يرتكب الخطيئة يكتسب لذتما ويدفعه لها شهوتما لذلك يستسيغها ويحسبها كسباً وربحاً له ، فالخطايا تحيط به وتملأ عليه نفسه ، وتغلق عليه منافذ التوبة. (وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ) تجسيم لهذا المعنى البليغ، تعبير عن اللجاجة في الخطيئة ، استولت عليه من جميع جوانبه من قلبه ولسانه ويده.. كما يحيط العدو بعدوه ، وهذا يعني الانغماس في الذنب فيصبح الفرد سجين ذنبه ويؤثر عليه سلباً من جميع الجوانب ، وعند اشتدادها تصبح جزء لا يتجزأ منه ، فلا تجدي معه موعظة ، واستعار لفظة الإحاطة لغلبة السيئات على الحسنات والإحاطة بها من جميع الجهات حتى تلغى وجودها. وخالف السياق القرآبي البليغ بين كسب السيئة وأحاطت به خطيئته ، ولم يقل (وأحاطت به سيئته) ليكون أبلغ وأفصح وأكثر تأثيراً في مشاعر النفس. فإن من معه سلاح الإيمان لا تحيط به خطيئته. المعنى : ردّ الله سبحانه على اليهود قولهم (لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ) إن من كفر وخالف الله ونبيه وضل عن سبيل الله و(كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّار هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) وهذه قاعدة عامة لا تخص اليهود وإنما تشمل كل من تنطبق عليه الآية، والقرآن نزل بخصوص السبب وإنما أريد به عموم المعنى. عن الإمام الصادق (ع): (إِنَّمَا خُلِّدَ أَهْلُ النَّارِ فِي النَّارِ لأَنَّ نِيَّاتِهِمْ كَانَتْ فِي الدُّنْيَا أَنْ لَوْ خُلِّدُوا فِيهَا أَنْ يَعْصُوا اللهَ أَبَداً ، وَإِنَّمَا خُلِّدَ أَهْلُ الْجُنَّةِ فِي الْجُنَّةِ لأَنَّ نِيَّاتِهِمْ كَانَتْ فِي الدُّنْيَا أَنْ لَوْ بَقُوا فِيهَا أَنْ يُطِيعُوا اللهَ أَبَداً ، فَبِالنِّيَّاتِ خُلِّدَ هَؤُلاءِ وَ هَؤُلاءٍ ، ثُمَّ تَلا قَوْلَهُ تَعَالَى : ﴿قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ الإسراء/٨٤ ، على نيته) الكافي ٢ص٥٨، في غرر الحكم: (الأَعْمَالُ ثِمَارُ النِّيَاتِ). فائدة : لكل ذنب آثار ضارة وله تبعات وعواقب سيئة ﴿بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوكِمِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ المطففين/١٤ ، عن النبي (ص) : (إِتَّقُواْ الذُّنُوبَ فَإِنَّهَا مُمْحِقَّةٌ لِلْحَيْرَاْتِ) البحار٧٣ص٣٧٧ وترفع عنه الرعاية الإلهية ويخفى عليه الحق فيتساهل في الذنوب فيبتلى في الكروب والهموم ويستوحش من ذكر الله ويتطرّف برأيه وتمحق البركة في رزقه وفي عمره. عن الإمام الصادق (ع) : (مَنْ يَمُوتُ بِالذُّنُوبِ أَكْثَرُ مِمَّنْ يَمُوتُ بِالأَعْمَاْر)

#### ٨٢ - ﴿وَالَّذِينَ آمَّنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَيْكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ مُدْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

(وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ) من مقتضيات الإيمان أن ينبثق من القلب بعزيمة الالتزام في صورة العمل الصالح على إطلاقه (أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الجُنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) في غج البلاغة حكم ١١٤: (كُلُّ شَيءٍ فِي الآخِرَةِ عَيَانُهُ أَعْظَمُ مِنْ عَيَانِهِ ، وَكُلُّ شَيءٍ فِيْ الآخِرَةِ عَيَانُهُ أَعْظَمُ مِنْ سَمَاعِهِ ، فَلْيَكُفِكُمْ مِنَ اللَّيْنَا سَمَاعُهُ أَعْظَمُ مِنْ الْغَيْبِ الْخَبَرْ). عن النبي (ص) : (لاَ يُقْبَلُ إِيمَانُ بِلاَ عَمَلُ بِلاَ إِيمَانُ العمال ١ص٨٥.

٨٣ - ﴿ وَإِذْ أَخَذَنَا مِيثَاقَ كَنِي إِسْرَ إِثِيلَ لَا تَعْبُدُ وَنَ إِلاَّ اللَّهَ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُوا لِلْنَاسِ حُسْناً وَنِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُوا لِلْنَاسِ حُسْناً وَأَقِيدُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ثُدُمَ تَوَلَّيْتُ مُ لِلاَ مِنْكُ مُ وَأَنْتُ مُمْرِضُونَ ﴾

الآية توبيخ لبني إسرائيل مع فضح أساليبهم في نقض عهودهم المؤكدة غاية التأكيد. بدأ بالتوحيد وهو قاعدة أساسية لكل الأديان وتتفرع عنه العبادات والمعاملات والأخلاقيات (**لا تَعْبُدُونَ إِلاَّ** اللَّهُ) أمر بعبادة الله وحده وهذا أصل الدين، وهذا حق الله تعالى على عباده (وَبِالْوَالِدَيْن إِحْسَاناً) رتب موارد الإحسان من الأهم إلى المهم ، وهذا يعم كل إحسان في القول والعمل والإحسان : ما يستشعره الإنسان حسناً في نفسه ، وفيه نهى عن الإساءة إلى الوالدين والأمر بالشيء نهى عن ضده. ثم أمر بالإحسان إلى الناس عموماً وهذه هي حسن المعاملة وذكر (وَذِي الْقُرْبَي وَالْيَتَامَي وَالْمَسَاكِينِ) (وَذِي الْقُرْبَي) صلة ذوي القربي أمتن الصلات ، والأقربون أولى بالمعروف ، فالإحسان إليهم مما يقوّي الروابط بهم. (وَالْيَتَامَى)الإحسان باليتيم وكفالته وحسن تربيته والقرآن يوصى باليتامى كثيراً (وَالْمَسَاكِينِ) هو الذي سكّن الضرّ والفقر والحاجة حركته وهو الذي لا شيء لديه وهو أسوأ حالاً من الفقير. (وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً) قاعدة عامة، عاشروهم معاشرة حسنة ، مما يحبب لهم الخير ويبعدهم عن الشر، قولوا لهم كما تحبون أن يُقال لكم ، وموارد الإحسان كثيرة : وهو كل كلام طيب ومحكم ومؤثر تزداد منافعه ، فالإنسان لا يسع الناس بماله ولكن يسعهم بخلقه ، ومن لطّف لسانه كثر إخوانه ، والنهى عن الكلام القبيح (**وَأَقِيمُوا الصَّلاة**َ وَآتُوا الزَّكَاةَ) وهما من أركان الإسلام ، ومن أعظم العبادات البدنية والمالية وهما العلاقة مع الله لإصلاح النفس ، والعلاقة مع الناس لإصلاح المجتمع وتقدمه ، ودائماً تقرن الصلاة بالزكاة في القرآن لبيان أهميتهما معاً (ثم توليتم وأنتم معرضون) ثم رفضتم وأعرضتم عن ذلك كلِّه إلا قليلا من صلحائكم. عن الإمام الصادق (ع) في قوله تعالى (قُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً) (قُولُوْا لِلنَّاسِ كُلِّهِمْ حُسنًا : مُؤمِنِهِم ومُخالِفِهِم أمَّا الْمُؤمِنُونَ فَيَبْسُطُ لَهُمْ وَجْهَهُ وبِشرَهُ ،. وأَمَّا الْمُخالفونَ فَيُكَلِّمُهُم بِالْمُدَارَاْةِ لِإِجْتِذَاْهِمِ إِلَى الإِيمَاْنِ). فائدة: (حُسْناً) الإحسان: الكلمة الأكثر شمولية في باب الخير فهي كلمة جامعة لكل المفاهيم الطيبة التي يستحسنها الإنسان، المادية والمعنوية في جميع مجالات الحياة، مع الوالدين والأيتام والفقراء والأصدقاء والأقرباء ومع جميع الناس.. إلخ. عن الإمام الباقر (ع) في قوله (قُولُوا لِلنَّاس حُسْناً): (قَالَ: قُولُوا للنَّاسَ أَحَسَنَ مَاْ تَحَبُون أَنَّ يُقَالَ لَكُمْ) مجمع الىيان ١ / ٢٩٨

٨٤ - ﴿ وَإِذْ أَخَذَنَّا مِيثَاقَكُ مُ لا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُ مْ وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُ مْ مِنْ دِمَامِكُ مْ ثُمَّ أَقْرَبَهُ تُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾

أخذنا عليكم العهد المؤكد بأن (لا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ) لا يقتل بعضكم بعضاً (وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ) ولا يعتدي بعضكم على بعض بالإخراج من مساكنكم وتمجيركم. (ثُمُّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ) بوجوب المحافظة عليه. فائدة : (لا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ) هناك بلاغة في السياق القرآبي وقد جعل أي إنسان كأنَّه نفسه للاشتراك في الإنسانية ، ودمه كأنَّه دم أخيه إذا إتصل به ديناً ونسباً ، إشارة إلى وحدة الأمة البشرية وتضامنها وإن ما يصيب واحداً منهم فكأنما يصيب الأمة جمعاء ، فيجب أن يشعر كل فرد بأن نفسه هي نفس الآخرين ودمه دمهم وحقوقه حقوقهم وكأنهم جسد واحد في مجتمع واحد (إِذَا إِشْتَكَى بَعْضُهُ تَدَاْعَى لَهُ سَاْئِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى) ! (وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ) لا يخرج بعضكم بعضاً من دياره أو لا تسبوا جيرانكم فتلجئوهم إلى الخروج! وفي اقتران الإخراج من الديار بالقتل دلالة بأنه بمنزلة القتل (ثُمُّ أَقْرَرْتُمُ ) بوجوب ذلك عليكم (وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ) على أنفسكم بأنفسكم. ٨٥ - ﴿ نُدَّ أَنْتُ مُ هَوُلاءً تَقْتُلُونَ أَنفُسَكُ مُ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقاً مِنْكُ مُنِ دَيَارِهِمْ قَطَاهَمُ وَنَ عَلَيْهِمْ بِالإِنْدِ وَالْعُدُوانِ وَإِنْ كَأْتُوكُمْ أَسَامَى تَفَادُوهُمْ وَهُوَمُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجِهُمْ أَفَتُؤْمِنُونَ بَبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بَبِعْضِ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُ مُ إِلاَّ خِزْيٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُومُ الْقِيَامَةِ يُرِدُّ وَنَ إِلَى أَشَدَ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِعَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾

(ثُمُّ أَنْتُمْ هَؤُلاء تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقاً مَنْكُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ) وهذا خلاف الميثاق والعهود المؤكدة. هذه طبيعتكم القوي يقتل الضعيف ويطرده من بيته والاثنين في دين واحد فهم إخوة في الدين وارتكبتم ما نهيتم عنه من القتل فإنه من الكبائر الممقوتة (تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِمْ بِالإِثْم وَالْعُدُوانِ) الْتَظَاهَرُ : التعاون بمعنى تتعاونون على إخوانكم بالمعاصى والإثم والعدوان (وَإِنْ يَأْتُوكُمْ أُسَارَى تُفَادُوهُمْ) إذا وقعوا أسرى فاديتموهم دفعتم فدية المال لتخليصهم من الأسر (وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْوَاجُهُمْ) من ديارهم وهذه مخالفة للميثاق ونقض له ، فكيف تستبيحون القتل والإخراج من الديار ولا تستبيحون ترك الأسرى في أيدي عدوهم ؟! كان اليهودي القوي لا يرى بأساً بقتل اليهودي الضعيف، ولكن إذا أسر غير اليهودي يهودياً ضحّى اليهودي القوي بالمال لفدائه وخلاصه من الأسر فقال لهم سبحانه : كيف تستجيزون قتل بعضكم ولا تستجيزون ترك فدائهم ! (أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ) ؟ أفتؤمنون ببعض أحكام التوراة وتكفرون ببعض؟ مثلهم كمثل الذي يؤمن بالجسد ويكفر بالروح أو يؤمن بالحياة ويكفر بالموت والغرض التوبيخ وإشعارهم بالتناقض لأنهم جمعوا بين الكفر والإيمان ، والكفر ببعض آيات الله والإعراض عنها كفر بالكتاب كله. فائدة: هذا الاستنكار لا يخص اليهود بل هو قاعدة عامة تشمل كل الشعوب المؤمنة بالله وبرسله ورسالاته ، فإن شريعة الله لا يمكن تجزأتما وتعدّدها، فهي منظومة مترابطة لا تؤدي ثمارها المرجوة إلا بالتطبيق الكامل لكل أنظمتها، ولكننا نجد البلاد الإسلامية اليوم تجعل الإسلام أحد مصادر التشريع في دساتيرها القانونية، رغم أنه يجب أن يكون المصدر الوحيد للتشريع، والذي يجزأ منظومة الدين يؤدي به إلى الإنحطاط والتأخر والحزي في الدنيا ، والعذاب الشديد في الآخرة ، لأن الجُزَاءُ مِنْ جِنْسِ الْعَمَلُ (فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلاَّ خِزْيٌ فِي المناون المغالون المغالون المغالون المغلون المغلون المغلون المخروة الحكم: (احذروا الْعَفْلَةَ فَإِنَّا مِنْ فَسَاْدِ الْحِسْ) وفيه وعيد لمن عصى أوامر الله. ثم أخبر تعالى عن سبب ذلك العصيان والعدوان فقال :

### ٨٦ - ﴿ أُولَلِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالْآخِرِ وَ فَلا يُخَفُّ عَنْهُ مُ الْعَذَابُ وَلا مُمُ يُنصَرُونَ ﴾

(أُوْلَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوْا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالْآخِرَةِ) فضّلوا الدنيا الزائلة على نعيم الآخرة الدائم (فلا يُخفَّفُ عَنْهُمْ الْعَذَابُ وَلا هُمْ يُنصَرُونَ). فائدة: يريد القرآن أن يعيش الناس كلهم متعاونين على البر والتقوى. أما الصهيونية الإستعمارية تقول: (ما دمت أعيش أنا فليهلك العالم)! لأنهم يعتقدون أنهم هم البشر وباقي الناس كالأشياء! عن لقمان الحكيم: (بِعْ دُنْيَاكَ بِآخِرَتَكَ تَرْبَحُهُمَا جَمِيْعَاً، وَلاَ تَبَعْ آخِرَتَكَ بِدُنْيَاكَ فَتَحْسَرُهُمُا جَمِيْعَاً) البحار ٢١/١٢، عن الإمام على (ع): (مَنْ أَبْصَرَ فِيْهَا (في الدنيا) بَصَرَرْتُهُ، وَمَنْ أَبْصَرَ إِلَيْهَا أَعْمَتُهُ)! شرح هج البلاغة ٢٣٨/٢٣١

٨٧-﴿ وَلَقَدْ آئَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَّيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرَّسُلِ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْبَدَ الْبَيْنَاتِ وَآيَدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ أَفَكُلَمَا جَاءَكُ مُرْسَدً الْبَيْنَاتِ وَآيَدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ أَفَكُلَمَا جَاءَكُ مُرْسَدُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّ

(وَلَقَدْ آتَیْنَا مُوسَى الْکِتَابَ) التوراة نزلت دفعة واحدة (وَقَقَیْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ) وَقَقَیْنَا : أتبعنا علی أثره کثیر من الرسل (وَآتَیْنَا عِیسَی ابْنَ مَرْیَمَ الْبَیّنَاتِ) أعطینا عیسی المعجزات الواضحات الدالة علی نبوته (وَأَیَدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ) وقویناه بجبرائیل (ع) أو أن عیسی (ع) هو بالذات یحمل روحاً قدسیة (أَفَکُلَّمَا جَاءَکُمْ رَسُولٌ بِمَا لا تَهْوَی أَنفُسُکُمْ) لا یوافق هواکم ومزاجکم (اسْتَکْبَرْتُمْ فَفَرِیقاً کَذَبْتُمْ وَفَرِیقاً تَقْتُلُونَ) تعالیتم متکبرین عن أتباع الرسل ، فتعاملتم معهم فطائفة منهم کذبتموهم وطائفة قتلتموهم کزکریا ویحیی (ع). وهکذا قدمتم الهوی علی الهدی وآثرتم الدنیا علی الآخرة وفیها توبیخ شدید. فائدة ۱ – قص الله علی المسلمین من أنبیاء بنی إسرائیل ویخذرهم من الوقوع فی مثله ، حتی لا تسلب منهم خلافة الله فی الأرض ، ولا تسلب کرامتهم التی کرمهم الله الوقوع فی مثله ، حتی لا تسلب منهم خلافة الله فی الأرض ، ولا تسلب کرامتهم التی کرمهم الله ولف غیر الحکم: (مَنْ کَرُمَتْ عَلَیْهِ نَفْسُهُ قَلَّ شِقَاقُهُ وَخِلاَفُهُ). ۲ – وصف عیسی (ع) بالطهارة والقداسة لأنه لم یقترف ذنباً صغیراً، وسمی (روحاً) لأنه کان یأتی الأنبیاء بما فیه حیاة الروح

واطمئنان القلوب وشفافية النفس أما هوى النفس لا يتحكم في الدين، وإنما الدين يهذّب الهوى ويزكي النفس، في غرر الحكم: (مَنْ أَطَاعَ هَوَاهُ بَاْعَ آخِرَتَهُ بِدُنْيَاهُ) ﴿ وَلا تَتَّبِعِ الْهُوى فَيُضِلّكَ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ ﴾ ص/٢٦ والهوى: الرغبة والمزاج والطبع والعادة وهو إله يعبد من دون الله، وهو يُعمي ويُصلُ عن سبيل الله فكونوا منه على حذر. في غرر الحكم: (أَفْضَلُ الْعِبَادَةِ ، غَلَبَةُ الْعَادَةِ) (السيئة). أي تهذيب الطبائع، وتزكية العادات.

### ٨٨ - ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفُ مِلْ لَعَتَهُ مُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ ﴾

(قُلُوبُنَا عُلْفٌ): جمع أغلفة ، عليها عدة أغلفة فهي مغطاة بأغشية سميكة من الذنوب لا يصل إليها نور مُجَّد (ص) وهداه ولا تفقه ما يقول ، ولا تعي كلامه ، ومثله ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَةٍ مِكَّا تَدُعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا وَقْرٌ ﴾ فصلت/ه وكأنَّ شدة عنادهم تحملهم على الشك في المعجزات وإبطال القناعات فيكون النقاش معهم في البديهيات من أشكل المشكلات. وإن الله تعالى لم يخلق قلوب مغلقة وأخرى قلوب منفتحة ، وإنما بإيماهم تُفتح وبضلالتهم تُغلق وتُعطل أجهزة الاستقبال عند الإنسان ، وهكذا (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ) ويبني حياته ويعد لمستقبله. ثم ردّ الله عليهم أن قلوبحم حُلِقُتْ على الفطرة السليمة التي تقبل الحق وقال (بَلْ لَعَنَهُمُ اللهُ بِكُفْرِهِمُ) لَعَنَهُمْ : طردهم من رحمته ورعايته بسبب كفرهم ، وقست قلوبحم وصار عليها أغشية وحواجز سميكة من الفساد تمنع من دخول نور الهداية فيها ، وخلاهم وشأخم وتركهم مع سوء اختيارهم (فَقَلِيلاً مَا يُؤْمِنُونَ) هو إيماضم ببعض الكتاب ، ولم يؤمِن بالإسلام إلا أفراد قليلون منهم عبد الله بن سلام وأصحابه ومن ضاق عليه الإيمان فالكفر عليه أضيق ﴿لا تَجْعُلْ مَعَ اللّهِ إِلْهَا آخَرَ فَتَفُعُدَ مَذُمُوماً عُذَلُولاً ﴾ ومن ضاق عليه الإيمان فالكفر عليه أضيق ﴿لا تَجْعُلْ مَعَ اللّهِ إِلْهاً آخَرَ فَتَقُعُدَ مَذُمُوماً عُذَلُولاً ﴾ الإسراء/٢٢ ، ﴿فَلا تَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلْهاً آخَرَ فَتَكُونَ مِنْ الْمُعَذَّبِينَ ﴾ الشعراء/٢٢ ، ﴿وَلَا أَسَعَداً ﴾ الجناب . .

٨٩ - ﴿ وَلَمَا جَاءَهُ مُ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدَقِّ لِمَا مَعَهُ مُ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُهُا فَلَمَا جَاءَهُ مُ مَا عَرَهُوا كَفَرُوا بِدِفَلَمْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾

ولما جاءهم القرآن العظيم مصدق لما معهم من التوراة والإنجيل كذبوا بالقرآن (وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ) كان اليهود قبل بعثة مُحَد (ص) (يَسْتَفْتِحُونَ) يستنصرون ببركة مُحَد على أعدائهم ويقولون: اللهم إنصرنا بالنبي المبعوث في آخر الزمان الذي نجد ذكره في التوراة (فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ) فلما بُعِثَ مُحَد (ص) الذي عرفوه حق المعرفة كفروا برسالته وأعرضوا عن هداه إذا معرفة الحق لوحدها لاتكفي وإنما الثبات على الحق (فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْكَافِرِينَ) غضب الله وعذابه. اللَعْن: الطرد من الرحمة والإبعاد عن نعمة الهداية. فائدة: على الإنسان أن لا ينشغل باللعن ، لأن اللعنة ترتد على اللاعن إن لم يكن الملعون أهلاً لذلك ، ولعن المؤمن كقتله ولعن ماله فتنزع منه البركة ،

وعن الإمام على (ع): (مَنْ أَفْتَى النَّاسَ بِعَيْرِ عِلْمٍ، لَعَنَتْهُ ملائكة السَّمَاءُ وَالأَرْضُ) البحار ١٢١/٢، وعن النبي (ص): (إِنِيِّ لَمْ أَبْعَثْ لَعَاْناً وَإِثَمَا بُعِشْتُ رَحْمَةً) كنز العمال خبر ١٨٧٨، وعنه (ص): (لاَ يَكُونُ اللَّعَانْنُونَ شُفَعَاءً وَلاَشُهَدَاءً يَوْمُ الْقِيَامَةِ) كنز العمال خبر ١٨٧٩ هكذا يكون حال الذي يقضي أوقاته باللعن الفارغ بدلاً عن العمل الصالح والذكر الفالح. فائدة: الفرق بين السب واللعن: (السبّ): الشتم القبيح ﴿وَلا تَسُبُّوا اللَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُواً بِغَيْرِ عِلْمٍ الأنعام ١٠٨، ١٠ الشتم القبيح ﴿وَلا تَسُبُّوا اللَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُواً بِغَيْرِ عِلْمٍ الأنعام ١٠٨، ١٥ (اللعن): الإبعاد من الرحمة والطرد من الخير ﴿كُلَّمَا دُخَلَتْ أُمَّةٌ لَعَنَتْ أُخْتَهَا الله المعرف اللعنة من كل أحد ، يُقال (لاَ تَكُنْ لَعْنَةً عَلَى أَهْل بَيْتِكَ).

• ٩ - ﴿ بِمُسْمَنَا اللهُ مَنْ مَوْا بِهِ أَفْسَهُ مُ أَنْ يَكُفُرُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ بَغْياً أَنْ يُنزَلِ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ فَبَاءُوا بِغَضَبِ عَلَى عَذَابٌ مُهِنَّ ﴾ عَضَب وَللْكَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ بَغْياً أَنْ يُنزَلِ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ فَبَاءُوا بِغَضَبِ عَلَى عَذَابٌ مُهِنَّ ﴾

اشْتَرَوْا : هنا بمعنى باعوا ، وكل من ترك شيئاً وأخذ غيره فقد إشتراه. بئس الشيء التافه الذي باع به هؤلاء اليهود أنفسهم ، كأن هذا الكفر والإلحاد والعناد هو الثمن المقابل لأنفسهم! (أَنْ يَكْفُرُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ) يكفرون بالقرآن كفراً دائماً (بَغْياً) حسداً وحقداً (أَنْ يُنزَّلَ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ) حسداً منهم لأجل أن ينزل الله وحياً وكتاباً ورسالة من فضله على من يشاء ويصطفيه من خلقه (فَبَاءُوا بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ) صاروا جديرين بغضب متوال (أو مضاعفة الغضب) بسبب مضاعفة كفرهم وحسدهم (وَلِلْكَافِرينَ عَذَابٌ مُهِينٌ) عظيم مع ذلة فائدة: فما أخسر صفقتهم هذه إذ باعوا أثمن شيء هو أنفسهم في مقابل الهوى الرخيص الذي لذاته قصيرة وتبعاته طويلة! فما الفائدة أن أربح كل شيء وأخسر أهم شيء وهي نفسي؟! في نمج البلاغة حكم٢٥٦ : (إِنَّهُ لَيْسَ لأَنْفُسِكُمْ ثَمَنٌ إِلاَّ الْجُنَّةِ فَلاَ تَبِيْعُوْهَاْ إِلاَّ بِهَاْ) ، والإنسان يبادل نفسه بثمن من الأثمان كثر أو قل ، أما أن يعادلها بالكفر والفساد والمتع الزائلة.. فتلك أخسر الصفقات بأخسر سبب! هذا هو المرض الذاتي والتعصب العنصري الشديد وهكذا عاش اليهود طبيعة الكنود وهو كثير الكفر والجحود المتنكر للنعمة ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ العاديات/٦ ، المتعالي على المنعم المستكبر على الناس المتعلق بحب الدنيا والذات والأنا ، مما جعلهم يعيشون عزلة إجتماعية ويعانون من أحقاد ويذيقون البشرية إنعكاساً من هذه الأحقاد أنواع الفتن والمؤامرات والبلايا والمحن ويثيرون الحروب ليكسبوا الغنائم. وفي مقابل اليهود ، طبيعة الذين آمنوا الذين يسعون لتزكية أنفسهم ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ، وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا﴾ الشمس/٩-١٠ ، كانوا يسألون الرسول (ص) كيف يتخلصون من عادات النفس الذميمة؟ وكيف يتطهرون ظاهراً وباطناً ؟ في غرر الحكم: (فَمَنْ كَرُمَتْ عَلَيْهِ نَفْسُهُ لَمْ يُهِنْهَا بِالْمَعْصِيَةِ) وفيه أيضاً (مَنْ سَاْمَحَ نَفْسَهُ فِيْ مَا يُحِبُّ أَتْعَبَتْهُ فَيْمَاْ يَكْرَهُ). ٩ - ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ مُ آمِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُهُ نَ بِمَا وَمَرَاءَهُ وَهُو الْحَقُّ مُصَدَقاً لِمَا مَعَهُ مُ قُلْ فَلِـمَ
 تَقْتُلُونَ أَنْبَيَاءَ اللَّهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنتُ مُ مُؤْمِنِينَ ﴾

وإذا قيل لهم آمنوا بالقرآن وإتبعوه (قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا) يكفينا الإيمان بالتوراة (وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ الْحَقُ مُصَدِقاً لِمَا مَعَهُمْ) يكفرون بالقرآن وهو الحق موافقاً لما معهم من التوراة (قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِياءَ اللهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ) إذا آمنتم بالتوراة فلم كنتم تقتلون أنبياء الله من قبل إنْ كنتم فعلاً مؤمنين كقتل يحيى وزكريا وهما من بني إسرائيل. فائدة : لقد جمعتم أيها اليهود بين قتل الأنبياء وإدّعاء الإيمان بالتوراة التي تحرم قتل الأنبياء ، وهذا عين التناقض! وقد نسب القتل إليهم والقاتل أسلافهم لبيان أن الأمة لها وحدة متكافلة ، وأنها في الطبائع والأخلاق المشتركة كالشخص الواحد. لذلك القائم بالقتل والراضي به والساكت عنه شركاء في القتل. لأنهم أقروهم على ذلك ولم يعدّوه خروجاً من الدين واعتداءً على الحياة وهدراً لحقوق الإنسان.

٩٢ - ﴿ وَلَقَدْ جَاءَكُ مُ مُوسَى بِالْبَيْنَاتِ ثُمَّ أَتَّخَذَتُ مُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَشُمْ ظَالِمُونَ ﴾

ولقد جاءكم موسى (ع) بالبينات والمعجزات الباهرات والدلائل على صدقه (ثُمُّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بعد جيئه بالمعجزات (وَأَنْتُمْ ظَالِمُونَ) لأنفسكم وظالمون لغيركم ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ الله من بعد جيئه بالمعجزات (وَأَنْتُمْ ظَالِمُونَ) لأنفسكم وظالمون لغيركم ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُوْلَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ البقرة/٢٢٩ ، هل يتفق هذا مع دعواكم أنكم تؤمنون بالتوراة ؟ إن سبب عبادتهم للعجل هو ما كانوا عليه من الوثنية في مصر ، فتأثروا بالإلحاد ولم يتأثروا بالإيمان بسبب المحافظة على مصالحهم الحناصة التي هي كل حياتهم المبنية على الهوى واتباع الشهوات.

٣ ٩ - ﴿ وَإِذْ أَخَذَنَا مِيثَاقَكُمْ وَمَرَفَعْنَا فَوْقَكُمْ الطُّورَ خُذُوا مَا آثَيْنَاكُمْ بِقَوَّةٍ وَاسْمَعُوا قَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأَشْرِبُوا فِي قَالُوبِهِمْ الْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ قُلْ بِشَمَا كَأْمُرُكُمْ بِهِ إِيمَانُكُمْ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾

تكرر ذكر الميثاق في الآية ٦٣ لتأكيد الحجة التي قطعوها على أنفسهم بإرتفاع الجبل فوقهم. المعنى: وإذكروا يا بني إسرائيل حين أخذنا عليكم العهد المؤكد على الإلتزام بالتوراة (ورفعنا فوقكم الطور) جبل طور سيناء رفعناه فوق رؤوسكم (خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ) خذوا التوراة بجد وعزم واستقامة بلا رخاوة وإلا طرحنا الجبل فوقكم عليكم (وَاسْمَعُوا) سماع طاعة وإلتزام (قَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا) أي سمعنا قولك وعصينا أمرك (وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوكِمْ الْعِجْل) استعارة بلاغية قرآنية مجسمة الصورة : خالط حب العجل قلوبهم للمبالغة في حبه وكأهم قد أشربوا نفس العجل ، شبه حب عبادة العجل بمشروب لذيذ الطعم سائغ الشراب يمتزج بالبدن والمشاعر كما يمتزج حب العجل في أعماق نفوسهم! (بِكُفْرِهِمْ) وعصياهم وإلحادهم (قُلْ بِنْسَمَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ إِيمَانُكُمْ) استم بمؤمنين لأن استهزاء بهم قبحاً لكم ولإيمانكم الذي يأمركم بعبادة العجل (إنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ) لستم بمؤمنين لأن

الإيمان لا يأمر بعبادة العجل ، بئس الإيمان الداعي إلى الطغيان وكثرة العصيان ، إنكم لستم على دين موسى (ع) وتوراته.

فائدة: وإنما عبر عن حب العجل بالشرب دون الأكل ، لأن شرب الماء يتغلغل في الأعضاء حتى يصل إلى جميع العروق في باطن الجسد ، والطعام يجاوز الأعضاء ولا يتغلغل في الأعماق و (قَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنًا) وفي الجمع بين السمع والعصيان ما يشير إلى تلك الطبيعة اللئيمة المستقرة في أعماق القوم إلى تلك الوقاحة وسوء الأدب ، وهي أنهم لا يتقبلون الخير ولا يستقيمون عليه والذي لا يليق به الخير يليق به الشر. ومن علامات اللئيم: سيء الخُلُق ، سريع الغدر بالمواثيق ، لا يؤمن شره ولا يؤمل خيره، يؤثر حب المال على لذة المحمدة ، إنه لا يستحي من فعل أقبح منكر ، وإذا وصل فوق مقداره ، تغيّرت أحواله ، وهو حسود وحقود ، وقاسي القلب ، ولا يشعر ملاحظة : (وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوكِمْ الْعِجْل) التقييم المفرط والحب المبالغ فيه خطر على مستقبل ملاحظة : (وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوكِمْ الْعِجْل) التقييم المفرط والحب المبالغ فيه خطر على مستقبل الإنسان لأن (حُبُّكَ لِلشَّيء يُعْمِيْ وَيُصُمُّ وَيُذِلُّ الرِّقَاْبَ) من لا يحضره الفقيه ٤/٨٠، وهكذاحب إمرأة العزيز ليوسف ﴿قَدْ شَعَفَهَا حُبًا ﴾ يوسف/٣٠، قد حجبها حبه عن الناس فلا تعقل غيره ، بينما يريد الله للمؤمنين أن يكونوا ﴿أَشَدُ حُبًا لِللهُ ﴾ البقرة/١٥٠٠

#### ٩ ٤ - ﴿ قُلْ إِنْ كَانَتُ لَكُ مُ الذَّامِ الآخِرَةُ عِنْدَ اللَّهِ خَالِصَةً مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوا الْمُؤْتَ إِنْ كُنتُ مُ صَادِقِينَ ﴾

٥٩ - ﴿ وَلَنْ يَتَمَنُّوهُ أَبِداً بِمَا قَدَمَتُ أَيدِ بِهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾

(وَلَنْ يَتَمَنَّوْهُ أَبَداً بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ) ، إنهم يخافون الموت ما عاشوا لحبهم بالعيش وتمسكهم بالحياة، بسبب ما إجترحوه من أنواع الذنوب والعيوب والآثام (وَالله عَلِيم بالظَّالِمِينَ) عليم بظلمهم لأنفسهم وظلمهم لغيرهم وسيجازيهم على ذلك. فائدة: هذا نوع مباهلة بينهم وبين رسول الله (ص) ولكنهم إمتنعوا من تمني الموت ، عن النبي (ص): (لَوْ أَنَّهُمْ تَمَنَّوُا الْمَوْتَ لَمَا تُتُواْ وَرَأُواْ مَقَاْعِدَهُمْ مِنَ النَّارِ!)مجمع البيان ٢٥/١، قال الإمام علي (ع) لإبنه الحسن (ع) : (يَا بُنَيَّ إِنَّ أَبْاكَ لأ يُبَالِيْ وَقَعَ عَلَى الْمَوْتِ أَوْ وَقَعَ الْمَوْتُ عَلَيْهِ!) مجمع البيان ١٦٤/١ وعن النبي (ص): (لا يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ لِضُرٍّ نَزَلَ بِهِ ، وَلَكِنْ لِيَقْلِ اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا دَاْمَتْ الْحِيَاةُ خَيْرًا لِيَ ، وَتَوَفَّنِي مَا دَاْمَتْ الْوَفَاةُ حَيْرًا لِيَ) كنز الدقائق ٣٠٢/١، والنهى عن تمنى الموت للدلالة على الجزع والمأمور به الصبر وتفويض الأمور لله تعالى. فالإسرائيليون كانوا يدّعون أنهم حملة الرسالة وحملة الحضارة، فعليهم أن يدافعوا عن ذاتهم ، ويؤدبوا العرب!، والنازية كانت تدعى حمايتها للكنيسة، والاستكبار العالمي يدّعي أنه يحمل التقدم العلمي إلى العالم ، وإذا قلنا لهؤلاء أن الموت حق فتمنوه إن كنتم صادقين! فلن يتمنوه ! فهم يعلمون أنَّ ما قدموه من عمل لا يجعل لهم نصيباً في الآخرة والموت هو النقلة من دار الممر إلى دار المقر، فلابد من عدم الغفلة عنه (فَلاَ تَغْفُلْ فَلَيْسَ بِمَغْفُولِ عَنْكَ) ، وإنّه لعبرة لمن إعتبر عن النبي (ص) (كَفَى بِالْمَوْتِ وَأَعِظاً)! (الناسُ نيام إذا ماتوا انتبهوا) تفسير روح البيان١٣٢/٢. ٩٦ - ﴿وَلَتَجِدَنَّهُ مُ أَخْرَصَ النَّاسَ عَلَى حَيَّاةً وَمِنْ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوَدُّ أَحَدُهُ مُ لَوْ يَعَمَّرُ أَلْفَ سَنَّةً وَمَا هُوَبِمُزَحْنِ حِدِمِنْ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّى وَاللَّهُ يَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾

يصور القرآن صورة ثانية لليهود مزرية مخزية مهينة وهي الخم لا يقيمون وزناً للحياة الكريمة المستقيمة، وإنما الذي يهمهم هذه الحياة الحاضرة المبنية على الفسق والنفاق والشقاق (وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحُرُصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ) حياة جاءت نكرة للدلالة على عمومها ، أية حياة ، لا يهم أن تكون حياة مستقيمة وكريمة ولا حياة مميزة نموذجية ، وإنما حياة، مجرد حياة فقط بهذا التنكير والتحقير ، حياة والسلام! هم حريصون على أتفه حياة وأرخصها وأشقاها إنهم يريدون حياة إذا أمنوا العقاب أساءؤا الأدب ، ولكن إذا وجدوا العقاب نكست الرؤوس حرصاً على الحياة.. أي حياة ، حياة من اللهبين أَشْرَكُوا) واليهود أحرص على حياة من كلِّ الناس حتى من الذين أشركوا ، من الناس الذين لا يؤمنون بلقاء الله! ولا يحسبون أن لهم حياة أخرى غير هذه الحياة ، وما أقصر من الناس الذين وما أضيقها حين تحس النفس الإنسانية أنما لا تتصل بحياة أخرى سواها ، إن الإيمان بالحياة الآخرة نعمة. ولا حياة إلاّ حياة الآخرة ﴿وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ هَيَ الحُيَوانُ لَوْ كَانُوا بالحياة الأكبون من الحرص على حياة ، لجمع مزيد من المال (يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ) هذا أبلغ ما يكون من الحرص على حياة ، لجمع مزيد من المال (يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ) هذا أبلغ ما يكون من الحرص على حياة ، لجمع مزيد من المال

وحسن الحال وكثرة الاستثمار، فطول العمر لا ينجيهم من العذاب (وَمَا هُوَ بِمُزُحْزِحِهِ مِنْ الْعَذَابِ الْعَمَو وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ) والمرجع الأخير هو الله تعالى سواء عاشوا كثيراً أم قليلاً ، وليس لأحد من قوة تستطيع أن تزحزحه من العذاب ولو يعمر ألف سنة ، بل أن طول العمر قد يُعقّد الحياة عليهم ، كما قيل: مالي كلما طال عمري كثرت ذنوبي وخطاياي ، والمطلوب كما جاء في الحياة عليهم إجْعَلِ الحِيَاةَ زِيَادَةً لِي فِي كُلِّ حَيْرٍ، وَالْوَفَاةَ رَاحَةً لِي مِنْ كُلِّ شَرٍّ) في الحديث : (اللهم إِجْعَلِ الْحَيَاةَ زِيَادَةً لِي فِي كُلِّ حَيْرٍ، وَالْوَفَاةَ رَاحَةً لِي مِنْ كُلِّ شَرٍّ) في الحديث : (حَيْرُكُمْ مَنْ طَالَ عُمُرُهُ وَحَسُنَ عَمَلُهُ) روح البيان ١٨٦٠/١

## ٩٧ - ﴿قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوٓ الجِبْرِ إِلَ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَى وَبُشْرَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾

سبب نزول الآية: سُئل النبي (ص) أيُّ مَلَكٍ يُنزَل الله عَلَيْ وَالرجاء ، فلو كان ميكائيل هو عدونا ينزل بالقتال والشدة والحرب ، وميكائيل ينزل باليسر والرضا والرجاء ، فلو كان ميكائيل هو الذي يأتيك لآمنا بك فأنزل الله هذه الآية (قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوّاً لِجِبْرِيلَ فَإِنّهُ نَزَّلهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ الله الذي يأتيك لآمنا بك فأنزل الله هذه الآية (قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوّاً لِجِبْرِيل فَإِنّهُ نَزَّلهُ عَلَى قلبك الطاهر.. والقلب الله عنه الله ويعمل بإذنه في تنزيل هذا القرآن الكريم على قلبك الطاهر.. والقلب موضع التلقي وهو الذي يفقه بُعد التلقي ، فهو ينبوع الحكمة ومصدر التأثر ، وعالي التحسس وكثير التقي وهو الذي يفقه بُعد التلقي ، الرعد/٢٨ ، والله ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم قبل أن ينظر إلى صوركم وأموالكم (مُصَدِقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ) والقرآن صدّق ما سبقه من الكتب المنزلة من السماء ، فأساس دين الله واحد في جميع الكتب المنزلة لأنها تدعوا إلى توحيد الله والاستقامة على نصحه ، أما القرآن الكريم فهو الجامع المانع لكل رسالات الأنبياء وهو خلاصة رسالات الأنبياء (ع) وهو هدى وبشرى للقلوب المؤمنة التي تنفتح له وتتأثر به وتستجيب خلاصة رسالات الأنبياء (ع) وهو هدى وبشرى للقلوب المؤمنة التي تنفتح له وتتأثر به وتستجيب له.

# ٩٨ - ﴿مَنْ كَانَ عَدُوّاً لِلَّهِ وَمَلاهِ كَتِهِ وَمُرْسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَافِرِينَ ﴾

(مَنْ كَانَ عَدُواً لِلَهِ وَمَلائِكَتِهِ) ومع هذا النعيم المميز والتكريم النموذجي لبني إسرائيل ، من خلاصهم من فرعون إلى افتتاح الأرض المقدسة ، لكنهم لم يكونوا مؤمنين مطيعين فهم عصاة عتاة طغاة بغاة معاندين يفرقون بين الأديان والرسل والرسالات ، وقد فرقوا بين ملائكة الله وإدعّوا أنهم على صداقة مع ميكائيل دون جبريل ، لذلك جمعت الآية بين جبريل وميكائيل وملائكة الله ورسله، فمن عادى أحداً منهم فقد عاداهم وعادى الله سبحانه وكان من الكافرين (فَإِنَّ اللهَ عَدُقُ لِلْكَافِرِينَ).

### ٩٩ - ﴿ وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلِيكَ آيَاتِ رَبِيَّنَاتٍ وَمَا يَكُفُرُ مِهَا إِلاَّ الْفَاسِقُونَ ﴾

ثم إتجه بالخطاب إلى نبيه الكريم (ص) يثبته على ما أنزل الله عليه من الحق وما آتاه من الآيات البينات الواضحات (وَمَا يَكْفُرُ كِمَا إلاَّ الْفَاسِقُونَ) مقرراً أنه لا يكفر بمذه الآيات إلاَّ الفاسقون

المنحرفون عن سبيل الله ، المتمردون على ثوابت الحق ، هؤلاء خرجوا عن فطرتهم السليمة فصاروا غير مؤهلين لتقبل نور القرآن وهداه ، أما الذين حافظوا على فطرتهم السليمة تأهلوا للإيمان بتلك الآيات مع الدليل والبرهان و لُو لُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ فَى فصلت عن الإمام الصادق (ص) : (مَنْ أَرُادَ عِلْمَ الْأُولِيْنَ وَالآخِرِيْنَ فَلْيُتَوِّرِ الْقُرْآنَ!) كنز العمال خبر ٢٤٥٤، عن الإمام الصادق (ع): (مَا مِنْ أَمْرٍ يَخْتَلِفُ فِيهِ إِثْنَانِ إِلاَّ وَلَهُ أَصْلُ فِي كِتَاْبِ الله عَزَّ وَجَلَّ) الكافي ٢٠/١، والقرآن الكريم النور الآلهي الذي به يكشف الله الظلمات ، ويُريدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللهُ مُتِمُّ الْكريم النور الآلهي الذي به يكشف الله الظلمات ، فيُريدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللهُ مُتِمُّ الْمُونِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ الله الضلمان ، فنستوحي من قوله (وَمَا يَكْفُرُ كِمَا إِلاَّ الْفاسِقُونَ) الفسق فولم عن تبة خصبة لنمو الكفر ، ومن كفر حُرهت أيامُه.

#### • ١ - ﴿ أُوكِلُّمَا عَاهَدُوا عَهْدا أَبْدَهُ فَرِق مِنْ مِنْهُ مَا لِأَكْثَرُ هُمُ وَلا يُؤْمِنُونَ

نَبَدَةُ: نقضه ورفض العمل به. كلما أعطوا عهداً نقضه جماعة منهم (بل أكثرهم لا يؤمنون) بل أكثر اليهود لا يؤمنون بالتوراة بصدق وعمل ، لذلك ينقضون العهود والمواثيق عن النبي (ص) (لا ينتَ لِمَنْ لاَ عَهْدَ لَهُ) البحار ١٩٨/٧٢، أما النفس المؤمنة فإنها صادقة الإتباع والوفاء والانتماء ، فهي تفعل ما تقول، وتقول ما تفعل، ولا يختلف فعلها عن قولها لذلك تحفظ العهود، وسميت النفس المؤمنة مؤمنة لأنك تؤمِّن بها على نفسك ومالك وعرضك، لذلك الإيمان عمل كله والقول بعضه.

# ١ • ١ - ﴿ وَلَمْا جَاءَهُ مُ مَرَسُولٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُ مُ نَبَذَ فَرِيقٌ مِنْ الّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ اللَّهِ وَمَرَاءَ ظُهُومِ هِـمُ كَأْنُهُ مُ لاَ يُعْلَمُونَ ﴾

ولما جاءهم الرسول المصطفى (ص) من عند الله ، مصدق لما معهم من تعاليم التوراة (نَبَذَ فَرِيقٌ مِنْ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ كِتَابَ اللَّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ) راح فريق من هؤلاء العلماء الذين لايعملون بعلمهم ويكتمون الحقائق على الناس، يتمادى هذا الفريق في العصيان فلا يحترم كتابه المنزل بل (نبذه) وطرحه وراء ظهره وكأنه لا قيمة له ، وكأنه لا يعلم أنه كتاب الله العزيز دستور حياته وقائد مسيرته. ونلاحظ أن القرآن عبر عن نبذ الكتاب وإهماله كله والمقصود هو نبذ بعضه ، وفي هذه الحقيقة دلالة إلى وحدة تعاليم كتاب الله ولزوم تطبيقه كله ، فمن طبق بعض الكتاب وأعرض عن بعض هذا ممن جعل القرآن مُبَعِضاً كما قال تعالى : ﴿الَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْآنَ عِضِينَ﴾ الحجر/٩١ ، عضي هذا ممن جعل القرآن مُبَعِضاً كما قال تعالى : ﴿الَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْآنَ عِضِينَ﴾ الحجر/٩١ ، وكفروا ببعضه الذي يتفق مع أهوائهم وكفروا ببعضه الذي يتفق مع أهوائهم وكفروا ببعضه الآخر الذي يصطدم مع أمزجتهم ومصالحهم. (كَأَنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ) من دلائل نبوته (ص) شيئاً ، ولايعلمون أنها كتب الله.

٢ • ١ - ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَتُلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سَكَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سَكَيْمَانُ وَلَكِنِ الشَّيَاطِينَ كَفَرُ وَالْتَكَاطِينَ كَفَرُ وَالنَّاسَ السَحْرَ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمَارُوتَ وَمَا مُوتَ وَمَامُ وَتَ وَمَامُ وَتُوا يَعْمُلُونَ مَا يَضُمُ وَلَا يَنْعُمُ مُ وَلَقَامُ عَلِيمُ وَلَا لَكُونَ اللّهُ وَيَعَمَّلُمُ وَلَا يَعْمُونَ مَا مُنْ وَلَا يَعْلَمُونَ اللّهُ وَيَعَلَمُونَ مُا مُعَلِيمُ وَمَا مُونَ اللّهُ وَيَعَلَمُ وَلَا يَعْمُونَ مُنْ اللّهُ وَيَعَلَمُونَ مُا مُعَلِيمُ وَلَا مُعَلِيمُ وَلَا مُعَلِيمُ وَلَا مُعْمُونَ اللّهُ وَيَعْلَمُونَ اللّهُ وَيَعْلَمُونَ اللّهُ وَيَعْلَمُونَ اللّهُ وَيَعْلَمُونَا مُعْلِمُونَا فِي الْمُعْتَمُ وَلَا لِمُعْلَمُونَا فِي اللّهُ وَيَعْلَمُونَا فَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا مُعْلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُوالِقُلُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

هذه من الآيات المتشابحة !! بنو إسرائيل حين نبذوا الكتاب وتركوا القرآن وما فيهما من الآيات البينات والهدى ، استبدلوهما بالأساطير الوهمية والشعوذة وعمل السحر، والذي لاتليق به الهداية تليق به الغواية (عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ) كان هؤلاء الشياطين أو المشعوذين في زمن سليمان يكتبون ما يزعمونه سحراً ، ويقولون للناس من دعاوى مكذوبة عن سليمان إذ يقولون أنه كان ساحراً وبه سخر الإنس والجن والريح ، وينفي القرآن عن سليمان (ع) أنه كان ساحراً (وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ) فجعل السحر واستخدامه كفراً ! ، ينفيه عن سليمان (ع) ويثبته للشياطين (وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ) باستعمال : السحر والكذب والشعوذة في نسبته إلى سليمان (ع) ، ثم يعلمون الناس الكذب والغواية ، سواءً أكانوا شياطين الجن أم الإنس أم هما معاً (وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلَكُيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ) كما كان الناس آنذاك يسمونهما ملكين ، وكما إتبع رؤساء على الميهود السحر كذلك إتبعوا ما أنزل على الملكين وهما هاروت وماروت بمملكة بابل قرب الكوفة في اليهود السحر كذلك إتبعوا ما أنزل على الملكين وهما هاروت وماروت بمملكة بابل قرب الكوفة في العراق، وقد أنزهما الله ابتلاءً وامتحاناً للناس.

(وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولا إِنَّمَا خَنُ فِتْنَةٌ فَلا تَكْفُوْ) إِن الملكين لا يعلمان أحداً من الناس السحر حتى يبذلا له النصيحة ويقولا إن هذا الذي نصفه لك إنما هو فتنة وامتحان من الله وابتلاء، فلا تكفر بسببه وتستعمله في الإضرار (فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَوْءِ وَابتلاء، فلا تكفر بسببه وتستعمله في الإضرار (فَيتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَوْءِ وَرَوْجِهِ) يتعلمون منهما من علم السحر الذي يضر الناس ويكون سبباً في التفريق بين الزوجين ، بعد أن كان سكن أحدهما للآخر، وحصل بينهما المودة والرحمة ، يصبح بينهما الشقاق والنفاق والنفاق والفراق ! (وَمَا هُمْ بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ بِإِنَّ اللهُ) لدفع الوهم بأن السحر بقضاء الله وقدره ، فتأثيره بإذن الله يترتب الضرر على سبب مألوف، عن الإمام الصادق (ع): (أَبِيَ اللهُ أَنْ بَحْرِيَ الأَمُونُ الله يترتب الضرر على سبب مألوف، عن الإمام الصادق (ع): (أَبِي اللهُ أَنْ بَحْرِيَ الأَمُونُ الله يَعْمَلُونَ مَا يَصُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ) فالسحر ضار غير نافع لأنه شعوذة (وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنْ اشْتَوَاهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ) لقد علموا لمن اختار الشعوذة على الحق (وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنْ الله ، فهم بعيدون عن الجنة قريبون من النار ، لأغم آثروا السحر على كتاب الله ، كما آثروا الضلالة على الهدى ، والجهل على العلم ، والشيطان على الرّحن (وَلَيْنُسَ مَا شَرُوا بِهِ أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ) باعوا أنفسهم الغالية بأبخس والشيطان على الرّحن (وَلَيْنُسَ مَا شَرُوا بِهِ أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ) باعوا أنفسهم الغالية بأبخس الألهُان وَمَا الْفَائِدَةُ أَنْ أَرْبَعَ كُلُ شَيْءٍ، وَأَخْسَرَ أَهُمَّ شَيْءٍ، وَهِي نَفْسِهُ وَهِي نَفْسِهُ وَهِي نَفْسِهُ إِلَى اللهُ لا يُنفَعُهُ اللهُ لا يُنفَعُهُ اللهُ وَمَا النَّور المَنْ اللهُ وَمَا النَّور المَنْ اللهُ اللهُ اللهُ يُنهُ عَلْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَيْ اللهُ عَلَى المُولَى اللهُ اللهِ اللهُ الله

الحُقُّ يَضُرُّهُ الْبَاْطِلُ، والَّذِيْ لاَ يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْهُدَىٰ يَضُرُهُ الْهُوَى، السحر: حيلة توهم البصر وعلم خفي يخدع النفس كقوله ﴿سَحَرُوا أَعْيُنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ الأعراف/١١٦ ، ﴿يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى ﴾ طه/٦٦. فائدة : حتى في دولة سليمان الحاكم العادل كان هناك فريق منحرف (وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ) فلا يمكن إصلاح جميع الناس بالقوة. الله حَيْرُ لؤكَ أَوْا مَلْكُونَ هُمُ اللهُ وَاللَّهُ مَنْ عِنْدِ اللَّهِ حَيْرٌ لؤكَ أَوْا مَلْكُونَ ﴾

ولو أن أولئك الذين يتعلمون السحر آمنوا بالله واستقاموا على نهجه لفازوا في الدارين ولأثابهم الله ثواباً أفضل مما ضلوا به أنفسهم وضلوا غيرهم من السحر ، الذي يقود إلى الخسران والحرمان ، والأمور متعلقة بخواتيمها. فائدة ١- السحر استغلال لروابط كونية وخصائص طبيعية للتأثير في الآخرين وإيهامهم بوجود قدرة لدى الساحر خارقة لقوانين الكون. والسحر طاقة سلبية تُسخّر لتخريب الروابط البشرية وإغرائها بالمنكرات ، وهو محرم في كل كتب الله المنزلة ، ومن الذنوب الكبيرة. ٢- عندما نبذوا كتاب الله وراء ظهورهم ، فتركوا ما ينفعهم فانشغلوا بما يضرهم، فمن ترك عبادة الرحمن أبتلي بعبادة الشيطان ، ومن ترك محبة الله أبتلي بمحبة غيره ، ومن لم ينفق ماله في طاعة الله أنفقه في طاعة الشيطان (ومن ترك محبة الله أبتلي بالذل الخسيس للطغاة ، ومن ترك الحق أبتلي بالباطل، وهكذا اليهود لما نبذوا كتاب الله إتبعوا الشياطين، في نهج البلاغة خطبة ٢٨ ثميزة لم يكشف العلم عن كنهها بعد ، هذا التنويم المغناطيسي ، كيف يقع أن تسيطر إرادة على أركو أن يتصل فكر بفكر ، فإذا أحدهما يتلقى عن الآخر ، وكأنما يقرأ من كتاب مفتوح ؟! إرادة ، وأن يتصل فكر بفكر ، فإذا أحدهما يتلقى عن الآخر ، وكأنما يقرأ من كتاب مفتوح ؟! والرسالة والرسول مُحمًّد (ص) واتقوا الله لنالوا الثواب والخير ، أفضل لهم من التشبث بالسحر (لَوُ والرسالة والرسول مُحمًّد (ص) واتقوا الله لنالوا الثواب والخير ، أفضل لهم من التشبث بالسحر (لَوُ والرسالة والرسول عمًا ليسوا على شيء من العلم الصحيح.

### ٤ • ١ - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقُولُوا مرَاعِنَا وَقُولُوا انظُرْهَا وَاسْمَعُوا وَلِلْكَ افِيرِنَ عَذَابٌ أَلِيدٌ ﴾

راعنا: كلمة سب عند اليهود ، انظرنا: انظر إلينا بتأنّ وانتظار (لا تَقُولُوا رَاعِنَا) كان النبي (ص) إذا حدّث المسلمين يقولون له (راعنا) يريدون تمهل علينا كي نستوعب كلامك ، وكانت هذه الكلمة بالعبرية بمعنى السب عند اليهود ، فاستغلوها وخاطبوا النبي (ص) بما بنية السوء ، فنهى النبي المسلمين وقال لهم (ص) (وَقُولُوا انظُرْنَا) راقبنا وانتظرنا حتى نفهم حين تتكلم (وَاسْمَعُوا) أحسنوا الإستماع حين يتكلم النبي (ص) (وَلِلْكَافِرِينَ) هم اليهود الذين قالوا للنبي راعنا بخباثة (عَذَابٌ أَلِيمٌ). فائدة ١ - الحذر من دسائس اليهود وكيدهم للإسلام والمسلمين ، ٢ - نهى التشبه باليهود، ٣ - تجنب الألفاظ التي فيها أكثر من معنى (رَاعِنَا) ، ٤ - التمسك بسد الذرائع

وحمايتها، والذريعة كلمة حق يراد بها باطل ، كلمة ظاهرها محبوب وباطنها مكروه ، أو أولها يَغُرُّ ويَسُرُّ ويراد منها ما يَضُرُّ !. ٥- يعتني الإسلام بأسلوب الحديث المؤثر بإختيار الكلمات المناسبة والتعابير الواعية الموزونة (لا تَقُولُوا رَاعِنَا)(وَقُولُوا انظُرْنَا) ونتعلم من ذلك عند النهي عن شيء فمن الأفضل تقديم البديل المناسب عنه.

١٠٥ - ﴿ مَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَلا الْمُشْرِكِينَ أَنْ يُنزَلَ عَلَيكُ مْ مِنْ خَيْرٍ مِنْ مَرَّ إِكُ مُ وَاللَّهُ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ فَدُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ ﴾

الودُّ: حب الشيء مع تمنيه ، ونفي الودُّ (مَا يَوَدُّ) كناية عن الكراهة. ما يحب الكافرون من اليهود والنصارى ولا المشركون أن يُنزّل عليكم شيء من خير ، والخير جاء نكرة للدلالة على الإطلاق ، بعني كل خير لا يحبونه لكم ، فكيف خير النبوة ؟ ، بغضاً فيكم وحسداً لكم (وَاللَّهُ يَخْتُصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ) والله يختص بالنبوة والفضل والإحسان من يختار من عباده والله أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ الأنعام/١٢٤ ، فهو الذي يفعل الحكمة والمصلحة في ما يقضيه (وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ). فائدة : ١- يجمع القرآن بين أهل الكتاب والمشركين في الكفر ، وكلاهما يضمر للمؤمنين الحقد والكيد. ٢- كل خير يناله الإنسان في دينه أو دنياه ، فإنه نعمة من الله وفضل ، من غير استحقاق منهم لذلك ووَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ الضحي/١١ ، ووَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللهِ النحل/٥٠. علينا أن نعرف بالمخططات الخفية للعدو وما يبيته لنا (مَا يَوَدُّن) وكقوله ودُّوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ القلم/٠٠

٢٠١ - ٧٠١ ﴿مَا نَسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْنُسِهَا نَاْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْمِثْلِهَا أَلَـدُ تَعْلَـدُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَقَدِيرٌ، أَلَـدُ تَعْلَـدُ أَنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ السَّعَوَاتِ وَالأَمْرِضِ وَمَا لَكُمْرُضِ وَمَا لَكُمْرُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ﴾ مُلْكُ السَّعَوَاتِ وَالأَمْرِضِ وَمَا لَكُمْرُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ﴾

النَسْخُ : في اللغة إزالة شيء وإحلال آخر محله والنَسْخُ في لسان الشرع : بيان انتهاء الحكم المستفاد من الآية ، وحكمة النسخ أن الأحكام ما شرعت إلاّ لمصلحة الناس ، ومصلحتهم تختلف باختلاف الزمان والمكان والإنسان. فإذا شُرّع حكمٌ في وقت كانت الحاجة إليه ماسة ، ثم زالت الحاجة فمن الحكمة نسخه وتبديله بحكم يوافق الوقت الآخر فيكون خيراً من الأول. سبب النزول: قال اليهود أن محُداً (ص) يأمر أصحابه بأمر ثم ينهاهم عنه، ويقول اليوم قولاً وفي الغد يرجع عنه ولو كان ما يقوله وحياً لماكان فيه هذا التناقض فنزلت الآية رداً عليهم. (نُنسِها) نؤخرها أو نمو حفظها من القلوب لمصلحة معينة. المعنى : ما نبدل من حكم آية فنغيره بآخر أو نزيل أثر آية تشريعية أو تكوينية عن العيون (أَوْ نُنسِها) نؤخر نزولها أو يا مُجَد ننسها أي نمحها من قلبك (نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْها أَوْ مِثْلِها) نأتي بخير لكم منها بما هو أنفع لكم في العاجل أو الآجل ، إما برفع المشقة عنكم أو بزيادة الأجر والثواب لكم (أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) ومنه إبدال

خير بخير منه أو خير مثله وزناً وكماً وكيفاً وأثراً ، ولا يصدر منه سبحانه إلاّ كل خير وإحسان للعباد. فائدة ١- فإذا نسخ الله آية ألقاها في عالم النسيان سواء كانت آية قرآنية مقروءة تشمل حكماً من الأحكام أو آية بمعنى علامة ودلالة تجيء لمناسبة معينة في وقتها المناسب وتطوى كالمعجزات المادية التي جاء بما الرسل ، فإنه يأتي بخير منها أو مثلها ، وفقاً لدواعي الحكمة والمصلحة ، ولا يعجزه شيء وهو مالك كلِّ شيء ، وصاحب الأمر كلُّه في السماوات والأرض. الله تعجزه شيء وهو مالك السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ) وأن الله وحده هو الولي والناصر والقادر (وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِيّ وَلا نصِيرٍ). ٢- ربما تشير الآية إلى حادثة تحويل القبلة ، أو إلى نسخ آية قرآنية بأخرى ، أو تشير (آية) إلى تبديل حجة إلهية أو علامة مميزة بأخرى ، (وآية) جاءت نكرة للدلالة على إطلاق معناها ، وسعة دلالاتها.

" وكل نسخ من باب تسهيل على الأمة دينها وتكاليفها ، وأن من قدح في النسخ قدح في ملكه وقدرته سبحانه (أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ). ٤ - وهناك منسوخ الحكم دون نسخ التلاوة ، فتكون الآية الناسخة والمنسوخة ثابتتين في التلاوة وفي المصحف إلاّ أن المنسوخة لا يعمل بها. ٥ - والحكمة في النسخ أن الطبيب يغير الأغذية والأدوية بحسب مصلحة الجسد وعمره وقوته ، كذلك النسخ لإصلاح النفوس ، يغيرون الأحكام التي هي للنفوس بمنزلة العقاقير والأغذية للأبدان ، فكما أنَّ الشيء يكون دواءً للبدن في وقت ثم يكون داءً في وقت آخر ، كذلك الأعمال قد تكون مصلحة في وقت ومفسدة في وقت ، ٦ - عن الإمام الباقر (ع) : (إنَّ مِنَ النَّسْخِ الْبَدَاءُ الْمُشْتَمِلُ عَلَيْهِ قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿ يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أَمُّ الْكِتَابِ المعالى المنافق المنافق الله على النوية ، لأنه أضاف (نَأْتِ بِعَيْرٍ مِنْهَا) إلى نفسه سبحانه ، والسنة لا تضيف إليه حقيقة.

٨- تدل الآية على أن القرآن محدث وليس قديم ، لأن القديم لا يصح نسخه ﴿الرَّحْمَنُ ، عَلَمَ اللهِ الْقُرْآنَ ، خَلَقَ الإِنسَانَ ، عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ﴾ الرحن/١-٤. عن النبي (ص): (كَلاَمِيَ لاَ يَنْسَخُ كَلاَمَ اللهِ ، وَكَلاَمُ اللهِ يَنْسَخُ كَلاَمُ اللهِ يَنْسَخُ كَلاَمُ اللهِ يَنْسَخُ كَلاَمُ اللهِ يَنْسَخُ بَعْضَهُ بَعْضاً كنز العمال خبر٢٩٦١. ٩- وهذا حكم العفو في أوّل الدعوة وليس للمسلمين بعد من القدرة لا كمية ولا كيفية ، ولا عُدّة ولا عدد ، وجاء حكم الجهاد بعد أن قوي الإسلام ﴿وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوّةٍ ﴾ الأنفال/.٠٠

١٠٨ - ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا مَسُولَكُ مْ كَنَا سَيْلِ مُوسَى مِنْ فَبُلُ وَمَنْ يَبَدَلُ الْكُفْرَ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَيلِ ﴾ (أَمْ تُرِيدُونَ) أيها المسلمون (أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِنْ قَبْلُ) تسألوه معاجز وخوارق. قال اليهود لموسى من جملة ما قالوا عناداً: ﴿ أَرِنَا اللّهَ جَهْرَةً ﴾ النساء ١٥٣/ ، أتريدون أيها المسلمون أن تفعلوا كما فعل اليهود؟ إن هذا إلاّ الكفر بعينه ، وأنتم مؤمنون (وَمَنْ يَتَبَدُّلُ الْكُفْرَ بِالإِيمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ) وهكذا كل من لا يقتنع بالدليل الواضح والبرهان القاطع،

ويطلب المزيد لمجرد التعجيز فإنه معاند ضال عن طريق الحق والاعتدال فلا يفوز في حياته، لأن البرهان يقطع اللسان ، والجدل في البديهيات من أشكل المشكلات. فائدة : هو استنكار لتشبه بعض المؤمنين بقوم موسى في تعنتهم وأسئلتهم التشكيكية التي أساسها الجهل والحيرة والاختلاف وهو تحذير لهم من نهاية هذا الطريق وهو الضلال واستبدال الكفر بالإيمان والخروج عن الصراط المستقيم وهو الخسران المبين في أينها الدين آمنوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبُد لَكُمْ تَسُؤُكُمْ لا المائدة / ١٠١ ، وهذا هو المنهي عنه أما سؤال التعليم فهو محمود فاسألُوا أهل الذِّحْرِ إِنْ كُنتُمْ لا تعليم فهو محمود فاسألُوا أهل الذِّحْرِ إِنْ كُنتُمْ لا تعليم فهو عمود النبياء / ٧ ، في غرر الحكم: (شَرُ الْقُلُوبِ الشَّاكُ فِيْ إِنْمَانِهِ).

٩ · ١ - ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَهُدُّ وَنَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيَانِكُمْ كُفَّامِ اَحَسَداً مِنْ عِنْدِ أَنْسُهِمْ مِنْ بَعْدِ مِا تَبْيَنَ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَى بِأَلْيِ اللَّهُ بِأَلْمَرِ وإِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَدِيرُ ﴾

ود : تمنى كثير من اليهود والنصارى (لَوْ يَرُدُونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً) يرجعونكم إلى الجاهلية الجهلاء بغياً و(حَسَداً مِنْ عِنْدِ أَنفُسِهمْ) حسداً للنبي (ص) وللمسلمين (مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ الْحُقُّ) من بعد ما ظهر لهم بالبراهين الساطعة أن دينكم هو الحق وهم أعدى أعداء الحق (فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا) إتركوهم وأعرضوا عنهم فلا تؤاخذوهم (حَتَّى يَأْتِيَّ اللَّهُ بِأَمْرِهِ) حتى يأمركم الله بحربهم وتأديبهم ، فإن الأمور رهن بأوقاتها ، وسينتقم الله من كل باغ وطاغ ولو بعد حين (إنَّ اللَّهَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) فائدة : ١- يدعو القرآن المؤمنين إلى الارتفاع عن مقابلة الحقد بالحقد والشر بالشر ويدعوهم بالصفح والعفو (فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا) فإصبر حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين، وإن كانوا قادرين على الرد وعدم استخدام العنف لأن ردَّ الشرَّ بالشرِّ صرت مثله في الشرّ ولم يبق للخير موضعاً باستثناء إذا كان الشر قدرة قاهرة لايبقى ولايذر فإما أن ترده إذا كنت قادراً عليه أو تتجنبه. عن النبي (ص) : (إِنَّ الرِّفْقَ لَمْ يُؤْضَعْ فِي شَيْءٍ إِلاَّ زَانَهُ ، وَلاَ نُزِعَ مِنْ شَيْءٍ إِلاّ شَانَهُ) البحار ٧٥ صنع الرفق مفتاح النجاة وعنوان الصلاح ٢- الحَسَدُ : صفة مذمومة. وهو إرادة زوال نعمة المحسود إليه وتصير تلك النعمة له ، والحسد يولُّد الهم والغم وتنغيص العيش **أما الغبْطَةُ** : فهي أن يراد مثل النعمة التي فيها الغير ولم يرد زوالها عنه. والحسد أعمى أهل الكتاب فلا هم يتبعون الخير ولا هم يريدون للمسلمين خيراً. ٣- في الآية إشارة إلى أن المسلمين مع قلتهم حين ذاك هم أصحاب القدرة فإن العفو والصفح إنما يطلبان من القادر ، والمؤمن القوي أحب وأقرب إلى الله من المؤمن الضعيف. ٤ - ﴿ وَمِنْ شَرّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ الفلق/٥، في غرر الحكم: (الْخَاْسِدُ يَرَى أَنَّ زَوَاْلَ النِّعْمَةِ عَمَّنْ يَحْسُدُهُ نِعْمَةٌ عَلَيْهِ) الحسد حالة من خبث النفس ولؤم الطبع، فهو يمحق الدين ويحرق الإيمان ويكرّه الأيام وليس لحسود راحة ولاسعادة!

• ١١ - ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَاتُّوا الزَّكَاةَ وَمَا تَقَدْمُوا لَأَنفُسِكُ مْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾

بعد الأمر بالعفو والصفح وانتظار وعد الله يأمر الله المسلمين بإقامة الصلاة وأدائها بشروطها لتقوية روابطهم بالله تعالى ورص بنيانهم الإجتماعيّ والإقتصاديّ بإعطاء الزكاة وذلك ليشتد أمرهم استعداداً للموقف الحاسم (الصلاة والزكاة) عمودي الإسلام ومن أركانه ، فتقربوا إلى الله بالعبادة المالية والمعنوية (والأخلاقية) (وَمَا تُقدِّمُوا لأَنفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللهِ) وما تعملوا من خير بحدوا جزاءه عند الله ربكم يوم توفى كلُّ نفس جزاء عملها بالقسطاس المستقيم ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِنْ خَيْراً يَرَهُ الرائِلة /٧ ، ونسب الوجود إلى العمل والذي يوجد هو جزاؤه ، لما للعمل من أثر في نفس العامل، فكأن الجزاء بمثابة العمل نفسه لأن أعمال الخير لا تبقى وإن طال أثرها فادّخروا عند الله حسناتكم، والذي يبقى هو الثواب والجزاء (عِنْدَ اللهِ) ﴿فَإِنَّ اللهَ لا يُضِيعُ أَجُرَ المُمْحُسِنِينَ ﴾ يوسف/ ٩ ، في الحديث : (إِنَّ الْعَبْدَ إِذَاْ مَاْتَ قَالَ النَّاسُ مَاْ حَلَّفَ، وَقَالَتِ الْمَلاَثِكَةُ مُا قَدَّمَ) روح البيان ١/٤٠٠.

فائدة: ١- يقرن القرآن دائماً الصلاة بالزكاة ويكون على صيغة الأمر وذلك إن الذي يقيم الصلاة غير الذي يصلي ، لأن الذي يقيم الصلاة يؤديها بكامل شروطها من طهارة وخشوع وحضور القلب وحسن أدائها في فضيلتها (الصَّلاةُ مِيزَانٌ دَقِيْقٌ: فَمَنْ وَقَى، اسْتَوْفَ!) والزكاة عبادة مالية للمجتمع، والدين عبادة ومعاملة، فالصلاة حُسن عبادة والزكاة حُسن معاملة. ٢- (وَمَا تُقَدِّمُوا لأَنفُسِكُمْ مِنْ حَيْرٍ) الخير يتناول أعمال البرِّ كلَّها وجاء (مِنْ حَيْرٍ) على سعته لم يحدد الكمية ولا النوعية ولا الكيفية ، وإنما كلُّ إنسان يعمل بحسب طاقته ، وخص تعالى من بينها إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة بالذكر تنبيهاً على عظم شأنهما وعلو قدرهما عند الله تعالى. والصلاة عمود الدين وتنهي عن الفحشاء والمنكر. عن الإمام الصادق (ع) : (لاَ صَلاَةَ لِمَنْ لاَ زَكَاٰةَ لَهُ، وَلاَ زَكَاٰةَ لَهُ، وَلاَ زَكَاٰةً لَهُمْ وَتُوكِيهِمْ كِمَا وَصَلِ المِسْدِمُ النوبة عمل الصالح لانفسكم عَلَيْهِمْ التوبة الله لكم هي الحافز الأقوى للعمل الصالح.

111 - ﴿وَتَالُوا اَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةُ إِلاَّ مَنْ كَانَ مُوداً أَوْنَصَامَى تِلْكَ أَمَانِهُ مُ قُلْ مَا أَبُرُمَا أَكُمُ مِنْ اليهود ، وكانت النصارى تقول لن يدخل الجنة إلا هوداً أي من اليهود ، وكانت النصارى تقول لن يدخل الجنة إلا من كان من النصارى ، وكل من القولين لا يستند إلى دليل سوى الإدعاء العريض (تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ) تلك خيالاتهم وأحلامهم وأمنياتهم الواهية الخاوية المبنية على الغرور والتكبر والاستعلاء الفارغ (قُلْ هَاتُوا بُوْهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ) قل هاتوا دليلكم الساطع حجتكم القاطعة على ما تزعمون إن كنتم صادقين في دعواكم ، والبرهان يقطع الخصام. فائدة : ١- تعلمنا الآية على الخواذ الموقف الواعي الطالب للحجة والبرهان تجاه أية فكرة ، وكل قول لا دليل عليه لا صحة له.

٢- (تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ) التمني: التشهي والرغبة الكاذبة وهي رأس مال المفلسين ، والتمني: طلب شيء يصعب الحصول عليه قد يتحقق وقد لايتحقق ، وهو الكلام بلا حجة ونابع من غرور كما قال تعالى : ﴿وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلاَّ أَمَانِيًّ ﴾ البقرة/٧٨. ٣- الدعاوى إذا لم يكن عليها بيّنات، فأصحابها أدعياء ، في غرر الحكم: (فُوَّةُ سُلْطَانِ الْحُجَّةِ، أَعْظَمُ مِنْ قُوَّةِ سُلْطَانِ الْقُدْرَةِ)
 ١١٢ - ﴿بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجُهُمُ لِلْهِ وَمُومَنْ فَلَهُ أَجْمُ وَعِنْ عَرْدُ الْمُحَمِّيْ فَلَهُ الْمُرْمُ عِنْدَ مَرْبُولِ خَوْنُ عَلَيْهِ مُولًا هُمْ يَخْرَبُونَ

بلى يدخل الجنة من أسلم وخضع قلبه لمنهج الله وأخلص نفسه لله ولا يشرك به أحداً (وَهُوَ مُحْسِنٌ) من البرِّ والإحسان في القول والعمل الصالح البنّاء للفرد أو المجتمع وبالإحسان تملك القلوب (فَلَهُ أَجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ) فهو يوفيهم أحسن ما عملوا ويزيدهم من فضله (وَلا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ) فقد وقر الله لهم كل وسائل الأمن والسرور. فائدة : ١- (مَنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلّهِ) خص الوجه بالذكر لأنه أشرف الأعضاء ، وفيه دلالة على إقبال القلب والروح لعبادة الله كلية ، وهو رمز لمجموع جوارح الإنسان ، ولفظ (أَسْلَمَ) يعني الاستسلام والتسليم، الاستسلام المعنوي وهو رمز لمجموع جوارح الإنسان ، ولفظ (أَسْلَمَ) يعني الاستسلام هي الوحدة بين الشعور الإحسان الدائم في القول والعمل والممكن وليس المؤقت ، فصفة الإسلام هي الوحدة بين الشعور والسلوك ، بين العقيدة والعمل ، بين الإيمان القلبي والإحسان العملي ، وبذلك تتجه الشخصية الإنسانية كلها لله (فَلَهُ أَجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ) الأجر مضمون عند ربه والأمن موفور لا يساوره خوف ولا والإنسانية كلها لله (فَلَهُ أَجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ) الأجر مضمون عند ربه والأمن موفور لا يساوره خوف ولا الإيمان لا يكفي وحده للنجاة لابد أن يقرن بالعمل المحسن للناس ، حتى تكون العقيدة حُسن حيادة وحسن معاملة. عن النبي (ص) : (الإسلامُ حُسْنُ الخُلقُ) كنز العمال خبره ٢٥ (وَلا حَوْفُ عليهم عيادة وحسن معاملة. عن النبي (ص) : (الإسلامُ حُسْنُ الخُلقُ) كنز العمال خبره ٢٥ (وَلا حَوْفُ عليهم عليهم ويكون الاطمئنان يملاً قلوهم.

٣ ١ ١ - ﴿ وَقَالَتْ الْيَهُودُ لَيسَتْ النَصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتْ النَصَارَى لَيسَتْ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُدْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لا يُعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِدْ فَاللَّهُ يَعْدَكُم بَيْنَهُ مْ يُوْمِ الْقِيَامَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾

عرض لتراشقُ الإتمامات بين اليهودُ والنّصارى وهُكُذا حال المختلفين (قَالَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ) وهم المشركون ، كلُّ يرى الآخر بعيداً عن الحق ، أما أهل الكتاب فعناداً ونقصاً بعد أن عرفوا وحدة التعاليم الدينية بتلاوتهم للكتاب ، وأما المشركون فجهلاً وسفاهةً ، وإن الجميع أمرهم إلى الله (فَاللّهُ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَعْتَلِفُونَ) ﴿وَاللّهُ يَعْكُمُ لا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ الرعد/١٤ ، ﴿وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ الكهف/٢٦. فائدة : ليس هذا الخلاف في الفِرق الضالة خاصة ، بل ذلك يجري بين الملل والنحل المختلفة المتنازعة ﴿كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ

فَرِحُونَ ﴾ الروم/٣٢، عن النبي (ص): (مَا إِخْتَلَفَتْ أُمَّةٌ بَعْدَ نَبِيِّهَا إِلاَّ ظَهَرَ أَهْلُ بَاْطِلِهَا عَلَىْ أَهْلِ عَلَى أَهْلِ عَلَى أَهْلِ عَلَى أَهْلِ عَلَى أَهْلِ عَلَى أَهْلِ عَقِهَا إِلاَّ مَا شَاءِ الله!)شرح النهجه/١٨١، وهكذا الخلاف يهدم الرأي الصائب، أولاً تختلف الآراء، ثم تختلف القلوب، وتختلف الأهداف والمصالح والمواقف والنتائج كقوله ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ آل عمران/.٥٠٠

£ 1 1 - ﴿ وَمَنْ أَظْلَـهُ مِنَنْ مَتَعَ مَسَاجِدَ اللّهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَإِبِهَا أَوْلَيْكَ مَا كَانَ لَهُـدُ أَنْ يَذْخُلُوهَا إِلاَّ حَافِينَ لَهُـدُ فِي الدُّنْيَا خِزْيُّ وَلَهُـدْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظيــدُّ﴾

إطلاق لفظ المنع يدل بأنه حكم عام في منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه والسعي في خرابها. وَمَنْ أَظْلُمُ: أشد ظلماً وجرماً. المعنى: استنكار واستبعاد لأن يكون أحد أظلم ممن منع الناس من عبادة الله في مساجد الله ، (وَسَعَى في حَرَاكِماً) بذل جهده وعمل لخرابها بالهدم أو بتعطيلها من العبادة أو بمقاطعتها وجرِّ الناس إلى ما يشغلهم عنها ، (أَوْلَئِكَ مَا كَانَ هُمُ أَنْ يَدْخُلُوها إِلاَّ مَن العبادة أو بمقاطعتها وجرِّ الناس إلى ما يشغلهم عنها ، وأَوْلَئِكَ مَا كَانَ هُمُ أَنْ يَدْخُلُوها إلاَّ خَلُوهِينَ) فمساجد الله لمن عمر الإيمان قلبه لا لمن يسعى في خرابها ، فهم لا يستحقون أن يلتجئوا إليها لائذين بحرمتها إلاّ خاتفين غير آمنين ، ويستحقون الوقوف بوجههم ومضادتهم وحماية المساجد (لَهُمُ في الدُّنيَا خِرْيٌ وَلَهُمُ في الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ) لأنهم يريدون أن يطفئوا نور الله وكاربونه بمنع العبادة فيها. فائدة : ١ حراب المساجد مادي ومعنوي: الخراب المادي هدمها وتقذيرها ، والخراب المعنوي: مقاطعتها ومنع المصلين فيها وترهيبهم. ٢ - في الآية دلالة أنه لا يجوز تمكين الكفار والمخربين من دخول المساجد، وهذا يستدعي القوة والقدرة. ٣ - فجعل حضور المساجد عمارة لها ، وتعطيلها إنتهاك حرمة الدين المؤدي إلى نسيان الخالق ، وبالمقابل نشر الفساد في الأرض ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً ﴾ الجن/١٨، عن الإمام الصادق ومُصْحَفٌ مُعَلِّقٌ قَدْ وَقَعَ عَلَيْهِ الْغُبَارُ لا يُقْرَأُ فِيهِ) البحار٣/٥/٨، فيه أَوْلُهُ بَيْنُ جُهَالٍ، ومُصْحَفٌ مُعَلِّقٌ قَدْ وَقَعَ عَلَيْهِ الْغُبَارُ لا يُقْرَابٌ لا يُصَلِّي فِيهِ أَهْلُهُ. وَعَايِّم بَيْنُ جُهَالٍ،

## ٥١١ - ﴿ وَلِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَلَيْمَا تُولُوا فَشَدَّ وَجْهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسعٌ عَلِيدٌ ﴾

الأرض كلها لله ، وللمسلم أن يصلي في أية بقعة منها لأن الله خلق الأرض مسجداً وطهوراً. وخص سبحانه المشرق والمغرب دون الجنوب والشمال لأن المشرق والمغرب يشملان جميع الكرة الأرضية إذ ما من مكان إلا وتشرق الشمس والقمر عليه أو يغيبان عنه (فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجُهُ اللهِ إِنَّ اللهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ) تُولُّوا : تتوجهوا ، حيث توجّه لله أي عابد وجده ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ اللهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ) فهو كُنْتُمْ الحديد/؛ الأن الله فوق المكان والزمان وقد وسع ملكه الكون. (إِنَّ اللهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ) فهو واسع الملك ويحيط بكل شيء وعليم بمقصودكم ، وهو ليس كالبشر لا يتم التوجه إليه إلا من جهة واحدة ، ونزلت الآية فيمن أضاع جهة القبلة. فائدة : الأرض لله لايختص به مكان دون مكان

ولا جهة دون جهة، لأن كلَّ بقعة في الأرض يصدق عليها أنها مشرق للشمس أو مغرب لها ، فإن منعوكم من الصلاة في أيِّ مسجد فصلوا حيثما كنتم فإن الله معكم وإلى أية جهة صرفتم وجوهكم جاز لكم ذلك في ظروف طارئة وحالات معينة استثنائية. (وَعِنْدَ الضَّرُوْرَاْتِ تُبَاْحُ الْمَحْضُورَاْتُ) أما في الظروف الطبيعية أينما صلّى المسلم فعليه أن يتجه إلى شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ البقرة/. ١٤٤

## ١١٦ - ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَكَدا سُبْحَانَهُ مِلْ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَمْرُ صَكُلُّهُ قَالِتُونَ ﴾

وَقَالُوا أي اليهود والنصارى والمشركون وكل من قال (اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَداً) فنسبوه إلى ما لا يليق بجلاله وأساءوا كل الإساءة وظلموا أنفسهم عندما زعموا أن سمو درجة النبي وقيامه ببعض المعاجز والخوارق يجعله إبناً لله ، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً. وهي دعوى الشرك التي يكذبها الدين والعقل والمنطق السليم حيث تعني تجسيد الله بجسم وتحديده ، والمحدود يكون محتاجاً ومركباً (سُبْحَانَهُ) من التنزيه والترفّع عن صفات المادة ، فهو سبحانه منزّه عن مثيله لأن الولد على مثيل والده والله يخلق على غير مثال سابق ، ولا يحتاج إلى التوصل بالأسباب ، وهذا تأديب إلهي لتنزيهه وتساميه عما لا يليق بساحة قدسه فالولد إنما يتخذه الفانون للامتداد ، ويتخذه الضعاف للنصرة ، والله لايخشى فناء ، وقادر لا يحتاج معيناً ، فلا يقاس الله بالناس ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ الشورى/١١ ، (بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ) عابدون منقادون محتاجون (بلسان الحال قبل لسان المقال!) كما في غررالحكم، فائدة : ١- (سُبْحَانَهُ) تنزَّه وتقدس عن كل صفة لا تليق بجلاله ، وقد حلم عليهم وعافاهم ورزقهم مع جهلهم إياه. فسبحان من له الكمال والجمال والجلال المطلق من جميع الوجوه الذي لا يعتريه نقص من جميع الوجوه. ٢- (بَلْ لَهُ مَا في السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ) : جميعهم ملكه وعبيده عاقلهم وغير العاقل ، وهم مسخرون تحت تدبيره ، فإذا كلهم عبيده مفتقرين إليه وهو غني عنهم فكيف يكون منهم أحد بمثابة له ولداً؟! كما في قوله تعالى ﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمَنِ عَبْداً ﴾ مريم/٩٣. ٣- (كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ) خاضعون وللخضوع مظاهر مختلفة ، الكل خاضع لإرادته ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ﴾ الأنعام/٦٦ ، وذلك ينافي أن يتخذ ولداً. والقنوت نوعان : قنوت تكويني عام وهو قنوت خضوع الخلق كلهم تحت تدبير الله ، وقنوت تشريعي خاص وهو قنوت خضوع العبادة. فالقنوت الأول في هذه الآية ، والقنوت الثاني كقوله ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ البقرة/٢٣٨، مطيعين خاشعين داعين الله.

### ١١٧ - ﴿بديعُ السَّمَوَاتِ وَالْأَمْنُ وَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ﴾

جواب آخر على ادّعاء أن لله تعالى ولداً ، أبطل سبحانه حجتهم بذكر حقيقة اختراع وإبداع السماوات والأرض على غير مثال وحالة مسبقة، إنما ابتدع كل ما خلق على قاعدة (وَإِذَا قَضَى السماوات والأرض على غير مثال وحالة مسبقة، إنما ابتدع كل ما خلق على قاعدة (وَإِذَا قَضَى السماوات والأرض على غير مثال وحالة مسبقة، إنما ابتدع كل ما خلق على قاعدة (وَإِذَا قَضَى السماوات والأرض على غير مثال وحالة مسبقة، إنما الله كانَ، وَمَا لَهُ يَشَأُ لَمُ يَكُنُ كَقُولُه (وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ

يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ العَالَمِينَ) التكوير/٢٥ فيكون فعله قوله ، وقوله فعله ﴿وَمَا أَهُونَا إِلاَّ وَاحِدةٌ كَلَفْحٍ الْبَهْمَرِ القسر/٠٥ ، فلا يوجد أية فترة زمنية بين الإرادة الإلهية وإيجاد الأشياء ، أراد الله أن يخلق السماوات والأرض في ستة أيام كان ذلك، أراد دون زيادة أو نقص ليثبت للإنسان أن الزمن عنصر مهم في إنجاز الأشياء ، فيحتاج إلى صبر وعلم وإيمان وسعي مناسب على إنجازها ، ولو أراد أن توجد في لحظة واحدة لوجدت كما أراد ، فذلك تابع لكيفية ارادته ولما يراه من حكمة ومصلحة ، والإيجاد والتكوين بإتقان الصنع وجمال الخلق وكماله وجلاله فهو من أسرار الله تعالى عبر عنها بما يقربها من الفهم وهو أن يقول للشيء كن فيكون بلا لفظ ولانطق ولاهِمَّة ولاحركة. عن الإمام الصادق (ع) : (عَلِمَ وشاءَ وأرادَ وقدَّر وقضَى وَأَمْضَى). عن الإمام الصادق (ع) : (إنَّ الله شَاءً اللهُ وَقَدَّرَ وَأَمْضَى) فأمضى ما قضى وقضى ما قدّر وقدّر ما أراد ، فبعلمه كانت المشية ، والمعلمة تنقدّم الإرادة ، والإرادة التنفيذ) لا تغيير فيها ولا بداء ، فإذا وقع القضاء بالإمضاء بالإمضاء فلا والقضاء يتقدّم الإمضاء. (مرحلة التنفيذ) لا تغيير فيها ولا بداء ، فإذا وقع القضاء بالإمضاء فلا بداء ، وفي مرحلة القضاء إذا لم يتم الإمضاء يسمى بداءً. (محدة القضاء إذا لم يتم الإمضاء يسمى بداءً. (في مرحلة القضاء إذا لم يتم الإمضاء يسمى بداءً. (في مرحلة القضاء إذا لم يتم الإمضاء يسمى بداءً. (في مرحلة القضاء إذا لم يتم الإمضاء يسمى بداءً. (في مرحلة القضاء إذا لم يتم الإمضاء يسمى بداءً. (محدة القضاء إذا لم يتم الإمضاء يسمى بداءً. (عنصر) الميزان ٢٠١/٢٠٠

١١٨ - ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلا يُكِلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَّةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِ مْ مِثْلَ قَوْلِهِ مُ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُ مْ قَدْ بَيْنَا الآياتِ لِقُوم يُوقِنُونَ﴾

والذين لا يعلمون هم الأميون الجهلاء المشركون ليس لديهم علم من كتاب. وفي هذه الآية إلحاق لأهل الكتاب بالمشركين والكفار ، فلا فضل لليهود على المشركين الذين لا يعلمون ، وهم متشابحو القلوب ، فيكون فكرهم ورأيهم وطبائعهم تصب في ضلال مشترك (وملّة الكفر واحدة) فراحوا يطلبون (لَوْلا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ) مشافهة ويخبرنا بأن مُحدًا نبيه ورسوله (أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ) ومعجزة نحن نقترحها ونفرضها ، على الرغم من أن الله قد بيّن الآيات مسبقاً بأدلة كافية وبراهين وافية لو كانوا مستعدين للإيمان (كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِمْم) فقد طلب قوم موسى أن يروا الله جهرة وتعتوا في طلب المعجزات الجديدة وهم رأوا المعجزات الكبرى (تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ) وعقولهم ولكين تعْمَى القلوب ﴿فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ ولكِنْ تَعْمَى الْقلُوبُ الّتِي فِي الصّدُورِ الحج/٢٤ ، وعبّر عن اللسان بالقلب (تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ) لأن اللسان ترجمان القلب. (قَدْ بَيّئًا الآياتِ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ) فالآيات لا تُنشئ اليقين إنما اليقين هو لأن اللين يدرك الآيات ودلالتها. فالآيات كثيرات واضحات ولكن لا ينتفع بما إلاّ من يؤمن ويوقن بما فيجد في الآيات مصداق يقينه بالتفكر والتدبر لأن اليقين هو العلم بالدليل والبرهان. فائدة :

1- (الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ) سواء كانوا جاهلين بلا علم ، أو أنهم يعلمون ولكن لا ينتفعون بعلمهم ولا يتعاملون به فهما سواء، عن النبي (ص) (العِلْمُ يَهْتِفُ بِالْعَمَلِ فَإِنْ أَجَابَهُ وَإِلاَّ اِرْتَحَلَ) البحار ٢ص٣٣. ٢- هذا التشكيك بالمعجزات مع كثرتها لأنهم عظموا أنفسهم وهي أحقر الأشياء واستهانوا بآيات الله ومعجزاته وهي أعظمها في غرر الحكم: (مَنْ لاَيَعْرِفُ قَدْرَهُ يَتَعَدَّى طَوْرَهُ). ٣- (لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ) في نهج البلاغة خطبة ١٥٧ (بِالْيَقِيْنِ تُدْرَكُ الْغِاْيَةُ الْقُصْوَى) والعبادة على قدر اليقين ، والشك يفسد اليقين. في غرر الحكم (لا بَحْعَلُواْ يَقِيْنَكُمْ شَكَّاً وَلاَ عِلْمَكُمْ جَهْلاً).

١١٩ - ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَتَذِيرًا وَلا تُسْأَلُ عَنْ أَصْحَابِ الْجَحِيمَ

إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ يَا مُجَّد (ص) بالحق المنير معلماً لا مصيطراً ﴿ لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُصَيْطِ ﴾ الغاشية/٢٢، وجعلنا لدورك له حدوداً وقيوداً ، ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ آل عمران/١٢٨، وأنت لست مسؤولاً عن هداية الناس ، وإنما ﴿ فَمَنْ اهْتَدَى فَإِنَّا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ ﴾ يونس/١٠٨، وكل مسؤوليتك أن تكون بشيراً ونذيراً. وفي الآية تسلية للنبي (ص) لِقلا يضيق صدره بضلال الناس ، وظيفتك البلاغ المبين ، تبشر الطائعين وتنذر العصاة فينتهي دورك يضيق صدره بضلال الناس ، وظيفتك البلاغ المبين ، تبشر الطائعين وتنذر العصاة فينتهي دورك (وَلا تُسْأَلُ عَنْ أَصْحَابِ الجُحِيمِ ) ما دمت قد أديت الرسالة والذين يدخلون جهنم هم الذين أعرضوا عن الهداية فتليق بمم الغواية والمعصية وهذا تبعته على أنفسهم وحدهم ﴿ فَإِنَّكَ الْبَلاغُ وَعَلَيْكَ الْبَلاغُ المُولِقِي على معرفة صاحب الخلق العظيم أنه مصطفى ومختار من الله تعالى. ٢ - وإن الله لم يخلق الناس سدى بلا هدى ، فأرسل إليهم رسوله العظيم بالحق لإلقاء الحجة الكاملة عليهم ﴿ لِئَلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلُ ﴾ النساء/١٥٥.

• ١ ٢ - ﴿ وَكُنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَصَامَ يَ حَتَّى تَتَبِعَ مِلْتَهُ مُ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَكَيْنُ اتَّبَعْتَ أَهُوا عَهُ مُ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنْ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنْ اللَّهِ مِنْ وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴾

إنّ الكافرين من اليهود والنصارى لن يرضوا عن النبي (ص) إلاّ بترك الإسلام المنير وإتباع انحرافاتهم وضلالاتهم التي نظموها بأهوائهم ، فالمعركة إذن معركة عقائدية بين الحق والباطل ، ويزعمون أن باطلهم هو الهدى فقل لهم (إنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الهُدَى) وبهذا الهدى يكثر الاستبصار ويزيد العلم وتنمو التقوى وتسكن النفوس ويستقيم السلوك في جميع الأحوال ، في غرر الحكم (كيْفَ يَسْتَطِيْعُ اللَّذِي وَنَمَو التقوى وتسكن النفوس ويستقيم السلوك في جميع الأحوال ، في غرر الحكم (كيْفَ يَسْتَطِيْعُ اللَّذِي المُدَى مَنْ يَغْلِبُهُ الْهُوَى ؟) وأما ما أنتم عليه فهو الهوى بقوله (وَلَئِنْ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ اللَّذِي جَاءَكَ مِنْ اللَّهِ مِنْ وَلِيّ وَلا نَصِيرٍ) ولئن سايرتهم على آرائهم الزائفة وأهوائهم الفاسدة بعد الذي جاءك من العلم ليس لك من يتولاك ويحفظك وينصرك. فائدة : ١ – الخطاب وإن كان لرسول الله (ص) فإن أمته داخلة في هذا الخطاب ، فمن يعمل منهم التطبيع مع

الصهيونية والاعتراف بهذه الغدة السرطانية التي زرعها العالم الغربي بين المسلمين ليحققوا مصالحهم في بلاد المسلمين فإنه منهم وماله من الله من ولي ولانصير ، فإن العبرة من الآية بعموم المعنى لا بخصوص السبب في النزول. ٢- وكل من إتبع منافعه الشخصية وأهواءه وشهواته وهو يخالف علمه وقناعاته (ما لَكَ مِنْ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ). ٣- (إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْمُدَى) على سبيل الحصر والتخصيص ، هدى الله هو الهدى ، وما عداه ليس بهدى وإنما هوى ، والهدى لا مساومة فيه بشيءٍ قليل أو كثير ، ولا ترضية على حساب الهدى (إنَّهُ الحديةُ في المبادئِ ، والمرونةُ في المبادئِ ، والمرونةُ في التعامل) والهوى رأي عن شهوة ودافع إلى محرّم ويؤدي إلى الضّلال ، وسمي الهوى لأنه يهوي التعامل) والهوى رأي عن شهوة ودافع إلى جهنم. وإنما قال (أَهْوَاءَهُمُ ) بلفظ الجمع ولم يقل (هواهم) تنبيهاً أن لكل واحد منهم هوى خاص غير هوى الآخر ، ثم هوى كلُّ واحدٍ منهم لا يتحديرهم من إتباع هوى الكفرة ، فوجب أن يكون التحذير متوجهاً إلى الأمة عن الإمام الصادق لتحذيرهم من إتباع هوى الكفرة ، فوجب أن يكون التحذير متوجهاً إلى الأمة عن الإمام الصادق لتحذيرهم من إتباع هوى الكفرة ، فوجب أن يكون التحذير متوجهاً إلى الأمة عن الإمام الصادق (ع) (إيَّاكِ أَعْنِيْ وَإسْمَعِيْ يَا جَارُقُ البحار ٢٨/١/٩٢).

٥- ترشد الآية على المؤمن أن يصدع بالحق على بصيرة من أمره هو ومن إتبعه ، ولايبالي بمن خالفه مهما قوي حزبه وإشتد أمره ، فمن عرف الحق وإتبعه كان الله ولي أمره وناصره ، فلا يخاف لوم اللائمين. ٦-(إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى) عن النبي (ص): (لاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمِّتِي يُقَاتِلُونَ عَلَى اللهِ هُو اللهُدَى) عن النبي (ص): (لاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمِّتِي يُقَاتِلُونَ عَلَى اللهِ هُو اللهُدَى لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ حَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللهِ) كنز العمال خبر ٣٤٤٩٦. ٧- (وَلَنْ تَرْضَى الْخُو هُو عَن المسلمين إلاّ بالسقوط التام ومحو دينهم ، فالتدين المداهن للكفر هو عين الكفر هو وُدُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ القلم/ ، وليس معنى هذا لانعاشر اليهود والنصارى وإنما لانتبعهم بدينهم ، عن النبي (ص) : (جَاْمِلُواْ الأَشْرَارُ بِأَحْلاَقِكُمْ تَسْلَمُواْ مِنْ غَوَائِلِهِمْ ، وَبَايِنُوهُمْ بِاللهِ بَاللهِ وَاللهِ مَنْ عَوَائِلِهِمْ ، وَبَايِنُوهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْالِكُمْ كَيْلاَ تَكُونُواْ مِنْهُمُ ) البحار ١٩٩٧٤.

### ١٢١ - ﴿الَّذِينَ ٱلَّيْنَاهُ مُدْ الْكِتَابَيَّتُلُونَهُ حَقَّ تِلاوَتِهِ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكُفُرْ بِهِ فَأُولِئِكَ هُدُ الْحَاسِرُونَ ﴾

الذين يتجردون من الهوى والأنا ويصدقون مع أنفسهم ومع ربهم ومع الناس ، لا يحرفون معاني الكتاب عن مواضعه، ويؤمنون بالحق الذي معك ويتدبرون القرآن الكريم ويأخذونه منهجاً وقائداً لحياتهم (أُوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ) من أهل الكتاب طائفة تقرأ الكتاب وتعطيه حقه ، قراءة بعلم تأخذ بمجامع قلوبهم وتدخل في شغاف أفئدتهم، فيراعون ضبط لفظها ويتدبرون معناها ومغزاها ، ويفقهون أسرارها وحكمها ، أولئك الذين يستقرئون النص أكثر من قراءته ، ويعرفون مغزاه أكثر من مبناه ، ويعقلون أن ما جئت به هو الحق ويهتدون بمديه (أُوْلئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ) (وَمَنْ يَكُفُو بِهِ فَوْاعِهُم الْخَاسِرُونَ) كفرهم بالكتاب جاء من تحريف كتابهم التوراة والإنجيل ليوافق أهواءهم

ليشتروا به ثمناً قليلاً أولئك هم الخاسرون. فائدة : ١- إن الذين يتلون الكتاب بلا تدبر معانيه أولئك لا يفقهون هداية الله في هذا الكتاب ، ولا يتأثرون بأحكامه وكأنهم يستهزئون برهم وبأنفسهم لأنهم غاب عنهم (إن القرآن حجة لهم وعليهم). ٢- عن الإمام الصادق (ع) في قوله تعالى (يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ) : (يُرتِّلُونَ آيَاتِهِ، وَيَتَفَقَّهُونَ بِهِ ، وَيَعْمَلُونَ بِأَحْكَاْمِهِ ، وَيَرْجُونَ وَعْدَهُ وَيَعْتَرِرُونَ بِقصصِهِ وَيَأْتُرُونَ بِأَوْهِرِهِ وَيَنْتَهُونَ بِنَوْهِيْهِ مَاْ هُو وَاللهُ حَفِظَ آيَاتِهِ ، وَيَعْتَرِرُونَ بِقصصِهِ وَيَأْتُرُونَ بِأَوْهِرِهِ وَيَنْتَهُونَ بِنَواهِيْهِ مَاْ هُو وَاللهُ حَفِظَ آيَاتِهِ ، وَيَعْتَرِرُونَ وَوَكَرَسَ أَعْشَارُهُ وَأَهُمْاسَهُ ، حَفِظُواْ حُرُوفَهُ وَأَضَاعُواْ حُدُودَهُ ، وَإِمَّا هُو وَدَرَسَ أَعْشَارُهُ وَأَهُمْاسَهُ ، حَفِظُواْ حُرُوفَهُ وَأَضَاعُواْ حُدُودَهُ ، وَإِمَّا هُو وَدَرَسَ أَعْشَارُهُ وَأَهُمْاسَهُ ، حَفِظُواْ حُرُوفَهُ وَأَضَاعُواْ حُدُودَهُ ، وَإِمَّا هُو تَعْرَبُوا آيَاتِهِ صَلاقًا هُو يَرَعُونَ وَيَعْمَونِ وَدَرَسَ أَعْشَارُهُ وَأَهُمُاسَهُ ، حَفِظُواْ حُرُوفَهُ وَأَضَاعُواْ حُدُودَهُ ، وَإِمَّا هُو يَعْمُونَ عَلَيْ هُو كُوفَة وَالْعَمَلُ بِأَحْدُهُمْ وَلِلْوَتِهِ) بعد أن يتلوه حق تلاوته سالِمةً من كل خطأ يتبعونه حق الكافي ١٠٥/٥١٥. ٣- (يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِهِ) بعد أن يتلوه حق تلاوته سالِمةً من كل خطأ يتبعونه حق ويؤمنون معنى هذه التلاوة : الإتباع ، فيحلون حلاله ويحرمون حرامه ويعملون بمحكمه ويؤمنون بمتشابهه ، لذلك ذكر كيفية القراءة وفاعليتها ولم يذكر كميتها ﴿فَاقُرُونُ الْقِرْآنُ بِالْقِرْآنُ بِالْقِرْآنُ بِالْقِرْآنُ الْقَرْآنُ بِالْقِرْآنُ بِالْقِرْآنُ اللهُودَ وَلاَ الْعِلْمُ بِالرِّوَايَةِ ، وَلَكِنَ الْعمال خبر ٢٤٦٠ عن النبي (ص) : (لَيْسَ الْقُرْآنُ بِالتِّلَاوَةِ وَلاَ الْعِلْمُ بِالرِّوْآيَةِ ، وَلَكِنَ العمال خبر ٢٤٦٢ عن العمال خبر ٢٤٦٢ عن العمال خبر ٢٤٦٢ عن العمال خبر ٢٤٦٤ عن العمال خبر عليقا هُولُونُ عَلَيْنُ العمال خبر ٢٤٦٤ عن العمال خبر ٢٤٦٤ عن

## ١٢٢ - ﴿ يَا يَنِي إِسْرَ إِنِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِي الَّتِي أَنْعُمْتُ عَلَيْكُ مْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُ مْ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾

وما أكثر هذه النعم التي أفاض الله بحا عليهم وهم يعاندون ويستكبرون (وَأَيِّ فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ) بحذه النعم وبحذه الرسالة ، فهو تفضيل نعمة وليس تفضيل قيمة ، فعليكم أن تشكروا النعمة ومنعمها وبالشكر تدوم النعم ، وأن تحذروا النقمة التي تلي كفر النعمة ، والله لقد أَمْهَلَ حَتَّى كَأَنَّهُ أَهْمَلَ ، وَلقد سَتَرَ حَتَّى كَأَنَّهُ غَفَر ، وَأَنَّهُ أَنْذَرَ حَتَّى كَأَنَّهُ أَعْذَرَ ﴿فَلا يَأْمَنُ مَكُو اللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ الأعراف/٩٩. فائدة: (وَأَيِّ فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ) وإني فضلت أسلافكم على عالمي زمانهم وليس تفضيلاً دائماً في جميع العصور، بدليل قوله ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ عَلَى زمانهم وليس تفضيلاً دائماً في جميع العصور، بدليل قوله ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ آل عمران/١١٠، وهنا التفضيل للمسلمين الأوائل لكونهم أنصار عقيدة الله، فيأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويعتصمون بجبل الله على الوجه الصحيح. وهنا التفضيل مشروط بالنصرة، فإذا حققوا أنصار الله فيحقق الله تعالى لهم خير أمة، فبمقدار توفير المقدمات تحصل النتائج.

# ٣٢٠ - ﴿وَاتَّقُوا يُوما كَا تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْنا وكا يُقْبَلُ مِنْها عَدْلٌ وكا تَنفَعُها شَفَاعَةٌ وكا هُدُين عَسَرُهُنَ ﴾

اتَّقُوا: خافوا ذلك اليوم الحاسم الذّي يكون كل إنسان مسؤولاً عن نفسه ومحاسباً على عمله ، وليست نفس تستطيع أن تعمل شيئاً تجاه نفس أخرى ﴿ ولا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ الإسراء/٥٠، وليست نفس تستطيع أن تعمل شيئاً تجاه نفس أخرى ﴿ ولا تَنفَعُهَا شَفَاعَةٌ ) الشافعين ، لأنه لا شفيع (وَلا يَنفَعُهَا شَفَاعَةٌ ) الشافعين ، لأنه لا شفيع إلاّ مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ﴾ يونس/٣ ، (وَلا هُمْ يُنصَرُونَ) لا يدفع عنهم أحد عذاب الله، والله غالب على أمره. فائدة : ١ - جاء الخطاب لبني إسرائيل ليقول لهم القول الأخير

بعد إلقاء الحجة عليهم كاملة وبعد هذه المجابمة والجدل الطويل ، وبعد استعراض تأريخهم الأسود ، بعد هذا كله وهم على أبواب الإنذار وقد أعذر من أنذر ، وهم على أبواب الإهمال وأخذ منهم شرف الأمانة وحسن الخلافة ، وهكذا الَّذِيْ لا تَلِيْقُ بِهِ الأَمَانَةُ تَلِيْقُ بِهِ الْخِيَانَةُ ، والَّذِيْ لا تَنْفَعُهُ الْهِدَايَّةُ تَضُرُّهُ الْغِوَايَّةُ، والَّذِيْ لا يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْهُدَىْ يَضُرُّهُ الْهُوَى والضَّلاَلَةُ ، ٢- عن النبي (ص): (مَنْ كَانَتْ لَهُ مَظْلَمَةٌ لأَخِيْهِ مِنْ عِرْضِ أَوْ غَيْرِهِ فَلْيَسْتَحْلِلْ مِنْهُ الْيَوْمَ قَبْلَ أَنْ لاَ يَكُونَ دِينَارٌ وَلاَ دِرْهَمٌ إِنْ كَانَ لَهُ عَمَلٌ صَالِحٌ أُخِذَ مِنْهُ بِقَدْرِ مَظْلَمَتِهِ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ حَسَنَاتٌ أُخِذَ مِنْ سَيِّئَاتِ صَاحِبِهِ فَحُمِلَ عَلَيْهِ !) روح البيان ٢٢٠/١. ٣- في الحديث: (مَنْ إِتَّبَعَ قَوْمَاً عَلَى أَعْمَالِهِمْ حُشِرَ فِيْ زُمْرَهِمْ ، وَحُوسِبَ يَوْمَ القِيامَةِ بِحِسَا بِعِمْ وَإِنْ لَمْ يَعْمَلْ بِأَعْمَا لِحِمْ ) روح البيان ٢٢٠/١، عن النبي (ص): (الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ) كنز العمال خبر٢٤٦٨٤ وفي الحديث: (مَنْ حَضَرَ مَعْصِيَةً فَكَرِهَهَاْ فَكَأَنَّهُ غَاْبَ عَنْهَا، وَمَنْ غَاْبَ عَنْهَاْ فَأَحَبَّهَاْ فَكَأَنَّهُ حَضَرَهَاْ) المصدر السابق. ٤ – راجع الآيتين ٤٧ و٤٨ من سورة البقرة. ٤ ٢ ١ - ﴿ رَاذْ أَبْتَلَى إِبْرَ إِهِبِ مَرَّبُهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَنْتَهُنَ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِنْ ذُمْرَيْتِي قَالَ لا يَبَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ بعد أن أنذرت الآيات السابقة بني إسرائيل ، ليؤكد القرآن أن المسلمين هم ورثة رسالة الله ، وأن بني إسرائيل فقدوا تلك الأهلية بظلمهم. ابْتَلَى : اختبر ، بِكَلِمَاتٍ : أوامر ونواهي. المعنى : فقد امتحن الله إبراهيم (ع) بكلمات وهي الإبتلاءات المتوالية عليه من أمره بذبح ولده ، وترك عائلته في صحراء مكة والهجرة من أرض المشركين ، وكسر الأصنام ، والإلقاء في النار وغيرها ، حتى يتأهل بمذه الإمتحانات ليصل إلى مراحل التكامل الإنساني المتألق وهي (فَأَعَّهُنَّ) فقام بِمُنَّ خير قيام (قَالَ إِنَّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً) قدوة يقتدون بك ويتبعونك في أقوالك وأفعالك (قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتي) وطلب أن يمنّ على بعض ذريته بالإمامة أيضاً (قَالَ لا يَنَالُ عَهْدِي) لا يصل إلى هذا الفضل العظيم أحد من (الظَّالِمِينَ) العاصين المتجاوزين لحدود الله بمعنى من أهم شروط القيادة العدل وحسن السيرة.

فائدة: ١- ابتلاء إبراهيم من ربه تشريف له وتربية وترشيح لمنزلة سامية ، كلفه بأوامر ونواهي يظهر بما استحقاقه للإمامة العظمى ، والقيادة الكبرى التي يقتدى بما في حياة الناس ومن صفاتها أنها حصّلت على صفات الكمال والجمال والجلال ، وتركت جميع النقائص والعيوب مما جعلها مؤهلة للصعود إلى منزلة (العصمة) قال تعالى ﴿وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ آل عمران/١٠١ ، في غرر الحكم: (بِالتَّقُوى قُرِنَتِ الْعِصْمَةُ) ، وهكذا نال أئمة أهل البيت مُسْتقيمٍ آل عمران/١٠١ ، في غرر الحكم: (بِالتَّقُوى قُرِنَتِ الْعِصْمَةُ) ، وهكذا نال أئمة أهل البيت (ع) منزلة (الإمامة) لكونهم امتداد للنبوة ونظام للأمة وزمام الدين وصلاح الدنيا وعز المؤمنين ووحدتهم. ٢- (لا يَنَالُ عَهْدِي الظّالِمِينَ) فالإمامة ممنوعة عن الظالمين لأنهم بعيدون عن الله بمقدار ظلمهم ، وإنهم لا يصلحون لكل إمامة ، كإمامة الرسالة أم الخلافة أم قيادة الأمة أم إمامة الصلاة... وهل هناك أمر أعظم من تولي قيادة الناس على صراطٍ مستقيم ، فلا يمكن أن يحكم الصلاة... وهل هناك أمر أعظم من تولي قيادة الناس على صراطٍ مستقيم ، فلا يمكن أن يحكم

الناس حاكم ظالم أو فاسق ثم يرضى المؤمنون عن توليه أو منعه من ظلمه لئلا يدخلهم الله مدخله عن النبي (ص): (مَنْ دَعَى لِظَالِم بِالْبَقَاءِ ، فَقَدْ أَحَبَّ أَنْ يُعْصَى اللهُ فِي أَرْضِهِ)البحار ٣٣٤/٧٥.

٣- (وَمِنْ ذُرِيَّتِي) صلة القرابة ليست باللحم والدم والنسب عند الله وإنما هي صلة عقيدة وصفة إيمان وإمامة قيادة ذات مؤهلات خاصة نموذجية فكراً وقولاً وسلوكاً وأخلاقاً مع الناس. ٤- الآية ذات دلالة مطلقة ، صحيح أنما نزلت في خصوص السبب ولكن أريد لها عموم المعنى ، فهي غير مقيدة بزمان ولا مكان. ٥- فإمامة إبراهيم كانت بعد النبوة ، غير منزلة إمامة أهل بيت بلا نبوة (فليسَ كلُّ نبيّ إماماً، كما أنَّهُ لَيسَ كلُّ إمامٍ نبياً).

7- الإمامة تكليف وتشريف وفضل من الله لا تنال بالكسب وإنما لها مؤهلات خاصة لرعاية الأمة وحسن سياستها، وهي بحاجة إلى اصطفاء ، عن الإمام الصادق (ع) : (إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ إِنَّخَذَهُ رَسُؤلاً وَبُلُ أَنْ يَتَّخِذَهُ رَسُؤلاً وَإِنَّ الله إِنَّخَذَهُ نَبِياً وَإِنَّ الله إِنَّخَذَهُ نَبِياً وَإِنَّ الله إِنَّخَذَهُ نَبِياً وَإِنَّ الله إِنَّخَذَهُ وَسُؤلاً وَبُلُ أَنْ يَتَّخِذَهُ إِمُامًا ، فَلَمَّا جَمَعَ لَهُ الأَشْيَاءَ قَالَ (إِنِي قَبْلُ أَنْ يَتَّخِذَهُ إِمَامًا ) الكافي ١٩٣٨. ٧- (ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ) فلسفة البلاء : لا يخبر الله سبحانه عباده حقيقة لأنه أعلم بهم من أنفسهم ، ولكنه يكلفهم ليظهر الناس معادفهم وحقيقتهم، وحتى يميز الخبيث العاصي المستحق للعقاب من الطيب المطيع المستحق للثواب ﴿لِيَمِينَ اللهُ وَسُي وَحَى يميز الخبيث العاصي المستحق للعقاب من الطيب المطيع المستحق للثواب ﴿لِيَمِينَ اللهُ وَسُعُ وَقِي الْمَكَارِةِ مِكَارِمٌ ، وَفِي الْمَحَنِ مِنْ الْمِي وَلاَ بَسُطٍ إِلاَّ وَللهِ فِيْهِ الْمَشَقَّةُ وَقَضَاءٌ وَابْتِلاَ عُلْمَ الْبَلايَا بِدَايَاتُ فَا الْمَكَارُةُ وَالْمِامُ العسكري (ع) : (مَا مِنْ اللهِ، وَفِيْ الْمَكَارِهِ مِكَارِمٌ ، وَفِيْ الْمَكَارُة مِنْ الْمَكَارُة عَلَامُ المَامُ العسكري (ع) : (مَا مِنْ بَلِيةٍ الْمَشَقَاتِ خِبْرَاتٌ، وَفِيْ الْبَلاَيَا بِدَايَاتُهَا الْكَرَامَاتُ ، عن الإمام العسكري (ع) : (مَا مِنْ بَلِيةٍ إِلَا فِيْهُ أَنْهُمُ الْبُومُ عَيْهُ الْبُعُمَا أَيْعُمَا الْهُ مَا أَلْهُ وَلَيْهُ إِلَا فَعْمَةً يُحْمِلُ كَمَالُهُ عَمَةً يُحْمِطُ كَمَا إِلَى البحار ٢٧٤/٧٨.

١٢٥ - ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَاسِ وَأَمْناً وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبرَاهِيدَ مُصَلَّى وَعَهِذَنَا لِلَى إِبرَاهِيدَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهْرًا بَشِي لِلطَّافِفِينَ وَالْعَاصِفِينَ وَالرُّحَعُ السُّجُودِ ﴾

مثابة: المكان الذي يرجع إليه وتحفو له القلوب ، الطواف: الدوران، الإعتكاف: الإقامة وملازمة المكان. المعنى: (وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ) مثابة مرجعاً يتوبون إليه ويترددون عليه ويتعلقون به ولا ينفكون عنه فهم مشدودون إليه وجعل أفئدة من الناس تحوي إليه ، فيحجونه ويقصدونه مرة بعد أخرى وهي دعوة إلى ضيافة الله تعالى لتربية النفوس وطهارتها ، فهم لا يقصدونه كحجر وإنما يقصدونه امتثالاً لأمر الله تعالى (وَأَمْناً) موضع أمن وأمان واطمئنان ، وأمان لأهله ، وعدم سفك الدم فيه ، كان الرجل يرى قاتل أبيه في الحرم فلا يتعرض له ، ويأمن الذي يحجه من اهوال يوم القيامة من حيث أن الحج المبرور يجُبُ ما قبله ، أي يقطع ويمحو ما بين العبد وربه أما حقوق الناس فلا يمحوها شيء (وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَام إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى) واتّخذوا صيغة أمر ، من مقام إبراهيم المعروف للناس في الكعبة المشرفة مكاناً للصلاة بقدر الإمكان (وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ) المعروف للناس في الكعبة المشرفة مكاناً للصلاة بقدر الإمكان (وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ) أمرناهما (أَنْ طَهِرًا بَيْتِي) خلصاه من الأوثان والخبائث وكل النقائص ، ليكون خالصاً للطائفين

حوله والمعتكفين الملازمين له والمقيمين عنده والمصلين فيه بين راكع وساجدٍ وداعٍ ، فجمعت الآية أصناف العابدين في البيت الحرام : الطائفين والمعتكفين والمصلين. فائدة : ١- (أَنْ طَهِرَا بَيْتِي) حكم عام وإن أريد به الخصوص ، بمعنى طهر الكعبة وجميع بيوته (مساجده) تعالى في الأرض فيكون حكمها حكمه في التطهير والنظافة والإحترام ، وإنما خص الكعبة بالذكر لأنه لم يكن حينئذٍ غيرها. ٢- في الحديث : (وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامٍ إِبْرَاهِيمَ مُصلًى) (إِنَّ الرُّكُنَ (الحجر الأسود) والْمَقَامُ (مقام إبراهيم) يَاقُونَتَانِ مِنْ يَوَاقِيْتِ الجُنَّةِ ، ولَوْلاَ مُماسَقًى (إِنَّ الرُّكُنَ لأَضَاءَتا مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَعْرِب) روح البيان ٢٢٦/١. ٣- وسمّى الله الكعبة بيته لتشريفه ولأنه يجذب قلوب المؤمنين المشرقِ والمُعْرِب) روح البيان ٢٢٦/١. ٣- وسمّى الله الكعبة بيته لتشريفه ولأنه يجذب قلوب المؤمنين اليه ليجعله مكاناً للعبادة الخالصة من خلال تطهير قلوبهم وتقوية الروابط الإيمانية مع ربهم. في غرر الحكم: (قُلُوبُ الْعِبَادِ الطَّاهِرَة مَوَاضِعُ نَظَرِ اللهِ سُبْحَانَهُ، فَمَنْ طَهَرَ قَلْبُهُ نَظَرَ الله وإنما يلفت النظر لأهميته روي : (الحُرَمُ كُلُهُ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ) والإسلام لا يقدس شيئاً من دون الله وإنما يلفت النظر لأهميته التربوية فهو الواسطة بين العبد وربه.

1 ٢٦ - ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبِرَاهِيدُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلِداً آمِناً وَامْرَرُقْ أَهْلَهُ مِنْ النَّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الآخِرِ قَالَ وَمَنْ كَالْمَا مُعْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الآخِرِ قَالَ وَمَنْ كَالْمَا مُعْلَى الْعَالَ وَمَنْ الْعَصِيرُ ﴾

دعا إبراهيم (ع) ربه وطلب إليه ان يجعل البيت الحرام مكاناً آمناً من كيد الجبابرة والغزاة والقحط والعواصف والزلازل، ويجتمع فيه الناس للعبادة بلا خوف (وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنْ الثَّمَوَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر) كان دعاء إبراهيم الأول فيه إطلاق فجاء جواب ربه (لا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ) وهنا في دعائه (ع) أن يرزق الله أهل هذا البلد من الثمرات المتنوعة المادية والمعنوية، وقيده بالمؤمن (مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ)، قال تعالى جواباً له (قَالَ وَمَنْ كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ قَلِيلاً) ويرزق الله من كفر أيضاً كما يرزق المؤمن ، لأنه من حق الخلق تحقيق الرزق ولايدل الرزق على رضا الله عليه ﴿ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُوراً ﴾ الإسراء/٢٠ أما الكافر فأمتعه في الدنيا قليلاً وكل متاع الدنيا قليل مهما كثر وتنوع فهو محدود ضمن مدة العمر ويتخلله المنغصات ، فتكون لذّاته قليلة وتبعاته كثيرة، فهو متاع قليل بالنسبة إلى نعم الآخرة ، وكيف لا يقل ما يتناهى ؟ (ثُمُّ أَضْطُرُهُ إِلَى عَذَابِ النَّار وَبِنْسَ الْمَصِيرُ) العقاب في الآخرة لمن عصى وتمرّد والثواب لمن أطاع وترشّد، أما في الدنيا القصاص على قدر الجناية ، والرزق لمن سعى له سعيه برأكان أو فاجراً ، عن الإمام على (ع) : (الرِّزْقُ رِزْقًانِ: رِزْقٌ تَطْلُبُهُ وَرِزْقٌ يَطْلُبُكَ فَإِنْ لَمْ تَأْتِهِ أَتَاكَ) شرح النهج ١١٢/١٦ فالرزق الذي يأتيك محدد بدوام الحياة إلى الأجل ، والرزق الذي تأتيه رزق الرفاهية والثراء. فائدة: ١- (ثُمَّ أَضْطَرُّهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ) الإضطرار: حمل الإنسان على ما يضره، وأن يفعل ما يكره باختياره بحيث يتعذر عليه التخلص منه ، وهذا مثل قوله تعالى ﴿سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ﴾ الأعراف/١٨٢ ، بمعنى : نمدهم بالنعم وينسوا الشكر عليها ، فإذا أخذتهم النعمة وحجبوا عن المنعم بكثرة المعاصى ، عرّضوا نفسهم لسخط الله تعالى ، الحكمة من إمهال الله للعصاة ولم يأخذهم بغتة في الدنيا : ليرى العباد رحمة الله أن العفو والإحسان أحبّ إليه من الأخذ والانتقام ، لأن رحمته سبقت غضبه ﴿كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ الأنعام/١٠. ٢ - (وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنْ الثَّمَرَاتِ) عن الباقر (ع) : (الْمُرَادُ بِذَلِكَ أَنَّ التَّمَرَاتِ تُحْمَلُ إِلَيْهِمْ مِنَ الآفَاقِ) مجمع البيان ١١/١ وقد يتم زرع الثمرات بالقرب منه ، وحصل كلاهما.

# ٧ ٢ ٧ - ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيدُ الْقَوَاعِدَ مِنْ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ مَرَبَنَا تَقَبُلُ مِنَا إِنَّكَ أَنْتَ السَيعِ الْعَلِيدُ ﴾

القواعد: الأسس والأصول التي كانت قبل ذلك. المعنى: بيّن سبحانه في هذه الآية كيف بنى إبراهيم البيت الحرام، وقد كان إبراهيم (ع) يبني وإسماعيل (ع) يناوله الحجر فوصفا بأنهما رفعا البيت، وبعد أن أتم إبراهيم قال: (رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ). يدعوان الله لطلب رضاه وقبوله للعمل لأن رضاه سبحانه مقياس صحة العمل.

فائدة: ١- (وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ) ورد التعبير (يَرْفَعُ) بصيغة المضارع حكاية عن الماضي ، فهو من محاسن البيان وهو استحضار الماضي وكأنه الحاضر ، وكأن السامع ينظر إلى البنيان وهو يرتفع. ويدل رفع الأساس وهو البناء عليه أن البيت كان مؤسساً قبل إبراهيم ، وإنما بني على الأساس السابق ، وقيل عن أهل البيت (ع) : أوّل من بني الكعبة آدم (ع) وأوّل من حجَّ ثم تقدمت في طوفان نوح مجمع البيان ١٨١٤. ٢- في الآية دلالة على الهما بذلا في ذلك غاية الوسع ولم يقع منهما تقصير في البناء لذلك قالا (رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ). ٣- ودلت الآية أيضاً على ان الواجب على كل مأمور بعمل إذا فرغ منه وهو أعلى درجة الإتقان لأنه بذل فيه ما بوسعه وكامل جهده (أتَقِنْ عَمَلَكَ تَنانُ أَمَلَكَ) ثم يتضرع إلى الله بالقبول. ٤- ودلت الاية إنما يتقبل الله الأعمال ما خلص منها إليه و ﴿إِنَّا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنْ الْمُتَّقِينَ المائدة /٢٧ ، وإن الإخلاص علي على الإمان ودرجة اليقين. ٥- فضل الكعبة لا بأحجارها ولا بمكافا ، ولكن أمر تعبدي كاستقبال الكعبة في الصلاة ، وجعل التوجه إليها توجهاً لله تعالى الذي لا يحده مكان.

١٢٨ - ﴿ مَرَبّنا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُمْرَيّنَا أَمّةُ مُسْلِمَةً لَكَ وَأَمْرِهَا مَنَاسِكَنَا وَاجْعَلْنَا وَاجْعَلْنَا وَاجْعَلْنَا مِن يسلم وجهه لله الرّجيم مسلمين لك : إجعلنا خاضعين لك منقادين لحكمك ومن ذريتنا من يسلم وجهه لله ويخضع لمنهجه (وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا) علمنا مناسك الحج وكل منهجك المستقيم لنقوم به على وجهه الصحيح كما يدل عليه عموم اللفظ ، لأن النسك : التعبد بمعناه العام. وفي غرر الحكم (أَفْضَلُ الْعِبَادَةِ، غَلَبَةُ الْعَاْدَةِ) السيئة. (وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ) هذا طلب أو رجاء هو طرب من العبادة، وإن لم يكن هناك ذنب حتى يقتدي بهما الناس. فائدة: ١- (وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ) الإسلام : أول مراتب العبودية ، والإسلام درجات ومنازل وتمام العبودية تسليم العبد كل نفس ونفيس إلى ربه حتى الوصول إلى درجة الكمال الإنساني ، وهذا الكمال يتطلب العبد كل نفس ونفيس إلى ربه حتى الوصول إلى درجة الكمال الإنساني ، وهذا الكمال يتطلب

عوناً من الله تعالى للوصول إليه. وأيضاً يأتي معنى الإسلام من الاستسلام لأمر الله بالرضا. ٢- وخص الذرية بالدعاء كونهم أحق بالشفقة وإن إصلاح أولاد الأنبياء والعلماء سبب لصلاح عامة الناس (حَيْرُكُمْ حَيْرُكُمْ لأَهْلِهِ). ٣- والعمل الصالح يساهم في صلاح الذرية ويزيد صاحبه هدئ وعلماً بأساليب العمل ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾ العنكبوت/٦٩. ٤- الآية تحث على الدعاء والتضرع إلى الله ، لأَنَّ الدُّعَاءَ سِلاَحُ الْمُؤْمِنِ وَهُوَ مُخُ الْعِبَادُةِ، وَمِفْتَا حُ الرَّمْةِ، وَيُغْلِقُ على الدعاء والتضرع إلى الله ، لأَنَّ الدُّعَاءَ سِلاَحُ الْمُؤْمِنِ وَهُوَ مُخُ الْعِبَادُةِ، وَمِفْتَا حُ الرَّمْةِ، وَيُغْلِقُ البَّاهُ مَا الله على الدعاء والتضرع إلى الله ، لأَنَّ الدُّعَاءَ سِلاَحُ الْمُؤْمِنِ وَهُوَ مُخُ الْعِبَادُةِ، وَمِفْتَاحُ الرَّمْةِ، وَيُغْلِقُ اللهُ الله على الدعاء والتضرع إلى الله ، لأَنَّ الدُّعَاءَ عنه النبي (ص) : (لاَ يَرُدُ الْقُضَاءَ إلاّ الدُّعَاءَ) البحار٣٩/٣٠.

# 9 1 7 - ﴿ مَرَّنَا وَابِعَثْ فِيهِدْ مَ سُولًا مِنْهُدْ بَيْلُو عَلَيْهِدْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُدُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَيْرَكِيْهِدْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِينُ الْعَزِينُ الْعَزِينُ الْعَزِينُ الْعَرِينُ الْعَرِينُ الْعَرِينَ الْعَرَالَ الْعَرِينَ الْعَرْمِينَ الْعَرِينَ الْعَرِينَ الْعَرِينَ الْعَرِينَ الْعَرِينَ الْعَرِينَ الْعَرِينَ الْعَرَاقِينَ الْعَرْمِينَ الْعَرِينَ الْعَرْمِينَ الْعَرَاقِ الْعَرْمِينَ الْعَرْمِينَ الْعَلَيْمِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِمْ اللَّهُ الْعَنْ الْعِينَ الْعَرِينَ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلْ

وكانت الإستجابة لدعوة إبراهيم وإسماعيل هي بعثة الرسول الكريم بعد قرون طويلة ، الذي قال : أنا دعوة أبي إبراهيم وبشرى عيسى (يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمْ الْكِتَابَ) يقرأ آيات القرآن (وَالحُحِكْمَةَ) هي وضع الشيء في موضعه المناسب من قول أو عمل والشريعة الصحيحة هي الحكمة (وَيُزَكِّيهِمْ) يطهرهم من الشرك وكل العيوب والنقائص (إنَّكَ أَنْتَ الْغَزِيزُ الحُكِيمُ) العزيز : والقوي الذي لا يُقهر ولا يُغلب ، الحكيم : الذي يفعل ما تقتضيه المنفعة والمصلحة فائدة : من القوي الذي لا يُقهر ولا يُغلب ، الحكيم : الذي يفعل ما ولكن في مورد إستجابة الدعاء قدّم دعاء إبراهيم قدم التعليم على التزكية (وَيُعَلِّمُهُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ الجمعة /٢ ، ليلفت أنظارنا إن التزكية التوكية على التعليم ﴿وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ المنفس يتطور العلم ويتقدّم كقوله ﴿وَاتَّقُوا اللّهُ البَهْمَ البَعْلِيم ، فبمقدار التزكية للنفس يتطور العلم ويتقدّم كقوله ﴿وَاتَّقُوا اللّهُ البَهْمُ البَهْمَ البَعْلِيم ، فبمقدار التزكية للنفس يتطور العلم ويتقدّم كقوله ﴿وَاتَّقُوا اللّهُ البَهْمَ الْبَعْلِيم ، فبمقدار التزكية للنفس يتطور العلم ويتقدّم كقوله ﴿وَاتَّقُوا اللّهُ البَهْمُ البَهْمَ البَعْلِيم ، فبمقدار التزكية للنفس يتطور العلم ويتقدّم كقوله ﴿وَاتَّقُوا اللّهُ البَهْمُ اللّهُ البَهْمَ المُعَلِّمُ الللّهُ البَهْمَ اللّهُ البَهْمَ اللّهُ اللّهُ البَهْمَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

## 

يَرْغَبُ : ينصرف ويعرض ، الفرق بين يرغب فيه ويرغب عنه ، الرغبة فيه : المحبة ويقال رغبت فيه أي أحببته وملت إليه ، ورغبت عنه : أي زهدت فيه وإنصرفت عنه. سَفِه نَفْسَهُ : استخف بها وأهانها ، اصْطَفَيْنَاهُ : اخترناه. المعنى العام : ملة (دين) مُحَّد (ص) هي ملة (دين) أبيكم إبراهيم (ع) الذي إليه تنتسبون فكيف تعرضون عنها ؟ (وَلَقَدْ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنْ الصَّاخِينَ) ولقد اجتبيناه من بين خلقنا وجعلنا في ذريته أئمة يهدون بأمرنا، وجعلناه في الآخرة من المشهود لهم بالخير والصلاح. ولقد اخترنا مُحَّدًا في الدنيا نبياً وفضلناه على العالمين وهو في الآخرة في أعلى مكان من العزة والكرامة ، فمن أعرض عن ملة مُحَد (ص) فقد أعرض عن ملة إبراهيم ، والتفرقة بين ملة مُحَد (ص) وملة إبراهيم (ع) هي سفه وحمق وضلالة وجهل.

### ١٣١ - ﴿إِذْ قَالَ لَهُ مُرَّبُهُ أَسْلِهُ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ الْعَالَمِينَ ﴾

(إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ) إختاره ربه وأمره أن يسلم ، فلم يتلكأ ولم ينحرف واستجاب فور تلقي الأمر أَسْلَمْتُ : أخلصت الدين لله تعالى : (قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ) أَسلمت: من التسليم، أي : استسلمت لأمر الله وخضعت لحكمه ، هذه هي ملة إبراهيم (ع) الإسلام الخالص الصريح وألا لله الدّينُ الْخَالِصُ الزمرا٣ ، إسلام الإنسان لله تعالى هو وصف الانقياد والقبول منه لما يرد عليه من الله سبحانه من حكم تكويني من قضاء وقدر أو حكم تشريعي من أمر ونحي ومن هنا كان للإسلام مراتب ، وجعلها كلمة باقية في عقبه وتوارثت فيهم حتى وصلت ليعقوب فوصى بحا بنيه ، والآية التي بعدها توضح ذلك. فائدة : ١- الإسلام أربع مراتب : أ- القبول بالشهادتين لساناً سواء خالف القلب أو وافق ﴿قَالَتُ الأَعْرابُ آمَنًا قُلُ لاَ تُوْمِبُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَا للله الله الله الله والله وافق ﴿قَالَتُ الْأَعْرابُ آمَنًا قُلُ لا تُوْمِبُوا فِلْهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمُ لاَ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِحِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ المُحرات/١٠ ، ج - إذا ترسخ الإيمان بالقلب بحيث أصبح الهدى يسيطر على الهوى ، والنفس اللوامة تسيطر على النفس الأمارة بالسوء ، صار الإنسان يعبد الله كأنه يراه ، د- صدق العبودية لله والتسليم لأمر الله وتفويض الأمور إليه والتوكل عليه تصبح الشخصية مستقيمة ثابتة تتوازن عندها مطالب العلم والإيمان والأخلاق ﴿أَلُو إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَغْزَنُونَ في يوسَر على مطالب العلم والإيمان والأخلاق ﴿أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَغْزَنُونَ في يوسَل ٢٠ .

### ١٣٢ - ﴿ وَوَصَى بِهَا إِبْرَ إِهِيدُ يَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا يَنِي إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَمُوتُنَ إِلا ۖ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾

ولم يكتفِ إبراهيم أن يحتفظ بملته (بدينه) بنفسه وإنما تركها في عقبه وجعلها وصيته في ذريته وهي وأسلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ البقرة/١٣١، ووصى بما إبراهيم بنيه كما وصّى بما يعقوب بنيه وذكرهم بنعمة الله عليهم في إختيار الدين لهم، فهو إختيار الله فلا إختيار لكم بعده فهو قمة الإختيارات بل هو الحياة، فذوقوا طعم الحياة به، وقوموا به وطبقوا شرائعه وتزينوا به وزينوه للناس (يَا بَنِيَّ إِنَّ الله اصْطَفَى لَكُمْ الدّينَ) وأقل ما توجبه رعاية الله لكم هو الشكر العملي قبل الشكر القولي لله تعالى على نعمة إختياره لكم الدين (فَلا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ) وبما أن الموت لم يكن بيد الإنسان ويمكن أن يداهمه في كل لحظة فعليه أن يكون في كل لحظة مسلماً ومستسلماً لأمر الله متمسكاً به، لأن من عاش على شيء مات عليه ، ومن مات على شيء حشر عليه، عن النبي وريانته. فائدة : ١- (اصْطَفَى لَكُمْ الدّينَ) أعطاكم صفوة الأديان (من بين جميع الطرق) وهو ويانته. فائدة : ١- (اصْطَفَى لَكُمْ الدّينَ) أعطاكم صفوة الأديان (من بين جميع الطرق) وهو دين الإسلام فكونوا صفوة الخلق وقادة الحق حتى الموت ، في غرر الحكم: (إذا إشتَخْلَصَ الله عَبْداً

أَهْمَهُ الدِّيَانَةَ) ، لأن الدين القيم هو الحياة الآمنة المطمئنة التي تعتمد التوازن بين الروح والجسد ، والدنيا والآخرة ، والحياة والموت والأمل والعمل ، والعلم والإيمان... ٢- في الآية دلالة على الترغيب في كتابة الوصية قبل الموت ، سواء الوصية الأخلاقية والوصية الشرعية. ٣- (إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ) خص البنين لأنهم أجدر بقبول الوصية ، والأقربون أولى بالمعروف. ٤- عن الإمام الصادق (ع) : (الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ النَّاسُ مِنْ يَدِهِ وَلِسَانِهِ ، وَالْمُؤْمِنُ مَنْ إِنْتَمَنَهُ النَّاسُ عَلَى المُوالِمِمْ وَأَنْفُسِهِمْ وَأَعْرَاضِهمْ) البحاره ٧ص٥١.

# ١٣٣ - ﴿ أَمْ كُنتُمُ شَهَدًا ۚ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَ وَإِلَهَ آبَائِكَ وَإِلَهُ آبَائِكَ وَاللَّهُ مَاللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ مَا لَهُ مُعْلِكُونَ ﴾

قال اليهود إن يعقوب يوم مات أوصى بنيه باليهودية وهم يحملون وصاياه ، فيجيبهم بأنهم لم يكونوا حاضرين حين إحتضار يعقوب (ع) وهو على فراش الموت ، إن الذي قاله يعقوب لبنيه (مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي) ما هو معبودكم بعد موتي سألهم ليستوثق منهم ، فأجابوه (نَعْبُدُ إِلَمَكَ وَإِلْهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهاً وَاحِداً وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ) مطيعون ، أكدوا إذعانهم لوسالة الله وتسليمهم له ، بإتباع ملَّة إبراهيم والغرض البراءة من الشرك والإنحراف عن الحنيفية السمحة ، فلا حجة لأحد منهم في ترك الإسلام والدعوة إلى غيره. فائدة : 1 - (أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءَ) أكنتم شهداء بمعنى حاضرين ، يريد ما كنتم حاضرين يجب أن يكون الكلام عن علم ووعي وحجة ، ٢ - (وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ) دلت الآية إلى أن دين الله واحد وهو الإسلام في كل أمة وعلى لسان كل نبي ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ اللهِ ولرسالته.

## ٤ ٣١ - ﴿ وَلِكَ أَمَّهُ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَأَكُمْ مَا كَسَبْتُ مْ وَلا تُسْأَلُونَ عَمَّا كَأُنوا يَعْمَلُونَ ﴾

خلت: مضت إلى ربحا. المعنى: كل إنسان له عمله ويجازى عليه ، ولا يؤاخذ أحد بذنب أحد، ولا ينفع أحداً إلا إيمانه وتقواه وعمله الصالح هذا ما كسبه ، فإشتغالكم أنكم على ملّة إبراهيم وإسماعيل وإسحاق بمجرد القول والانتساب هذا أمر فارغ ولا ينفع ولا ينجي ، بل الواجب عليكم أن تنظروا حالتكم التي أنتم عليها ، هل تصلح للنجاة ؟ لأنكم مسؤولون عن أنفسكم على ضوء أعمالكم ، ولا يخلصكم حسنات أجدادكم الصالحين ومن يعمل خيراً أو شراً يجز به (لها مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلا تُسْأَلُونَ عَمّا كَانُوا يَعْمَلُونَ) إنه سنة الله في عباده ألا يجزي أحد إلا بما كسب وعمل وليس هو مسؤول عن عمل غيره ، فلكل حسابه. عن النبي (ص): (يَا بَنِي هَاشِم لاَ يَأْتِيتَيَّ النَّاسُ بِأَعْمَاْهِمْ وَتَأْتُونِيَ بِأَنْسَاْبِكُمْ) روح البيان ٢٤٠/١. وعنه (ص): (مَنْ أَبْطاً بِهِ

عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ) المصدر السابق، وعنه (ص): (مَنْ قَالَ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ مُخْلِصَا دَحَلَ الجُنَّةَ) روح البيان ٢٤١/١ قيل يا رسول الله وما إخلاصها؟ قال (ص): (أَنْ تَحْجُزَهُ عَنْ مَحَاْرِمِ اللهِ) المصدر السابق، ﴿أَلاَّ تَوْرُ وَازْرَةٌ وَزْرَ أُخْرَى﴾ النجم/٣٨.

### ١٣٥ - ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُوداً أَوْ نَصَامَى مَهْ مَدُوا قُلْ بَلْ مِلْدَ إِبْرَ إِهِيدَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾

الحنيف: المستقيم ، المائل عن الدين الباطل (المبتَدع) إلى دين الحق (المتبع) فالذي لا يتبع يبتدع! قال اليهود: كونوا يهوداً تمتدوا لأن الهداية باليهودية وحدها! وهذا احتكار الهدى تعصباً ومكراً ، وقال النصارى مثل قولهم ، وقال الله لنبيه (ص) (قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ) إني أتبع دين إبراهيم وهو التوحيد الخالص والإسلام الصادق ، ولم يكن إبراهيم من المشركين ، بينما أنتم يا أهل الكتاب مشركون إذن لاصلة بينكم وبينه ، وهذا معناه أنهم انحرفوا عن دينهم الصحيح بعد تحريفه. فائدة: كشف عن مظاهر الانحراف عن الدين الحنيف ، عبّر عنها بالشرك سواء الشرك الخفي أو الجلي ، سواء بالشرك في العقيدة أو الشرك في المنهج وهكذا تكون القومية شرك إذا كانت بلا دين ، والعصبية شرك ، عن النبي (ص): (لَيْسَ مِنَا مَنْ دَعَا إِلَى عَصَبِيّةٍ) سنن أبي داود خبر ١٢١ه والعلمانية شرك ، ومقولة (ساعة لربي وساعة لقلبي) شرك ، وإتباع الهوى شرك ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللّهِ إِلا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ شرك ﴿ أَرَأَيْتَ مَنْ اتَّخَذَ إِفَهُ هَوَاهُ ﴾ الفرقان/٣٤ ، ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللّهِ إِلا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ يوسف/٢٠١٠. وهكذا.

# ١٣٦ – ﴿ قُولُوا آمَنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنرِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنرِلَ إِلِيَا وَمَا أُنرِلَ إِلِي إِبرَاهِيدَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَى وَعَيسَى وَمَا أُوتِي النَّبِيُّونَ مِنْ مِرْ إِسْدَاعِ وَمَا أُوتِي النَّبِيُّونَ مِنْ مِرْ اللَّهِ وَمَا أُوتِي اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَمَا أُوتِي اللَّهِ وَمَا أُنرِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ اللَّهِ وَمَا أُوتِي اللَّهِ وَمَا أُوتِي اللَّهِ وَمَا أُوتِي اللَّهِ وَمَا أُولِي اللَّهِ وَمَا أُولِي اللَّهُ وَمَا أُولِي اللَّهِ وَمَا أُولِي اللَّهِ وَمِا اللَّهُ مَا إِلَالِيلُولُ الْمَنْ اللَّهِ وَمَا أُولِي اللَّولِي اللَّهِ وَمِينَا مُنْ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللللَّهِ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِي اللَّهُل

الأسباط: الأحفاد وهم أولاد إسرائيل وهو يعقوب بن إسحاق وهم إثنا عشر سبطاً من إثني عشر إبناً ، والأسباط في بني إسرائيل كالقبائل في بني إسماعيل. الخطاب للمسلمين بالالتزام بالأصول العامة للرسالة. المعنى: (قُولُوا آمَنًا بِاللهِ) وهذا الأصل الأول التي تبنى عليه جميع الأصول في هذا الدين القيّم (وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا) وهو القرآن الكريم والإيمان به إيمان بمحمد (ص) (وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ) والكتب السماوية لم تنزل إليهم جميعاً ، وإنما نزلت إلى إبراهيم ولكن صحة النسبة إلى الجميع بالنظر إلى أنهم متعبدون بما (وَمَا أُوتِيَ مُوسَى نزلت إلى إبراهيم ولكن صحة النسبة إلى الجميع بالنظر إلى أنهم متعبدون بما (وَمَا أُوتِيَ النّبِيُونَ مِنْ رَجِّمٌ) كالزبور المنزل على داوود (لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ وَعِيسَى) التوراة والإنجيل (وَمَا أُوتِيَ النّبِيُونَ مِنْ رَجِّمٌ) كالزبور المنزل على داوود (لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مَسْلِمُونَ) نؤمن بكل نبي يؤمن به مُحَد (ص) دون استثناء ، سواء عندهم كتاب أم لم يكن. (وَكُنْ لَهُ مُسْلِمُونَ) خاضعون مستسلمون لمنهج الله طائعون لله وحده ولرُسُلِهِ الكرام لأنهم يستقون من معين واحد تقي نقي فائدة : ١- (قُولُوا) بألسنتكم ما يتوافق مع قلوبكم لأن النطق باللسان معين واحد تقي نقي فائدة : ١- (قُولُوا) بألسنتكم ما يتوافق مع قلوبكم لأن النطق باللسان

بدون اعتقاد بالقلب نفاق وكفر. ٢- (وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَجِّمْ) دلالة على أن عطية الدين هي عطية السعادة في الدنيا والأخرة ، وفيه أن الأنبياء مبلغون عن الله ووسائط بين الله وبين خلقه في تبليغ دينه ﴿لَيْسَ لَكَ مِنْ الْأَمْرِ شَيْءَ﴾ آل عمران/١٢٨. ٣- إشتملت الآية على أنواع التوحيد الثلاثة : توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية ، وتوحيد الأسماء والصفات ، وإشتملت على الإيمان بجميع الرسل والكتب المنزلة. ٤- تلك الوحدة الكبرى بين الرسل والرسالات السماوية جميعاً هي قاعدة التصور الإسلامي التي تجعل الأمة الوارثة للإسلام والتي تجعل النظام العالمي النظام العالمي التي تحيا البشرية تحت ظله في مودة وسلام، ومن أعرض عن هذا النظام العالمي الواحد الأصيل فسوف تتلاقفه الأنظمة المتنوعة التي تعيش الشقاق والنفاق ﴿فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلالُ فَأَنَّ فَصُرَفُونَ ﴾ يونس/٣٠، تصرفون : كيف تعرضون عن الإيمان و يأخذكم الضلال ؟

17٧ - ﴿ وَإِنْ آمُوا بِمِثْلِ مَا آمَن به المسلمون فقد اهتدوا (وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقٍ) وإن أمن الآخرون بمثل ما آمن به المسلمون فقد اهتدوا (وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقٍ) وإن أعرضوا ورفضوا فإنما هم في منازعة وإفتراق وعناد للحق الشقاق: دل تنكير شقاق على امتناع الوفاق ، الذي يكون في شق معين، والله ورسوله في شق آخر ، ويتبع المشاقة العداوة البليغة والبغضاء والعمل بما يؤذي ، لهذا وعد الله رسوله أن يكفيه إياهم (فَسَيَكْفِيكَهُمْ اللهُ وَهُو السَّمِيعُ اللهُ وَعُده الله من شرهم هذا وعد من الله لنصرة الإسلام على أعدائه ، وقد أنجز وعده لرسوله (ص) وسيتم نصره للأمة الإسلامية ويكفيهم مكر الماكرين والله لهم بالمرصاد وهو (السَّمِيعُ) لجميع الأصوات بإختلاف اللغات مع تفنن الحاجات (الْعَلِيمُ) بأفعالهم ما ظهر منها وما بطن. وفيه معجزة الإخبار بالشيء قبل وقوعه.

### ١٣٨ - ﴿صِبْعَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللَّهِ صِبْعَةً وَمَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ﴾

(صِبْغَةَ اللهِ): الصبغ ما يلون به الثياب فإنه حلية المصبوغ ، الصبغة في الآية مستعارة لفطرة الله التي فطر الناس عليها فإنها حلية الإنسان ، فطرة متجانسة مع المنطق الإنساني ، شبهت الخلقة السليمة ذات الفطرة المستقيمة بصبغ الثوب من حيث أن لكل واحدة منها حُلية ، والتقدير صبغة الله أي فطرنا الله وخلقنا على استعداد قبول الحق وإتباعه والتحلي بحلية الإيمان. وقد تكون (صِبْغَة الله) الإيمان به لأن الإيمان يطهر النفوس ويهذبها ويزكيها ويرفعها بصفات نموذجية مميزة مما يجعلها مفضلة في الوسط الإجتماعي (صِبْغَة الله) العبودية الكاملة لله تعالى وما أروعها من صبغة ، إذن مفضلة في الوسط الإجتماعي المنحرفة والمزيفة التي تكون عبوديتهم لغير الله ، للمال أو للجاه أو للنساء.. (صِبْغَة الله) دينكم القيم ، إلزموا دينكم بكليته واستقيموا له حتى يستقيم لكم فيكون لكم صبغة مميزة وصفة مهمة بارزة من صفاتكم ، وصار للدين طبيعة مؤثرة فيكم وتعرفون بها

وتؤثرون بالناس من خلالها فهي صفة لكم وصبغة تطبع سلوككم في أقوالكم وأعمالكم كما يظهر أثر الصبغ في الثوب. عن الإمام الصادق (ع): (صِبْغَةُ اللهِ هِيَ الإِسْلاَمُ) نور الثقلين ١٣٢/١ وهي التي تقوم عليها وحدة الإنسانية في العالم، صفة إنسانية متكاملة تجمع الإيجابيات وتنفي السلبيات لتقوم عليها صفات محببة للجميع لا تعصب فيها ولا أحقاد ولا أجناس فيها ولا الوان (صِبْغَةَ اللهِ) كلمة بليغة واسعة الدلالة، دقيقة المبنى عميقة المعنى، كلمة شفافة تدخل إلى مشاعر اللهِ) كلمة بليغة واسعة الدلالة، وقيقة المبنى عميقة المعنى، كلمة شفافة تدخل إلى مشاعر الإنسان بلا إستئذان، لأنها تدور مع حركة الدم وتنسجم مع أسس الطبع ويهواها البشر كطموح (وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللهِ صِبْغَةً) لا احد في العالم يأتي بنظام متكامل يتصف بصفات جذابة متوازنة محبوبة تكون صبغته البارزة عليه ويكون أحسن من صبغة الله ونظامه ودينه القيم التي تنمو الحياة متسامية في ظله وتنحرف في غيره.

وإذا أردت أن تعرف الفرق بين صبغة الله وبين غيرها من الصبغ فقس الشيء بضده ، لأنحا تُعرف حقيقة الأشياء بضدها ، مثل اليهود تصبغ أبناءها بطبائع اليهود وكذلك النصارى ، فهم يلقنون أولادهم عادات اليهودية والنصرانية ، وكذلك المسلمون يصبغون أبناءهم بعلوم القرآن الكريم وبالعبادات ، فتظهر أثر الطهارة في الصلاة وتزكية النفس في إقامتها فتنهى عن الفحشاء والمنكر (وَغَنْ لَهُ عَابِدُونَ) مطبعون في إتباع صبغته الجميلة ، لا نطبع ما صبغنا عليه عادات وتقاليد الآباء والأجداد غير المؤمنين الذين يغلب عليهم العُرف على الدين ، ولا نتبع كل الأنظمة الوضعية التي تحكم بغير ما أنزل الله ، التي فرقت الناس، نحن نؤمن بصبغة الله الواحدة ونرفض كل الألوان الأخرى من الصبغات ، ولا ندع لحواجز اللغة والمصلحة والإقليم والمذهب واللون والعنصرية والعصبية.. أن تفرقنا ، تطلي كل جماعة بلون مختلف فتكون أنواع الصبغات والتشكيلات، ونحن نظلي أنفسنا (بصبغة الله) الواحدة الموحدة المتحدة ومن أحسن من الله صبغة...؟ ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ الله ﴾ الشورى/٥٠-٥٠ في نهج البلاغة خطبة٨٨٤ (مَنْ نَظَرَ بِعَقْلِهِ وَإِسَّدَ وَلَمْ الله مُسْتَقِيمٍ صِرَاطٍ الله ﴾ الشورى/٥٠-٥٠ في نهج البلاغة خطبة٨٨٤ (مَنْ نَظَرَ بِعَقْلِهِ وَاستَبْمَرَ بِقَلْبِهِ وُشِدَ وَهُدِي إِلَى صِرَاطٍ الله ﴾ الشورى/٥٠-٥٠ في نهج البلاغة خطبة٨٤٠ (مَنْ نَظَرَ بِعَقْلِهِ

### ١٣٩ - ﴿ قُلْ أَتُحَاجُونَا فِي اللَّهِ وَهُو مَرَّبُنَا وَمَرَّبُكُ مُ وَلَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُ مُ أَعْمَالُكُ مُ وَيَخْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ ﴾

المحاجة: المجادلة في المسائل الخلافية. المعنى: إدّعى اليهود أنهم أحق بالدين لكثرة بعث الأنبياء فيهم وأنهم أبناء الله وأحباؤه، فردهم القرآن بأن الله (هُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ) ورب الجميع، ولا يفضل شعب على شعب (وَلَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ وَخَنْ لَهُ مُخْلِصُونَ) لنا جزاء أعمالنا ولكم جزاء أعمالكم لا يتحمل أحد وزر (ذنب) غيره (وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ) وبالإخلاص يكون الخلاص. المعنى العام: لا موضع للجدل في وحدانية الله وربوبيته فهو ربنا وربكم ونحن مسؤولون عن أعمالنا من دونكم وأنتم مسؤولون عن أعمالكم من دون غيركم، ونحن مخلصون لله ولا نشرك به شيئاً وهذا موقف المسلمين الثابت وغير قابل للجدل والمحاجة. فائدة: ١- عن النبي (ص): (لِكُلِّ حَقِّ حَقِيْقةٌ

وَمَاْ بَلَغَ عَبْدٌ حَقِيْقَةَ الإِخْلاَصِ، حَتّى لاَ يُحِبَّ أَنْ يُحْمَدَ عَلَىْ شَيءٍ مِنْ عَمَلٍ لله) مستدرك الوسائل اص ١٠ ﴿ أَلا لِلّهِ الدِّينُ اخْالِصُ ﴾ الزمر ٣/ ، عن النبي (ص): (ثَمَاْمُ الإِخْلاَصِ إِجْتِنَاْبُ الْمَحَاْرِمْ) كنز العمال خبر ٤٤٣٩٩.

١٤٠ - ﴿ أَمْ تَقُولُونَ إِنَ إِبِرَ إِهِيدَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطَكَ أَنُوا هُوداً أَوْ نَصَامَى قُلْ أَأْتُدُ أَعْلَدُ أَمْ اللَّهُ وَمَنْ
 أَظْلَدُ مُ مِنَ ٰ كَتَدَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنْ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِعَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾

يتابع القرآن الرد على أهل الكتاب في إدعاءاتهم ومنها أهم أولى بمؤلاء الرسل المذكورين من المسلمين لأنهم كانوا هوداً أو نصارى ، فرد الله عليهم (أَأَنْتُمْ أَعْلَمُ أَمْ الله) ليس هذا سؤالاً بل توبيخاً ، حيث لا محل للسؤال إطلاقاً. هل أنتم أعلم من الله بعبادة أنبيائه ؟! وفيه من الاستنكار ما يقطع الخصام (وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنْ اللهِ) لا أحد أظلم ممن أخفى وكتم ما اشتملت عليه آيات التوراة والإنجيل من البشارة برسول الله ولا أحد أظلم ممن كتم ما أخبر الله عنه من أن الأنبياء الكرام السابقين كانوا على الإسلام (وَمَا الله بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ) والله مطلع على أعمالهم المنحرفة ومجازيهم عليها وفيه وعيدٌ شديد.

فائدة: كتمان الشهادة أعظم الظلم وكذلك كتمان الحقائق والعلوم ﴿ وَلا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكُتُمُهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ ﴾ البقرة/٢٨٣. عن النبي (ص): (مَنْ كَتَمَ شَهَاْدَةً إِذَاْ دُعِيَ إِلَيْهَاْ كَاْنَ كَمَنْ شَهِادَةً الزُّوُرُ) كنز العمال خبر١٧٧٤٣، فهي شهادة عندهم مودعة من الله لا من الخلق ، فيقتضي العناية والرعاية بإقامتها على الوجه الصحيح.

### ١٤١ - ﴿ وَلَكَ أَمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُ مُمَا كَسَبْتُ مْ وَلا تُسْأَلُونَ عَمَّا كَأُنوا يَعْمَلُونَ ﴾

تكرير الآية ١٣٤ من سورة البقرة ، للمبالغة في الزجر عما هم عليه من الافتخار بالآباء والإتكال على أمجادهم ، قال تعالى فَإِذَا نُفِحَ فِي الصُّورِ فَلا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ المؤمنون/١٠١ ، تؤكد الآية مرة ثانية بأن النفع الحقيقي بالأعمال لا بالانتساب المجرد لمواقع الرجال. هذه قاعدة أقرتما الأديان جميعاً وثبتها القرآن وأيدها العقل ، فلا نغتر بشفاعة الشافعين ونجعلها وسيلة لنا في النجاة إذا نحن أسأنا في عملنا ، فكل أمة من السلف والخلف تجزى بعملها ولا تنتفع أمة بعمل غيرها لا تُسألون عنهم ولا هم يُسألون عنكم فالواجب عليكم الإهتمام بما تُسألون عنه فيوم لا تُملِكُ نَشُسُ لِنَفْسِ شَيْئاً وَالأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِللّهِ الإنفطار/١٩٠ فائدة : ١ - تطور الزمان لا يؤثر في اختلاف التشريع، وإنَّ على الأمة أنْ تفكر تفكيراً مستقلاً دون التأثير بسلبيات الأمم السابقة ، ٢ - خطاب الآية للمجموع ولها مسؤولية عامة ، كل أمة لها دور معين في حركة التأريخ ضمن واقعها خطاب الأية للمجموع ولها مسؤولية عامة ، كل أمة لها دور معين في حركة التأريخ ضمن واقعها الخاص بها، وعلى الأمم الأخرى أن تستقل عنها وتبني حياتما ضمن ظروفها ، ذلك أن الله لا يسألنا عما فعل الناس وإنما يسألنا عما فعلنا نحن ، فيكون الجزاء من نفس العمل ، وتكون النتائج يسألنا عما فعلنا الناس وإنما يسألنا عما فعلنا نحن ، فيكون الجزاء من نفس العمل ، وتكون النتائج

على قدر المقدمات ، والأمة هي التي تبني مستقبلها بنفسها وهي حيث تضع نفسها ، عن الإمام على (ع) : (لاَ تَقْصُرُواْ أَوْلاَدَكُمْ عَلَى آدَابِكُمْ ، فَإِنَّهُم خَنْلُوْقُوْنَ لِزَمَانٍ غَيْرِ زَمَانِكُمْ).

الجزء الثاني من القرآن الكريم

٢٤٢ - ﴿سَيَقُولُ الشَّفَهَاءُ مِنْ النَاسِ مَا وَلاَّهُ مُ عَنْ قِبَلَتِهِ مُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا قُلْ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمَ﴾

السُّفَهَاءُ: ضَعفاء العقول في الأمور الدينية والدنيوية ، السفه والسفاهة : اضطراب في الرأي والفكر والعقل والأخلاق ، ويسمى اضطراب العقل طيشاً وجهلاً واضطراب الأخلاق فساداً والسفيه : الجاهل الغبي الذي لا يعلم ولا يدري أنه لا يعلم ، فلا يستقيم عقله وتضطرب مواقفه ويكون مصدر إزعاج للعقلاء ، المعنى : قال السفهاء من اليهود والمشركين (مَا وَلاَّهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمْ اللّهِي كَانُوا عَلَيْهَا) أي ما الذي صرف وجوههم عن بيت المقدس وقد صلى النبي (ص) والأنبياء قبله نحوه مدة طويلة بأمر الله ، ثم أمره الله أن يتوجه إلى الكعبة وإن الله سبحانه يعلم أن اليهود والمشركين سوف يستغلون ذلك بالنيل من النبي (ص) ورسالته (لله المُمشرِقُ وَالْمَغْرِبُ) ومثله والمشركين سوف يستغلون ذلك بالنيل من النبي (ص) ورسالته (لله المُمشرِقُ وَالْمَغْرِبُ) ومثله والمشركين موف يستغلون ذلك بالنيل من النبي الله في ذاتما وما يشرفها هو اختيار والمشركين ما الله في ذاتما والمنشرة والمنتقيم الله في ذاتما والمنها إلى المحبة وبيت المقدس كلها لله تعالى (يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) فإذا إختار لعباده قبلة فمن يتوجه إليها في صلاته يسير على الصراط المستقيم . فائدة:

1- (مَا وَلاَّهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمْ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا) دلَّت الآية على أنه لا يعترض على أحكام الله إلا سفيه جاهل معاند صغير العقل ، أما المؤمن العاقل الرشيد يتلقّى أحكام ربه الصحيحة بالقبول والتسليم ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ فَهُمْ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ فَهُمْ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ الأحزاب/٣٦. ٢- لماذا الصلاة إلى جهة معينة ؟ الجواب الصلاة وجميع العبادات من الأمور التوقيفية على تعبير الفقهاء بمعنى تتوقف عبادتها على بيان الله لها بلسان نبيه ولا مجال فيها للظنون وإنما النص الصريح الصحيح الثابت، عن النبي (ص) : (لاَ قَوْلَ إِلاَّ بِعَمَلٍ ، وَلاَ قَوْلَ وَلاَ عَمَلَ إِلاَّ بِإِصَابُةِ السُّنَّةِ) الكافي١ص٠٧. ٣- (يَهْدِي مَنْ يَشَاهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) الهداية والضلال لهما أسباب من الإنسان والمسببات من الله ، ولا تكون المسببات إلاّ على ضوء الأسباب التي يصنعها الإنسان ، عن الإمام الجواد (ع) : (إِنَّ اللهُ تَعَالَى الْخَلِيْمُ الْعَلِيْمُ إِنَّا عَضَبُهُ عَلَى مَنْ لَمْ يَقْبَلُ مِنْهُ رَضَاهُ ، وَإِنَّا يَمْتُعُ مَنْ لَمْ يَقْبَلُ مِنْهُ عَطَاهُ، وَإِنَّا يُصِلُ مَنْ لَمْ يَقْبَلُ مِنْهُ عَطَاهُ، وَإِنَّا يَضِلُ مَنْ لَمْ يَقْبَلُ مِنْهُ هَدَاهُ !) الكافي ٥٠/١٥. ٤- يجب أن يتهيأ المؤمنون لكل المؤامرات والإشاعات ويردّوا يَقْبَلُ مِنْهُ هُدَاهُ !) الكافي ٥٠/١٥. ٤- يجب أن يتهيأ المؤمنون لكل المؤامرات والإشاعات ويردّوا

عليها ليحولوا دون انتشارها وليئدُوا الفتنة من مهدها (سَيَقُولُ... قُلْ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ).

٣٤١ - ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمُ أَمَةً وَسَطَاً لِتَكُونُوا شَهَدَاءَ عَلَى النَاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلْيكُ مُ شَهِيداً وَمَا جَعَلْنَا الْقَبْلَة الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِتَعْلَمَ مَنْ يَبِيَّ الرَّسُولُ مِنْ يَعَلِبُ عَلَى عَقْبِيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الْذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيَانَكُ مُ إِنَّ اللَّهَ بِالنَاسَ لَرَ وُفُ مُرَحِيمٌ ﴾

(وَكَذَلِكَ) إشارة إلى مفهوم الآية المتقدمة، أي كما جعلناكم مهتدين إلى الصراط المستقيم، (جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطا) وما أجمل وأجل التعبير القرآني في وصف الأمة المسلمة على إطلاق معناها (أُمَّةً وَسَطاً) ، لأن الأوساط محمية محوطة والأطراف يتسارع إليها الخلل ، والوسط : ما توسط بين شيئين وتعطي معنى الجمال والشرف. وصف مهم للأمة الإسلامية يعرفها موضعها من الأمم الأخرى في العالم ، وإنحا الأمة الوسط والطليعة الحضارية التي تفيض على العالم هداها على أن تكون هي القدوة والمقياس الرئيس في تقدم الأمم الأخرى أو تأخرها ، لأنحا تحمل الدين القيم والرسالة الوسط التي توجد التوازن في كل شيء وتعطي لكل شيء قدره ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ والرسالة الوسط التي توجد التوازن في كل شيء وتعطي لكل شيء قدره ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ

الأمة الوسط: المعتدلة وجعل إسلامها معتدلاً بين الدنيا والآخرة ، يُعنى بالآخرة ولا يهمل الدنيا ، أمة وسطاً بين الروح والجسد ، أمة وسطاً بين الحياة والموت ، أمة وسطاً بين الأمل والعمل، أمة وسطاً بين طرفين لا تتجه إلى الرأسمالية ولا إلى الشيوعية الإشتراكية، أمة وسطاً في الدين فلا روحانية تؤدي إلى الرهبانية ولا إلى مادية مسرفة مبذرة أمة وسطاً في الشهادة حيث تشهد على الناس جميعاً فتقيم بينهم العدل والحق وتضع لهم الموازين والقيم والمبادئ والأخلاق ، أمة وسطاً في التصور والاعتقاد وإتباع الفطرة السليمة ، فتعمل لترقية الحياة ورفعها في الوقت الذي تعمل فيه على حفظ الحياة وامتدادها ، أمة وسطاً بلا تفريط ولا إفراط أمة وسطاً في التفكير والشعور لا تغلق منافذ التجربة والمعرفة ولا تتبع كل ناعق عن النبي (ص) (الحِكْمَةُ ضَأَلَّةُ الْمُؤْمِنِ (قَصْدُهُ) أَيْنَمَاْ وَجَدَهَاْ أَخَذَهَاْ) البحار٢ص٩٩ في تثبت ويقين ، أمة وسطاً في التنظيم والتنسيق فهي توازن بين الفكر والعاطفة وبين مصالح الفرد ومصالح المجتمع، أمة وسطاً في الارتباطات والعلاقات ، لا تلغى شخصية الفرد في الجماعة أو الدولة ولا تطلقه لا همّ له إلاّ ذاته، أمة وسطاً في مكانها الجغرافي إنها في الشرق الأوسط ، وسط الكرة الأرضية ، أمة وسطاً في زمانها لم تأت في عصر طفولة البشرية وأميتها وجاءت لتحمى عصر العلم والرشد العقلي والتقدم الحضاري... عقبات أمام الأمة الوسط: ما يعوق هذه الأمة الوسط اليوم أن تأخذ مكانها اللائق الذي وهبه الله لها ، كونها تخلّت عن منهج الله الذي اختاره لها ، فتركت ما يرفعها لتقود به العالم ، وإتخذت لها مناهج شتى أذلتها وأخرتها ، وأمة وظيفتها الوسط لابد لها أن تُفتن وتبتلي ليتأكد خلوصها لله واستعدادها لتحمل أعباء قيادة أمم العالم لتكون أنماً وسطاً أيضاً! (لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاس) فهذه الأمة جمعت الكمالين والسعادتين العالم المادي والعالم المعنوي فهي (الأمة الوسط) العدل الذي يقاس به كل طرف، فهي شهيدة على الناس ويشهد عليهم النبي (ص) مع أن بني إسرائيل فضلوا على العالمين في زماهم ، تفضيل نعمة لا تفضيل قيمة لكنهم غير مؤهلين لهذه الفضيلة (شُهَدَاءَ عَلَى النَّاس) لذلك يجب على علماء المسلمين العاملين الذين هم خلفاء الرسل وورثة الأنبياء أن يبلغوا الناس رسالة مُحَّد (ص) العالمية ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ التكوير/٢٧ ، وبذلك يصبحون شهداء على من بلغوه (وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً) ومن أهمل من العلماء هذا التبليغ يكون مُجَّد (ص) حجة وشاهداً عليه غداً أمام الله (وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ) بعد أن أمر الله نبيه الكريم بالتحوّل من بيت المقدس إلى الكعبة المشرفة ، ارتاب بعض من أسلم وقال: مرة هنا ومرة هناك، ليظهر لك ولغيرك (مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ) بصدق في الظاهر والباطن (مِمَّنْ يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ) استعارة تمثيلية تعني الإنتكاس والتراجع وهو الذي يظهر الإسلام ويبطن العداء له ولرسوله ، أما الطريق إلى إظهار حقيقته هذه ، فهو التشكيك في تحويل القبلة (وَإِنْ كَانَتْ) القبلة الجديدة لصعبة (لَكَبِيرةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ) وهم أهل الإيمان الثابت الأصيل (وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانكُمْ) وصلواتكم وأعمالكم وثباتكم على الإيمان (إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ) لا يامرهم بشيء أو ينهاهم عن شيء إلاّ لمصلحتهم في الدنيا والآخرة، ولكن الرأفة تخص المبتلي والرحمة تخص الجميع ، فائدة : ١ - عن النبي (ص) : (حَيْرُ الأُمُور أَوْسَطُهَا). ٧- عبارة الأمة الوسط بليغة وتوضّح جانب من شهادة الأمة الإسلامية ، لأن من يقف على خط الوسط يستطيع أن يشهد كل الخطوط الانحرافية المتجهة نحو اليمين المتطرف أو اليسار المنحرف ، ومن مصاديق الأمة الوسط عن الإمام الصادق (ع) : (نَحْنُ الأُمَّةُ الْوُسْطَى ، وَخُونُ شُهَدَاْءُ اللهِ عَلَى خَلْقِهِ وَحُجَجُهُ فِي أَرْضِهِ) نور الثقلين ١٣٤/١. ٣- قوله (إلا النعلم مَنْ يَتّبعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ) المراد بعلم الله: علم ظهور الأشياء ووقوعها ، ذاك أنه تعالى يعلم الأشياء منذ الأزل القديم قبل وقوعها أنها ستقع، ويعلمها أيضاً بعد وقوعها أنها وقعت ، والمراد بالعلم في الآية العلم بعد الوقوع وحال الوقوع كعلمه قبل الوقوع على سواء.

٤٤ - ﴿ قَدْنَرَى تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِفَلْنُولِيَّكَ قِبْلَةً تَـرْضَاهَافَلَ وَجْهَكَ شَطْرَ الْسَنْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُـمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُـمْ شَطْرَهُ وَإِنَّالَذِنِ أُوتُوا الْكِتَابَكَيْفَلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقَّ مِنْ مَرِّهِمْ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَا يَعْمَلُونَ﴾

الآية إشارة إلى أن النبي (ص) كان يود من أعمَّاقه أن تَتحُول القبلة إلى الكعبة لأنها قبلة أبيه إبراهيم (ع) (فَلَنُولِّينَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا) فلنوجهنك إلى قبلة تحبها (فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحُرَامِ) توجه في صلاتك نحو الكعبة المعظمة (وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ) وحيثما كنتم في أي مكان فتوجهوا أيها المؤمنون في صلاتكم نحو الكعبة (وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ

لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحُقُّ مِنْ رَجِّمِمْ) اليهود والنصارى ليعلمون أن هذا التحويل للقبلة حق من عند الله، ولكنهم يفتنون الناس بإلقاء الشبهات (وَمَا الله بِعَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ) من كتمان الحق وإنكاره وفيه وعيد وتحديد لهم فائدة: توحيد القبلة للمسلمين تجمع الأمة وتوحد بينها على اختلاف أماكنها وأجناسها وألوانها وألسنتها... قبلة واحدة فتحس أن الأمة جسم واحد وكيان واحد ولها هدف واحد مع تعدد أدوار، فعليها أن لا تختلف على الجزئيات، وهكذا وحد الله الأمة ليضمن مستقبلها لها، وحدها في إلهها ورسولها ودينها وقبلتها وقرآنها وإنسانيتها لتضم الأمم الأخرى إليها. وهكذا الأمة الكبيرة والعظيمة والمختارة تكون قدوة وقيادة لغيرها.

٥٤٥ - ﴿ وَكِنْ أَنْيَتَ الذِينَ أُوتُوا الهَجِنَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا أَنْتَ بِنَامِعِ قِبَلَتَهُمْ وَمَا بَعْضُهُ مُ بِنَامِعِ قِبَلَةَ بَعْضٍ وَكَيْنُ اتَّبُعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنْ الْعِلْدِ مِنْ الْعِلْدِينَ ﴾ أهواءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنْ الْعِلْد مَا أَعِنْ الظَّالِمِينَ ﴾

تأكيد على عناد أهل الكتاب بحيث لا تنفعهم كل آية ودلالة في مجال إتباع قبلة المسلمين ولاصلوا إلى قبلتك (وَمَا أَنْتَ بِتَابِعِ قِبْلَتَهُمْ) والنبي على بينة من ربه في توجهه للكعبة فكيف يتبع قبلتهم ؟! (وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعِ قِبْلَةَ بَعْض) ثم إن أهل الكتاب أنفسهم متنازعون لا يتبع بعضهم قبلة بعض (وَلَئِنْ اتَّبَعْتَ أُهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنْ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذاً لَمِنْ الظَّالِمِينَ) وما كان لرسول الله (ص) أن يتبع أهواءهم وشطحاتهم بعدما جاءه من العلم الإلهي، وقد عصم الله نبيه عن صغار الذنوب وكبارها ، ولكن الغرض من خطاب الآية أن يتصلب النبي (ص) في موقفه من مناوئيه فلا أمل في هدايتهم ، لأنهم لا ينقصهم الدليل وإنما ينقصهم الإخلاص لله ، فهم تقودهم الأنانية ويتبعون أهواءهم ، إنه نهج الله القويم فمن تبعه كان مؤمناً ومن خالفه كان من الظالمين ، فائدة: (مَا تَبِعُوا قِبْلُتَكَ) إنهم معاندون ، لأن إتباع القبلة دليل على إتباع النبي (ص)، وإنهم عرفوا الحق وتركوه، أما حوارهم بالدليل والبرهان إنما ينتفع به من يطلب الحق وهو مشتبه عليه ، وإنهم لا ينفعهم الحوار والدليل ، وفيه تحذير لهم من متابعة الهوى ﴿ وَلا تَتَّبعْ الْهُوَى فَيُضِلُّكَ عَنْ سَبِيل اللَّهِ ﴾ ص/٢٦ ، في غور الحكم: (مَنْ أَطَاعَ هَوَاْهُ بَاْعَ آخِرَتَهُ بِدُنْيَاهُ) ، ولكن ماذا نقول لبعض العلماء الذين يجارون العامة في بدعهم وضلالاتهم ، وهم يعترفون ببعدها عن الدين ، وأعجب من هذا مجاراتهم لأهواء الملوك الضالين فيكونون وعّاظ السلاطين! ، عن النبي (ص): (إِذَا ظَهَرَتِ الْبِدَعُ وَلَمْ يُظْهِرْ الْعَالِمُ عَلِمَهُ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ) الكافي ٥٤/١ وأخطر ما يكون عندما يتخلف العلماء عن دورهم باعتبارهم خلفاء الرسل وورثة الأنبياء (... مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنْ الْعِلْم).

127 - ﴿الذِنِ آلْيَاهُ مُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبَاءَهُ مُ وَإِنَّ فَرِبِهَا مِنْهُ مُ لَيَكُتُمُونَ الْحَقَ وَهُ مُ يَعْلَمُونَ ﴾ الذين آتيناهم الكتاب من اليهود والنصارى يعرفون صدق النبي (ص) معرفة كاملة كما يعرف الواحد منهم ولده بلا شبهة (وَإِنَّ فَرِيقاً مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحُقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ) خص الفريق منهم

ليستثني من آمن منهم ، ليخفون صفة النبي (ص) في كتبهم ﴿الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاقِ وَالْإِنجِيلِ﴾ الأعراف/١٥٧ ، فهم يكتمون أوصافه عن علم وعرفان. عن النبي (ص) : (مَنْ طَلَبَ الدُّنْيَا بِعَمَل الآخِرَة ، فَلَيْسَ لَهُ فِي الآخِرَة مِنْ نَصِيبٍ).

### ٧٤٧ - ﴿الْحَقُّ مِنْ مَرَّبِكَ فَلا تَكُونَنَ مِنْ الْمُسْتَرِينَ ﴾

محترين: شاكين، توجيه الخطاب إلى النبي (ص) ومعناه للأمة على قاعدة (إياك أعني وإسمعي يا جارة) عن الإمام الصادق البحار ٣٨١/٩٢ (كُلُّ رسَالتِكَ حقٌ مِنْ رَبِكَ لا رَيْبَ فِيهِ، فَهوَ الّذي رَبَاكَ وَاَيَدَكَ بَنصْرِهِ فَاتْبِتْ عَليهِ بِلا تَردُدٍ، فَإِنَّ الحقَّ أَقوى ظَهيرٌ وأَفضَلُ نصيرٌ وإنّ فَريقاً مِنْ أَهلِ الكِتَابِ يَعَلَمُونَ أَنَّكَ عَلى حق ولكن يُعانِدُونَ وُيشَكِكُونَ والشَّكُ يَحِيطُ الإيمَانَ)، في غرر الحكم: (أَعْظَمُ النَّسُ مَنْ لَمٌ يُزِلُ الشَّكُ يَقِيْنُهُ). فائدة: ١٠ ينبغي ألا يتكل الناس على علماء الدين كأهم معصومون ويقولون كما يقول العامة: (إجعلها في رقبةِ العالم وأخرجْ منها سَالم!) هذا مَثلٌ عامّي معصومون ويقولون كما يقول العامة: (إجعلها في رقبةِ العالم وأخرجْ منها سَالم!) هذا مَثلٌ عامّي الخديري ساذج يجعل الإنسان يتكل على غيره ويعطّل العقل والبحث، وينسى عن النبي (ص) (طَلَبُ العِلمِ فريضةٌ على كلِّ مسلمٍ ومسلمةٍ) البحار ١٧٧/١، فعلى المؤمنين أن يطلبوا العلم الأساسي الضروري لدرجة ترفعهم إلى مستوى قوله تعالى: ﴿فَبَشِّرْ عِبَادِي ، اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْخَسْنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمْ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوا الأَلْبابِ الزمر/١٥-١٨، فعلى الإنسان أن يكون دقيقاً في إختيار القائد الشرعي الذي يؤثر عليه عقائدياً ، فالذي يفكر فعلى المؤسنو أن يكون دقيقاً في إختيار القائد الشرعي الذي يؤثر عليه عقائدياً ، فالذي يفكر يقود نفسه والذي لا يفكر يقوده الذين يفكرون فيجعلونه إلى ما هم عليه!

عن النبي (ص): (إِسْتَفْتِ نَفْسَكَ وَإِنْ أَفْتَاْكَ الْمُفْتُوْنَ!) كنز العمال خبر ٢٩٣٩ يعني تحقق ودقق في قناعاتك مدعومة بالحجج والبراهين القطعية. (مَنْ زَانْنُواْ الْحِقَّ بِالرِّجَاْلِ ظَلَمُوهُ، وَمَنْ زَانْنُواْ الرِّجَالَ بِالْحِقِّ أَنْصَفُوهُ)، عن الإمام علي (ع) (إِعْرِفْ الْحَقَّ تَعْرِفْ أَهْلَهُ ، وَإِعْرِفْ الْبَاْطِلَ تَعْرِفْ أَهْلَهُ) أمالي المفيد ص٣.

1 ٤٨ - ﴿ وَإِكُلِّ وَجُهُمْ مُولِيَهَا فَاسْتَبِعُوا الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ مِكُمُ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٌ قَدِيرٌ ﴾ الآية تحمل عموم المعنى ولو انها نزلت بخصوص السبب. (وَلِكُلِّ وِجْهَةٌ هُوَ مُولِيهَا) وَجْهَة : طريقة، جهة يستقبلها وهي ما يتوجه إليه الإنسان حسب ما تقتضيه مصلحته ، وليس حكما ثابتاً لا يتغير كقوله ﴿ إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَقَى ﴾ الليل ، وكقوله : ﴿ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ الإسراء / ٨٤ ، على طريقته وقصده ، فلا ينشغل بما يبثه المغرضون من فتن في كل زمان ومكان ، فإن (مَنْ إنشغَل بالمهم ضَيّعَ الأهمَ) ، والآية تصرف المسلمين عن الاستماع لأهل الكتاب وعدم الانشغال بتوجيهاتهم الضالة ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلالُ ﴾ يونس / ٣٢ ، ويعطيهم القرآن البديل الأحسن (فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ) على إطلاق معناها وسعة دلالاتها فإنها تحث على عنصر المبادرة

والسعى نحو حياة أفضل ﴿ أُوْلَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَمَا سَابِقُونَ ﴾ المؤمنون/٦٦ ، وكقوله ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي اخْيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً ﴾ الأنبياء/٩٠. استقيموا على منهج الله المستقيم فوجهته خالصة لوجهه، ولكل فريق وجهته التي هو عليها ، وليستبق المسلمون الخيرات كل بقدره فإنها الباقيات الصالحات فلا يشغلهم عنها شاغل إنه الجد والاجتهاد فإن من جد وجد ومن زرع حصد ، فإن من كبرت وجهته وتوسعت همته ومهمته ومسؤوليته يصغر إلى جواره الكلام الفارغ الذي يشغل الإنسان ويضيّع وقته ويجعله في دائرة مغلقة فارغة لاجديد فيها ولا مفيد (أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمْ اللَّهُ جَمِيعاً إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) ومعيدهم جميعاً إلى الله القادر على جمعهم وعلى مجازاتهم في نماية المطاف. فائدة : تحث الآية على كل فضيلة يتصف بها الإنسان في القول والعمل ، وكل بحسب قدرته ومهنته واختصاصه وأن لا ينشغل بالتوافه ، فلله ما أجمعها وأنفعها من آية قصيرة في مبناها عميقة في معناها واسعة في دلالاتما (فَاسْتَبِقُوا اخْيُواتِ) فهذا هو الوجه الذي أراده الله لكم أن تستقبلوه في كل إهتمامكم بحيث لا تطغى خيرات الدنيا على خيرات الآخرة ، وتبين الآية علاقة الإنسان بنفسه وعلاقته بالناس الآخرين وعلاقته بربه، وبالكون من حوله بحيث تفتح له آفاق جديدة واسعة عالية المضامين وترتفع بحياة الإنسان إلى الإهتمامات الكبرى والدرجات العليا ، على مستوى تطوير القدرات والإختصاصات والكفاءات في جميع العلوم وتنميتها وتحويلها إلى تسابق في الخيرات ، بهذا العنوان الكبير تستقيم الحياة وتنهض الأمة حضارياً وبسرعة ممكنة لأنه سوف يتحجم دور الذين يتسابقون بالمنكرات ﴿وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسْ الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ المطففين/٢٦ ، ﴿لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلْ الْعَامِلُونَ ﴾ الصافات/٢٦. ومن علامات المتسابق بالخيرات من غلب جدُّهُ على هزله وهداه على هواه ، وعقله على شهوته ، وعمله على فراغه ، ورحمته على نقمته ، وفكرته على غفلته.. وهكذا ٩٤ - ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِ وَجُهِكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِنْ مَرَبِكَ وَمَا اللَّهُ بِعَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾

من أي مكان خرجت للسفر وغيره فتوجه بوجهك في صلاتك جهة الكعبة ، وشمول هذا الحكم لكل المسلمين في أي مكان وزمان كانوا ، لتشكل الكعبة وحدة هدف على منهج الله (وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ) فإلتزم به فإنه الحق الثابت المتطوّر الذي لا يتغير (وَمَا اللَّهُ بِغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ) فلا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء ، أما التكرير للتوكيد ، فتأدبوا مع الله وراقبوه ولا تغفلوا عنه فإن أعمالكم غير مغفول عنها (والغفلة من فساد الحسّ).

• ١٥ - ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلْ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُ مُ فَوَلُوا وُجُوهَكُمُ شَطْرَةُ لِنَالاَ يَكُونَ لِلنَاس عَلَيْكُ مْ حُجَّةٌ إِلاَّ الَّذِينَ طَالَمُوا مِنْهُمْ فَلا تَخْشُوْهُمْ وَاحْشَوْنِي وَلاَ تُرْتَمْ يَعْمَنِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ فَهَدُونَ ﴾ وهذا أمر ثالث باستقبال القبلة وفائدة هذا التكرير ، أن القبلة كان أول ما نسخ من الأحكام الشرعية، فدعت الحاجة إلى التكرار لإزالة الشبهة (لِئَلاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ) عرفكم أمر القبلة الثابت والعام لئلا يحتج عليكم اليهود فيقولوا : يجحد ديننا ويتبع قبلتنا فتكون لهم الحجة عليكم أو كقول المشركين : يدّعي مُحِّد ملة إبراهيم ويخالف قبلته (إلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي) إلا الظلمة المعاندين الذين لا يفقهون لغة الكلام ولا حجية البرهان فلا تخافوهم وخافوني ولا تأخذكم في الحق لومة لائم (وَلاَّتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ) فإن الثبات على منهج الله يمنح المسلمين شخصيتهم المميزة ، ويوحدهم على طريق الهداية ، والتوفيق لخير الدنيا والآخرة لعلكم تهتدون بالله في غرر الحكم (مَنْ إهْتَدَى كِفُدَى اللهِ أَرْشُدَهُ) ونلاحظ بعد التحذير كان التذكير بنعمة الله ، وهذه دعوة إلى التخلية ثم التحلية ، التخلية من السلبيات ، ثم التحلية بالإيجابيات ، وهذه أفضل وسيلة للتكامل وأسرعها في التربية فائدة: ١- أمر الله بخشيته، عن النبي (ص) (رَأْسُ الْحِكْمَةِ مَخَافَةُ اللهِ) البحار١٣٣/٧٧، ومَنْ كَانَ بِاللهِ أَعْرَفْ، كَانَ مِنَ اللهِ أَخْوَفْ. ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾ الرحن/٤٦ ، في غرر الحكم: (مَنْ خَافَ الله سُبْحَانَهُ آمَنَهُ اللَّهُ مِنْ كُلَّ شَيْءٍ ، وَمَنْ حَافَ النَّاسَ أَحَافَهُ اللَّهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ) ومعنى (اخْشَوْني) : الخشية : خوف مع تعظيم ، امتثلوا أمري وانتبهوا قربي منكم وأنا أقرب إليكم من حبل الوريد ، فإذا عرفتم عظمتي لئلا يعظم الكافر عندكم ولا تنبهروا بقوته ، في نهج البلاغة خطبة١٩٣: (عَظُمَ الْخَالْقُ فِيْ أَنْفُسِهِمْ ، فَصَغُرَ مَاْ دُوْنَهُ فِيْ أَعْيُنِهِمْ) ، ٢ - (وَلاَّتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ) ، عن الإمام الصادق (ع) : (مَاْ أَنْعَمَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى عَبْدٍ أَجَلَّ مِنْ أَنْ لاَ يَكُونَ فِيْ قَلْبِهِ مَعَ اللهِ غَيْرُهُ) تنبيه الخواطر ص٥٠٠.

١٥١ - ﴿كَمَا أَمْ سَلْنَا فِيكُمْ مَسُولاً مِنْكُمْ يَنْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكُمْةُ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمُةُ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمُةُ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ

الكلام متعلق بقوله (وَلاَئِمَّ نِعْمَقِي) في الآية السابقة ، فمن إتمام نعمتي عليكم أرسلت فيكم رسولاً منكم ومعكم ومن أنفسكم وهو نُحَد (ص) المميز في أخلاقه فجعلكم أمة واحدة مميزة بين الأمم (يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا) على إطلاق معناها ومنها يتلو عليكم القرآن الكريم الذي يهدي للتي هي أقوم وأسس لكم حياة أفضل ومستقبلاً أحسن (وَيُوَكِيكُمْ) يطهركم من الشرك ويخلصكم من الجهل ومساوئ الأخلاق (وَيُعَلِّمُكُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة) ويجعل خُلقكم القرآن والسنة الشريفة الصحيحة، والتزكية مقدمة على التعليم ، (وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ) وتفتح لكم آفاق الحياة في مختلف المجالات العلمية فتعيشون التقدم العلمي المستمر وتملكون الحس الحضاري المتطوِّر ، فتنتقل الأمة من الجاهلية المتخلفة إلى أفاق الإسلام الحضاري وهي تحمل كل جديد ومفيد إلى الناس. فائدة: 1- (الحِكْمَةَ) هُيُؤْتِي الحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً

كَثِيراً ﴾ البقرة/٢٦٩، والحكمة: وضع الأشياء مواضعها اللائقة بحا في القول والعمل، والحكمة ملكة في العقل ونور في القلب ودقة في التفكير واتزان في السلوك وبلاغة في التعبير، وهي التي ترد الجهل وتصحح الخطأ وترفع منسوب العلم وتزيد في آفاق الوعي ، عن النبي (ص): (كَادَ الْحَكِيْمُ أَنْ يَكُونُنَ نَبِياً) كنز العمال خبر٢٤١٦، ٢- (وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ) آية محتصرة ولكنها تحتوي على أصول التربية القرآنية: أ- التلاوة تذكر بعلوم القرآن، ب - تزكية النفس من النقائص وتحليتها بالفضائل لتستعد لإفاضة العلوم عليها، ج - التعليم ومعرفة حقائق الأشياء وفلسفة الوجود والعمل بما عرفه ، والآية تعني إتساع آفاق العلم في مختلف مجالات الحياة. في غرر الحكم: (إكْتَسِبُواْ الْعِلْمَ يُكْسِبْكُمُ الْحَيَاةَ) وعلى قدر العلم تكون العبادة.٣- ويعلمكم الإسلام أن الحياة لغز مبهم لولا الإيمان العلمي لما عُرف للحياة معنى التسامي، لذلك قدمت الآية تعليم الدين على التعاليم الأخرى (وَيُعَلِّمُكُمْ الْحِيَابَ وَالْحِكُمَةَ) (وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ). فتكتشفون التعاليم الأخرى (وَيُعَلِّمُكُمْ الْحِيَابَ وَالْحِكُمَةَ) (وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ). فتكتشفون آفاقاً علمية جديدة ومفيدة وعلى الدوام.

## ١٥٢ - ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوالِي وَلا تَكْفُرُون ﴾

(فَاذُكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ): وهو أن يذكروه سبحانه على إطلاق معنى الذكر ، وبلا واسطة حتى يقوى الترابط المباشر بين العبد وربه وتقوى بصيرتهم وإيمانهم. يجعل الله ذكره للإنسان مكافئاً لذكرهم له ، فبمقدار ما نذكر الله بقلوبنا وألسنتنا بالسراء والضراء يذكرنا بالرحمة والمغفرة والهداية والدراية وبالخير والأمان والاطمئنان ، وبمقدار ما نكون مع الله يكون الله معنا ، وأفضل الذكر ما توافق عليه القلب واللسان وهو الذي يثمر معرفة الله ومحبته ، (وذكر الله) ليس لفظاً باللسان بدون حركة المشاعر ، وإنما هو لفظ باللسان مع تأييد القلب وانفعاله معه ، والذكر هو رأس الشكر لذلك قدم الذكر على الشكر (فَاذْكُرُونِي) بالطاعة لقول النبي (ص) (من أطاع الله فقد ذكر الله، وإن قلّت صلاته وقراءته وصيامه (المستحبين) وقراءته القرآن، ومن عصى الله فقد نسي الله، وإن كثرت صلاته وقراءته القرآن (رياءً)) روح البيان ١/٥٥٠.

عن النبي (ص): (أَخْبَرَ اللهُ تَعَاْلَى عَنْ نَفْسِهِ فَقَاْلَ: أَنَا جَلِيْسُ مَنْ ذَكَرَيْ ، يَا إِبْنَ آدَمَ إِذْكُرْنِي فِي نَفْسِكَ أَذْكُرُكَ فِي مَلاً حَيْرٌ مِنْهُ ، وَقَاْلَ: إِذَا عَلِمتَ أَنَّ الْغَالِبَ نَفْسِكَ أَذْكُرُكَ فِي مَلاً حَيْرٌ مِنْهُ ، وَقَاْلَ: إِذَا عَلِمتَ أَنَّ الْغَالِبَ عَيْرُ مِنْهُ ، وَقَالَ : إِذَا عَلِمتَ أَنَّ الْغَالِبَ عَيْمَ عَبْدِي كَذَلِكُ وَأَرَادَ أَنْ يَعْمِقِي الْإِشْتِغَالُ بِي نَقَلْتُ شَهْوَتَهُ فِي مَسْأَلَتِيْ وَمُنَاجَانِيَ ، فَإِنْ كَانَ عَبْدِي كَذَلِكُ وَأَرَادَ أَنْ يَسْهُو وَقَالَ : فَإِذْكُرُونِيَ أَذْكُرُكُمْ بِنِعْمِتِي ، أَذْكُرُونِي بِالطَّاعَةِ أَذْكُرُكُمْ بِالنِعَمِ وَالْمَانِي وَقَالَ : فَإِذْكُرُونِيَ أَذْكُرُكُمْ بِنِعْمِتِي ، أَذْكُرُونِي بِالطَّاعَةِ أَذْكُرُكُمْ بِالنِعَمِ وَاللَّهُ وَقَالَ : فَإِذْكُرُونِيَ أَذْكُرُكُمْ بِالنِعَمِ وَاللَّهُ وَمَانَا وَالْمَالَاقِي وَقَالَ : فَإِذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ بِنِعْمِي ، أَذْكُرُونِي بِالطَّاعَةِ أَذْكُرُكُمْ بِالنِعَمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمُعْلَى عَنْهِ وَاللَّهُ وَمُنْكُ وَلَا اللَّهُ عَنْ فَقُونُ وَقَالَ : فَإِذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ بِيعْمِتِي ، أَذْكُرُونِي بِالطَّاعَةِ أَذْكُرُكُمْ بِالنِعَمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقَالَ : فَإِذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ بِيعْمِتِي ، أَذْكُرُونِي بِالطَّاعَةِ أَذْكُرُكُمْ بِالنِعَمِ وَلَالَاهُ وَالْمَالَالِ وَمَا إِلْكَالَالِهُ وَاللَّهُ وَلَالِكُونَ وَقَالَ : فَإِذْكُرُونِي شِيعْمِقِي ، أَذْكُرُونِي بَالطَاعَةِ أَذْكُرُونِي اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُونَ وَقَالَ : فَإِنْ ذَنُوتُ مِنْ فَي فَرَاعَا وَإِنْ ذَنُوتَ مِنِي فَرَاعَا وَإِنْ ذَنُوتُ مِنْ فَاللَاهُ وَلَكُونَ اللَّهُ وَكُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْعَلَاقُ وَلَالَالِهُ وَلَلْكُونِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلَلْكُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَلْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ

الحكم: (ذِكْرُ اللهِ جَلاءُ الصُّدُورِ وَطُمَأْنِيْنَةُ الْقُلُوبِ) وعن بعض الصادقين (ع) (أنواع الذكر): ذكر اللسان الحمد والثناء ، وذكر النفس الجهد والعناء، وذكر الروح الخوف والرجاء ، وذكر القلب الصدق والصفاء ، وذكر العقل التعظيم والحياء ، وذكر المعرفة التسليم والرضاء ، القلب الصدق والصفاء يَا مَنِ إِسمُّهُ دَوَاءٌ وَذِكْرُهُ شِفَاءٌ ، (وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونِ) الشكر لله وذكر السر الرؤية واللقاء يَا مَنِ إِسمُّهُ دَوَاءٌ وَذِكْرُهُ شِفَاءٌ ، (وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونِ) الشكر الشكر درجات تبدأ بالاعتراف بفضله والحياء من معصيته ، وتنتهي بالتجرد لشكره والقصد إلى هذا الشكر اللفظي الشكر في كل حركة بدن وفي كل لفظة لسان وفي كل خفقة قلب ، انشغلوا بالشكر اللفظي والعملي ، ولما كان الشكر ضده الكفر نحى عن ضده فقال (وَلا تَكْفُرُونِ) الكفر مقابل الشكر فهو كفر النعم وجحدها وعدم الاهتمام بحا وعدم تقدير منعمها ، وهذا تحذير من الله لهذه الأمة فهو كفر النعم وجحدها وعدم السابقة ، إذ كفرت بأنعم الله وقد ترك المسلمون شكر هذه النعم فأصابحم الذل والوبال كقوله ﴿ لَئِنْ شَكَرْتُمُ لاَ زِيدَنَكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَسَدِيدٌ في إبراهيم / و و الإمام على (ع) : (الشُّكُرُ عَصْمَةٌ مِنَ الْفِتْنَةِ)البحار ١٩٥٨/٥٥٣.

## ٣٥١ - ﴿ مَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمُّنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ

خطاب الآية للمؤمنين عامة أن يستعينوا في أمورهم الحياتية العامة بالصبر والصلاة ، فالصبر من أعظم الملكات في تهذيب النفس وهو من عزم الأمور ، والصلاة من أعظم العبادات فهي عمود الدين (إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ) ولم يقل مع المصلين ، وقدّم الصبر على الصلاة ، لأنه على قدر الصبر تكون العبادات وتكون تزكية النفس. معنى الصبر: حبس النفس وتوطينها على احتمال المكاره ، وهو العون على إنجاز كل أمر. أقسام الصبر : ١ - فالصبر على طاعة الله حتى تؤديها، ٢- عن معصية الله حتى تتركها ، ٣- على قدر الله حتى تتحمله. إن الله مع الذين كان الصبر لهم ملكة، فيهوّن الله عليهم المكاره والمشاق ، (إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ) وهذه معية الله خاصة تقتضى محبته سبحانه وهذه منقبة عظيمة للصابرين ، وأمر تعالى الاستعانة بالصلاة فهي صلة بين العبد وربه ، وهذه الصلة بحاجة إلى انفصال عن أمور الدنيا وإتصال بالله تعالى ، وهذا بحاجة إلى حضور القلب فهو لبها عندئذٍ يشعر دخوله على ربه ويقف بين يدي رحمته ، موقف العبد الملتى لنداء ربه الملتزم بمنهجه ، فهذه الصلاة عون على معاناة الحياة ، فهي عامل تربوي مهم تنهي عن الفحشاء والمنكر ، ومن لم تنهه صلاته عن الفحشاء والمنكر فلم يزدد من الله إلا بُعداً ، والصلاة منهاج الصالحين ومرضاة رب العالمين ، وهي حصن من الشيطان ، وقربان كل تقي ، وهي تنزل الرحمة وتدفع النقمة ، عن الإمام على (ع) (الصَّلاةُ مِيزَانٌ فَمَنْ وَفَّى ، اسْتَوْفَى) البحار ٢٦٤/٨٤ وهذه هي الصلاة التي أمر الله أن نستعين بما على كل شيء. (إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ) يؤيدهم ويقودهم ويؤنسهم ولا يتركهم لطاقاتهم المحدودة إنما يمدهم بقوة حين ينفذ زادهم. في نمج البلاغة حكم ٢٩١: (إِنْ صَبَرْتَ جَرَى عَلَيْكَ الْقَدَرُ وَأَنْتَ مَأْجُورٌ، وَإِنْ جَزِعْتَ جَرَى عَلَيْكَ الْقَدَرُ وَأَنْتَ مَأْزُورٌ).

## ٤٥١ - ﴿ وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ يُقَتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُواتُ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلَكِنْ لاَ تَشْعُرُ وَنَ

ولا تتحدثوا عن الذين يقتلون في سبيل الله وخدمة الناس بأنهم أموات ، إنهم قتلوا في الظاهر ولكن حقيقة الموت والحياة لا تقررهما هذه النظرة السطحية الظاهرة ، بل هم أحياء في عالم غير عالمكم (وَلَكِنْ لا تَشْعُرُونَ) بحياتهم إذ ليست في عالم المادة ولا تدرك بالمشاعر بل هي حياة غيبية تمتاز بما أرواح الشهداء على سائر أرواح الناس ، وبما يرزقون وينعمون وإنما حياة روحانية عالية المضامين لا ندرك سرها فهي أكبر من أن توصف. فائدة ١ - من قاتل وقتل في سبيل الله لتكون كلمة الله هي العليا وكلمة أعدائه هي السفلي ، فإنه في حياة محبوبة أجمل مما تظنون وأكمل مما تتخيلون ، إنما حياة القرب من الله تعالى عن النبي (ص) : (تُحققة المُؤمنِ المَوْثُ) البحار ٨٢م١٨٠١ . وفي الآية حث على الجهاد في سبيل الله ، فلو آمن العباد ما للمقتولين الشهداء في سبيل الله من المنازل العليا في الجنة لم يتخلف عن الجهاد أحد، وأمام المجاهدين إما النصر وإما الشهادة وهما إحدى الحسنين. (والشهادة) تعديل كامل لمفهوم الموت متى كان في سبيل الله ، فلو كان للإنسان عدة نفوس تذهب نفساً فنفساً في سبيل الله لهانت وعظمت في جانب الأجر العظيم والمنازل السامية ، ففو الآية دليل : على الحياة في عالم البرزخ وفيه النعيم والعذاب ، والمسمى بعالم القبر بعد مرة ، وفي الآية دليل : على الحياة في عالم البرزخ وفيه النعيم والعذاب ، والمسمى بعالم القبر بعد مرة ، وفي الآية دليل : على الحياة .

عن النبي (ص): (إذا مَاْتَ أحكم فَقَدْ قَاْمَتْ قِيَامَتُهُ) كنز العمال خبر٢١٢٣، وعنه (ص) (يُبْعَثُ كُلُّ عَبْدِ عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْهِ) المصدر السابق، وتشير الآية أن الأرواح جواهر قائمة بأنفسها مغايرة لمادة الجسم تبقى بعد الموت مدركة ، والروح كائن نوراني لطيف شفاف تسري في البدن سيران النار في الفحم وماء الورد في الورد والدهن في السمسم ، حتى تعطي لهذا الجسد المادي الترابي الكثيف الظلمائي قيمته وكرامته ودوره في الحياة. عن النبي (ص) : (فَوْقَ كُلِّ ذِيْ بِرِّ بِرُّ حَتَّى يُقْتَلَ الرَّجُلُ فِيْ سَبِيْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فَلَيْسَ فَوْقَهُ بِرُّ)البحار ٢٤ص ٦١.

٥٥١ - ﴿ وَكَنْبُلُونَكُ مْ بِسَيْءٍ مِنْ الْحَوْفِ وَالْجُوعِ وَتَقْصِ مِنْ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالنَّمَرَاتِ وَبَشْرُ الصَّامِرِنَ ﴾

البلاء: الاختبار والامتحان ويكون بالخير أو الشر ، بالشدة أوالرخاء (وَلَنَبْلُونَكُمْ) الله تعالى يبتلي عباده ويمتحنهم بالمحن كل العباد مؤمنهم وكافرهم ليظهر الإنسان حقيقته لنفسه ، حتى يميز الخبيث من الطيب وهذه سنة الله في جميع عباده ، وما كان الله ليضيع إيمان المؤمنين ، ويكون في المحن منحاً من الله ، وفي المكاره مكارم وفي المشقات راحات ، وبلايا الله بدايات نهاياتها الكرامات ، عن الإمام الحسن العسكري (ع) : (مَا مِنْ بَلِيَةٍ إِلاَّ وَللهِ فيها نِعْمَةٌ تُحِيْطُ بِمَا!) البحار ٣٧٤/٧٨ والبلاء يربيّ النفوس ويظهر جوهرها ، وبالبلاء تعلو النفس على شهواتها ولذاتها المحرمة في سبيل هدف أسمى وبواسطة عقيدة مثلى ، ومن هنا يتبين أهمية البلاء لعباده ليؤهلهم لحمل رسالته والاستقامة

عليها (بِشَيْءِ مِنْ الْحُوْفِ) بقليل من الخوف بأي سبب من الأسباب (وَالجُّوعِ) بشيء يسير منهما لأنه لو إبتلاهم بالخوف كله أو الجوع لهلكوا، والمحن تمحّص لا تملك ، وأخبرهم قبل وقوعه ليوطئوا عليه نفوسهم ويسهل لهم الصبر عليه (وَنَقْصِ مِنْ الْأَمُوالِ) بالسرقة والإغارة وأخذ الظلمة منه وقطاع الطرق والخسران (وَالأَنفُسِ) ذهاب الأحباب والأقارب والأصحاب (وَالثَّمَرَاتِ) الحبوب والأشجار كلها والخضر (وَبَشِّرْ الصَّابِرِينَ) الناس قسمان : جازعين وصابرين ، الجازعين جرى عليهم القدر وهم مأجورون ، وهكذا لا يدرك جرى عليهم القدر وهم مأجورون ، وهكذا لا يدرك الناس ما يحبون إلاّ بصبرهم على ما يكرهون ﴿وَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ الطور/٨٤. فائدة : (الصبر) : توطين النفس على إحتمال المكاره عن الإمام الحسين (ع): (هَوَّنَ عَلَيَّ مَا نَزَلَ بِيَّ أَنَّهُ البحاره ٤صة ، ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَرْمُ لَوْ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ ﴾ النحل/٢٦٨. ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا وَاسْبِرْ عَلَى مَا أَمُور ﴾ لقمان/١٧.

## ١٥٦ - ﴿ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتُهُ مُ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ مِرَاجِعُونَ ﴾

# ١٥٧ - ﴿أُولَيْكَ عَلَيْهِمْ صَكُواتُ مِنْ مَرَبِهِمْ وَمَرَحْمَةٌ وَأُولَيْكَ هُمْ الْمُهَّدُونَ ﴾

الصلاة من الله التكريم والتفخيم وعلو المنزلة فهي الرأفة بعد الرأفة ، ورحمته تعالى : الرفق بحم والهداية للتي هي أقوم والإنعام عليهم فهي الرحمة بعد الرحمة ، وهذا هو جزاء الصابرين ، الصلاة من الإنسان لله الدعاء ، والصلاة من الله للإنسان الرحمة ، والصلاة من الملائكة للإنسان الإستغفار. المعنى أولئك الصابرون لهم من ربحم رعاية خاصة على ما فعلوا وأحسنوا ويدعمهم

برحمة واسعة يجدون أثرها في برد قلوبهم (وَأَوْلَئِكَ هُمْ الْمُهْتَدُونَ) الى طريق الصواب وتليق بهم الهداية التي يتغلبون بها على جميع المصاعب والمصائب ، هداية لا ضلالة فيها ، بل فيها الرشاد والسداد وتزكية النفس وتحليها بمكارم الأخلاق. فائدة: إن الله يضع كل معاناتهم في كفة ، ويضع في الكفة الأخرى صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون ، انه لا يعدهم نصراً ولا مغانم لا يعدهم إلا صلوات الله ورحمته ، لقد كان الله يعد المؤمنين لأمر أكبر من حياتهم ويجردهم من كل غاية دنيوية ، فلا يتطلعون إلا رضا الله وصلواته ورحمته بهم ، هذا هو الهدف الكبير ، هذه التربية النموذجية المميزة التي أخذ القرآن بها أصحابه ، يريد استخلاصهم لله وتميزهم عن عامة الناس (الله يُعْبَى إلَيْهِ مَنْ يَشِهُ إلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ الشورى / ٢٠.

الصَّفَا وَالْمَرْوَةِ نِ جَبِلان صغيران بمكة قريبان من الكعبة يسعى بينهما الحاج والمعتمر سبعة أشواط (شَعَائِرِ اللهِ) جمع شعيرة وهي من التقوى والعلامة على التقوى ، والشعائر : علامات ، كل ما تعبدنا الله به من أمور الدين كالطواف والسعي والأذان والصلاة ونحوه ، فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ: لا إثم عليه، وَمَنْ تَطَوَّعَ : التطوع التبرع به من عند نفسك من غير أن يكلفك به أحد ، أَوْ اعْتَمَر : العمرة بمعنى الزيارة المخصوصة ، العمرة كالحج وهي داعمة ومحصنة له ولكن لا وقوف بما بعرفة ولا مبيت في المزدلفة ولا رمي جمار في منى ، المعنى : يبين الله أن الصفا والمروة من الأماكن والشعائر التي يتعبد الإنسان فيها لأمر الله تعالى ، ويشكل السعي بينهما أحد مناسك الحج والعمرة ، بل جعل الله هذين الجبلين من الشعائر التي هي من تقوى القلوب ﴿وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ عَر حب وازداد فهو خير يشكره الله له ويمنحه عطاءه ورضاه (فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوْ اعْتَمَرَ فَلا حَبَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوَّفَ هِمَا وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ اللهُ شَاكِرٌ عَلِيمٌ) عن النبي (ص) : (حُذُواْ عَتِي حَلَامٍ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوَّفَ هِمَا وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ اللهُ شَاكِرٌ عَلِيمٌ) عن النبي (ص) : (حُذُواْ عَتِي مَنْ اللهُ شَاكِرٌ عَلِيمٌ) عن النبي (ص) : (حُذُواْ عَتِي مَنْ اللهُ أَنْ يَطُوّفَ هِمَا وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ اللهُ شَاكِرٌ عَلِيمٌ) عن النبي (ص) : (حُذُواْ عَيِّ مَنْ اللهِ اللهِ عَلَامٍ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوّفَ هِمَا وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ اللهُ شَاكِرٌ عَلِيمٌ) عن النبي (ص) : (حُذُواْ عَيِّ مَنْ النبي (ص) : (حُذُواْ عَيِّ مَنْ النبي المِنْ عَلَاهِ عَلَى المَنْ عَلَاهُ اللهُ اللهُ المَاكِرُ عَلِيمٌ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ اللهُ المَنْ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ المَنْ عَلَاهُ المِنْ عَلَاهُ المُنْ عَلَاهُ عَ

فائدة :  $1 - (\hat{m})$  كِرْ عَلِيمٌ) الشاكر الشكور من أسماء الله الحسنى ، الذي يقبل من عباده اليسير ويجازيهم عليه بالكثير وكأن الشكر من الرب للعبد فيه دلالات (عَلِيمٌ) بمن يستحق الثواب والعقاب. Y - السعي بين الصفا والمروة يشعر بتضحيات العائلة الإبراهيمية المسلمة، كما يشعر بلزوم التحرك الجاد والسعي الواعي في حياته كلها ، وأنه يتذكر إنطلاقة الدعوة الفتية المحدودة لإبراهيم (ع) حتى تصبح دعوة عالمية من على الصفا. Y - الفرق بين شعائر الله وشعائر الناس ، شعائر الله فهي من تقوى القلوب وتؤدي إلى التقوى وتؤثر بالأمة نحو التقوى ، أما شعائر الناس التي يحتفلون بما بمناسبات مختلفة إن أدّت إلى نفس النتيجة فهي شعائر الله وإلا فلا شعائر من دون تقوى وإلى التقوى . Y - ميّز القرآن الكريم بين الطواف الجاهلي والطواف الرسالي بارتباط دون تقوى وإلى التقوى .

الأمر بالله سبحانه والإلتزام بمنهجه فيكون شعيرة من شعائر الله. ٥- عن الإمام الصادق (ع): (جُعِلَ السَّعْيُ بَيْنَ الصَّفَاْ وَالْمَرْوَةِ مَذَلَّةٌ لِلْجَّبَّارِيْنَ) نور الثقلين ١٤٥/١، وتهذيب النفس للمؤمنين وطاعة وقربى لله رب العالمين، وامتثال أمره سبحانه لنيل رضاه ﴿وَرِضْوَانٌ مِنْ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ التوبة/٧٢.

9 < ١ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنْرَأَنَا مِنْ الْبَيْنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَاهُ لِلنَاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَيْكَ يَلْعَنَهُ مُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُ مِنْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُ مِنْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُ مِنْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُ مِنْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُ مُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُ مِنْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُ مِنْ اللَّهُ وَيُلْعِنُهُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُ مِنْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُ مِنْ اللَّهُ وَيَلْعَلُوا وَاللَّهُ وَيُعْلِقُونَ اللَّهُ وَيُعْلِقُونَ اللَّهُ وَيُعْلِقُونَ اللَّهُ وَيُعْلَقُونَ اللَّهُ وَيُعْمَلُونَ اللَّهُ وَيُولُونَ اللَّهُ وَلُهُ وَيُعْلِقُونَ اللَّهُ وَيُعْلِقُونَ اللَّهُ وَيُعْلِقُونَ اللَّهُ وَيُعْلِقُونَ اللَّهُ وَيُعْلِقُونَ اللْعَلَاقِ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَلِلْعُلُونَ اللْعَلَالِقُونَ اللْعَلَاقُ وَاللَّهُ وَلِلْعُلُونَ اللْعَلَاقِ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَلِمُ اللْعَلَاقُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَالَعُلُونَ اللْعَلَاقُ وَالْعِلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِمُونَا اللْعَلَاقُ وَاللَّهُ وَالْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْوَالِقُونَ اللْعَلَاقُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللَّهُ اللْعُلِقُ اللْعُلُولُ اللللْعُلُولُ اللللْعُلِقُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ الللْعُلِقُ اللْعُلُولُ اللللللْعُلُولُ اللللْعُلُولُ الللللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللللْعُلُولُ اللَّهُ اللللْعُلُولُ اللللْعُلُولُ اللْعُلُولُ الللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللللْعُلُولُ اللْعُلِلْعُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللللْعُلُولُ اللللْعُلِمُ الللْعُلُولُ الل

يكتمون: يخفون الحق ويغيرون الحقيقة ويتلاعبون في أصول الدين وفروعه ، الآية نازلة في أهل الكتاب وحكمها عام يشمل كل كتمان حق ، لأن لفظ الكتمان عام وحكم الآية شامل لكل من كتم علماً فرض الله بيانه للناس ، عن النبي (ص) (في الآية): (مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ يَعْلَمُهُ فَكَتَمَهُ أُلِمْ وَنْ اللهِ بَيانه للناس ، عن النبي (ص) (في الآية): (مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ يَعْلَمُهُ فَكَتَمَهُ أُلِمِ مَنْ اللهِ بَلِجُوْمٍ مِنْ نَارٍ) مواهب الرحمن ٢ ص ٢٦٣، ومن يرى حرمات الله تنتهك والدين يُحرَّف عن مقاصده ، ويرى البدع تمحو السنن والباطل يقوى على الحق وهو لا ينتصر بيد ولا بلسان ولا بالقلب يكون ممن استحق وعيد الآية في اللعن لإنه خائن ، ولقد لعن الله الذين كفروا من بني إسرائيل وبين سبب لعنهم بقوله : ﴿كَانُوا لا يَتَنَاهُونَ عَنْ مُنكَوٍ فَعَلُوهُ المائدة كفوءة تقوم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر (مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ) من بعد توضيحه لهم في الكتب بالمعروف والنهي عن المنكر (مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ) من بعد توضيحه لهم في الكتب بالمعروف والنهي عن المنكر (مِنْ بَعْدِ مَا بَيَنَاهُ لِلنَّاسِ في الْكِتَابِ) من بعد توضيحه لهم في الكتب طنعته أهواؤهم (أُوْلَئِكَ يَلْعَنُهُمْ اللهُ) اللعن: الطرد من الرحمة ، والتوجه إلى النقمة والعذاب عاقبهم ويعدهم عن رحمته بسبب إخفائهم للحقائق الضرورية (وَيَلْعَنُهُمْ اللهُ) اللعن من يعاقبهم ويعدهم عن رحمته بسبب إخفائهم للحقائق الضرورية (وَيَلْعَنُهُمْ اللهُ) اللعن من الملائكة والناس والحيوانات الدعاء عليهم بالطرد من رحمة الله (بلسان الحال أو بلسان المقال) ويقولون لعنة الله على الظالمين ، وحرمانهم خير الدارين لبيان قبح هذا العمل وأخطاره.

1- اللعن: الطرد في غضب وزجر ، فهم مطاردون من الله ومن عباده في كل مكان، وهذا ما تقتضيه خيانتهم للعلم واستهانتهم بأحكام الرسالة التي يريد الله تبليغها لكل الناس فهو تشنيع عليهم وفضح لجرمهم ورميهم بكل سوء ، عن النبي (ص): (إِذَاْ ظَهَرَتِ الْبِدَعُ فِيْ أُمَّتِيْ فَالْيُظْهِرِ الْعَالِمُ عَلِيهَ وَفِضح لجرمهم ورميهم بكل سوء ، عن النبي (ص): (مَنْ تبسّم في وجه مبتدع فقد أعان على عَلِمَهُ وَإِلاَّ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ) الكافي ١/٤٥، عن النبي (ص): (إِذَاْ حَرَجَتْ اللَّعْنَةُ مِنْ فِيْ صَاْحِبِهَا نَظَرَتْ فَإِنْ هَرَجَتْ اللَّعْنَةُ مِنْ فِيْ صَاْحِبِهَا نَظَرَتْ فَإِنْ وَجَدَتْ مَسْلَكًا فِي الَّذِي وُجِّهَتْ إِلَيْهِ وَإِلا عَادَتْ إِلَى الَّذِي حَرَجَتْ مِنْهُ)! كنز العمال خبر ١٦٩٨ وَجَدَتْ مَسْلَكًا فِي القرآن له دلالة واسعة فهو أريد به تحديد صفة الجماعة المنحرفة التي تستحق اللعن ، ولاسيما إذا كانت في موقع قيادي يقتدى بفعلها ، ولم يُرد باللعن تخصيص الأسماء وتحديد الشخصيات ، ٣- كتمان الحق والحقيقة في علوم الدين وغيره مع الضرورة في إظهارها من أعظم الشخصيات ، ٣- كتمان الحق والحقيقة في علوم الدين وغيره مع الضرورة في إظهارها من أعظم

فائدة:

الكبائر والجرائم التي تستحق اللعن لذلك جاءت كلمة (يكتمون) بالمضارع المستمر لاستمرارهم بالكتمان يقابلها استمرار اللعن عليهم لاستمرارهم بالخيانة ، وهذا حكم عام يشمل جميع الكاتمين للحق عبر التأريخ وإن كان للكتمان صوراً وأشكالاً متنوعة.. وكلها تستحق اللعن لأنهم يصادرون حق الناس في هدايتم. والفرق بين السب واللعن : السب : الشتم القبيح ﴿ وَلا تَسُبُّوا اللَّهِ عَدُواً بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ الأنعام/١٠، عن الإمام علي (ع) : (إِنِي أَكْرَهُ أَنْ يَدُعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُواً بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ الأنعام/١٠، عن الإمام علي (ع) : (إِنِي أَكْرَهُ أَنْ تَكُونُوا سَبَّابِينَ، وَلَكِنَّكُمْ لَوْ وَصَفْتُمْ أَعْمَاهُمْ وَذَكَرْتُمْ حَاهُمُ كَانَ أَصْوَبَ فِي الْقَوْلِ) شرح النهج ١١ص ٢١. عن النبي (ص) : (تَنَاْصَحُواْ فِي الْعِلْمِ ؛ فَإِنَّ خِيَاْنَةَ أَحَدِكُم فِي عِلْمِهِ أَشَدُّ مِنْ خِيَاْنَتِهِ فِي مَالِهِ ، وإنَّ اللهَ سَائِلُكُم يَوْمَ الْقِيَاْمَةِ) البحار ٢ص ٢٨، راجع (البقرة/ ١٧٤).

## • ١٦ - ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا فَأُولَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِ مُ وَأَنَا التَّوَابُ الرَّحِيبُ

استثناءً من الآية السابقة مع تقييد توبتهم ببيان ما كتموا من الحق (إلا الله بالله الله بصدق فلا يكتمون الله حديثا (وَأَصْلَحُوا) وصلح أمرهم وتداركوا واستغفروا وأنابوا ورجعوا إلى الله بصدق فلا يكتمون الله حديثا (وَأَصْلَحُوا) وصلح أمرهم وتداركوا خطاهم (وَبَيَّنُوا) فبينوا الحق للناس صراحة ما كانوا أخفوه من قبل (فَأُوْلَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ) من تاب من الذنب كمن لا ذنب له ، أولئك يرجع الله عليهم بالرحمة (وَأَنَا التَّوَّابُ الرَّحِيمُ) التواب : صيغة مبالغة في قبول التوبة ، أقبل التوبة من كل تائب وأرحمه ﴿وَإِنِي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعِمِلُ صَالِحاً ثُمَّ الْهُتَدَى ﴿ مُهُلُ اللهِ بَرَكُ كل ما لا يبغي فعله ، وهي ترغيب للقلوب الواعية التي تخاف من تجاوزها لحدود ينبغي فعله ، وبفعل كل ما ينبغي فعله ، وهي ترغيب للقلوب الواعية التي تخاف من تجاوزها لحدود الله ، لأنه ﴿مَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١ ، فائدة : ١ - تعتبر الآيتان أن العلوم الإسلامية تكليف وليس تشريفاً ، ومسؤولية وليست جاهاً وامتيازاً ، عن النبي (ص) : (كُلُّ المنزه عن البدع والتنازع والغلو والأهواء؟ في غرر الحكم: (مَنْ لاَيَعْرِفُ قَدْرُهُ يَتَعَدَّى طَوْرَهُ). ٢ - للاحظ لعنة الله للشيطان ﴿وَإِنَّ عَلَيْكَ لَغْنَتِي إِلَى يَوْمِ الدِّينِ ﴾ ص/٧٧ ، هي نفس اللعنة للذين نلاحظ لعنة الله للشيطان ﴿وَإِنَّ عَلَيْكَ لَغْنَهُمْ اللهُ ﴾ البقرة/ ٥٠ ١٠.

## ١٦١ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَا تُوا وَهُ مُ كُفًّا مُنَّا أُولَيْكَ عَلَيْهِ مُ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلارْكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾

الذين يصرون على كفرهم وتكذيبهم وعنادهم فهؤلاء سبيلهم سبيل الشيطان ، وجعل العلماء الكاتمون لعلمهم الحق ولا يعملون بعلمهم ولا يعلمون الناس أهم العلوم الإسلامية جعلهم شركاء الشيطان الرجيم في لعنه ﴿وَإِنَّ عَلَيْكَ اللَّعْنَةَ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ الحجر/٢٥ ، جعلهم في خانة واحدة. (وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ) حتى مرت الفرصة وإنتهت المهلة من عمرهم المحدود (أُوْلَئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ) ، إنهم أغلقوا على أنفسهم باب التوبة المفتوح إلى حد الموت ولكنهم

ماتوا وهم كفار أولئك عليهم لعنة مطبقة لا مفر منها ، لعنة في غضب وزجر وطردٍ من الرحمة ، إنهم منبوذون من العباد ومن رب العباد ، ومنبوذون في الأرض وفي السماء على السواء وبالتالي يليق بمم الخلود في جهنم. فما أشد لهجة هذه الآية وأعظم أمرها وحكمها!

#### 177 - ﴿خَالِدِينَ فِيهَا لا يُخَفَّفُ عَنْهُ مُد الْعَذَابُ وَلا هُمُ مُنِظَمُ وَنَ ﴾

وفي جهنم لا يخفف عنهم ولا يسمع إليهم ولا يتلقاهم صدر فيه حنان ولا لسان فيه تحية ، وإذا استغاثوا لا يغاثون لأنهم هم الذين أساؤوا لأنفسهم وقادوها إلى الخسران بإصرارهم على الكتمان للعلوم المهمة فماتوا على اللعن (وَلا هُمْ يُنظُرُونَ) لا يمهلون ليعتذروا وبالتالي خلود في جهنم. فائدة: والسر بلعن الملائكة والناس مع أن لعن الله وحده يكفي في خزيه ، للدلالة على أن جميع من يعقل من يعلم كفره وعناده من العوالم العلوية والسفلية يراه أهلاً للعن الله ومقته ، ولدى جميع من يعقل ويعلم ، ومن استحق العذاب من الله الرؤوف الرحيم ، فماذا يرجو من سواه من عباده ؟

#### ١٦٣ - ﴿ وَالْهُ كُمْ إِلَّهُ وَاحِدُ لا إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾

يؤكد القرآن الكريم في كل مناسبة على الوحدانية لله تعالى لأنها القاعدة الأساسية في الإسلام ، فإذا قويت قوي كل شيء وإذا انهارت انهار كل شيء يعيد ذكر هذه الحقيقة ليقيم على أساسها سائر التشريعات والتكاليف ، ثم يذكر من صفات الله هنا (الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ) فمن رحمته السابغة العميقة الدائمة تنبثق كل التشريعات والتكاليف (لا إله إلا هو) لا يسمى غيره إلها ، فهو إله واحدٌ متوحد متفرد في ذاته واسمائه وصفاته وأفعاله فليس له شريك في ذاته ولا كفؤ له ولا مثيل ولا نظير ولا خالق ولا مدبر غيره ، فهو المستحق للعبادة (الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ) وهوسبحانه المختص وحده باجتماع هاتين الصفتين الجامعتين ، كما أنه المختص وحده بصفة (الرَّحْمَنُ) فبرحمته وجدت المخلوقات وبرحمته حصلت لها أنواع الكمالات وبرحمته اندفع عنها كل نقمة ، وبرحمته عرّف عباده بنفسه. من دعاء الصباح للإمام علي (ع) : (يًا مَنْ دَلَّ عَلى ذَاتِهِ بِذَاتِهِ وَتَنَزَّهُ عَنْ لَحُانُسَةٍ خَلُوقاتِهِ وَجَلَّ عَنْ مُلاءَمَةِ كَيْفِينَاتِهِ، يَا مَنْ قَرُبَ مِنْ حَطَرَاتِ الظُنُونِ وَبَعُدَ عَنْ لَحَظانِ الْعُيُونِ وَعَلِمَ بِمَا كَانَ قَبْلَ عَنْ مُكانِّة فَمِنْ اللَّهِ فَا الله المناع النعم الظاهرة والباطنة عليكم. ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللّهِ الناء المناع النعم الظاهرة والباطنة عليكم. ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللله الناء الناء الناء المناع النعم الظاهرة والباطنة عليكم. ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللله الناء الناء

١٦٤ - ﴿إِنَّ فِي خُلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَمْرُضِ وَاحْتِلافِ اللَّهِلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَغُمُ الْنَاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنْ
 السَّمَاء مِنْ مَاء فَأَحْيَا بِدِ الأَمْرُضَ بَعْدَ مَوْقِهَا وَبَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَة وَتَصْرِفِ الرَّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَمْرُضِ لآيَاتِ لِلسَّمَاء مِنْ مَا وَلَا مُرْضَ لَآيَاتٍ لِلسَّمَاء مِنْ السَّمَاء مِنْ السَّمَاء وَالأَمْرُضِ لآيَاتٍ لِلسَّمَاء مِنْ مَا وَلَا مُرْضَ لِآيَاتِ لِلسَّمَاء مِنْ السَّمَاء وَالأَمْرُضِ لآيَاتٍ وَالشَّمَاء فَاللَّهُ مَنْ السَّمَاء وَالْأَمْرُضِ لَا يَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ السَّمَاء وَالْأَمْرُضِ لَهُ إِلَيْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ السَّمَاء وَالْأَمْرُضَ لَا يَعْمُ اللَّهُ مَنْ السَّمَاء وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ السَلَاقُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ إِلَيْ الللَّهُ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعْلِقُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ

في هذه الآية دلائل على وحدانية الله ورحمته ، ومن هذه الدلائل الترابط الكوني الهائل بين نظام الأرض ونظام الأجرام السماوية التي قد تبعد عنها ملايين السنين الضوئية ، والذي يهيء الله تعالى

الأجواء المناسبة لبقاء حياة الإنسان والكائنات في هذا الكوكب (وَاخْتِلافِ اللَّيْل وَالنَّهَارِ) تعاقبهما على الدوام ، وزيادة طول أحدهما وقصر الآخر وهذا ما يسبب اختلاف الضوء الوارد لكل بقعة من الأرض ، لكي تلائم الزرع وحاجة الناس ، في اختلافهما يكون الحر والبرد والأجواء اللطيفة المتوسطة بينهما ، وما نشأ عن ذلك من الفصول الأربعة (وَالْفُلْكِ الَّتي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ عِمَا يَنفَعُ النَّاسَ) السفن التي تنقل الناس وتجاراتهم وصناعاتهم عبر البحار إلى أقطار الأرض المختلفة فهي تفتقر إلى الله في وجودها ، وفي قوة دفع الماء التي تجعلها تطفو ، ما تقوم به مصالح الناس ، فمن الذي ألهمهم صنعتها وأقدرهم عليها ؟ ومن الذي سخر لهم البحر تجري فيه ؟ فهل هذه الأمور المنظمة حصلت بلا منظم لها ؟ وهل استقل بعملها الإنسان الذي خلقه الله من ضعف ؟ إن الذي سخر هذه الأنظمة خالقها ومدبرها منظم أمرها لا يعجزه شيء ، ودور الإنسان أن جعله الله جزءاً من أجزاء الأسباب التي بما وجدت أنظمة الكون ، فهذا يدل على رحمة الله بخلقه (وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنْ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِمَا) فأظهرت بعذا الماء النازل من السحاب الحياة والأقوات التي لا يعيش الناس بدونها إنه لطف الله بعباده ، فيوجب أن يكون معبودهم وربحم ، فَإِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللهَ ، وَإِذَا اِسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ (وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلّ دَابَّةٍ) نشر الدواب المتنوعة فمنها يأكلون من لحمه ويشربون من لبنه ومنها ما يركبون وما يحرسهم ونحوها ، والله القائم بأرزاقهم (وَتَصْريفِ الرّياح) التي تتعدد وظائفها : باردة وحارة جنوبية وشمالية تارة تكون رحمة وتارة ترسل بالعذاب ، فالله هو المصرف لها حسب المصالح العامة ﴿وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِحَ ﴾ الحجر/٢٢ (وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّر بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْض) وهو بخار الماء المتكاثف فإن علا كان سحاباً وإن قرب من الأرض كان ضباباً. (لآياتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ) هذه دلالات لقوم يدعوهم التفكر إلى الإيمان بالله ، فيستدلون بهذه الأشياء على أن لكل نظام منظم ، ولكل وجود موجد ، ولكل مخلوق خالق، ولكل تدبير مدبِّر ، ولكل تقدير مقدِّر عن الإمام الصادق (ع): (الْعَقْلُ مَاْ عُبِدَ بِهِ الرَّحْمَنُ وَأُكْتُسِبَ بِهِ الجِّنَانُ) الكافي١ص١١ لأن بالعقل يدرك الإنسان حقائق الأشياء ويفهم غاياتها ، وفي كل شيء له آية تدلُّ على أنه واحد. فائدة : الرياح تختلف في معناها عن الريح ، الرياح مبشرات بالخير ، والريح للشر والعذاب ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ يُرْسِلَ الرّيَاحَ مُبَشِّرَاتٍ ﴾ الروم/٤٦، ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ الرِّيحَ الْعَقِيمَ ﴾ الذاريات/٤١.

٥٦٠ - ﴿ وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يَنَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَندَاداً يُحِبُّونَهُ مُ كَحُبِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبَّاً لِلَّهِ وَكُوْ يَرَى الَّذِينَ طَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ اللَّهِ الْدَينَ الْمُدَابِ ﴾ الْعَذَابِ أَنَ الْقُوَةِ لِلْهِ جَمِيعاً وَأَنَ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ ﴾

أنداداً: أمثالاً ونظراء مخالفين رؤساء وقادة ، عن الإمام الباقر (ع): (الأنداد: أَئمةُ الظلم وأشياعُهُم يَعبوهُم ويُعظمونُهم ويَنقادونَ لهَمٌ) من دون الله. هؤلاء الأنداد والنظراء والمثلاء يساويهم

في الله بالعبادة والمحبة والتعظيم والطاعة!! هذه الحالة مناقضة لتوحيد الله ، هؤلاء الذين يتخذون مع الله نداً له ويجعلونهم مثل الله في الرزق والتدبير ، ويعبدونهم ليقربوهم من الله ، هؤلاء ظالمون لأنفسهم لأنه ﴿مَنْ يَتَعَدُّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١ ، هؤلاء جعلوا المخلوق كالخالق لأن المخلوق ليس نداً لله ، وإنما إتخذوه نداً محبوباً كحب الله ، والله تعالى المستحق للمحبة الكاملة (وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبّاً لِلَّهِ) إنهم أحبوا الله الذي يستحق المحبة الكبرى ، والجهلاء أحبوا من لا يستحق من الحب شيئاً ، ومحبة الجهلاء عين شقاء العبد وفساده ، فهم مشركون بمذا الحب الذي لا يصدر من مؤمن موحّد لله (وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبّاً لِلَّهِ) وهنا نظرية القرآن الكريم في الحب: جاء حب المؤمنين لله على درجة (أَشَدُّ) وهو مبالغة الحب وأعظم الحب ، فهو تعبير جميل وجليل وشفاف وينفذ في المشاعر لأنه نابع من الصدق والإيمان والعلم ، فالصلة بين المؤمن وبين الله تعالى على أساس أشد الحب ، وأقرب القرب ، وأكثر الجذب ، حب التآلف والتعاطف والترابط والتذّوق لطعم الحب ، حب الموازنة الكبرى مع كل حب ، إنه حب المقياس مع من تحب وكيف تحب ولماذا تحب؟ فحب الله يبقى هو الأشد في كل حالات الموازنة ، ويبقى حب الله هو المقياس والمعيار الصحيح لكل حب، إن المؤمنين لا يحبون شيئاً كحبهم لله عز وجل ، يحبون الله بدرجة (أَشَدُّ) أعلى درجات الحب ، ويحبون ما دونه حباً شديداً وليس أشد ، لا يحبون أنفسهم ولا أموالهم ولا أزواجهم ولا مساكنهم ولا أولادهم ولا تجارتهم. إلخ ونحوها، الحب الأشد ، ولكن حبهم لله عز وجل يكون فقط بدرجة أشد! فيكون هو المقياس لكل حب، وهكذا نتعلم أن الحب في الله والبغض في الله هو الإيمان الصحيح والحب الصحيح والبغض الصحيح وهو المقياس الصحيح. لكل حُبُّ وكراهية ، فعلينا أن نحب ما يحبه الله ونبغض ما يبغضه الله فهو نعم الميزان لكل أنواع الحب والبغض بل هو أفضل الأعمال. عن النبي (ص) : (إِنَّ أَوْنَقَ عُرَى الإِسْلاَم أَنْ تُحِبَّ فِي اللهِ، وَتُبْغِضَ فِي اللهِ) كنز العمال الخبر٢٤٦٥ وعنه (ص) : (مَاْ تَحَاْبٌ إِثْنَاْنِ فِي اللهِ تَعَاْلَى إلاَّ كَاْنَ أَفْضَلُهُمَا أَشَدُّهُمَا حُبًّا لِصَاحِبِهِ)كنز العمال خبر ٢٤٦٤٨.

(وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا) الذين إتخذوا لله أنداداً يحبونهم كحب الله ، فجعلوا حب المخلوق المرزوق بمنزلة حب الخالق الرازق ، اعتقاداً منهم بأن لهم قدرة وتأثيراً ورزقاً ، فهم إختلت عندهم موازين الحب الصحيح ومعاييره الدقيقة ، فخلطوا بين الحب الأشد لله والحب الشديد للأنداد (إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ) جزاء حبهم البائس هذا المضطرب (أَنَّ الْقُوَّةَ لِللهِ جَمِيعاً) فهو الذي خلق الأنداد التي أحبوها فأضرهم هذا الحب لأنهم لم يعرفوا موازين الحب الصحيح ، لو علم هؤلاء الذين إختل عندهم موازين الحب الشريف لتعلقوا بالحب الأشد لله تعالى، ولكنهم عرفوا هذه الحقيقة الضخمة بعد فوات الأوان ، بعد أن خسروا أنفسهم ، فما الفائدة أن أربح كل شيء ، وأخسر أهم شيء

وهي نفسي ؟! ولو عرفوا أن الله وحده هو المهيمن في يوم القيامة وأنه شديد العذاب. فائدة : ١ - كلُّ شيء شغلت به قلبك وأخذ وقتك عن الله تعالى فقد جعلته في قلبك نداً وبديلاً عن الله بقدر تعلقك به ! ٢ - يكون إتباع (الهوى) نداً لله وبديلاً عن الله لأنه يُعبد من دون الله فأفَرَأَيْتَ مَنْ اتَّخَذَ إِلَمَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللّهُ عَلَى عِلْمٍ الجائية ٢٣٠ ، ومن إتبع الهوى فقد هوى وسقط ولو بعد حين، لأن بدايته يغر ويسر ونمايته يضر ﴿بَلُ اتّبَعَ الّذِينَ ظَلَمُوا أَهْوَاءَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ الروم ٢٩٠. ٣ - (أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعاً) بما يتصرف في كل الوجود في تدبير عالم الآخرة هي عين القوة التي تدبر عالم الدنيا ، وإنهم كانوا ضالين حين لجئوا إلى قوة غير قوة الله ، وأشركوا معها غيرها وكان ذلك سبب عقابهم الشديد، في غور الحكم: (وَالْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ).

١٦٦ - ﴿إِذْ نَبَرًا الذينَ اتُّبعُوا مِنْ الَّذِينَ اتَّبعُوا وَمَرَّاوا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِعَدُ الأسبابُ

التبرؤ: مبالغة في البراءة وهو التنصل والتباعد ممن يكره قربه ، البيعها : الرؤساء يتبعهم الناس ، التبعيل التبعيل التبعيل التبعين والمتبوعين ، القيادة والقاعدة، في يوم القيامة يرى الناس بأعينهم العذاب ، حين يتبرأ الرؤساء الأنداد الفاسقون الذين إتبعتهم الجماهير بجهل ، تبرؤ من أتباعهم الذين ضلوهم عن سبيل الله في الدنيا ويتنصلون من إضلالهم وتتقطع الصلات التي كانت بينهم وينشغل كل بنفسه تابعاً كان أو متبوعاً، لأنهم كانوا دعماً لسلطتهم الفاسدة وسندوا حكمهم الجائر وصاروا طغاة مثلهم! متى يحصل ذلك؟ عندما يرون العذاب الأليم ، ولكن ذلك لا يجديهم نفعاً لأنه بعد فوات الأوان، فماذا يفيدهم هذا التبرؤ مقابل ما إقترفوه من كبائر السيئات والاعتداءات ، فهم كانوا أدوات ضلال وإضلال بين الناس ، فائدة: وهكذا (الذي لا يَعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ، لا يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأُ ويُحلونه على ما هم عليه من فساد ، (مَنْ زَانُواْ الْحِقّ بِالرِّجَاْلِ ظَلَمُوهُ، وَمَنْ زَانُواْ الرِّجَالَ بِالْحِقِّ وَعِوفُ أَهْلَهُ )، الحق والباطل لا يعرفان بأقدار الرجال ، عن الإمام على (ع) : (إعْرِفُ الْحُقَّ تَعْرِفُ أَهْلَهُ ) أمالي المفيد ص٣.

17٧ - ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لُو أَنَ لَنَا كَرَّةَ فَنَتَبَرًا مِنْهُ مُ كَمَا تَبَرَّءُوا مِنَا كَذَلِكَ يُرِبِهِ مُ اللَّهُ أَعْمَالُهُ مُ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِخَامِ جِينَ مِنْ النَّامِ ﴾

يتمنى التابعون عن عمى لقياداتهم الفاسدة أن يردوا إلى الدنيا ويتبعوا سبيل الحق ، ثم يعودوا إلى يوم المحشر فيتبرأوا من هؤلاء القيادات المجرمة ﴿وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ الأنعام/٢٨ ، إنما هو قول يقولونه ، وأماني يتمنونها على القيادات لما تبرأوا منهم (كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَاهُمُ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمُ ) عندما يرون أعمالهم السيئة فتكون لها أسوأ الآثار على نفوسهم (وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنْ النَّار) بل هم فيها خالدون ، ولاتنالهم رحمة ولاتنفعهم شفاعة ، ولا يفيدهم ندم ولا

تجديهم الحسرات ، وأشد الندامة في يوم القيامة. فائدة : ١ - عن الإمام الصادق (ع) : (قِفْ عِنْدَ كُلِّ أَمْرٍ حَتّى تَعرِفَ مَدْحَلَهُ مِنْ عَجْرِهِ، قَبْلَ أَن تَقَعَ فِيْهِ فَتَنْدَم) البحار ٢٨٣/٧٨، عن الإمام على كُلِّ أَمْرٍ عَتّى تَعرِفَ مَدْحَلَهُ مِنْ أَيْنَ، وَفِيْ أَيْنَ، وَإِلَى أَيْنَ) وعن الإمام الباقر (ع): (هُوَ الرَّجُلُ يَكْسَب (ع) (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ مِنْ أَيْنَ، وَإِنْ أَيْنَ، وَإِلَى أَيْنَ، وَإِلَى أَيْنَ الأَوَّلَ مَا كَسَبَهُ حَسْرةٌ فِيْ مِيْزَانِ الْمَالُ وَلاَ يَعْمَلُ فِيْهِ حَيْرًا فَيَرِنُهُ مَنْ يَعْمَلُ فِيْهِ عَمَلاً صَالِحًا ، فَيْرى الأَوَّلَ مَا كَسَبَهُ حَسْرةٌ فِيْ مِيْزَانِ عَنْ الْمَالُ وَلاَ يَعْمَلُ فِيْهِ حَيْرًا فَيَرِنُهُ مَنْ يَعْمَلُ فِيْهِ عَمَلاً صَالِحًا أَ، فَيْرى الأَوَّلَ مَا كَسَبَهُ حَسْرةٌ فِيْ مِيْزَانِ عَنْ الطّغاة وَلاية فردية يتحملها الإنسان من خلال مواقفه ، الحكرم الطغاة قبل أن يكون لهم تبعاً ، إذاً فالمسؤولية فردية يتحملها الإنسان من خلال مواقفه ، والإنسان يحيا بمواقفه أكثر ثما يحيا بعمره في ضح البلاغة خطبة ١٥٤ (العامل بغَيْرِ علم كالسَّائِرِ عَلَى عَيْرِ الطَّرِيقِ، لاَ تَزِيْدُهُ سُرْعَةُ السَّيْرِ إلا بُعْدَا عَنْ الصَّوْلِة ومريرة. ٣- الآية الكريمة تعلمنا لتحصيل المال والجاه ، ما هي إلاّ لذات قصيرة ولها تبعات طويلة ومريرة. ٣- الآية الكريمة تعلمنا الأساليب الوقائية لكي يتفادى الإنسان من الوقوع في مواقف حرجة ظاهرها يغر وباطنها يضر ، ويكون أكثر وعياً وحرصاً في مواقفه للحفاظ على مستقبله الأخروي والدنيوي.

174 – 179 هيمًا أَبِهَا النَّاسُ كُلُوا مِنَّا فِي الأَمْرُضِ حَلالاً طَيْباً وَلاَ تَتْبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنِّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ ، إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾

بعد أن بين في الآيات السابقة تثبيت وحدانية الله ، ورفض الأنداد والشركاء لله ، بين هنا أنه الرزاق لعباده كلهم وهو الذي يشرع لهم الحلال والحرام ، وأنه يبيح للناس جميعاً أن يأكلوا مما رزقهم الله في الأرض حلالاً طيباً ، وأن يتلقوا منه سبحانه الأمر في الحلال والحرام ويلتزموا به ولا يتبعوا وساوس الشيطان وخطواته وطرقه وأساليبه الخبيثة الكثيرة والمتنوعة ، الذي يزيّن الباطل بزينة الحق ، فهو يأمرهم بالسوء ، ويُسهّل عليهم أن يحللوا ويحرموا بحسب أهوائهم ومصالحهم دون مراعاة منهج الله ويسمي ماليس من الدين بإسم الدين. فائدة : 1 - (خُطُواتِ الشَّيْطانِ) طرقه ، خططه ، والإقتداء به ، إتباع وسوسته. ثم يبين كيفية عداوته وفنون شره وطرق فساده : الشيطان عدو للإنسان والعدو لا يأمر إلاّ بالسوء والمعاصي الكبيرة والفحشاء ، (إِنَّما يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ) يتسلط عليكم كأنه آمر مطاع يغري ويغوي ، فهو يزين إليكم المنكر ويجرأكم على المعاصي فتحللوا الحرام وتحرموا الحلال بلا علم تبعاً لأهوائكم.

المعنى: لا تتبعوا تأثيراته ومداخله ووساوسه ، فيدخل الشيطان لإقناع الإنسان برأيه الضال ويدعمه هواه ومناه والنفس الأمارة بالسوء والجهل والشهوات واللّذات وحب الأنا في نفس الإنسان (إنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُبِينٌ) ظاهر العداوة عند المؤمنين وذوي البصائر كقوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنْ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ الْعراف/٢٠١ ، أما عند متبعي الهوى وحب الأنا فالشيطان سيدهم وقائدهم ومحرض لهم فيدلهم على ما تشتهيه نفوسهم الأمارة بالسوء ، وهو عدو

مبين واضح ﴿ لأَغْوِينَّهُمْ أَجْمَعِينَ ، إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمْ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ص/٨٢-٨٣. ٢- نذكر من خطوات الشيطان باختصار: ١- يأمر بالكفر والشرك ومعاداة الرسول (ص) والرسالة ، ٢-نشر البدع لأنها ضلالات وشهوات وهي أحب إليه من الفسوق، لأن المعصية يتاب منها والبدع لا يتاب منها لأن صاحبها يظنها صحيحة ، ٣- يُشجّع على كبائر الذنوب وأنواعها ، ٤-يتسامح بصغائر الذنوب التي يستهين الإنسان بما، عن النبي (ص) (إِيَّاكُمْ وَمُحُقَّرَاتِ الذُّنُوبِ فإنَّ لكلّ شَيءٍ طالباً) البحار٧٣ص٧٦، ٥- المباحات التي لا ثواب فيها ولا عقاب ، بل عقابَها فوات الثواب الذي فات عليه بإشتغاله بها، ٦-يشغله بالعمل المفضول عما هو أفضل منه ليزيح عنه الفضيلة! ٣- سبب وسوسة إبليس: ﴿لِيَمِيزَ اللَّهُ الْخَبِيثَ مِنْ الطَّيِّبِ ﴾ الأنفال/٣٧، فإبليس دلال على النار والخلافات، وبضاعته الدنيا، ولما عرضها على الكافرين قيل ما ثمنها؟ قال ترك الدين! فاشتروا الدنيا بالدين! لذلك صار، عن الإمام الصادق (ع): (حُبُّ الدُّنْيَا رَأْسُ كُلِّ خَطِيْئَةٍ) البحار ٧٣ ص٧٠، وإعلم أن أكل الحلال الطيب يساعدك على الورع والتعفف ، يورث الرغبة بطاعة الله والقدرة على اجتناب خطوات الشيطان. ٤- عن إبن عباس: (مَاْ خَالَفَ الْقُرْآنَ فَهُوَ مِنْ خُطُوَاْتِ الشَّيْطَاْنِ) الدر المنثور ١٦٧/١، وعن الإمام الصادق (ع): (إيَّاكَ وَخِصْلَتَيْن فِيْهِمَاْ هَلَكَ مَنْ هَلَكَ ، إِيَّاكَ أَنْ تُفْتِيَ النَّاسَ بِرَأْيِكَ ، وَتَدِيْنُ بِمَا لاَ تَعْلَمْ (تعتقد بلا فهم)!) مواهب الرحمن٢/٢، وعن الإمام الباقر (ع) : (سُئِلَ عَنْ حَقِّ اللهِ تَعَالَى عَلَى الْعِبَادِ قَالَ (ع) : أَنْ يَقُوُلُواْ مَاْ يَعْلَمُونَ وَأَنْ يَقِفُواْ عِنْدَ مَاْ لاَ يَعْلَمُونَ). ٥- (وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ) القول على الله بلا علم في شرعه وكتابه وسنة رسوله ، مَا لا تَعْلَمُونَ علم اليقين أنه سبحانه شرَّعه لكم من شعائر دينية ، أو تحليل ما الأصل فيه التحريم، أو تحريم ما الأصل فيه الإباحة، وكل قول بغير علم في أمور الدين مدعاة للشقاق والنفاق والخلاف والكراهية والسوء والفحشاء ، وينهى القرآن عن ذلك ﴿وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولاً ﴾ الإسراء/٣٦. ٦- الفرق بين السوء والفحشاء: السوء: ما يسوءك وقوعه أو عاقبته والفحشاء كل ما يفحش ويتجاوز الحد في قبحه في أعين الناس من المعاصي والآثام وهي أقبح من السوء شرعاً وعقلاً ، أو السوء هو كل الصغائر والفحشاء كل الكبائر التي عليها حدود.

٧- (حَلالاً طَيِباً) يدل أن الأصل في الأعيان الإباحة أكلاً وانتفاعاً، وأن المحرم إمّا محرّم لذاته وهو الخبيث ضد الطيب ، وإمّا محرّم بعارض عرض له وهو ضد الحلال.

• ١٧ - ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ مُ اتَبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

الله وتصوغ عقيدة الأبناء وسلوكهم بغير علم ، وتقييدها عن التفكير الحر النزيه وتلقيها في التقليد الأعمى والإتباع بلا فهم ولا وضوح ، ويفند القرآن هذا الأسلوب عندما يسألهم : هل كنتم ستتبعون آباءكم لو ثبت لكم فسادهم ؟ الجواب لا ، إذن فلينتبه الأبناء المقلدون لآبائهم (أو المتبعون لقيادتهم) إلى أن المقياس هو الحق المؤيد والاستقامة المسددة بالبرهان (أُوَلُوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلا يَهْتَدُونَ)؟! والإستفهام للإنكار والتعجب من حالهم في تقليدهم الأعمى للآباء بلا تعقّل ، وهكذا الذي لا يفكر يكون ضحية الذين يفكرون ، لذلك أصبح عن النبي (ص) (طَلَبُ الْعِلْم فَريضَةٌ عَلَى كُلّ مُسْلِم وَمُسْلِمَةٍ)البحار ١٧٧/١ في نفج البلاغة خطبة ٤٥ ( العامل بغَيْرِ علم كَالسَّائِرِ عَلَى غَيْرِ الطَّرِيقِ الصَّحِيْح لاَ تَزِيْدُهُ سُرْعَةُ السَّيْرِ إلاّ بُعْدَاً عَنْ الصَّوَاْبِ). فائدة : ١- في الآية إرشاد إلى منع التقليد الأعمى وإتباع القيادات بلا علم لمن قدر على الإجتهاد ، ولا ينافي هذا الدليل على تقليد العامة للمجتهدين العاملين خلفاء الرسل وورثة الأنبياء ، تقليدهم في بيان الحكم الشرعي بعد ثبوته بالدليل القاطع ، لذلك لا يجوز تقليدهم بالأصول والعقائد ، وتقليدهم بالفروع بالعبادات والمعاملات العامة كما قال تعالى : ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ النحل/٤٣ ، إذن التقليد قسمان : ١ - تقليدٌ مذموم : يكون من الباطل في الباطل وإلى الباطل وهذا هو الإتباع الأعمى. ٢- تقليدٌ محمود: يكون من الحق في الحق وإلى الحق فإنه من القدوة الحسنة بشرط عدم تعطيل العقل. عن النبي (ص): (اِسْتَفْتِ نَفْسَكَ وَإِنْ أَفْتَاكَ الْمُفْتُونَ)! كنز العمال خبر ٢٩٣٣٩ عن الإمام على (ع): (إِنَّهُ لَيْسَ لِحَالِكِ هَلَكَ مِنْ يَعْذُرُهُ فِيْ تَعَمُّدِ ضَلاَلَةِ حَسِبَهاْ هُدَى ، وَلاَ تَرْكُ حَقّ حَسِبَهُ ضَلاَلَةٌ) البحار ٥٠٥٥.

#### ١٧١ - ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلَ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَالًا يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاءً وَبَدَاءً صُدُّ بُحُدُ عُنْيُ فَهُ مُر لا يَعْقِلُونَ ﴾

تضرب الأمثال للعبرة. مثل الكفار والذين يقلدون آباءهم وقياداتهم المنحرفة عن عمى وجهل ، فلا يتنفعون بالقرآن وبالرسول والرسالة ، مثلهم كمثل الراعي الذي يصيح بغنمه فهي تسمع الصوت والنداء لكنها لا تفهم الكلام ، فهؤلاء الكفار والجهلاء يتبعون الإتباع الأعمى كالدواب السارحة لا يفهمون ما تدعوهم إليه من الحق ، هؤلاء يسمعون القرآن ويصمّون عنه آذاتهم ﴿إِنْ هُمْ إِلاَّ يَفهمون ما تدعوهم إليه من الحق ، هؤلاء يسمعون القرآن ويصمّون عنه آذاتهم ﴿إِنْ هُمْ اللَّانْعَام بَلْ هُمْ أَصَلُ سَبِيلاً الفرقان/٤٤ ، لهذا قال (صُمُّ بُكُمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ) تشبيه بليغ: صم الآذان عن سماع الحق ، بكم خرس عن النطق به ، عمي في البصيرة وإن كانوا يبصرون بالعين ، فهم لا يعرفون مصالحهم ولا يفقهون النصائح ولا يدركون المواعظ البالغة الأهمية ، لأخم أصبحوا كالدواب التي تدبُّ على الأرض همها علفها بل هم أسوأ حالاً من الحيوانات ! ، وإن ظهروا للعيان في مظهر العقلاء ، إذ منحهم الله العقل والحواس والمشاعر فعطلوها. فائدة : (فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ) ليس المراد نفى العقل وإنما تجميده لذا قيل : (مَنْ فَقَدَ حِسًا ، فَقَدْ عِلْمَا) ، اللهم

خلصنا من التقليد الأعمى وتعطيل العقل عن الرؤية المثلى ، وأوصلنا إلى منزلة التوحيد العملي الأسمى إنك سميع مجيب.

## ٧٧ - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَبِيَاتِ مَا مرَهَمَ قَنَاكُمْ وَاشْكُرُ وَاللَّهِ إِنْ كُنتُمْ وَإِيَّاهُ مَعْبُدُ وَنَ ﴾

إنتقل الخطاب من عامة الناس إلى من يلتزم بالتكاليف والأحكام الشرعية ، وإنتقل الخطاب ممن لا يعقل ولا يصغي إلى من يفهم ويستجيب. إن الله ينادي الذين آمنوا لأنهم أقرب الناس إليه ويذكرهم بما رزقهم فهو وحده الرزاق ويبيح لهم الطيبات ، فيشعرهم أنه لم يمنع عنهم طيباً من الطيبات ، والذي حرمه غير الطيب (وَاشْكُرُوا لِلّهِ إِنْ كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ) ويوجههم للشكر فإنه عبادة وطاعة ورضى واستقامة (وَمَنْ يَشْكُرِ النَّاسَ يَشْكُرِ الله) وبِالشُّكْرِ تَدُومُ النَّعَمْ ، ومن شكر الله فقد عبده ومن لم يشكره لم يعبده وحده ، وتدل الآية : أن أكل الطيب الحلال سبب للعمل الصالح وقبوله ، والأمر بالشكر بعد النعم لحفظ النعم الموجودة وإرجاع النعم المفقودة ، ويعمل كفران النعم ونسيان المنعم بالعكس ، إذا كنت في نعمة فارعها فإن المعاصي تزيل النعم. والشكر عصمة من الفتن وأمان من النقم ﴿وَمَنْ شَكَرَ فَإِثَمُ يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي عَنِيٍّ كَرِيمٌ ﴾ كفران النعم ونسيان المنعم بالعكس ، إذا كنت في نعمة فارعها فإن المعاصي تزيل النعم. والشكر عصمة من الفتن وأمان من النقم ﴿وَمَنْ شَكَرَ فَإِثَمُ يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي عَنِيٍّ كَرِيمٌ ﴾ النمل / ٤ ، في ضع البلاغة حكم ٣٠٠ : (أقَالُ مَا يَلْزَمُكُمْ لله ألا تَسْتَعِينُواْ بِنِعْمِهِ عَلَى مَعَاصِيْهِ). فائدة : المنار المحدة الغذائية فهي دافعة إلى الشكر لدوام النعمة (كُلُوا مِنْ طَبِيَاتِ مَا وَيُشْكُرُ عَيْرِي)! روح البيان ١٧٠١ ٢٠ في المأثور يقول الله في الحديث القدسي: (أَنَا أَخْلُقُ وَيُعْبَدُ غَيْرِي ، وَأَنَا أَرْرُقُ

## ٣٧١ - ﴿إِنَّمَا حَرْمَ عَلْيَكُمُ الْمُنِيَّةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنرِمِ وَمَا أُهِلَّ بِدِلِغَيْسِ اللّهِ فَعَنْ اضْطُرَ عَنْدَرَ مَاغٍ وَلا عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ مُرَجِيدٌ ﴾

حرم الله في هذه الآية أربعة أنواع وهي غير الطيبات (الخبائث): ١- الْمَيْتَةَ: وهي كل حيوان مات من غير تذكية شرعية. ٢- الدَّمَ: المراد به الدم المسفوح المتميز عن اللحم لأن ما إختلط باللحم معفو عنه. ٣- كَمْ الْخِنزِيرِ: وشحمه وجميع أجزائه ، وخص اللحم بالذكر لأنه أهم الأجزاء التي ينتفع بها. ٤- وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ : الإهلال: رفع الصوت بالتسمية ، وإغلال اللجزاء التي ينتفع بها. ٤- وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ : الإهلال: رفع الصوت بالتسمية ، وإغلال المطر: شدة إنصبابه ومنه إهلال الصبي: صياحه عند الولادة والإهلال لغير الله هو الذبح لغيره سبحانه وما ذكر عليه حين الذبح غير اسم الله سبحانه (فَمَنْ اضْطُرُ غَيْرَ بَاغٍ) الباغي من يفعل الحرام من غير ضرورة، المضطر: الذي يخاف الضرر على نفسه إذا لم يتناول المحرم أو يخشى حدوث الضرر أو أكرهه طاغية على أكل أو شرب المحرم ، بحيث إذا لم يفعل حصل له الضرر في نفسه أو عرضه أو ماله. والذي يجوز تناوله هو أقل المقدار الذي يرتفع فيه الضرر (وَلا عَادٍ) الذي يتعدى الحدود ويتجاوز مقدار الضرورة (والضرورة تقدر بقدرها) (فَلا إثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ يتعدى الحدود ويتجاوز مقدار الضرورة (والضرورة تقدر بقدرها) (فَلا إثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ يتعدى الحدود ويتجاوز مقدار الضرورة (والضرورة تقدر بقدرها) (فَلا إثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ

رَحِيمٌ) يغفر الذنوب ويرحم العباد ومن رحمته أن أباح المحرمات وقت الضرورة ، فائدة : الإنسان عند الإضطرار مأمور بأكل وشرب المحرم ، حتى لا يلقي بيده إلى التهلكة ، ويأثم إن ترك الأكل حتى مات فيكون قاتلاً لنفسه ، وهكذا (عِنْدَ الضَّرُوْرَاْتِ تُبَاْحُ الْمَحْضُورَاْتُ). عن الإمام الصادق في ما في في في في في في في المنه المنه المنه المنه أن يُكُلُ مِنْهَا أَحَدٌ إِلاَّ صَعُفَ بَدَنُهُ ، وَذَهَبَتْ فَوَنَّهُ ، وَإِنْقَطَعَ نَسْلُهُ ، وَلاَ يَمُوتُ آكِلُ الْمِيْتَةُ فَإِنَّهُ لَمْ يَنَلُ مِنْهَا أَحَدٌ إِلاَّ صَعُفَ بَدَنُهُ ، وَذَهَبَتْ فَوْتُهُ ، وَإِنْقَطَعَ نَسْلُهُ ، وَلاَ يَمُوتُ آكِلُ الْمِيْتَةِ إِلاَّ فَجْأَةً) تفسير النور ١٨٥٨. أما حرمة لحم الخنزير : فإنه قذر ويأكل عذرته والقاذورات ، فهو يسقط الغيرة من الرجال والنساء التي تساعد على التحلل الجنسي وإباحيته ونحوه من المساوئ. عن الإمام علي (ع) : في قوله تعالى ﴿وَهَدَيْنَهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللهُ أَمَرَ بِطَاْعَتِهِ وَأَعْانَ عَلَيْهَا وَلاَ يَعْتُلُ وَلَى تَرْكِهَا عُذْرًا ، وَنَهَى عَنْ الْمُعْمِيةِ وَأَعْنَى عَنْهَا وَلاَ يَعْتُلُ فِيْ رَكُوبُهَا عُذْرًا)، وعن الإمام الصادق (ع) في حرمة أكل الدم (أَمَّا الدَّمُ النَّهُ يُؤرِثُ الْقُسُوةَ فِيْ الْقُلْبِ، وَقِلَة الرَّأْفَة وَالرَّحْةِ، حَتَى لا يُؤْمَنَ أَنْ يَقْتُلَ وَلَدُهُ أَوْ وَالِدَيْهِ وَلاَ يُؤْمَنَ أَنْ يَقْتُلُ وَلَدُهُ أَوْ وَالِدَيْهِ وَلا يُؤْمَنَ مَنْ يَصْحَبُهُ وسائل الشيعة ١٨٠٠٣. أكّد الإسلام على الطعام الحلال لإنه طيب ، وحدّر مراراً عني من الأكل الحرام لإنه خبيث ، حتى نبقى دائماً نعيش التوحيد الخالص.

١٧٤ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَمْرَلَ اللَّهُ مِنْ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُهُنَ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً أُولَيْكَ مَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّامَ وَلاَ يُكَلِّمُ وَلاَ يَكُنُهُمُ اللَّهُ يُؤْمِرُ الْقِيَامَةِ وَلا يُرَكِّبُهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾

وهذا وعيدٌ شديد عام للعلماء لمن كتم وأخفى ما أنزل الله على رسله من العلم النافع الذي أخذ الله الميثاق على أهله ﴿ لَتُبَيِّنُنَهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ ﴾ آل عمران/١٨٧ ، ولا خير في علم لا ينفع صاحبه ولا ينفع غيره، عن النبي (ص) (والعِلْمُ يَهْتِفُ بِالْعَمَلِ فَإِنْ أَجَابُهُ وَإِلاَّ إِرْتَحَلَ عَنْهُ) البحار٢ص٣٣ ما هو السبب في كتمانهم لعلوم الرسالة؟ هي المصالح الخاصة التي يستفيدون منها المحار ٢ص٣٥ ما هو السبب في كتمانهم لعلوم الرسالة؟ هي المصالح الخاصة التي يستفيدون منها ففضلوا مصلحتهم على مصلحة رسالة الله فخانوا الله وتاجروا بالدين لأجل الدنيا (أُوْلَئِكَ مَا ففضلوا مصلحتهم على مصلحة رسالة الله فخانوا الله وتاجروا بالدين لأجل الدنيا (أُوْلَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُوغِمْ إِلاَّ النَّارَ) فالذي يأكلونه من ثمن الكتمان ومهما كان كثيراً فهو متاع قليل ، مقابله نار في بطوغم وكأنما هم يأكلون النار (وَلا يُكَلِّمُهُمْ اللهُ يَوْمُ الْقِيَامَةِ) سخط عليهم وأعرض عنهم وأهملهم في مهانة كما أهملوا الرسالة وخانوا الأمانة ، فهذا أعظم عليهم من عذاب النار لأنه يدعهم في ذلة واحتقار وهذا عذاب نفسي قبل عذاب جهنم الجسدي (وَلا يُزيِّيهِمْ) لأنهم فعلوا لافاعيل الجبيثة التي تبعدهم عن طهارة قلوبهم وتفذيب نفوسهم، وهذا هو من أسباب عدم التزكية (وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ) وهكذا يكون الجزاء على قدر الذنب. فائدة: ١ ح راجع البقرة / ٥٠١. ٢ - راجع البقرة / ٥٠١. ٢ وضعونه في غير موضعه ويؤولونه حسب اجتهاداتهم (خطورة كتمان الحق) الذين يحرفون الإسلام ويضعونه في غير موضعه ويؤولونه حسب اجتهاداتهم بلا حجة ولا برهان ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ النَّحِرَبُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ آل عمران / ١٠ في مقابل الأجر

على الفتاوى الباطلة أو كتمان الحق على الناس أو إخفاء الحكم الشرعي عليهم مقابل ثمن قليل من حطام الدنيا أو جاه أو مال.. وسمّاه قليلاً لأن كلّ عوض عن الحق فهو قليل فَهَا مَتَاعُ الْحَيَاقِ اللَّذْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِيلُ التوبة/٣٨ ، فهو خيانة كبرى وجريمة عظمى ودعم للباطل ومحاربة الحق وأهله. عن الإمام علي (ع): (رَأْسُ الْكُفْرِ الْخِيَانَةُ) مستدرك الوسائل ١٦/٢، و لذلك هذه الخيانة عقوبتها شديدة ومديدة بسبب النتائج الخطيرة التي تترتب عليها في المجتمع على مدى الأجيال.

## ٥٧١ - ﴿ أَوْلَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُ الصَّلَالَةَ بِالْهُدَى وَالْعَذَابَ بِالْمَغْفِرَ وَفَمَا أَصْبَرَ هُ مُ عَلَى الْنَامِ ﴾

(أُوْلَئِكَ) الكاتمين لكتاب الله المتجرين به المعرضين عنه ، فقد كان معهم الهدى ولكنهم دفعوه ثمناً ليأخذوا الضلالة (على إطلاق معناها) فآثروا غواية الشيطان على هداية الرحمن (وَالْعَذَابَ لِبِالْمَغْفِرَةِ) لقد سعوا إلى العذاب سعياً واشتروه بالمغفرة والرحمة (فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ) فكل من خالف الحق أو كتمه وضل عن سبيل الله هو من الصابرين على النار ، فما أعظم جرأتهم عليها ؟! وما أعظم استهانتهم بذنوبهم ؟ فما أخسرها من صفقة وأغباها من مبادلة ، ويالسوء ما اختاروا ، فقد كان الهدى مبذولاً لهم فتركوه ، وأخذوا الضلالة واشتروها ، وكانت التوبة والمغفرة متاحة لهم فتركوها واختاروا العذاب (فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ) وكلُّ من خالف منهج الله عن عمد فهو صابر على النار ، لأن الذي يعمل ليكون مصيره النار فعليه أن يتحمل الصبر عليها بقدر إيمانه بها ، إنه الجزاء مكافئ الجريمة ، جريمة كتمان ما أنزل الله ، فلم يتحملوا المسؤولية. وهم عطلوها ولم يبلغوها وهذا عين الخيانة. في ضح البلاغة كتاب٢٦: (إنّ أَعْظَمَ الْخِيانَةِ خِيانَةُ الأُمَّةِ، وَإِنّ أَفْظَعَ الْغُشِ عُشُ اللّائِمة في الناس ثمانية تمديدات متتالية ، خمسة في الآية اللاحقة لشدة جريمة الكتمان الحقيقة على الناس ثمانية تمديدات متتالية ، خمسة في الآية السابقة وتمديدان في هذه الآية وواحد في الآية اللاحقة لشدة جريمة الكتمان خمسة في الآية السابقة وتمديدان في هذه الآية وواحد في الآية اللاحقة لشدة جريمة الكتمان المورد الإية اللاحقة اللمن عَلَمَا فَكَأَنَهُ جَاْهِلٌ بِهِ)

## ٧٦ - ﴿ وَلِكِ بِأَنَ اللَّهَ مَرْلَ الْكَتِرَابِ الْحَقِّ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ لَفِي شِفَاقَ مِيدٍ ﴾

ذَلِكَ إشارة إلى العذاب لشناعة وجريمة الكتمان (بِأَنَّ اللهَ نَزَلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ) بيان لسبب العذاب، الذين إختلفوا في ما بينهم في القرآن الكريم إنه سحر أو شعر أو أساطير هم أبعد الناس عن الحق فهم في شقاق مع الحق وشقاق في ما بينهم وبين أنفسهم (وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ) فآمنوا ببعض وكفروا ببعض وكتموا الحق وأولوا الكتاب بحسب أهوائهم (لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدِ) لفي نزاع شديد بعيد عن الحق والصواب والفطرة.

٧٧ - ﴿ يُسَ الْبِرَّأَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُ مُ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنِ الْبِرَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ وَالْمَكَانَ عَلَى الْمَالَمُ وَالْمَكَانَ وَالْمَكَانِ وَالْمَكَانِ وَالْمَكَانِ وَالْمَكَانِ وَالْمَكَانِ وَالْمَكَانِ وَالْمَكَانَ وَالْمَكَانُ وَالْمَكَانُ وَالْمَكَانُ وَمِن الْمُلْعَالِينَ وَفِي الرَّفَانِ وَالْمَكَانَ وَالْمَكَانَ وَالْمَكَانَ وَالْمَكَانَ وَلَيْنَ الْمُكَانَ وَالْمَكَانَ وَالْمَكَانَ وَالْمَكَانِ وَالْمَكَانُ وَالْمَكَانَ وَالْمَكَانُ وَالْمَكَانُ وَالْمَكَانُ وَالْمَكُونَ وَالْمُكُونَ وَالْمَكُونَ وَالْمَكُونَ وَالْمَكُونَ وَالْمُعَلِينَ وَالْمُعَلِينَ وَالْمُعَلِينَ وَالْمُولُونَ وَالْمُعُلُولُ وَالْمُعُونَ وَالْمُعُلُونَ وَالْمُعُونَ وَالْمُعَلِينَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُلُونَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُولُونَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُولُونَ وَالْمُعُلِينَ وَلَامُ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلُولُ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلُولُ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعُلِينُ وَالْمُعُلِينُ وَالْمُعُلِينَا وَالْمُعُلِينَا وَالْمُعِلَى وَالْمُعُلِينِ وَالْمُعُلِينَا وَالْمُعُلِينَا وَالْمُعُلِينَا وَالْمُلِيلُونُ وَالْمُعُلِينَا وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِينَا وَالْمُعِلِي وَالْمُعُلِينِ وَالْمُعُلِيلُونَا وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُولُولُومُ الْمُعُلِيلُومُ وَالْمُولُولُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُولُومُ الْمُعِلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ الْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ الْمُعُلِيلُومُ وَالْمُولُولُومُ الْمُعُلِيلُومُ وَالْمُعُلِيلُومُ الْمُعُلِيلُومُ الْمُعُلِيلُ

معنى البرّ : التوسّع في الخير وهو كل ما يتقرّب به إلى الله تعالى وينفع الناس ، ليس البر وهو فعل الخير والإحسان والأعمال الصالحة محصوراً في أن يتوجه الإنسان في صلاته جهة المشرق والمغرب ، هذا ليس كلُّ البرِّ ، وإنما البرُّ المقصود والجامع لمعناه ومغزاه هو قوله (وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر وَالْمَلائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ) ولكن البر يحمله الأبرار الذين ميزهم الله تعالى بمراتب ثلاث : الأولى في الاعتقاد والثانية في العمل والثالثة في الأخلاق ، المرتبة الأولى : في الاعتقاد (مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ) ، الإيمان بالله : يشكّل الأساس في التصور الإسلامي الشامل عن الكون والحياة والأحياء وفلسفة الوجود على أنه أكبر من ظاهره المشهود. (وَالْيَوْمِ الآخِرِ) تعبير عن العالم الغيبي الرحب الذي يقام فيه العدل الإلهي للناس أجمعين ويحصل ذلك بعد الموت عن النبي (ص)(إذا مَاْتَ أحدكم فَقَدْ قَاْمَتْ قِيَامَتُهُ)كنز العمال خبر٢١٢٣ لاَ عَيْشَ إِلاَّ عَيْشُ الآخِرَةِ. في غرر الحكم: (مَاْ بَالْكُمْ تَفْرَحُوُنَ بِالْيَسِيْرِ مِنَ الدُّنْيَا تُدْرِكُونَهُ ، وَلاَ يَحْزُنْكُمُ الْكَثِيْرُ مِنَ الآخِرَةِ تُحْرَمُونَهُ) (وَالْمَلائِكَةِ) كجزء من الإيمان بعالم الغيب (وَالْكِتَاب) جنس الكتاب المنزل من الله على رسله وأعظمها القرآن ، عن النبي (ص) : (مَنْ أَرَاْدَ عِلْمَ الأَوّلِينَ وَالآخِرِيْنَ فَلْيُثَوِّرِ الْقُرْآنَ) كنز العمال خبر٢٤٥٤، (وَالنَّبِينَ) كافة الأنبياء وأفضلهم مُحَّد (ص) قادة رسالات التوحيد لدين الله للناس ، المرتبة الثانية في العمل (وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوي الْقُرْبِي وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ) وإعطاء المال (غير الزكاة) تحرراً من الحرص وسمّواً على حب المادة ، ونعم المال الصالح للرجل الصالح، وخير المال ما أعانك على قضاء حاجتك ﴿لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ﴾ آل عمران/٩٢ ، (ذَوِي الْقُرْبَي) الذين تحزن لمصابحم وتفرح لسرورهم ، والأقربون أولى بالمعروف (وَالْيَتَامَي) الذين يفقدون الأبوين أو أحدهما (وَالْمَسَاكِينَ) الذي أسكنتهم الحاجة وأذلهم الفقر وهم أسوأ حالاً من الفقراء (وَابْنَ السَّبِيل) الغريب المنقطع عن بلده.

(وَالسَّائِلِينَ) الذي يسألون الناس عن حاجة (وَفِي الرِّقَابِ) عتق الرقاب وفداء الأسرى وتخليص المظلومين من سجون الظالمين (وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ) إقتران بين الصلاة والزكاة لكونهما أفضل العبادات وأكمل القربات ، عبادات قلبية وبدنية ومالية وبحما يوزن الإيمان وتتبين حسن العبادات مع حسن المعاملات، المرتبة الثالثة: في الأخلاق والتكامل النفسي (وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا) العهد إلزام العبد لنفسه بالوفاء بالعهد والوعد والعقد مع الناس ، فدخل في ذلك

حقوق الله كلها لكون الله ألزم بها عباده والتزموها ووجب عليهم أداؤها (وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ) الشدة والفقر والمصائب التي تصيب الإنسان في غير ذاته في المال والجاه والأهل والأمن (وَالضَّوَّاءِ) المرض وغيره من المصائب المادية أو المعنوية التي تصيب الإنسان في ذاته كالجرح والهم والجهل والخوف (وَحِينَ الْبَأْسِ) وقت قتال الأعداء ، لأن فيها غاية المشقة (أَوْلَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا) المتصفون بما ذكر من العقائد الحسنة والأعمال الدالة على الإيمان والأخلاق التي هي جمال الإنسان ، أولئك الذين صدقوا في دعوى إيمانهم بالأعمال والوقائع العملية ، فترجموا الدين العبادة والمعاملة والأخلاق. (وَأُوْلَئِكَ هُمْ الْمُتَّقُونَ) الذي توقوا معاصى الله بالإلتزام بطاعته ، عن النبي (ص) : (مَنْ عَمِلَ كِهَذِهِ الآيَةِ فَقَدْ إِسْتَكْمَلَ الإِيْمَانْ)روح البيان ٢٨٣/١. فائدة : ١ - ليست غاية البر الشعائر الظاهرة وإنما ما هي موقعها في القلب والمشاعر وأثرها في الأقوال والأعمال ، لأن (الإيمان) حس حضاري يكون العمل فيه يسبق القول ، وهو نقطة التحول من كل عبودية لغير الله على تنوعها إلى عبودية الله الواحد ، (والإيمان) نقطة تحول من الفوضى إلى النظام ومن الضلال إلى الهدى ومن التشتت إلى توحيد الإتجاه وإستقامته ، وبالإيمان بالله جلّ جلاله يجعلك توحد الأهداف والغايات والسبل نحو رضا الله تعالى ، والإيمان باليوم الآخر هو الإيمان بالعدالة الإلهية وهو ميزان الحق والعدل، في غرر الحكم: (مَنْ أَكْثَرَ ذِكْرَ الآخِرَة قَلَّتْ مَعْصِيتُهُ) ، والإيمان بالملائكة وهو من عالم الغيب وهو الإيمان بعالم من المخلوقات تختلف بخواصها عن الإنسان ، والإيمان بالكتب والنبيين وهو الإيمان بوحدة الدين ووحدة المنهج ووحدة الإنسانية ووحدة الإله فهم في تعدد أدوار وحدة الهدف ، وآتى المال على حب الله للأقرباء واليتامى والمساكين... المال محبوب النفوس ، فمن أخرجه مع حبه له تقرباً إلى الله تعالى كان هذا برهاناً لإيمانه ، وإيتاء المال على حبه أن يعطيه وهو عن قلة كان أفضل، أو يخرج النفيس في نفسه ليعطيها لمحتاجيها ﴿ وَآتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي آتَاكُمْ ﴾ النور/٣٣ ، إقامة الصلاة : دائماً يذكر القرآن يقيمون الصلاة ولا يقول يصلون ، حيث أن إقامة الصلاة أداء الصلاة بشرطها وشروطها ومقدماتها فتكون (الصَّلاةُ مِيزَانٌ دَقِيْقٌ فَمَنْ وَفَّ ، إسْتَوْفَ). إنها توجه الذي يقيم الصلاة بكليته إلى ربه جسماً وعقلاً وروحاً ، ظاهراً وباطناً ، شكلاً ومضموناً ، فهو يخشع قلبه فتخشع جوارحه ، ويعطى للجسد حقه وللروح حقها ، ويعطى للدنيا حقها وللآخرة حقها.

وإيتاء الزكاة: إنها الجانب العملي للإسلام الذي جعله الله حقاً للفقراء مع أموال الأغنياء، ليختبر الأغنياء بالنفقة ويختبر الفقراء بالتعفف والصبر ، والزكاة إنماء للمال وتطهيره ، في نهج البلاغة حكم١٤٦: (حَصِّنُواْ أَمْوَالْكُمْ بِالزَّكَاةِ)

ومفهوم الزكاة عام فيكون (لكل شيء زكاة): زكاة العقل إحتمال الجهلاء ، وزكاة الجمال العفاف، وزكاة القدرة الإنصاف ، وزكاة الشجاعة الجهاد في سبيل الله ، وزكاة العلم إنفاقه وزكاة المال إعطاؤه... والوفاء بالعهد: من علامة الإنسان ودلالة على الإحسان وبيان قوة الإيمان دلالة على ثقة العلاقات الإجتماعية فصار الوفاء بالعهد من الإيمان عن الإمام الصادق (ع) (وَلاَ دِيْنَ لِمَنْ لاَ عَهْدَ لَهُ) البحار ٢٥٢/٨٤، وعن النبي (ص) (وَلاَ إِيمَانَ لِمَنْ لاَ أَمَانَةَ لَهُ) البحار ٢٥٢/٨٤، وعن النبي (ص) (وَلاَ إِيمَانَ لِمَنْ لاَ أَمَانَةَ لَهُ) البحار ٢٥٢/٨٤، الصبر في البأساء والضراء وحين البأس: إنما تربية النفوس على الصبر في كل شدة فلا تنهار أمامها ، والصبر بصورة عامة أحسن حلل الإيمان وأشرف خلائق الإنسان ، في غرر الحكم (بالصَّبْرِ أَمُانَةُ الرَّعَائِبُ) وَتُنَالُ الْمَطَالِبُ (وَلاَ دِيْنَ لِمَنْ لاَ صَبْرَ لَهُ). وهكذا آية واحدة تعطي خلاصة التصور الإسلامي ذو الآفاق العالية الذي يريد الله أن يرفع الناس إليها من خلال هذا الدين القيم الرّمُلُ للَّهُ الرّمِهُ الوم / ٣٠.

١٧٨ - ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلْيْكُ مُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَتْثَى بِالْأَتْثَى فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَا لَتَهُ الْمُعْرُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَالَةُ فَمَنْ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ لَلِيهِ فِلْحُسَانِ ذَلِكَ تَخْفِيفُ مِنْ مَرَّ بِكُمْ وَمَرْحُمَةٌ فَمَنْ اغْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ لَلِيهِ فَي الْمَعْرُ وَلَهُ اللّهُ مِنْ مَنْ الْعَبْدُ وَلِلْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الل

رفض الإسلام سُنَّة الثأر الجاهلية الممزقة للمجتمع ، وأعلن مقابلها مبدأ القصاص العادل والمساواة في القتل العمد، سبب النزول: نزلت الآية من حيّين كان لأحدهما ميزة على الآخر في البأس والقوة، وكانوا يتزوجون نساء بغير مهمور ، وأقسموا لنقتلن العبد منا الحر منهم وبالمرأة منا الرجل منهم وبالرجل منا الرجلين منهم ، وجعلوا جراحاتهم على الضعف من جراح أولئك، حتى جاء الإسلام فأنزل هذه الآية. (كُتِبَ عَلَيْكُمْ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى) الخطاب للمؤمنين لمتابعة الجاني المعتدي عمداً على حقوق الآخرين ، لحماية مجتمعكم منه ومن الأشرار والمجرمين ولا يجوز تركه والإعفاء عنه لأنه يبقى مصدر إرهاب في الأمة وخطر على سلامتها. (كُتِبَ) فرض عليكم القصاص في القتل لتحقيق المساواة في القتلى فيقتل بالقاتل مثل ما فعله بالمقتول (الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنثَى بِالْأَنثَى المساواة في القصاص في هذه الأصناف الثلاثة بحيث يقتل كلُّ واحدٍ واحداً مثله وسكتت الآية عن قتل الحرِّ عبداً وبالعكس وقتل الذكر الأنثى وبالعكس وهذا له دليل آخر ، ولكن المرونة الإسلامية فتحت مجال (رأب الصدع) وشد الأواصر للحفاظ على العواطف الأخوية ، فشرعت العفو مع الدية ، وهي مال يدفع لأهل القتيل وربما حبذت الآية العفو بتعبير (أُخِيه) فإذا عفى أولياء الدم عن شيء من حقهم فإن الأخلاق تقتضي منهم مطالبة القاتل بالدية المتعارفة بلا عنف ، وتقتضي من القاتل أداءها بلا تماون أو إنقاص (فَمَنْ عُفِيَ لُهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ) والضمير في (له من أخيه) يعودان إلى القاتل بمعنى إذا رضى ولي الدم بأخذ الدية ولم يصر على القصاص (فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ) فينبغى أن يقابل القاتل هذا العفو عن قتله بعرفان الجميل (وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ) ويؤدي الدية كاملة بلا تأخير (ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ) الحكمة من تشريع الدية بدلاً من القصاص ، هي تخفيف عنكم ورحمة بكم (فَمَنْ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ) كان بعض الجاهلية إذا عفوا عن القاتل وأخذوا الدية ثم ظفروا بعد ذلك بالقاتل قتلوه وجعلوا بين القتل والدية ، فنهى الله عن هذا الاعتداء وتوعدهم بالعذاب الأليم ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا ﴾ البقرة /١٨٧٠.

## ١٧٩ - ﴿ وَلَكُ مُ فِي الْقِصَاصِ حَيَاهُ يَا أُولِي الأَلْبَابَ لَعَلَّكُ مُ تَتَقُونَ ﴾

بين الله تعالى حكمته العظيمة في مشروعية القصاص ، في آية بليغة قصيرة في مبناها عميقة في معناها، ظاهرها أنيق باطنها عميق ، ذات دلالات واسعة فهي من أبلغ آيات القرآن بياناً ، وأجملها إستدلالاً وألطفها معنى ومغزى، المعنى: فهي قليلة الحروف سهلة اللفظ ، وتعريف القصاص وتنكير الحياة للدلالة على أن النتيجة أوسع من القصاص وهي حماية الحياة أغلى شيء في هذا الوجود ، وفي سبيل الحياة ودعماً للحياة ، بل القصاص في ذاته حياة وفي مضمونه حياة وفي أهدافه حياة. والحياة التي في القصاص تنبثق من كف الجناة عن الاعتداء حين التفكير بالاعتداء، وفي القصاص حياة على معناها الأشمل الأعم، فالاعتداء على حياة فرد اعتداء على الحياة كلها ، وكان في هذا الكف حياة، حياة مطلقة ، لحماية أصل الحياة وحب الحياة وأهداف الحياة ، بل حب كل حياة وكل الأحياء. ثم الأهم في حفظ الحياة ، وحكمتها وكمالها وجمالها لتقواه (يا أَوْلَى الْأَلْبَابِ) وخصَّ أرباب العقول لأنهم يفهمون قيمة الحياة ، ويفقهون سرُّ هذا الحكم في القصاص وما فيه من حكمة ومصلحة ، فعليكم أن تستعملوا عقولكم في فهم دقائق الأحكام القرآنية. (لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ) هذا الرباط (التقوى) الذي يعقل النفوس ويقيدها عن الاعتداء ، والذي يعيش التقوى ﴿فَلَنُحْيِينَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ النحل/٩٧، وبغير التقوى لا تقوم شريعة ولا يفلح قانون ولا يقام عدل ولا يطمئن قلب ولا تنشرح نفس. فائدة: ١- أخطأت بعض النظريات الحديثة عندما رفعت القصاص فوقعت في جحيم الإجرام والإرهاب مما أضطرها العودة إليه ، بعد أن كانت تتهمه بالقسوة والوحشية أما (السجن) فترة تأديبية فلا يؤدي دور القصاص. ٢- في الآية تحذير من القتل ، فإن من أعظم حقوق العباد (الدماء) وهي أول ما يحاسب به العبد بالنسبة إلى حقوق العباد ، كما أن الصلاة أول ما يحاسب به بالنسبة إلى حقوق الله تعالى، ٣-تعلمنا الآية الكريمة أن قتلنا العادل لمن يريد قتلنا بالباطل إحياء لنا لأنه يعمل الخوف والردع من قتله إيانا ، لذلك قيل (الْقَتْلُ أَنْفَى لِلْقَتْل) المراغي ١٣/٢، أي (القتل (العادل) أنفى للقتل الجائر)!, ٤- كما أن في القصاص حياة (وبالعكس) فإن في عدم قصاص القاتل تهديد بالموت للأحياء

وتُستهان الحياة الكريمة. ٥- لائد من الموازنة بين الرأفة والقوة وحفظ حياة الفرد والمجتمع ، فإن حفظ الحياة بإقامة القصاص العادل ، ونشر الأمن والأمان في الأمة.

# ١٨٠ ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُ مْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُ مْ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْراً الْوَصِيّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقّاً عَلَى الْمُثّمِينَ ﴾ الْمُثّمَينَ ﴾

الخير : المال ، موضوع الآية في الوصية ، أهدافها توزيع الإرث في حياة الإنسان قبل وفاته للورثة بالعدل على أن لا يزيد على الثلث ، لأن حقه من ماله ثلث التركة ويذهب الثلثان للورثة ، فمن كتب وصيته بالعدل حفظ له الثلث وإن لم يكتب الوصية فسوف تكون النفقة عليه بعد موته صدقة ولو كان من ماله لأنه لم يُثبت حقه له من ثلث ماله. المعنى : الحاجة إلى الوصية في كلّ وقت وفي كل عمر بإعتبار الإنسان لايعرف وقت موته ، وخاصة إذا حضرت أسباب الموت كالمرض والهرم للإنسان وقد ترك مالاً فعليه أن يوصى في توجيه ماله وتعيينه وتوزيعه (بالمعروف) الذي يرضاه الوصى والورثة ، الوصية لوالديه وأقربائه والثقاة عنده ، وصية بالحق والعدل والتساوي في إعطاء الحقوق كل حسب نسبه ومقداره وحقه ﴿لِلذَّكُو مِثْلُ حَظِّ الْأُنْفَيَيْنِ ﴾ النساء/١١ ، بحيث لا جور في الوصية ولا بخس للحقوق بين الورثة (حَقّاً عَلَى الْمُتَّقِينَ) حقاً واجباً على من إتقى ، وهذا تأكيد الوجوب في كتابة الوصية ، وأن يرتبهم على القرب والحاجة، وأن لا يقدم الأبعد ويبعد الأقرب ، ويعطى للأغنياء ويترك الفقراء ، فائدة : كتابة الوصية مهمة في العوائل المسلمة في حياة الموصى وقبل موته لتثبيت الحقوق بينهم ورفع الخلافات بين الورثة حتى يترحموا عليه ويدعوا له بالخير بعد وفاته ، فهي تذكره بالآخرة والاستقامة ، عن النبي (ص): (مَنْ مَاْتَ عَلَى وَصِيَّةٍ حَسَنَةٍ مَاْتَ شَهِيْداً) تفسير النور ٢٦٩/١ ويمكن تجديد الوصية أوتعديلها بين حين وآخر حتى تتحقق العدالة ، وترك الوصية نوع من عدم التقوى مع الآخرين ولاسيما الورثة. ومن كمال الوصية تكون برضى الورثة مع توقيع شاهدين عدلين أو يكون مع الوصى ناظر إذا كانت الحاجة إليه ، وتصديقها عند الكاتب العدل لكي تكون نافذة المفعول شرعياً وقانونياً.

## ١٨١ - ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ بَبِذَلُونَهُ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيبٌ

فمن بدل من الأوصياء أو الشهود ما أوصى به الموصي أو غير من الوصية شيئاً أو حرّفها بعد العلم بها (فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ) فأمامه تهديد ووعيد لمن حرّف الوصايا بشتى أنواع التحريف عن عمد فإن إثم ذلك التلاعب على من بدله دون غيره من الورثة الذين لا يعلمون (إنَّ اللَّه سَمِيعٌ عَلِيمٌ) بأقوالكم وأفعالكم.

## ١٨٢ - ﴿ فَنَنْ خَافَ مِنْ مُوصِ جَنَفا أَوْ إِثْماً فَأَصْلَحَ بَيْنَهُ مُ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ عَنُومٌ مَرَحِيمٌ ﴾

خَافَ: علم ، الجُنَف : الخطأ ، الجور والميل عن الحق فيفضل بعض الورثة على بعض بغير حق عن سهو. تعرضت الآية لحالة يميل فيها الموصي عن المتعارف ويخرج عن الحق ، فيضر بنصيب الورثة وهو الجنكف ، أو يوصي بأمر غير مشروع أو فيه إثم (فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ) بين الورثة والموصى لهم. المعنى إذا تجاوز الموصي حدوده الشرعية بأي شكل من الأشكال وأوصى مثلاً بأكثر من اللثث ، فعلى المصلح أن يبدل الوصية بعد وفاة الميت على أساس الدين ، أو علم من الموصى (جَنَفاً) ميلاً عن الحق بالخطأ (أَوْ إِثُماً) أي : ميلاً عن الحق عمداً ، مثلاً يعطي ماله لبعض ويحرم بعض أو يعطي للرجال ويحرم النساء! (فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلا إِثْمُ عَلَيْهِ) أي : أصلح بين الموصى والموصى له فلا ذنب عليه بمذا التبديل. وفي الآية إشارة إلى أن إصلاح الوصية الفاسدة الباطلة خير للموصى والموصى إليه وللورثة ولاسيما في حياة الموصى ، بمعنى التنسيق بينه وبين زوجته وأولاده جميعاً ومن يعول في ترتيب وتوزيع أمواله بصورة ترضي الجميع في حياته. (إنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ) فمن خالف وبدَّل شيئاً من الوصية بنية الإصلاح إنّ الله يغفر له ويرحمه ويثيبه.

#### ١٨٣ - ﴿ اَلَهُا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُ مُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبِلِكُ مُ لَمَلَّكُ مُ تَتَّعُونَ ﴾

الصوم: إمساك عن الطعام والشراب والمحرمات، وتصوم البطون كما تصوم الجوارح والجوانح (الحواس) واللسان والعيون والمشاعر والضمائر، لدخول دورة تربوية لمدة شهر. والصوم: كفُّ النفس عن لذَّات معينة في أيام معدودة قربة لله تعالى، وفيه تربية النفس وتقوية الإرادة الواعية وتغيير الطبائع وتهذيب العادات وتعميق الصلة بالله، والإحساس بقيمة نعمه سبحانه ومَّما بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللهِ النحل/٥٠، والتحسس بالآم الفقراء، والارتفاع إلى مستوى التقوى. بالإضافة إلى فوائده الصحية والخُلقية والعبادية ، لخلق الشفافية والخشية من الله في السر والعلانية في غرر الحكم: (ذَرْوَةُ الْعَاْيَاتِ لاَ يَنَاهُمُ إلاَّ دَوُو التَّهْذِيْبِ وَالْمُجَاهَدَاتِ) ومنازل الصوم : الصوم للعوام والخواص ولخواص الخواص، وصوم العوام : الإمساك عن جميع المفطرات نهاراً مع خالص النية لله تعالى ، أما صوم الخواص: فالإمساك عن جميع المنهيات المادية والمعنوية وفي الأقوال والأفعال ، أما صوم أخص الخواص: فالإمساك عما سوى الله تعالى.

المعنى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا) نداء من الحبيب تعالى إلى عباده الأحباء ، عن الإمام الصادق (ع): (لَدَّةٌ فِيْ النِّدَاْءِ أَزَالَ بِهَا تَعَبُ الْعِبَاْدَةِ وَالْعَنَاْءِ) مجمع البيان ٢٢/٢، يشير إلى أن المحب يبادر إلى إمتثال أمر محبوبه بكل رحابة صدر (كُتِبَ عَلَيْكُمْ الصِّيَامُ) فرض عليكم شهر رمضان (كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمْ الصِّيَامُ) الله فرض عليكم شهر رمضان (كَمَا كُتِبَ عَلَى النَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ) من أمم الإنبياء (ع) من آدم (ع) ، فالصوم عبادة شاقة، وإذا عم حكمه هان تعبه وسهل تحمله ويرغب كل أحد في إتيانه (لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ) الوصول إلى التقوى هي الهدف من الصيام، والتقوى من وقى ، كما أتقي النار خوفاً من إحراقها كذلك أتقي الله بالإنتهاء عن

معاصيه والإلتزام بطاعته سبحانه (مَنْ إِتَّقَى الله وَقَاهُ) ، تستيقظ النفوس في القلوب من خلال الصوم ، وأيضاً التقوى هي التي تحرس هذه القلوب من إفساد الصوم بالمعصية ، وهي التي تجعل الإنسان مستقيماً في قوله وفعله في كل وقت ومكان. والصوم يكسر الشهوة عن النبي (ص) : (يَا مَعْشَرَ الشَّبَاْبِ مَنِ إِسْتَطَاعً مِنْكُمُ الْبَاءَةَ (الإمكانية) فَلْيَتَزَوَّجْ ، فَإِنَّهُ أَغَضُ لِلْبَصَرِ ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرِج، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِيعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْم، فَإِنَّهُ لَهُ وَجَاءٌ (وقاية)) روح البيان ٢٨٩/١، والصوم يربي العزيمة ويرفع ومَنْ لَمْ يَسْتَطِيعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْم، فَإِنَّهُ لَهُ وَجَاءٌ (وقاية)) وح البيان ٢٨٩/١، والصوم يربي العزيمة ويرفع الإرادة على ضبط النفس وترك شهواتها ولذاتها والصبر عليها. جاء في الحديث القدسي عن النبي (ص): (كُلُّ عَمَلِ إِبْنِ آدَمَ لَهُ إِلاَّ الصِّيمَامَ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ) البحار ٢٩/٩٦، إظهار التقوى من خلال الصوم من عدة وجوه: أح يعود الإنسان خشية الله في السر والعلانية، فالتقوى غفران للذنوب وتحفيز للطاعات، ب يعود الصوم الشفقة والعطاء والرحمة بالفقراء فيشعر بمشاعرهم، عبد فيه المساواة بين الأغنياء والفقراء ، والملوك والبسطاء، د يعود الأمة النظام في الغذاء الصحي، ه عيدوب الشحوم المترسبة في البدن (صوموا تصحوا). عن النبي (ص): (الصَّائِمُ فِيْ عَادُو السِحوم المترسبة في البدن (صوموا تصحوا). عن النبي (ص): (الصَّائِمُ فِيْ عَادُو اللهِ وَإِنْ كَانْ نَائِماً عَلَى فِرَاشِهِ مَا لَمْ يَغْتَبُ مُسْلِماً البحار ٢٤٧/٩٦).

٤ ٨ ١ - ﴿ أَيَّاماً مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أَخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُو خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

أَيَّاماً مَعْدُودَاتِ ومعلومات وهي شهر رمضان المبارك (فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَوٍ فَعِدَةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَوَ) فمن كان منكم مريضاً مرضاً يضرُّ به الصوم أو مسافراً مسافة شرعية سفراً مباحاً فعليه صوم عدّة أيام المرض والسفر من أيام أخرى ، (وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ) على الذين يستطيعون صيامه مع الشدة والمشقة لشيخوخة أو ضعف ، إذا أفطروا عليهم فدية بمقدار طعام مسكين وتقدّر بقدرها لكل يوم ولا قضاء عليه (فَمَنْ تَطَوَّعُ خَيْراً) فمن أطعم أكثر من مسكين تطوعاً (فَهُو خَيْرٌ لَهُ) زيادة الخير خير (وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ) الصوم مع على أفضل لكم وأرفع منزلة عند الله من الإفطار مع الفدية (إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ) تأكيد على أفضلية الصوم. فائدة : 1 – الصوم سبب لشفافية الروح ويعالج جفاف النفس وقسوة القلب ليسهل عليها الولوج لكشف أسرار ملكوت السماوات ومعرفة أسرار الوجود على أنه أكبر من طاهره المشهود ، (والصوم) واسطة التخفيف من جاذبيات حب الدنيا ليسهل عليه الخروج من رحم مضايق الجسمانيات والماديات كما قال عيسى (ع): (لَنْ يَلِجَ مَلَكُوتَ السَّمَاوُاتِ مَنْ لَمْ يُؤلَدُ مَنْ الْمَوْنُ الصَّيْرُيْ !) ولادة الألم وولادة الكشف، وقيل: سمي رمضان لأنه يرمض بالذنوب أي يحرقها ، ويشف النفوس ويزكيها، ويطهر الأرواح وينميها، عن النبي (ص): (لِكُلِّ شَيْءٍ زَكَاةٌ وَرَكَاةُ الأَبْدَانِ الصِيّامُ) النفوس ويزكيها، ويطهر الأرواح وينميها، عن النبي (ص): (لِكُلِّ شَيْءٍ وَرَكَاةٌ الأَبْدَانِ الصِيّامُ) البحار ٢٤٦/ع عنه اله ويشم لله المَعْر عنه المَعْر المُتَر عَلَى الله عَلَمْ الْعَسَلُ وَلَمْ وَالْعَطُشُ وَرُكَاةً وَرَكَاةً المَعْمَلُ اللهُ اللهُوعُ وَالْعَطَشُ وَرَكَاةً وَرَكَاةً وَرَكُونَ الصَّيَلَ المَعْمَلُ والله المُعْرَافِه والمَعْمَلُ والمُعْمَلُ والمَعْمَلُ والمَعْمَلُ والمَعْمَلُ وَالْعَلَمُ وَلَا وَالْعَلْمُ وَالْعَمْ والمَعْمَلُ والمَعْمَلْ والمَعْمَلُ والمَعْلُ والمَعْمَلُ والمَعْمَلُ والمَعْمَلُ والمَعْمَلُ والمَعْمُ والمَعْمُ والمَعْمَلُ والمَعْمَلُ والمَعْمَلُ

مِنْ قِيَامِهِ إِلاَّ الْعَنَاء) المصدر السابق، في غرر الحكم: (صِيَاْمِ الْقَلْبِ حَيْرٌ مِنْ صِيَاْمِ اللِّسَاْنِ ، وَصِيَاْمُ اللِّسَاْنِ حَيْرٌ مِنْ صِيَاْمِ الْلِسَاْنِ ، وعن النبي (ص) : (الصَّوْمُ يُؤْرِثُ الْحِكْمَةُ وَالحِكَمَةُ تُؤْرِثُ الْمَعرِفَةَ وَالحِكَمَةُ تُؤْرِثُ الْمَعرِفَةُ تُؤْرِثُ الْيَقِيْنَ) البحار ٧٧ص٢٧٠.

الله على سَمَنَ مَرَمَضَانَ الَّذِي أَنْرِلَ فِيهِ الْقُرْإِنَ هُدَى لِلنَاسِ وَبَيْنَاتِ مِنْ الْهُدَى وَالْفُرْفَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْ كُمْ الشَّهُ مَ فَلْيَصَمْهُ وَمَنْ
 كَانَ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَمَرٍ فَعِدَةٌ مِنْ أَيَامِ أَخَرَيُرِهِ اللَّهُ بِكُمْ الْيُسْرَولا يُرِهِ وَ بِكُمْ الْعُسْرَ وَلِا يُرِهِ وَ اللَّهَ عَلَى سَمَرٍ فَعِدَةٌ مِنْ أَيَامِ أَخَرَيُرِهِ اللَّهُ بِكُمْ الْيُسْرَولا يُرِهِ وَ إِنْ الْعُهُ مِنْ اللهِ وَهُ وَلِتُكْبِرُ وَا اللَّهَ عَلَى مَا هَذَا كُمْ وَلَعَلَّكُ مُ وَلَكُونَ اللهِ عَلَى مَا هَذَا كُمْ وَلَعَلَّكُ مُن تَشْكُرُ وَنَ ﴾

إكتسب الصوم أهميته في شهر رمضان من نزول القرآن فيه ، ويحمل للعالم كله (الْهُدَى) إلى كل خير ولعامة الناس (وَالْفُرْقَانِ) المميز بين الحق والباطل ، مما يوحي للأمة بعظم مسؤوليتها ونهضتها الحضارية على جميع الأصعدة الذي يحققه الصوم. وقد نزل القرآن تارة على قلب النبي (ص) دفعة واحدة لتربية القائد ﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً ﴾ المزمل/ه ، ونزل مرة ثانية تدريجياً على حسب المناسبات من خلال حركة الواقع وحسب ما يتناسب مع حركة الأمة، عن النبي (ص): (نَزَلَتْ صُحُفُ إِبْرَاهِيْمَ أَوَّلُ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانْ وَأُنْزِلَتْ التَّوْرَاْةُ لِسِتٍّ مَضَيْنَ مِنْهُ وَالإِنْجِيْلُ لِثَلاَثِ عَشَرَةٍ مِنْهُ وَأُنْزِلَ زبور داود لثمان عشرة مِنْهُ، وَأُنْزِلَ الْقُرْآنُ لثلاث وَعِشْرِيْنَ مِنْهُ) مجمع البيان٣٢/٢. (هُدًى لِلنَّاسِ) القرآن دستور حياة وهداية للناس أجمعين على الكرة الأرضية ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ﴾ التكوير/٢٧ ، وكتاب هداية ودراية وحماية ، (هداية) فهو يَهْدِي لِلَّتي هِيَ أَقْوَمُ ، (ودراية) لأنه (تِبْيَانُا لِكُلِّ شَيْءٍ) النحل/٨٩ (وَتَفْصِيل كُلِّ شَيْءٍ)يوسف/١١١ ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ الأنعام/٣٨، (وحماية) من الضلال ومن الشيطان ومن الهوى والذنوب (وَبَيّنَاتِ مِنْ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ) آيات واضحات تهدي إلى الحق وتفرق بينه وبين الباطل بما فيه من الحِكم والأحكام (فَمَنْ شَهدَ مِنْكُمْ الشَّهْرَ) حضر وأقام ولم يسافر من بلده في شهر رمضان (فَلْيَصُمْهُ) (وَمَنْ كَانَ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرِ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ) أعاد ذكر المرض والسفر للتأكيد (يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْعُسْرَ) شريعة الله السهلة السمحة تليق برحمة الله التي سبقت غضبه ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجِ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ﴾ الحج/٧٨ ، وإتفق الفقهاء على أن نفى الحرج في الدين أصل عام لا خاص بمعنى : يريد الله بكم اليسر المخلوط بالعسر ، فلا تنظر إلى العسر ولكن إنظر إلى اليسر الذي هو مع العسر فإن العاقل إذا سقاه الطبيب دواءً مراً من مرض موجباً للصحة ، فلا ينظر إلى مرارة الشراب ولكن ينظر إلى حلاوة الصحة (وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ) أيام شهر رمضان وأيام قضائها إن وجدت (وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) لبيان غاية الصوم إظهار عظمة الله وكبريائه عز وجل بالتكبير والتهليل ، مع الشكر لله على هدايته لدينه والتوفيق لما دعا إليه من سبيله ، عن الإمام الصادق (ع) : (ويقصد بالتكبيرات إلى

الصيغة التي يرددها المصلون جماعة قبل وبعد صلاة العيد وهي : (الله أكبر الله أكبر لا إله إلاّ الله والله أكبر ، الله أكبر ، الله أكبر ولله الحمد ، الحمد لله على ما هدانا وله الشكر على ما أولانا) وأيضاً يردد التكبيرات ليلة الفطر وصباح شوال عقيب صلاة المغرب والعشاء والغداة.

فائدة: ١- لابد من النية في جميع الأعمال وخصوصاً في الصوم قربة إلى الله تعالى ، في غرر الحكم (النِّيَةُ أَسَاْسُ الْعَمَلِ) ٢- (يُرِيدُ اللّهُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْعُسْرَ) يَسِّرُواْ وَلاَ تُعَسِّرُواْ ، وَجَبِبُواْ وَلاَ تُكَرِّهُواْ ، اليسر القاعدة في جميع التكاليف في شريعة الإسلام ، عن النبي (ص): (جِمْتُ بالشَّرِيْعَةِ السَّهْلَةِ السَّمْحَةِ) الأمثل (٢٦١/١).

٨٦ - ﴿ وَإِذَا سَأَلِكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِبِ أُجِيبُ دَعُوا الذَاعِي إِذَا دَعَانِي فَلْيَسْنَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُ مُ يَرْشُدُونَ ﴾ سبب النزول : سُئِلَ النبي (ص) : أقريب ربنا فنناجيه أم بعيدٌ فنناديه ؟ فنزلت هذه الآية. كل لفظ في الآية مملوء شفافية وتقرّب وتحبب ، آية تكسب النفوس وتسكب في القلوب الإطمئنان والثقة والعلاقة المتبادلة بين الخالق والمخلوق ، وفي هذا الجو النقى وفي هذا الأُنس مع فتح العلاقة المباشرة مع الله الحبيب القريب المجيب ، يوجّه الله عباده إلى التوجه إليه بالدعاء متى تشاء (ومَنْ أُهْمِمَ الدُّعَاْءَ رُزقَ الإجَابَةْ) وقد أتت بلاغة الآية بصيغة المتكلم لكمال العناية بأمر الدعاء وشفافيته ، وقوله (عِبَادِي) لزيادة العناية وترك الوسائط بين العبد وربه ويكون الدعاء مباشر بلا مقدمات ولا تكاليف (فَإِنِيّ قَرِيبٌ) ولم يقل إنه قريب لزيادة الثقة بقربه تعالى منّا ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْل الْوَرِيدِ ﴾ ق/١٦ ، ثم التأكيد (فَإِنَّ) إنَّ للتوكيد لزيادة العناية ودوام الرعاية وكمال القرب والجذب والحماية ، والإتيان بالصفة وهي صفة القرب دون الفعل للدلالة على ثبوت القرب وإستمراره وتطوره بزيادات ثم الإتيان بصيغة المضارع (أُجِيبُ) للدلالة على التقرب والتحبب والتجدد والديمومة ، وقيّد الجواب (دَعْوَةَ الدَّاعِي) بأنه (إذَا دَعَانِ) لأن الإجابة هي عين الدعاء ، ويدل على أن الوعد بالإجابة مطلق إذا كان الداعي منقطعاً ومضطراً وتلتهب جميع مشاعر الداعي في دعائه. فالذي لا يستجاب من الدعاء إما أن الداعي لا يحقق شروط الدعاء ، وإما يسأل ما لو علم حقيقته لم يسأله (فَلْيَسْتَجِيبُوا لي وَلْيُؤْمِنُوا بي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ) فليجيبوا إذا دعوتهم للإلتزام بالرسالة والشريعة كما أجيبهم إذا دعوني لمهماتهم (وَلْيُؤْمِنُوا بي) استجابة الدعاء عبارة عن الانقياد والاستسلام والإيمان وهي صفة معنوية في القلب ، وقدّم الاستسلام (فَلْيَسْتَجِيبُوا لي) على الإيمان ليعلم العبد أنه لا يصل إلى نور الإيمان وقوته إلا بمقدار الاستسلام لله تعالى وبمقدار الاستسلام يكون قياس العلم ، وبمقدار العلم والإيمان والاستسلام تحصل العبادات وكافة الطاعات. ومعنى الفاء (فَلْيَسْتَجِيبُوا) وكأنه تعالى قال : أنا أجيب دعاءك مع أني غني عنك ، فكن أنت أيضاً مجيباً لدعائي مع أنك محتاج إليّ من كل الوجوه. (لَعُلَّهُمْ يَرْشُدُونَ) الرشاد: ضد الغي ، لعلهم يصيبون الحق ويهتدون إليه، والدعاء سبب إلى الرشد الذي هو إصابة الحق والخير والاستقامة في القول والعمل بمعنى :أنَّ الأعمال إذا صدرت بروح الإيمان يرجى أن يكون صاحبها راشداً مهتدياً ، أما إذا صدرت العبادات كعادات وتقاليد بروع الإيمان يرجى أن يكون صاحبها راشداً مهتدياً ، أما إذا صدرت العبادات كعادات وتقاليد بلا علم ووفاقات مع وحدة المعاشرين فلا تعد للرشاد ، وإنما تقليد لأبائهم وأجوائهم لا بدافع الإخلاص والإنقطاع لله تعالى. عن النبي (ص) : (مَاْ مِنْ مُسْلِمٍ يَدْعُو بِدَعْوَةٍ لَيْسَ فِيهَا إِنْمٌ ، وَلاَ قَطِيعَةُ رَحِمٍ ، إِلاَّ أَعْطَاهُ اللهُ بِمَا إِحْدَى ثَلاَثٍ : إِمَّا أَنْ تُعَجَّلَ لَهُ دَعْوَتُهُ ، وَإِمَّا أَنْ يَدَّخِرَهَا لَهُ فِي الآخِرَةِ ، وَإِمَّا أَنْ يَصْرِفَ عَنْهُ مِنْ السُّوءِ مِثْلَهَا) مجمع البيان ٢/٨٨، جاء في دعاء الافتتاح: (وَلَعَلَّ الَّذي الْطَاعُ عَنِي (استجابة الدّعاء) هُو حَيْرٌ لي لِعِلْمِكَ بِعاقِبَةِ الأُمُورِ) عن الإمام على (ع): (الدُّعَاءُ يَرُدُّ الْقَضَاءُ بَعْدَ أَنْ أَبْرِمَ إِبْرُامًا)! الكافي ٢٩/٣٦٤، فائدة: حقيقة دعاء الداعي هي إرتباط الداعي مع الشَعْمَواتِ وَالأَرْض كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ الرحن /٢٦، ﴿ فَانِتُونَ ﴾ الروم/٢٦، ﴿ يَسْأَلُهُ مَنْ فِي السَّمَواتِ وَالأَرْض كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ الرحن /٢٠.

١٨٧ - ﴿ أُحِلَ لَكُ مُ لَيَلَا الصّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَاعِ صُمُ هُنَ لِبَاسٌ لَكُ مُ وَأَنْتُ مُ لِبَاسٌ لَهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنْ عَلِمَ اللَّهُ أَنْ عَلَمَ اللَّهُ أَنْ عَلَمَ اللَّهُ أَلَكُ مُ عَنْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالآنَ بَاشِرُوهُنَ وَآبَعُوا مَا حَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَى سَبَيْنَ لَكُمُ اللَّهِ وَلا تَبْسُرُهُ هُنَ وَأَنْتُمْ عَاكُونَ فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا الْخَيْطُ الأَبْسِ وَهُنَ وَأَنْتُمْ وَعَفَا وَاللَّهُ اللَّهِ وَلا تَبْسُرُهُ هُنَ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا الْخَيْطُ الأَنْسِ لَهُ هُمُ وَعَلَى اللَّهُ الللْحُلْمُ اللَّهُ الللْولُولُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الرفث: التصريح بما يكنى عنه بما يستقبح ذكره ، وهو في الأصل القول الفاحش الذي يسبق عملية الجماع ، وهو كلمة جامعة لكل ما يريده الرجل من المرأة قبل المباشرة (أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَة الصيام كناية عن الجنس الصيام الرَّفَّ إلى نِسَائِكُمْ) يجوز للصائم أن يأتي إمرأته بعد الإفطار ليلة الصيام كناية عن الجنس (هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ هُنَّ كلمة بليغة بالغة الدقة في المبنى والمعنى والمغزى واستعارة بديعة (لِبَاسٌ لَكُمْ) من لبسه كما يلبس الثياب أو من لابسه بمعنى خالطه مخالطة كثيرة وعانقه معانقة شديدة ، وأفضى بعضهم إلى بعض ، ودخل حب أحدهما في حب الآخر وكأنما لبسه وكشفه وعرف باطنه ، وجعل كل من الرجل والمرأة لباساً للآخر يلبسه لباساً معنوياً فاحصاً كما يلبس الثوب على الجسم ويسد حاجته به ، واللباس ساتر وواقي وكذلك الصلة بين الزوجين ستر ووقاية وحصن وحماية كلاً منهما للآخر ، وسكن كلاً منهما للآخر ، والحصن يمنع صاحبه من الفساد ويحصنه من الانزلاق ويعفف نفسه ويستر عورته ويشبع حاجته الجنسية ، فهنَّ لكم تتمتعوا بحنَّ وأنتم لهن يتمتعن بكم كالنفس الواحدة الموحدة المتحدة في جسدين مختلفين ﴿وَلَيْسَ الذَّكُرُ عَلَيْسَ النَّوْجِينَ الروجين الشّفافة الخفية المستورة وينتم أل عمران/٣٦ ، وهكذا يكشف القرآن الكريم مشاعر الإنسان الشفافة الخفية المستورة بين الزوجين والحاجة المتبادلة والمتعادلة بينهما ، ويكشف عن رحمة الله بجما وعنايته لهما.

(عَلِمَ اللّهُ أَنّكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ) تخونوها وتظلموها بمباشرة النساء في ليالي الصوم (فَتَابَ عَلَيْكُمْ) وتجاوز عنكم (وَعَفَا عَنْكُمْ) رحمة بكم (فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ) وقاربوهن بلا خوف من حساب (وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللّهُ لَكُمْ) من إباحة التمتع الحلال بالنساء بعد الحظر ، ولا تشترطوا على الله أن يكون الطفل ذكراً أو أنثى (وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمْ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنْ الْخَيْطِ اللّهَ سُودِ مِنْ الْفَجْرِ) أبيح لكم الأكل والشرب والجماع من أول الليل حتى مطلع الفجر وفيه إشارة إلى إستحباب السحور.

(ثُمُّ أَمِّوا الصِيّامَ إِلَى اللَّيْلِ) يبتدئ الصيام أول الفجر وينتهي أول الليل ، بحيث يرفع مغيب الشمس بارتفاع الحمرة المشرقية (وَلا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ) الإعتكاف : من أبقى نفسه ثلاثة أيام معتكفاً في المسجد بليلتين على الأقل منقطعاً للعبادة فلا يجوز له في مدة الاعتكاف أن يخرج من المسجد لمباشرة زوجته حتى التقبيل واللمس بشهوة ، فإنما فترة تربوية معنوية تتم فوائدها بإستكمال شروطها (تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلا تَقْرَبُوهَا) أوامر الله وأحكامه فلا تخالفوها ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ الطلاق/١، (كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ عَمَا حرم الله وعدم مخالفة أوامره واجتناب نواهيه.

فائدة: ١- عن النبي (ص): (تَسَحَّرُوا فَإِنَّ فِي السَّحُورِ بَرَكَةً) ولاسيما إذا اعتمد الصائم على سحوره أكثر من فطوره. ٢- الإعتكاف من أشرف الأعمال المبنية على الإخلاص لأن فيه تفريغ القلب عما سوى الله تعالى. ٣- (هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ..) يحفظنكم ويسترن عوراتكم ويمنعنكم من الانحراف ويزيننكم وأنتم كذلك لباس لهن ، فهذه المعاشرة الأصيلة تجعلكم من العسير عليكم أن تتركوهن، فلابد من المحافظة على هذه النعمة من الطرفين وشكر الله عليها. وسمّي كلّ واحد من الزوجين لباساً للآخر يستره كما يستر الثوب البدن ، وكما أن التقوى تستر جميع النقائص وتمذّها وعبّر عنها باللباس فولِبَاسُ التَّقُوَى ذَلِكَ حَيْرٌ الله الأعراف ٢٦/.

١٨٨ - ﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُ مُرْبَيْتَكُ مُ بِالْبَاطِلِ وَتَدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقاً مِنْ أَمْوَالِ الْنَاسِ بِالإِنْدِ وَأَنْتُمُ وَكُنْلُوا فِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقاً مِنْ أَمُوالِ الْنَاسِ بِالإِنْدِ وَأَنْتُمُ وَكُنْلُوا فِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِلَّاسِ بِالإِنْدِ وَأَنْتُمُ وَلَا تَعْلَمُونَ ﴾

الخطاب لجميع الناس: لا يحل لأحد أن يتصرف في مال غيره إلا بسبب مشروع ، قررت الآية التعدي وانتقال الأموال بالأسباب المترام الملكية الخاصة المؤطرة بالصالح العام ، ومنعت الآية التعدي وانتقال الأموال بالأسباب الباطلة شرعاً ، كالمعاملات المحرّمة والربا والغش والاحتيال والغصب والظلم ونحوها (تُدلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقاً مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ) تدلوا بها : تدفعوها. وخصت الآية من المحرمات الرشوة (أو شهادة الزور) ﴿وَالَّذِينَ لا يَشْهَدُونَ الزُّورَ ﴾ الفرقان/٧٢، واليمن الكاذبة ، بإعطاء مال أو هدية لإغراء الحكام ليحكموا كما يريد الراشي ، للوصول إلى أكل أموال الناس

بالباطل ، مما يشكّل خطراً على العدالة والتماسك الإجتماعي ، ولا تركبوا هذا القبح وأنتم عالمون بقبحه والنهي عنه. فائدة : ١- ينبغي للمسلم أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه ويكره لأخيه ما يكره لنفسه ويحترم ماله الخاص كما يحترم المال العام للدولة أو للأمة ، لأن أكله لمال غيره يجرئ غيره على أكل ماله عند القدرة ، ٢- في الآية عبرة للمحامين وموعظة للقضاة وغيرهم فلا يجوز لهم أن يقبلوا الوكالة في دعوى يعتقد أن صاحبها مبطل ولكنه في موقع مؤثر ، ٣- في غرر الحكم: (مَنْ يَكْتَسِبُ مَالاً مِنْ غَيْرِ حِلِّهِ يَصْرِفُهُ فِيْ غَيْرِ حَقِّهِ) ، عن النبي (ص) : (لَعَنَ اللهُ الرَّاشِيَ وَالْمُرْتَشِيَ وَالْمُرْتَشِي وَالْمُرْتَشِي بَيْنَهُمَا) البحار٤٠١ص٤٢٤، وعن الإمام على (ع) : (مَا مِنْ قَوْمٍ يَظْهَرُ فِيْهِمْ الرِّشَا إِلاَّ وَلَى بِالرُّعْبِ) نفسير النور ١٨٦٨١.

١٨٩ - ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنْ الأَهِلَةِ قُلْ هِي مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِ وَلَيسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهِمَا وَلَحَيِنَ الْبِرَ مَنْ اتَّهَى وَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهِمَا وَلَحَيْنَ الْبِرَ مَنْ اتَّهَى وَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبُوا بَا وَاتَّمُوا اللَّهَ لَعَلَّكُ مُ تُعْلِحُونَ ﴾

الأهلة : جمع هلال. يسألونك يا مُحَدِّد عن الهلال وحركته لماذا يزيد وينقص ؟ (قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَاخْحَجٌ) إن الحكمة من ذلك تعود إلى مصالح الناس في أمورهم المتنوعة منها: الدنيوية كالديون والإيجارات وأمورهم الدينية كالصوم والحج والزكاة وأمورهم العلمية لعلاقة القمر بالمدوالجزر في البحار (وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا) كان الجاهلي إذا أحرم ناسكاً للحج لا يدخل بيته من بابه الرئيس وإنما يفتح في ظهر البيت فتحة ويدخل منها ويخرج منها فنهى سبحانه عن ذلك , وقال (وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ اتَّقَى) حق التقوى ﴿اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ آل عمران/١٠٢، والتقوى: أن يطاع الله فلا يعصى ويُذكر فلا ينسى ويُشكر فلا يُكفر. (ومن التقوى) عمل البر وهو سلوك الطريق الطبيعي المستقيم الصالح إلى كل شيء لحفظ موازين الأشياء وكرامتها وإعطائها حقها ، دون إضاعتها وإهانتها وعدم استخدام السبل الملتوية. (وَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَاكِمَا) حسب ما هو مألوف ومعروف وأصولي (وَاتَّقُوا اللَّهَ) إتقوا بالله عما سواه ، والتقوى من الصفات الجامعة لمراتب الإيمان ومقامات الكمال (لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) فالفلاح ثواب التقوى ، والتقوى علة الفلاح. فائدة : ١- الأعراف الإجتماعية أو العشائرية أو القبلية إذا خالفت قواعد الدين فتكون تقاليد جاهلية غير مشروعة. ٧- كل محاولة لمعرفة الإسلام من غير الثقلين (كِتَاْبُ اللهِ وَعِثْرَتِي أَهْلُ بَيْتي) الروايات الصحيحة، الحديث في تفسير الرازي١٦٣٨، فهي معرفة بحاجة إلى تحقيق وتدقيق ، وكل عبادة لم يشرعها الله ولا رسوله فهي بدعة والذي لم يتبع يبتدع ، والبدع الخطيرة التي تنسب إلى الدين وليست من الدين. عن النبي (ص) : (مَنْ سَنَّ سُنَّة سَيِّئَةً فَعَلَيْهِ وزْرِهَاْ وَوزْرُ مَنْ عمل بَهَاْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ) كنز العمال خبر٤٣٠٧٧. ٣- تشير الآية إلى أنه ينبغي في كل أمر من الأمور أن يعرف مدخله من مخرجه وعدم الدخول في الطرق المعوجّة (وَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَاكِمًا) ، ويعرف كيف يدخل فيه وكيف يخرج منه ، وما هو الطريق السهل المستقيم القريب بأقل التكاليف وأكبر الأرباح وأضمن للهدى وأبعد عن الضلالة ﴿وَقُلْ رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ وَاجْعَلْ لِي مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَاناً نَصِيراً ﴾ الإسراء/.٨٠

## • ٩ ١ - ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُ مُ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾

إنه تشريع للقتال لأول مرة ، والقتال محاولة الرجل قتل من يحاول قتله من أجل الدفاع عن النفس والعرض والمال والوطن ، وهو دفاع شريف نظيف لرد العدوان وتحرير الأفكار من دون تجاوزات ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمْ الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ ﴾ الشوري/٣٩ ، إنهم يستميتون من أجل حريتهم وكرامتهم وحماية بلادهم والمستميت لا يموت! وهذا القتال لابد أن يكون في سبيل الله فقط، لا في سبيل هدف آخر ، لا في سبيل الأمجاد ولا المغانم والمكاسب ولا في سبيل عصبية أو عشائرية أو قبلية أو قومية أو وطنية ، ولا للاستكبار في الأرض ، ولا لنصرة فئة على فئة أو جنس على جنس بغير حق، إنما القتال للأهداف الإنسانية السامية لنصرة الحق واستعادة الحقوق، القتال لإعلاء كلمة الله في الأرض وفي النفوس ، ونصرة منهج الله في الحياة وغير ذلك من معاني الفضائل ، وما عدا هذه القيم فهي حروب غير مشروعة (وَلا تَعْتَدُوا) على من لا يعتدي عليكم ، الإعتداء هو الخروج عن الحد وسلب حرية الآخرين ومصادرة حقوقهم المشروعة ، كالقتال قبل الدعوة إلى الحق ، أو الإعتداء على غير المحاربين من المسالمين والمدنيين الآمنين الذين لا يشكلون خطراً على الدعوة الإسلامية كالنساء والأطفال والشيوخ والمرضى والمنقطعين للعبادة من أهل كل ملة دين ، ومن الاعتداء الابتداء في القتال (إنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ) بل يكرههم ويلعنهم وينغّص معيشتهم فالإسلام للسلام والهداية لا للقتال والإنتقام، مما يوضح إنسانية الإسلام حتى في قتاله كما هو في سلمه. فائدة : معنى (في سَبِيل اللَّهِ): السبيل : الطريق. في الطريق الذي بينه الله تعالى للعباد ليسلكوه على ما أمرهم به ودعاهم إليه، هو سبيل رضا الله ومنافع الناس وحماية الحق والحقوق المسلوبة ، سئل النبي (ص) : (عن الرجل يقاتل شجاعة ويقاتل حمية ويقاتل رياء أي ذلك في سبيل الله ؟ فقال (ص): (مَنْ قَاْتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَاْ فَهُوَ فِيْ سَبِيْلِ اللهِ) الرازي٥/١٠٨. لا يذكر القرآن لفظ القتال والجهاد والاستشهاد إلا ويقرن معها (في سَبِيل اللهِ) وفي ذلك دلالة على أن الغاية من القتال غاية شريفة نظيفة هي إعلاء كلمة الله والتي تتضمن معني نصرة الحق وإعطاء الحقوق لأهلها ، وليس من الجهاد المغانم والأهداف الدنيوية والمصالح الخاصة المحدودة. ١٩١ - ﴿ وَاقْتُلُوهُ مُ خَيْثُ كَفِفْتُمُوهُ مُ وَأَخْرِجُوهُ مْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُ مْ وَالْفِئْنَةُ أَشَدُ مِنْ الْفَتْلِ وَلا تَفَاتِلُوهُ مَ عَيْدَ الْمَسْجِدِ

الْحَرَام حَتَى ثِمَا تِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتُلُوكُمْ فَافْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴾

ثقفتموهم: وجدتموهم. أمر المسلمون بملاحقة المشركين أينما وجدوهم (وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ) أي أخرجوهم من مكة كما أخرجوكم منها ، وفعل ذلك رسول الله (ص) بعد فتح مكة بمن لم يسلم منهم (وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنْ الْقَتْلِ) الْفِتْنَةُ : في الأصل عرض الذهب على النار لاستخلاصه من الغش ، ثم صار إسماً واسع المعنى لكل امتحان ومحنة لأن في الامتحان يكرم المرء أو يهان ، وفي الحنة منحة ، وفي المكاره مكارم ، وفي البلاء كرامات ولو بعد حين ﴿لِيَمِيزَ اللهُ الْجَبِيثَ مِنْ الطَّيّبِ ﴾ الأنفال/٣٧ .

وَالْفِتْنَةُ: الاختبار في الدين بمختلف أساليب الضلال عن سبيل الله من الترهيب والترغيب والتعذيب والتهجير عن الأوطان والإيذاء ومصادرة المال والضلال في العقيدة والغزو الثقافي ونشر الفساد وبث الشكوك وتسقيط رموز العقيدة وقادتما ، هي أشد قبحاً وضرراً عاماً على الأمة من القتل وإزهاق روح الفرد ، فمن أشد البلاء التمكن من عقل الإنسان ونفسه وتشكيكه في عقيدته الإسلامية وتخلخل إرادته وقناعاته الصحيحة فتكون الفتنة أصعب من القتل ، لدوام تعبها وألم النفس بما ، لأن في القتل إنقطاع الحياة الدنيا وفي الفتنة تنغيص الحياتين في الدنيا والآخرة ، فلا دنيا الملوك بالرفاهية ، ولا آخرة المتقين بالنعيم المقيم ، وأيضاً (الْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنْ الْقَتْل) معنى الفتنة : الإصرار على الشر والكفر والعدوان على الناس ، إنّ الفتنة عن الدين اعتداء على أقدس ما في الحياة الإنسانية لذلك فهي (أَشَدُّ مِنْ الْقَتْل) ويستوي أن تكون هذه الفتنة بالتهديد والأذى بالفعل المباشر أو بإقامة أوضاع فاسدة من شأنها أن تضل الناس وتفسدهم وتبعدهم عن منهج الله وتزيّن لهم الكفر به أو الإعراض عنه. (وَلا تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ) حفظاً على حرمته (حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ) حتى يبدؤوا بقتالكم فيه (فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ) الذين لا يرعون إلا الرابة ولا حلفاً) ولا عهداً ولا ذمة ولا حرمة ولا رحمة. فائدة : ١- ﴿ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنْ الْقَتْلِ ﴾ والفتنة على عموم معناها ، وهذا الهدف الضخم بحاجة إلى قدرة وقوة وسلطة ، حتى لا تُطلب السلطة لذاتما ولا للذاتما وإنما تطلب لغيرها لهدف أسمى منها ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ﴾ البقرة/١٩٣٦ ، بلا معوقات ، وكأنما الآية الكريمة أعطت ميلاداً جديداً للإنسان ، فتكون قيمة الإنسان وكرامته توزن بقيمة عقيدته وتأثيرها ، فتوضع حياته في كفة وعقيدته في كفة ، فترجح كفة العقيدة ، وتبين الآية من هو عدو الإنسان ، إنهم أولئك الذين يفتنون المؤمنين عن دينهم. عن النبي (ص) : (أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، فَإِذَا قَالُوهَا، عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاهُمُمْ إِلاَّ بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ) الكاشف ٢٩٧/١. ٢- ومن قاتل الأعداء للقضاء على الفتنة ثم قتل في سبيل الله فيموت شهيداً ، والشهادة أشرف أنواع الموت. ٣- ففي كلِّ يوم تقوم قوى ظالمة تصد الناس عن دين الله بمختلف أنواع الفساد وتحول بينهم وبين سماع حقيقة دين الله هؤلاء الصادون عن الدين يجب أن يقاتلهم المسلمون.

# ٧٩٠ - ﴿ فَإِنْ اللَّهُ عَنُورٌ مَرْحِيدٌ ﴾

(فَإِنْ انتَهَوْا) وامتنعوا عن الكفر والغدر والاعتداء ، وكفوا عن القتال عند المسجد الحرام فلابد للمسلمين قبول دعوة الأعداء لوقف القتال (فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ) فإن الله يغفر عمن تاب وأناب وعمل صالحاً.

## ٣ ٩ ١ - ﴿ وَقَاتِلُوهُ مُرْحَتَّى لا تَكُونَ وَتُنتُه وَيَكُونَ الدّينُ لِلَّهِ فَإِنْ التَّهُواْ فَلاعُدُواَنَ إِلا عَلَى الظَّالِيبِينَ ﴾

المسلمون مكلفون أن يقاتلوا حتى يقضوا على كلِّ القوى المعتدية الظالمة التي تكون فتنة للناس وتمنع أن يكون الدين لله، قاتلوهم حتى تكسروا شوكتهم بحيث يهابكم العدو ويحسب حسابكم بالرهبة والقدرة والهيبة والقوة! الآية ذات دلالات واسعة وعامة ومستمرة التوجيه (وَالْجِهَانُدُ مَاْضٍ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ) وقاتلوهم حتى لا تكون لأعدائكم قوة يفتنونكم بها في دينكم ويؤذونكم ويصادرون حقوقكم (وَيكُونَ الدِّينُ لِلَهِ) فيظهر دين الله تعالى على سائر الأديان، ويكون دين كل شخص خالصاً لله لا أثر لخشية غيره فيه ، وليس لشياطين الجن والإنس نصيب فيه (فَإِنْ انتهَهُوْا فَلا عُدُوانَ إِلاَّ عَلَى الظَّلِمِينَ) فإذا إنتهى الظالمون عن ظلمهم وكفّوا عن الصد عن سبيل الله ولا يمنعوا الناس بينهم وبين دينهم والدعوة إليه فلا عدوان عليهم لأن الجهاد يوجه ضد الظالمين المعتدين.

# 4 9 1 - ﴿ الشَّهُ رُ الْحَرَامُ بِالشَّهْ رِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَنَنْ اغْتَدَى عَلَيْكُ مْ فَاغْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اغْتَدَى عَلَيْكُ مُ وَالْحُرُمُاتُ قِصَاصٌ فَنَنْ اغْتَدَى عَلَيْكُ مُ فَاغْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اغْتَدَى عَلَيْكُ مُ وَالْحُرُمُاتُ قِصَاصٌ فَنَنْ اغْتَدَى عَلَيْكُ مُ وَاللَّهُ وَاعْدَادُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اغْتَدَى عَلَيْكُ مُ

لا قتال في الشهر الحرام إبتداءً ، أما من أعلن الحرب وقاتل فيه فإنه يحارب ويقاتل ردعاً ودفاعاً ، سمّي الشهر الحرام لأنه يحرم فيه ما يحل في غيره من القتال ونحوه ، وَالْحُرُمَاتُ : جمع حرمة (مصطلح عام) وهو ما يحرم هتكه ويجب حفظه واحترامه ، والقصاص : الأخذ للمظلوم حقه من الظالم. والأشهر الحرم : ذو القعدة وذو الحجة ومحرم ورجب. المعنى : إذا قاتلوكم في الشهر الحرام فقاتلوهم في الشهر الحرام ، فكما هتكوا حرمة الشهر واستحلوا دماءكم فإفعلوا بهم مثله (وَالْحُرُمَاتُ قِصاصٌ) فالذي يهتك الحرمة يجازى بحرمانه الضمانات التي تكفلها الحرمات من الأمن والسلام وصيانة الدماء والأموال ، وهذا تشريع لجواز الاعتداء بالمثل فقال (فَمَنْ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ) الاعتداء مذموم إبتداءً ، وأما إذا كان اعتداء مقابل اعتداء لرد الاعتداء فهو قصاص ممدوح إذا كان بلا زيادة ولا تجاوزات ، وتعالياً عن ذل وهوان وارتقاء عن الضيم والظلم والاستعباد ، كالتكبر على المتكبر ، أو الجهر بالسوء لمن ظلم كقوله :

﴿ وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا ﴾ الشورى/ ٤٠ ، (وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ) وإتقوا الله ولا تطغوا على أعدائكم (أو) واتقوا الله في عدم الاعتداء وهو إحتياط إستحبابي ، وحتى يبقى الإنسان معتدلاً مستقيماً مع منهج الله ، ولا ينحرف عن الاستقامة شيئاً.

فائدة: (وَاخْرُمَاتُ قِصَاصُ): كل الحرمات تحترم ، من شهر حرام ، وبلد حرام أو إحرام ، وجميع ما أمر الشرع باحترامه كصون الأعراض وحفظ الحقوق، فمن تجرأ عليها فإنه يقتص منه ، ومن أخذ مال غيره المحترم أُخذ منه بدله ، ومن قتل نفساً قُتل بَما ﴿النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنِ بِالْعَيْنِ وَالْمَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنَ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنَ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنِ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنِ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنِ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنِ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنِ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنِ وَالْمَيْنَ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنَ وَالْمَيْنَ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنِ وَالْمَيْنَ وَالْمَيْنَ وَالْمَيْنَ بِالْمَيْنَ وَالْمَيْنَ وَالْمَيْنَ وَالْمُومَ وَصَاصُ الله المائل ما قتل به فيُذبح إذا ذُبح ويُخنقُ إذا خنق ويُغرق إذا أغرق. ويفعل ذلك بكل تصميم ، وهكذا يمتنع عن الظلم والعدوان وهذا معنى تطبيق العدل في كل شؤون الحياة في الضعيف والقوي والفقير والغني عن النبي (ص) وهذا معنى تطبيق العدل في عن النبي (ص) (العَدل تصلح المجتمعات ، وبترك العدل وتتقهقر الأمم وتتأخر الشعوب. عن النبي (ص): (أوَّلُ مَنْ يَدْخُلُ فِيْ النَّارِ أَمِيْرٌ متسلّط لِمْ يَعْدِلْ، وذو ثروة من المال لم يعط المال حقه، وفقير فخور)البحاره ٧/٠٤٠. ﴿وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ من المال لم يعط المال حقه، وفقير فخور)البحاره ٧/٠٤٠. ﴿وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ من المال لم يعط المال حقه، وفقير فخور)البحاره ٣/٠٤٠. ﴿وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِولِيّهِ الْهُلَاقُ لَكُ يُرَدُّ الشَّرُ إِلاَ بِالشَرِّ) !

## • ١٩ - ﴿ وَأَ فِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلا تُلْقُوا بِأَيدِيكُ مُ إِلَى التَّهُكُ قِوَا خُسِنُوا إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾

الإنفاق: صرف المال إلى وجوه المصالح المتعددة وتوفير الخدمات اللازمة (في سَبِيلِ الله) في الطرق النافعة للناس على عموم معناها والناهضة للمجتمع وفي الوسائل والمقاصد التي ترضي الله ، المعنى: كان كثير من فقراء المسلمين الراغبين في الجهاد ، لا يجدون ما يزودون به أنفسهم من عدة الحرب كالمال والسلاح والذخيرة ، وكانوا يأتون النبي (ص) يطلبون أن يحملهم إلى ميدان المعركة ، فإذا لم يجد ما يحملهم عليه ﴿تَوَلُّوا وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنْ الدَّمْعِ حَزَناً أَلاَّ يَجِدُوا مَا يُنفِقُونَ التوبة/٩٢ ، كثرت التوجيهات القرآنية والنبوية إلى الإنفاق في سبيل الله ، لتجهيز الغزاة وصاحبت الدعوة إلى الإنفاق في معظم المواضع اللازمة ، فكل موارد الخير لا تقوم إلاّ على أساس النفقة ، فالنفقة لكل موارد الخير كالروح بالبدن ، ولا قيمة للبدن من دون الروح ، وفي ترك الإنفاق في سبيل الله حصراً إبطال للجهاد وتسليط للأعداء (وَلا تُلقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهُلُكَةِ) تحصل التهلكة بعدم الإنفاق يدري إلى أين سينتهي ، والآية ذات معنى عام يشمل كل ما يوجب الإلقاء إلى التهلكة للفرد والمجتمع، كالبخل والإسراف والتبذير في الإنفاق ، وبذل جميع المال وترك النفس والعيال عالة على الآخرين ، فلا بد من الإحسان والاعتدال في النفقة وفي كل شيء ، وهو الطريق الوسط الممدوح الآخرين ، فلا بد من الإحسان والاعتدال في النفقة وفي كل شيء ، وهو الطريق الوسط الممدوح الآخرين ، فلا بد من الإحسان والاعتدال في النفقة وفي كل شيء ، وهو الطريق الوسط الممدوح الآخرين ، فلا بد من الإحسان والاعتدال في النفقة وفي كل شيء ، وهو الطريق الوسط الممدوح

(وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ) يُشعر الإحسان مراعاة الحسن ، والأحسن والإحسان في كل إقدام على عمل ، وهو الطريق الوسط بين الإفراط والتفريط ، وإطلاق (وَأَحْسِنُوا) يشمل كل إحسان واعتدال في الاعتقاد والأقوال والأعمال والمعاملات، في نمج البلاغة حكم ٨١ (قيمة كل إمرئ ما يحسنه).

فائدة: ١- الآية نظير قوله تعالى ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قُوَاهاً ﴾ الفرقان/٦٧. ٢- (وَأُحْسِنُوا) وقد إرتقى من مرتبة الجهاد والإنفاق إلى مرتبة الإحسان، ومرتبة الإحسان هي عليا المراتب في الإسلام ؛ لأن الإحسان محبة الإنسان وأفضل الإيمان ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ إِلَيْكَ ﴾ القصص/٧٧. ٣- (وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ) النفقة لها معنى عام ، وأنفقوا من أموالكم وأنفسكم وجاهكم وقوتكم وعلمكم وإختصاصكم وخدماتكم ونحوها في سبيل الله ، بمعنى بما يخدم الناس وينفعهم ويرضى الله ذلكم خير لكم (وَلا تُلْقُوا بأَيْدِيكُمْ إلَى التَّهْلُكَةِ) بالإمتناع عن النفقة الممكنة بكافة أنواعها ، وكل ينفق بقدره ﴿عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِر قَدَرُهُ ﴾ البقرة/٢٣٦ ، الغني ينفق من ماله ، والمجاهد ينفق من جهده ويضحي بنفسه في سبيل إعلاء كلمة الله ، والسياسي ينفق من جاهه ومركزه الإجتماعي ، والعالم ينفق من علمه ، والموظف ينفق من واجبات عمله بلا تقصير... وهكذا تتم النفقات بأنواع الخدمات التي تساهم في النهضة الحضارية المتطورة للبلاد والعباد. فالإمساك عن الإنفاق في سبيل الله تملكة للفرد وللمجتمع ، وإشعار بالعجز والضعف والتأخر ويتسلط عليكم أعداؤكم. عن النبي (ص) : (مَنْ مَنَعَ مألَهُ مِنَ الأَخيَاْرِ إِخْتِيَاْراً، صَرَفَ اللهُ مَاْلَهُ إِلَى الأَشْرَاْرِ إِضْطِرَاْرَاً) البحار ١٣١/٩٦، وعن الإمام الصادق (ع) : (مَنْ مَنَعَ حَقًّا للهِ عَزَّ وَجَلَّ أَنْفَقَ فِيْ بَاْطِل مِثْلَيْهِ) وسائل الشيعة ٦ص٥٥ إذاً حصنوا أموالكم وأنفسكم بالإنفاق في سبيل الله. ٤- (وَلا تُلقُّوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ) تشير الآية إلى حرمة الانتحار والإضرار بالنفس لأنها تملكة.

الحج في اللغة: القصد، وفي الشرع: عبادة خاصة بمناسك خاصة في مكان مخصوص في زمن مخصوص، وحد مخصوص، والعمرة في اللغة: مطلق الزيادة، وفي الشرع: زيارة بيت الله الحرام على وجه خاص، والإحصار: الحبس والمنع، والهدي: الذبيحة التي يضحي بها الحاج أيام حجه.

والنسك: شاة. المعنى: (وَأَقِبُّوا الحُجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ) أَتمُوها بمناسكها كاملة خالصة لله (فَإِنْ أَخْصِرْتُمْ) أي حبستم ومنعتم بسبب عائق حصل عندكم كالمرض أو عدو أو غير ذلك ثم منعكم

مانع من إكمال العبادة (فَمَا اسْتَيْسَوَ مِنْ الْهَدْيِ) فعليكم أن تذبحوا ما تيسر وأقله شاة وأوسطه بقرة وأعلاه بعير، والهدي: ما يسوقه الإنسان من قربات للتضحية بما في حجه فداء له (وَلا تَعْلِقُوا رُءُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهُدْيُ مَحِلَّهُ)

الخطاب للمحصورين الذين منعوا من إتمام الحج أو العمرة وعلى هؤلاء أن لا يحلوا من إحرامهم ولا يحلقوا رؤوسهم حتى يعلموا أن الهدي الذي بعثوه قد بلغ مكان الذبح (مِنى) إن كان الإحرام للحج أو للعمرة (فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ) بحيث يقتضي المرض حلق الرأس لضرورة (فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيَامٍ) ثلاثة أيام (أَوْ صَدَقَةٍ) إطعام ستة مساكين (أَوْ نُسُكُ) يضحي بشاة (فَإِذَا أَمِنتُمْ) أي لم يمنعكم مانع من إكمال الحج (فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الحُجِّ) من أتى بالعمرة ثم حج بعدها في نفس السنة فعليه الهدي (فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنْ الْهُدْي) وهذا النوع هو حج التمتع الذي يجب على غير أهل مكة (فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ فِي الحُجِّ) يعني إذا لم يجد المتمتع الهدي الواجب صام ثلاثة أيام من الحج السابع والثامن والتاسع من ذي الحجة ، ولا يشترط فيها الإقامة (وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ) إلى وطنكم وأهلكم (تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الحُرَامِ) ما تقدم ذكره من التمتع بالعمرة إلى الحج ليس لأهل مكة ومن يجري مجراها ، وإنما هو لمن لم يكن من حاضري مكة.

وهو من يكون بينه وبينها أكثر من إثني عشر ميلاً من كل جانب (وَاتَّقُوا الله) فيما أمركم به وترك ما نحاكم عنه (وَاعْلَمُوا أَنَّ الله شَدِيدُ الْعِقَابِ) لمن عصاه وخالفه وتعدى حدوده ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ مَا تَحَاكُمُ عنه (وَاعْلَمُوا أَنَّ الله شَدِيدُ الْعِقَابِ) لمن عصاه وخالفه وتعدى حدوده ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ الله فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ الطلاق/١، فائدة: ١- الحج من أركان الإسلام أما أركان الحج خمسة : الإحرام والوقوف بعرفة والطواف والسعي بين الصفا والمروة وحلق الرأس أو التقصير ، في الحديث : (تَاْبِعُواْ بَيْنَ الحُبِّ وَالْعُمْرَةِ فَإِنَّهُمَا يَنْفِيانِ الْفَقْرَ وَالذُّنُوبَ) روح البيان ١/١١٦. ٢- حج الحديث : (تَاْبِعُواْ بَيْنَ الحُبِّ وَالْعُمْرَةِ فَإِنَّهُمَا يَنْفِيانِ الْفَقْرَ وَالذُّنُوبَ) روح البيان ١/١١٦. ٢- حج العوام قصد البيت وإتباع منهجه ، فنحن لا ندور حول العوام قصد البيت وإتباع منهجه ، فنحن لا ندور حول أوامر الله سبحانه. ٣- ليس كل قلب يصلح لمعرفة الرب ، ولا كل منسك يتقرب به إلى الله في غرر الحكم: (رُبَّ مُتَنسِّكٍ لاَ دِيْنَ نفس تصلح لخدمة الرب ، ولا كل منسك يتقرب به إلى الله في غرر الحكم: (رُبَّ مُتَنسِّكٍ لاَ دِيْنَ لَفُسُ تصلح لخدمة الرب ، ولا كل منسك يتقرب به إلى الله في غرر الحكم: (رُبَّ مُتَنسِّكٍ لاَ دِيْنَ

٧٩٧ - ﴿الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلا مَرَفَثَ وَلا فِسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَّا تَفْعَلُوا مِنْ خَدْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَنَرَّوَدُوا فَإِنَّ خَدْرَ النَّقُوى وَاتَّقُونِي يَا أُولِي الْأَلْبَابِ﴾

أشهر الحج شوال ، ذو القعدة ، والعشر الأول من ذي الحجة ، فمن أحرم فيها صحّ منه الحج وأتى ببقية الأعمال في وقتها (فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الحُجَّ) فمن ألزم نفسه بالحج في هذه الأيام المعلومات وأحرم ولبي تلبية الحج تلبية التوحيد ، وسلك سبيل الاستقامة مع ضيوف الرحمن فإنهم دعوا إلى ضيافة الله ويجب أن تعظموا مناسك الحج وتصونوه عن كل ما يفسده من الرفث (فكلا

رَفَتُ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي اخْتِحٍ) فَلا رَفَتُ إشارة إلى قهر القوة الشهوانية الجنسية التي تدفع إلى الجماع ومقدماته القولية والفعلية وخصوصاً عند حضور النساء فلا يصدر منك كلاتم فاحش ، والرفث: كلمة جامعة لما يحصل من الزوج تجاه زوجته عند حاجته لها. (وَلا فُسُوقَ) جميع المعاصي ويدخل فيه السباب والتنابز بالألقاب... ونحوها وهي الخروج عن منهج الشريعة (وَلا جِدَالَ) الجدال المذموم: المخاصمة والمنازعة لكونها تثير الشر وتوقع العداوة والبغضاء ، أما النقاش (الجدال) الممدوح في أمور الدين بأساليب علمية ففي ذلك خير ، وأهداف الحج التضرع إلى الله والانكسار إليه سبحانه والتقرب منه ، والتعالي عن صغائر السيئات فإنه يتغلظ المنع والحرمة عنها في الحج ، وإنه لا يتم التقرب إلى الله بترك المعاصي حتى يفعل الأوامر (وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ حَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللهُ عن ثلاث معاصي ورغّب في كل الطاعات ، فهو حث على فعل الخير بعد النهي عن الشر ، فيدخل فيه معاصي ورغّب في كل الطاعات ، فهو حث على فعل الخير بعد النهي عن الشر ، فيدخل فيه الجدال (وَترَوَّدُوا) لآخرتكم ودنياكم زاداً مادياً ومعنوياً بإتقاء الذنوب والتزود بالطاعات (فَإِنَّ حَيْرُ المالا الكلام الحسن مكان القبيح ، والبر والتقوى مكان الفسوق ، والوفاق والأخلاق مكان الجدال (وَترَوَّدُوا) لآخرتكم ودنياكم زاداً مادياً ومعنوياً بإتقاء الذنوب والتزود بالطاعات (فَإِنَّ حَيْرُ المالا من ضررها كذلك أتقي الله خوفاً من مقامه الزّد فوف إجلال لا خوف إرهاب.

والتَّقُوَى: رفعة للمؤمن وكمال ذاتي له فهو المستفيد بتقواه لنفسه ولغيره ، والزاد المستمر نفعه لصاحبه في دنياه وأخراه ، ولنفسه ولغيره فهو زاد التقوى في دار القرار وهو الوصول لأكمل لذة وأجل نعيم دائماً أبداً ، وكل زاد غير التقوى منقطع فيتعرض للشر (والتَّقُوَى) من خُلق الأنبياء وهي قمة الأخلاق، ومنتهى رضا الله من عباده وحاجته من خلقه (وَمَنْ إِتَّقَى الله وَقَاهُ) لأن التقوى أوثق حصن وأقوى حرز ، وبالتقوى تصلح الدنيا والآخرة (وَاتَّقُونِي يَا أُولِي الأَلْبَابِ) تسكوا بمنهج الله يا أهل العقول الرزينة والأفكار الواسعة وأهل الوعي والذكاء ، فإن أفضل ما تأمر به العقول هو تقوى القلوب وتقوى النفوس وتقوى العيون وتقوى الجراح... ونحوها ، فإتقوا الله في ما أمركم به ونماكم عنه يا أصحاب العقول ذلكم خير لكم في كل حال ، وهذا معناه من لم يتق الله فكأنه لا لُبَ (لا عقل) له ، لأن (الْعَقْلُ مَا عُبِدَ بِهِ الرَّحْمَنُ وَأَكْتُسِبَتْ بِهِ الجِّنَانُ) عن الإمام الصادق (ع) الكافي ١ص١١ والتزود بالتقوى لا يختص بالآخرة بل هو زاد الدنيا أيضاً وخير زاد ، إن الصادق (ع) الكافي ١ص١١ والتزود بالتقوى في جميع أعمالنا وأقوالنا وتعاملاتنا وإختصاصاتنا ، وان زاد التقوى يعطيك الصفات المثلي ويجعلك على ملة الله تموت وتحيا، ويحسن تعاملك مع وإن زاد التقوى يعطيك الصفات المثلي ويجعلك على ملة الله تموت وتحيا، ويا تعالى ﴿وَمَنْ يَتَقِ الناس ومع نفسك ومع الله ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ الحبارات/١٣ ، وقال تعالى ﴿وَمَنْ يَتَقِ اللهِ اللهِ يَتَقَادُهُ اللهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْراً الطالقالي الله الطالقالي المناس ومع نفسك ومع الله ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ المحرات/٢٠ ، وقال تعالى ﴿وَمَنْ يَتَقِ

١٩٨ - ﴿ لِيسَ عَلَيْكُ مُ جُنَاحٌ أَنْ تَبْنُوا فَضْلَامِنْ مَرِّ كُمْ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُهُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَر الْحَرَام وَاذْكُرُوهُ كَما هَدَاكُم وَإِنْ كُنتُم مِنْ قَلِهِ لَمِنْ الضَّالْينَ ﴾

جناح: حرج في الدين ، الإبتغاء: الطلب ، عرفات : موقف مبارك معلوم في مكة ، الإفاضة من عرفات : الخروج منها ، المشعر الحرام : المكان المعروف بالمزدلفة. المعنى : كان بعض الناس يتحرج من التجارة في موسم الحج لأنه عبادة وذكر ، فرفعت الآية الحرج في الاكتساب من فضل الله بأنواع البضائع والصناعات (فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَر الْحَرَام) فإذا خرجتم من عرفات إلى المزدلفة فإذكروا الله فيها كثيراً بالدعاء والتضرع ، وتتجلى في هذا الموقف التربوي الروحي الشفاف ، معاني الافتقار الجماعي لله عن النبي (ص) : (الْحَجُّ عَرَفَةٌ) ، فَيَعَرَفَ الإنسان حَدَّهُ فَيَقَفَ عِنْدَهُ ، وحتى يَعْرِفُ قَدْرَهُ وَلا يَتَعَدَّى طَوْرَهُ فِي غرر الحكم (وَرَحِمَ اللهُ إمْرئَ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهِ)، ويجعله هذا الموقف يتحرر من قيود المادة فلا يملكه المال ولا العقار والنساء ولا حب الدنيا وإنما هو الذي يملكها ولا تملكه ، وإنما يملكه الله مالك الملك (وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ) إذكروا الله بالثناء على هدايتكم والشكر على نعمه عليكم ﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللَّهِ ﴾ النحل/٥٥ ، ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ لقمان/٢٠ ، وأنعم عليكم بالنعم المعنوية الكبرى وهي (الهداية) ﴿الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْلا أَنْ هَدَانَا اللَّهُ الْعراف/٤٣، (وَإِنْ كُنتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنْ الضَّالِّينَ) وإن كنتم قبل الهداية ضالين عن سبيل الله ، ويغفر لكم بعد الهداية ، وإنكم كنتم لا تعرفون كيف تذكرون الله وتعبدونه، والله ﴿ يُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة ١٥١/ فائدة : ١ - (تَبْتَغُوا فَضْلاً مِنْ رَبِّكُمْ) التفرغ لأداء المناسك العبادية أفضل من الإشتغال بالبيع والشراء والتجارة فإنها من متاع الدنيا ، ولا مانع منها بعد الإنتهاء من المناسك كاملة.

## ٩٩ - ﴿ مُدَدَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ مرجيدً

**أفيضُوا** : انزلوا ، أي ثم ا**نزلوا** من مزدلفة حيث نزل الناس إلى منى ال**معنى** : كانت قريش تميز نفسها عن الباقين من الحجاج بالوقوف في المزدلفة تكبراً وترفعاً ، بينما باقى الناس الحجاج في عرفات ، (وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ) فجاءت هذه الآية نافية للتمايز آمرة الجميع بالوقوف في عرفات لأن (الحج عرفات)، ثم الإفاضة والنزول إلى المزدلفة في حركة جماهيرية واحدة موحدة متحدة وكأنما كلهم في ساحة المحشر ، يستغفرون الله ويطلبون السداد والتوفيق ليبطل ما كانت عليه غطرسة قريش وتهذيب لكل متكبر، في غرر الحكم: (إحْذَرْ الْكِبَرْ فَإِنَّهُ رَأْسُ الطُّغْيَانِ، وَمَعْصِيَة الرَّحْمَن).

## • • ٧ - ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُ مْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً فَمِنْ النَّاسِ مَنْ يَثُولُ مَرَّتَنا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةُ مِنْ خَلاقَ ﴾

فإذا أتممتم أعمال الحج وفرغتم منها ،فاذكروا الله كثيراً ، ذكراً لا يقتصر على اللفظ بل مع الحضور القلبي للمعنى بحيث يحكيه اللفظ وتتفاعل معه المشاعر والضمائر فيكون اللسان والجوارح والجوانح كلها تذكر الله بلسان الحال ولسان المقال في غور الحكم: (ذِكْرُ اللهِ جَلاءُ لِلصُّدُورِ وَطُمَأْنِيْنَةُ الْقُلُوبِ)، والذكر يثمر العصمة ويُنبه من الغفلة ويستذوق الذاكر طعم الحياة! (كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ) فحق الله عليكم أكثر من حق آبائكم عليكم (أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً) فأكثروا ذكر الله بحيث يملأ نفوسكم وأوقاتكم. المعنى : كانت العرب تتفاخر بعد الحج بأنسابها وآبائها فجاء القرآن يغير العادات والتقاليد ويجعل ذكر الله فوق كل ذكر ، والارتباط به فوق كل ارتباط فهو واهب كل النعم ودافع النقم، عن النبي (ص) : (يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ رَبَّكُمْ وَأْحِدٌ وَإِنَّ أَبَاكُمْ وَأْحِدٌ أَلاَ لاَ فَضْلَ لِعَرَبِيّ عَلَى أَعْجَمِيّ، وَلاَ لأَعَجَمِيّ عَلَى عَرَبِيّ، وَلاَ لأَحْمَر عَلَى أَسْوَدَ وَلاَ أَسْوَدَ عَلَى أَحْمَر إلاّ بِالتَّقْوَى) المراغي ١٠٥/٢ (فَمِنْ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ) بيّن أن الناس في تلك المواطن العبادية أصناف ، فهم معادن كمعادن الذهب والفضة ، منهم من يسأل نعيم الدنيا كالصحة والمال وحسن الحال والرفاهية.. ولا يسأل نعيم الآخرة ، فيفضل نعيم الدنيا على الآخرة والله تعالى يقول ﴿وَلَلآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنْ الأُولَى ﴾ الضحي/؛ ، إن هذا الصنف من الناس ليس له نصيب وحظ في الآخرة ، الخلاق : النصيب. عن بعض الصادقين (ع) : (إنَّ النَّاسَ أَرْبَعَةُ : رَجُلُ يَعْلَمْ وَيَعْلَمْ أَنَّهُ يَعْلَمْ فَذَاكَ مُرْشِدٌ عَاْمٌ فَإِنَّبِعُوْهُ ، وَرَجُلٌ يَعْلَمْ وَلاَ يَعْلَمْ أَنَّهُ يَعْلَمْ فَذَاكَ غَاْفِلٌ فَأَيْقِظُوهُ ، وَرَجُلٌ لاَ يَعْلَمْ وَيَعْلَمْ أَنَّهُ لاَ يَعْلَمْ فَذَاكَ جَاْهِلٌ فَعَلِّمُوهُ ، وَرَجُلٌ لاَ يَعْلَمْ وَيَعْلَمْ أَنَّهُ يَعْلَمْ فَذَاْكَ ضَاْلٌ فَأَرْشِدُوهُ)ميزان الحكمة ٢٤٦./١٠

## ١ • ٢ - ﴿ وَمِنْهُ مُ مَنْ يَقُولُ مَرَ بَنَا آتِنَا فِي الدُّنيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرِ وَحَسَنَةً وَقَنَا عَذَابِ الْنَامِ ﴾

من الذين يشهدون الحج (مَنْ يَقُولُ) في ذكره طالباً خير الدارين (حَسنَةً) جاءت نكرة للدلالة على عموم معناها فهي جامعة لكل أنواع الخيرات والحسنات في الدنيا والآخرة وهو كل ما يَحسُن العيش معه ، وفيه حث على طلب الحياة الطيبة التي فيها الرفاهية ومن مصاديق الحسنة في الدنيا سعة الرزق وحسن الخلق والصحة والأمان والاطمئنان والتوفيق للخير.. ونحوها (وَفِي الآخِرَةِ حَسنَةً) هي الثواب والرحمة والجنة ، ويقال (حَسنَةُ الدُّنيَا عَيْشٌ عَلَى سَعَادَةٍ وَمَوْتٌ عَلَى شَهَادَةٍ ، وَحَسنَةُ الدُّنيَا عَيْشٌ عَلَى سَعَادَةٍ وَمَوْتٌ عَلَى شَهَادَةٍ ، ويقال (حَسنَةُ الدُّنيَا عَيْشٌ عَلَى سَعَادَةٍ وَمَوْتٌ عَلَى شَهَادَةٍ ، ويقال (حَسنَةُ الدُّنيَا عَيْشٌ عَلَى سَعَادَةٍ وَمَوْتٌ عَلَى شَهَادَةٍ ، وَحَسنَةُ الآخِرَةِ الْحَرْرَةِ الْحُورَاءُ، وَعَذَابُ النَّارِ الْمَرْأَةُ الصَّالِحَةُ، وَفِي الآخِرَةِ الْحُورَاءُ، وَعَذَابُ النَّارِ الْمَرْأَةُ الصَّالِحَةُ، وَفِي الآخِرَةِ الْحُورَاءُ، وَعَذَابُ النَّارِ الْمَرْأَةُ الصَّالِحَةُ، وَفِي الآخِرَةِ الْحُورَاءُ، وَعَذَابُ النَّارِ الْمَرْأَةُ الصَّالِحَةُ ، وَفِي الآخِرَةِ الْحُورَاءُ، وَعَذَابُ النَّارِ الْمَرْأَةُ السَّاحِةُ ، وَفِي الآخِرةِ الْحُدون نوع الحسنة بل يدعون الله الحسنة ولا يحددون نوع الحسنة بل يدعون السُّوءُ) مواهب الرحمن ٢١٢/٣، وهم يطلبون من الله الحسنة ولا يحددون نوع الحسنة بل يدعون

اختيارها لله هؤلاء لهم نصيب مضمون لا يبطئ عليهم. وعن الإمام الصادق (ع) في الآية: (إِنَّهَاْ لَسَعَةٌ فِي الرِّزْقِ وَالْمَعَاشِ وَحُسْنُ الخُّلُقِ فِي الدُّنيَا وَرِضْوَاْنُ اللهِ وَالْجُنَّةُ فِيْ الآخِرَةِ) الكافيه ص ١٧١، وعن النبي (ص) (من أوتي قلباً شاكراً، ولساناً ذاكراً، وزوجة مؤمنة تعينه على أمر دنياه وأخراه، فقد أوتي في الدنيا حسنة، وفي الآخرة حسنة ووقى عذاب النار) مجمع البيان ٢٥/٢ (كمصداق)

# ٢ • ٢ - ﴿ أُولَٰذِكَ لَهُ مُ نَصِيبٌ مِنَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾

أولئك الصالحون الذين يطلبون سعادة الدارين والحسنة في المنزلتين ، يعطون نصيبهم وسهمهم ، ما دعوا الله تعالى فيه بكسبهم وسعيهم المبرور ، فهم قد طلبوا الدنيا بأسبابما وسعوا للآخرة سعيها ، فلا نصيب لهم من دون سعى وبذل الجهد والطاقة اللازمة ، فكان لهم حظ ونصيب من كسبهم في الدارين كل فرد على مقداره (وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ) يكون الجزاء أثراً للعمل بلا إبطاء ، وسرعة الحساب في الآخرة تكون بإطلاع كل إنسان على عمله إما بكتاب يقرأوه ، أو بفتح شاشة عمله الحية بالصورة والصوت والنية ويتم ذلك بسرعة ﴿ اقْرَأْ كِتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً ﴾ الإسراء/١٤، عن النبي (ص): (إذا مَاْتَ أحدكم قَاْمَتْ قِيَامَتُهُ) كنز العمال خبر ٤٢٧٤٨، روي : (إِنَّ اللهَ يُحَاْسِبُ الْخَلاَئِقَ كُلَّهُمْ فِيْ مِقْدَاْرِ لِمْحَةِ الْبَصَرِ!) الأمثل٢/١، ﴿إِنَّمَا **قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ** نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ النحل/٤٠. إعلم أن جميع المخلوقات في الكون والحياة والأحياء على كثرتها هي بمثابة أقل من ذرة ملقاة في صحراء فهو سبحانه يحيط بما خلق إحاطة كاملة مع كامل الرحمة والهيمنة والقاهرية والسيطرة عليهم والعلم الكامل بهم. وسريع الحساب من أسماء الله الحسني ومن صفات فعله المتصل بإرادته ، عن الإمام على (ع) : (إِنَّ الله يُحَاْسِبُ الْخَلْقَ دَفْعَةً، كَمَاْ يَرْزُقُهُمْ دَفْعَةً) مجمع البيان ٥٣١/٢٥، لا يشغله حساب أحد عن حساب غيره ، كما لا يشغله شأن عن شأن ولا شيءٌ عن شيء، وهذا يدل على أنه ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ الشوري/١١ ، وإنه ليس بجسم ، وإنه لا يحتاج في فعل الكلام إلى آلة وإلى قوة يد أو وعي قلب أو نظر فكر أو تأمل في شيء ، فإحذروا من الإخلال بطاعة من هذا شأن قدرته تفوق على الوصف وأكبر مما تحدُّها الكلمات وتفوق على المعاني! عن الإمام على (ع): (فَإِذَا حَاْسَبَ وَاْحِداً فَهُوَ فِيْ تِلْكَ الْحَاْلَةِ مُحَاْسِبٌ لِلْكُلِّ ، يُتَمُّ حِسَاْبَ الْكُلِّ بِتَمَاْمِ حِسَاْبِ الْوَاْحِدِ كَقَوْلِهِ ﴿ مَا خَلْقُكُمْ وَلا بَعْثُكُمْ إِلاَّ كَنَفْسِ وَاحِدَةٍ ﴾ لَقمان/٢٨). وهذا يدل على أنه سبحانه يتكلم بلا لسان، ليصح أن يحاسب الجميع في وقت واحد!

٣٠٢ - ﴿وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامِ مِعْدُودَاتٍ فِمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلا إِنْدَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ فَلا إِنْدَ عَلَيْهِ لِمَنْ اتَّقَى وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنْكُ دُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾

الأيام المعدودات: هي أيام التشريق الثلاثة بعد العيد وهي (١١- ١٢- ١٢) من ذي الحجة لميزتما وشرفها كون بقية المناسك تفعل بما ولكون الناس أضيافاً لله فيها ، ولذكر الله المتواصل فيها مزية أكثر من غيرها ومن ضمنه التكبير المخصوص. دعاء الإمام زين العابدين (ع) بخواتم الخير: (يا مَنْ

ذِكْرُهُ شَرَفٌ لِلذَّاكِرِيْنَ، وَيَاْ مَنْ شُكْرُهُ فَوْزٌ لِلشَّاكِرِيْنَ، وَيَاْ مَنْ طَاْعَتُهُ أَجَاهٌ لِلمُطِيْعِيْنَ) الصحيفة السجادية. (فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ فَلا إِثْمُ عَلَيْهِ لِمَنْ اتَّقَى) وقد خيرت الآية الحجاج بين التعجيل بالبقاء يومين منها في منى والتأخر إلى الثالث عشر ، ويختص التخيير لمن أتقى ، أي إمتنع من كل محرمات الإحرام وخصوصاً الصيد والنساء (وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ لَمِن أَي إمتنع من كل محرمات الإحرام وخصوصاً الصيد والنساء (وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ) والحج المبرور المقبول هو لمن إتقى الله في كل حال فإتقوا الله أيها الناس وتوقوا من مخاطر المعاصي فإنحا تجاوز لحدود الله ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ البقرة/٢٢٩ ، فإن يوم الحج الأكبر يذكركم بيوم (فَلاَ تَنْظُرُ إِلَى صِغَرِ الْمَعْصِيَةِ، وَلَكِنِ انْظُرْ إِلَى مَنْ عَصَيْتَ) ، فإن يوم الحج الأكبر يذكركم بيوم الحشر الأكبر مما يساعد على تحقيق خشية الله وتقواه، ولا يفيد الإنسان فيه غير عمله الصالح.

### ٤ • ٢ - ﴿ وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ ٱلدُّ الْخِصَامِ ﴾

أخبر الله بحال المنافق الفنان في نفاقه ، من يتكلم بلسانه ويخالف فعله قوله ، ومن لم يحسب كلامه من عمله كثرت خطاياه وخالفت مدّعياته حقيقته ، وكلام الإنسان إما أن يرفعه أو يخفضه ، والكلام حجة وحاجة فهو كالدواء إذا كان صواباً كان دواءً وإذا كان خطأً كان داءً هِمَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ ق/١٨٠.

المعنى: الآية تعكسُ أنموذجاً متلوّناً ومتقلّباً من الناس يتواجد في كل جيل ، إنه يجيد فن الكلام المؤثر فيعطيك من طرف اللسان حلاوة ولكنه يروغ عنك كما يروغ الثعلب، ويتأثر عامة الناس وينخدعون به ، هذا المخلوق الذي يتحدث فيصوّر لك نفسه خلاصة من الخير وحب العمل الصالح ويسعى إلى سعادة الناس ، إنه يعجبك حديثه ولباقة لسانه ونبرة صوته ويغريك بآماله ووعوده وطموحاته كقوله (وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ) المنافقون/٤ (وَيُشْهِدُ اللّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ) اليمين الكاذبة من أساليب المنافقين يقول عن نفسه : إنَّ الله شاهد على ما في قلبي من المحبة والخير للناس ، موافق لما في لساني ، والله يشهد أنه مملوء حقداً ونفاقاً (وَهُوَ أَلَدُ الْحِصَامِ) شديد الخصومة والجدال والتعصب والكراهية والعداء ، وما يترتب على ذلك من قبائح الصفات وهو في الخصومة أعدى الأعداء يتناقض ظاهره مع باطنه وحديثه مع منطويات قلبه ، هذا الذي يتقن الكذب والخداع والنفاق ، ليس كأخلاق المؤمنين الذين جعلوا السهولة مركبهم والإنقياد للحق وظيفتهم ، والسماحة سجيتهم ، بينما هو حاقد على الخير وأشد الأعداء للدين وللمؤمنين حتى وظيفتهم ، والسماحة سجيتهم ، بينما هو حاقد على الخير وأشد الأعداء للدين وللمؤمنين حتى إذا إنكشف المستور وفضح بما فيه من حقيقة الشر والبغي والحقد والعداء فقال في الآية التالية:

#### ٢٠٥ ﴿ وَإِذَا تُوكَى سَعَى فِي الأَمْرُضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُولِكَ الْحَرْثَ وَالْسَلُ وَاللّهُ لا يُحِبُّ الفَسَادَ ﴾

وَإِذَا تَوَكَّى: أدبر وانصرف عن مجلسك أو غلب وتسلَّم سلطة أو منصب وصار سفيراً أو رئيساً (سَعَى فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا) سَعَى : من سرعة السير في قصدٍ وجهد وحقد لانتشار الفساد في

الأرض للدلالة على كثرته وسعته والتفنن فيه ، بمعنى أي مكان حلّ فيه من الأرض أفسد فيه أنواع الفساد فهو آفة مرضية وغدة سرطانية مؤذية (وَيُهْلِكَ الْحُرْثَ وَالنّسْلَ) وتتمثل في إهلاك كل حي من العاقل وغير العاقل ، من الحرث وهو الزرع ومن النسل الذي يخرج من كل أنثى في البر والبحر والجو. في الحديث : (لَمَّا حَلَق اللهُ تَعَالَى أَسْبَابَ الْمَعِيْشَةِ جَعَلَ الْبَرَكَة فِيْ الْحُرْثِ وَالنّسْلِ) روح البيان ٣٢٣/١، فإهلاكهما غاية الإفساد ومبالغة القبح وكراهية العيش وتدمير إقتصاد الأمة وثقافتها (وَاللَّهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ) ولا يحب المفسدين الذين ينشرون في الأرض الفساد بأنواعه مع القسوة والجفوة ، الذين يضرون أكثر مما ينفعون، والله لا يرضى عنهم ويغضب لفعلهم.

فائدة: ١- في الآية دليل على أن الأقوال التي تصدر من الأشخاص فهي دعوى وليست دليلاً على صدق المحتوى، حتى يقترن القول بالعمل فهو المصداق لها ، في غرر الحكم: (الْعِلْمُ بِغَيْرِ الْعَمْلِ وَبَالٌ، وَالْعَمْلُ بِغَيْرِ الْعِلْمُ ضَلَالٌ). ٢- تشير الآية إلى أن الذي يعجبك قوله في الظاهر لا يكون مرضي عند الله إلا إذا صلح باطنه الذي يقرن القول بالعمل ، لأن الله لا ينظر إلى صوركم وأقوالكم وإنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم. ٣- إذا إبتليت الشعوب بهذا الصنف من القيادات المنافقة الطاغية المتلونة والخطيرة التي تذل الأمة وتمين كرامتها وتنهب خيرات بلادها وتقتل شرفاءها وتنكون إلى خسران (إذا حكم الأشرار ذلَّتُ الأَخْيَارُ) ، وأَحْسَرُ النَّاسِ مَنْ كَانَ عِبْرَةً لِلنَّاسِ ، فتكون إلى خسران (إذا حكم الأشرار (وسَاْعَةُ ذُلِّ لاَ تُعَادِلُ الْعُمْرَ كُلَّهُ!) في غرر الحكم (سَاعَةُ ذُلَّ لاَ تفي بعز الدّهر) لأن الذل خلاف كرامة الإنسان ، في غرر الحكم: (شرُّ النَّاسِ مَنْ يَتَقِيْهِ النَّاسُ مَنْ يَتَقِيْهِ النَّاسُ مَنْ يَتَقِيْهِ النَّاسُ عَنْ الْمَام الهادي (ع) (مَنْ هانَتْ عَلَيْهِ نَفْسُهُ فَلا تَأْمَنْ شَرَّهُ) تَف العقول طحمت المنافقة الأشرار ؛ في الخديث: (حَيْرُ الشَّر مَا أَصَابُهُ الأَشْرَار ، وَشَرُّ النَّيْر مَا أَصَابُهُ الأَشْرَارُ !) ، يقال : الدعاوي إذا لم يكن عليها بيّنات فأصحابها أدعياء.

## ٢٠٦ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ أَتِي اللَّهَ أَخَذَتْهُ الْعِزَّةُ بِالإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَّنَدُ وَلَبْسُ الْمِهَادُ ﴾

هذا الذي يعيث في الأرض فساداً في البلاد والعباد ، ويهلك الحرث والنسل ويتبنى سياسة الأرض المحروقة ، وينشر الخراب والدمار والإرهاب هذا الإرهابي الطاغي الباغي إذا قيل له (اتّق الله) تذكيراً له بخشية الله والحياء منه وعدم التجرأ عليه ، وأن لا ينسى فضل الله عليه (أَخَذَتُهُ الْعِزّةُ بِالإِثْمُ) حملته الأنفة التي فيه وحميته الجاهلية وطغيانه واستكباره على الإثم والإصرار على الذنب ، فهو لا يرضى أن يقال له إتق الله وإنتبه إلى عواقب أمرك ، أخذته العزة لا بالحق ولا بالعدل ولا بالخير ولكن أخذته العزة بالإثم ، فاستعز بالإجرام وفضًل الفساد ورضي أن يرى هلاك الحرث والنسل ﴿ قُلُ هَلْ نُنبِّئُكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ، الّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ والنسل ﴿ قُلُ هَلْ نُنبِئُكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ، الّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَعْسِئُونَ صُنْعاً ﴾ الكهف ١٠٤ - ١٠٤ ، هذا الإنسان الذي يعتز بالإثم ، فهو يجمع يَحْسِئُونَ صُنْعاً ﴾ الكهف ١٠٤ - ١٠٤ ، هذا الإنسان الذي يعتز بالإثم ، فهو يجمع

بين كبيرتين العمل بالمعاصي والتكبر على الناصحين عن الإمام علي (ع) : (كُلُّ عَزِيْزٍ دَاْخِلُّ تَحْتَ الْقُدْرَةِ فَهُو ذَلِيْلٌ) تحف العقول ص٥٥، في غرر الحكم (مَنِ إِعْتَزَّ بِعَيْرِ اللهِ أَهْلَكُهُ العِزُ !) ، ومن طبع المفسدين تنقلب عندهم المقاييس فيرون المعروف منكراً والمنكر معروفاً ، فهم لا يحبون النصيحة ولا التذكير بالخير ، لأن يرون ذلك تشهيراً بهم وبمفاسدهم التي يسترونها بزخرف القول، وإن استطاعوا الحبس حبسوا أو ضربوا أو قتلوا (فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَبِنْسَ الْمِهَادُ) النار مصيره ويكفيه عذابها جزاءً له على كبريائه وستكون مهاده وسكنه ومكانه اللائق به ، عذاب دائم وهم لا ينقطع ويأس مستمر ، فلا يموت ولا يحيا فلا يخفف عنه العذاب ولا يرجى الثواب. فائدة: ١- هكذا (الّذِيْ لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ ، لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأُ ؟!) وهكذا المغرور الذي يتصوَّر أنه يسعى لتحصيل أفضل شيء ولكنه يخسر أهم شيء وهي نفسه، وهي الخسارة العظمى ﴿الَّذِينَ حَسِرُوا لله لا يَأْفِسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤْمِمُونَ ﴾ الأنعام/١٢، روي عن عبد الملك بن مروان الخليفة الأموي قال: (والله لا يأمرين أحد بتقوى الله بعد مقامى هذا إلا ضربت عنقه!) تفسير النور ١/١١٥ .

## ٧ • ٧ - ﴿ وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ البِّغَاءَ مَرْضًا وَاللَّهِ وَاللَّهُ مَرَ عُوفٌ بِالْعِبَادِ ﴾

يشري : يبيع. وعلى العكس من النموذج الطاغي الذي تأخذه العزة بالإثم في الآية ٢٠٦/ البقرة ، يعرض القرآن هنا نموذج مميز عالي المضامين يُقتدى به وهو المؤمن الفدائي المضحي بنفسه (والجود بالنفس أقصى غاية الجود) لتكون كلمة الله هي العليا وكلمة أعدائه هي السفلى ، وهذه أسمى غاية وأفضل هداية وأهم هدف.

المعنى: فإن المكلف لما بذل نفسه في طاعة الله بكل عباداته من الصوم والصلاة والحج والجهاد والاستشهاد في سبيل الله في ظروف مناسبة ، كأنه باع نفسه إلى الله (الْبِعَاءَ مَرْضَاقِ الله) وثوابه وكأن الله إشترى منه نفسه بمقابلة ما أعطاه (وَالله رُوُوفٌ بِالْعِبَادِ) ثم أنه تعالى يشتري منه ملكه الخاص ، وهي نفسه ليست ملكه وإنما هي ملك خالقها والله وهبها له ، ثم اشتراها منه بإرادته ، فهو تعالى اشترى منه إرادته من نفسه ، وكأنما هو لا يملك نفسه ولا يرى لها حرية بعيدة عن منهج الله ، ولا يرى قيمة لحياته بعيدة عن طاعة الله ، فإذا وهب حياته لواهبها فقد دعم حياته بالخلود ، وإذا أعطى كل طاقاته الفكرية والعلمية والجسدية والإقتصادية... في سبيل الله فلا مجال للترف الفكري في الأجواء التي تتحدى الحق ولا وقت للفراغ والراحة في حركة القضايا السياسية الحاسمة التي تقرر مستقبل الإنسان ، وهكذا تنطلق هذه النفس لتنذر نفسها فدائية في خدمة الحق وأخذ الحقوق فلا تنحرف أمام المغريات ولا تستسلم أمام الضغوط وتضل في ساحات التحدي الصعب ليشهد الله على أنه صدق ما عاهد الله عليه ولم تأخذه في الله لومة لائم (وَاللَّة رَعُوفٌ بِالْعِبَادِ) لا يكلفهم إلا ما في وسعهم ، ويرفع هممهم ليبذلونها في أفضل سبل البذل لدفع الشر عن الناس يكلفهم إلا ما في وسعهم ، ويرفع هممهم ليبذلونها في أفضل سبل البذل لدفع الشر عن الناس ونصرة الحقوق بالعدل من الظلين ، ولولا هذه النفوس الطاهرة التي تأبي الضيم لغلب

الشر على الخير كما قال تعالى : ﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَفَسَدَتْ الأَرْضُ ﴾ البقرة/٢٥١. سبب النزول ذكره الرازي والكاشف وغيرهما أنها نزلت في على بن أبي طالب (ع) لما بات على فراش النبي فأوحى الله إلى جبرائيل وميكائيل أني آخيت بينكما وجعلت عمر الواحد منكما أطول من عمر الآخر، فأيكما يؤثر صاحبه بالحياة؟ فإختاركلاهما الحياة! فأنزل الله عز وجل إليهما أفلا كنتما مثل على بن أبي طالب آخيت بينه وبين مُحَّد (ص) فبات على فراشه يفديه بنفسه فيؤثره بالحياة! فأنزل الله تعالى الآية تنبيه الخواطر ص١٤٢، في غرر الحكم (والمؤثرون من رجال الأعراف) والأشراف.

فائدة: ١- الآية وإن نزلت في شخص معين ولكن حكمها عام لتبقى مدرسة للأجيال ، لأن المورد لا يخصص عموم الوارد، أو أن السبب في النزول لا يخصص عموم المعنى. ٢- هذه الآية في الإنسان الذي يأتي الله بقلب سليم ، الذي يرتقى بنفسه بسلّم الكمالات عن جاذبيات الشهوات وحب الذات واللذات ، فيكون خير من الملائكة ، في غرر الحكم: (ذَرْوَةُ الْغَاْيَاتِ لاَ يَنَاْلُهَاْ إلاَّ ذَوُوُ التَّهْذِيْبِ وَالْمُجَاْهَدَاْتِ). ٣- وهناك فرق كبير بين من يبيع المؤمن نفسه في سبيل الله بثمن الجنة ، وبين من يبيع الولي من أولياء الله نفسه ابتغاء مرضاة الله. ولا بد لأصحاب الطموح من العروج من جاذبيات الخلق إلى جاذبيات الخالق ، ومن الحاجة بنفسه إلى الغني بالله عز وجل ، فإذا فرَّ إلى الله وصل إلى حبه وجماله وكماله وغرق في مشاهدة جلاله ومقامه عز وجل ، وأول مجالات التربية في ذلك ترك الأموال ثم ترك الأولاد ثم ترك النفس وعدم التعلق بحب الدنيا ، فعند الأول يتجلى توحيد الأفعال وعند الثاني يتجلى توحيد الصفات وعند الثالث يتجلى توحيد الذات وهو أعلى الدرجات. ثم الإكثار من ذكر الله فإنه سبب لتصفية الباطن ويسقل القلب وتنشط أجهزة الإستقبال ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ الأنفال/٥٤. عن الإمام على (ع): (المراد بالآية الرَّجُلُ يُقْتَلُ عَلَى الأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَنْ الْمُنْكَرِ) الصافي ١/١٤٠. ٤- لولا رجال هذه صفاتهم بين الناس في مقابل رجال آخرين صفتهم النفاق والإفساد ، لإنهدمت أركان الدين والفضيلة في المجتمع ، لكنّ الله لايزال يزهق ذاك الباطل بمذا الحق، ويتدارك إفساد أعدائه بإصلاح أوليائه وجهادهم وقانا الله منها.

# ٨ • ٧ - ﴿ مَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلْمِ كَافَّةً وَكُا تَتْبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُ مُ عَدُوُّ مُبِينً ﴾

السلم: يُطلق على الإسلام والاستسلام لله تعالى والانقياد والطاعة له وعلى الصلح والسلام أي كَفُّوا عن الحرب والأذى بشتى أنواعه. المعنى : دعوة عامة للمؤمنين : أدخلوا في الإسلام ﴿ فَلِكَ **الدِّينُ الْقَيِّمُ**﴾ الروم/٣٠ ، في جميع شرائعه وإعملوا بأحكامه وكامل منهجه ، فلا تأخذوا حكماً وتتركوا حكماً ، فلا تأخذوا بالصلاة وتمنعوا الزكاة... وهكذا فالإسلام دين الله وهو وحدة واحدة موحدة متحدة لا يتجزأ ، ولا تكونوا ممن إتخذ إلهه هواه وإن وافق الأمر المشروع هواه فعله ، وإن خالفه تركه، والواجب أن يكون الهوى تبعاً للدين ومن أصوله الوفاق بين الناس (وَلا تَقْبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ) لا تسلكوا مسالكه ولا تسيروا في طرقه ولا تطيعوه في ما دعاكم إليه من السبل التي ظاهرها يغر ويسرُ وباطنها يضر ، ومن الوساوس الباطلة المتنوعة فيأتينا بما خطوة خطوة وبأساليب تدريجية منحرفة متنوعة مغرية موهمة انحا على الحق ولكن يراد منها باطل (إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُبِينٌ) ظاهر العداوة يريد أن يفسد عليكم إسلامكم فيجعلكم مختلفين في الدين ، فمن كان لكم عدواً فإتخذوه عدواً ، فتجب مخالفة وساوسه وخطواته ، فائدة : ليس هناك إلاّ إتجاهان إثنان إما الدخول في السلم كافة وإما إتباع خطوات الشيطان ، إما هدى وإما ضلال ، إما إسلام وإما جاهلية. عن إبن عباس (كمصداق) (مَاْ حَالَفَ الْقُرْآنَ فَهُوَ مِنْ خُطُواْتِ الشَّيْطَانِ) الدر المسلم الدين باسم الدين، فيأخذ به الإنسان من غير علم، قال تعالى: ﴿وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلاِنسَانِ خَدُولاً ﴾ الفرقان/٢٩، ومن لم يدرك ذلك في مبدأ الخطوات، أدركه في الغايات ومن لم يفهمه في مغزاه ودلالاته حين يذوق مرارة العاقبة السيئة. كقوله (إنَّ الشَّيْطَانَ الشَّيْطَانَ المُعْمِعة في معناه سيفهمه في مغزاه ودلالاته حين يذوق مرارة العاقبة السيئة. كقوله (إنَّ الشَّيْطَانَ المُهُمُهُ وَالَّ السَّيْطَانَ السَّيْطَانَ .

## ٩ • ٢ - ﴿ وَإِنْ مَرَ الْمُدُمِنَ بَعْدِ مِا جَاءَ هُ مُ الْبَيْنَاتُ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمُ

زَلْلْتُمْ: انحرفتم. ثم يخوفهم عاقبة الزلل المتعمّد والانحراف مع الإصرار عليه، وإهم يواجهون قوة الله حين على الخجج والبراهين القاطعة على ضرورة الدين في حياة الإنسان الذي يعطي للحياة معناها ، والحياة المحجج والبراهين القاطعة على ضرورة الدين في حياة الإنسان الذي يعطي للحياة معناها ، والحياة بلا دين الله القيم تصبح لغزاً مبهما لا معنى لها! (فَاعْلَمُوا أَنَّ الله عَزِيزٌ حَكِيمٌ) فإعلموا أن الله غير مغلوب في أمره لا يعجزه الانتقام ممن عصاه ، حكيم في تصرفه وخلقه ، لا يتعدى عما تقتضيه حكمته من القضاء في شأنكم دون أن يمنعه مانع. وهذا فيه من الوعيد والتهديد ما تنخلع له القلوب عن الإمام علي (ع) (إنّ مَنْ لا يَنْفَعُهُ الْحَقُ يَضُرُّهُ الْبَاْطِلُ، وَمَنْ لا يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْمُدَى تَضُرُّهُ الْبَالْطِلُ ، وَمَنْ لا يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْمُدَى تَضُرُّهُ الْبَاْطِلُ ، وَمَنْ لا يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْمُدَى مَنْ لا يَكُونُوا الشَّلَالَةُ ) البحار ٢٩٣/٧٧٧، ومثله قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ تَتَوَلُوا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ مُمُ لا يَكُونُوا الشَّلَالَةُ ) البحار ٢٩٣/٧٧٧، ومثله قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ تَتَوَلُوا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ مُمُ لا يَكُونُوا الْمَالَكُمْ ﴾ خُهُ المَام على ٢٩٣/٧٧، ومثله قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ تَتَوَلُوا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ مُمُ لا يَكُونُوا اللهُ الله القول الله عَلَى الله القول الله اله القول اله القول المُله قوله الله القول الله القول الله القول القول اله القول المناه المؤلّ الله القول المؤلّ الله القول المؤلّ الله القول المؤلّ المؤل

# • ٢١ - ﴿ هَلْ يَنظُرُ وَنَ إِلاَّ أَنْ يَأْتِيَهُ مُ اللَّهُ فِي ظُلَّا مِنْ الْغَمَامِ وَالْمَلاهِكَ وُوَضِي ٱلأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلأُمُورُ ﴾

(يَنظُرُونَ): ينتظرونَ (إِلاَّ أَنْ يَأْتِيَهُمْ اللَّهُ) بأمرَه وبأسه (في ظُلَلٍ) وهُو كل ما كان ظلالاً لك (مِنْ الْغَمَامِ) السحاب الأبيض الرقيق. المعنى: الإستفهام إنكاري، ماذا يتنتظر هؤلاء المنحرفون عن الإسلام (مع علمهم بأهميته في حياة الإنسان) الذي أدى بهم إلى كثرة الفساد في الأرض، فهل ينتظر المكذبون إلاّ أن يأتيهم الله بما وعدهم به من العذاب من حيث لا يشعرون ولا يبالي بهم، فقد قامت الحجج (والله لَقَدْ أَمْهَلَ حَتَّى كَأَنَّهُ أَهْمَلَ ، وَلَقَدْ سَتَرَ حَتَّى كَأَنَّهُ غَفَرَ ، وَأَنَّهُ أَنْدَرَ حَتَى

كَأَنَّهُ أَعْذَر!) فليس أمامهم إلاّ العذاب في ظلل من الغمام ، لأن الغمام ظاهره الرحمة فإذا نزل منه العذاب كان أفضع وأشد عذاباً ﴿وَبَدَا هُمُ مِنْ اللّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَخْتَسِبُونَ ﴾ الزمر/٤٠ ، (وَالْمَلائِكَةُ) تأتيهم بقضاء الله فيهم وإنهم وسائط في تنفيذ أمر الله (وَقُضِيَ الأَمْوُ) هو أمر قضاه الله وأمضاه فلا مفر منه فإنه من سنن الله الثابتة في الخلق ﴿وَاللّهُ عَزِيزٌ ذُو انتِقَامٍ ﴾ المائدة/٥٥ وحينئذٍ يثاب الطائع ويعاقب العاصي (وَإِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ) وإلى الله وحده مرجع الناس جميعاً وهو الحاكم الحكيم لا معقب لحكمه ولا راد لقضائه ﴿وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ الكهف/٢٦. فائدة : في الآية عبرة للمؤمن تيقضه وتوعيه بأن لا يأمن مكر الله وانتقامه ﴿فَلا يَأْمَنُ مَكُو اللّهِ إِلاّ فَائدة : في الآية عبرة للمؤمن تيقضه وتوعيه بأن لا يأمن مكر الله وانتقامه ﴿فَلا يَأْمَنُ مَكُو اللّهِ إِلاّ الحَدروا الْعَقْلَة فإنها مِنْ فَسَادِ الْحِسْ) فَلاَ تَعْفُلُ عمّا يَهُمُكَ فَلَيْسَ بِمَعْفُولٍ عَنْكَ. الحَدروا الْعَقْلَة فإنها مِنْ فَسَادِ الْحِسْ) فَلاَ تَعْفُلُ عمّا يَهُمُكَ فَلَيْسَ بِمَعْفُولٍ عَنْكَ.

٧١١ - ﴿ سَلْ بَنِي إِسْرَ إِنِيلَ كَ مِنْ آتَيْنَاهُ مُرْمِنْ آيَةً بَيْنَةً وَمَنْ بَيْدَلْ فِعْمَةُ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾

سل يا مُحَّد بني إسرائيل وهم نموذج التمرد والتلكؤ والأصعب في الاستجابة للإيمان ، كم آتاهم الله (مِنْ آيَةٍ) من معاجز وخوارق خارجة عن المألوف والمعروف فلم يستجيبوا ، وكم بدلوا نعمة الله كفراً، وكانوا دائماً في موقف الشاك المتردد ، الذي يظل يطلب الدليل بعد الدليل والمعجزة بعد المعجزة في كل حركة ثم لا يؤمن بالمعجزة ولا يطمئن لنور الله وهداه (وَمَنْ يُبَدِّلْ نِعْمَةَ اللّهِ مِنْ بَعْلِ مَا جَاءَتُهُ فَإِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ) والتهديد بشدة العقاب يجد مصداقه في بني إسرائيل أولاً ، وما بدلت البشرية بعمومها هذه النعمة إلا أصابحا العقاب الشديد في الدنيا قبل الآخرة ، وسمى الله تعالى كفر النعمة تبديلاً لها ، لأن من أنعم الله عليه أية نعمة فلم يشكرها سوف يكفرها ، وكفر النعمة عدم تقديرها وتقدير منعمها بالتبذير والإسراف وسوء التصرف والبذل والسخاء في الحرام، فصار الكفر بدل النعمة. فائدة : ١ - من علامات المؤمن أن يشكر الله ، والشكر سبب للهدى والذي هو أجل النعم ، وتبديلهم للنعمة كفراً ، لتكون النعمة سبباً لهدايتهم فجعلوها أسباب ضلالتهم فكفروا بحا وتركوا شكرها ، فصار تبديل النعمة كفراً وجرماً إذا كان بغير علم، وأشد جرماً وخبثاً مع العلم. ٢ - عن النبي (ص) : (أَحْسِنُواْ مُحَاوِرَةَ النِّعَمُ لاَ تَمَلُوهُمَا وَلاَ تَنْفِرُوهُمَا فَإِنَّهَا قَلَّ مَا نَفَرَتْ مِنْ قَوْمٍ فَعَادُتْ إِلَيْهِمْ !) البحار ١٧١/٧١ (وَمَنْ لاَ يَشْكُرِ النَّاسَ لاَ يَشْكُرِ اللهُ). كقوله ﴿الَّذِينَ مِنْ قَوْمٍ فَعَادُتْ إِلْيَهِمْ !) البحار ١٧١/٧١ (وَمَنْ لاَ يَشْكُرِ النَّاسَ لاَ يَشْكُرِ اللهُ). كقوله ﴿اللَّذِينَ

٢ 1 ٢ - ﴿ مَرْ يَنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا الْحَيَّاةُ الدُّنُيَّا وَيَسْخَرُهُنَ مِنْ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ اتَّقُواْ فَوْقَهُ مُّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَاللَّهُ يَهُمْ رُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْسٍ حِسَابٍ﴾ لقد رُينت للذين كفروا النعم الكثيرة وكفروا بالله ، هذه الحياة الدنيا بإهتماماتها الزهيدة ، رُينت لهم كُنوها وجاذبيتها إلى تراب الأرض فوقفوا عندها لا يتجاوزونها ، ولا يعرفون قيماً أخرى أهم منها ، فأغلقوا عقولهم ضمن دائرة الدنيا دائرة الجسد والمادة ، ولم ينطلقوا إلى آفاق الروح والعالم الآخر المعنوي غير الحسي ، رأى الكافرون أن الحياة الدنيا كلها هي الشهرة والجاه والشهوات واللذات والمال والأولاد والزخارف ونحوها ، ولم يفكر أولئك بأن شيئاً وراء ذلك، وهو اليوم الآخر عالم الجزاء والحساب والحياة الباقية ﴿يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنْ الْحَيّاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنْ الآخِرَةِ هُمْ عَافِلُونَ﴾ الجزاء والحساب والحياة الباقية ﴿يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنْ الْحَيّاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنْ الآخِرةِ هُمْ عَافِلُونَ﴾ الروم/٧ ، عن الإمام الصادق (ع): (مَثَلُ الدُّنْيَا مَثَلُ مَا الْبَحْرِ كُلَّمَا شَرِبَ مِنْهُ الْعَطْشَانُ إِزْدَادَ يُوصَعَم بقلة العقل لتركهم الدنيا وإقبالهم على عالم آخر غير معروف قال تعالى رداً عليهم (وَالَّذِينَ مَنُوا ) وهم مع ضيق أفقهم يهزءون بالمؤمنين يرموضم بقلة العقل لتركهم الدنيا وإقبالهم على عالم آخر غير معروف قال تعالى رداً عليهم (وَالَّذِينَ المُونِينَ المُونِينَ المُومِينَ بيومَ منولة من الأتباع والأنصار والحدم ، فإن المؤمنين المتقين سيكونون الحياة الدنيا يقصرة بما يكون لهم من الأتباع والأنصار والحدم ، فإن المؤمنين المتقين سيكونون برخرف الدنيا يدّعون الإيمان ومع هذا لم يعتد بإيماضم في الآخرة لأنه لم تصحبه التقوى والعمل برخرف الدنيا يدّعون الإيمان ومع هذا لم يعتد بإيماضم في الآخرة لأنه لم تصحبه التقوى والعمل الصالح (فَوْقَهُمْ يَوْمُ الْقِيَامَةِ)

واجتهادها ويسلبها بمقدار تأخرها. قال تعالى ﴿إِنَّ الله لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ الرعد/١١. ٢ - الكفر في القرآن هو الستر ، فكل من ستر حقيقة مهمة من حقائق الدين وأحكامه ، وغيَّر نعمة دينية ، ولم يقدِّر نعمة دنيوية ولم يشكرها فهو كافر زيّنت له الحياة الدنيا وهذا كفر نعمة وليس كفر بعقيدة التوحيد.

٣ ١ ٢ - ﴿كَانَ النَّاسُ أَمَّةً وَاحِدَّةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِينَ مُبَشَرِينَ وَمُنذِمِ بِنَ وَأَنزَلَ مَعَهُ مُّ الْكَانَدِينَ آبَنُو النَّاسِ فِيمَا احْتَلَفُوا فِيهِ مِنْ النَّوَى اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا لِمَا احْتَلَفُوا فِيهِ مِنْ الْحَقِ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ الْحَتَلَفُوا فِيهِ مِنْ الْحَقَ إِلَيْنَ وَاللَّهُ الْذِينَ آمَنُوا لِمَا احْتَلَفُوا فِيهِ مِنْ الْحَقِ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ الْحَيْدَ فَهُ وَمُن يَشَاءُ إِلَى صِرَ اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا لِمَا احْتَلَفُوا فِيهِ مِنْ الْحَقِ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ الْذِينَ آمَنُوا لِمَا احْتَلَفُوا فِيهِ مِنْ الْحَقِ إِلْإِنْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

عن الإمام الباقر (ع) : (إِنَّ النَّاسَ كَانُواْ قَبْلَ نُؤح (ع) أُمَّةً وَاْحِدَةً عَلَى فِطْرَةِ اللهِ لا مُهْتَدِيْنَ وَلا ضَالِّينَ فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ) مجمع البيان ٩١/٢ وفطرة الله فيها التمييز الذاتي بين الفجور الضار والتقوى النافعة ، أُمَّةً وَاحِدَةً : ذات أهداف واحدة كقوله : ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ جَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِنْ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ اللهُ النَّبِينَ مُبَشِّرِينَ) بثواب الله لمن أطاعه (وَمُنذِرِينَ) لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ) بثواب الله لمن أطاعه (وَمُنذِرِينَ) بعقابه لمن عصاه (وَأَنزَلَ مَعَهُمْ الْكِتَابَ بِالْحِقّ) وكل ما جاءت الكتب الإلهية بالهداية على قاعدة الحق ، ليفصل بين المختلفين، وأي إختلاف يرد إلى الله وإلى الرسول ، ولولا أن في الكتاب والسنة فصل النزاع لما أمر بالرد إليهما كقوله: ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ النساء/٥٥ ، (لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ) أي أن الناس الذين كانوا أمة واحدة ثم أختلفوا فأرسل الله إليهم النبيين ، ثم أن الناس المرسل إليهم الأنبياء فمنهم من آمن ومنهم من كفر حتى بعد أن قامت البينات والمعجزات على صحة الرسالات ذلك هو البغي والعناد المؤديان إلى الهلاك ، عن النبي (ص): (مَاْ إِخْتَلَفَتْ أُمَّةٌ بَعْدَ نَبِيِّهَا إِلاَّ ظَهَرَ أَهْلُ بَاْطِلِهَاْ عَلَىْ أَهْلِ حَقِّهَاْ إلاّ ما شاء الله!) أمالي المفيد ص١٣٨ (وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمْ الْبَيّنَاتُ بَغْياً بَيْنَهُمْ) وبعض حملة الدين المزيفين خدعتهم الدنيا بغرورها وأنفسهم بخيانتها فحرصوا على حب الدنيا التي هي رأس كل خطيئة ، فراحوا يحرِّفون الدين القيم الواحد الموحد المتحد لصالح أهوائهم المختلفة بغياً وظلماً ، فنشأ الإختلاف في الدين نتيجة دخول الهوى والأنا في الدين (فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنْ اخْقّ بِإِذْنِهِ) إن الله وفق أصحاب النوايا الطيبة إلى الإيمان بالحق فاستذوقوا طعم الهداية ، والله سبحانه يوفّق كل الطيبين في كل زمان ومكان إلى تقبل النصيحة والعمل بالخير (وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) والله يختار من عباده المؤهلين لهذا الصراط المستقيم من يشاء ويريد ويرغب ممن يعلم منهم الاستعداد للهداية وتليق بحم الاستقامة على الصراط ﴿ وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ آل عمران/١٠١. فائدة: ١-يكفي في هداية الإنسان أن يتأمل في نفسه ، ويعرف منزلته عند ربه وفي أمته ، عن الإمام على (ع)

: (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ مِنْ أَيْنَ، وَفِيْ أَيْنَ، وَإِلَى أَيْنَ) ، ٢- تدل الآية : أن أفراداً من الناس في كل أمة لهم قابلية الهداية إلى الحق ، وهم المؤمنون الذين لا يؤثر فيهم إختلاف الناس في الحق ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ اللهِ عُرَا اللهِ عَرَا الحَكم: (مَنْ إِهْتَدَى بِعُدَى اللهِ أَرْشَدَهُ).

٤ ١ ٧ - ﴿ أَمْ حَسَيْتُ مُ أَنَ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَا كَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبِلِكُمْ مَسَنَّهُمْ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَنَرَّانِ إِلَا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْمُ اللَّهِ أَلا إِنَّ نَصْمَ اللَّهِ قَرِبِ ﴾

نزلت هذه الآية يوم الخندق لما إشتد الخوف على المسلمين وحوصروا في المدينة فدعاهم إلى الصبر ووعدهم بالنصر. (أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدُخُلُوا الْجُنَّةَ) بل ظننتم يا معشر المؤمنين أن تدخلوا الجنة بدون ابتلاء وامتحان واختبار. (وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ حَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ) إنما سنة الله القديمة في امتحان المؤمنين وإعدادهم نحو القيم والمبادئ والأخلاق ليصلوا إلى المنازل العليا ، ليدخلوا الجنة ويكونوا لها أهلاً ، وليتأهلوا كأصحاب العقيدة المحقة للدفاع عن عقيدتهم وإن يلقوا في سبيلها الشدائد والآلام والضرر ، فإن أصحاب العقيدة الحقة يدفعون الثمن من أنفسهم وأهليهم وأموالهم. وهكذا جرت سنة الله بتمحيص المؤمنين وإعدادهم لتحمل المسؤوليات كقوله هما كان الله ليلذر وهكذا جرت سنة الله بتمحيص المؤمنين وإعدادهم لتحمل المسؤوليات كقوله هما كان الله ليلذر يراد له أن ينظم العالم البشري كله ويقوده للتي هي أقوم ، ولن تكون كذلك حتى يحملها المؤمنون ويقتحموا في سبيلها العقبات ويلاقوا (الْبَأْسَاءُ) وهي الشدة في غير النفس كفقدان المال والجاه والأمن والأهل (والفَشَرُّاءُ) وهي الشدة في النفس كالجرح والقتل والمرض (وَزُلْوِلُوا) اضطربوا وأزعجوا والأمن والأمن والأهل (والمُسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصُرُ اللهِ) إنهم أصابهم من الشدائد الكبيرة التي بسدة (حَتَى يَقُولُ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصُرُ اللهِ) إنهم أصابهم من الشدائد الكبيرة التي بسيرة الرسول (ص) يقولون.

(مَتَى نَصْرُ اللَّهِ ؟) الذي وعدنا إياه وذلك استبطاء منهم للنصر لشدة المحنة عليهم حتى بلغت أقصاها ، فإن الشدة وإن قصرت مدتما فهي طويلة في عين صاحبها ، إن سؤالهم (مَتَى نَصْرُ اللَّهِ؟) إنها صورة بعيدة الدلالات على مدى المحنة التي تزلزل مثل هذه القلوب الموصولة بالله ، فكيف حال القلوب ضعيفة الإيمان عند هذا الزلزال الشديد ؟! ولن تكون إلا محنة فوق الوصف فأجابهم الله (ألا إنَّ نَصْرُ اللهِ قَرِيبٌ) أنا ناصر أوليائي ونصري قريب منهم (وكُلُّ آتٍ قرِيْب) وهكذا تكون في كل محنة منحة وفي المشقات راحات وفي المكاره مكارم ، وإن البلايا بدايات فاياتها الكرامات ، روي عن النبي (ص) : (إنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانَ أَحَدُهُمْ يُوضَعُ الْمِنْشَارُ عَلى مَفْرَقِ رَأْسِهِ فَيَحْدُكُمُ إلى قَدَمَيْهِ لاَ يَصْرُفْهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا بَيْنَ لَحْمِهِ

وَعَظْمِهِ لاَ يَصْرِفُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِه) كنز العمال خبر١٣٣٤. وعن الإمام الحسن العسكري (ع): (مَاْ مِنْ بَلِيَةٍ إِلاَّ وَللهِ فيها نِعْمَةُ تُحِيْطُ هِمَاْ !) البحار ٧٨/.٣٧٤

٢١٥ ﴿ مِسْأَلُونَكَ مَاذَا يُتِفِقُونَ قُلْ مَا أَنَفَتْتُ مْ مِنْ خَيْرٍ فِلْلَوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَإِنِ السَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلْلُوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَإِنِ السَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَإِنِ السَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلْ إِلَيْهِ مِنْ اللَّهِ بِهِ عَلِيدً ﴾

نزلت في عمر بن الجموح وكان غنياً فقال يا رسول الله بماذا أتصدق ؟ وعلى من ؟ فأنزل الله هذه الآية (قُلُ مَا أَنفَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ) والخير ذو مفهوم عام ولكن يبرز أول مفهوم الخير هو المال. والمال يسمى خيراً لأن حقه أن يصرف إلى جهة الخير فصار بذلك كأنه نفس الخير ، الذي ينفق من خير بالسر أو بالعلن يكون أولاً (لِلْوَالِدَيْنِ) الأب والأم والجد والجدة ، لأن الجد والجدة يدخلان في إسم الوالدين الواجب برهما والمحرم عقوقهما (وَالأَقْرَبِينَ) على إختلاف طبقاتهم بحسب القرب والحاجة والأقربون أولى بالمعروف (وَالْيتَامَى) من لا أب له ولا مال ولا معيل فهم في حاجة (وَالْمَسَاكِينِ) الذين اسكنتهم الحاجة ، والمسكين أشد حاجة من الفقير (وَابْنِ السَّبِيلِ) المسافر المنقطع عن أهله ووطنه ولا نفقة عنده ولو كان غنياً في بلده (إرحموا عزيز قوم ذلً) ، ثم عمم الإنفاق بعد أن خصصه فقال (وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ الله بِهِ عَلِيمٌ) وما تنفقوا من أموال على الأعمال الصالحة المختلفة فإن الله بما عليم فيجازيكم عليها كل حسب إخلاصه ومقداره ومنافعه وليس شيء بخير من الخير (إلا ثوابه) وينبغي أن لا يكون على نحو الشر ، كالإنفاق بالمن والأذي والرياء ، والإنفاق الصالح يقوي الترابط الاجتماعي ويقدم العمل الحضاري ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ والرياء ، والإنفاق الصالح يقوي الترابط الاجتماعي ويقدم العمل الحضاري ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ والرياء ، والإنفاق الصالح يقوي الترابط الاجتماعي ويقدم العمل الحضاري ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ والرياء ، والإنفاق الصالح يقوي الترابط الاجتماعي ويقدم العمل الحضاري ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْر

٢١٦ - ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُ مُ الْقِتَالُ وَهُوَكُ رُهُ لَكُ مُ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُ هُوا شَيْناً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُ مُ وَعَسَى أَنْ تُعجِبُوا شَيْناً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُ مُ وَعَسَى أَنْ تُعجِبُوا شَيْناً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُ مُ وَعَسَى أَنْ تُعجِبُوا شَيْناً وَهُو شَيْناً وَهُو خَيْرٌ لَكُ مُ وَعَسَى أَنْ تُعجِبُوا شَيْناً وَهُو شَيْناً وَهُو خَيْرٌ لَكُ مُ وَعَسَى أَنْ تُعجِبُوا شَيْناً وَهُو شَيْناً وَهُو خَيْرٌ لَكُ مُ وَعَسَى أَنْ تُعجِبُوا شَيْناً وَهُو سَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّ

الإسلام يحسب حساب الفطرة فلا ينكر مشقة فريضة القتال ولا يهوّن من أمرها ، ولا يحرم على الإنسان المشاعر الفطرية التي ليس إلى إنكارها من سبيل ، ولكنه يعالج الأمر من جانب نفسي آخر، إنه يقرر من الفرائض ما هو شاق مرير كريه المذاق ، ولكن وراءه حكمة كبيرة تقوّن مشقته وتسيغ مرارته وتحقق به خيراً كثيراً مخبوءاً قد لا يراه النظر الإنساني القصير في آنه ، من يدري فلعل وراء المكروه خيراً ووراء المحجوب شراً ؟ وقد عالجته الآية بالتذكير بحكمة الله وعلمه بالمصالح التي كثيراً ما تخفى على الإنسان ، فقد يحب شيئاً وهو ضررٌ عليه ، وقد يكره شيئاً ولكن من ورائه خير كثير (كُتِب عَلَيْكُمْ الْقِتَالُ) الكتابة تدل على التشريع المكتوب المفروض الثابت للجهاد خير كثير (كُتِب عَلَيْكُمْ الْقِتَالُ) الكتابة تدل على التشريع المكتوب المفروض الثابت للجهاد لإحقاق الحق وإزهاق الباطل (وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ) مشقة عليكم (وَعَسى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً) الذي فيه المشقة والتضحية (وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ) فأنتم تحكمون على ظواهر الأمور دون علم بمواطن الخير المشقة والتضحية (وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ) فأنتم تحكمون على ظواهر الأمور دون علم بمواطن الخير

المخبوء (وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئاً وَهُو شَرٌّ لَكُمْ) مثل القعود عن الجهاد لطلب الراحة في الظاهر فهو خير على المدى البعيد لأنه يعقبه الخذلان فهو خير على المدى البعيد لأنه يعقبه الخذلان والهوان وتسلط الأعداء على الإسلام والمسلمين (وَاللَّهُ يَعْلَمُ) ما هو خير لكم في دنياكم وآخرتكم فلذا يأمركم به (وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ) ذلك. فائدة : ١- وهكذا يربي الإسلام الفطرة فلا تمل التكليف ولا تجزع عند الصدمة الأولى ولا تتهاوى أمام الشدائد ، وعليها أن تبذل الذي هو أدني في تحصيل الذي هو خير ، لترتفع على حب ذاتها متطوعة لا مجبرة ، وقد تكون الحسرة كامنة وراء المتعة ، وقد يكون المكروه مختبئاً خلف المحجوب! ٢- المعنى العرفاني (وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئاً وَهُو شَرٌ لَكُمْ) لاحتجابكم بموى النفس وحب لذّات الجسد عن اللذائذ الروحانية والفكرية والعلمية العظيمة التي تستحقر تلك الشدة السريعة الانقضاء أمام نعيم مقيم سرمدي أبدي. عن النبي (ص) : (مَنْ لَقِيَ اللهَ وَفِيهِ ثُلْمَةٌ) كنز العمال خبره ١٠٤٥.

٧ ١٧ - ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنْ الشَّهُمِ الْحَرَامِ فِتَالَ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَانٌ فِيهِ قَلْ قِتَالٌ فِيهِ قَلْ قِتَالٌ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ قُلْ قَتَالٌ فِيهِ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفْنُ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللَّهِ وَالْفِئْنَةُ أَكُبُرُ مِنْ الْقَتْلُ وَلا يَزِ إِلَوْنَ يُقَاتِلُونَكُ مُ حَتَّى يَرُدُّ وَكُمْ عَنْ دِينِكُ مُ إِنْ اسْتَطَاعُوا وَمَنْ يُرَبُّدِهُ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوكَ افِرُ فَأُولَٰذِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرِ وَأُولَٰذِكَ أَصْحَابُ النَّامِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ نزلت في سرية عبد الله بن جحش أرسلها النبي (ص) لتترصد حركة قوافل قريش ولكنها إلتحمت مع العدو في الأشهر الحرم ، بقتال لم تكن قد أُمرت به ، وعادت تحمل الغنائم والأسرى ، وثار التساؤل عن حكم القتال في الشهر الحرام ، فجاء الرد القرآني يؤكد أن أصل القتال فيه مستنكر وكبير وخطير، ولكن فتنة قريش وصدها الناس عن الإسلام ، ومنعها بشدة من الاعتقاد به بالتعذيب ، وكفرها بالله وبحرمة المسجد الحرام وإخراج المسلمين منه كل ذلك أشد فضاعة من القتال في الأشهر الحرم (قُلْ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدٌّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ) الْصَدُّ : المنع ، والصرف عن العبادة والحج خاصة (وَكُفْرٌ بِهِ) كفر المشركون بالله ومنعوا الناس عن الإيمان به (وَالْمَسْجِدِ الْحُرَام وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَوُ عِنْدَ اللَّهِ) وأيضاً منع المشركون المسلمين عن المسجد الحرام والتعبد به لله ، وأخرجوا المسلمين من مكة (أَكْبَوُ عِنْدَ اللَّهِ) مما فعلته السرية من القتال في الشهر الحرام (وَالْفِتْنَةُ أَكْبَوُ مِنْ الْقَتْل) ما ارتكبوه من فضائع الذنوب، وصدوا الناس وفتنوهم عن الإسلام أكبر من القتل كقوله : ﴿ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنْ الْقَتْلِ ﴾ البقرة/١٩١ ، بمعنى نشر الإرهاب بين الناس أعظم وأشد من القتل. (وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنْ اسْتَطَاعُوا) إظهار لعداوتهم وإصرارهم على الفتنة في الدين.

(وأشد الفتنة في الدين) ويحاول الكفار عدة محاولات وبأساليب مختلفة كي يصرفوكم عن دينكم القيم إلى ضلالهم البيّن (إنْ اسْتَطَاعُوا) إشارة إلى تصلبهم في ضلالهم ، في غرر الحكم (النّباتُ على

الدّينِ مِنْ قوة اليقينِ) عن الإمام علي (ع): (صُنْ دِيْنَكَ بِدُنْيَاكَ تَرْجَعُهُمَا ، وَلاَ تَصُنْ دُنْيَاكَ بِدِينِكَ فَتَحْسَرُهُمَا) مستدرك الوسائل ٢٠٥/٣ (وَمَنْ يَرْتَدِهْ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ) الردة في الدين: الرجوع من الإيمان إلى الكفر وهو من الذنوب الكبيرة والخطيرة والمريرة ومن الحسارة العظمى. الآية تحذر من الارتداد ، فإنه انتكاسة في الروح وفي الفكر وفي الحياة وفي العيش... ومن يرجع عن دينه بعدة مؤثرات سلبية تؤثر عليه ، دلالة على ضعف شخصيته ، وضعيف الشخصية يكون ضحية أقوياء الشخصية وينقاد إلى ما هم عليه. (فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ) كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ يَكُفُرُ بِالإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ المائدة/ه ، (أُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَاهُمُ ) حَبِطَتْ : بطلت أعمالهم وفسدت كأغم لم عملوا صالحاً أبداً ، لأن قلوبَم قست وقد أظلمت وضلّت ، فيذهب من نفوسهم أثر أعمالهم الصالحة الماضية وخسروا إصلاح المعاد كقوله ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً وتعزل عنه امرأته ، ولا تؤكل ذبيحته ويحرم الإرث.. ونحوها وفي خسارة الآخرة إحباط الثواب وتعس المآب لأن عبادقم لم تصح في الدنيا (أُولَئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) يخلد الله في وتعس المآب لأن عبادقم لم تصح في الدنيا (أُولَئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) يخلد الله في جهنم أهل الكفر والشرك وأهل الكبائر ، في دعاء كميل : (أَقْسَمْتَ أَنْ مُّلِأَهُا مِنَ الْكَافِرِينَ مِنَ الْمُعَانُ مِنَ وَالنَّنُ وَلَيْهَا الْمُعَانِدِينَ).

فائدة: ١- دلّت الآية أن المرتد إذا عاد إلى الإسلام أنه يرجع إليه عمله ، وكذلك من تاب من المعاصي تاب الله عليه بقدر توبته النصوحة ، ٢- القلب الذي يذوق لذة الإسلام ويعرّج في آفاق الطاعة لله لا يمكن أن يرتد عنه لأنه ثبت عليه وتفاعل معه واستذوق حلاوته ، والارتداد هو فساد القلب بأجمعه فساداً لا صلاح له ، كما تتحول الصفحة البيضاء إلى سوداء وبكل رَانَ عَلَى قُلُوكِم مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ المطففين ١٤ ، ٣- قيمة كل عمل تتحدد من الإيمان بالله ، فلا قيمة لأي عمل لا ينطلق من تلك القاعدة الإيمانية الأساسية الشفافة. ٤- عن الإمام الصادق (ع) : (إذَا أَذْنَبَ الرَّجُلُ حَرَجَ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ، فَإِنْ تَاْبَ إِنْهَ حَتْ وَإِنْ زَاْدَ زَادَتْ، حَتَى تَغْلِبَ عَلَى قَلْبِه، فلا يُفلِحُ بَعْدَهَا أَبَداً البحار ٣٢٧/٧٣.

# ٨ ١ ٧ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ مَرَحْمَةَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَنُوسٌ مَرَحِيدٌ ﴾

إن الذين إنعكس الإيمان على واقعهم العملي وصدق فعلهم فهاجروا وتركوا أوطانهم ومنازلهم ومنازلهم وجاهدوا في سبيل الله وابتغاء مرضاته في ظروف موضوعية مناسبة ، وصبروا وتحملوا كثير من المعاناة حتى حقق الله وعده بالنصر أو بالشهادة وكلاهما خير لأنهما ﴿إِحْدَى الْحُسْنَيَيْنِ﴾ التوبة/٥٠ (أُوْلَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللهِ) يَرْجُونَ : يأملون ، إنهم أتوا بالسبب الموجب للرحمة ، فكان رجاؤهم وتوقعاتهم على ضوء أعمالهم الصالحة المناسبة (وَالله عَفُورٌ رَحِيمٌ) وهكذا (مَنْ رَجَا شيئاً

طَلَبه، وَمَنْ خَاْفَ شيئاً هَرَبَ منه) البحار ٧٨ ص ٥١ عن الإمام على (ع) (وليس الرّجاءُ مجرّدُ تمنّ خادعٌ ولا أملٌ كاذبٌ ، وإنما الرّجاءُ حُسنُ الإتباعِ ومقدارُ الوفاءِ والعطاءِ ، وجمالُ الانتماء وحُسنُ السيرةِ).

9 ٢ ١ - ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنْ الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمَرُّكَبِرُ وَمَنَافِعُ لِلْنَاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُفِقُونَ قُلْ الْعَفُوكَ قُلْ الْعَفُوكَ ذَلِكَ ثَبِينَ اللَّهُ لَكَ عَنْ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمَرُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُفِقُونَ قُلْ الْعَفُوكَ ذَلِكَ ثَبِينَ اللَّهُ لَكَ عَنْ الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمَالُونَاكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ الْعَمْرِ وَالْمُنْسِرِ قُلْ فَيهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ اللّ

يسألونك يا كُتْ عن الْحُمْوِ: كل مائع مسكر يسكر العقل ولا يدعه يفكر بشكل صحيح ، فكل ما قليله مسكر فكثيره حرام. وَالْمَيْسِوِ: القمار ويسمى ميسر لسهولة اقتناء مال الغير به من غير تعب (قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ) في الخمر تعطيل العقل وذهاب المال ، وفي القمار ذل وفقر وسوء العاقبة (وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ) منافع مالية تجارية مؤقتة والتفكه والتلهي وتذهب مع الريح كنشوة السكران ومواعيد الشيطان (وَإِثَّهُهُمَا) وإضرارهما والعقاب عليهما (أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا) وقد كبر الإثم السكران ومواعيد الشيطان (وَإِثَّهُهُمَا) وإضرارهما والعقاب عليهما (أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا) وقد كبر الإثم ونفعهما جاء بالمفرد ولم يقل منافعهما ، فما كان الضرر فيه أكثر فهو متروك وما كان النفع فيه أكبر وهو محلل فهو مطلوب. وقد تدرج الإسلام في تحريم الخمر لإنتشاره بين الناس ، فعالجه بمونة تدريجية وتميئة عقائدية ونفسية فالمرحلة الأولى في هذه الآية ، فجاءت المرحلة الأخرى قوله تعالى : تدريجية وتميئة عقائدية ونفسية فالمرحلة الأولى في هذه الآية ، فجاءت المرحلة الأخرى قوله تعالى : بقوله ﴿إِنَّمَا الْصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَقَّ تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ النساء ١٣٤ ، ثم نزل النهي الصارم ، فهو رجس ثم من عمل الشيطان ثم اجتنبوه وهو أمرٌ للدلالة على الوجوب (وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا ) فهو رجس ثم من عمل الشيطان ثم اجتنبوه وهو أمرٌ للدلالة على الوجوب (وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا والوسط والاتزان في كلّ شيء في الأقوال والأفعال مادى ومعنوى.

بمعنى: أنفقوا الوسط المعتدل بين الاسراف والبخل ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ الفر قان/٦٠ ، والْعَفْو : أنفق المال ما زاد عن حاجة العيال ﴿ لَنْ تَنالُوا الْبِرَّ حَتَى تُنفِقُوا مِماً تُجبُّونَ ﴾ آل عمران/٩٢ ، ومادة (عفو) تتضمن معنى السهولة ﴿ حُدْ الْعَفْو وَأَمُرُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنْ الجُاهِلِينَ ﴾ الأعراف/٩٩ ، والعفو من أسماء الله المقدسة ، فإن انتشار نظام العفو بين الناس يعمل على انتشار نظام الأحسن بين الشعوب بمعنى حصول سرعة التفجّر الحضاري والتقدُّم العلمي في الأمة. وقد أطلق القرآن (الْعَفْوَ) ليقدره كلُّ قومٍ بحسب عصرهم وما يليق بحالهم. أنفقوا العفو: الصفح والمغفرة عن أخطاء الآخرين وهو أمرٌ ميستر ، فكأنه قيل : قل أنفق ما سهل وما تيسَّر من كلِّ ما تتمكن عليه من مال وعلم وجاه وأخلاق. إلى وهذا يرجع ويصعب عليك إنفاقه ، فالعفو من المال ما يسهل إنفاقه ويأتي بمعنى التوسط في النفقة وهذا يرجع إلى كل أحد بحسبه من غني وفقير ومتوسط كل ينفق على قدره ووسعه وتيسر من ماله ﴿عَلَى الله كل أحد بحسبه من غني وفقير ومتوسط كل ينفق على قدره ووسعه وتيسر من ماله ﴿عَلَى

الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ البقرة/٢٣٦ ، (كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ الآيَاتِ) الدلالات على شريعة الإسلام السهلة السمحة التي تتناسب مع كل إنسان (لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ، فِي الدُّنيَا وَالآخِرَةِ) لكي تستعملوا أفكاركم في أسرار شرعه ، وتعرفوا أن أوامره سبحانه فيها مصالح الدنيا والآخرة لتكونوا على وعي للدين ، وهذا حث على التعلّم حتى أصبح (طلّبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى وَالآخرة لتكونوا على وعي للدين ، وهذا حث على التعلّم حتى أصبح (طلّبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ وَمُسْلِمَةٍ) عن النبي (ص) البحار ١٧٧/١، روي : سئل أبو الحسن علي (ع) عن الخمر هل هي محرمة في كتاب الله عز وجل؟ فقال قوله تعالى : (إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمُ وَالْبِعْمَ وَالْبَعْيَ بِعَيْرِ الْحَقِّ) الأعراف/٣٣، فأما الإثم فإنما الخمر بعينها. مع إطلاق مفهوم الإثم، وأضرار الخمر كثيرة في انتشار الفساد الأخلاقي وارتفاع معدلات الجريمة بانواعها والإضطراب وأضراب المرضية وتفكيك الأسرة.. إلخ وكذلك القمار.

• ٢ ٢ - ﴿ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ الْيَتَامَى قُلْ إِصْلاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنْ الْمُصْلِح وَلُوشَاءَ اللَّهُ كَا عَنَى كُمْ إِنَّ اللَّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴾ الْمُصْلِح وَلُوشَاءَ اللَّهُ كَا عَنَى كُمْ إِنَّ اللَّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴾

(فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ) متعلقان في (يُبَيِّنُ) في الآية السابقة ، أي نعمل لهما معاً ولاننصرف بكلنا على أحدهما دون الأخرى ، فتفكروا في الدنيا وسرعة إنقضائها ، وفي الآخرة وخلودها وإنما دار الجزاء فتعمرونها عن النبي (ص) : (أَعْظَمُ النَّاسِ هَمَّا الْمُؤْمِنُ يَهْتَمُ بِأَمْرِ دُنْيَاهُ وَأَمْرِ آخِرَتِهِ) تنبيه الخواطر ص٤. العنت : المشقة. بعد نزول آيات ناهية عن أكل مال اليتيم ، تحرّج بعض المسلمين من أموالهم ، وربما أدى بعضهم أن يتخلى عن كفالتهم ومخالطتهم إحتياطاً مما أضرَّ بهم ، فوضّح القرآن الكريم أن العمل على إصلاح أمورهم خير من ذلك التحرِّج ، (وَإِنْ ثُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ) إنما معادلة إنسانية بين اليتيم الضعيف والولي المتمكن ، وإلغاء الميزات فإنما مصادر الفساد والاستبعاد والاستذلال البغيض ، وهذه قاعدة عامة بين الغني والفقير ، والضعيف والقوي لأنه ﴿إِنَّكُمْ الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ الحجرات/١٠ ، ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ ﴾ التوبة/٧١ ، فلا تحرِّموا على أنفسكم مخالطة الأيتام وإصلاح أموالهم واستثمارها لأجل إنمائهاً ، وحسن تربيتهم وإدارة شؤونهم ، (وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنْ الْمُصْلِح) كقوله: ﴿لِيَجْزِيَ الَّذِينَ أَسَاءُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى ﴾ النجم/٣١ ، (وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لأَعْنَتَكُمْ) لكلفكم وألزمكم ما هو شاق عليكم وهو وجوب رعاية اليتامي الذي لا معيل لهم ، ولكن الإسلام الشريعة السهلة السمحة التي تنسجم مع الفطرة لا توجب ذلك وإنّما تشجع عليه وفي هذا دلالة أنه لايجيز الإسلام تكليف الإنسان فوق طاقته (إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ) عزته سبحانه دلالة على قوته وقهره ، وحكمته دلالة على عنايته التامة ، فعزته تدعم حكمته ، وحكمته تدعم مصلحة خلقه.

٢٢١ - ﴿وَلاَ تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلاَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبُكُمْ وَلا تَتَكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدُ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبُكُمْ أَوْلَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّامِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَاسَ لَعَلَّهُ مُنَيَذَكُمُ وَنَ

أصل النكاح للعقد ثم أستعير للزواج والجماع ، والشرك : إتخاذ شريك (مهما كان نوعه) مع الله عز وجل سواء كان شرك خفى أو جلى . المعنى : (وَلا تَنكِحُوا الْمُشْركَاتِ) لا تتزوجوا أيها المسلمون من المشركات ما دمن على الشرك (حَتَّى يُؤْمِنَّ) ينطقن بكلمة التوحيد (وَلأَمَةٌ مُؤْمِنةٌ) مملوكة تقول الشهادتين (خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ) عند الله سبحانه وخير لكم في سعادتكم (وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ) بجمالها وبفهمها وثقافتها وجاذبيتها ونسبها ومالها (وَلا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ) ولا تزوجوا الرجال المشركين من النساء المسلمات (حَتَّى يُؤْمِنُوا) وهذا أمر عام لا تخصيص فيه (وَلَعَبْدُ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ) ماله وفهمه وثقافته وصفاته الحسنة ، ثم ذكر تعالى الحكمة من ذلك (أُوْلَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ) في أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم المنحرفة ودعوتهم إلى عقيدتهم الضالة ، فمخالطتهم على خطر وحذر في الدنيا والآخرة (وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الْجُنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بإِذْنِهِ) والله يدعو إلى الاستقامة في حياتكم التي توصلكم إلى الجنة والمغفرة بعنايته وتوفيقه (وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاس لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ) فآيات الله لكل الناس ويوضحها لهم لعلهم يتعظون ويعملون بما فيها من أحكام تنفعهم. فائدة : ١- تنهى الآية من تمتين العلاقة مع المشركين ، وترغّب في العلاقة مع المؤمنين الذين تربطهم معهم وحدة العقيدة ، عن النبي (ص) : (الْمَرْءُ عَلَى دِين حَلِيلِه، فَلْيَنْظُرْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخالِلُ) البحار١٩٢/٧٤، وعنه (ص): (أظفر بِذَاتِ الدِّينِ تَرِبَتْ يَدَاكَ) ، بمعنى : طاب عيشك وسكنت نفسك ، ٢- من فلسفة عدم التزويج بالمشركات ، لأن المرأة ثقة الرجل وهي مرآته العاكسة يأمنها على نفسه وولده وعرضه ، وهي تمثل امتداده في الحياة ، وما كان الجمال وحسن الحال وكثرة المال تحقق السكن بينهما ، فالمشركة أو (الكافرة) لا دين لها فقد تخون زوجها وتفسد عقيدة ولدها ولا تعرف العبادات والطهارات ونحوها.

٢ ٢ ٢ - ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَأَذَى فَاعْتَرْ لِوَا النِسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْ إِنَّ فَإِذَا تَطَهَرْ إِنَّ فَأَتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ التَّوَّا بِينَ وَيُعِبُ الْمُنَطَهَرِينَ﴾

المحيض: العادة الشهرية (حيض) ألمرأة ، وهي حالة غير عادية وتشكل أذى للنساء والمعنى: سألوا النبي (ص) هل يجوز مباشرة النساء وهن في الحيض ؟ (قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ في الْمُحِيضِ) فقل لهم: إنه شيء مستقذر ومعاشرتهن الجنسية فيها أذى للزوجين فاعتزلوا النساء في هذه الحالة (وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ) لا تجامعوهن حتى ينقطع عنهن دم الحيض ويغتسلن ، للدلالة على أن الغرض عدم المباشرة لا عدم المعاشرة والقرب منهن والتمتع بهن وليس المقصود

عدم الأكل معهن ومجالستهن، في الحديث (اصنعوا كل شيء إلا الجماع) الكاشف ٣٣٦/١، فوازن الإسلام بين إفراط بعض اليهود والمشركين في التجنب التام للنساء ، وتفريط النصاري بعدم التجنب مطلقاً (فَإِذَا تَطَهَّوْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرُكُمْ اللَّهُ) أمركم الله : في منبت الإخصاب دون سواه ، فإذا تطهرن وإغتسلن فأتوهن وجامعوهن في المكان الذي أحله الله لكم وأمركم به في التكوين والتشريع ، وهو مكان النسل والولد وهو (القُبُل) لا الدبُر بمعنى الشرج ، لأن في القُبُل محل الحرث وزراعة الولد ومضت سنة الله بحفظ النوع به ، وفيه دليل على وجوب إغتسال الحائض (إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ) الذين لا يصرون على الذنب فالتوبة تمحو الذنوب (وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ) المتنزهين عن الفواحش والشذوذ والأقذار ، وهذا يشمل التطهر الحسى والنفسي والأخلاقي كمجامعة الحائض والإتيان في غير المأتى الذي يعبر الشذوذ في إتيانه ، فليس الهدف مطلق الشهوة وإنما تهذيب الشهوة وامتداد الحياة بالحلال (إِذَا كَبُرَ الْعَقْلُ صَغُرَتْ الشَّهْوَةُ) في غور الحكم (إذا كمل الْعَقْلُ نقصت الشَّهْوَةُ). فائدة: ١- في الآية إشارة إلى أن الإسلام طلب التزويج وحرَّم الرهبانية ، وطلب إلينا أن ندعوه بالزوجة الصالحة والولد البار ﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُن وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ الفرقان/٧٤. ٢- (فَإِذَا تَطَهَّرْنَ) التطهّر مبالغة الطهارة فهو طهر وزيادة ، فالطهر هو إنقطاع دم الحيض والتطهّر الإغتسال. ٣- (الشذوذ) كأن يأتي بعضهم المرأة في دبرها وهو إنحراف عن طبيعة الأحياء فإن إتصال الذكر بالأنثى في عالم الحيوان في مكان النسل فكيف لا يعف الإنسان عما عف عنه الحيوان ؟!! عن النبي (ص) (أحبّكم عند الله أحسنكم إلى زوجته) مواهب الرحمن ٣٨٦/٣

## ٣ ٢ ٢ - ﴿ نِسَا وُكُ مُ حَرُثُ لَكُ مُ فَأَنُوا حَرُهُكُ مُ أَنَّى شِنْتُ مُ وَقَدِّمُوا لَأَنْفُسِكُ مُ وَآتَفُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنْكُ مُ مُلاقُوهُ وَبَشْرُ الْمُؤْمِينِينَ ﴾

حُرْثُ لَكُمْ: محل زرعكم الولد تعبير الآية دقيق المبنى وبليغ التعبير وعميق المعنى واسع الدلالة ، بينت الآية الكريمة أن أصل العلاقة الزوجية لحفظ النوع الإنساني ، والتمتع مقدماته ووسائله ، فشبه النساء بالحرث على سبيل التمثيل والتقريب وهي الزراعة ، كما أن الأرض مكان الزرع ، كذلك النساء مكان النسل حيث تحتضن بذور الرجل، كقوله (فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرُكُمُ اللَّهُ) البقرة/٢٢٢، أما مكان حرث النساء هو (القُبُل) ، فأتوا حرث نسائكم ، مكان نسلهن وهو قبلهن أي شئتم . و(أَنَّى) تأتي للزمان وللمكان. فإذا كانت للزمان ، فإتوا حرث نسائكم في أي وقت شئتم ، وإذا كانت (أَنَّى) للمكان، بمعنى كيف ، أي بأية كيفية شئتم من الأمام أو من الخلف في القبل أو من الجوانب في القبل وإن شئتم قعوداً أو نياماً في كل حال، ويستفاد منها بالتوسعة في اتيان النساء حتى يزداد التعلق بحن وبالأولاد ! عن الإمام الصادق (ع) : (أَنَّى شِنْتُمْ) مَتَى أي ساعة

شِئْتُمُ فِيْ الْفَرْجِ (القُبُل) كنز الدقائق٥٣٣/١، وعنه (ع): (لاَ يَفْعَلُهَاْ (إتيان النساء في أدبارهن) إِلاّ أَرَاْذِلُ شِيْعَتِنَا) أي الساقطين والقذرين والمنحرفين الشاذين، وعن النبي (ص): (ملعون من أتى امرأته في دبرها) الْذِيْ يَأْتِي إِمْرَأَتُهُ فِي دُبُرِهَا (في الشرج) هِيَ اللُّؤطِيَةُ الصُّعْرِي! روح البيان ٣٤٧/١ جاءت آية الحرث بعد آية المحيض لبيان جاهزية الحرث للاستمتاع بالنساء. عن الإمام الصادق (ع): (لَكَ أَنْ تَسْتَمْتِعَ بِكُلِّ جُزْءٍ مِنْكَ مِنْ كُلِّ جُزْءٍ مِنْهَا) مواهب الرحمان٣٨٣/٣، تشبيه المرأة بالحرث له دلالة بليغة : ١- الإنسان يحتاج إلى الحرث الزراعي للإنبات كما يحتاج إلى الحرث النسائي للتكاثر. ٢- الحارث الزراعي يلاحظ حرثه دائماً للاطمئنان على صلاحه، فليس كل زمان ومكان مناسبين للزراعة. كذلك إتيان حرث النساء ليس كل زمان ومكان مناسبين للمجامعة وأفضل الحالات ما كانت الرغبة الجنسية متبادلة ومتعادلة بين الزوجين وتكون من (قُبلهن) لحصول السكن والاستمتاع المتبادل بين الزوجين والمودة والرحمة ، فلا مانع من أخذها من الدبر (من الخلف) ولكن يوضع في القُبُل مكان الحرث وليس في الشرج! ٣- مراعاة مقدار سقى الماء للحرث أن لا يكونَ كثيراً ولا قليلاً والحذر من الأمراض، كذلك مراعاة أحوال النساء ومقدار حاجتهن للجنس وإقبالهن عليه وعلاج أمراضهن ٤- جمال خضرة الزرع يؤدي إلى انشراح الصدر كذلك جمال الزوجة وراحتها النفسية وهيئتها الجذابة (تَسُرُّهُ إِذَاْ نَظَرَ إِلَيْهَاْ). تكملة الآية (وَقَدِّمُوا لأَنفُسِكُمْ) صالح الأعمال التي تبقى ذخيرة نافعة لكم في الدنيا والآخرة ، ولكن من كان همّه شهوة النساء ، صغر عقله بقدر همه لأنه (إِذَا كَبُرَتْ الشَّهْوَةُ صَغْرَ الْعَقْلُ) وَإِذَا كَبُرَ الْعَقْلُ صَغُرَتْ الشَّهْوَةُ! في غرر الحكم (إذا كمل الْعَقْلُ نقصت الشَّهْوَةُ) وهكذا (مَنْ إشْتَعَلَ بالْمُهمْ ضَيَّعَ الأَهَمّ) (وَاتَّقُوا اللَّهُ) في إتيان النساء فإن التقوى الحصن الحصين الذي يمنع صاحبه من الشذوذ ومن كل ضلال (ومَنْ إِنَّقَى اللهَ وَقَاْهُ) وتجعل العقل يقود الشهوة وليس العكس (**وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلاقُوهُ) عن** النبي (ص) (إذا مَاْتَ أحدكم فَقَدْ قَاْمَتْ قِيَامَتُهُ)كنز العمال خبر ٤٢٧٤٨ وعنه (ص) (يُبْعَثُ كل عبد عَلَى مَاْ مَاْتَ عَلَيْهِ) كنز العمال خبر٢٢٧٢ (وَبَشِّرْ الْمُؤْمِنِينَ) على عموم البشرى وبحسن العاقبة لأنهم إلتزموا بحدود الله ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١.

# ٢٢٤ - ﴿ وَلا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَةً كَا يَمَانِكُ مُ أَنْ تَبَرُّوا وَتَتَقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللَّهُ سَكِيعٌ عَلِيدٌ ﴾

نعى الله سبحانه عن الجرأة بكثرة اليمين والحلف بالله من غير ضرورة ، لأن من أكثر ذكر شيء فقد جعله عَرضاً مبتذلاً فتقل قدسية الله في النفوس ، ومن علامات الكذّاب كثرة حلفه (أَنْ تَبَرُّوا وَتَعَلِّحُوا بَيْنَ النَّاسِ) إن الله نهاكم عن هذا اليمين المبتذل لتكونوا أتقياء بررة ، مصلحين لا مفسدين (وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ) يسمع أقوالكم ويعلم بالكاذب والصادق في يمينه. فائدة : المعنى العام: لا تكثروا الحلف فتجعلوا الله هدفاً لأيمانكم وحلفكم تبتذلون اسم الله في كلِّ شيء قليل أو

كثير ، عظيم أو حقير تريدون لها التوثيق والتوكيد ، والمطلوب أن تبروا وتتقوا وتصلحوا فإن الحلاّف لا يكون براً ولا تقياً لأنه يفتح الطريق إلى الكذب (والكَذِبُ مِفْتَاْحُ كُلِّ شَرِّ) البحار ٢٦٣/٧٢ وكذا ينزل قدره سبحانه عند الناس فيكون الحلف بالله مانعاً لكم من عمل ما هو أهم من البر والتقوى والإصلاح بين الناس.

٥٢٧- ﴿ لَيُخِونُكُمُ اللّهُ بِاللّغُوفِي أَيْمَانِكُ مُ وَلَكَوْنُ وَاخِذُكُ مُ بِمَاكَسَبَنْ قُلُوبُكُ مُ وَاللّهُ بَاللغو في اللّغُو : الكلام الذي لا فائدة منه من غير قصد اليمين ، مثل (بلى والله لا والله) (وَلَكِنْ يُوَّاخِذُكُمْ أَمَانكم وهو ما يسبق إليه اللسان من غير قصد اليمين ، مثل (بلى والله لا والله) (وَلَكِنْ يُوَّاخِذُكُمْ بَمَا قصدتم إليه وعقدتم القلب عليه من الأيمان والحلف ، وفي هذا دليل أن الإنسان يؤاخذ بأقواله كما أنه يؤاخذ بأفعاله (وَاللّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ) واسع المغفرة لا يعاجل عباده بالعقوبة. والله تعالى ينظر إلى النوايا وما إنطوت عليه القلوب في غرر الحكم (النّيةُ أَسَاسُ الْعَمَلِ). عن الإمام الصادق (ع) في الآية: (لاَ تَحْلِفُواْ بِاللهِ صَادِقِيْنَ وَلاَ كَاذِبِيْنَ) وسائل الشيعة ١١٦/١، ﴿ وَلا تَجْعَلُوا اللّهُ عُرْضَةً لأَيْمَانِكُمْ ﴾ البقرة ١٢٢٤.

٢٢٧ - ٢٢٧ ﴿لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ نِسَاتِهِمَ تَرَبُّصُ أَمْرَبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَا مُوا فَإِنَّ اللَّهَ عَفُومٌ مَرَحِيمٌ ، وَإِنْ عَنَهُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَكِيعٌ عَلَيمٌ ﴾

الإيلاء: أن يحلف الزوج بالله على عدم مقاربة الزوجة مطلقاً أو مدة تزيد على الأربعة أشهر ، يقولها غضباً وإضراراً لها فيشدد عليها بهذه الطريقة الخشنة ، لا هو يطلق سراحها لتتزوج من رجل آخر ، ولا يعود إليها بعد هذا القسم ليصالحها ويعايشها. والتربص : الانتظار ، والفيء : الرجوع. المعنى : (لِلَّذِينَ يُؤُلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ) فإن آلى وحلف الزوج تربص الحاكم به وانتظر أربعة أشهر (فَإِنْ فَاءُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ) فإما أن يفيء (يرجع) الزوج إلى حق الزوجية ويكفّر عن يمينه ليغفر الله له وإما الطلاق فيقول : (وَإِنْ عَزَمُوا الطّلاقَ فَإِنَّ الله سَمِيعٌ عَلِيمٌ) وإن يصمم الزوج على الطلاق وإلاّ فإن الحاكم الشرعي يرى الحكم الأصلح في الموضوع فيانً الله سَمِيعٌ عَلِيمٌ) يسمع صيغة الطلاق وعليم بالضمائر والسرائر.

٢٢٨ - ﴿وَالْمُطَلَقَاتَ يَسَرَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ اللَّهُ قُرُوعُ وَلا يَحِلُّ لُهُنَّ أَنْ يَكُنُّنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَمْحَامِهِنَ إِنْ كُنَ يُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِهِنَ فِي ذَلِكَ إِنْ أَمَادُوا إِصْلَاحاً وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِجَالِ عَلَيْهِنَ دَمَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِينً حَكِيمةً

قروء: مدة ثلاث حيضات أو ثلاثة أطهار. والتربص: الانتظار. والآية خاصة بحكم المطلقات طلاقاً رجعياً ، المدخول بمن من ذوات الحيض غير الحوامل ، أعتبر الطلاق في الإسلام من أبغض الحلال لأنه يهدم الأسرة ويفكك بين أعضائها ، وشُرّع للضرورات ، (والضَّرُوْرُاْتُ تُبَيْحُ

الْمَحْضُورَاْتُ) ومن هنا جاءت الأحكام تنظمه وتمنع من تأثيراته السلبية قدر الإمكان ، ومنها حكم (العدة) حيث تتربص المطلقة وتصبر وتنتظر ثلاثة قروء إلى أن يطهرن ثلاث مرات من دم الحيض ، وربما كان الغرض من ذلك إمتحان بقاء الحالة التي استوجبت الطلاق ، فلعلها عارضة مؤقتة تزول في أثناء العدة ويرجع العش الزوجي إلى الانسجام (وَلا يَحِلُّ فَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أُرْحَامِهِنَّ) لأن الحمل لو كان لظهر أثره خلال فترة العدّة ، وهنا لا يحل للمطلقة المؤمنة بالله واليوم الآخر أن تكتم حملها (إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ) من طلق زوجته طلاقاً رجعياً وللزوج إرجاع زوجته في العدة ، إن كان يريد الإصلاح لا الإيذاء (إنْ أَرَادُوا إِصْلاحاً) لا يحصل الإصلاح بين الزوجين ، إلا إذا كان من إرادة الزوجين إرادة متعادلة ومتبادلة ومن رغبتهما وقناعتهما معاً ، ويفشل الإصلاح إذا كان من قناعة طرف دون طرف (وَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ) ولهن على الرجال من الحق مثل ما للرجال عليهن بالمعروف الذي أمر الله به من حسن العشرة وترك الضرار، المماثلة هنا في وحدة الإنسانية وإن الحقوق بينهما متبادلة متكافئة ، كما أنهما متساويان في الشعور والإحساس، فليس من المصلحة أن يتفرعن الزوج على زوجته. يضع التشريع الإسلامي الحقوق بإزاء الواجبات بين الزوجين ليحقق التوازن في الحياة الزوجية، للمرأة من الحقوق التي لها ما يقابل واجباتها التي عليها (بالْمَعْرُوفِ) طبق المعروف والمألوف بين الناس وكذلك الأزواج وقال الفقهاء : حقه عليها أن تطيعه بالمعروف ، وحقها عليه أن ينفق عليها ويكرمها ولا يؤذيها. وبذلك يرفع قدرها ويمنحها مكانتها الإنسانية، عن الإمام على (ع) : (الحُقُّ أَوْسَعُ ٱلأَشْيَاءِ في التَّوَاصُفِ وَأَضْيَقُهَا في التَّنَاصُفِ لاَ يَجْري لأَحَدٍ إِلاَّ جَرَى عَلَيْهِ ، ولاَ يَجْرِي عَلَيْهِ إِلاَّ جَرى لَهُ) شرح النهج ١ /٨٨، ثم قال : (وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ) منزلة وهي القيادة وحسن إدارة مصالح الأسرة. التشريع القرآني لاحظ الإختلاف الطبيعي والوظيفي بين الزوجين ، وبينهما (تعدد أدوار ووحدة هدف) ، فمنح الرجل قيادة العائلة وجعل ﴿الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ﴾ النساء/٣٤ ، وجعل الطلاق بيده من دونها لأنه أضمن استقامة ورزانة وتعقلاً ، وجعل للرجل النبوة والقضاء والإمامة وله ضعف الميراث ونحوها (وَاللَّهُ عَزيزٌ) قاهر مقتدر (حَكِيمٌ) في تصرفه وتشريعاته. عن إبن عباس: (إِنَّ لأَتَزَيَّنَ لإِمْرَأَتَ كَمَا تَتَزَيَّنُ لي لهذه الآية)المراغى ٢/٦٦١.

9 ٢ ٢ - ﴿ الطَّلاقُ مَنَ مَّانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْمُ وَفِ أَوْ تَسْرِجُ إِحْسَانِ وَلا يَعِلْ الْكَحُدُو أَنْ تَأْخُذُوا مِمَا آثَيْتَمُوهُنَ شَيْناً إِلاَّ أَنْ يَخَافَا أَلاَّ فَيِمَا حُدُودَ اللَّهِ فَالاجْنَاحُ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تُثَمَّدُ وَمَا اللَّهِ فَأُولِيْكَ مُدُودَ اللَّهِ فَأُولِيْكَ مُدُودَ اللَّهِ فَأُولِيْكَ مُدُودَ اللَّهِ فَأُولِيْكَ مُدُودَ اللَّهِ فَالْمُؤنَ

كان في الجاهلية طلاق وعُدة ، ولكن لم يكن للطلاق عدد معيّن ، فقد يطلق الرجل زوجته عشرات المرات ثم يرجع إليها أثناء العدة ، فأنزل الله تعالى (الطُّلاقُ مَرَّتَانِ) أي أن الطلاق الذي يجوز فيه للرجل أن يرجع لزوجته المطلقة من دون عقد جديد ، في الطلاق الأول والطلاق الثاني فقط وليس بعد الطلقتين إلا المراجعة والمعاشرة بالمعروف أو الفراق بإحسان هو الطلاق العادل المبنى على الإنصاف والرضا بين الطرفين ، أما الطلاق الثالث كما في الآية ٢٣٠ فلا يحل الرجوع بعده حتى تنكح المطلقة زوجاً آخر غير الذي طلقها (فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بإِحْسَانِ) الآية بليغة ولطيفة وشفافة وتدخل تعابيرها إلى القلب وتحرك المشاعر بلا استئذان. المعنى: إذا طلق الزوج زوجته للمرة الثانية فهو مخير أن يرجعها إليه بقصد الإصلاح وحسن المعاشرة لأجل حياة مرضية وهذا معنى (إمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ) أو يدعها وشأنها حتى تنقضي عدتما فيؤدي إليها ما في ذمته من مهرها وحقوقها المالية إن وجدت ولا يذكرها بعد المفارقة بسوء ولا ينقر الناس منها من أراد الزواج بها بعد إنقضاء العدة وهذا معنى (تَسْريحٌ بِإِحْسَانٍ) (وَلا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئاً) من مهر ونفقة أثناء الحياة الزوجية مقابل طلاقها (إلاَّ أَنْ يَخَافَا أَلاَّ يُقِيمَا حُدُودَ اللهِ) إلاّ أن يغلب على ظنهما أن لا يلتزما بأوامر الله ونواهيه (فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ) فلاجناح : فلا مانع. حدود الله : منهج الله في أوامره ونواهيه ، وتعنى هنا الحقوق والواجبات الزوجية. المعنى: فإن خفتم سوء العشرة بينهما وأرادت الزوجة الطلاق الخلعي بالنزول عن مهرها أو بدفع شيء من المال لزوجها حتى يطلقها ، فلا إثم على الزوج في أخذه ولا على الزوجة في بذله (تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا) تلك الأحكام الشرعية والأحوال الزوجية الشخصية هي من (حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا) فلا تتعداها ولا تتجاوزها (وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُوْلَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ) وفي آية أخرى ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١، من يظلم نفسه فسوف يظلم الآخرين. فائدة : ١ - تدل الآية أن الحكم في عدم إمكان الرجوع المطلقة إلى زوجها، لا يتم إلا بتكرير الطلاق والرجوع ، فلا يقع الطلاق بلفظ (طلقتك ثلاثاً لا رجعة لي بعدها أبداً) في مجلس واحد وإنما يحصل ثلاث طلقات كل طلقة في مجلس ، حتى لا يتسرع الإنسان في الطلاق. عن الإمام الباقر (ع) : (إنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يُبْغِضُ كُلَّ مِطْلاَقٍ ذَوَّاقٍ) فروع الكافي٦ص٥٥ يعني كثير الطلاق على المزاج (والذي يستهين بطلاق النساء فإنه يستهين بزواجهن !) والذي يستهين بزواجهن وطلاقهن فإنه يستهين بقيمة المرأة على أنها سكن لزوجها ، والذي يستهين بقيمتها فإنه يستهين بقيمة نفسه لأن زوجته من نفسه وهو كفؤ لها! • ٣٧ - ﴿ فَإِنْ طَلَقُهَا فَلا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَعْكِحَ نَرُوْجاً غَيْرُهُ فَإِنْ طَلَقُهَا فَلاجُنَاحَ عَلْيهِمَا أَنْ يَسَرَإِجَعَا إِنْ ظَنَا أَنْ يُقِيمَا حُدُودَ

فإن طلق الزوج زوجته الطلاق الثالث يعني دخل فيما كره الله عز وجل فعله ، عندئذٍ لم يمكنه الرجوع لها في العدّة أو العقد عليها بعدها ، نعم إذا تزوجت زواجاً دائمياً حقيقياً لا صورياً ولا مؤتاً من شخص آخر وواقعها وتم الدخول بها، ثم طلقها برضاه ، جاز للزوج الأول أن يعقد عليها برضاها بعد إنقضاء عدتها ، وتكون زوجته الشرعية، إذا رأيا أنهما سينسقان حياة عائلية صالحة ملتزمة بحدود الله وهذا معنى قوله (فَإِنْ طَلَقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنّا أَنْ يُقِيمًا حُدُودَ الله وهذا معنى قوله (فَإِنْ طَلَقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنّا أَنْ يُقِيمًا حُدُودَ الله وهذا معنى عباده الاستقامة على نفجه ومعرفة حدوده والتفقه في يُعلمون لغيرهم. وإن الله تعالى يحب من عباده الاستقامة على نفجه ومعرفة حدوده والتفقه في الدين في غرر الحكم (إذَا إراد الله بَعَبْدٍ خيراً فَقَهَهُ فِيْ الدِّيْنِ، وأَهْمَهُ اليقينَ). والحكمة من التشريع للطلاق الثالث لمن له رغبة في زوجته ، لأن كل للطلاق الثالث لمن له رغبة في زوجته ، لأن كل للطلاق الثالث حتى يرتدع الزوج ولا يتسرع إلى الطلاق الثالث لمن له رغبة في زوجته ، لأن كل لن الرضا (ع) عن العلة التي من أجلها لا تحل المطلقة ثلاثاً لعدة زوجها حتى تنكح زوجاً غيره ؟! (خلاصة الحديث) قوله : لئلا يوقع الناس في الاستخفاف بالطلاق والتسرع في الحكم ، وحتى لا تضار النساء، ولا يستهان بهن، من لا يحضره الفقية عدماً المطلقة ولا يستهان بهن، من لا يحضره الفقية ٣/٢٠٠٥.

(وَإِذَا طَلَقْتُمْ النِّسَاءَ) أيها المؤمنون وأُوشكُت العدة أن تنقضي (فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ) راجعوهن بالحسنى قبل انتهاء العدّة (أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ) أو دعوهنَّ وشأَغنَّ ، ولا معنى للإمساك ولا التسريح بعد انقضاء العدّة (وَلا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَاراً لِتَعْتَدُوا) ولا تراجعوهن بقصد الإيذاء والاعتداء كما يفعل الظالمون (وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ) من يمسكها للإضرار بما فقد ظلم بذلك الاعتداء نفسه ، والسبب لأن وجداهم سوف يعذبهم ، والاعتداء ينعِّص العيش ويكرِّهُ الأيام ، لأن ما يؤذيها سوف يؤذيه أيضاً لأنه حملها على ألانحراف عن طريق الفطرة ، مع عذاب الله تعالى في الآخرة (وَلا تَتَخِذُوا آيَاتِ اللهِ هُرُواً) لا تستخفوا ولا تتهاونوا بأوامر الله ونواهيه ، لأن التشريع الإسلامي قائم على أساس من علم إلهي دقيق مبني على الحكمة والمصلحة ، فهو النظام الأصلح للبشرية يهديها للتي هي أقوم ، وعليها أن تعمل على تطبيقه بالكامل فمن آمن بذلك وتحاون عن للبشرية يهديها للتي هي أقوم ، وعليها أن تعمل على تطبيقه بالكامل فمن آمن بذلك وتحاون عن للبين القيم (وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ الْكِتَابِ) القرآن الكريم (وَالْحِكُمَةِ) علوم الإسلام المتنوعة اللدين القيم (وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ الْكِتَابِ) القرآن الكريم (وَالْحِكُمَةِ) علوم الإسلام المتنوعة (يَعِظُ أَحَداً عِمْلُ مَا هَذَا الْقُرْآنِ فإنه حبلُ اللهِ المتين، وسببُهُ الأمينِ) (وَاتَّقُوا اللهُ) لأن التقوى أمان (يَعِظُ أَحَداً عِمْلُ مَا هَذَا الْقُرْآنِ فإنه حبلُ اللهِ المتين، وسببُهُ الأمينِ) (وَاتَّقُوا اللهُ) لأن التقوى أمان

من الزلل (مَنْ إِتَّقَى الله وَقَاهُ، وَمَنْ تَوَكَّلَ عَلَى اللهِ كَفَاهُ، وَمَنْ شَكَرَ الله جَزَاهُ، وَمَنْ نَسِيَ الله نَسَاهُ)
مِنْ رَحْمَتِهِ (وَاعْلَمُوا أَنَّ الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ) وإعلموا أن الله لا تخفى عليه خافيه من أحوالكم،
فلا يخالف ظاهركم باطنكم، فلا يكن ظاهركم التدين وباطنكم وسوء تصرفكم يسيء إلى الدين.
عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اله

تَعْضُلُوهُنَّ : تحبسوهن أو تمنعوهن. المعنى : وإذا طلقتم النساء وانقضت عدتمن (فَلا تَعْضُلُوهُنَّ) فلا تمنعوهن ظلماً (أَنْ يَنكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ) من يخترن من الأزواج فلا تقفوا في سبيلهن وفي هذا الحكم إعطاء للمرأة حقها الإنساني في إختيار شريك حياتها بحرية وأيضاً لا يجوز تزويجهن بالإكراه ولا بالإجبار ، لأن شرط صحة العقد رضا الخطيبة بخطيبها ورضا الطرفين. (إذا تَوَاضَوْا بَيْنَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ) ونعم القرين الرضا، فلا تمنعوهن يا معاشر الأولياء من العودة لأزواجهن إذا صلحت الأحوال بين الزوجين ، وظهرت علامات الندم ورضى كل منهما العودة لصاحبه والسير بما يرضى الله (ذَلِكَ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر) هذا الحكم الشرعي للجميع والخطاب عام لمن يهمه الأمر. (ذَلِكُمْ) بعدم المنع عن رجوعهن إلى أزواجهن (أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ) الزكاة هي النمو الطيب والطاهر لنفوسكم وأحوالكم، وأنظف للسمعة وأبعد للشبهة وأحفظُ للأسرة، ولا دلالة في النص القرآني على أن العقد لا يصح إلاّ بولي وإنّما حضور الولي للإطمئنان من سلامة العقد والعلاقة الزوجية ، ولاسيما إذا كانت المرأة وليّة لنفسها واستقامة سلوكها وأعرف بمصلحتها. (وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ) والله يعلمكم ما لم تكونوا تعلمون، وهذا حث على العلم والتعلم والعمل بأحكام الله تعالى وإن جهلنا الحكمة والمصلحة إبتداءً. فائدة : (فَلا تَعْضُلُوهُنَّ) فكم كان عضل النساء والتضييق عليهن مدعاة للفسوق وسبباً لتفكيك البيوت وتشتيت الذرية لذلك لا يجوز تزويج المرأة لمن تكره ، فمن فعل ذلك فقد إتخذ آيات الله هزواً والقرآن يقول ﴿ وَلا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُواً ﴾ البقرة/٢٣١ ، فإن هذه الزيجة من زبي ، والأولاد ذرية من حرام وعواقبها سيئة.

٣٣٣ - ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوُلادَهُنَ حَوَّلِينِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَمَرَادَ أَنْ يُسِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ مِرِبْرُقَهُنَّ وَكِيسُوبَهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا يُعِلَدُهُ وَعَلَى الْوَامِرِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَمَرَادَا فِصَالاً عَنْ تَرَاضٍ بِالْمَعْرُوفِ لا تُولِدَهُا وَلا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهَا وَلا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الْوَامِرِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَمْرَادَا فِصَالاً عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَمَنْ اللّهُ وَعَلَيْكُ مُو إِنَّا سَكَمْتُ مُ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّهُ مِنَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾

(وَالْوَالِدَاتُ) : الأمهات المطلقات وغير المطلقات (يُرْضِعْنَ أَوْلادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ) ذكرت بعض أحكام الرضاع ، إن إرضاع الطفل حق للوالدات لا تمنع منه ، وإن

كانت مطلقة ، ومدّته سنتان كاملتان إن أرادت كمال الرضاعة وليس على سبيل الإلزام (وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ) تشير الآية إلى لحوق ولده به في تربيته وحياته لأنه من كسبه ، وتشير إلى وجوب النفقة على الزوجة (لا تُكلُّفُ نَفْسٌ إلاَّ وُسْعَهَا) لا يحق للزوجة أن تكلف الزوج ما لا يطيق ، وعليه أن ينفق على المرضعة بالمقدار المتعارف الذي يتيسر له ﴿عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴾ البقرة/٢٣٦ ، (لا تُضَارَّ وَالِدَةُ بِوَلَدِهَا وَلا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ) الضرر منفى في الإسلام بشتى أشكاله ، فلا يحق لأحد الأبوين أن يتخذ من الولد ورضاعه وسيلة للإضرار بالآخر ، كأن يمنع من رؤية إبنه ، أو يمنع عن الزوجة النفقة في حق الحضانة والإرضاع (وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ) إذا مات والد الرضيع وترك مالاً ، فأجرة الرضاع تخرج من سهم هذا الطفل الرضيع سواء أكانت المرضعة أمه أم غيرها (فَإِنْ أَرَادَا) الأبوان (فِصَالاً) فطام الطفل (عَنْ تَرَاض مِنْهُمَا وَتَشَاوُر فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا): لا إثم عليهما ، للوالدين أن يفطما الطفل قبل استيفاء الحولين أو بعدهما إذا تم هذا الإتفاق عن شورى بينهما ، وكان ذلك غير مضر بالطفل ، وهذا حث على قاعدة (الشورى) في كل شؤون الحياة الزوجية ، حتى لو يوضع بينهما نظام داخلي للأسرة معتمد ومفصّل بإتفاق الطرفين ، عن الإمام على (ع) : (مَنْ إِسْتَقْبَلَ وُجُوهَ الآرَاْءِ ، عَرَفَ مَوَاقِعَ الأَحْطَاءِ) ، (وَإِنْ أَرَدْتُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا أَوْلادَكُمْ) الخطاب للآباء في إختيار مرضعة غير الأمهات بأجور، مع حفظ كرامة الأم الوالدة. إختاروا المرضعة الصالحة المؤمنة الأصيلة ولا تختاروا ما سواها فإن اللبن يعدي ، في الحديث : (الرَّضَاعُ يُغَيِّرُ الطِّبَاعْ)روح البيان ٣٦٥/١ (فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُمْ مَا آتَيْتُمْ بِالْمَعْرُوفِ) لا جُنَاحَ : لا بأس عليكم، ضمان لأن تكون المرضع ناصحة للطفل راعية له، وأن يعطى المرضعة أجرها وأن يحسن معاملتها بالمعروف (**وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أُنَّ** اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ) كل العلاقات العامة ولاسيما العلاقة الزوجية تتطلب تقوى الله لإصلاح الأعمال ، لأنما إحساس بالرقابة الإلهية التي تدفع الوالدين للإهتمام الشديد بالطفل لتحقيق الجو الصالح لتربيته. فائدة : ١ - (وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ) تشير على وجوب نفقة الأقارب المعسرين على القريب الوارث الموسر. ٢- (وَتَشَاوُرٍ) تشير إذا رضي أحدهما دون الآخر في فطامه ولم يكن مصلحة للطفل فلا يجوز فطامه، والشورى حكم قرآني ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ﴾ آل عمران/١٥٩ ، والمشورة عين الهداية على عمومها وهي لقاح العقول ورائد الصواب ، واستنارة الآراء في حزم الأمور ومن علامات التدبير وحسن التقدير.

٣٤ - ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْ عَكُمْ وَيَذَهَرُ وَنَ أَمْرُوا جا يَسَرَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَمْرَ بَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَلاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيعَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُ وَفِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾

يَذَرُونَ : يتركون ، يَتَرَبَّصْنَ : ينتظرن. المعنى : والحديث هنا عن عدة المتوفى عنها زوجها وهي أربعة أشهر وعشرة أيام ، وهذا الحكم يعم كل زوجة إلا الحامل ، فإن عدتما أبعد الأجلين من وضع الحمل (فَإِذَا بَلَعْنُ أَجَلَهُنَّ) إنتهت عدة الوفاة (فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ) فلا إثم عليكم أيها الأولياء في الإذن لهن بالزواج، ولا سبيل لأحد عليها من أهل الزوج والزوجة (فيما فَعَلْنَ في الأولياء في الإذن لهن بالزواج، ولا سبيل لأحد عليها من أهل الزوج والزوجة وفيه إشارة إلى إباحة النفسيهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ) من اختيار من يردن من الأزواج وفق ضوابط الشريعة وفيه إشارة إلى إباحة الزينة وغيرها ما كانت ممنوعة عنها. (وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ) عليم بأعمالكم كلها وخبير في مجازاتكم، وهذا يدل على عدم منع المرأة عن حلال الله. وبمذا الحكم القرآني قضى الإسلام على مجموعة من الأعراف والخرافات التي تكتبل المرأة من ممارسة حريتها الشخصية المحللة. فائدة : (بِالْمَعْرُوفُ): في الآية دلالة أنه لا يجوز تزويج المرأة بالإكراه والإجبار، ومن يفعل ذلك فتكون هذه العلاقة الزوجية مبنية على الحرام فهي زنى والذرية غير شرعية وعواقبها سيئة في الدنيا والآخرة. هذه العلاقة الزوجية مبنية على الحرام فهي زنى والذرية غير شرعية وعواقبها سيئة في الدنيا والآخرة. من محمل معنى أمَا مُعلَمُ اللهُ أَنْكُمُ اللهُ اللهُ أَنْكُمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ أَنْكُمُ اللهُ اللهُ

عَرَّضْتُمْ : التعريض : التلميح بالكلام غير المباشر في فترة العدة ليفهم المخاطب به أمراً مقصوداً دون تصريح ، الخيطْبة : طلب الرجل المراة للزواج ، أكْنَنتُمْ : أخفيتم. المعنى : أباح الله تعالى للرجل التلويح بالخطبة دون التصريح للمعتدة عدة الوفاة أو عدة الطلاق البائن ، حتى تحجز نفسها له إن رغبت فيه (أَوْ أَكْنتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ) كل ما يخطر بالبال ويعزم عليه القلب فلا بأس به إذا فكرتم في خطبة فلانة المتوفى عنها زوجها ما دام في طي الكتمان (عَلِمَ اللهُ أَنْكُمْ سَتَلْكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ لا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًا) على النواج قبل إنقضاء العدة إلا بطريق التعريض والتلويح وبالمعروف الذي أقره لكم الشرع ولعل على الزواج قبل إنقضاء العدة إلا بطريق التعريض والتلويح وبالمعروف الذي أقره لكم الشرع ولعل هذه المواعدة سراً قد تؤدي إلى الحرام لذلك منعها لمنع وسائل المحرمات (إلاَّ أَنْ تَقُولُوا قَوْلاً مَعْرُوفاً) ما تعارف عليه المجتمع من شأنه أن يقال علانية لأنه لا غُش فيه. (وَلا تَعْزِمُوا عُقْدَة النّبَكَرِ) العزم عقد القلب على الفعل ، والعقدة : الشدة. المعنى : لا تعملوا عقد الزواج (حَقَّ يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ) حتى تنقضي العدة (وَاعْلَمُوا أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ) فخافوا حسابه وعقابه ولا تخالفوا أمره في خطبة المعتدات والتعريض والتلميح لهن ، ولا تواعدوهن سراً ، فهذه الأمور ضارة وغير نافعة (وَاعْلَمُوا أَنَّ الله عَفُورٌ حَلِيمٌ) يمحو ذنب من أناب ولا يعاجل العقوبة لمن عصاه. فائدة:

١- هذا حكم (خِطْبَة النِّسَاء) للمعتدات للوفاة أو عدة الطلاق البائن ، وأما النساء الباكرات فإن خطبتهن جائزة بالتصريح وبالتلميح. خطوبة الباكر : طلب الخطيب من أهل البنت خطبتها وبوسائل الخطوبة الشرعية المعروفة ، مع رضا البنت وأهلها ، أولاً خطبة بلا عقد ولا خلوة ، لقاء تعارف شريف واختبار علمي نظيف أحدهما للآخر ، وإذا حصل الوفاق والتفاهم والرضا على كل شيء يحصل العقد الشرعي ثم العقد القانوني. الهدف من الخطبة: معرفة الخطيبين أن العلاقة الزوجية مبنية على علم وفهم وتنظيم، وتخضع لميزان ، فمن وفي ، استوفى ! ومعرفة الرجل الخاطب هل هو كَفَوْ مناسب لهذه البنت باعتبار الحديث الشريف: (الْمُؤْمِنُ كُفْؤُ الْمُؤْمِنَةِ) و(الْمُؤْمِنُ يَأْلُفُ الْمُؤْمِنَةُ وَعِدْهُمًا) وقوله تعالى ﴿الطَّيّباتُ لِلطَّيّبينَ وَالطّيّبُونَ لِلطَّيّبَاتِ ﴾ النور/٢٦ ، فمن الخطأ الكبير تزويج الكفؤ بغير الكفؤ فلابد من التعارف حتى تعرف التكافؤ ومقدار التآلف ، ومعنى التكافؤ : التآلف المتعادل والتوافق المتبادل بينهما ، في أغلب الأشياء المادية والمعنوية ، في الشكل والمضمون ، في الوسائل والغايات ، في الأشكال والجمال والمال وحسن الحال ، وفي الطبائع والمصالح والتقاليد ، وفي الدم والنفس والعقائد والغرائز مع التقارب العرفي في العمر ، والتوافق في وحدة القرب والحب والجذب وفي وحدة الرضا وفي وحدة النفس الواحدة الموحدة والمتحدة بحيث يكونان جسمين في نفس واحدة !! فإذا توحدت النفس فسوف يتوحد السكن والاستقرار بينهما ثم تكون المودة والرحمة كقوله تعالى ﴿ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ الروم/٢١. (راجع السكن الزوجي المتكافئ/ للتوسعة/ للمؤلف مكى قاسم البغدادي).

٢٣٦ - ﴿ جَنَاحَ عَلَيْكُ مِ إِنْ طَلَّقْتُ مُ النِسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتْعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَمَرُهُ وَعَلَى الْمُعْتِينَ ﴾ الْمُقْتِرِ قَدَمَهُ مَنَاعاً بِالْمَعْرُ وَفِحَقاً عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾

لا جُنَاحَ: لا إِنْم ، مَا لَمْ مَّسُوهُنَ : كَنِي تعالى بالمس عن الجماع تأديباً للعباد في اختيار أحسن الألفاظ في ما يتخاطبون به. المعنى : لا إنم عليكم (إِنْ طَلَقْتُمْ النِسَاءَ مَا لَمْ مَّسُوهُنَّ) قبل أن تواقعوهن وقبل (أَوْ تَفْرِضُوا فَئَنَّ فَرِيضَةً) دون أن يسمي لها مهراً في متن العقد ، فالطلاق في هذه الحالة لا مانع منه إذا كان لمصلحة أو ضرورة (وَمَتِعُوهُنَّ) أي أعطوهن هدية مناسبة من المال أو أي متاع تتمتع به ، والعرف هو الذي يحدد ما يناسبه من العطاء، هدية بلا من ولا أذى تطييباً لخاطرهن وجبراً لوحشة الفراق والتخفيف عنها بالإحسان إليها بمدية مناسبة على قدر الحالة الإقتصادية للرجل في الغني والفقر. (عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ) ينفق الغني بقدر غناه (وَعَلَى الْمُقْتِرِ الْحَلَيْقُ وَعلَى الْمُعْرُوفِ حَقّاً عَلَى الْمُحْسِنِينَ) وهذه الهدية مناسبة على المُعْرُوفِ حَقّاً عَلَى الْمُحْسِنِينَ) وهذه الهدية الطوعية حق فرضه الله على الحسنين ، الذين يحسنون إلى أنفسهم في تأدية الحق لأهله عن طيبة الطوعية حق فرضه الله على الحسنين ، الذين يحسنون إلى أنفسهم في تأدية الحق لأهله عن طيبة نفس (تَهَادُوُا تَحَابُواً). فائدة 1 من عقد على إمرأة ولم يسم لها مهراً في صيغة العقد ثم طلقها

قبل الدخول ، فلا مهر لها وإنما تستحق عليه من المتعة الهدية المالية المناسبة فما أحسن هذا الحكم الإلهي ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللّهِ حُكْماً لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ المائدة/٥٠. ٢ – إنما كرّر السياق القرآني كلمة (قَدَره) في الغنى والفقر لبيان أن الغني ينفق بقدر وسعه ولا يكون بخيلاً فينفق أقل من مقداره، وأيضاً حال (الْمُقْتِر) يلاحظ حاله ويعطي ضمن إمكانيته المادية فلا يستدين فيعطي ، ولو لم تكن مكررة لما أفاد هذه الفائدة.

# ٣٧٧ - ﴿ وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَ وَقَدْ فَرَضْتُ مُ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُ مُ إِلاَّ أَنْ يَعْفُونَ أُوْيَعْفُو الَّذِي بِيدِهِ عَقْدَةُ النَّحِيَ النَّكَ مِنَا اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ النَّكَ مِنَا أَنْ مَنْفُوا الْفَضْلَ بَيْكَ كُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾

من طلق زوجته وسمّى لها مهراً في متن العقد ، فينظر إن كان الطلاق بعد الدخول فلها المهر المسمى بالكامل ، وإن كان لم يدخل بها فلها نصف المهر (إلاَّ أَنْ يَعْفُونَ) أي تسمح المطلقة عن طيب نفس (أَوْ يَعْفُو الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكاحِ) وهو الولي على البنت الباكر ، والشرط الأساس لتصرفه إن كان فيه مصلحة لها وعدم الإضرار بها (أو) يعفو الزوج الذي بيده عقد الزواج الشرعي والقانوني فيعطيها المهر كاملاً بجود وكرم منه ، (وَأَنْ تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى) حث على التساهل والتسامح للرجال والنساء فهو من علامات التقوى (وَلا تَنسَوْا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ) إذ لا ينبغي أن يؤدي الطلاق إلى نسيان الفضل بين المؤمنين ، ويؤدي إلى النفور والشحناء والبغضاء والإساءة بين يؤدي الطلاق إلى نسيان الفضل بين المؤمنين ، ويؤدي إلى النفور والشحناء والبعضاء والإساءة بين أمل الزوجين، وتقطع العلائق الإجتماعية والعاطفية ، فإنها من عمل الشيطان ، ثم يذكّر الله بالفضل الذي بينكم، بعدم نسيان المودة والرحمة والإحسان الجميل بين الزوجين (إنَّ الله بَعَمَلُونَ بَصِيرٌ) إن الله أحاط بصره بما يعامل به الأزواج بعضهم بعضاً ترغيباً في الإحسان وترهيباً لأهل المخاشنة والقسوة ، في غرر الحكم: (مَنْ آثَرَ عَلَى نَفْسِهِ، إسْتَحقَ اسْمَ الفَضِيْلَةِ) ، عن النبي لأهل المخاشنة والقسوة ، في غرر الحكم: (مَنْ آثَرَ عَلَى نَفْسِهِ، إسْتَحقَ اسْمَ الفَضِيْلَةِ) ، عن النبي (حَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لأَهْلِهِ، وَأَنَا خَيْرَكُمْ لأَهْلِي).

#### ٢٣٨ – ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسُطَى وَقُومُوا لِلَّهِ فَاتِينَ ﴾

وذكرت الآيات السابقة واللاحقة الشؤون الزوجية ، فقد وقف القرآن الكريم هنا عند الصلاة ليذكّر المسلمين بأهميتها البالغة حيث تقوّي الصلة بالله تعالى ، وتصوغ الإنسان المستقيم ، وهي عمود الدين وقربان كل تقي، عن الإمام علي (ع) (مِيزَانٌ (دَقِيْقٌ) فَمَنْ وَفّى، اسْتَوْفَ!) البحار٢٦٤/٨٤ (حَافِظُوا عَلَى الصَّلُوَاتِ) حفظ الشيء ضبطه والمواظبة عليه وحسن أداؤه ، أقيموا الصلوات الخمس في أوقات فضيلتها في أول وقتها ، والإتيان بما بشرطها وشروطها بالخشوع والخضوع القلبي (والْعَبَادَةُ عَلَى قَدَرِ الْعِلْمِ) بحيث تحقق أهدافها التربوية عالية المضامين وتطهر الروح وتطمئن القلب ، وتنهى عن الفحشاء والمنكر (والصَّلاقِ الْوُسْطَى) ذكرها الله تعالى بالخصوص بعد العموم لأهميتها وتفخيم شأنها ، ووسط الشيء خيره وأعدله ، وأن المحافظة على الوسطى بعد العموم لأهميتها وتفخيم شأنها ، ووسط الشيء خيره وأعدله ، وأن المحافظة على الوسطى

تستلزم المحافظة على طرفيها ، والصلاة مدرسة تربوية أخلاقية عبادية تعمل تخلية ثم تحلية ، تخلية عن العادات السيئة ، والتحلية بالفضائل والمحاسن. عن النبي (ص) : (لاَ يَرَاْلُ الشَّيْطَانُ ذَعِراً مِنَ الْمُؤْمِنِ مَاْ حَافَظَ عَلَى الصَّلَوَاتِ الْحُمْسِ، فَإِذَا ضَيَّعَهُنَّ جَّرًاً عَلَيْهِ فَأَدْحَلُهُ فِي الْعَظَائِمِ (من الدنوب))الكافي٣/٢٦. أُختُلِفَ في الصَّلاقِ الْوُسْطَى: عن الإمام على (ع): (إِنَّهَا صَلاَةُ الْعَصْرِ لأَنَّهَا تَقَعُ بَيْنَ صَلاَقَيُّ النَّهَاْرِ وَصَلاَقَي اللَّيْلِ ، وَإِنَّمَا حُصَّتْ بِاللِّكُو لِأَنَّهَا تَقَعُ فِيْ وَقْتِ إِشْتِعَاٰلِ النَّاسِ فِيْ أَعْمَالِهِمْ) معمع البيان٢/١٦٤. وأفضل الأقوال : إنها إحدى الصلوات الخمس لم يعينها الله وأخفاها في جميع البيان٢/١٦٤. وأفضل الأقوال : إنها إحدى الصلوات الخمس لم يعينها الله وأخفاها في جميع الأسماء ، وأخفى ساعة الإجابة في ساعات الجمعة (وَقُومُوا لِلّهِ وَأَخْفى إسمه الأعظم في جميع الأسماء ، وأخفى ساعة الإجابة في ساعات الجمعة (وَقُومُوا لِللهِ قَانِيْنَ) داعين طائعين. عن الإمام الصادق (ع): (تُشِيْرُ إِلَى الْقُنُوتِ هو الدعاء فِي الصَّلاةِ حَالَ الْقِيَامُ) معمع البيان٢/١٥٥، كمصداق للقنوت وإنما القنوت : دوام الطاعة والاستقامة مع الإخلاص والخشوع والتقرب لله عز وجل. والقرآن يقول عن الوجود ﴿ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ ﴾ الروم/٢٦ ، وتشير الآية إلى أهية إقامة الصلاة جماعة والحرص عليها.

٣٩ - ﴿ فِإِنْ خِفْتُ مُ فَرِجَالاً أَوْ مُ كُبَاناً فَإِذَا أَمِنتُ مُ فَاذْكُمُ وَاللَّهَ كَمَا عَلْمَكُ مُمَا لَمُ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾

رِجَالاً: جُمع راجل وُهو الماشي على رَجله، الرُكْبَان: جمع راكب على ظهور الدواب أو في السيارة أو في الطائرة. المعنى: (فَإِنْ خِفْتُمْ) عدواً أو غيره سيراً على الأقدام (فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَاناً) فصلوا مترجلين (ماشين) أو راكبين (فَإِذَا أَمِنتُمْ) من الخوف (فَاذْكُرُوا اللّه كَمَا عَلَمَكُمْ) أي صلوا صلاة الآمن المطمئن الخاشع على النحو الذي علمكم عليه (مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ). فائدة: ١- الصلاة فريضة مهمة بالغة الأهمية يجب أن تصلى في جميع الظروف ولا تسقط عن المكلف بحال من الأحوال ولو في أصعب الظروف، فإن عجز المكلف عن الإتيان ببعض أفعالها صلى بما يستطيع، فإن تعذرت جميع الأفعال صلى بالنطق والإيماء (بالإشارة) فإن تعذر استحضر صورة الصلاة بقلبه، وصلى كيفما تيسر له إلى القبلة أو غيرها ﴿يُرِيدُ اللّهُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ المَّدَنَ النبي (ص): المُعسَرَ ﴿ اللّهَ الذّ عِنْ النبي (ص): (بُعشْتُ بِالشَّرِيْعَةِ السَّهُلَةِ السَّمْعَا عِن النبي (ص): (بُعشْتُ بِالشَّرِيْعَةِ السَّهُلَةِ السَّمْعَا عِن النبي (ص): (بُعشْتُ بِالشَّرِيْعَةِ السَّهُلَةِ السَّمْعَا عِن النبي (ص): (بُعشْتُ بِالشَّرِيْعَةِ السَّهُلَةِ السَّمْعَاءِ) بحار الأنوار ٢٦/٢٦٢ (وتسمى صلاة الخوف). ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِينِ مِنْ حَرَحِ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ﴿ الحَبْرِينَ عِن النبي (ص): (بُعشْتُ بِالشَّرِيْعَةِ السَّهُلَةِ السَّمْعَاءِ) بحار الأنوار ٢٦/٢٢ (وتسمى صلاة الخوف). ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ إِبْرَاهِيمَ ﴾ الحَبْر الأنوار ٢٦/٢٢ (وتسمى عن النبي (ص): (بُعشْتُ بِالشَّرِيْعَةِ السَّهُلَةِ السَّمْعَاءِ) بحار الأنوار ٢٦/٢٢ (عَلْمَ المُعلَمَ المَالِمُ ١٤ اللّهُ المَالِمِ ٢٠ المَالِمُ المَالِمُ السَّمْعَاءِ عن النبي (ص): (بُعشْتُ بِالشَّرِيْعَةِ السَّهُلَةِ السَّمْ المَالِمُ ١٤ اللهُ المَالِمُ ١٤ اللهُ المُلهَ المُنْعِلَةُ السَّمُ المُنْعِلَةُ المُعْلِمُ المُنْعِلَةُ المُنْعُلِمُ المُنْعِلَةُ المُنْعُلِهُ المُنْعِلِهُ اللهُ المُنْعِلَةُ المُلْعُلُهُ المُنْعِلَةُ المُنْعُلِهُ المُنْعِلَةُ السَّمْ المُنْعِلِهُ المُنْعِلِهُ المُنْعِلِهُ السَّمْ المُنْعِلَةُ المُنْعِلَةُ المُنْعِلِهُ المُنْعِلِهُ المُنْعِلِيْعُ المُنْعِلِهُ المُنْعِلِهُ المُنْعِلِهُ المُنْعِلَةُ المُنْعِلِهُ المُنْعِلِهُ المُنْعِل

٠ ٤ ٢ - ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَقَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَهُونَ أَنْهُواجاً وَصِيَّة كُنْنُواجِهِمْ مَنَاعاً إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجُنَ فَلاجُناحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي مَا فَعَلْنَ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَفْسِهِنَ مِنْ مَعْمُ و فِي وَاللَّهُ عَنْرِينَ حُكِيمٌ ﴾

تطلب الآية من الازواج أن يوصوا بإبقاء زوجاتهم بعد موقم في بيوقم (مَتَاعاً إِلَى الْحُوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ) حولاً (سنة) مع الإنفاق عليهن والكسوة والسكن وعدم إخراجهن من بيوت الأزواج ، فإذا خرجت المرأة أثناء الحول أو بعده فلا إثم على الوصي أو على أولياء الميت فيما فعلته بنفسها

من معروف (فَإِنْ حَرَجْنَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ مِنْ مَعْرُوفٍ) يعني إذا خرجت المرأة من دار زوجها الميت فلها أن تترك الحداد وتتزين وتعد نفسها لمن يخطبها ضمن الحدود الشرعية. عن الإمام الباقر (ع): (هِيَ مَنْسُوئَةٌ نَسَحَتْهَا هُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُ وَعَشُراً اللهِ المِعْرَاتِ اللهُ المِيْرَاثِ) مجمع البيان١٦٩/٢، وقيل: إنّ هذا الحكم غير منسوخ لأن عدم خروج المرأة لمدة سنة حق لا فريضة.

#### ٢٤١ - ﴿ وَللمُ طَلَقَاتِ مَنَاعٌ بِالْمَعْرُ وَفِ حَقّاً عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾

هذه تأكيد للآية (٢٣٦) يستحب على الأزواج أن يمتعن المطلقات بقدر استطاعتهم بتقديم هدية لائقة جبراً لوحشة الفراق وإحساسهن بالوحدة وهذا الاستحباب يعتبره المتقون حقاً واجباً عليهم ، وهذه الهدية تساعد على التقليل من مشاعر الكره والحقد والغضب بين الطرفين. (تَهَاْدُوُاْ تَحَابُوُاْ).

#### ٢٤٢ - ﴿كَذَلِكَ بُيِّينُ اللَّهُ لَكُ مُ آيَّاتِهِ لَعَلَّكُ مُ تَعْقِلُونَ ﴾

تَعْقِلُونَ : تتدبرون ، ذلك البيان الشافي الذي يوجه النفوس نحو المودة والرحمة ، ويبين الله تعالى لكم آياته وأحكامه لتعقلوا ما فيها من حكمة ومصلحة وتعملوا بموجبها ، ويسمّي القرآن إدراك الإنسان الآيات والأحكام والقوانين عقلاً ، كما وتستدل على كثرة الصواب في القول والعمل على كبر العقل و (إِذَا كبرَر الْعَقْلُ نَقَصَتُ الشَّهْوَةُ) وإذا كبرت الشهوة نقص العقل!!. في غرر الحكم (إذا كمل الْعَقْلُ نقصت الشَّهْوَةُ) فائدة : تقرن الأحكام الشرعية بالعلل المفيدة حتى يتحروا الاستفادة من كلِّ عمل أنه مبني على الحكمة والمصلحة لأن دين الله هو دين العقل السليم ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ اللهِيمُ الروم / ٣٠ ، لأنه دين الإنسان السليم ، والعقل السليم في الجسم السليم.

٣٤٣ - ﴿أَلَمْ تَرَالِى الَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دَيَاسِهِمْ وَهُمْ أَلُونٌ حَذَمَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْيَاهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَضْلِ عَلَى النَاس وَكَ عِنْ أَكْثَرَ النَّاس لاَ يَشْكُرُونَ ﴾

(أَلَمُ تَوَ) : ألم تعلم. وعدَّ القرآن العلم الصحيح بمنزلة الرؤية ، والاستفهام للتعجب والاعتبار. من الآيات المتشابحة، وخلاصة القول : إنها تمثيل للاعتبار والموعظة وليست إشارة إلى قصة واقعة حقيقية، وإن الهدف بيان سنة الله في الأمم كيف تحيا وكيف تموت ؟ نلاحظ الآية تطلق مفهوم (الحياة) (ثُمُّ أَحْيَاهُمْ) على حال عموم الأمة التي طابعها العزة والقوة والهيبة والعلم ، وتطلق مفهوم (الموت) (مُوتُوا) على حال عموم الأمة التي طابعها الذلة والتخلف والجهل والاستعباد ، وهذا معهود في السياق القرآني كقوله : ﴿إِسْتَجِيبُوا لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ الأنفال/٢٤ معهود في السياق القرآني كقوله : ﴿إِسْتَجِيبُوا لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ الأنفال/٢٤ والمُوت للأمم بمعناها المعنوي.

المعنى: جرت سنن الله التأريخية في القرآن الكريم تبين (قاعدة عامة): أن الأمة التي تأبي الظلم وتتعلم وتتسابق في الفضائل وتجاهد عن بلادها وتحرص على استقلالها وأخذ حقوقها وتدافع عن حقها المهظوم و (مَاْ ضَاْعَ حَقٌّ وَرَاْءَهُ مُطَالِبٌ) ، تحيا حياة حضارية مهابة طيبة قوية ، بعد أن وحّدوا كلمتهم وتعاونوا على البر والتقوى. (وبالعكس) إن الأمة التي تحب أن تعيش بأية حياة ، ولو كانت حياة ذليلة جبانة مستسلمة خانعة للظلم ، تحيا حياة متخلفة ومهانة مهدورة حقوقها مملوءة بعيوبها سيءٌ مستقبلها ، والناس خوفهم من الذل أوقعهم في ذل أكبر! ، وساعة ذل لا تعادل العمر كله! فقوله تعالى (مُوتُوا) إعتبارياً أي عيشوا بالاستعباد والاضطهاد واحتمال الظلم بسبب جبنكم ، لأن مثل هذا العيش موتّ بطيء معنوي لا أمل فيه ولا حياة ، وقوله (ثُمُّ أَحْيَاهُمْ) فخرجوا من ذل العبودية وعاشوا عيش الحرية العزيزة والإرادة القوية ، وكانوا أباة الضيم بجهادهم ومقاومتهم للأعداء ودفاعهم عن حقهم كقوله تعالى: ﴿ثُمَّ بَعَثْنَاكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ البقرة/٥٦ ،. عن الإمام على (ع) : (أُطْلُبُواْ الْمَوْتَ تُؤْهَبُ لَكُمُ الْحَيَاةُ !) موسوعة الشهادة ٢٨٧/١ في هج البلاغة خطبة ٥٠: (الْمَوْتُ فِيْ حَيَاتِكُمْ مَقْهُورِيْنَ ، وَالْحَيَاةُ فِيْ مَوْتِكُمْ قَاْهِرِيْنَ)، وعن الحسين بن علي (ع): (مَوْتُ فِيْ عِزٍّ خَيْرٌ مِنْ حَيَاْةٍ فِي ذُلٍّ) البحار ١٩٢/٤٤، في غور الحكم: (الْمَغْلُوبُ بِالْحَقِّ غَالِبٌ، وَالْغَالِبُ بِالشرّ مَغْلُوبٌ!) (إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَصْل عَلَى النَّاس) بما جعل في موقهم حياة ناهضة ، وجعل المصائب محيية لإرادتهم في الْمِحَنِ مِنَحٌ مِنَ اللهِ، وَفِيْ الْمَكَارِهِ مِكِاْرِمٌ، وَفِيْ الْمُعَاْنَاةِ هِبَاأَةٌ، وَفِيْ الْبَلاَيَا الْكَرَامَاتُ ، كما جعل الجبن والهلع من ضعف الأمم ، وجعل ضعفها مغرياً للقوى بالاعتداء عليها ، وجعل هذا الاعتداء منبهاً لها إلى اليقظة والنهضة بعد طول السبات! (وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَشْكُرُونَ) أغلب الناس يجهلون هذه السنن فلا يقيمون بحقوقها وشكرها بل هم في غفلة منها ، وهذه السنن لا تحمى المغفلين في غرر الحكم: (احذروا الْغَفْلَةَ فإنها مِنْ فَسَاْدِ الْحِسْ) (لاَ تَغْفُلْ فَلَيْسَ بِمَغْفُولٍ عَنْكَ) (وَمَنْ لاَ يَتَّعِظُ بِالْمَاضِيْنَ كَاْنَ عِبْرَةً لِلْبَاْقِيْنَ) عن الإمام على (ع) (السَّعِيْدُ مَنْ وُعِظَ بِغَيْرِهِ) البحار ١٩٩/١. فائدة: إن (إماتة) الأمة هو إذلالها وفقرها وجهلها وتسليط الطغاة القساة عليها (وإحياءها) يكون بإحياء أبنائها وإزالة الظلم عنها والجهل والفقر وإرجاع كرامتها كالعضو الفاسد الذي يجب أن يبتره الطبيب ليسلم الجسم كله. لن تكن أمة فاسدة وقائدها صالح ، كما لا تكون أمة صالحة وقائدها فاسد، فالحاكم من جنس المحكوم، عن النبي (ص) (كَمَاْ تَكُونُوُاْ يُولِّي عَلَيْكُمْ) كنز العمال خبر١٤٩٧٩، كقوله ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ الرعد/١١.

#### ٤٤٢ - ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيتُ

فرضٌ للجهاد في سبيل الله وعدم التخاذل في الدفاع عن الحق والعزة والكرامة وأن نتحلّى بالشجاعة والقوة ليخشى العدو جانبنا ونكون أعزاء. وهكذا القرآن الكريم يجعل الجهاد والاستشهاد في سبيل الله حصراً ، لا في سبيل سلطة دنيوية ولا تحت راية قومية أو عصبية أو

عشائرية.. إلخ ، بل قاتلوا في سبيل الله وحده لتكون كلمة الله هي العليا وكلمة أعدائه هي السفلى وفي ذلك صلاح الناس في دنياهم وآخرتهم ﴿ وَمَنْ جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللهَ لَغَنِيٌّ عَنْ الْعَالَمِينَ ﴾ العنكبوت/٦ ، (وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ) يسمع قولهم ويعلم ما في قلوبهم ، وفيه تحذير للمؤمنين أن لا يخالفوا لسانهم عن قلوبهم ، ولا قولهم عن فعلهم. عن الإمام الصادق (ع): (الجِهَادُ أَفْضَلُ الأَشْيَاءِ بَعْدَ الْفَرَائِضِ) وسائل الشيعة ١١ص٧.

## ٥٤٠ - ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافاً كَثِيرًا وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَسْطُ وَإِلَّهِ تُرْجَعُونَ ﴾

خطاب الآية في منتهي الفصاحة وأعلى مراتب البلاغة ، يحث على الإنفاق بمعناه العام بأسلوب رفيع مشوّق يجد الفرد لذة في تنفيذه لأنه يدخل إلى المشاعر ويحرك الضمائر بلا استئذان (مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ) ولم يقل (يقرض الناس) لكي يشعر الفقراء بأن الله معهم ، الآية بواقعها أمر وأتى به بصيغة الاستفهام ، لأن ذلك أبلغ في تحريك أحاسيس المؤمنين ، لم يستقرض الله سبحانه على الحقيقة كيف وهو الغنى الحميد ، ولم يستدين ونحن كلنا فقراء إليه سبحانه ، بل أراد أن يرغّب عباده على الإنفاق في سبيله ليبلوهم أيهم أحسن عملاً (قَرْضاً حَسَناً) هو ما يستحسنه المحتاج وكان الإنفاق في موضعه المناسب ضمن حدود الحكمة والمصلحة وليس فيه رياء ولا سمعة، ما كان من الحلال ويبذل عن رضا وطيب نفس بقصد رضا الله ولا تظنوا أن الإنفاق يقلل من أموالكم بل يضاعفها، في غرر الحكم (جُؤدُوا بِمَا يَفْنَى تَعْتَاضُواْ عَنْهُ بِمَا يَبْقَى). وهنا أطلق القرض ليكون كل إنسان بقدره ، حتى التضحية والجود بالنفس أقصى غاية الجود ، هو قرض معنوي مرن وحسن ما دام في سبيل الله (فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافاً كَثِيرةً) كما قال تعالى ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَاهُمْ فِي سَبِيل اللَّهِ كَمَثَل حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ البقرة ٢٦١ ، (وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ) والله يضيق الرزق عن قوم ، ويوسِّع على آخرين ضمن نظام الأسباب والمسببات، في غرر الحكم (لِكُلِّ شَيْءٍ سَبَبٌ) ، قال تعالى : ﴿ وَآتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ سَبَباً ﴾ الكهف ٨٤/ ، (وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ) وعلة القبض والبسط أو السبب في السعة والفقر كقوله ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْا فِي الأَرْضِ ﴾ الشوري/٢٧ ، عن الإمام العسكري (ع): (لا يَشْغَلْكَ رِزْقٌ مَضْمُونٌ عَنْ عَمَلِ مَفْرُوضٍ) البحار ٣٨٤/٧٨ أنفقوا أيها الأغنياء ولا تبخلوا بمال الله على ما يرضي الله ، ﴿ وَمَا أَنفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُكُ سِبًا /٣٩ ، في نهج البلاغة حكم١٣٨: (مَنْ أَيْقَنَ بِالْخُلَفِ جَاْدَ بِالْعَطِيَةِ) ، عن النبي (ص) : (مَنْ إِحْتَاْجَ إِلَيْهِ أَخُؤهُ الْمُسْلِمُ فِي قَرْضِ وَهُوَ يَقْدِرُ عَلَيْهِ فَلَمْ يَفْعَلْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ رِيحْ الْجِنَّةِ) البحار ١٠٨ ١٠٠ عن الإمام الصادق (ع): (مَنْ مَنَعَ حَقًّا للهِ عَزَّ وَجَلَّ أَنْفَقَ فِيْ بَاْطِلِ مِثْلَيْهِ) وسائل الشيعة٦ص٥٠.

٢٤٦ - ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الْمَلَامِنَ بَنِي إِسْرَ إِنِيلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُوا لِنَبِي لَهُمْ ابْعَثُ لَنَا مَلِكَ أَنْفَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَدْ أَخْرِجْنَا مِنْ دِيَامِرِنَا وَأَبْنَاتِنَا فَلَمَا كَنَا لَكَ ثَفَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَدْ أَخْرِجْنَا مِنْ دِيَامِرِنَا وَأَبْنَاتِنَا فَلَمَا كُتُبِ عَلَيْهِمْ الْقِتَالُ وَمَا لَنَا أَلاَ تَفَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَدْ أَخْرِجْنَا مِنْ دِيَامِرِنَا وَأَبْنَاتِنَا فَلَمَا كَنَا لَكُ ثَفَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَدْ أَخْرِجْنَا مِنْ دِيَامِرِنَا وَأَبْنَاتِنَا فَلَمَا كُتُبِ عَلَيْهِمْ الْقِتَالُ وَمَا لَنَا أَلَا مَنَا لَكُ مَا لَكُ اللّهُ عَلِيدً مُ الظَّالِمِينَ ﴾

الْمَلا : الرؤساء والقادة الذين يملؤون العيون عظمة وبهاء ، هَلْ عَسَيْتُمْ : هل يتوقع منكم أن تجبنوا، هذه قصة من قصص القرآن للعبرة والموعظة البليغة. الخلاصة : تشير الآية إلى أن أوضاع بني إسرائيل ساءت بعد موسى (ع) وتعرضوا من جديد لحكم الطغاة عن النبي (ص) (كَمَاْ تَكُوْنُواْ يُوَلَّى عَلَيْكُمْ!)كنز العمال خبر١٤٩٧٩، كان لموسى (ع) بعد موته خلفاء من الأنبياء يقيمون أمر الله في بني إسرائيل ومن هؤلاء الخلفاء نبي ذكره الله ولم يسمه ، في يوم أتاه جماعة وقالوا له : (ابْعَثْ لَنَا مَلِكاً نُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمْ الْقِتَالُ أَلاَّ ثَقَاتِلُوا) فقال لهم نبيهم وقد اختبرهم ، إني أتوقع تخاذلكم إذا كتب عليكم القتال (قَالُوا وَمَا لَنَا أَلاَّ نُقَاتِلَ فِي سَبِيل اللَّهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِنْ دِيَارِنَا وَأَبْنَائِنَا) واستولى على أرضنا وسُبِيَ نسائنا بالقهر ، فأوحى الله إلى نبيه أبي إخترت لكم طالوت ملكاً ، قالواكيف يكون له الملك علينا وهو ليس عريق النسب وفارغ اليد من المال ، فقال النبي إن زعامة الجيش لا تحتاج نسب وإنما تحتاج إلى ﴿بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْم البقرة/٢٤٧ ، وأعطاه مؤهلات الزعامة ، كان طالوت رجلاً ذكياً عالماً مدبراً متين الأعصاب ضخم القامة رجل الحرب والقتال (فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمْ الْقِتَالُ تَوَلُّوا إِلاَّ قَلِيلاً مِنْهُمْ) تخاذلوا وهذا ماكان متوقعاً منهم إلا القليل صمّموا على الجهاد مخلصين فائدة : ١ - إنهم كانوا في الحقيقة فاسدين ذليلين ، ورجوعهم إلى دينهم ونبيهم كان مزيفاً لأنهم عند الحاجة يتخاذلون ويتعللون بالمعاذير الواهية (وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ). ٢- (بَسْطَةً في الْعِلْم وَالْجِسْم) له مؤهلات علمية وعملية ، وله روح قيادية وقدرة بلاغية بحيث تتعادل مؤهلاته القيادية مع مؤهلاته الخطابية والتبليغيةفلا تتغلّب قدرته الخطابية والبلاغية على قدرته القيادية (أو بالعكس) ولا تبرز عنده القدرة القيادية والسيادية وتضعف عنده القدرة العلمية والخطابية ، وهذا التوازن المتعادل والمتبادل بين الموهبتين ضرورة لنجاح المسؤولية ، وهكذا مطالب الإمام المهدي (عج) في فهضته العالمية ودولته الكريمة بدعاء الإفتتاح بقوله (وَبَحْعَلْنَاْ فِيْهَاْ مِنَ الدُّعَاْةِ إِلَى طَاْعَتِكَ، وَالْقَاْدَةِ إِلَى سَبْيلِكَ وَتَرْزُقُنَاْ بِهَاْ كَرَاْمَةَ الدُّنْيَاْ وَالاْخِرَة). ٧٤٧ - ﴿ وَقَالَ لَهُ مُنَبِيُّهُ مِ إِنَا اللَّهُ قَدَبُعَثَ كُمُ مَا الُوتَ مَلِكَ أَقَالُوا أَنْى يَكُونُ لَهُ المُلكُ عَلَيْنَا وَخُنَّ أَعْدُ الْمُلكِمِنِهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَقُينِ الْمَال قَالَ إِنَّ اللَّمَاصْطَفَاهُ عَكَيْكُ مُ وَمَرَادَهُ مُسْطَقَعِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللَّهُ قِيمِ مُلْكُ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسعُ عَلِيدٌ ﴾

أخبرهم نبيهم بأن الله قد اختار فمم طالوت ملكاً وقائداً عسكرياً لخلاصهم من طاغيتهم وشدتهم وذلتهم ، فهو رجل المرحلة ، فاعترض اليهود بأن طالوت ليس من سلالة ملوك إسرائيل ولا يملك ثروتهم بينما إختيار الله الصفات الأهم لهم ، فطالوت رجل كفؤ ويتميز بالقدرات العقلية والقوة

الجسمية التي تؤهلانه لتسلّم الملك والسلطة (قَالُوا أَقَى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا) وهم يعتبرون بيت النبوة وبيت الملك محصوراً في بني إسرائيل وطالوت ليس من هذين البيتين (وَفَحُنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَاهُ مُلْكُهُ مَنْ أَوْلاد الملوك ، وطالوت فقير والنظرة الاستعلائية مدانة على غرار قول الشيطان ﴿أَنَا حَيْرٌ مِنْهُ ﴾ الأعراف/١٢ ، (قَالَ إِنَّ الله اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسُطَةً في الْعِلْمِ وَالجِسْمِ) لأن زعامة الجيوش لا تحتاج إلى النسب والتفاخر بالمال ، بل إلى الشجاعة والكفاءة التي تتناسب مع المرحلة، وكان طالوت أعلم بني إسرائيل وأشجعهم آنذاك (وَالله يُؤْتِي مُلْكَهُ وَإِضَافة الملك إلى الله تعالى يشعر بأن المراد بالملك هنا الملك الحق المشروع الذي تستقيم به الأمور واضافة الملك إلى الله تعالى يشعر بأن المراد بالملك هنا الملك الحق المشروع الذي تستقيم به الأمور الخضارية وتنهض البلاد والعباد في مقابل الملك المأخوذ ظلماً وغصباً. (وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ) واسع الفضل عليم بمن يليق بالرئاسة فهو الرجل المناسب في المكان المناسب ، وليس بالإمكان أبدع مما كان. فائدة : ١ - (إنَّ اللهُ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ) وهذا يعطينا درساً أن لا نغفل عن اكتشاف مواهب الأشخاص المغمورين واستثمارها بعلم لخدمة المجتمع الناهض حضارياً. ٢ - عن الإمام علي (ع) : (آلَةُ السَّدُو سَعَةُ الصَّدُرِ) شرح النهج ١٧٠٤. ٣ - عن الإمام الصادق (ع) : (مَنْ طَلَبَ الرِّنَاسَة بِعَيْرِ حَقٍ، الْعِاسِم السليم السليم.

مَ ٤ ٢ - ﴿ وَقَالَ لَهُ مُنَيَّهُ مُ إِنَّا لَهُ مُلْكِدٍ أَنْ يُأْتِيكُ مُ التَّابُوتُ فِيدِ سَكِينَةٌ مِنْ مَنِّ كُمُ وَيَقِيَةٌ مِنَا تَرَكَ الْمُوسَى وَالْ هَامُونَ تَحْمِلُهُ الْمَارِوكَ لَهُ أَنْمَارِهِكَ لَهُ إِنْ كَانَةً مُكْتِ إِنْ كُنتُ مُ مُؤْمِنِينَ ﴾

بعد الاعتراض على طالوت ببيان كفاءته ، تطلّب الموقف معجزة خارقة تطمئنهم على أن تنصيب طالوت ملكاً عليهم إنما هو من الله (أَنْ يَأْتِيكُمْ التَّابُوتُ) وكانت المعجزة مجيء الملائكة بطريقة غير مألوفة حاملة التابوت : وهو صندوق صغير الذي كان موسى يضع التوراة فيه ، وقد رفعه الله إلى السماء بعد وفاة موسى سخطاً على بني إسرائيل ومعاصيهم (فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ) تسكن إليه نفوسكم وتطمئن قلوبكم ويثبتون ولا يفرون من القتال وكان للتابوت شأن ديني مبارك عظيم (وَيَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَعْمِلُهُ الْمَلائِكَةُ) وفي التابوت بقية من آثار آل موسى وآل هارون وهي عصا موسى وثيابه وعمامة أخيه هارون وبعض الألواح التي كتبت فيها التوراة تحمله الملائكة وهي تنزل من السماء إلى الأرض حتى وضعته بين يدي طالوت والناس ينظرون (إنَّ في الملائكة وهي تنزل من السماء إلى الأرض حتى وضعته بين يدي طالوت والناس ينظرون (إنَّ في غليكم وعنايته بكم إنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ. فائدة : كان بنو إسرائيل أعزة كرماء أقوياء ملتزمين ما دام عليكم وعنايته بكم إنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ. فائدة : كان بنو إسرائيل أعزة كرماء أقوياء ملتزمين ما دام

ذلك الصندوق معهم، ولكن بعد هبوط إلتزامهم الديني وغلبة الأعداء عليهم رفعه الله منهم ، وأصابتهم الذلة بما كسبت أيديهم.

9 ٤ ٢ - ﴿ فَلَمَا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهُ مُّبَلِيكُ مُ بِهَمِ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلْيسَ مِنِي وَمَنْ لَمْ يَطْمَعُهُ فَإِنَّهُ مِنْ اللَّهُ مُبَلِيكُ مُ بِهَمِ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلْيسَ مِنِي وَمَنْ لَمُ مُلاقُو غُرُفَةً بِيدِهِ فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلًا مِنْهُ مُ فَلَمَا جَاوَمَرهُ هُو وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ قَالُوا لا طَاقَةً لَنَا الْيُوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالَ الَّذِينَ يَظْنُونَ أَهُمُ مُلاقُو اللَّهِ كَمُ مِنْ فَنَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِنَةً كَثِيرًا مَا إِذْن اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾

فلما قاد طالوت قومه وسار بهم إلى قتال عدوهم ، فَصَل : إنفصل بهم عن البلد وابتعدوا عنها ، كان قد رأى منهم من ضعف العزائم والهمم ما يحتاج إلى اختبارهم حتى يميز الصابر من الضاجر (قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُمْ بِنَهَرٍ) فأخبرهم أنهم سيلاقون نهراً وعليهم ألا يشربوا منه رغم عطشهم وتعبهم (فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنّى) فمن ارتوى منه فليس مؤهلاً للسير مع جنود الله في مهمتهم الكبرى (وَمَنْ لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي) ومن لم يشرب منه فإنه المؤهل للسير معي، فهو إمتحان عسير لاختبارهم أمام الفتح الكبير (إلا مَنْ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ) فأذن لهم بغرفة واحدة بيده من الماء تذهب بالعطش بلا إرتواء (فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلاً مِنْهُمْ) أطاعت الأمر فلم تشرب أو شربت قليلاً ففازت بكرامة السير مع طالوت الذي انطلق بما لمقابلة جيش العدو الضخم ، وهنا كان الإمتحان العسير الآخر (فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُوَ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ) لما اجتاز النهر مع الذين صبروا على العطش والتعب ورأوا كثرة عدوهم إعتراهم الخوف فقال فريق منهم (قَالُوا لا طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ) لا قدرة لنا على قتال الأعداء مع قائد جيشهم جالوت ملك العمالقة ، فنحن قلة وهم كثرة (قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلاقُو اللَّهِ) قال المؤمنون من إتباع طالوت الصابرون بعزم وثبات وهم على يقين أنهم ملاقو الله بإحدى الحسنيين إما النصر وإما الشهادة في سبيل الله (كُمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ) كم من فئة قليلة تسلحت بالعقيدة والصبر ولها العدة الحربية البسيطة ، فنصرها الله على فئة كثيرة العدد والعدّة خاوية الإيمان وضعيفة الإرادة ، والله لا يُذلُ من ينصره وإن قل عددهم، ولا يُعزّ من خذله وإن كثرت عدتهم وعددهم (وَاللَّهُ مَعَ الصَّابرينَ) فهو ينصرهم على عدوهم وفيه حث على الصبر الجميل المؤدي إلى النصر الجليل ، والثقة بالله عند الشدائد. فائدة : من عوامل النصر : إمتحان الجيش وحُسن تدريبه والإلتزام بالخطة المرسومة وطاعة القائد الكفؤ وعدم مخالفته والاعتماد على النوعية أكثر من الكمية وإعداد القوة التي ترهب عدو الله وعدوكم.

• • • ٧ - ﴿ وَلَمْا بَرَبَهُ وَالِجَالُونَ وَجُنُودِهِ قَالُوا مَرَّبَنَا أَفْرِغْ عَكَيْنَا صَبْراً وَتَبِنَ أَقْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقُومِ الْكَافِرِينَ ﴾ (رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْراً): أفرغ الإناء إخلاؤه.

أَفْرِغْ عَلَيْنَا: صبّ علينا الصبر صبّاً وإخلاؤه من الفشل والضجر والملل والكسل والجهل وخيبة الأمل وكل السلبيات و (صَبْراً) جاء نكرة إشارة إلى طلب كثرة الصبر الذي يكفي للنصر ، وهو إستعارة تشبيهية بلاغية ، أخلو منا الضجر وأفرغ منا الكسل وزيل عنا الجهل ، وصُبَّ علينا الصبر فيملأ كياننا كله ظاهره وباطنه فيلقى في القلب قوةً وقدرةً وبرداً وسلاماً ، وهذه تربية قرآنية نموذجية عامة أن تبدأبالتخلية من الضجر وكل السلبيات ثم التحلية بالصبر وكل الإيجابيات الممكنة ، المعنى: لما برزوا لجالوت وجنوده الأعداء المدربين على الحروب ، وظهروا أمامهم وجهاً لوجه أمام ذلك الجيش الجرار لم يصبهم الخوف وإنما (قَالُوا رَبَّنَا أَفْرغْ عَلَيْنَا صَبْراً) دعوا الله متضرعين إليه بثلاث حاجات مهمة ١- ربنا تصب علينا صبراً يملأ كياننا ويشمل جمعنا ويوحد صفوفنا لنقوى على قتال أعدائنا (وَثَبَّتْ أَقْدَامَنَا). ٢- إرزقنا عوامل الثبات من قوة القلب وإلقاء الرعب في قلوب الأعداء ، وثبات القدم دلالة على كمال القوة والقدرة والرسوخ وعدم التزلزل وقت المقاومة (وَانْصُوْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ). ٣- ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلاًّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ آل عمران/١٢٦ ، أنصرنا وانتصر بنا وأنصرنا نصراً عزيزاً وإفتح لنا فتحاً يسراً وإجعل لنا من لدنك سلطاناً نصيراً وأرزقنا كرامة الدنيا والآخرة ، عندما ينهزم أعداءنا ونكسب حلاوة الظفر بالنصر. وهذه الحاجات الثلاث دليل على تقديم أسباب النصر، في غور الحكم (لِكُلّ شَيْءٍ سَبَبٌ) عن الإمام على (ع) مخاطب ابنه مُجَّد بن الحنفية: (تَزُولُ الجِّبَاْلُ وَلاَ تَزُلْ، عَضَّ عَلَى ناْجِذِكَ (أسنانك)، أَعِر الله جُمْجُمَتَكَ، تِدْ (تُبِّت) فِي اَلْأَرْضِ قَدَمَكَ، إِرْمِ بِبَصَرِكَ أَقْصَى اَلْقَوْمِ، وَ غُضَّ بَصَرَكَ، وَ إِعْلَمْ أَنَّ اَلنَّصْرَ مِنْ عِنْدِ اللهِ سُبْحَانَهُ). فائدة : (رَبَّنَا أَفْرِغْ) الدعاء مع العمل ضروري ، ولكن الدعاء ليس بديلاً عن العمل ، والأدعية الخالصة مستجابة.

١ ٥ ٧ - ﴿ فَهَزَمُوهُ مُ إِذْنِ اللّهِ وَقَتَلَ دَاوُودُ جَالُوتَ وَآتَاهُ اللّهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلّمَهُ مِنَا عُولُولا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُ مُ بَبِعْضِ لَنَاسَ عَلَى الْمَالَمِينَ ﴾
 نَسكَتُ الأَمْنُ صُ وَلَكِنَ اللّهَ ذُو فَضْلُ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾

استجاب الله دعاء قوم طالوت ، وحقق الله لهم النصر على أعدائهم الأقوياء ، مع الفوارق الكبيرة بينهما في العدة والعدد والقدرة والقوة ، مما يدل على ﴿إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوْا وَالَّذِينَ هُمْ بينهما في العدة والعدد والقدرة والقوة ، مما يدل على ﴿إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوْا وَالَّذِينَ هُمْ عُسِنُونَ ﴾ النحل/١٢٨ ، (وَقَتَلَ دَاوُودُ جَالُوتَ) كان داود شاباً من بني إسرائيل وأحد قادة جيش طالوت وكان (جالوت) ملكاً قوياً وقائداً عسكرياً مخيفاً من العمالقة ، وأراد الله ليري البشر أن الشاب الصغير المؤمن الشجاع ، يغلب الملك القائد القوي الجبار العملاق بإذن الله، عندما يهيء الله له أسباب الانتصار ، وإذا أراد الله شيئاً هيء أسبابه ، وصار لداود بقتل عدوه جالوت من الشهرة والسمعة ما ورث به ملك بني إسرائيل وهذا يدل على أنه سبق القوم بمبادرة مميزة جعلته يسبق طالوت القائد العام ويقود القوم بدلاً عنه فلما ظهر لطالوت شجاعة داود زوجه إبنته!

(وَآتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَهُ مِمَّا يَشَاءُ) والحكمة هي النبوة ، ولم يجتمع في بني إسرائيل الملك والنبوة قبله إلاّ له وأنزل عليه الزبور.

(وَعَلَّمَهُ مِمًّا يَشَاءُ) مما يشاء الله تعليمه إيّاه من صنعه الدروع بإلانة الحديد وكان لا يأكل إلاّ من عمل يده ، وعلّمه منطق الطير وتسبيح الجبال وكان صوته حسناً وكان إذا قرأ الزبور تدنو الوحوش حتى يؤخذ بأعناقها ، وتطلبه الطير خاضعة له (وَلَوْلا دَفْعُ اللهِ النّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَفَسَدَتْ الأَرْضُ) تكشف هذه الآية عن سنة من سنن الله التأريخية وحكماً من الأحكام الإجتماعية المهمة ، وتبين الحكمة من مشروعية الجهاد والقتال ضد أعداء الله، الدفع: الرد بقوة ، وهو قانون الصراع التأريخي العام بين الخير والشر واسع الدلالة ، إنه ليس صراع من أجل المغانم وكسب الأمجاد الفردية، إنما هو دفع الفساد كل فساد من أجل الصلاح كل الصلاح في الأرض كل الأرض ، ودفع بعض الناس ببعض ، قانون إنساني يسري مع الفطرة ويحرك كل ذي شعور وإحساس ، من مصاديق قانون الدفع الإجتماعي غلبة المؤمن الصالح على الكافر الفاسد وقد يتحقق بدفع الله العذاب عن الأشرار بسب الأبرار.

عن النبي (ص): (إِنَّ اللهَ يُصْلِحُ بِصَلاحِ الرَّجُلِ الْمُسْلِمِ وَلَدَهُ وَوَلَدَ وَلَدِهِ وَأَهْلَ دِيْرَتِهِ (جيرانه) وَلاَ يَزَالُونَ فِي حِفْظِ اللهِ مَاْ دَاْمَ فِيْهِمْ !) مجمع البيان١٩٣/٢، وقد يتحقق قانون الدفع بتسليط الظالم على الظالم وتضعيف شوكته ليستعد المصلح ويتمكن من قهره ، ويتعمم قانون الدفع بين الناس بمطلق الإرشاد إلى الحق عن طريق النصيحة أو التذكير أو الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر. آية الدفع الإلهى بين الناس فيه دلالة استنباطية على فضيلة الملك وإستلام السلطة للمؤمنين ، ولولاه لما إنتظم أمر العالم ، ولهذا قيل (الدين والملك توأمان) ، ففي قوة أحدهما قوة للآخر ، لأن الدين أساس والملك حارس ، وما لا أساس له فمهدوم وما لا حارس له فضائع. في غور الحكم: (مَنْ جَعَلَ مُلْكَهُ حَاْدِماً لِدِيْنِهِ إِنْقَادَ لَهُ كُلُّ سُلْطَانٍ ، وَمَنْ جَعَلَ دِيْنَهُ خَاْدِماً لِمُلْكِهِ طَمِعَ فِيْهِ كُلُّ إِنْسَاْنٍ) قيل : (نَحْنُ قَوْمٌ سيَاْسَتُنَاْ عِبَاْدَةٌ، وَعِبَاْدَتُنَاْ سِيَاْسَةٌ). وهكذا يكون قانون الدفع عاماً ومستمراً ، وله دفع ظاهر ودفع خفي ، ودفع مباشر وغير مباشر ودفع بالقوة ودفع بالعلم ودفع للفرد ودفع للمجتمع وهكذا عن الإمام على (ع): (لا تَسْتَقِيْمُ الْحَيَاثُةُ إِلاَّ بِقَوِيِّ يُقَاتَلُ بِهِ الْعَدُوُّ، وَتَأْمَنُ بِهِ السُّبُلُ، وَيُؤْخَذُ بِهِ لِلضَّعِيفِ مِنَ الْقَوِيّ) التفسير المبين ص٥٦، وقد يكون قانون الدفع مع الأنبياء (ع) فلا ينقادُ الناسُ لهم بالدليل والبرهان ليؤمنوا ويستقيموا ، فإحتاجوا إلى المجاهدة بالقتال ، ثم أن لهم آجالاً معينة فوجب أن يكون لهم نقباء كنقباء موسى وحواريو عيسى وخلفاء مُجَّد (ص) وأئمة الهدى يمتدون في المجتمعات لإعداد أجيال مؤمنة صالحة مؤهلة تجعل كلمة الله هي العليا وكلمة أعدائه هي السفلي ، وهذا من معاني.

(دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ). وعن النبي (ص) : (لَوْلاَ عِبَادٌ رُكَّعٌ وَأَطْفَالٌ رُضَّعُ وَبَهَائِم رُتَّعٌ، لَصُبَّ عَلَيْكُمْ الْعَذَابُ صَبَّا) مجمع البيان ٢ ص ١٩٣٥، وفيه معنى الدفع. (وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضْلٍ) عظيم عندما قدّر الأشياء وجعل لها مقاديرها اللازمة ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ الله القمر/٤٤، (عَلَى النَّعَالَمِينَ) والله ذو فضل على كل الناس على الكرة الأرضية ، ولكنه يدفع فساد بعضهم ببعض فيخفف الفساد في الأرض سواء يعلمون أو لا يعلمون ، ففضله تعالى يعم العوالم كلها العاقلة وغير العاقلة. هذه القصة من قصص القرآن تكشف عن سنن الله الثابتة في خلقه ﴿فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَعْوِيلاً فَاطِر/٤٤.

فائدة: ١-تتجسد إرادة الله وفضله عبر الأسباب الطبيعية ضمن الواقع العملي كقوله ( دَفْعُ اللهِ النّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ ) وكقوله تعالى ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ وَالتّقْوَى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ ﴾ المائدة / ٢٠ ( وَلَوْلا دَفْعُ اللهِ ... ) ونسب الله تعالى (الدَفْعُ ) إلى نفسه ، لأنه سنة من سنن الله في نظام المجتمع البشري، وعليه بني نظام هذا العالم حتى يرث الله الأرض ومن عليها! وهو المعبر عنه في العصر الحديث (بنظرية تنازع البقاء) وصراع الحضارات الحق مع الباطل لنصرة الحق كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يَشَاءُ اللّهُ لانتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِنْ لِيَبْلُو بَعْضَكُمْ بِبَعْضٍ ﴾ عُدًا؛ ، ﴿ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَاللهِ فَيَمْكُمُ فِيعَ وَصَلُواتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا اسْمُ اللّهِ كَثِيراً ﴾ الحجراء .

٢٥٢ - ﴿ يِثْلُكَ آيَاتُ اللَّهِ تَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَإِنْكَ لَمِنْ الْمُرْسِلِينَ ﴾

تلك القصص العالية المقام (نَتُلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحُقّ) ومعها الحق وفيها دروس وعبر ودستور حياة للعباد بالحق (وَإِنَّكَ لَمِنْ الْمُرْسَلِينَ) نزودك بتجارب البشرية كلها ونورثك يا مُجَّد ميراث المرسلين أجمعين. فائدة: علينا أن نتدبّر بهذه الآيات والقوانين ونتفهمها بدقة ونعمل بها بشكل متوازٍ ولا نتعارض مع قوانينها ولا نصطدم مع نظامها ، لنحيا حياة كريمة طيبة يريدها الله تعالى لنا..

#### الجزء الثالث من القرآن الكريم

٣٥٧ - ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَلَّنَا بَعْضَهُ مُ عَلَى بَعْضِ مِنْهُ مُ مَنْ كَلَّ مَ اللَّهُ وَمَرَفَعَ بَعْضَهُ مُ ذَمَرَ جَاتِ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْ هَمَ الْبَيْنَاتِ وَلَا اللَّهُ مَا افْتَتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُ مُ الْبَيْنَاتُ وَلَكِنْ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُ مُ مَنْ آمَنَ وَمِنْهُ مُ مَنْ وَمُنْهُمُ مَنْ اللَّهُ يَعْمُ مَنْ آمَنَ وَمِنْهُمُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا افْتَتَلُوا وَلَكِنَ اللَّهُ يَعْمُلُ مَا يُمِيدُ ﴾

(تِلْكَ الرُّسُلُ) ذكر الرسل ولم يذكر رسالتهم لكونهما فضيلة مشتركة مفخمة واحدة فالرسول (ص) (كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنُ) (فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ) مع كونهم في سلم الكمال والجمال والجلال في ذاتهم ومكتسباتهم ، وقد سمى الله ما للأنبياء من نعم وميزات تفضيلاً ونسبه إلى نفسه عز وجل وسمّى ما عند الناس من إجتهادات إختلافاً (وَلَكِنْ اخْتَلَفُوا) ونسبه إلى أنفسهم ، باعتبار (وَمَا

بِكُمْ مِنْ نَعْمَة فَمِنْ اللَّهِ) وما بكم من نقائص فمن أنفسكم ، في غور الحكم (ذَرْوَةُ الْغَاْيَاتِ لا ينالها إِلاَّ ذُوهِ التَّهْذِيْبِ وَالْمُجَاْهَدَاْتِ) وهكذا تختلف الدرجات بحسب القدرات والمهمات و (الْهِمَّةُ عَلَى قَدَرِ الْمُهِمَّةِ) (مِنْهُمْ مَنْ كَلَّمَ اللَّهُ) وهو موسى (ع) (وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ) رفعة الدرجات على قدر رفعة النفوس والكفاءات ، فمن الكفاءات ما هو فاضل بذاته كالآيات البينات والتأييد بروح القدس، ومنه ما هو فاضل بغيره كتكليم موسى (ع) ، وقد جمع نبينا كلتا الفضيلتين عن النبي (ص) : (فُضِّلْتُ عَلَى الْأَنْبِيَاْءِ بِسِتٍّ : أُوْتِيْتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ ، وَنُصِرْتُ بِالرُّعْبِ ، وَأُحِلَّتْ لِيَ الْغَنَائِمُ ، وَجُعِلَتْ لِيَ الأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا ، وَأُرْسِلْتُ إِلَى الْخَلْقِ كَافَّةً وَخُتِمَ بِيَ النَّبَيُّونَ) روح البيان١٩٤/٥، (وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ) الآيات المعجزات الباهرات الظاهرات من إحياء الموتى بإذن الله وشفاء المرضى وأنزل معه الإنجيل وغيرها (وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ) قويناه بجبريل للتشريف وبالروح الطاهرة المقدسة (وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ) حيث ابتعد أتباع الأنبياء وأممهم وأقوامهم عن رسالة نبيهم لتحقق مكاسب لنفسهم (مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمْ الْبَيِّنَاتُ) يبين الله منهجه الرسالي ويلقى الحجة الواضحة على الناس، ويترك حرية الاختيار للطاعة والمعصية للإنسان وهو مسؤول عن اختياره حيث لا إنسانية بلا حرية (وَلَكِنْ اخْتَلَفُوا) بغياً بينهم فاختلفت قلوبهم وسيطر شيطانهم وعاشوا النفاق والتلون في الدين ، بسبب خبث السرائر وسوء الضمائر عن الإمام الصادق (ع) (حُبُّ الدُّنْيَاْ رَأْسُ كُلِّ خَطِيْئَةٍ) لبحار ٧٣ص٧، عن النبي (ص): (مَاْ الخْتَلَفَتْ أُمَّةُ بَعْدَ نَبِيِّهَا إِلاَّ ظَهَرَ أَهْلُ بَاْطِلِهَا عَلَىْ أَهْل حَقِّهَا إلا ما شاء الله) شرح النهج ١٨١/٥، (فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ) وعمل بمنهج الأنبياء (وَمِنْهُمْ مَنْ كَفَرَ) بعد وضوح الحجة والدليل دلالة على حرية اختيار الإنسان ، وهو مسؤول عن اختياره (وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلُوا) مشيئة الجبر والقهر أن يلجئهم إلى الإتفاق فلا يتنازعون ولا يقتتلون ولكن الله حكيم يفعل ما فيه المصلحة (وَلَكِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُريدُ) وكل ذلك عن قضاء الله وقدره فهو الفعّال لما يريد وكل ما يريده سبحانه هو الحكمة والمصلحة (فَمَا شَاءَ اللهُ كَانَ، وَمَا لَمْ يَشَأْ لَمْ يَكُنْ) كقوله (وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ) التكوير/٢٩ قضى الله سبحانه أن تكون حرية الإنسان ضمن حدود مشيئة الله وإرادته ومسؤوليته عن أفعاله في حدود قدرته عز وجل وحكمته.

٤ ٥ ٧ – ﴿يَا أَبُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفِقُوا مِنَا مَهَرَأَقْنَاكُمْ مِنْ قَبَلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمُرُ لا نَبِعُ فِيهِ وَلا خُلَّةٌ وَلا شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُهِنَ هُمْ الظَّالِمُونَ﴾

الخطاب للمؤمنين يحثهم نحو الإنفاق بمعناه العام ، كل إنسان ينفق بقدره وإمكانيته ﴿عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴾ البقرة/٢٣٦ ، وكل إنسان ينفق من موقعه بقدره مما عنده ، هذا ينفق من علمه ، والعلم يزكو بالإنفاق، وهذا ينفق من ماله هو رزق الله أودعه عندكم ليختبركم ،

وهذا ينفق في جاهه وهذا ينفق من شجاعته.. ونحوها ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَالأَنفُسِكُمْ ﴾ البقرة/٢٧٢. في غرر الحكم: (لَيْسَ لأَحَدٍ مِنْ دُنْيَاهُ إِلاَّ مَاْ أَنْفَقَهُ عَلَى أُخْرَاهُ)، في نهج البلاغة حكم١٣٨: (مَنْ أَيْقَنَ بِالْخَلَفِ جَاْدَ بِالْعَطِيَةِ) (مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لا بَيْعٌ فِيهِ) إن هذه النفقات المتنوعة ذخيرة لكم عند الله ، في يوم لا بيع فيه ولا بضاعة ولا مال ، والكل تقول : ﴿يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحِيَاتِي ﴾ الفجر/٢٤، (وَلا خُلَّةٌ) والخليل الصديق القريب لمداخلته إياك في شؤون حياتك فكأنها تتخلخل المودة والمحبة ، وتنقطع العلاقات يوم القيامة بين الأخلاء (الأصدقاء) إلا بين المتقين ﴿ الْأَخِلاَّءُ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُقٌ إِلاَّ الْمُتَّقِينَ ﴾ الزخرف/٢٠، (وَلا شَفَاعَةٌ) حتى لا تتكلوا على شفعاء تتوسط لإنقاذكم ، فلا شفاعة يوم القيامة من دون إذن من الله ﴿**وَلا يَشْفَعُونَ إلاّ**ً لِمَنْ ارْتَضَى ﴾ الأنبياء/٢٨ ، في غرر الحكم: (شَافِعْ الْخُلُقَ الْعَمَلَ بِالْحَقِّ وَلُزُوْمِ الصِّدْقِ) (وَالْكَافِرُونَ هُمْ الظَّالِمُونَ) وأيضاً الظالمون هم الكافرون عن النبي (ص) : (مَنْ أَعَاْنَ ظَاْلِمَاً وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ ظَالْمٌ فَقَدْ بَرِئَ مِنَ الإِسْلاَمِ!) كنز العمال خبره١٤٩٥، في غور الحكم: (مَنْ ظَلَمَ عِبَاْدَ اللهِ كَانَ اللهُ خَصْمَهُ دُونَ عِبَادِهِ)، وعن النبي (ص) (مَنْ أَعَاْنَ ظَالِمَاً سَلَّطَهُ اللهُ عَلَيْهِ) كنز العمال خبر ٢٥٩٣، تعبير شديد اللهجة ، عبّر عن التاركين للإنفاق وللزكاة كافرين لأنهم يستعلون على أمر الله ، واستعانوا بنعمه على الكفر والفسوق والعصيان فلم يبقوا للعدل موضعاً ، فلهذا حصر الظلم المطلق بهم! عن النبي (ص): (مَنْ مَنْعَ مَالَةُ مِنَ الأَخْيَارِ إِخْتِيَاراً صَرَفَ اللهُ مَالَةُ إِلَى الأَشْرَارِ إِضْطِرَاراً) البحار ٢٩ ص ١٣١، في هُج البلاغة كتابُ ٣١: (ظُلْمُ الضَّعِيْفِ أَفْحَشِ الظُّلْمِ)، في غور الحكم (مِنْ أَفْحَشِ الظُّلْمِ ظُلْمُ الْكِرَاْمِ). ٥ ٥ ٢ - ﴿ اللَّهُ لا إِلَهُ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومِ لا تَأْخُذُهُ سِيَةٌ وَلا نَوْمُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَمْرُضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيدِيهِمْ وَمَا خَلْفُهُمْ وَلا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إلاَّ بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَمْرُ ضَ وَلا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إلاَّ بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَمْرُ ضَ وَلا يُعْوِدُهُ حِفْظُهُمَا وَهُو

(آية الكرسي) لها فضل كبير لسمو معانيها وسعة دلالاتها، إذ تحوي أسس التصوّر الإسلامي وتنفي التوهمات حول الحقيقة الإلهية ، الجامعة لصفات الكمال والجمال والجلال ، وذات الله تعالى المعبودة باستحقاق دون غيرها. الْقَيُّومُ : مبالغة قيام بالأمر على تمامه ودوامه وتقال للقائم بذاته والمقيم لغيره وبه تقوم كافة المخلوقات ويحفظها ويدبر أمرها ويقدر عليها وأفَمَنْ هُو قَائِمٌ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ الرعد/٣٣ ، سِنَةٌ : نعاس. المعنى العام : (الله) هذا الإسم أعظم الأسماء التسعة والتسعين لأنه دال على الذات والصفات ، والجامع لمعاني سائر الإسماء ، فهو يجمع معاني الألوهية، ولا يستحق الطاعة والعبودية إلا هو سبحانه ، وعبادة غيره باطلة ، وهو الإله الذي يستحق الإلهية وليس لأحد سواه أن يدعيها ، (لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ) نفي كلِّ إله وتثبيت ألوهية الله وحده ، وحدانية الخالق التي هي أساس الإسلام وأصل الدين ، فهناك التوحيد النظري: هو توحيد ذات الله وصفاته وأفعاله، وتوحيد عملي: توحيد السلوك والأفكار والأخلاق، هو توحيد

العبادة والاستعانة وتوحيد الخوف والرجاء ، وتوحيد الحب والكراهية ، وتوحيد التوكل ، توحيد الله النفسى (الاستئناس بالله) ﴿إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ الشعراء/٢٦ .

التوحيد الخالص: هو نفي تأثير كل إله مع تعدد الآلهة فالهوى إله يُعبد من دون الله ﴿أَرَأَيْتَ مَنْ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ ﴾ الفرقان/٤٣ ، ﴿ ذَلِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ ﴾ يونس/٣ ، في غرر الحكم (التوحيد حياة النفس) وتثبيت ألوهية الله وحده على النفس والحياة والأحياء (الْحَيُّ) الحياة له حصراً سبحانه إلاّ ما أفاضه لغيره ، وله جميع معاني الحياة الكاملة التي لا تخضع للموت كقوله (وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيّ الَّذِي لَا يَمُوتُ) الفرقان/٥٨، (ياحيُّ الذي ليسَ كمثلِهِ حيُّ) (الْقَيُّومُ) صفة مبالغة من القيام بالأمر، الذي قام بنفسه واستغنى عن خلقه واستغنى خلقه به، فهو يقوم بحفظهم وتدبير وتقدير أمورهم ، وقيامهم محصور بقيموميته عليهم، وحفظه لهم، نهج البلاغة خطبة١٠٨: (كُلُّ شَيْءٍ خَاْضِعٌ لَهُ ، وَكُلُّ شَيْءٍ قَائِمٌ بِهِ) ، (لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ) لأن النعاس والنوم من صفات المخلوق الضعيف وليس من صفات لذي العظمة والكبرياء (لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ) له الملك والسلطان المطلق على الوجود كله ، ولا أحد يملك مع الله شيئاً إلا ملكه عز وجل وهذا من مصاديق قيموميته (مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ) ذكر بصيغة الاستفهام ومعناه النفي والإنكار أي لا يشفع أحد عنده إلاّ بأمره ، حتى الكلام لا أحد ينطق به غداً ﴿لا يَتَكَلَّمُونَ إِلاًّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَاباً ﴾ النبأ/٣٨ ، (يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهمْ وَمَا خَلْفَهُمْ) وهو محيط بهم ، حاضر معهم موجود عندهم قريب منهم بل أقرب إليهم من حبل الوريد ، ولا يخفى عليه شيء وهو أدرى بمن يستحق الثواب ومن يستحق العقاب فلا مجال إذن للشفاعة ﴿قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً ﴾ الزمر/٤٤ (وَلا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاءَ) والإحاطة بالشيء علما أن يعلمه كما هو على الحقيقة ، وهو الذي يعلم وحده كل شيء علماً شاملاً كاملاً وهو سبحانه يتأذّن فيكشف للعباد (بقدر) عن شيء من علمه ويطلعهم عليه (وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ) الكرسي: كناية تشبيهية بتعبير بلاغي ظاهره أنيق وباطنه عميق ، للدلالة على ملك الله وعلمه وقدرته وعظمته وحكمه ، وإن هذه القدرة القاهرة مهيمنة على السماوات والأرض وما بينهما ﴿ وَاللَّهُ يَكُكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ ﴾ الرعد/٤١، ﴿ وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ ﴾ يوسف/٢١، (وَلا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا) ولا يتعبه ولا يثقل عليه حفظ هذه العوالم لكمال عظمته واقتداره وسعة حكمته في أحكامه (وَهُوَ الْعَلِيُّ) بذاته على جميع مخلوقاته وهو العليُّ بعظمة صفاته وهو العلى في قهر مخلوقاته، وخضعت له الصعاب وذلت له الرقاب (الْعَظِيمُ) الجامع لجميع صفات العظمة والكبرياء والمجد والبهاء، بحيث لا يجهده أمر الخلق فهو سبحانه أعظم مما يوصف وأكبر من أن يقاس ولاتدركه العقول والحواس ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ الشوري/١١. فائدة : آية الكرسي إحتوت معاني

ضخمة يحق أن تكون من أعظم آيات القرآن الكريم كما روي عن النبي (ص) ، ويحق لمن قرأها متدبراً أن يمتلئ قلبه من اليقين ، وأن يكون محفوظاً من الشيطان ، عن النبي (ص) : (مَنْ قَرَأَ آيَةَ الْكُرْسِيْ دُبُرَ كُلَّ صَلاَةٍ مَكْتُوبَةٍ كَاْنَ الْذِيْ يَتَوَلَّى قَبْضَ نَفْسِهِ ذَاْ الْجَلاَلِ وَالْإِكْرَاْم، وَكَاْنَ كَمَنْ قَاْتَلَ مَعَ أَنْبِيَاْءِ اللهِ حَتَّى اِسْتَشْهَدَ) بجمع البيان ١٩٩/٢.

# ٢٥٦ - ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدّينِ قَدْ تَبَيْنَ الرُّاشُدُ مِنْ الغَيِّ فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوَتْقَى لا انفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾

ليس في دين الله القيم إكراه ، والعبد مخيّر فيه بعد إستكمال الحجة ، لأن الدين هو إيمان في القلب واستقامة في الفكر والقول والعمل ، وإن الذي يكره عليه في الشهادتين ليس بدين حقيقة، فهو لم يُسلم وإنما استسلم ، كما أن من أكره على كلمة الكفر ليس بكافر ، الآية تبين كمال الدين الإسلامي، فهو دين العقل والعلم ، ودين الفطرة والحكمة فلكماله وقبول الفطرة له لا يحتاج إلى إكراه عليه ، لأن الإكراه إنما يقع على ما تنفر منه القلوب ، لذلك فمن جاءه هذا الدين المنسجم مع الفطرة ورده ولم يقبله فإنه جاهل معاند (قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنْ الغَيِّ) الرُّشْدُ : من الرشاد والهدى وكل خير مثل الإسلام ، والإيمان والحق ، الغَيّ : مقابل الرشد مثل الضلال ، والباطل ، والفساد. الدين القيم عقيدة هادية للتي هي أقوم ، والعقيدة تخضع للإقناع ولا تخضع للإكراه والإجبار ، فهو دين الحرية والاختيار في حالة بيان الرشد من الغي بوضوح (ولكن إذا حصل العكس) إذا لم يتبين الرشد من الغي ، وهناك شكوك وشبهات حول الدين ، عندئذٍ يصير موجباً للبيان وضرورة التربية والتعليم وطرح الحجة والبرهان ، حتى لو حصل إلقاء الحجة مع الإكراه ، ومع الفرض والوجوب، عن النبي (ص) (طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلّ مُسْلِم وَمُسْلِمَةٍ) البحار ١٧٧/١، وأصبح الجهاد قائماً إلى يوم القيامة ، سواء كان جهاد النفس أو جهاد العدو وكذلك فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر قائمة ، والغاية إلقاء الحجة الإلهية على الناس بوضوح وباستمرار ، قال تعالى ﴿رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلاْ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ النساء/١٦٥ ، وقال تعالى ﴿فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾ النحل/٣٥. (فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ) الطاغوت معنى عام لكل طغيان وتجاوز الحدود المعقولة ، وهو كل ما عبد من دون الله مما هو مذموم في نفسه مثل زعامة أو مال أو منصب أو إمرأة أو كبرياء أو إعتداء.. إلخ، والكفر به هو الإعراض عنه وعدم عبادته ومقاومته عما كان سبباً للطغيان.

(وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ) إِيمَاناً علمياً يقينياً لا يعتريه الشك والشبهات ، والإيمان بالله يستلزم التمسك بمنهجه بصدق ، وقدم الكفر بالطاغوت على الإيمان بالله ليعتمد القرآن في تربيته المميزة للإنسان على (قاعدة التخلية ثم التحلية) بمعنى التخلية من السلبيات ثم التحلية بالإيجابيات ، فلا يمكن أن تؤثر

الإيجابيات في نفس الإنسان وهناك كم كبير من السلبيات والمنغصات تعيق السير في الطريق فلا بد من التحلّص من السلبيات بالتدريج لتنطلق الإيجابيات فتستقر وتؤثر في داخل النفس بلا منغصات فمنهج القرآن التربوي كقوله ﴿لا إِلهَ إِلاَ اللهُ عُدُا ١٩ ، نفي كلِّ إله وتثبيت الوهية الله وحده وقوله ﴿لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرّجُسَ أَهُلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ الأحزاب ٣٣ ، قام بإذهاب الرجس عن أهل البيت (ع) أولاً ثم يطهركم تطهيراً كاملاً فقام بالتخلية ثم التحلية.. وهكذا. في غرر الحكم: (ذَرْوَةُ الْغُنْوَتِ لاَ يَنَاهُنُا إِلاَّ ذَوْوُ التَّهْذِيْبِ وَالْمُجَاهَدَاْتِ) (فَقَدُ اسْتَمْسَكَ بِالْغُرُوةِ الْمُؤْفِقُ السَّمُسَكَ بِالْغُرُوقِ اللَّهْرِيْكِ وَالْمُجَاهَدَاْتِ) (فَقَدُ اسْتَمْسَكَ بِالْغُرُوقِ اللَّهْرِيْكِ وَالْمُجَاهَدَاتِ) (فَقَدُ اسْتَمْسَكَ بِالْغُرُوقِ اللَّهُرِيْقِ وَالْمُجَاهِدَةُ وَلِي اللهُ بعد اللهُ واستعارة لطيفة ، وهو تشبيه المعقول بالمحسوس ، شبّه من يسلك منهج الله بالله بعد الكفر بالطاغوت ، يؤدي إلى إستقرار نفس المؤمن وإطمئنان قلبه واستقامة فكره وسلوكه ، وعدم تأثير الأوهام والشبهات فيها ، وهو التمسك والاعتصام (بِالْغُرُوقِ الْوُثْقَى) وعقد لنفسه من الدين عقداً قوياً محكماً وثيقاً لا تحله شبهة (لا انفِصام أم أم) لا انقطاع لها بمعني كما لا ينقطع أمر من تمسك بالإيمان، والذي تمسك بعروة الدين القيّم الصحيح فإنه يمضي على هدى من ربه فلا ينحرف ولا يضل ولا تتفرق به السبل فمثله مثل المسك بعروة الحبل الحكم المأمون الانقطاع لدى حمل جسم كبير ثقيل الوزن (وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ) الممسك بعروة الحبل الحكم المأمون الانقطاع لدى حمل جسم كبير ثقيل الوزن (وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ) والله سميع لكل شيء لأنه قريب من كل شيء ، وعليم بكل شيء لأنه غيه هدى.

٧٥٧ - ﴿اللَّهُ وَلِيُّ الذَّيْنِ آمَنُوا يُخْرِجُهُ مْ مِنْ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أُوْلِيَا وُهُ مُ الطَّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُ مْ مِنْ النُّورِ إِلَى النورِ إِلَى النَّالَ اللَّهُ وَلِيَا وُهُ مُ الطَّلْمَاتِ أَوْلِيَا وُهُ مُ الطَّلْمَاتِ أَوْلِيَا وَهُ مُ اللَّهُ مِنْ النَّارِ مُ مُ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ الظُّلُمَاتِ أَوْلِيَا وَاللَّهُ مَا النَّامِ هُ مُ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

الوَلِيُّ: معناه واسع الدلالة منه: الناصر والمعين والمرشد والهادي والمؤيد والمحب... إن المؤمنين لا يتخذون ولياً غير الله ، ولا يجعلون سلطاناً عليهم غير الله ، منه سبحانه يستمدون العون ، لأنه مجهم ومعزهم ومتولي أمورهم ولا يفارقهم ولا يفارقونه ، فهو سبحانه معهم بمقدار ما هم معه كقوله ووَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ الحديد/؛ ، فهو تعالى ولي المؤمنين عندما ثبت في علم الله أخم مؤمنون صادقون يستعينون بالله ويعتمدون عليه وإيماغم به وعلمهم منه وعملهم إليه وفي سبيله وخدمة عباده وهو الذي أخرجهم من ظلمات الجاهلية إلى نور الهدى والرشاد بفضله سبحانه وتعالى. (يُخْرِجُهُمْ مِنْ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ) (الظلمات) جاءت بالجمع (والنور) جاء بالمفرد ، وهذا تسهيل للمؤمنين وتدبير في منهجهم الإلهي إنه حق واحد ونور واحد يهدي إلى سبيل واحد هو سبيل الله ، وأما الظلمات فأنواعٌ شتى لا حصر لها ، ظلمات مادية ومعنوية ، ظلمات نفسية وعقائدية وأنواع الشبهات والخرافات والغلو والخلافات.. وما أن يترك الإنسان نور الله الواحد وكل حد الموحّد المتحد الذي لا يتعدد ، فتراه يدخل بسرعة في ظلمات متعددة الأصناف ، وكل

صنف هو ظلمات بذاته، ويسمى الانحراف عن الإسلام ظلمات لأنها ضلالات متنوعة لالتباس طريقها ، ويسمى الإسلام نوراً لهدايته لخير وسلامة الدنيا والآخرة ، والله سبحانه أنقذ أهل الإيمان من أنواع الظلمات التي تحيط بهم التي تنعّص معيشتهم وهداهم برغبتهم إلى نور الإيمان والإيقان ، نور يرى حقيقة الدين أنه هو الحياة لأنه لا حياة مطمئنة إلا بدين الله القويم.

(وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيَاوُهُمْ الطَّاعُوتُ) والذين كفروا تركوا ولاية الله فتلقفتهم ولاية الشياطين من الجن والإنس وسائر المضلين وقادة الشر ، وهكذا الذي لا يليق به الحق يليق به الباطل، والذي يرفض حلاوة الهداية فتستقبله سبل الضلال وأنواع الغواية (يُغْرِجُونَهُمْ) بالوسواس والإغواء (مِنْ النُّورِ) الإيمان الفطري النقي الشفاف (إلى الظُّلُمَاتِ) الجهل والجهل المركب والإعجاب بالنفس وظلمات الشكوك والشهوات ، تواجهه فنون الظلمات وأنواع البدع (أُولئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيها خَالِدُونَ) لا يليق بأهل الظلمات الذين لم يبق لنور الحق مكان في نفوسهم إلاّ تلك النار التي وقودها الناس والحجارة. في دعاء كميل : (أَقْسَمْتَ أَنْ تُمُلاَها مِنَ الْكَافِرِينَ مِنَ الجُنَّةِ وَالنَّاسِ وَالْجَارِدُ.

٨٥٧ – ﴿ أَلَـدُ تَرَإِى الَّذِي حَاجَ إِبرَ هِيدَ فِي رَبِهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيدُ مُرَبِي الَّذِي يُعْنِي وَيُّسِتُ قَالَ أَنْهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيدَ مُنْ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيدَ مُنْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللْمُلْكِ اللَّهُ اللْمُلْكِلِي اللْمُلْكِلْمُ اللْمُلْكِ اللْمُلْكِلِي الللْمُلْكِلْمُ اللْمُلْكِلْمُ اللْمُلْكِلْمُ اللْمُلْكِلْمُ اللْمُلْكِلْمُ اللْمُلْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللْمُلْكِلْمُ اللْمُلْكِلْمُ اللْمُلْكِلَالْمُلْكُولُ الللْمُلِمُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُولُولُولُولُولُولُول

الاستفهام للتعجب والإنكار ، بعد أن بين سبحانه أن المؤمن يتخذ الله ولياً وناصراً ومعيناً له ، والكافر يتخذ الطغيان ولياً وناصراً ومعيناً له ، قصّ على نبيه (ص) قصة إبراهيم (ع) ومحاججته للطاغية النمرود وهو من (أفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر) عن النبي (ص) كنز العمال خبر ١٣٥٨ ١٤ حَاجٌ : مقابلة الحجة بالحجة ، فهو جدال بعلم بالتي هي أحسن ، فَبُهِتَ : دهش وأخرس متحيراً مبهوتاً ذُهل عن رد الجواب (أَنْ آتَاهُ اللهُ الْمُلْكَ) تذرع النمرود أن الله قد آتاه الملك، فبدّل نعمة الله كفراً ، لم يذكر إسمه دلالة على إنكار شخصه وخسة نفسه وأمره (إذْ قَالَ الملك، فبدّل نعمة الله كفراً ، لم يذكر إسمه دلالة على إنكار شخصه وخسة نفسه وأمره (إذْ قَالَ وعيت (قَالَ أَنَا أُخيِي وَكُيتُ) سأل الطاغية إبراهيم من ربك ؟ قال إبراهيم (ع) ربي الذي يحي وعيت (قَالَ أَنَا أُخيِي وَأُمِيتُ) قال الطاغية وأنا كذلك أحيي وأميت ، ثم أمر بإحضار رجلين من السجن فقتل أحدهما يعني استطاع ان يميت وأطلق الآخر يعني أنه استطاع أن يحيي ، إنه حفظ له حياته التي وهبها الله له ولكنه لم يهبه الحياة ! ، فالتبس الأمر على الحضور ، ووجد إبراهيم أنه لو بين وجه المغالطة وتلبيس الأمر ليدخل في جدال عقيم ، فسلك طريقاً آخر لا يستطيع أن يغالطه فيه (قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ الله يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنْ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنْ الْمَعْرِبِ) وهكذا البرهان فيه لو ينهى الجدال وينتصر الدليل.

(فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ) إن الله لا يهدي من أعرض عن الهداية وإتبع الغواية وأصر على الضلال وظلم نفسه ، فائدة : هذه الآية في آداب الحوار والنقاش والجدال والجدال مذموم وممدوح ، والجدال المذموم : هو الجدال العقيم الذي يدور في دائرة مفرغة لا يصل إلى نتيجة محمودة ، ونتيجته النزاعات والبغض والكراهية فهو يضر ولا ينفع ، لأنه جدال بلا علم ﴿وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ عَافِر /ه .

وجدال حسن ممدوح: ﴿وَجَادِفْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ النحل/١٢٥، وهو جدال علمي مبني على الدليل والبرهان، والدليل سيد الموقف ﴿قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ البقرة/١١١، فهو جدالٌ يجب ولا ينفر، ويقرِّبُ ولا يبعد، ويعلم ولا يجهّل، فهو يُقدّمُ أسلوب البحث على مادة البحث، يبدأ من حيث يحب، ثم ينتهي من حيث تحب لأنه مبني على الحكمة والموعظة الحسنة، وليس الجدال صراع ومغالبة وتحدي للآخر، وإنما بيان الفكرة الصحيحة لمن سبق معرفتها بلا الشتاه.

9 > ٧ - ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى فَرْ يَهْ وَهِي خَاوِيةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَى يُعْنِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْقِهَا فَأَمَاتُهُ اللَّهُ مِأْنَهُ عَامِ ثُمَّ مَعَتْهُ قَالَ اللَّهُ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنِي عُنِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْقِهَا فَأَمَاتُهُ اللَّهُ مَا مُعْنَ يَوْمِ قَالَ بَلْ لَبِثْتَ عَامِ فَانظُنْ إِلَى طَعَامِكَ وَسَرَ إِلَّكَ لَمْ يَسَنَّهُ وَانظُنْ إِلَى حِمَامِكَ وَلَيْجُعَلَكَ آيَةً لِللَّاسِ وَانظُنْ إِلَى الْمُعَامِدِ كَيْفَ نُنسِنَهُما ثُمَّ اللَّهُ عَلَى كُنُ اللَّهُ عَلَى كُلْ اللَّهُ عَلَى كُلُو اللَّهُ عَلَى كُلُهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلُهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْعَلْ إِلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عُلُولُولُ اللَّهُ عَلَى عُلِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَالَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

هذه مرتبة متقدمة في الهداية عبر المشاهدة. إن شئت فأنظر إلى قصة الذي مرّ على قرية وهو (عزير) ذلك الرجل الصالح فوجدها خالية من الناس (حَاوِيةٌ) متهدمة سقطت سقوفها وجدرانها ، فيقف معتبراً متسائلاً (قَالَ أَنَّ يُحْيِي هَذِهِ الله بَعْدَ مَوْقِاً) كيف يعمّر الله هذه القرية بعد خرابها وموت أهلها ؟ وكيف ينهض أهلها حضارياً لإعادة التقدم فيها ؟ فيأتي الجواب عملياً وسريعاً (فَأَمَاتَهُ الله مِائَة عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ) بقبض روحه وإبقائه على هذه الحال ميتاً مائة عام ثم ردَّ روحه إليه (قَالَ كَمْ لَبِثْتَ) كم مكت ميتاً يا عزير ؟ (قَالَ لَبِثْتُ يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ) إنه لم يشعر بطول المدة وكأنه نام وأفاق، لأن الله أماته في أول النهار وأحياه بعد مائة سنة في آخر النهار ولكن الله يخبره (قَالَ بَلْ لَبِثْتَ مِائَةَ عَامٍ فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ) لم يتعفن ولم يتغير (وَانظُرُ إِلَى حَمَارِكَ) وقد صار عظاماً رميمة تدل على طول مدة المكث ، بينما حال الطعام والشراب سلين ، ثما يدل على إمكان حفظ الطعام والشراب بوسائل حديثة حيث تبقى طوال هذه المدة على حالة واحدة (وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ) وليجعله آية وعلامة على وجود البعث والنشور.

(وَانظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُهَا ثُمُّ نَكْسُوهَا خُماً) نُنشِزُهَا ننميها ونحييها ونردها إلى أماكنها من الجسد ونركب بعضها على بعض ثم نكسوها لحماً حتى يدل أن المعاد إلى يوم القيامة هو معاد جسماني (فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ) فلما رأى الآيات الباهرات في إحياء الميت بعينه كقوله ﴿كَمَا بَدَأَكُمْ

تَعُودُونَ ﴾ الأعراف/٢٦ ، (قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) وأن إرادته تعالى هي عين قدرته على الفعل والإيجاد ، أما إرادتنا نحن البشر محدودة مقيدة فلا بد لها من قدرة معها وأدوات تدعمها.

فائدة: (وَانظُرْ إِلَى حِمَارِكَ) أنظُرْ كيف صارت عظام الحمار الصلبة رميماً مع بقاء طعامك وشرابك سالمين من الخراب ؟ إنها قدرة الله تعالى. وهذا أبلغ في المعجزة ، لأن الجو واحد ، فلو كان هو المؤثر لأسرع التلف إلى الطعام والشراب قبل أن يسرع إلى الحمار ، إنه من أصدق الدلائل على وجود البعث والنشور وأن الله على كل شيء قدير ﴿كُمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ الأنبياء/٤٠ ، نستفيد من هذه القصة ينبغي على الإنسان أن لا ينكر ما يعجز عقله عن إدراكه، ولا ينفى بسرعة إذا خالفت قناعاته.

• ٢٦ - ﴿ وَإِذْقَالَ إِمْرَاهِيدُمُرَبَ أَمْرِنِي كَيْفَ تُحْيِ الْمُؤْتَى قَالَ أُولَدُ تُؤْمِنْ قَالَ بَكَى وَلَكِنْ لِيَطْمَنِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَمْرَ بَعَتَّيْنُ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إَلَيْكَ ثُمَّا جُعَلْ عَلَى كُنْ جَبِّلِ مِنْ فَنَ جُنْ الْمُدَادُ عُنُنَ يُأْتِينَكَ سَعْياً وَاعْلَدُ أَنَا اللَّهَ عَرْبِنُ حَكِيدٌ ﴾

هذه القصة الثالثة على الدليل الحسي على ظاهرة إعادة الحياة بعد الموت. سأل إبراهيم (ع) عن كيفية الإحياء لا عن أصل الإحياء ، وسأل عن البيان بالمشاهدة لا بالاستدلال ، والسؤال في الآية ليس عن كيفية قبول الأجزاء المادية الحياة بل عن كيفية إفاضة الله الحياة على الأموات. آمن إبراهيم (ع) بأن الله يحي الموتى إيماناً يقينياً لا ريب فيه ، ولكنه أحبّ أن يشاهد ذلك بعينه ، لقد استجاب الله لهذا الحب في قلب إبراهيم ومنحه هذه التجربة الفريدة المباشرة بلا وساطة (قالَ أَوْلُمْ تُومِنْ) أولم تصدق بقدرتي على الإحياء ؟ وهو العلم بيقينه (قالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي) قال نعم أؤمن ولكن الإنسان يتأثر بمحسوساته أكثر من تأثره بمعقولاته ، وقد عمل الإسلام كثيراً على تقريب المفاهيم الغيبية المعقولة إلى مستوى حس الإنسان مباشرة عن الإمام الحسن (ع) : (أَسْلَمُ الله المعنى من طَهُرَ مِنَ الشُّبُهَاتِ) البحار ١٠٩/٧ ، ا في غور الحكم (لايصدر من القلب السليم إلاّ المعنى المستقيم).

(لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي) ليستقر قلبي ويسكن بالمعاينة عندئذ ارتفع بدرجات الإيمان من مستوى (علم اليقين) إلى مستوى (عين اليقين) الأصل إلى درجة قصوى (حق اليقين) المرتبة الأولى (علم اليقين) كعلمك بأن في هذا الوادي ماء ، (المرتبة الثانية) (عين اليقين) كرؤية الوادي بالعين الجردة، المرتبة الثالثة (حق اليقين) كالشرب منه مباشرة ، كلاً لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ ، لَتَرَوْنَ الجُحِيمَ، ثُمُّ لَتَرَوْنَهَا عَيْنَ الْيقينِ التكاثر/٥-٧ ، ﴿إِنَّ هَذَا فَقُ حَقُّ الْيَقِينِ ﴾ الواقعة/٥٥ ، في غرر الحكم: (لَوْ كُشِفَ لِيَ الْغِطَاءُ مَا إِزْدَدْتُ يَقِينًا !) ومن يؤمن بالله يزدد هدى ويقيناً وغاية الإيمان اليقين كما ان غاية الدين الإيمان كقوله ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا اليقين كما ان غاية الدين الإيمان كقوله ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا

إيماناً مَعَ إِيمَا فِيمْ الفتح الله المحلو الله المحلو المؤرد الطّير فَصُرْهُنّ إلَيْكَ ثُمّ الجُعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنّ جُزْءاً) اختار أربعة من الطير بلا تعيين (فَصُرْهُنّ) أي قربهن وميلهن إليك وأن يذبحن وتقطع أجسادهن وتفرق أجزاءهن على الجبال المحيطة (ثُمّ الْمُعُهُنّ يَأْتِينَكَ سَعْياً) نادهن وكأنهن أحياء فاهمات يأتينك مسرعات ، فتجتمع أجزاؤهن مرة أخرى وتعود الروح للأجساد وترجع إليهن الحياة بطريقة إعجازية ، وهذا يدل أن المعاد إلى يوم القيامة هو معاد جسماني (وَاعْلَمْ أَنَّ الله عَزِيزٌ حَكِيمٌ) يشاهد إبراهيم عملية المعاد الجسماني أمامه ، ويعلم عين اليقين أن الله بقدرته وحكمته حصل كل ذلك ، وهكذا يحصل في يوم القيامة.

فائدة: ١- سؤالُ إبراهيم (ع) ما يشعر بالشك ، لأن الإنسان يطمح في مزيد العلم والرغبة في الوقوف على الوقوف على الوقوف على أسرار المخلوقات ، وأكمل الناس عقلاً وعلماً أشدهم رغبة في طلب الوقوف على المجهولات ، وهكذا نحن نستعمل الأجهزة المتنوعة الألكترونية كالخلوي ولا نعرف أسرارها ونحب أن نعرفها. وهذه وظيفة العلم والعلماء البحث عن أسرار الكون وإكتشاف أنظمته المجهولة. ٢- كان إبراهيم ينشد اطمئنان قلبه إلى رؤية قدرة الله تعمل في إحياء الموتى وانكشاف الحجب للأسرار أمامه أوكذلك نُري إبْرَاهِيمَ مَلكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَلِيكُونَ مِنْ الْمُوقِنِينَ المُنعام ٥٠٠.

٢٦١ - ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُواَلُهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَا ِ اللَّهِ فِي كُلِّ سَنْبَاءُ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمٌ ﴾

حث القرآن الكريم على معانٍ ثلاثة : الدعوة إلى الله والجهاد والإنفاق في سبيل الله ، وآيات الإنفاق متعددة منها ما تعد الذين ينفقون في سبيل الله بالتعويض سبعمائة ضعف أو تزيد ، ومنها النهي عن إتباع الصدقة بالمن والأذى، ومنها أن يكون البذل خالصاً لوجه الله. وفي هذه الآية الكريمة ضرب الله مثلاً (والأَمْثَالُ تُضْرَبُ لِلإعْتِبَارِ) في حبة واحدة (كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِل وَفِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةٌ حَبَّةٍ) فتكون سبعمائة حبة وهي قابلة للزيادة أيضاً (وَالله يُضاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ) مضاعفة عددية غير محدودة إلى ما شاء الله ، من فضله على المنفق وحسب نيته من إخلاصه وصدقه ومقدار بذله هل يتناسب مع مقدار غناه ، فمن قضى دين مؤمن معوز استدانه من أجل قوت عياله المؤمنين خير ألف مرة نمن يوسّع على مؤمن غير محتاج وإنما للترفيه ، وفي الآية دلالة : إلى أن المال إذا أنفق في محله لخدمة الفرد أو المجتمع عاد نفعه وأجره على المنفق من حيث يحتسب ومن حيث لا يحتسب بمقدار ما قدَّم من خدمة صالحة (وَالله وَاسِعٌ) الرحمة والمقدرة (عَلِيمٌ) بمن يضاعف له أضعافاً مضاعفة. فائدة : (في سَبِيلِ الله) في الوجوه التي تنفع الناس وتقدم المجتمع وسائل التقدم فيها واستثمار الطاقات التي تقوم بما المصالح العامة نلاحظها صاحبة القوة والقدرة والمعبة المعالح التقدم فيها واستثمار الطاقات التي تقوم بما المصالح العامة نلاحظها أمة متخلفة تطمع بما والهيبة ، بعكس الأمم التي ضعفت وذلت بإهمال الإنفاق عليها نلاحظها أمة متخلفة تطمع بما

الدول المستكبرة وينفر منها أهلها. ويهدف القرآن الكريم أن يصوغ الإنسان الذي لا يعيش لذاته ولذّاته فحسب وإنما يعيش هموم الأمة التي هو ينتسب إليها فتكون هي همومه وإهتمامه ، فيكون حجم الثواب بمقدار حجم النتائج النافعة عن النبي (ص) : (الإسلامُ يَسْبُكُ الرِّجَالَ كَمَا تَسْبُكُ النَّارُ حَجم الثواب بمقدار حجم النتائج النافعة عن النبي (ص) : (الإسلامُ يَسْبُكُ الرِّجَالَ كَمَا تَسْبُكُ النَّارُ حَبَثَ الْحَدِيْدِ وَالذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ) كنز العمال ٧٨/١، وفي الآية ترغيب في الإنفاق على سعة معناه فلا يخسر المنفق لصالح المجتمع شيئاً، في نهج البلاغة حكم ١٣٨ (مَنْ أَيْقَنَ بِالْخُلَفِ جَادَ بِالْعَطِيَةِ) ﴿ وَمَا أَنفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ سِئاً ٣٩ ، في غرر الحكم: (إِنَّكُمْ إِلَى إِنْفَاقِ مَا إِكْتَسَبْتُمْ أَحْوَجَ مِنْكُمْ إِلَى إِنْفَاقِ مَا إِكْتَسَبْتُمْ أَحْوَجَ مِنْكُمْ إِلَى إِنْفَاقِ مَا يَحْمَعُونَ)

٢٦٢ - ﴿ الَّذِينَ يُتِفِقُونَ أَمُواَلُهُ مْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَ يَتْبِعُونَ مَا أَنْقُوا مَنَا وَلا أَذَى لَهُ مُ أَجْرُهُ مُ عُنِدَ مَرَّبِهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ

(في سَبِيلِ اللهِ) في سبيل منافع الناس وتقدم المجتمع حضارياً بما يرضي الله (ثُمُّ لا يُتْبِعُونَ مَا أَنفَقُوا مَناً وَلا أَذَى) الإنفاق والبذل الذي يجه الله ويضاعفه أضعافاً مضاعفة هو الذي يتجه لرضا الله وتقدم الأفراد والمجتمع وسد حوائج الفقراء والمساكين ، لا من أجل الشهرة والرياء وحب الجاه والسمعة.. ولا يجوز أيضاً أن يتبع المنفق بمنة وأذى لأن المنَّ والأذى يتعارضان مع رضا الله تعالى ، والمنة : ذكر ما ينقص المعروف ويُعكِّر النفوس ، والأذى : الضرر المؤذي بالقول أو بالفعل ، في العاجل أو الآجل ، بأن يقول لمن أعطاه : ألم أعطك ، ألم أساعدك وفيه شيء من التوبيخ ، فإن غاية الإنفاق تطهير الروح من البخل بينما تعمل المنَّة على تدنيس الروح وتلويثها (لَهُمُ أَجُرُهُمْ عِنْدَ وَجِمْ) لهم أجرهم على إطلاق معناه ، عند ربعم ، هذه العندية عند رب كريم رحيم له دلالاته ، إذا أعطى أدهش وإذا أخذ فتّش (وَلا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ) لا يتوقعون الضرر مما يكون في مستقبل حياتهم (وَلا هُمْ يَخْرَنُونَ) لا يصيبهم الغم والهم الذي يغلظ على النفوس وينعِّص عليهم حاضرهم ، في دنياهم وآخرتهم. عن النبي (ص) : (إنَّ الله لا يَنظُرُ إلى الْمَنَّانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ نَظَرَةَ لُطْفٍ) تفسير دنياهم وآخرتهم. عن النبي (ص) : (إنَّ الله لا يَنظُرُ إلى الْمَنَّانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ نَظَرَةَ لُطْفٍ) تفسير

# ٢٦٣ - ﴿ قَوْلُ مَعْمُ وَنُ وَمَغْفِرَ أَهُ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ بِيَبَعُهَا أَذًى وَاللَّهُ غَنِي مُحلِب مُ

الْقَوْلُ الْمَعْرُوفُ : الكلام الحسن والرد الجميل الذي تحبه القلوب ولا تنكره النفوس والعادات كقولك رزقك الله، (وَمَعْفِرَةٌ) : مسامحة مع السائل وتحمُّل سؤاله وإلحاحه والصبر على حاجته سواء قضيتها أم لا. والمعنى : ان يتسامح المسؤول مع السائل إذا ألح بالسؤال (ولو صدق السائل لملك المسؤول) (حَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى) والمقصود من الآية الكريمة هو إنّ مقابلة السائل بكلمة طيبة والدعاء له بالخير والصبر عليه أفضل عند الله من العطاء مع الإيذاء بسوء التعامل (وَاللّهُ غَنيٌّ حَلِيمٌ) والله مستغن عن الخلق بينما كل الخلق يستغنون بالله سبحانه ولا يستغنون عنه

، حَلِيمٌ : لا يغضب عند كل جهالة ، ولا يعاجل العقوبة لمن خالف أمره (فَتَشَبَّهُواْ بِأَخْلاَقِ اللهِ) ، عن النبي (ص): (إِذَا سَأَلَ السَّائِلُ فَلاَ تَقْطَعُواْ عَلَيْهِ مَسْأَلَتَهُ حَتَّى يَفْرُغَ مِنْهَا ثُمُّ رُدُّواْ عَلَيْهِ بِوَقَارٍ وَلِيْنٍ ، عن النبي (ص): (إِذَا سَأَلَ السَّائِلُ فَلاَ تَقْطَعُواْ عَلَيْهِ مَسْأَلَتَهُ حَتَّى يَفْرُغَ مِنْهَا ثُمُّ رُدُّواْ عَلَيْهِ بِوَقَارٍ وَلِيْنٍ إِنَّ يَنْظُرُونَ كَيْفَ صَنِيْعِكُمْ فَيْمَا إِنَّ يَنْظُرُونَ كَيْفَ صَنِيْعِكُمْ فَيْمَا عَلَيْهِ بَوْقَالِ كُمْ فَسَعُوهُمْ فَيْمَا الله تعالى) نور الثقلين ٢٨٣/١، وعنه (ص) (إنَّكُمْ لَنْ تَسَعُواْ النَّاسِ بِأَمْوَالِكُمْ فَسَعُوهُمْ بَالْحُلَاقِكُمْ) الكاشف ٢٧٢/١.

٤ ٢ ٦ - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُ مُ بِالْمَنْ وَالأَذَى كَالَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ مِيَّا اللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَنَّلُهُ كَمْتَل صَفْوان عَلْيهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَاللَّ فَتَرَكَهُ صُلْداً لاَ يَقْدِيرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِنَا كَسَبُوا وَاللَّهُ لاَ يَقْدِي الْقُوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ الخطاب للذِّين آمنوا أن (لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ) لا يطلق إسم الصدقات على بذل المال إلا مع النية الخالصة لوجه الله تعالى إذا كانت الصدقة في مصلحة المجتمع وتقدمه كانت أحسن ، وكل عمل لا يؤدي الغاية الصالحة منه فقد حبط وبطل ، أما (المن والأذى) لا يجتمعان مع الإخلاص في النية ، لذلك تكون الصدقات مع المن والأذى يسببان حبط الطاعات وليس فيها قربات لله (كَالَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ) الرئاء والرياء والمراءاة معنى واحد أن يعمل ليراك الناس ، والمرائي يبطل إنفاقه بالرياء وهو كالمنافق الذي يبطن خلاف ما يُظهر (وَلا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر) لا يصدق بلقاء الله ليرجو ثواباً أو يخشى عقاباً ، فيكون عمل المرائي وعمل الكافر سواء! (فَمَثَلُهُ كَمَثَل صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا) صَفْوَان : الحجر الأملس ، وابِل : مطر شديد ، الصلب : الصلب. الضمير في (مَثَلُهُ) يعود إلى المرائى فقد شبه سبحانه المان المؤذي بالمنافق المرائي لأنهما لم يطلبا معاً وجه الله ، ثم شبه هؤلاء (بصفوان) حجر أملس عليه تراب خفيف يغطيه ، يظنه الناظر أرضاً طيبة صالحة للزراعة ، فإّذا أصاب هذا الحجر الأملس مطر شديد أذهب عنه التراب وظهرت حقيقته أنه يبقى حجراً صلداً غير صالح للزراعة في كلّ الأحوال ، كذلك هذا المنافق المرائي أو المال والمؤذي يظن أن له أعمالاً صالحة فإذا كان يوم القيامة إضمحلت وذهبت (لا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا) لا يقدر أحد على رد ذلك التراب الذي إجتاحته السيول كذلك لا يقدر المراؤون والمؤذون على رد صدقاتهم لأنهم لا يجدون لأعمالهم ثواباً فلا ينتفعون بشيءٍ منها في الآخرة (وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ) كيف يهدي الله من كفر النعمة ورآءى وآذى الناس بإنفاقه ؟ فأفقد نفسه قابلية الهداية وأغلق أجهزة الاستقبال في نفسه. كما قال تعالى : ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَل فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُوراً ﴾ الفرقان/٢٣ ، عن النبي (ص) : (إِنَّ اللَّهَ تَعَاْلَى لاَ يَقْبَلُ عَمَلاً فِيْهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ رِئَاءٍ) تنبيه الخواطر ص٥٣، وعن الإمام على (ع) : (ثَلاَثُ عَلاَمَاْتٍ لِلْمُرَاثِي : يَنْشَطُ إِذَاْ رَأَى النَّاسَ ، وَيَكْسَلُ إِذَاْ كَانَ وَحْدَهُ ، وَيُحِبُّ أَنْ يُخْمَدَ فيْ جَمِيْعِ أُمُوُرِهِ) البحار ٢٨٨/٧٢ وهذه علامات المنافق أيضاً. فائدة: يجب على المؤمنين اجتناب الرياء والمن والأذى فإنها من صفات الكافرين والمنافقين.

٥ ٢ ٢ - ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالُهُ مُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ وَتُثْبِيتاً مِنْ أَنفُسِهِ مُ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلْ فَإَنتُ أَكُمَا ضِعْفَيْنِ فَإِنْ لَمُ يُصِبْهَا وَابِلْ فَطَلْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾

بعد أن ضرب الله مثلاً لصدقة المرائين والمؤذين السيئة ، ضرب مثلاً في هذه الآية لصدقة المخلصين المقبولة ، إن صدقة أولئك المرائين كان على صفوان وهو الحجر الأملس لا ينفع للزراعة ، بينما صدقة المؤمنين في سبيل منافع الناس التي ترضي الله ، صدقة نافعة لهم في الدنيا والآخرة (**وَتَثْبيتاً** مِنْ أَنْفُسِهِمْ) تمكين وعزيمة من أنفسهم في مراتب الإيمان والإحسان باطمئنانها عند إنفاقها حتى يكون ذلك سجية لها ، فلا تخشى من البخل ولا تخاف من الفقر ولا يستولي عليهم حب المال واستثماره (كَمَثَل جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ) جَنَّة : بستان ، رَبْوَةٍ : تل. فإن صدقة هؤلاء المؤمنين كجنة في مرتفع من الأرض عميقة التربة لا يخشى عليها من السيول ، فتكون أطيب ثمراً وأزكى طعماً وأكثر إنتاجاً لأنما إن (أَصَابَهَا وَابِلٌ) المطر الغزير (فَآتَتْ أُكُلَهَا ضِعْفَيْن) بسبب خصوبة تربتها ويكفيها القليل من الري (فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابِلُ فَطَلُّ) المطر الخفيف ، فإن لم ينزل عليها المطر الغزير فيكفيها المطر الخفيف (الندى) لجودة منبتها ولطافة هواها فهي مورقة خضراء جميلة يستفيد منها الناس. وهكذا نفقات المؤمنين زاكية نامية عند الله وعند الناس بمقدار إخلاصها ، ويُشبِّه نفقتهم الكثيرة والقليلة بالمطر الغزير والخفيف، فيكون كل واحد منهما سبب لتنامى الخير كل واحد بقدره (وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ) من عمل الإخلاص أو الرياء لا يخفي عليه شيء ، وهو ترغيب في الإخلاص مع تحذير عن الرياء. فائدة: (وَتَثْبِيتاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ) بعض أنفسهم ولم يقل لأنفسهم ، (مِنْ) تبعيضية ، أي جعل بعض أنفسهم ثابتاً على الإيمان والطمأنينة لأنها مجبولة على حب المال حتى تهذب نفسها وتتسامى بالتدريج لتصل إلى تثبيت النفس بالكامل واطمئنانها ببذل المال والنفس معاً في سبيل الله في ظروف مناسبة فقد ثبتها كلها كقوله ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالْهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُوْلَئِكَ هُمْ الصَّادِقُونَ ﴾

٢٦٦ - ﴿ أَيَّوَدُّ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِنْ نَخِيلِ وَأَعْنَابَ تَخْرِي مِنْ تَخْتِهَا الأَثْهَامُ لَهُ فِيهَا مِنْ كُلْ الثَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكَبَرُ وَلَهُ ذُمْرَيَةٌ ضُعُفًا وُ فَأَصَابَهَا إِعْصَامُ فِيهِ فَامُرُّ فَاخْتَرَقَتُ كَذَلِكَ بَيْنِ اللَّهُ لَكُمْ الْآلَاتِ اللَّهُ الْكَبُونِ اللَّهُ الْكَبُونَ اللَّهُ الْكَبُونَ اللَّهُ الْكَبُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْكَبُونَ اللَّهُ الْكَبُونَ اللَّهُ الْكَبُونُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِقُونَ اللَّهُ الْمُعَلَّمُ مُنْ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُعَالِقُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولِلْ اللللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِل

المعنى: أيحب أحدكم أن تكون له جنة غنّاء وسميت بذلك لأنه تجن الأرض بالظلال وتسترها بأنواع الأشجار الكثيفة وتقيها من حر الشمس وهذه الجنة (مِنْ نَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَوَاتِ) إنها ظليلة وأشجارها كثيرة وجريان الأنهار من تحتها ليحصل

صاحبها على ثمارها المتنوعة ، ويحقق بما آماله عند كبره ، لتكون سنده المادى في حالة ضعفه وكثرة عياله ، فهو بذل لها جهود كثيرة وأموال طائلة لتعميرها بهذه الصورة، وهكذا تكون الصدقات الطيبات خيرات تتكاثر لصاحبها من حيث يحتسب ومن حيث لا يحتسب (وَأُصَابَهُ الْكِبَورُ وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ضُعَفَاءُ) فهو يحقق بما آماله عند الكبر عندما يعجز عن العمل ولتكون سنده المادي والمعنوي في حالة ضعفه وكثرة ذريته ، فمن الذي يود أن تكون له هذه الجنة ثم لا يحميها ولا يتقيها بحسن التصرف ؟! (فَأَصَابَهَا إعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتْ) أصاب تلك الحديقة الغنّاء ريح عاصفة شديدة معها نار وإنتقام فإحترقت وقضت عليها وعلى آماله العريضة ، فلا هو يستطيع أن يسترجع قوته ولا لذريته الكثيرة قدرة على إعادتها إلى نضارتها الأولى ، وهكذا حال من يفعل الخير ويبذل المال ولكن يحبط عمله بالرياء أو بالمن والأذى ، فيأتي يوم القيامة فيرى الحقيقة بعينه فإن كل نفقاته (أَصَابَهَا إعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتْ) وصارت هباء منثوراً بسبب إعصار فيه نار الرياء والمن والأذى أحرق كل أفعاله فيندم في وقت لا ينفع الندم ﴿فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ الحجرات/٦ ، (كَذَلِكَ يُبَيّنُ اللّهُ لَكُمْ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكّرُونَ) كذلك يبين الله لكم دلائل شريعته وأسرارها لعلكم تعتبرون ، ولربما أشارت الآية إلى أن عمل الآباء ينعكس على أبنائهم في المستقبل في الخير أو في الشر ، نلاحظ البناء يحصل بالتدريج بينما الهدم وحبط الأعمال يحدث في لحظة واحدة. عن الإمام علي (ع) : (إِنْتَفِعُواْ بِبَيَاْنِ اللهِ وَإِتَّعِظُواْ بِمَوَاْعِظِ اللهِ وَإِقْبَلُواْ نَصِيْحَةَ اللهِ)، وعن الإمام الصادق (ع) : (تَفَكَّرَ سَاعَةٍ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ سَنَةٍ) (إنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ الْأَلْبَابِ) الرعد/١٩، البحار ٣٢٧/٧١ وعن النبي (ص): (أَحْلِصْ قَلْبَكَ للهِ يَكْفِكَ الْقَلِيلُ مِنَ الْعَمَل) البحار١٧٥/٧٣، ومن دعاء النبي (ص): (اللُّهُمَّ إِجْعَلْ أَوْسَعَ رِزْقِكَ عَلَىَّ عِنْدَ كِبَرِ سِنِّي وَإِنْقِضَاْءِ عُمُرِيَ)، ومن دعاء النبي (ص) أيضاً : (اللُّهُمَّ إِنِّي أَعُوُذُ بِكَ مِنْ زَوَاْلِ نِعْمَتِكَ وَتَحَوُّلِ عَاْفِيَتِكَ وَفَجْآءَةَ نِقْمَتِكَ وَجَمِيْع سَخَطِك).

٧٦٧ - ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفِقُوا مِنْ طَبَيَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنْ الأَمْرُضِ وَلا تَيَمَّنُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تَنفِقُونَ وَكَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيُّ حَمِيدٌ ﴾

يحث ويرغّب القرآن الكريم المؤمنين على الإنفاق من طيبات ما كسبتم، الطيب: الأفضل عندكم، المستطاب كقوله ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾ آل عمران / ٩٢ ، ومعنى الكسب هنا عاماً يشمل الكسب الذي فيه مال وأرباح، سواء كان مصدره الصناعة أو الزراعة أو التجارة أو الإرث أو الغوص أو المعدن أو أي شيء استثماري آخر ، فإن ما كسبتم يشمل جميع المكاسب المادية والمعنوية (وَمُمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنْ الأَرْضِ) فكل النعم مصدرها الأول من الأرض كالبترول وأنواع المعادن (وَلا تَيمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ) ولا تقصدوا الرديء من أموالكم أو بضاعتكم أو

محاصيلكم فتنفقوا في سبيل الله (وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَنْ تُعْمِضُوا فِيهِ) لو أُهدي إليكم ما قبلتموه ولا رضيتموه لأنفسكم إلاّ إذا تساهلتم وأغمضتم البصر مع الكراهة والحياء والمسامحة ، فكيف إذن تقدمونه لله ما لا تقبلونه لأنفسكم ؟! (وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ غَنِيٌّ جَمِيدٌ) وإن الله عندما طلب الإنفاق فقد أراد به تقدم المجتمع حضارياً وأخلاقياً وإلاّ فهو (غَنِيٌّ) عن الإنفاق والطاعة و (جَمِيدٌ) يجازي المنفق لله تعالى أحب ما عنده في المنفق لله تعالى أحب ما عنده فإن الله يجازيه بكرمه بأعز ما عنده في هَلْ جَزَاءُ الإِحْسَانِ إِلاَّ الإِحْسَانُ الرحن/٢٠، وأشارت الآية إلى أحسن أنواع التكسب هو التجارة والزراعة والصناعة ، عن النبي (ص) : (عَلَيْكُمْ بِالْتِجَاْرِةِ وَالْمَهَارُةِ وَالْجُسَانُ وَاللّهُ الله الحرام الويمة له ، بل القيمة والفضل في إنفاق المال الحلال من كدّه وتعبه (مَا كَسَبْتُمْ) الأن المال الحرام أوله يغرُّ ويسرُّ وأخرُهُ

# ٢٦٨ - ﴿الشَّيْطَانُ يَعِدُكُ مُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُ مُ إِلْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعِدُكُ مُغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلاً وَاللَّهُ وَاسعُ عَلِيدٌ ﴾

يَعِدُكُمْ : يخوفكم ، الْفَحْشَاءِ : تجاوز الحَدود في الأعمال السيئة ، وهي معنى عام لكل معصية كبيرة فاحشة قبيحة والتي منها البخل. المعنى: خطاب الآية عام. يعد الشيطان الناس عامة والمنفقين خاصة بالفقر ، يعدهم تارة بالوسوسة ويحرضهم على الحرص والبخل والتكالب على الدنيا والسعي في زيادة الأرباح، ويخوفهم من الإنفاق وعدم إعطاء الحقوق الشرعية والزكاة والصدقات فإنه يؤدي إلى الفقر وسوء الحال وقلة المال ولا يكتفي بتخويفكم الفقر وإنما يستخدم خطواته المضلة الممكنة (وَيَأْمُوكُمْ بِالْفَحْشَاءِ) يدفعكم بإغراءاته ، ويحرضكم بوساوسه بصيغة الأمر والطاعات (وَاللَّهُ يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلاً) فارق كبير بين ما يعدكم الشيطان وما يعدكم الرحمن ، وقدم السياق القرآني المغفرة على الفضل ، والفضل زيادة فوق المغفرة ، والله يعدكم من ينفق مما وقدم السياق القرآني المغفرة على الفضل ، والفضل زيادة فوق المغفرة ، والله يعدكم من ينفق مما يستطاب من كسبه إبتغاء مرضاة الله تعالى يعدكم أن يكفّر عنكم من سيئاتكم ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالْهِمْ عَلَمْ التوبة/١٠٤٣.

ويعدكم أن يخلف ويعوّض المنفق خيراً مما أنفق كقوله ﴿ وَمَا أَنفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ اللَّهِ اللَّهِ وَيعلم ما توسوس به نفسه. عن إبن عباس: (إِثْنَانِ مِنَ اللهِ وَإِثْنَانِ مِنَ الشَّهِ وَإِثْنَانِ مِنَ الشَّهِ وَإِثْنَانِ مِنَ الشَّهِ وَإِثْنَانِ مِنَ اللَّهِ الْمَعْفِرَةُ عَلَى الْمَعْاصِيْ وَالْفَصْلُ فِي عباس: (إِثْنَانِ مِنَ اللهِ وَإِثْنَانِ مِنَ اللهِ الْمَعْفِرَةُ عَلَى الْمَعَاصِيْ وَالْفَصْلُ فِي الرِّرْقِ، وَاللَّذَانِ مِنَ اللهِ الْمَعْفِرَةُ عَلَى البيان ٢٤٢/٢. فائدة: بخل الرِّرْقِ، وَاللَّذَانِ مِنَ الشَّيْطَانِ الْوَعْدُ بِالْفَقْرِ وَالْأَمْرُ بِالْفَحْشَاءِ) بعوق الفقراء نحو الفساد والرذيلة (يَعِدُكُمْ الْفَقْرَ وَيَأْمُزُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ).

٩ ٢ ٦ - ﴿ وَقِنِي الْحِكْمَةُ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَكَرُ إِلاَّ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾

الْحِكْمَة : من الإحكام والإتقان فلا بطلان ولا نقصان ، و الْحِكْمَة : هداية إلهية وملكة إنسانية ومؤهلات مميزة شخصية تعتمد العلوم النافعة والحكماء أصحاب العقول المسددة الرزينة ، وإصابة الصواب في الأقوال والأفعال وأصحاب الاستقامة والسلامة والكرامة ، وتمكن الحكيم من تمييز سبل الخير المتداخلة مع سبل الشر ، والتوازن في الإنفاق ، والاعتدال في المعيشة ، ونفي وساوس الشيطان، وتقبل هداية الرحمن (وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً) ومائدة الحكمة مفتوحة للجميع لمن يمتلك مؤهلاتها فينال منها بمقدار ما يعطيها ويتفاعل معها ، وجميع الأمور لا تصلح إلاّ بالحكمة وهي وضع الأشياء في مواضعها الصحيحة ، وينزل الأمور منازلها المناسبة ، فمن أوتى الاعتدال فلا يتعدُّ الحدود، ومن أوتي إدراك الغايات من خلال التهذيب و المجاهدات فلا يضل في تقدير الأمور ، ومن أوتي البصيرة المستنيرة تمدِهِ إلى الصراط المستقيم ، والحكمة معقودة بمشيئة الله تعالى (وَمَا يَذُّكُّو إِلاَّ أُوْلُوا الأَلْبَابِ) أصحاب العقول النيرة ، اللب : العقل الذي يتبع الأحسن في كل شيء لأنه بمنزلة اللب من القشر، والتذكر: الانتقال من النتيجة إلى مقدماتها ، وإلتقاط الحكمة يدل على التذكر عن النبي (ص) (الحِكْمَةُ ضَاْلَةُ الْمُؤْمِن أَيْنَمَاْ وَجَدَهَاْ أَخَذَهَاْ) البحار ٩٩/٢، والحكمة ليست مما تدرك بالعقول وإنما هي نور المواهب الربانية الداعية لكشف أسرار الحياة ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلْ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُورِ ﴾ النور /٤٠ ، عن النبي (ص) : (رَأْسُ الْحِكْمَةِ مَخَافَةُ اللهِ)كنز العمال خبر٥٨٧٣، في غرر الحكم: (مِنْ حَزَائِنِ الْغَيْبِ تَظْهَرُ الْحِكْمَةُ)، وفيه أيضاً: (إغْلِبْ الشَّهْوَةَ تَكْمُلُ لَكَ الْحِكْمَةُ)، وفيه أيضاً: (لا حِكْمَةَ إِلاَّ بِعِصْمَةٍ)، وعن إبن عباس: (الْحِكْمَةُ: التَّفَقُّهُ في الْقُرْآنِ)، عن النبي (ص) (القرآن غني لا غني بعده) روح البيان ٢٣١/١ والآية تحث على استعمال العقل فلا يجوز تعطيل العقل، (أُ**وْلُوا الأَلْبَابِ**): أولو العقول ولاتطلق على كلّ الناس وإنّما تخصُّ الذين يحركون عقولهم ويفكرون ويختارون الأحسن بعلم.

#### • ٧٧ - ﴿ وَمَا أَنفَتُ مُ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذَ مُن تَحْمِنُ نَذْم فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ أَنصَام ﴾

إن الله يعلم النفقة بأي دافع تكون لأن، في غرر الحكم (النِّيةُ أَسَاسُ الْعَمَلِ) ويجازي عليها بحسب دافعه إخلاصاً أو رياء (أَوْ نَذَرْتُمْ مِنْ نَدْرٍ) النذر : العزم على فعل شيء أو تركه ، فما كان النذر في معصية فلا وفاء فيه في طاعة الله فأنت أوجبته على نفسك فيجب الوفاء به ، وما كان النذر في معصية فلا وفاء فيه (فَإِنَّ الله يَعْلَمُهُ) يجازي عليه (وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ) وما للذين ظلموا أنفسهم وظلموا غيرهم ولم يعطوهم النفقات الواجبة من أنصار ، وفيه إشارة في التهديد والوعيد لمن ظلم الفقراء فلم ينفق عليهم ، فهذا ظلم فاحش لا يقبل التكفير والتوبة ولا الشفاعة ، لأن عدم الإنفاق الواجب من الكبائر. عن الصادقين (ع) : (لا تُؤجِبُ عَلَى نَفْسِكَ الْخُقُوقُ (كالنذور) وَإِصْبِرْ عَلَى النّوائِب) وسائل الشيعة ١/١٨٩/، وعن النبي (ص): (النّذُرُ لاَ يُقَدِّمُ شَيْعًا وَلا يُؤجِّرُهُ وَإِثَمًا يُسْتَحْرَجُ بِهِ مِنْ

الْبَخِيْلِ) صحيح مسلم٣ص١٦٦١، عن الإمام على (ع): (إِنَّمَاْ لَكَ مِنْ مَاْلِكَ مَاْ قَدَّمْتَهُ لآخِرَتِكَ وَمَاْ أَخَرْتَكُ وَمَاْ أَخْرَتُكُ وَلَامُ الْمُسْتَسْلِمِ أَعْظَمُ الجُرُّمِ) (ظُلْمُ الطُّلْمِ) (ظُلْمُ المُسْتَسْلِمِ أَعْظَمُ الجُرُّمِ) (ظُلْمُ الظُلْمُ الطُّلُم). الْكِرَاْمِ أَفْحَشُ الظُلْم).

٧٧١ - ﴿إِنْ نَبُدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمَا هِيَ وَإِنْ تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفَقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُّكَفِّرُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّنَاتِكُمْ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِرُ ﴾

تُبُدُوا : تظهروا ، الصَّدَقَاتِ : مطلق الإنفاق. المعنى : إن تظهروا الصدقات وتشتمل أنواع النفقات فيعم شيء إظهارها ما دام القصد وجه الله ورضاه ولم يكن رياء وسمعة لأن فيها مساعدة الفقراء وتماسك المجتمع (وَإِنْ تُخْفُوهَا وَتُوْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُو حَيْرٌ لَكُمْ) ولا شك في أن إخفاء الصدقة أفضل من إظهارها لبعدها عن الرياء وإظهار حاجة الفقير أمام الناس لتعرفه حتى تساعده فيه مصلحة ، كذلك لو كانت إظهار الصدقات مدعاة للأسوة والاقتداء وعندها يكون إظهارها أفضل ، ولأن الصدقات من شعائر الله ومن تقوى القلوب التي لو أخفيت لتوهم تعطيل حكمها. عن الإمام الصادق (ع): (كُلُّ مَا فَرَضَ اللهُ عَلَيْكَ فَإِعلانُهُ أَفْصَلُ مِنْ إِسْرَاْرِهِ وَمَا كَانَ تَطَوَّعاً فَإِسْرُارُهُ وَتُطْفِي الْمُعْلَى اللهُ عَلَيْكَ وَعِن النبي (ص): (صَدَقَةُ السِّرِ تُطْفِئ عَضَبَ الرَّبِ ، وَتُدْفَعُ سَبْعِيْنَ بَابُناً مِنَ الْبَلاي) مجمع البيان٢/٤٩٠ أَفْصَلُ مِنْ إِسْرَارِهِ وَمَا كَانَ تَطَوَّعاً فَإِسْرُارُهُ وَتُطْفِئ الْمُعْلَى اللهُ عَلَيْكَ وَعِن النبي (ص): (صَدَقَةُ السِّرِ تُطْفِئ عَضَبَ الرَّبِ ، وَتُدْفَعُ سَبْعِيْنَ بَابُناً مِنَ الْبَلاي) معمع البيان٢/٤٩٠ الله بهناكُمُ مِنْ الْبَلاي وهذا ما ظهر على أرض الواقع بالتجربة. (وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ) يعلم انفقاتكم بالإسرار (وَيُكَفِّوُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّعَاتِكُمْ) بعض سيئاتكم لأن الصدقة لا تمحو جميع الذنوب وتدفع كثير والله خبير بخفايا النفوس. فائدة : ١ - (وَتُوثُوها الْفُقَرَاءَ) عليكم أن تذهبوا إلى الفقراء البلايا وهذا ما ظهر على أرض الواقع بالتجربة. (وَاللهُ بِمَا الثَّهُونَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَدَقة اللهُورَاعُ وَهُو زِيَادَة فِيْ عَبَادِه وَاللهُ مُ وَعَ الكافي جءص٢، عنه (ص) : (دَوُولُ المَيْدَة المِيْرَاضِ وَهُو زِيَادَة فِيْ النبي (ص): (الصَدَفَة عَنْ الأَعْرَاضِ وَالأَمْرَاضِ وَهُو زِيَادَة فِيْ أَعْمَارُكُمْ وَحَسَنَاتِكُمْ وَاللهُ المَالمَاتُولَ مَنْ النبي (ص): (الصَدَفَة عَنْ الأَعْرَاضِ وَالأَمْرَاضِ وَهُو زِيَادَة فِيْ أَعْمَارُكُمْ وَحَسَنَاتِكُمْ وَاللهُ عَلَى الْعَرادِ وَلَوْدُولُولُولُهُ الْمُعْرَافِ وَالْعُرَافِ وَالْعُرَافِ وَالْعَرَافِ وَالْعَرَافِ وَالْعَرَافِ وَالْعَرَافِ وَالْعَرَافِ وَالْعَرَافِ وَالْعَرَافِ وَالْعَرَافِ وَالْعَرَافِ وَالْعَرَ

٢٧٢ - ﴿ لِيسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمُ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فِلأَنفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلاَّ ابْتِغَاءَ وَجُدِ اللَّهِ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِيُوفَ إَلِيكُمْ وَأَنْتُمْ لا تُظْلَمُونَ ﴾

خطاب الأية خاص للنبي ولكن أريد به عموم المعنى. المعنى: ليس من واجبك يا مُحَد (ص) أن يكونوا مهتدين. سبب النزول: إن المسلمين كانوا لا يتصدقون إلا على أهل دينهم، فخاطب الله نبيه بمذه الآية والمراد بما أن الكافر لا يعاقب على كفره في هذه الحياة بمنع الرزق عنه والتضييق عليه، وفي الآية دلالة: على أن الصدقة جائزة على غير المسلم في الواجب والمستحب، وأما الهداية فهى بيد الله يهدي بما من يشاء ويريد الهداية وهو مؤهّل لها ويسعى إليها (وَلَكِنَّ اللهَ

يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ) فهدى التوفيق على الله ، وهدى البيان على النبي (ص) فإذا كان الله هو الذي يهدي من يشاء ولائق للهداية ويقبل النصح والإرشاد ، والله لا يجبر الهداية على من لا يريد ، إذن فلا يمنعك كفر الكافر من الإنفاق عليه ، لقل بذلك تفتح قناة الهداية بينك وبينه فيستذوق طعم الهداية فيهدي إلَيْهِ مَنْ أَنَابَ الرعد/٢٧ ، (وَمَا تُنفِقُوا مِنْ حَيْرٍ فَلاَنفُسِكُمْ) الذي تنفقونه من خير على إطلاق معناه سواء كان الخير المادي أو المعنوي كنفقة العلم والجاه والشجاعة والقدرة.. إلخ ، كل ينفق من موقعه فثوابه ومنافعه تعود إليكم في دنياكم وآخرتكم والغرض منه الترغيب على الإنفاق ليكون المنفق أطيب نفساً في البذل وأسمح كفاً وفي موقعه المناسب (وَمَا تُنفِقُونَ إِلاَّ ابْتِغاءَ وَجُهِ اللهِ) ليست نفقتكم لشيء من الأشياء الدنيوية إلاّ لإبتغاء وجه الله ورضاه ، فما بالكم تمنون بما أو تنفقون الرديء الذي لا يوجه مثله إلى الله (وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوفَّ الْفَصُلُ مِنْ مَالِهُ وَأَنْتُمْ لا تنقصون شيئاً من الثواب الوقع ، فلا عذر لكم في أن تعرضوا عن الإنفاق الطيب وأنتم لا تنقصون شيئاً من الثواب المضاعف. عن الإمام علي (ع) : (طُوبي لِمَنْ أَنْفَقَ الْفَصْلَ مِنْ مَالِهِ وَأَمْسَكَ الْفَصْلَ مِنْ كَالِهِ وَأَمْسَكَ الْفَصْلَ مِنْ كَالِهِ وَأَمْسَكَ الْفَصْلَ مِنْ كَالِهِ وَأَمْسَكَ الْفَصْلَ مِنْ كَلاَمِهِ)

٣٧٧ – ﴿ لِلْفَقَرَاءِ الَّذِينَ أَحْصِرُهُا فِي سَبِيلِ اللَّهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ ضَرْهًا فِي الأَمْرُضِ مَحْسَبُهُ مُ الْجَاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنْ التَّعَفُّ عَمْرِفُهُ مُ بسيِمَاهُ مُرْلاَ يَسْأَلُونَ النَاسَ إِلْحَافاً وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهِ بِعَظِيدٌ ﴾

أُحْصِرُوا: حصرواً وحبسوا ووجهواً أَنفسهم وتفرغوا للجهاد ولكل عمل في سبيل الله ، ومنه الإحصار والإختصاص في تعلم الفنون العسكرية ، وإحصار النفس وطلب الإختصاص في كلّ العلوم لإعداد كفاءات متقدمة في المجتمع ، وكل الأعمال الحضارية التي تنفع الصالح العام هؤلاء بجب النفقة عليهم من بيت المال ، والسبب لأنهم لو إشتغلوا لطلب الرزق لصالحهم الخاص لتعطلت المصلحة العامة ولتأخر المجتمع (لا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْباً فِي الأَرْضِ) لا يستطيعون طلب الرزق بسبب عوائق تعيقهم مشروعة كالمرض والعجز (يَحْسَبُهُمْ الجُاهِلُ أَغْنِياءَ مِنْ التَّعَقُفِ) التَّعَقُف : من العفة والنجابة ، المبالغة في التنزّه وهو منع النفس من هواها وتهذيب الطبع عما يريد. تعففوا : ترفعوا عن الحاجة إلى الناس، ولا يظهرون فقرهم وإذا رآهم الجاهل بحالهم والذي لا يعرفهم ظنهم أغنياء في غرر الحكم: (الْعِفَّةُ : رَأْسُ كُلِّ حَيْرٍ)، وزينة الفقر وأفضل العبادة وأحسن عادة ، (تَعْرِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ) علاماتهم العامة وظاهرهم يدل عليهم لعدم ظهور النعمة والرفاهية عليهم.

(لا يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِخْافاً)

إِخْافا: إلحاحاً، لا يسألون ولا يلحون في السؤال هؤلاء أولى بالإنفاق من غيرهم ، وقد نهى الإسلام عن إعطاء الصدقات للميسورين وهذا يقتضى معرفة أبناء المجتمع بدقة ، ولا يحل للغني أن

يأحذ الصدقات والحقوق الشرعية من يُعلَمْ أنه يسأل الناس زيادة في عناه كالشحاذين الذين جعلوا السؤال حرفة وهم قادرون على العمل هؤلاء ينبغي أن لا يعطوا شيئاً ، وإعطاؤهم ضررٌ لهم وللمجتمع. عن الإمام الباقر (ع) : (إِنَّهَا نَزَلَتْ فِيْ أَصْحَاْبِ الصِّقَةِ ، كَانُواْ خُواً مِنْ أَرْبَعْمَائَةٍ مِنَ الْمُعَامِّ وَلَيْعَانُواْ عَلْيَا الْمُهَا حِرِيْنَ يَسْكُنُونَ صِفَةَ الْمُسْجِدِ (مكان الظل فيه) يَسْتَغْوِقُونَ أَوْقَاتُهُمْ بِالتَّعَلُم وَالْعِبَادَةِ الْمُقَارِّ وَالْمُهَا جِرِيْنَ يَسْكُنُونَ صِفَةَ الْمُسْجِدِ (مكان الظل فيه) يَسْتَغْوِقُونَ أَوْقَاتُهُمْ بِالتَّعَلُم وَالْعِبَادَةِ ، وَكَانُواْ يَخْرُجُونَ فِي كُلِ سَرِيةٍ يَبْعَتُهاْ رَسُولُ اللهِ (ص)) جمع البيان ٢٥٣/٢، عن النبي (ص) : (إِنَّ اللهَ يُجِبُّ أَنْ يَرَى أَثَرَ نِعْمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ ، وَيَكْرَهُ الْبُؤْسَ وَالْتَبَوُّسَ وَيُجِبُ الْحُيْمِ الْمُتَعَفِّفَ مِنْ عِبَادِهِ وَيَدُ السَّائِلِ السُّفْلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ) المصدر ويَبْعَضُ الْفَاحِيْنَ وَعِنه (ص): (مَنْ سَأَلَ وَعِنْدَهُ مَا يُغْيِيْهِ فَإِثَمَا إِسْتَكُنَّرَ مِنْ جُمِ جَهَنَّمَ!) كنز العمال السابق، وعنه (ص): (مَنْ سَأَلَ وَعِنْدَهُ مَا يُغْيِيْهِ فَإِثَمَا إِسْتَكُنَرَ مِنْ جُمِ جَهَنَّمَ!) كنز العمال خبر٣٩٠١. فائدة: خمس صفات لأهل الصفة : ١ - التفرغ للجهاد (أُحْصِرُوا في سَبِيلِ اللهِ) ، خرا عن الكسب ليس من كسل (لا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا في الأَرْضِ)، ٣ - التعفف (يُحْسَبُهُمْ بِسِيمَاهُمْ)، ٤ - ظهور علامات الفقر من حالهم وظاهرهم لا من إلحاحهم في السؤال (تَعْوِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ) ، ٥ - عدم السؤال بإلحاح تمّا في أيدي الناس (لا يَسْأَلُونَ النَّاسَ السؤال (تَعْوِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ) ، ٥ - عدم السؤال بإلحاح تمّا في أيدي الناس (لا يَسْأَلُونَ النَّاسَ السؤال (تَعْوِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ) ، ٥ - عدم السؤال بإلحاح تمّا في أيدي الناس (لا يَسْأَلُونَ النَّاسَ

الذين ينفقون أموالهم في مكانها المناسب وفي جميع الأزمنة وفي سائر الأحوال ، إن نفوسهم قد سمت الذين ينفقون أموالهم في مكانها المناسب وفي جميع الأزمنة وفي سائر الأحوال ، إن نفوسهم قد سمت وتكاملت فهم ملكوا المال ولم يملكهم المال ، وأصبحت منافع الناس وتقدم المجتمع شغلهم الشاغل، هذا هو المستوى من الأمة المتعاونة الحضارية التي يكفل أقوياؤها ضعفاءها وأغنياؤها فقراءها، ويستثمرون الطاقات ويدعمون الكفاءات لتقدم المجتمع حضارياً وأخلاقياً ، تجعل الأمة مهابة قوية في ذاتها وفي أعين الأمم الأخرى. وقدّم الليل على النهار والسر على العلانية، للدلالة على تفضيل صدقة السر والليل ، مع أن لكل منهما فيه مصلحة إذ الأوقات والأحوال لا تقصد لذاتها. (فَلَهُمْ عِنْدَ رَهِمْ وَلا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ) فلهم أجرهم بلا حدود ولا قيود وتخصيص ذلك بأنه (عِنْدَ رَهِمْ) يدل على شرف هذه الصفة الكريمة ، وتنعكس فوائدها في واقعهم الحياتي فتنالهم هدية إلهية شفافة ، وهي حياة مطمئنة هانئة بعيدة عن الخوف والحزن ، في الدر المنثور وإبن كثير نزلت في علي (ع) (كمصداق) كانت معه أربعة دراهم فتصدق بواحدة ليلاً وبواحد نهاراً وبواحد نواراً وبواحد علانية. وأيضاً مروي عن الإمام الصادق (ع) مجمع البيان ٢٥/٥٠.

٥٧٧ - ﴿الّذِينَ يَأْكُونَ الرِّيَا لَا يَقُومُونَ إِلاَّكَمَا يَقُومُ الَّذِي يَسَخَبَطُهُ الشَّيْطَانُ مِنْ الْمَسْ ذَلِكَ بِأَنْهُ مُ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرَّيَا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعُ وَاللَّهُ الْبَيْعُ مِثْلُ الرَّيَا وَمَنْ عَادَ فَأُولَاكَ أَصْحَابُ الْنَامِ مُدْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ اللَّهُ الْبَيْعُ وَحَمَّهُ الرِّيَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ مَرِّبِهِ فَالتَهَى فَلَهُ مَا سَكَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولِكَ أَصْحَابُ النَّامِ مُدْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

الرّبا : الزيادة على أصل المال يأخذها الدائن من المدين مقابل مدة معينة ، التَحَبّط : التصرف على غير هدى ومن غير بصيرة ولا نظام ، الْمَسِّ : الجنون ، سَلَفَ : مضى. المعنى : الوجه الآخر المذموم الأسود مقابل الصدقات هو الربا. إن حال الذين يتعاملون بالربا كحال المجنون الذي يتخبط في تصرفاته (لا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنْ الْمَسِّ) الذين يتعاملون بالربا وأخذ الأرباح بلا أتعاب ويمتصون دماء الناس المحتاجين فهم لا يميزون بين الخير والشر والحلال والحرام والنافع والضار ولا يستطيعون التوازن والاعتدال في حياهم ، هؤلاء ، لا يقومون من قبورهم يوم القيامة إلا كما يقوم المصروع من جنونه ، يتعثر ويقع ولا يستطيع أن يمشي سوياً يقومون كالمصروعين تلك سيماهم يعرفون بما عند المحشر هتكاً لهم وفضيحة (ذَلِكَ بِأَنّهُمْ سَوْلُ الرّبَا) ذلك التخبط والتعثر بسبب استحلالهم ما حرّمه الله ، وقد تقولوا فيه سفاهة بأن البيع يشابه الربا فكيف يكون البيع حلالاً والربا حراماً ؟ فرد الله عليهم.

(وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا) فهم يتساءلون عن الفرق بين البيع والربا ، قد يتشابه البيع والربا في ظاهر الأمر وشكله الخارجي، ولكن حقيقة الأمر وعمقه الداخلي يختلف عن الظاهر ، فإن البيع عملية تجارية نافعة ، والبائع يكون وسيطاً بين المنتج والمستهلك فربحه عوضٌ عن أتعابه وليس أكلاً للمال الباطل ، أما (الرّبًا) فهو استغلال محض وأخذ الزيادة عن رأس المال من غير مقابل ولا تعب ولا عمل ولا عوض ، مجرد استغلال لحاجة المحتاجين فيكون أكلاً للمال بالباطل.

(فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللهِ) من بلغه نمي الله عن الربا فانتهى عن التعامل به ، فله ما مضى قبل التحريم ، وأمره موكولٌ إلى الله إن شاء عفا عنه وإن شاء عاقبه (وَمَنْ عَادَ فَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) أما الذين لا يأتمرون بأمر الله وأصروا على التعامل بالربا واستمروا في ذلك عناداً واستخفافاً فهؤلاء تليق بعقابهم نار جهنم خالدين فيها أبداً ، فائدة: من أسباب تحريم الربا في الإسلام: ١- يمنع الناس من العمل كأنواع الحرف والصناعات والمكاسب الصحيحة، معناه يؤدي إلى الغنى بواسطة الكسل فلا يساهم في تقدُّم المجتمع، والمال يأخذه من حرام ثم ينفقه في الحرام وليس له عاقبة حسنة (والأمور بالخواتيم) ، ٢- يؤدي إلى العداوة والبغضاء والخصومات ، ٣- الربا نوع من الظلم لأن للمال حقاً وحرمة فلا يجوز لغير مالكه السيطرة عليه قهراً بطريق غير مشروع عن النبي (ص) : (حُرْمَةُ مَالِ الإِنْسَانِ كَحُرْمَةِ دَمِهِ) يوصرفه في الحرام أيضاً ، ٥- عن الإمام الصادق (ع) : (إِنَّمَا حَرَّمَ اللهُ الرِّبَا لِقَلاً بِمُتَنِعَ النَّاسُ مِنَ اصْطَاعِ يقدِفُ فَ يَصْوفه في الحرام أيضاً ، ٥- عن الإمام الموا (ع) : (هِيَ الْكَبِيْرةُ بَعْدَ المبال (الفوائد) بالحرام ثم المُعام الرضا (ع) : (هِيَ الْكَبِيْرةُ بَعْدَ الْبَيَانِ وَالإسْتِخْفَافُ مَنْ المُعْرَوفِ في الحرام أيضاً ، ٥- عن الإمام الرضا (ع) : (هِيَ الْكَبِيْرةُ بَعْدَ الْبَيَانِ وَالإسْتِخْفَافُ مَنْ الْبَعْر فِقْهٍ فَقَدْ الْبَعْر فِقْهٍ فَقَدْ تَكُلُهُ وَشَاهِدَيْهِ وَكَاتِبُهُ) مجمع البيان ١٩٥٢، ١- في الحديث : (مَنْ إِنَّحَرَ بِعَيْرِ فِقْهٍ فَقَدْ الْبَاقِ الإحتماعي ، والمرابي يعمل المتعادل والتعاون الإحتماعي ، والمرابي يعمل المناد التوازن والتعادل والتعاون الإحتماعي ، والمرابي يعمل

خلل في المقادير المقدّرة ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ القمر/٤٥ ، ويفسد سلامة الفطرة ويعمل قلقاً في نفس الفرد والمجتمع وكراهية بين النّاس بسبب تأسيس المجتمع الطبقي.

٢٧٦ - ﴿ يُمْحَقُ اللَّهُ الرِّيَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّار أَثِيدٍ ﴾

يَمْحَقُ : المحق : النقصان حالاً بعد حال ، ويذهب ببركة المال بالتدريج ، (يَمْحَقُ) فعل مضارع يدلُّ على الإستمرار حتى يكشف عن سنة إلهية تمحق وتنقص المال الربوي بالتدريج ، **وَيُرْبِي** الصَّدَقَاتِ: يزيدها وينميها. المعنى: يذهب الله ريع الربا وربحه وبركته ويمحو فيه خيره بالاستدراج وإن كان زيادة في الظاهر ، ويُكثّر بركات الصدقات ويتّميها ولو بعد حين وإن كانت نقصاناً في نظر الشاهد، الربا وآثاره السلبية في الإقتصاد والأخلاق ويخلف الجريمة والتفكك الإجتماعي ويوقف التقدم الحضاري والأخلاقي في الأمة ، في حين بالمقابل الصدقات تنشر المحبة والأخوة والتوازن والتعاطف وتعمل على التقدم الحضاري والأخلاقي في الأمة (وَاللَّهُ لا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّار أَثِيمٍ) كَفَّارٍ : مبالغة الكفر. فأكل الربا وإن كان ظاهره يغرِ ويسرِ ولكن باطنه يضرُّ ، فهو كثير الضرر وكثير الكفر لكفره بنعم الله وستره على سلامة الفطرة وتلويثها في الحياة الإنسانية ، وهو كثير الإثم عندما يستقر الإثم في نفسه ، والله لا يحب من كانت هذه صفاته.

فائدة : قيل للإمام الصادق (ع) : (قَدْ يُرى للرجل يَرْبِي فيكَثْرَ مالُّهُ فَقَالَ (ع) : يَمْحَقُ اللهُ دِيْنُهُ وَإِنْ كَثُرَ مَاٰلُهُ﴾ مجمع البيان٢٠/٢، فليس في ماله بركة ولا خير ولا يصرفه في الخير! والله لا يقبل إلاّ الطيّب الحلال. كقوله ﴿ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رِباً لِيَوْبُوا فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلا يَوْبُوا عِنْدَ اللّهِ ﴾ الروم/٣٩، عن الإمام الباقر (ع):(أَخْبَثُ الْمَكَاْسِبِ كَسْبُ الرِّبَا) وسائل الشيعة٢١/١٢، وعن النبي (ص):(مَاْ نَقَصَ مَأْلٌ مِنْ صَدَقَةٍ) البحار ١٣١/٩٦. معنى الصدقة: النفقة العامة في سبيل الله ولخدمة عباد الله سواء كانت الصدقة واجباً أو مستحباً، وقد تأتي بمعنى الزكاة المفروضة إذا تحرى صاحبها الصدق في فعله.

٧٧٧ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَحْمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلاة وَآثُوا الرَّكَاة لَهُمْ أَجْرُهُمُ عَيْدَ مَرَّبِهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ مَحْرَبُونَ ﴾ من أهم الأسباب لاجتناب الربا ، استذواق طعم الإيمان المقترن بعمل الصالحات على عمومها خصوصاً إقامة الصلاة فإنما تنهى عن الفحشاء والمنكر ، وإيتاء الزكاة إحسان إلى الخلق ينافي تعاطى الربا الذي هو ظلم لهم وإساءة عليهم ويولِّد حقد وحسد فيهم ويمنع سبيل المعروف بينهم. (فَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَجِّمْ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَغْزَنُونَ) يعد الله سبحانه الذين يقيمون حياهم على منهج الله تعالى ، يحتفظ لهم بأجرهم عنده ، ويعدهم بالأمن فلا يخافون مما يكون في مستقبل أمرهم، وبالسعادة فلا يحزنون على إطلاقه فلا يهتمون على شيء ينغِّص عليهم حاضرهم ، في الوقت الذي يتوعد أكلة الربا بالمحق والسحق وسوء العاقبة ولو بعد حين ، فائدة : خص بالذكر الصلاة والزكاة ، لأنهما أعظم أركان العبادات النفسية والمالية ، فمن اتى بهما فإنه دليل على إيتاء بقية العبادات واستقامته في معاملاته مع الناس ، لذلك قدَّم (عَمِلُوا الصَّاخِاتِ) على (أَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوْا الزَّكَاةَ) للدلالة على أن الدين المعاملة، والأخلاق وعاء الدين، عن النبي (ص): (الإسْلاَمُ حُسْنُ الخُلُقْ) كنز العمال خبر ٥٢١٥.

# ٢٧٨ - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمُّنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَهِ وَا مَا يَقِي مِنْ الرِّيا إِنْ كُنتُ مُ مُؤْمِنِينَ ﴾

ذَرُوا: إتركوا. اتَّقُوا الله : قوا أنفسكم عقابه. المعنى : سياق الآية شديد اللهجة ، يا أيها المؤمنون المصدقون برسالة الله قوا أنفسكم عقابه بإتباع أوامره والانتهاء عن نواهيه ، وإتركوا ما بقي لكم من الربا عند الناس إن كنتم صادقين بإيمانكم واقتصروا على رؤوس أموالكم. فمن لم يترك ما بقي من الربا فلا يعدُّ من أهل الإيمان ، لأنه يؤمن ببعض الكتاب ويكفر ببعض فلا يعمل به ! هذا لا يعدُّ إيماناً حقاً وإن أعلن أنه مؤمن بلسانه ، لأنه لا إيمان بغير طاعة ، والنص القرآني البليغ لا يدع إنساناً ليتستر وراء كلمة الإيمان بينما هو يعطّل أحكام الله ولا ينفذها في حياته ومعاملاته ، والذي يفرّق في الدين بين العبادات والمعاملات ليس بمؤمن.

## ٧٧٩ - ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِنْ اللَّهِ وَمَرَسُولِهِ وَإِنْ ثُبُتُمْ فَلَكُ مُرْءُ وُسُ أَمْوَالِكُ مُرْكَ أَعْلِلُمُونَ وَلا تَعْلَلُمُونَ ﴾

إنه ترهيب يزلزل القلوب. فَأَذَنُوا : فأعلموا من أذن بالأمر إذا علم به ، الحرُّب : بنوع من الحرب لا يقادر قدرها كائن سواء كانت حرباً تكوينية أو تشريعية أو نفسية أو إقتصادية أو معنوية (استدراج) ضمن سنن الله. بِحَرْب مِنْ اللهِ :أي بغضب منه لأن المرابي محارب لله ورسوله ويرتكب أكابر الذنوب، وحرب من رسوله بمعاملتكم معاملة البغاة العتاة الطغاة العصاة. لا تَظْلِمُونَ :لا تفعلون الظلم بغرمائكم المدانين بأخذ الزيادة ، وَلا تُظْلَمُونَ : بنقص شيء من رأس المال. وفي هذا دلالة: أن عدم الخضوع لأوامر الشريعة خروج منها واستهانة بأحكامها. وحرب الله غضبه وانتقامه بأية صورة من الصور ﴿ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ ﴾ آل عمران /٤ ، ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ﴾ البروج/١٢، وحرب رسوله باعتبارهم خارجين من الإسلام ، يحل مقاومتهم وقتالهم وعداوته لهم ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة/٢٢٩ ، (وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ) وإن رجعتم عن الربا وتبتم توبة نصوحة فلكم رؤوس أموالكم لا تأخذون عليها شيئاً من الغرماء المديونين ، ولا تنقصون من أصل المال شيئاً ، بل تأخذونها كاملة فالإسلام يحترم الملكية الخاصة من المال الحلال ، فائدة : ١ - الإيذان بالحرب من الله ورسوله أعم من القتال بالسيف ، وهي حرب معنوية على الأعصاب والقلوب ، حرب على البركة والرخاء ، حرب على السعادة والطمأنينة ، حرب بإشعال فتيل القلق والأرق والخوف ، حرب خراب النفوس وانحيار الأخلاق وسوء العاقبة وتنغيص العيش وكدارة الحياة. ٢- عن الإمام الصادق (ع): (آكِلُ الرِّبَا يُؤَدَّبُ بَعْدَ الْبَيِّنَةِ (بعد النهي) فَإِنْ عَاْدَ أُدِّبَ (ثانية) فَإِنْ عَاْدَ قُتِلَ) مجمع البيان٢٦٣/٢، وقيل في الثالثة وقيل في الرابعة. ٣- من وظائف الحكومة الإسلامية إرساء العدالة الإقتصادية في المجتمع ورفع الظلم بينهم (لا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ).

## • ٨ ٢ - ﴿ وَإِنْ كَانَ ذُوعُسْرُ وَ فَتَظِرُ أُ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُ مُ إِنْ كُنتُ مُ تَعْلَمُونَ ﴾

فلو كان المقترض (المدين) فقيراً لا يمكنه إرجاع رأس المال ، فالإسلام بمقتضى أخلاقيته السمحة يوجب إمهاله حتى يقدر على ذلك ، كما لا يجوز لصاحب الدين الموسر أن يماطل بالوفاء. أما حد المعسر الذي لا يجوز مضايقته ، فهو الذي لا يملك إلا الضروريات والأساسيات من حياته (وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ) وإن تعفوا عن الدَّين فضيلة بل من أحسن الطاعات ، لأن فيه تنفيساً عن كربته وقضاء لحاجته ورضا الله ، ما دمتم تعلمون أن التسامح مع المعسر الفقير خير، فعليكم أن تعملوا به ، حتى يطابق علمكم الشريف مع عملكم النظيف. عن النبي الفقير خير، فعليكم أن تعملوا به ، حتى يطابق علمكم الشريف مع عملكم النظيف. عن النبي (ص) في الآية: (مَنْ نَظَرَ (أمهل) مُعْسِرًا أَوْ وَضَعَ عَنْهُ أَضَلَّهُ اللهُ ظِلَّ عَرْشِهِ يَوْمَ لاَ ظِلَّ إِلاَّ ظِلَّهُ) مجمع البيان٢/٥٥٥، في الحديث : (مَنْ إِدَّانَ دَيْناً وَهُوَ يَنْوِيْ أَنْ لاَ يُؤدِّيَهُ إِلَى صَاْحِبِهِ فَهُوَ سَاْرِقٌ) تفسير النور ٢٨/١٠٤٠.

# ١ ٨ ٧ - ﴿ وَا تَقُوا يُوماً تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ قُوفًى كُلُّ مَنْ سَمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾

آخر آية نزلت من القرآن : إحذروا يوماً حاسماً جازماً سترجعون فيه إلى ربكم يوماً ضرورياً لابد منه (ثُمُّ تُوَفَّ كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ) ثم تعطى كل نفس حسابها كاملاً غير منقوص وأنتم لا تظلمون شيئاً ﴿وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً الكهف ٤٩ ، ويكون الجزاء من نفس العمل. إنها آية جامعة مانعة ، وآخر ما نزل من القرآن الكريم وبنزولها انقطع الوحي وقد عاش النبي (ص) بعد نزولها تسع ليالٍ ثم انتقل إلى الرفيق الأعلى. فائدة : الآية الشريفة بمعناها الرفيع ، وبمغزاها الجذاب تدعو إلى محاسبة النفس على أعمالها فهي أساس الإيمان والتقوى ، وتدعو الآية إلى العبودية لله فإنها حرية في الأرض واطمئنان القلب ، وهذا سير نحو الكمال الإنساني.

٧ ٨ ٢ - ﴿ مَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَّتُ مُ بِدُيْنِ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُ بَيْنَكُ مُ كَا تَبُ الْعَدُلُ وَلاَ يَا الَّذِي عَلَيه الْحَقُ سَفِيها أَوْ مَسَعَى فَاكْتُبُوهُ وَلاَ يَبْحَسُ مِنْهُ شَيْئاً فَإِنْ كَانَ الذِي عَلَيه الْحَقُ سَفِيها أَوْ مَعْ سَفِيها أَوْ لاَ يَسْتَطِيعُ أَنْ يُعِلَّ هُو فَلْيُعْلِلْ وَلِيُهُ بِالْعَدُلُ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ مَرِ جَالِكُ مُ فَإِنْ لَمَ يَكُونا مَرَجُلُ وَامْرَأَ قَانِ مِمَنَ صَعِيفاً أَوْلاَ يَسْتَطِيعُ أَنْ يُعِلَّ هُو فَلْيُعْلِلْ وَلِيهُ بِالْعَدُلُ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ مَرِ جَالِكُ مُ فَإِنْ لَمَ عَلَيْهِ الْحَقُ مَلْ وَلَيْهُ بِالْعَدُلُ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ مَرَجَالِكُ مُ فَإِنْ لَمْ يَكُونا مَر جُلْقِن فَرَجُلْ وَامْرَأَ قَانِ مِمَا اللّهُ وَلَوْ مَنْ الشّهُوا فَا فَا مَنْ مَعْلُوا فَا فَا مَعْدُوا وَلا تَسْأَمُوا أَنْ مَكُونَ مَعْوَا وَلا تَسْأَمُوا أَنْ مَثْ بَوْهُ وَالْمَالُونَ وَلَا تَعْلَمُ مُنْ وَلَا مَنْ مُولُولًا فَاللّهُ وَلَوْمَ لِلسَّهُ وَاللّهُ وَالْوَلُولُ اللّهُ وَالْوَا لَلْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُعَلِّ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْوَلُولُ اللّهُ وَالْمُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ مُنْ عَلَولُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

(أطول آية في القرآن الكريم، آية الدَّين). ينظم القرآن المعاملات العامة في المجتمع ويجعلها في مسيرتها الصحيحة في سد الإحتياجات وتثبيت الثقة والاطمئنان بين تعاملات الناس وقضاء

حوائجهم بعيداً عن سوء التفاهم والإختلافات. فالمجتمع الإسلامي مبني على العدل (والْعَدْلُ والْعَدْلُ والْعَدْلُ ويثبِّتُ الحكم ، ويقدِّمُ المجتمع ، ويدفع العدل على التعاون وإحقاق الحق وإعطاء الحقوق للناس كافة وليس كما نجده اليوم من فقدان الثقة والنزاع بين أفراده وجماعاته. الأحكام الواردة : الخطاب موجه إلى الذين آمنوا إذا أراد أحدكم أن يستدين (إلى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ) وعينتم الوقت المحدد للدفع فيجب عليكم أن تكتبوا الدَّين في كتاب حفظاً للحق والحقوق موثقاً بالصك والشهود (وَلْيَكْتُبُ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ) وتوجه إلى الذي عليه الحق أن يكون في ذلك شهود والذي يكتب كتاب المداينة أو البيع بين المتعاقدين كاتب مؤتمن على العدل لا يزيد فيه ولا ينقص ، ولا يستبدل ولايكتب شيئاً يضر بالطرفين.

(وَلا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهُ فَلْيَكْتُبْ) وَلا يَأْبَ : ولا يمتنع ، وهذا النهي للكراهة لا للتحريم ، ولا يمتنع أحد من الكتابة بالعدل كما علّمه الله إلا إذا أيقن المدعو بأن إمتناعه عن الكتابة سبب للفساد ، ﴿وَاللَّهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ البقرة / ٢٠٠ ، (وَلْيُمْلِلْ الَّذِي عَلَيْهِ الحُقُ ) الإملال والإملاء بمعنى واحد ، يملي الرجل للكاتب ما يكتبه والذي يملل هو الذي عليه الحق وهو المديون لأن الشهادة على إعترافه (وَلْيَتَقِ اللَّهُ رَبَّهُ) وقد قرن الذي يملي الكتابة بالتقوى تذكرة بالتقوى لأنها تقى من الذنوب وتدفع نحو الاستقامة.

وأن يعترف بما عليه (وَلا يَبْحَسْ مِنْهُ شَيْئاً) ولا ينقص من الحق الذي عليه شيئاً. ثم بيّن سبحانه من لا يصح منه الإملاء فقال: (فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحُقُّ سَفِيهاً أَوْ ضَعِيفاً) إن كان المدين ناقص العقل مبذراً أو كان صبياً أو شيخاً هرماً (أَوْ لا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُو فَلْيُمْلِلْ وَلِيُهُ بِالْعَدْلِ) لا يستطيع الإملاء بنفسه بسبب خرس أو عائق مرضي فليملل الذي يلي أمره من أب أو وصي أو وكيل أو ترجمان أمين على أساس العدل من غير نقص أو زيادة أو تحريف (وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ) أطلبوا مع الكتابة على الدين أن يشهد لكم شاهدان من المسلمين زيادة في التوثقة الرسمية (فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ) الشهيدان (فَرَجُلُّ وَامْرَأَتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنْ الشَّهَدَاءِ) فإن لم يكن الشاهدان رجلين ،فليشهد رجل وإمرأتان ممن يوثق بعدالتهم لأن العدالة شرط في الشهادة ، يكن الشاهدان رجلين ،فليشهد رجل وإمرأتان ممن يوثق بعدالتهم لأن العدالة شرط في الشهادة ، ومعنى (الْعَدْلِ) الإنصاف الاعتدال والاستقامة ، فهو حياة الأحكام وزينة الإيمان وفضيلة الإنسان وإغاء للإحسان ، (والعدل) يعمر النفوس والبلدان وبه تصلح الأمة وتتضاعف البركات... (فَرَجُلُلُ وَامْرَأَتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنْ الشُّهَدَاءِ).

سؤال: ما هو السر في أن شهادة إمرأتين تساوي الرجل الواحد ؟ والجواب: إنه كلام الله في كتابه الكريم وعلينا أن نتعبد بالنص حتى لو جهلنا الحكمة منه. ونحن نتحدث بمقدار ما يفتح الله علينا من علم ﴿سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا﴾ البقرة/٣٢ ، فنقول: طبيعة عمل المرأة الأساس في مجال تربية الأجيال في البيوت ، فيكون طلبها للشهادة غير ضروري ، وقد جرت

العادة أن المرأة لا تشتغل في المعاملات التجارية ولا تنزل لتعمل في الأسواق ، وكل إنسان لا يعمل في إختصاصه تقل خبرته فيه (وَقِيمَةُ الْمَرْءِ عَلَى قَدَرِ بَحْرِيتِهِ، وَمِقْدَاْرِ خِبْرَتِهِ) (أَنْ تَضِلَّ إِحْدَاهُمَا فَيَذَكِرَ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى) إن تنسى أو تخطأ أو تشتبه إحداهما فتذكر كل منهما الأخرى بماكان ، فتكون شهادة أحدهما مجتمعة ومتممة لشهادة الأخرى ، أما الرجلان فيفرق بينهما ، فإن قصر أحدهما أو نسي أو أخطأ شيئاً في بيان الحق لا يعتد بشهادته ، وتكون شهادة الآخر وحده غير كافية. وعلى القاضي أن يسأل إحداهما بحضور الأخرى، وتكون شهادة الرجلين كلاً على حدة ، ولكن كثير من القضاة لا يعملون بهذا جهلاً أو تسامحاً منهم.

وهنا معنى (أَنْ تَضِلَّ إحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إحْدَاهُمَا الأُخْرَى) معنى ضلالها: ليس ضعف عقلها أو قلة ذاكرتها وإنما قلة علمها ومعرفتها وخبرتها في مجال الشهادة والحضور في المعاملات التجارية فتكون ذاكرتها ضعيفة يعني إلمامها بالأمر قليل أو معرفتها بالحدث بسيطة ، وبخلاف الأمور المنزلية فإن ذاكرتما فيها أقوى من ذاكرة الرجل ، فقد جُبل الإنسان على أن تقوى ذاكرته لما يهتم به ويُعني بشأنه، واشتغال بعض النساء في هذا العصر بالتجارة والتداولات المالية لا يغيّر حكم هذا النص القرآبي ، لأن الأحكام إنما تكون للقاعدة العامة والاستثناء منها معاً وإن كان قليل لأن المرأة عاطفية وتتأثر بمؤثرات خارجية ووجود المرأة الأخرى معها يمنع عاطفتها والمؤثرات التي عليها ، أما كيف نجيب القول بأن النساء ناقصات الإيمان والحظوظ والعقول فهذا غير صحيح لأنه يخالف القرآن الكريم ، ولا يُمكن أن يخلق الله المرأة ناقصة وهو أتقن كلَّ شيء ﴿ صُنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ النمل/٨٨ ، ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ التين /٤ ، أما نقصان عقولهن فشهادة إمرأتين كشهادة الرجل الواحد ، فإن الشهادة اعتراف على حضور الحدث ومشاهدته ، وهذا الحضور لا يرتبط بنقص العقل وإنما يرتبط بالمشاهدة والصدق في المعاينة، والمشاهدة علاقتها بالحس فيما يراه ويسمعه وينقله بصدق وليس علاقتها بنقص العقل (فنتوقف هنا عن الإجابة للإختصار) راجع كتاب السكن الزوجي المتكافئ، للمؤلف مكى قاسم البغدادي للتوسعة. ثم قال تعالى : (وَلا يَأْبَ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا) وَلا يَأْبَ : لا يمتنع الشهداء عن أداء الشهادة أو تحملها إذا طلب منهم ذلك ، فمن يكتم الشهادة فإنه آثم قلبه (وَلا تَسْأَمُوا) ولا تَملوا (أَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيراً أَوْ كَبِيراً إِلَى أَجَلِهِ) ولا تملّوا أن تكتبوا الدّين قليلاً أو كثيراً إلى وقت حلول ميعاده (ذَلِكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ) ما أمرناكم به من كتابة الدين أعدل في حكم الله تعالى (وَأَقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ) وأثبت للشهادة لئلا تنسى (وَأَدْنَى أَلاَّ تَرْتَابُوا) وأقرب أن لا تشكّوا في قدر الدَّين والأجل وبذلك تطيب نفوسكم (إلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَلاَّ تَكْتُبُوهَا) لا بأس بترك الكتابة في المعاملات التجارية التي تقع بينكم بثمن معجّل حيث لا يتوهم فيها ما يتوهم في التداين (وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ) أشهدوا على حقكم مطلقاً سواء كان البيع عاجلاً أو آجلاً (بالدَّين) لأنه

أبعد عن النزاع والإختلاف (وَلا يُضَارَّ كَاتِبٌ وَلا شَهِيدٌ) اي لا يضر صاحب الحق الكتّاب والشهود، هذا نهي عن الإضرار بهما قولاً أو فعلاً (وَإِنْ تَفْعَلُوا) ما يوجب الضرر (فَإِنَّهُ فُسُوقٌ يَكُمْ) هذا الفعل الضار يخرج بكم عن طريق الحق والصلاح (وَاتَّقُوا اللهَ وَيُعَلِّمُكُمْ اللهُ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ) وَاتَّقُوا اللهَ فِي جميع شؤون حياتكم سواء كانت التقوى في العبادات أم في المعاملات ، في الأقوال أم بالأفعال (وَيُعَلِّمُكُمْ اللهُ) ما فيه صلاح حالكم وحفظ أموالكم ولولا هديه لكم لم تعلموا شيئاً ، وقدّم (اتَّقُوا الله ) على (وَيُعَلِّمُكُمْ الله ) لأن التقوى هي التي تحصِّن العلم من الانحراف ، فهي صمام أمان لكل علم وعمل ، والعلم بلا تقوى شيطنة ودهاء، والتقوى بلا علم دروشة وسذاجة ، والجمع بينهما عصمة من الخطأ وحكمة في التصرف في غرر الحكم: (بِالتَّقُوى دُرَتُ الْحِكْمَةُ والْعُمْمُ والْعُمْمُ والْعُمْمُ أَلْهُ أَلُونَ النَّعُومُ والْعُمْمُ والله والمُعْمَة والمُعْمُ والله والمُعْمُ والله والمُعْمُ والله والمُعْمَة والمُعْمَة والمُعْمَة والمُعْمَة والمُعْمَة والْمُعْمُ والله والمُعْمُ والله والله والمُعْمَة والمُعْمَة والمُعْمُ والله والمُعْمُ والله والمُعْمَة والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمُ والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمُ والله والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والمُعْمَة والمُعْمَة والمُعْمَة واله والمُعْمَلُهُ والله والعلم والمُعْمَلِيْهُ والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والمُعْمَة والمُعْمَة والمُعْمَة والله والمُعْمُ والله والمُعْمَامُ والله والمُعْمَة والله والمُعْمَة والمُعْمَامُ والله والمُعْمَامُ والله والمُعْمُ والله والمُعْمَامُ والمُعْمُ والله والمُعْمَامُ والمُعْمَامُ والمُعْمَامُ والله والمُعْمَامُ والله والمُعْمُ والمُعْمَامُ والمُعْمُ والله والمُعْمُ والله والمُعْمُ والمُعْمِلِيْ والمُعْمِ والمُعْمَامُ والمُعْمِ والمُعْمُ

فائدة: في الآية مبالغة في التوصية بحفظ المال وصونه من الضياع ، حتى يتمكن المرء من الإنفاق المناسب في سبيل الله لتقدم الفرد والمجتمع حضارياً.

٣٨٧ - ﴿ وَإِنْ كُنتُ مُ عَلَى سَفَى وَلَـمْ تِجِدُوا كَاتِباً فَرِهَانُ مَقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُ مْ بَعْضاً فَلْيُؤَدِ الَّذِي اوْتُمِنَ أَمَاتَتُهُ وَلَيْتَقِ اللَّهَ مَنَّهُ وَلَيْتَقِ اللَّهَ مَنَّهُ وَلَيْتَقِ اللَّهَ مَنَّهُ وَلَيْتُوا الشَّهَادَةُ وَمَنْ يَكُنُّهَا فَإِنَّهُ آثِـمُ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيـمُ ﴾

بعد أن أمر الله بكتابة الدّين حفظاً له جعل الرّهن وثيقة له بدلاً عن الكتابة حيث تتعدّر الكتابة في السفر (وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِباً) للصك ولا شهوداً تشهدو هم (فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ) يقدِّمُ المدين ليد الدائن رهنا ثميناً يضمن دينه ، في حالة عدم وجود ثقة تامة بين الجانبين ، والقبض شرط في صحة الرهن (فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضاً فَلْيُوَدِّ الَّذِي اوْقُرُنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتِّقِ اللّهَ رَبَّهُ) إن الدائن إذا أحسن الظن بالمديون وأعطاه بلا صك ولا رهن ولا إشهاد ثقة بصدقه ، فعلى المديون حينئذ أن يكون عند حسن ظن الدائن ويرد الحق له كاملاً هَهَلْ جَزَاءُ الإِحْسَانِ إلاَّ الإِحْسَانُ الرحن/٢٠، (وَلا تَكُثّمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكُثُمُها فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ) كتمان الشهادة إثم كبير يجعل القلب آثماً وصاحبه فاجراً مع تمكنه من أدائها ، وخص القلب بالذكر لأنه سلطان الأعضاء ورئيسها وهو الذي يدرك الوقائع ويشهد بما فهو آلة الشعور والعقل ، إذا صلح القلب صلح الجسد كله وإثم القلب من أكبر الآثام والإثم كما يكون بحركات الأعضاء كذلك يكون بعمل فسد الجسد كله وإثم القلب من أكبر الآثام والإثم كما يكون بحركات الأعضاء كذلك يكون بعمل القلب والعقل كقوله هوان السَّمْعَ وَالْبُصَرَ وَالْفُوْادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْمُولاً السَّمْعَ والْمُعَى عليه شيء. فائدة: ١ - في آيات الدَّين يوجب حوالي (٢٠) (وَاللّهُ بِمَا تَعْمُلُونَ عَلِيمٌ) لا يخفي عليه شيء. فائدة: ١ - في آيات الدَّين يوجب حوالي (٢٠) حكماً من أحكام المعاملات. ٢ - عن الإمام الصادق (ع): (مَنْ ذَهَبَ حَقُهُ عَلَى غَيْرِ بَيِّيَةٍ لَمُ يُؤْجُرُ) وسائل الشيعة ٣/١٥ ما يعاقب على فعل على فعل المنكر.

٢٨٤ - ﴿لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَمْنُ صِ وَإِنْ تُبدُوا مَا فِي أَنفُسِكُ مْ أَوْ تُخفُوهُ بُحَاسِبْكُ مْ بِدِاللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِبُ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ قَديرِنُ

الملك لله وحده خالصاً وله التصرف الحكيم في السماوات والأرض وما فيهما وما بينهما وكل شيء خاضع له ﴿وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ الكهف ٢٦٠، وعلى المسلم أن يتذكر هذه الحقيقة دائماً (وَإِنْ تُبُدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُّوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللهُ) لفظ الآية عام. على الإنسان من نية أن يدرك أن الله يعلم منه كل شيء ما يكمن في النفوس سواء أظهره أم أخفاه الإنسان من نية اسيئة أو صالحة وغير ذلك لقربه سبحانه منه. (يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهُ) ويجازيكم عليه ، والجزاء من نفس العمل (فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) يغفر لمن يستحق المغفرة وأنه عادل ورحيم ومن عدله يعذب من يستحق العذاب لأن (القصاصُ عَلَى قَدَرِ الجِّنَايَةِ) ﴿وَلَكُمْ وَلَكُمْ الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ البقرة ١٧٩، (وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ). فائدة: ١- تشير الآية أن الله يطالب العباد باستدامة المراقبة ومصاحبة المحاسبة يومياً ، لئلا يغفلوا عن حفظ حركات الظاهر وضبط حركات الباطن فيقعوا في آفة ترك أدب من آداب العبودية عن حفظ حركات الظاهر وضبط حركات الباطن فيقعوا في آفة ترك أدب من آداب العبودية في أَنفُسِكُمْ) الإناء ينضح بما فيه ، فأعمال الإنسان مرآة لأفكاره والتي لها قرار في النفس وعنها في أَنفُسِكُمْ) الإناء ينضح بما فيه ، فأعمال الإنسان مرآة لأفكاره والتي لها قرار في النفس وعنها والهواجس التي قد تأتي بغير إرادة الإنسان ولا يكون لها أثر في نفسه فلا يُحاسب عليها إلاّ إذا استرسل معها حسبت عليه عملاً يُجازى عليه لأنّه أيّدها باختياره.

٥٨٧ - ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيهِ مِنْ مَرَّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلْ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلاهِكَ تِهِ وَكُنْبِهِ وَمُسْلِهِ لا نَفَرَقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْ مُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَ إِنْكَ مَرَّبُنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾

آمن الرسول إيماناً مَنْ يثق بما عند الله أكثر مما يثق بما في يده! وهذا القرآن العظيم وحي الله إليه، آمن به الرسول بعد أن مرّ بمرحلة تربوية خاصة من التفكر والتدبر والتأمل والتذكر والتهيؤ، وهي مرحلة قبل النبوة وبعد ذلك تكشفت له الحقيقة اليقينية بالحس والعيان (وَالْمُوْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُثُبِهِ وَرُسُلِهِ لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ) كلُّ من الرسول والمؤمنين آمن بالله، وكان إيمانه (ص) مبنياً على المشاهدة والعيان وإيمان المؤمنين ناشئ عن الحجة والبرهان، وكان أثر هذا الإيمان الصحيح أن زكت نفوس المؤمنين الصادقين وقويت إرادتهم فأتوا بالعجب، حيث اختصروا الزمن في الرقي الحضاري والأخلاقي، وعرّفوا الناس فلسفة الحياة على أنها لغزٌ مبهم لولا أن يحله الإيمان، وكان إيمانهم عملياً في العبادات والمعاملات وفي الأقوال والأفعال، إيماناً بالمرسل وبجميع ما أنزل الله من الرسل والرسالات دون تفريق لأنهم مدرسة إسلامية واحدة أسلمت وجهها لله واستسلمت لمنهج الله تعالى، وبينهم تعدد أدوار وإختلاف أساليب مع وحدة هدف نبيلة وغاية واستسلمت لمنهج الله تعالى، وبينهم تعدد أدوار وإختلاف أساليب مع وحدة هدف نبيلة وغاية

مشتركة سامية. (لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ) لا نؤمن بالبعض ونكفر بالبعض كما فعل اليهود والنصارى (وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ) وقالوا سمعنا وأطعنا في كل شيء ، لا في شيءٍ دون شيءٍ ، حتى لو خالف ما نهوى ونحب ، نسألك المغفرة بإصلاح نفوسنا وعيوبنا وأفكارنا وأعمالنا والاستعداد للقائك يا رب ، فإن فلسفة المعاد تعمل مع المؤمن على تخليص نفسه من قيود جسمه المادي حتى لا يجذبه تراب الأرض وحبّ الدنيا بل تأخذه جاذبية السماء وعالم الغيب وقيم الرسل والرسالات. فيكون الإنسان بين جاذبيتين : جاذبية الأرض فيأخذه خدمة الجسد وشهوات البطن والفرح ، وبين جاذبية السماء فتأخذه جاذبية الروح والعقل والفكر والقيم والمبادئ والأخلاق الإنسانية ، فيأتي الإيمان ليوازن بين الجاذبيتين ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ وَالْفَيْمُ وَلَا فَسَاداً ﴾ القصص ١٨٨ ، عن الإمام على (ع) : (إعْمَلُ لِدُنْيَاكَ كَأَنَّكَ تَعُيْشُ أَبَداً، وَإِعْمَلُ لآخِرَيَكَ كَأَنَّكَ تَمُوْتُ غَدَاً عنيه الخواطر ص ٢٦١.

٢٨٦ - ﴿ اللهُ مَنْساً إِلاَّ وُسُعْهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْسَبَتْ مَرَّنَا لا تُوَاخِذُنَا إِنْ نَسِينا أَوْ أَحْطاَأَنَا مَرَّبَنَا وَلا يَحْلِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلَتُهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبِلِنَا مَرَّبَنَا وَلا تُحَمِّلُنَا مَا لا طَافَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَا وَاغْفِرْ لَنَا وَامْ حَمْنَا أَنْتَ مَوْلاَنَا فَاضُرُ فَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِر إِنَ اللهِ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ

(لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً) جاءت (نَفْساً) بالمفرد للدلالة أن الله يراعي النفس الواحدة ويكرمها كأنما يراعي كل النفوس، فلا يكلفها بأي تكليف إلا ما يتسع فيه قدرتها ودون مدى الطاقة ولا يضيق عليها بلطفه بها ﴿يُويدُ اللَّهُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْعُسْرَ ﴾ البقرة (١٨٥، عن النبي (ص): (رُفِعَ عَنْ أُمَّتِيَ تِسْعَةٌ: الْخُطَأُ وَالنِّسْيَانِ وَمَا أُكُرِهُواْ عَلَيْهَ وَمَا لاَ يَعْلَمُونَ وَمَا لاَ يُطِيقُونَ وَمَا أَضْطُرُواْ إلَيْهِ، وَالْخُسَدُ وُالطَّيْرَةُ (التشاؤم) وَالْتَفَكُّرُ فِيْ الْوَسْوَسَةِ فِيْ الْخُلْقِ مَا لَمْ يُنْطَقُ بِشَفَةٍ) التوحيد ص٣٥٣، (لَهَا كَسَبَتْ) من الخير (وعَلَيْها مَا اكْتَسَبَتْ) من الشر والسيئات ﴿هَلْ تُجْزُونَ إلاَّ مَا كُنتُمْ مَا تَعْمَلُونَ ﴾ النمل/٩٠، (رَبَّنَا لا تُوَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا) أي قولوا ذلك في دعائكم.

والمعنى: ربنا سامحنا ولا تحاسبنا بما يصدر منا رحمة بنا وتفضلاً منك ، ولا تؤاخذنا بسبب النسيان والخطأ تماوناً منا وتقصيراً لا عن إصرار واستكبار (وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً) ربنا لا تكلفنا تكليفاً ثقيلاً شاقاً يأصر صاحبه ويحبسه مكانه (كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا) كما كلفت الأمم من قبلنا كبني إسرائيل فرض الله عليهم خمسين صلاة في اليوم والليلة ، وعدم جواز صلاتهم في غير المسجد ، ويجب عليهم قطع موضع النجاسة في الثوب إذا تنجس وكون الزكاة ربع مالهم وغيرها (رَبَّنَا وَلا تُحَمِّلْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ) من العقوبات والبلايا والحن ، ولا تكلفنا ما يشق علينا الدوام عليه ، ولا تسلط علينا الطغاة والجبابرة الذين لا يخافونك ولا يرحموننا. (وَاعْفُ عَنَا) إجعلنا طلقاء عفوك ولا تعاقبنا على ذنوبنا (وَاغْفِرْ لَنَا) أذقنا حلاوة مغفرتك (وَارْحَمْنَا) وأدخلنا برحمتك طلقاء عفوك ولا تعاقبنا على ذنوبنا (وَاغْفِرْ لَنَا) أذقنا حلاوة مغفرتك (وَارْحَمْنَا) وأدخلنا برحمتك في عبادك الصالحين (أَنْتَ مَوْلانَا) سيدنا ومتولي أمورنا وأنت منحتنا الهداية والدراية ونحن عبيدك

(فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ) مكنّا منهم وأرزقنا القدرة عليهم لنجعل كلمة الله هي العليا وكلمة أعدائه هي السفلي ، وهذه دعوة إلى التمكين في الأرض، روي: (إنَّ هَذِهِ الأُمَّةَ لاَ تُعْلَبُ مِنْ قِلَّةٍ) وإنما تغلب من فرقة واختلاف وتنازع، في نهج البلاغة خطبة ١٤٤ (إنَّ هذَا الأَمْرَ – يريد الإسلام – لَمْ يَكُنْ نَصْرُهُ وَلاَ خِذْلاَنُهُ بِكَثْرَة وَلاَ بِقِلَّة، وَهُوَ دِينُ اللهِ الَّذِي أَظْهَرَهُ، وَجُنْدُهُ الَّذِي أَعَدَّهُ وَأَمَدَّهُ، حَتَّى بَلَغَ مَا بَلَغَ)! عن النبي (ص): (في آخِر سُؤرَةِ الْبَقَرَةِ آيَاْتُ إِنَّهُنَّ دُعَاْءٌ وَإِنَّهُنَّ يُرْضِيْنَ الرَّحْمَنَ) مجمع البيان ٢/ ٢٨٧، لهذا يستحب الإكثار من هذا الدعاء.

فائدة : ١ - الفرق بين (كَسَبَتْ واكْتَسَبَتْ) كسبت تستعمل في الخير ، واكتسبت تستعمل في الشر ، بمعنى لها خير ما كسبته لنفسها من قول أو فعل ، وعليها يقعُ ضُرُّ ما جدّت فيه من شر، وأضيف الاكتساب إلى الشر لبيان أن النفس تولد على الفطرة السليمة فهي مجبولة على فعل الخير، وتفعل الشرَّ بالجهل والتأسّي بالجهلاء، فالميل إلى الخير مغروس في طبع الإنسان كعبادة الله مغروسة في طبعه ، وأما الشر فإنه يعرض للنفس لأسباب خارجية ليست من فطرتها ، وفي هذا ترغيب في عمل الخير لأن نفعه يعود لصاحبه ، وتحذير من فعل الشر لأن مضرته تعود عليه لا على غيره، حتى يكون دافعاً ذاتياً في اجتنابه ، في غرر الحكم: (مُتَّقِيْ الشَّرّ كَفَاْعِل الْخَيْر) في نمج البلاغة حكم ٣٢: (فَأْعِلُ الشَّرِّ شَرٌّ مِنْهُ)، كقوله ﴿لا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ ﴾ فاطر ٤٣ ، أما موضوع (النفس الأمارة بالسوء) فهي في صراع مع (النفس اللوّامة) لينال المؤمن بركات (النفس المطمئنة) وينال غير المؤمن النفس القلقة ، فإذا انتصرت النفس اللوّامة في صراعها مع النفس الأمّارة وصلت النفس المنتصرة إلى النفس المطمئنة ، وإذا إنتصرت النفس الأمّارة بالسوء على النفس اللوّامة وصل المنتصر إلى النفس القلقة المتقلبة.

وفي الختام نقول ﴿هَذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ﴾ الحاثية/٢٠ ، وآخر دعوانا (أَنِ الْحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) يونس/١٠.

تمّ بعون الله تعالى (وَعيُ القُرآنِ الْمُيَسَّرِ) لسورة البقرة ، بقدري لا بقدرها ، بجهدِ متواصل ، فلله الحمد والمنّة، وبالحمد تتمُّ الصّالحات وتزداد البركات وتدفع النقمات بتأريخ ١٠/ربيع الثاني/٣٦٦ هـ الموافق ٥ ٢٠١٤ ٢٠١ مع تصحيحها عدّة مرّات وتدقيقها في بغداد-الكاظمية ، داعين الله تعالى أن يُعيننا على تكملة بقية السُّور القرآنية الكريمة ، إنّ رتى سميعٌ مجيب الدُّعاء.

بقلم الباحث: مكى قاسم البغدادي



#### من مقاصد السورة:

مدنية كلها إلا آية واحدة ، إشتملت السورة على العقيدة ووحدانية الله والجهاد في سبيل الله والرقع على الشبهات وتحذير المسلمين من دسائس أهل الكتاب وتحدّثت عن النبوة وصدق القرآن وعن فريضة الحج وحذّرت من الربا وحكم مانع الزكاة ، وتحدّثت عن غزوة بدر وأحد وعن النفاق والمنافقين وختمت بأهمية التفكّر والتدبّر ، وسمّيت بآل عمران لذكر قصة تلك الأسرة الفاضلة (آل عمران) والد مريم أم عيسى وما تحلّى فيها من الورع ومظاهر الرعاية الإلهية. رقمها ٣ / عدد آياتها عمران) والد مريم أم عيسى وما تحلّى فيها من الورع ومظاهر الرعاية الإلهية. رقمها ٣ / عدد آياتها تُظِلاًنِ صَاْحِبَهُمِا يَوْمَ الْقِيَامِةِ كَأَنَّهُمَا غُمَامَتَانِ) معمع البيان ٢٨٩/، وعنه (ص) : (يُؤْتَى يَوْمُ الْقِيَامَةِ عَامَةً : كل بِالْقُرْآنِ وَأَهْلِهِ الْذِيْنَ كَانُواْ يَعْمَلُونَ بِهِ ، تُقَدَّمُهُمْ سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَآلِ عِمْراْنَ). ملحوظة عامة : كل بِالْقُرْآنِ وَأَهْلِهِ الْذِيْنَ كَانُواْ يَعْمَلُونَ بِهِ ، تُقَدَّمُهُمْ سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَآلِ عِمْراْنَ). ملحوظة عامة : كل فضل من فضائل سور القرآن كلها يعتمد على مقدار الصدق والعمل من الإنسان ومقدار الرضا من الإنسان ومقدار الوضا من الإنسان وليس بالمنى والأماني و (كل فضل بشرطه وشروطه والإلتزام بمنهج من الله عز وجل تجاه الإنسان وليس بالمنى والأماني و (كل فضل بشرطه وشروطه والإلتزام بمنهج

# 

ذكرنا تأويلها بإختصار في أول سورة الحمد.

1 - ﴿أَلَمْ ﴾: الحروف المقطعة ذكرنا تأويلها في أول سورة البقرة. وهناك إرتباط بين هذه الحروف والمعاني الموجودة في السورة ، القرآن مؤلف من جنس هذه الأحرف العربية التي يستخدمها البشر ومع ذلك هم عاجزون عن الإتيان بمثله أو بعضه في الفصاحة والبلاغة والعلوم المتنوعة.

#### ٢ - ﴿اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومِ ﴾

هذا هو مفترقُ الطرق بين حياة المؤمن وحياة سائر أهل العقائد الأرضية ، فالعقيدة تحدد منهج الحياة ونظامها في الفكر والقول والعمل. (اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ) هذا هو التوحيد الخالص. اللَّهُ الواحِدُ الطَّعَدُ الصَّمَدُ الَّذِي لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ ، لا شريك له في الإلوهية ولا ربَّ سواه ولا معبود بحق غيره لا الهوى ولا الأنا ولا المال ولا الجمال ولا حسن الحال ، تعالى الله عمّا يصفون، ولا نقول ثالث ثلاثة ، لذلك أصبح (التوحيد) خير العبادة فهو حياة النفس واطمئنان القلب وانشراح الصدر. (الحُيُّ ) دائم الحياة بلا زوال القائم على الدوام بتدبير خلقه وحفظهم القلب وانشراح الصدر. (الحُيُّ ) دائم الحياة بلا زوال القائم على الدوام بتدبير خلقه وحفظهم

ورعايتهم. يتصف بحقيقة الحياة الذاتية المطلقة من كل قيد فلا شبيه له في صفته (الْقَيُّومُ) مبالغة القيام في تدبير الكون والكائنات، وتقال القيوم القائم بذاته والمقيم لغيره لأنه يتقوّم به كلُّ شيء ، والقيوم الذي به تقوم كل حياة وبه يقوم كل موجود ، فلا قيام لحياة في هذا الكون ، ولا وجود إلا لله جل في علاه، فهو الحي الذي لا يموت ﴿ يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنْ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ السجدة /ه ، عن النبي (ص): (إسْمُ اللهِ الأَعْظَمُ فِيْ ثَلَاثِ سُورٍ : فِيْ سُؤرَةِ الْبَقَرَة /٥٥ ٢ (الله لا إِله إِلاَّ هُوَ الحُيُّ الْقَيُّومُ) وَفِيْ سُؤرَةِ الْمَالِة الْمُؤَةِ الْمُؤرَةِ الْمَعْوَةُ الْمُؤرَةِ الْمَعْوَةُ اللهِ الأَعْظَمُ فِيْ اللهِ الأَعْظَمُ هُوَ الْذِيْ دَعَا بِهِ آصِفُ بِنْ بَرْخِياً لِلْمَعْ الْمُقَوْمِ) ، عن ابن عباس (الحي القيوم اِسْمُ اللهِ الأَعْظَمُ هُوَ الْذِيْ دَعَا بِهِ آصِفُ بِنْ بَرْخِياً لِلْمَعْوَةُ الْمَعْونُ إِلَى اللهِ الْأَعْظَمُ هُوَ الْذِيْ دَعَا بِهِ آصِفُ بِنْ بَرْخِياً لِلْمُ اللهِ الْأَعْظَمُ هُوَ الْذِيْ دَعَا بِهِ آصِفُ بِنْ بَرْخِياً لللهِ الْأَعْظَمُ هُوَ الْذِيْ دَعَا بِهِ آصِفُ بِنْ بَرْخِياً عَرْشِ بَلْقِيسَ مِنْ سَبَأْ فِيْ الْيَمَنِ إِلَى سُلَيْمَانَ فِيْ فِلسُطِيْنَ قَبْلَ أَنْ يَعْ الْيَمَنِ إِلَى سُلُهِ الْمُعْدِي الْقَيْومُ ) وَيْ حَمَّلُ عَرْشِ بَلْقِيسَ مِنْ سَبَأْ فِيْ الْيَمَنِ إِلَى سُلَيْمَانَ فِيْ فِلَسُطِيْنَ قَبْلَ أَنْ يَعْ الْيَمَنِ إِلَى سُلَيْمَانَ فِيْ فِلَسُطِيْنَ قَبْلَ كُلِّ حَيَّ مَى المِن المور ١٩٥٤ عَلَى عَلَا عَلْ عَالِمَ اللهِ الْمُؤْلِقُ عَلَى عَلَى اللهِ الْمُؤْلِقُومِ اللهِ الْلَهُ الْمُؤْلِقُ عَلَى اللهُ الْمُؤْلِقُ عَلَى اللهُ الْمُؤْلِقُ عَلَى اللهُ الْمُؤْلِقُ عَلَى اللهُ اللهِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُولُ اللهِ الْمُؤْلِقُ الْمَالِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمَالِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللهُ اللهِ المُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُولُ اللهَالِمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْل

# ٣ - ﴿ نَزَلَ عَلَيك الْكِتَاب بِالْحَقّ مُصدَقاً لِمَا بَيْنَ يَدِيهِ وَأَنْزَلَ النَّوْرَ إَهُ وَالإِنْجِيلَ ﴾

نزّل عليك القرآن بالتدريج متصفاً بالحق الذي لا شبهة فيه ولا يطرأ عليه الباطل ، والتنزيل يدل على التدريج ، والإنزال يدل على دفعة واحدة ﴿وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ ﴾ الإسراء/ه ، ، (مُصدّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ) مبيناً صدق ما تقدمه من الكتب المنزلة على الأنبياء السابقين الداعية إلى توحيد الله (وَأَنْزَلَ التَّوْرَاة) كلمة عبرانية بمعنى الشريعة (وَالإِنْجِيل) كلمة يونانية بمعنى البشارة من قبل القرآن ، وجاء الإنجيل بصيغة (المفرد) ليقابل صدقه مع تعدد الأناجيل الموجودة وهي أربعة لإثبات التحريف.

## ٤ - ﴿مِنْ قَبْلُ هُدَى لِلنَاسِ وَأَنْزَلَ الْفُرْقَانَ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ لَهُ مُ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ ﴾

أنزل التوراة والإنجيل جملة واحدة من قبل إنزال القرآن لهداية قوم موسى وعيسى (ع) (وَأَنْزَلَ الْفُوْقَانَ) سمى القرآن فرقاناً لأنه يفرق بين الحق والباطل وكرر ذكره تعظيماً لشأنه (إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا الْفُوْقَانَ) سمى القرآن فرقاناً لأنه يفرق بين الحق والباطل وكرر ذكره تعظيماً لشأنه (إِنَّ اللَّذِينَ كَفُرُو فَهُو الْمُعُودُ فَهُو الْمُعُودُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَامِ الباقر (ع): (كُلُّ شَيْءٍ يَجُرُّهُ الإِنْكَارُ وَاجْحُودُ فَهُو الْكُوفُرُ الكافِي ١٨٨٧/٢، الذين كذبوا بالقرآن وبالرسالات بما يلقي الكفر في عقولهم من الانحرافات الني تدنس نفوسهم وتلوث أفكارهم وتحرف سلوكهم، فما ينفعهم لو يرجون كل شيء في الحياة ولكنهم يحسرون أهم شيء وهي أنفسهم؟! ﴿الَّذِينَ حَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ فَي الحياة ولكنهم عَذابُ شَدِيدٌ) عذاب جاء نكرة بمعنى عموم العذاب النفسي والمعنوي قبل العذاب المادي، عذاب الجهل والخلل والفشل وخيبة الأمل كقوله ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَلهُ اللهُ الْحَدَابُ الجن المادي، عذاب الجهل والخلل والفشل وخيبة الأمل كقوله ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَلهُ مَعِيشَةُ ضَنكاً ها المادي، عن المُعَلِّ وليس تشفياً ، وقوله: ﴿وَمَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً الجن المن ، (وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ) ، وقوله: وقهره ينفذ سنته وينتقم ممن خالفها بسلطانه ، فانتقامه عزة وعدلاً وليس تشفياً ،

والله عزيز منيع لا يرضى أن تنتهك محارمه ، فهو لم يُعْصَ مغلوباً ولم يُطَعْ مكرهاً. فائدة : كل ما يكون أمامنا من أحاديث وروايات وعقائد وقناعات.. يجب أن تتطابق مع القرآن الكريم ولا تختلف عنه لأنه (الْفُرْقَانْ) الذي يفرّقُ بين الصحيح والخطأ.

### ٥ - ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الأَمْرُ ض وَلا فِي السَّمَاءِ ﴾

توكيد العلم المطلق الذي لا يخفى عليه شيء بهذا الشمول، ولن يمكن إذن ستر النوايا عليه، فإذا كان علمه عز وجل بهذه السعة فلا يقاس بعلوم المخلوقين، فعلمه بكلِّ شيء يدل على قربه من كلِّ شيء وإحاطته بما خلق رحمة وعلماً، فهو (الْذِيْ بَعُدَ فَلاَ يُرَى، وَقَرُبَ فَشَهِدَ النَّجْوَى تَبَارُكَ وَتَعُالَى) وهذا فيه حسٌ تربوي بعيد الدلالة إشارة إلى قرب الله تعالى من الإنسان فهو أقرب إليه من نفسه ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ من نفسه ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾

# 7 - ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَوِّمُ كُدْ فِي الأَمْرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ كَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ الْعَرْبِزُ الْحَكِيدُ ﴾

الله الذي يجعلكم على صور مختلفة متغايرة وأنتم في الأرحام فيختلف الذكر والأنثى والأسود والأبيض والطويل والقصير والجميل والأقل جمالاً ، بحيث يكون كل إنسان له صورة مختلفة عن غيره في زمنه وفي جيله وفي كل جيل إلى يوم القيامة ، وتمنح خصائص مميزة خاصة بكل شخصية بحيث تكون مستقلة عن غيرها في كل شيء ، حتى تختلف الأعضاء في كل إنسان عن بقية الناس، فتختلف الأشكال والألوان والسيماء والنفوس والطبائع والأصوات وشبكيات العين وخريطة الإبمام.. إلخ ﴿بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ نُسَوِّيَ بَنَانَهُ ﴾ القيامة/٤ ، وكل صورة تصاغ على أتم مايكون دقة ونظاماً وإتقاناً ﴿ صُنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ النمل/٨٨ ، ومستحيل أن يكون هذا النظام من دون منظم ، ومستحيل أن يأتي صدفة ، ﴿ وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ ﴾ يوسف/٢١ ، فلا يجوز التلاعب بالعوامل الوراثية وتشويه خلق الله (لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ) فهو المتفرد بالخلق والإبداع الجميل، العزيز الذي لا يُغلبُ في صنعه، الحكيم فلا يعمل شيئاً إلا على قاعدة الحكمة والمصلحة ، حتى قيل: (لَيْسَ بِالإِمْكَاْنِ أَبْدَعُ مِمَّاْ كَاْنَ) ﴿فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾ المؤمنون / ١٤، عن الإمام الصادق (ع): (إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى إِذَا أَرَادَ أَنْ يَخْلُقَ خَلْقًا جَمَعَ كُلَّ صُوْرَةٍ بَيْنَهُ وَبَيْنَ آدَمَ ثُمَّ خَلَقَهُ عَلَى صُوْرَةٍ إِحْدَاْهُنَّ (شبيهة بإحداهن ضمن العوامل الوراثية) ، فَلاَ يَقُوُلَنَّ أَحَدٌ لِوَلَدِهِ هَذَاْ لاَ يُشْبِهُنِي وَلا يُشْبِهُ شَيْئاً مِنْ آبَائِي) كنز الدقائق٢ص١٤، والتشابه لا يعني التطابق بل يعني التقارب في الشبه وكلُّها تدور في تدبيره وحكمته ومن مظاهر قيمومته سبحانه ، عن النبي (ص) : (الشُّقَّيُّ مَنْ شَقَى فِيْ بَطْنِ أُمِّهِ ، وَالسَّعِيْدُ مَنْ سَعُدَ فِيْ بَطْنِ أُمِّهِ) كنز العمال خبر ٤٩٠، ولا يعني الشقاء والسعادة ان الله كتب عليهم ذلك ، وإنما يعني أن الله تعالى كشف حالهم ضمن الأسباب التي

صنعوها لأنفسهم بأنفسهم فتكون النتائج على قدر المقدمات ، والله يعلم بماكان قبل أن يكون ، والعلم بالشيء لا يعني هو المسبب له.

المُحْكَمَ: من أحكم الشيء بمعنى أتقنه ، الأُمُ :الأصل ، مُتَشَابِه : ما يشتبه من الأمور ويلتبس معناها، الزَيْع: الانحراف ، التَأْوِيل : التفسير ، الرَّاسِحُونَ: الثابتون المتمكنون في العلم ، المتعمقون في الدين عن علمٍ وعمل وهداية ودراية ووعي. المعنى: تنقسم آيات القرآن الكريم بالنظر إلى الوضوح وعدم الوضوح إلى نوعين : محكم ومتشابه ، وهما مصطلحان قرآنيان ، والمُحْكم : الآيات الواضحة المعنى لا يشتبه في المقصود منها وهي أصل الكتاب والمرجع للآيات الأخرى ، والمتشابه: الآيات التي تتضمن ألفاظاً لها دلالات دقيقة على عدة معان معينة عميقة ، ولها مصاديق متعددة ، وفيها تحريك للعقل الإنساني وامتحان للنفوس ومقدار التزامها وتسليمها لمنهج الله، ولا يؤدي وجود المتشابه إلى اختلاف عميق (لأن المتشابه يكشف عنه الحكم) فيكون تفسير القرآن بالقرآن فيعود كله محكماً ، ثم يكشف عن المتشابه أيضاً وهذا الكشف بحاجة إلى وحركية ، وهم خزائن علم النبي (ص) وحفظة سنته فيكون القرآن والعترة هما الثقلان ما إن تصل أبداً ولن تختلف ، كما في الحديث الصحيح المشهور. وإن الآيات مسكت بحما الأمة لن تضل أبداً ولن تختلف ، كما في الحديث الصحيح المشهور. وإن الآيات المتشابكة كنوز القرآن وإعجازه تتكشف دلالاتها مع الزمن لتقيم الحجة على الناس في كل زمان المتشابكة كنوز القرآن وإعجازه تتكشف دلالاتها مع الزمن لتقيم الحجة على الناس في كل زمان المتبية فهي متشابحة آيت للتصديق بحا دون إدراك أعماق معانيها.

والمتشابه أنواع: منها ما يعرف معناه على سبيل الإجمال لا التفصيل، ومنها ما يعرف بدلالة تدل عليها، وهو إختصاص أهل العلم والإيمان أو الراسخين في العلم (فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوكِمِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِعَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِعَاءَ تَأْوِيلِهِ) الْزَيْعٌ: الانحراف عن الحق، وابْتِعَاءَ الْفِتْنَةِ : فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِعَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِعَاءَ تَأُولِهِ الْزَيْعُ: الانحراف عن الحق، وابْتِعَاءَ الْفِتْنَةِ : إشارة إلى أصحاب المقاصد الفاسدة يطلبون التشابه ويؤولونه حسب أهواءهم (التفسير بالرأي) المنهي عنه، ومعناه التلاعب في معنى النص القرآني، وسحب معنى النص إلى ما يريد ويستذوق، ولا يكون هو في خدمة النص، ولا يكون مقصوده التعليم من القرآن الكريم، وإنما هو يُعِلّم القرآن ويتعالى عليه ولا يتعلّم منه!! كقوله (أأنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللَّهُ) البقرة /١٤٠، وقوله (أتُعلِّمُونَ اللَّهَ بِدِينِكُمْ) المجرات/١٦، في غرر الحكم (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهِ) عن النبي (ص): (مَنْ تَكَلَّمَ فِيْ الْقُرْآنِ

بِرَأْيِهِ وَأَصَاْبَ فَقَدْ أَخْطَأْ !) البحار ١١/٩٢، عن الإمام الصادق (ع) (من فسر القرآن برأيه فأصاب لم يؤجر، وإن أخطأ كان إثمه عليه) البحار١١٠/٩٢ بأسلوب التلاعب في المعنى والمنحرف عن المقصود ليفسدوا القلوب المؤمنة ويفتنوا الناس عن دين الله (وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ في الْعِلْم) تأويل الآيات المتشابحة مختص بالله تعالى أولاً ﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ القيامة/١٩ ، وأما الراسخون في العلم فقد دفعهم ثبات قلوبهم واطمئنانها وما فتح الله عليهم من أبواب العلم لا يقولون إلاّ عن علم وحجة وبرهان ، ويعترفون بالعجز عن فهم ماحجب الله عنهم ، ولا يتعمقون في ما لم يكلفهم الله بالبحث عن كنهه ، لذلك ورد اسم الراسخين في العلم مع اسم الذات الإلهية المقدسة، وما ذلك إلاّ لمقامهم السامي كقوله ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْم قَائِماً بِالْقِسْطِ ﴾ آل عمران/١٨ ، عن الإمام على (ع) : (ذَاْكَ الْقُرْآنُ الصَّامِثُ، وَأَنَا الْقُرْآنُ النَّاطِقُ) الكاشف١٤/٢، (يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا) يقولون آمنا بجميع آيات القرآن المحكمة والمتشابحة إذ كلها من عند الله تعالى (وَمَا يَذَّكَّرُ إِلاَّ أُوْلُوا الأَلْبَابِ) والتذكر : هو التدبر نحو الدليل بحسن استنتاجه. واللب هو العقل الذكي الخالص من الشوائب ، فأهل التذكر والإيمان والإنابة والإتباع الأحسن في الأقوال والأفعال هم أولوا العقول المفكرة لأنهم يُلِمُّون بأنواع المعارف الحقة الصحيحة وهذا مدحٌ للراسخين بالعلم بحسن التأمل والتفكر والتدبر والتذكر ، عن الإمام الرضا (ع): (مَنْ رَدَّ مُتَشَاْبِهَ الْقُرْآنِ إِلَى مُحْكَمِهِ هُدِيَ إِلَى صِرَاْطٍ مُسْتَقِيم) البحار ٩٢/٣٧٧، وعن الإمام على (ع): (إِنَّ اللَّهَ جَلَّ ذِكْرُهُ... قَسَّمَ كَلاَمَهُ ثَلاَّتَةَ أَقْسَاْمٍ : فَجَعَلَ قِسْمَاً مِنْهُ يَعْرِفُهُ الْعَالِمُ وَالْجَاهِلُ، وقِسْمَا لاَ يَعْرِفُهُ إِلاَّ مَنْ صَفَاْ ذِهْنُهُ وَلَطُفَ حِسُّهُ وَصَحَّ تَمَيُّزُهُ مِمَّنْ شَرَحَ الله صُدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ ، وَقِسْمَا لاَ يَعْرِفُهُ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنْبِيَاؤُهُ وَالرَّاسِحُوُنَ فِي الْعِلْمِ) نور الثقلين ٣١٣/١، وعن الإمام الباقر (ع) (إِنَّ الرَّاسِخِيْنَ فِي الْعِلْمِ مِنْ لاِ يُخْتَلَفُ فِيْ عِلْمِهِ) مواهب الرحمن٥/٥٠. فائدة : معنى التفسير : يعني تفسير لفظ الكلمة وبيان الأبعاد الظاهرية للآية ، أما التأويل : تفسير معنى الكلمة لا تفسير اللفظ ومعرفة مبناها ومغزاها ودلالاتها الحركية الواسعة ، والتأويل المرحلة المعمقة من التفسير ، فيكون كل تأويل تفسيراً وليس كل تفسير تأويلاً.

# ٨ - ﴿ رَبَّنَا لا تُنرِغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَّيْنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ مَرَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ ﴾

ولما كان المقام مقام ابتلاء في المتشابه ، دعوا الله أن يهبهم عوامل الثبات والاستقامة على فهم الآيات المتشابحة التي لها أكثر من دلالة. الزَيْغ : الضلال والانحراف او الميل عن الصواب والوقوع في الزلل والجهل. المعنى : يستعين المؤمن بالدعاء ، عن النبي (ص) (الدُّعَاءُ سِلاَحُ الْمُؤْمِنِ وعَمُودُ الدّينِ، ونور السماواتِ والأرضين) الكافي ٢٨/٢٤ بل يدعو كل مؤمن أن لا يبتليه الله بمحن تزيغ فيها القلوبُ وتضِلُ الأبصار ، وأن لا يقع في الأخطاء والشبهات والانحرافات والخرافات والغلو ،

ويُقصّر في البحث عن الحقيقة. (بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا) إِهُم يطلبون إِلَى الله أن يحفظهم من شبهات الزيغ والضلال بعد أن جعلهم مؤهلين لاستذواق طعم الهداية ومعرفة الحق بتوفيقك وعنايتك (وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ) ينادون الله بخشوع أن يدخلهم في رحمته ، التي أدركتهم بالهدى بعد الضلال وبالعلم بعد الجهل ، ووهبتهم هذا العطاء الذي لا يعدله عطاء ، وقبهم أيضاً الثبات على الاستقامة والسير في سلَّم الكمال الإنساني ، وتعصمهم من الزلل وتسددهم في القول والعمل ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقُوْلِ الثَّابِتِ فِي الحُيّاةِ الدُّنيّا وَفِي السَّخِرَةِ في إبراهيم/٢٧، في دعاء النبي (ص) : (يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ وَالأَبْصَارِ ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَى دِيْنِكَ) روح البيان ٢ص٦، (إنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ) مبالغة الهبات والفضل والإحسان ، وإطلاق معناها ليتناول كل موهوب فهو من فضل الله. عطاءٌ بلا عوض ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ عِنْدَنَا خَزَائِنَهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلاَّ عِنْدَنَا خَزَائِنهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلاً عَلَى مَالله تعالى أن يحفظهم من الراسخين في العلم يطلبون من الله تعالى أن يحفظهم من الزيغ والإنحراف بعد الهداية والعلم ، فكيف يكون حال غير الراسخين في العلم ؟!

#### ٩ - ﴿رَبُّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لا رَبْبَ فِيدِ إِنَّ اللَّهُ لا يُخْلِفُ السِيعَادَ ﴾

يستمر استعانة المؤمنين بالدعاء فهو سلاحهم ، وهذا تتمة الكلام للراسخين في العلم ، ويجعلهم يتصورون حقيقة يوم المحشر ، ويجسدها أمامهم بصورة حية يقينية ، فيجمع الله الناس ليوم مدبر مقدر موعود آتِ بلا ريب ولا شبهة في تحقيقه ، وكُلُّ مُقَدَّرٍ كَاثِنٌ، وَكُلُّ كَاثِنٍ آتٍ، وَكُلُّ آتٍ مقدر موعود آتِ بلا ريب ولا شبهة في تحقيقه ، وكُلُّ مُقَدَّرٍ كَاثِنٌ، وَكُلُّ كَاثِنٍ آتٍ، وكُلُّ آتٍ قريبً وليب المعارج/٢-٧ ، عن النبي (ص): قريبٌ وكُلُّ قريباً المعارج/٢-٧ ، عن النبي (ص): (إذا مَاْتَ أحدكم فَقَدْ قَاْمَتْ قِيَامَتُهُ) كنز العمال خبر ٤٢٧٤٨، والإيمان بالمعاد يصلح النفوس ويطمئن القلوب ويهذّب السلوك ويدفع إلى الخير وينهى عن الشر. وهذا هو الدافع نحو سلّم التكامل وتقدم الفرد والمجتمع حضارياً (إنَّ الله لا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ)، عن الإمام على (ع) وهو يصف الله سبحانه : (الذي صَدُق في مِيْعَادِهِ وَإِرْتَفَعَ عَنْ ظُلْمِ عِبَادِهِ وَقَامٍ بِالْقِسْطِ فِيْ حَلْقِهِ) ، إنهم جاءوا الله سبحانه : (الذي صَدُق فِيْ مِيْعَادِهِ وَإِرْتَفَعَ عَنْ ظُلْمٍ عِبَادِهِ وَقَامٍ بِالْقِسْطِ فِيْ حَلْقِهِ) ، إنهم جاءوا على حذر من تسرُّب الزيغ في نفوسهم ليكونوا على حذر من تسرُّب الزيغ في نفوسهم ليكونوا على حذر منه، لأن الزيغ يسلبهم الرحمة في يوم القيامة ، ويسلبهم الإطمئنان في الحياة الدنيا.

# • ١ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُعْنِي عَنْهُ مُ أَمْوَالُهُ مُ وَلا أَوْلادُهُ مُ مِنْ اللَّهِ شَيْنًا وَأُولَيْكَ هُمْ وَقُودُ النَّاسِ ﴾

لما ذكر حقيقة يوم القيامة، أكد أن جميع من كفر بالله وكذب الرسل والرسالات ، فإنهم يشقون طريقهم إلى النار من حيث لا يعلمون ، لأن الذي لا يعرف كيف ينتهي لا يعرف كيف يبدأ ؟ والمرء حيث يضع نفسه ، والجزاء من نفس العمل ، وأن الإنسان المناسب في المكان المناسب ، وإن أموالهم وأولادهم لن تغني وتدفع عنهم شيئاً من عذاب الله ولن تنجيهم من أهوال يوم القيامة ،

بل إن أموالهم وأولادهم تجعل صاحبها غداً وقوداً للنار فهم حطب جهنم ، كقوله ﴿وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلا أَوْلادُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى إِلاَّ مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ﴾ سبا/٢٧.

# ١١ - ﴿ كَذَاْبِ آلِ فِرْعُوْنَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِم مُ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾

الدَأْب : العمل المستمر الذي يولد العادة في العمل الجاد والمتعب ولكن يغفل عما يُراد منه ، فيكون العمل للشكل دون المضمون ، وللدنيا دون الآخرة ، وللجسد دون الروح ، هذه الآية سنة ثابتة من السنن التأريخية ، والقوانين الربانية لأن فيها لفتة لطيفة وعميقة ودقيقة الدلالة وهي أن في تأريخ الماضين وتجاربهم أبلغ المواعظ والدروس. المعنى : لقد كان لفرعون وأتباعه والجبابرة من قبله الجاه الواسع والمال الوفير والعدّة والعدد الكثير ، مما دعاهم إلى الكِبر والعناد (كَذَّبُوا بآيَاتِنَا فَأَخَذَهُمْ اللَّهُ بِذُنُوكِهِمْ) وأصابهم الطغيان وأصبح عادة ثابتة في طبائعهم ، في غرر الحكم (الظَّائِمُ طَاْغ يَنْتَظِرُ إِحْدَى النِّقْمَتَيْن) لهذا يهددهم الله بعذاب شديد ويأخذهم بذنوبهم الكثيرة ، فما دام الإثمُ يصبح ممارسة طاغية مؤقتة في الحياة ، فإن الرجوع عنه ميسور وعقابه خفيف ، ولكنه إذا نفذ الطغيان إلى داخل النفس وصل إلى أعماق الإنسان وأصبح سلوكاً يمارس وعادةً ونمجاً يُعتمدُ ، فالرجوع عنه متعذّر والعقاب عليه شديد، والجزاء من نفس العمل ، والعقوبة على قدر الجناية (وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ) فلا تستهينوا بعقاب الله فيهون عليكم الكفر والطغيان ﴿وَلا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُواً ﴾ البقرة/٢٣١. إنه سنة الله في المكذبين، فإذا كذبوا ظلموا وفسدوا وتعدوا حدود الله، فلا أمان لمن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١ ، ولا ضمان لمكذب بآيات الله. عن الإمام على (ع) وهو يصف الله سبحانه: (لا يَشْغَلُهُ غَضَبٌ عَنْ رَحْمَةٍ ولا تُولِّهُ رَحْمَةٌ عَنْ عِقَابٍ !) نعج البلاغة خطبة ١٩٥، وهكذا مَنْ لاَ يَتَعِظُ بِالْمَاْضِيْنَ كَاْنَ عِبْرَةً لِلْبَاْقِيْنَ!، لله البلاغة خطبة ٨ (السَّعِيْدُ مَنْ وُعِظَ بِغَيْرِهِ).

### ١٢ - ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَعَمُ وَاسَتُعَلَّمُونَ وَتُحْشَرُ وَنَ إِلَى جَهَّنَدَ وَبِسْ الْمِهَادُ ﴾

إنه تنبؤ قرآني صادق عن أسرار المستقبل، ويميط اللثام عن عالم الغيب في الوقت الذي لا تشير فيه الظواهر على هذا التنبؤ، فإنه من آيات إعجاز القرآن الكريم. المعنى: إن وعد الله بحزيمة الذين يكفرون وينحرفون عن منهج الله قائم في كل لحظة، وليس على المؤمنين إلا الإطمئنان إلى هذه الحقيقة ويصبرون حتى يأذن الله، وعليهم أن يعدوا للأمر عدته المناسبة، ومن أراد شيئاً هيأ أسبابه. كقوله ﴿فَاصْبِرْ إِنَّ الْعاقِبَةَ الْمُتَّقِينَ ﴾ وهود/٩٤.

١٣ - ﴿قَدْ كَانَ لَكُ مُ آيَةٌ فِي فِتَنْنِ التَّقَنَا فِئَهٌ تَقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَحْرَى كَافِرَةٌ يَرَوُنَهُ مُ مِثْلَيْهِمْ مرَأْيَ الْعَيْنِ وَاللَّهُ يُقِيدُ بِتَصْرِومَنْ يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَهِبْرَةً لَأُولِي الأَبْصَامِ ﴾ هنا يتجلى التثبيت الإلهي لحملة رسالته المؤمنين في معركتهم مع الكافرين ، وإن كانت نزلت في خصوص السبب ولكن أُريد بما عموم المعنى. قد كان لكم أيها المغترون بأموالهم وأولا دهم وجاههم آية (ومعجزة) عظيمة بصدق على ما أقول لكم إنكم ستغلبون (في فِفَتَيْنِ) حيث إلتقى حزب الرحمن وهم مُجًد (ص) وأصحابه بوقعة بدر وحزب الشيطان وهم أبوسفيان وقومه (فِفَة تُعقَاتِلُ في سَبِيلِ اللهِ وَأُخْرَى كَافِرَةٌ) ومكان العظمة والعبرة في هذه الواقعة أن حزب أبي سفيان كانوا أكثر من الف مقاتل مدججين بالسلاح ، وكانت فئة مُحد (ص) بمقدار (٣١٣) ثلث العدد ، لا يملكون في العدّة إلا فرسين وسبعة أدرع وثمانية سيوف ومع ذلك كتب الله لهم النصر ، وغلبت الله علم النصر ، وغلبت الله الفئة الكثيرة القوية بإذن الله كقوله ﴿كُمْ مِنْ فِفَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَبَتْ فِفَةً كَثِيرةً بإِذْنِ الله وَلِي المشركين رأوا المسلمين ضعف عدد المشركين المشركين مقاتل، ليهابوهم وينهاروا أمامهم ، ويُراد رؤية المسلمين للمشركين ضعفي عدد المشركين عنوي معنوياتهم وتقوى إرادتهم للمقاومة العنيفة (وَاللَّه يُؤيِّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ) والله المسلمين حتى ترتفع معنوياتهم وتقوى إرادتهم للمقاومة العنيفة (وَاللَّه يُؤيِّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ) والله المسلمين حتى ترتفع معنوياته من قلة عددهم وكثرة عدوهم لعبرة وموعظة لمن تفكر وتدبر وهم أصحاب العقول والبصائر ، في غرر الحكم:

(لَوْ إِعْتَبَرْتَ بِمَا أَضَعْتَ مِنْ مَاْضِيْ عُمُرِكَ لَخَفِظْتَ مَاْ بَقِيَ). فائدة: ١ – إِن أُولِي الأبصار والبصائر المكشوفة يرون الحقائق الغامضة وكأنها تقع على أرض الواقع ، إنهم يدركون أن (بِالإِحْلاَصِ للهِ يَكُونُ المُحْشَوفة يرون الحقائق الغامضة وكأنها تقع على أرض الواقع ، إنهم يدركون أن (بِالإِحْلاَصِ للهِ يَكُونُ اللّهَ فَتَلَهُمْ اللّهَ مَعْيعٌ عَلِيمٌ ، ذَلِكُمْ وَأَنَّ اللّهَ مُوهِنُ وَلَكِنَّ اللّهَ وَمَى وَلِيُبْلِي الْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلاءً حَسَناً إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ، ذَلِكُمْ وَأَنَّ اللّهَ مُوهِنُ كَيْدِ الْكَافِرِينَ اللّهَ رَمَى وَلِيبُلِي الْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلاءً حَسَناً إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ، ذَلِكُمْ وَأَنَّ اللّهَ مُوهِنُ كَيْدِ الْكَافِرِينَ اللّهَ النفال/١٥-١٨. ٢ – هنا حالة إعجازية تبيّن : أنَّ الكفّار كانوا يرون جند المسلمين ضعف عددهم (٢٢٦) مقاتل (يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ) بما تشير الآية ٤٢/الأنفال إلى أن المشركين كانوا يرون المسلمين قلة ﴿وَيُقَلِّلُكُمْ فِي أَعْيُنِهِمْ فكيف يمكن تفسير ذلك ؟ الجواب : في بداية المعركة ظهر المسلمون قلة في أعين الكفار حتى يتجرأوا على مهاجمتهم ، ولكن عندما حمي وطيس المعركة ظهر المسلمون في أعين الكفار عتى يتجرأوا على مهاجمتهم ، ولكن عندما حمي وطيس كان مَفْعُولاً وَإِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ اللّه النال الله يَنصُرُكُمْ وَيُثَيِّتْ أَفْدَامَكُمْ في عُدًا الله عَنوان دلك سبب هزيمتهم والمساندة والنصرة كان مَلْهُ وَلُولًا وَإِلَى الله فَرْجَعُ الأُمُورُ الله ﴿إِنْ تَنصُرُوا اللّه يَنصُرُكُمْ وَيُثَيِّتُ أَفْدَامَكُمْ ﴾ عُدًا/٧

﴿ ﴿ إِنْ النَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنْ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَتَطَرَةِ مِنْ الذَّهَبِ وَالْفِضَةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْخَمْارِ وَالْحَرْثِ الدَّهَبِ وَالْفِضَةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْخَمْامِ وَالْحَرْثِ وَالْحَرْثِ الْمُعَتَّطَرَةِ مِنْ الذَّهَبِ وَالْفَصَاءِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْخَمْامِ وَالْحَرْثِ وَالْعَرْثِ مِنْ النَّامُ الْمَسْوَمَةِ وَالْخَمْارِ وَالْعَرْثِ مِنْ اللَّهُ عِنْدَهُ حُسُنُ الْمَآبِ ﴾

إن الله فطر الناس على حبّ هذه الشهوات ، وللناس رغبات ومطامح إلى أشياء كثيرة وتفكر دائماً في الأحسن ، أشار الله تعالى إلى أهمها. النَّاس : يستعمل القرآن لفظ الناس في الموارد التي فيها الذم، فليس لهم القدرة على التمييز ولهم دناءة الفكر وقسوة الطبع ، بعكس استعمال لفظ (البشر) في الموارد التي فيها المدح ، الشَّهَوَات : الأشياء المحبوبة على إطلاقها لدى نفس الإنسان والتي تشتهيها وتشعر بالغبطة والسعادة إذا حصل عليها كما يريد ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْض زينَةً لَهَا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ الكهف/٧ ، ثم فضّل هذه المشتهيات الستة والباب مفتوح لغيرها فقال (مِنْ النِّسَاءِ) وقدّم حبّ النساء لأنهن أكبر الشهوات وأهم الحاجات وأكثر الضروريات ، فإذا كبرت الشهوة لهن صغر العقل (وبالعكس) ، لذلك الزوجة الصالحة من أكبر النعم لأنها سكن واستقرار للزوج ، والزوج سكن واستقرار للزوجة ، جعل الله النقص في الزوج حتى يكمل بزوجته لحاجته لها (وكذلك الزوجة) على أن تكون شهوة النساء لا تستغرق مشاعر الرجال ، لإن الاستغراق يُضيّع الاستحقاق (وَالْبَنينَ) الأولاد مطلقاً فتنة ، فهم يمثلون امتداد الإنسان في الحياة ، وقدّم البنين على البنات لأن البنين نعم والبنات حسنات والإنسان بحاجة إليهما معاً ، والبنين يتصل بهم النسب والقدرة والقوّامة والأمل.. (وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنْطَرَةِ) الأموال الكثيرة (مِنْ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ) التي تعمل على افتتان الإنسان فتشغل قلبه بالمهم فيضيع الأهم. عن النبي (ص) (لَوْ كَانَ لإِبْنِ آدَمَ وَادِياْنِ مِنْ ذَهَبِ لَتَمَنَّى أَنْ يَكُوْنَ لَهُمَاْ ثَالِثٌ ، وَلاَ يَمْلاُ جَوْفَ إِبْنِ آدَمَ إِلاَّ التُّرَاْبِ وَيَتُوْبُ الله عَلَى مَنْ تَاْب) المراغي ١١١/٣ (وَاخْيْلِ الْمُسَوَّمَةِ) المعلمة الأصيلة الحسان (وَالأَنْعَامِ) الإبل والبقر والغنم (وَالْحُرْثِ) الزرع بجميع أنواعه ، وحب الثلاثة (البنين والنساء والأموال) إنها شهوة النفوس في كل العصور وترغبها كل الأجيال، أما حب الخيل والأنعام والحرث فتأتي بالمرتبة الثانية (ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا) المَتَاعُ:

ما يتمتع به الإنسان ويستلذ به قليلاً ، ومتاع الدنيا قليل مهما كثر وكبر لأنه لا يبقى ، فلا تكن لذاتكم في الحياة الدنيا كثيرة وتبعاتها طويلة ومنغصاتها كبيرة ، فليس من الحرام أن تستلذ بكل متاع محلل ، ولكن الحرام أن يملكك هذا المتاع ولا تملكه ، فيشغلك عن حب الله وطلب رضاه والاستعداد للآخرة (ولا عَيْشَ إِلاَّ عَيْشُ الآخِرَة). (وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ) الْمَآبِ : المرجع والاستعداد للآخرة وحسن المرجع لها. فائدة : الجنة الخالدة، وكل متاع الدنيا وسيلة شريفة لهدف سام وهو الآخرة وحسن المرجع لها. فائدة : فمن عشق متاع الدنيا على أنه الهدف النهائي للحياة ، فقد اختار لنفسه دنيا الحياة وفاتته الحياة العليا ، فاختار المهم وترك الأهم ، واختار متاع الجسد وغفل عن متاع الروح ، كقوله ﴿وَابْتَغِ فِيمَا العليا ، فاختار المهم وترك الأهم ، واختار متاع الجسد وغفل عن متاع الروح ، كقوله ﴿وَابْتَغِ فِيمَا اللهُ اللّهُ اللّه اللّه اللّه الله والله عن متاع الروح ، كقوله ﴿ وَابْتَعْ فِيمَا اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه الللّه اللّه اللّه الللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الللّه اللّه الللّه اللّه اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الللّه اللّه اللّه الللّه اللّه اللّ

دُنْيَاهُ أَضَرَّ بِآخِرَتِهِ) البحار٧٣ص٨٦. فائدة : كان الله تعالى قد زيّن للناس هذه الشهوات فهي جميلة في طبيعتهم ولكنه يذِمُّ التولّع بما والإفراط في حبها.

٥١ - ﴿ قُلْ أَوْبَبُكُ مُ بِخَدِرٍ مِنْ ذَلِكُ مُ لِلَّذِينَ اتَّقُوا عِنْدَ مَرَّهِمِ مُ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَامُ خَالِدِينَ فِيهَا خَالِدِينَ فِيهَا وَأَمْرُواجُ مُطَهَمَ أُو وَمَرضُوانُ مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بالْعِبَادِ ﴾

النبأ والإنباء: يرد في القرآن الكريم لما له من شأن عظيم. المعنى: أأخبركم بخير من جميع زينة الدنيا ومتاعها المحدود الزائل ؟ وجيء بالكلام على صورة الاستفهام بتوجيه النفوس إلى الجواب وتشويقها إليه (لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِنْدَ رَهِّمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَرضْوَانٌ مِنْ اللَّهِ) أجاب عن هذا الاستفهام للذين إتقوا وكان الله معهم في كل حال ، إنهم عند ربهم وهذه الخصوصية (عِنْدَ رَبِّهِمْ) تدل على المفاجأة وزيادة المكافأة ، أن لهم فِيْهَاْ مَاْ لاَ عَيْنٌ رَأَتْ وَلاَ أُذُنَّ سَمِعَتْ وَلاَ حَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ هَمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ السجدة/١٧ ، وذكر من هذه المفاجأة نوعين أحدهما حسى جسماني وهو الجنات والنعيم والخيرات والأزواج المطهرة المبرءة من العيوب والنقائص ، وثانيهما : روحاني عقلي وهو رضوان الله المطلق ، الذي هو أكبر من كل نعيم (وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ) الخبير بأفعالهم وأحوالهم ، وهذا يدفع الإنسان ليحاسب نفسه قبل أن يحاسبه أحد ، فليس كل من تظاهر بالتقوى كان متقياً ، وإنما المتقى من يعلم ربه منه التقوى (ومَنْ إِنَّقَى الله وَقَاْهُ). فائدة : إذا كان متاعهم في الدنيا نساء وبنين... أما في الآخرة لهم ما يشاؤون فيها ولهم المزيد ، وهناك ما هو أكبر من كلّ متاع حسى هناك (رِ**صْوَانٌ مِنْ اللَّهِ)** أكبر من الحياة الدنيا والآخرة لأنه بمقدار (رِ**صْوَانٌ** اللَّهِ) تنال درجات الجنة ونعيمها ، فمن أعطى لله رضوانه فيعطيه الله ما يريد ﴿وَرَضُوَانُ مِنْ اللَّهِ أَكْبَوُ ﴾ التوبة/٧٧ ، في غرر الحكم: (عَلاَمَةُ رِضَاْ اللهِ سُبْحَاْنَهُ عَنْ الْعَبْدِ، رِضَاْهُ بِمَاْ قَضَى بِهِ سُبْحَاْنَهُ لَهُ أَوْ عَلَيْهِ) ، عن النبي (ص) (إِذَا أَرَاْدَ الله بِعَبْدٍ حَيْراً جَعَلَ لَهُ وَاعِظٌ مِنْ نَفْسِهِ يَأْمُرُهُ وَيَنْهَاهُ) كنز العمال خبر ٣٠٧٦٢، وفي ذلك دلالة إلى أن أهل الجنة مراتب ودرجات كما نرى ذلك في الدنيا ، لأن أهل الإيمان درجات وأهل العلم والعمل درجات.

### ١٦ - ﴿ الذِينَ يَقُولُونَ مَرَبَنَا إِنَّنَا آمَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقَنَا عَذَابَ النَّامِ ﴾

يصوّر حال المتقين في الأية السابقة ، الحال النموذجي الذي استحقوا به (رِضْوَانُّ اللهِ) والتنعم بجنته ، أولئك الذين قالوا بقلوبهم وألسنتهم معاً ربنا صدقنا بالله والرسول والرسالة واستقمنا عليها بقدر المستطاع، فاغفر لنا ذنوبنا مما لم نستطع وادفع عنا عذاب النار برحمتك بنا ، عاملنا بلطفك ولا تعاملنا بعدلك

١٧ - ﴿الصَّابِرِينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَاتِينَ وَالْمُتَفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَامِ

ثم وصف المتقين بصفات مميزة ومدحهم وأثني عليهم فقال (الصَّابرينَ): الصبر ترفع على الألم واستعلاء على الشكوي ، وثبات على منهج الله ، وصبر على ما أمرهم الله به وترك ما نهاهم عنه ، وبالصبر تدرك الرغائب وتنال المعالى وتخفف من المعاناة وتصلح النقائص وتمذب النفوس ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ﴾ لقمان/١٧ ، (وَالْقَانِتِينَ) الدائمين على الطاعات مع الخضوع والخشوع وهو لب العبادة وأنس النفس واطمئنان القلب (وَالْمُنْفِقِينَ) الإنفاق: تحرر النفس من استغلال المال والتخلص من البخل ، والتكافل بين الناس ، والإنفاق في سبيل الله الواجب والمستحب في السبل التي تنفع الناس وتقضى على الفقر وتقدم المجتمع نحو الحضارة والرقي، والإنفاق دلالة على الكدح فإنهم لا يعيشون كلاًّ على الآخرين ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ الحديد/٧ ، في غور الحكم: (إِنَّكُمْ إِلَى إِنْفَاقِ مَاْ اكْتَسَبْتُمْ أَحْوَجَ مِنْكُمْ إِلَى اكْتِسَابِ مَا تَحْمَعُوْنَ) (وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ) فهم يطلبون من الله المغفرة في كل وقت ولاسيما (بالأسْحَارِ) حيث الدعاء فيه أقرب إلى الإجابة إذ العبادة حينئذٍ أشق والنفس أصفى والروح أنقى وتكون شفافة ، فتتلاقى روحهم مع روح الكون والكائنات لتتوجه لبارئ الكون فينتظم سلوك الإنسان مع النظام الكوني العام فيكونون في وحدة واحدة موحدة متّحدة فيطمئن قلب الإنسان ويستقيم ويستقر! عن الإمام الصادق (ع): (إِنَّ مَنْ اسْتَغْفَرَ اللهَ سَبْعِينَ مَرَّةً فِي وَقْتِ السَّحَرِ فَهُوَ مِنْ أَهْل هَذِهِ الآيَةِ) مجمع البيان ٣١٦/٢، (والإنفاق) بمعناه العام كل ينفق حسب قدرته من مال أو جاه أو موقع مسؤول أو التضحية بالنفس (والشهادة في سبيل الله).

# ١٨ - ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ أَلَّهُ مُو الْعَرِينُ الْحَكِيمُ ﴾

شهد الله بذاته لذاته مع كثرة الدلائل التكوينية في الآفاق والأنفس على وجوده ، وإنزال الآيات التشريعية الناطقة بذلك ، تدفع الفطرة إلى التصديق الكامل بشهادة الله على نفسه بالوحدانية (وَالْمَلائِكَةُ) أخبروا الرسل بحقيقة الوحدانية وهي عند الأنبياء من اقوى اليقينيات وإنزال الوحي الذي يحمل الشريعة العادلة المنقذة للبشرية (وَأُولُوا الْعِلْمِ) يؤمنون ويدعون إلى الإيمان بالحجة الكافية والبينات الوافية التي تملأ المشاعر ثقة والقلوب اطمئناناً ، الطرق إلى الله بعدد أنفاس البشر ، وأقصر الطرق إلى الله عن طريق الإيمان والعلم والاستقامة على منهج الله (قَائِماً بِالْقِسْطِ) قائماً بالعدل في الاعتقاد والأحكام والشريعة وسنن الحياة والطبيعة ، والعدل في العبادات والمعاملات ، والعدل في الظاهر والباطن ، وفي الأقوال والأفعال ، والعدل بين القوى الروحية والبدنية ، كما وجعل سنن الخليقة قائمة على أساس العدل والإنصاف ، فإن وحدة النظام العالمي تدل على وحدة منظمه (لا إِلهَ إِلاَ هُوَ الْعَزِينُ الْحُكِيمُ) العزة إشارة إلى كمال القدرة ، والحكمة إلى كمال العلم ، والقدرة لا تتم إلا بالتفرد والاستقلال ، والعدالة لا تكمل إلا بالإطلاع على المصالح العلم ، والقدرة لا تتم إلا بالتفرد والاستقلال ، والعدالة لا تكمل إلا بالإطلاع على المصالح

والأحوال ومن كان كذلك فلا يغلبه أحد في عدله ولا يخرج شيء عن حكمته ، فائدة : (شهادة الله وملائكته لبيان فضيلة العلم والله وملائكته وأولو العلم بشهادة الله وملائكته لبيان فضيلة العلم والعلماء العاملين فإنهم خلفاء الرسل وورثة الأنبياء وأمناء الله على خلقه ، وهذه الشهادة تنفتح على آفاق الشهداء العامة لكل عظيم ولكل مبدأ ولكل طريقة ولكل إنسان يشهد لنفسه بنفسه على آفاق الشهداء العامة على عظيم ولكل مبدأ ولكل طريقة ولكل إنسان على على (ع) : (الْعَدْلُ عَلَى الْمَامُ على (ع) : (الْعَدْلُ أَسَاسٌ بهِ قَوَاْمُ الْعَالُمُ) البحار ٧٨ ص ٨٣٠.

9 - ﴿ إِنَّ الدَّيِنَ عِنْدَ اللَّهِ الإِسْلامُ وَمَّا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُ مُ الْعِلْمَ بَغْياً بَيْنَهُ مُ وَمَّنْ يَكُفُمْ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾

الدِّين : بمعنى الطاعة والخضوع والاستسلام لأمر الله وتصديق أنبيائه ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ النساء/١٢٥ ، معنى الإِسْلامُ بَمذه السعة بالدلالة ، فهو يشمل جميع الملل والشرائع التي جاء بما الأنبياء (ع) وإن إختلفت في بعض التكاليف ولكنها تتفق مع التوحيد الخالي من شوائب الشرك ، وتتفق مع الإيمان والعمل الصالح من أي ملة كان ومعنى هذا أن دين مُجَّد ينطوي على كل الأديان السماوية وزيادة ﴿وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ آل عمران/٨٥، عن الإمام على (ع) : (الإِسْلاَمُ هُوَ التَّسْلِيْمُ ، وَالتَّسْلِيْمُ هُوَ الْيَقِيْنُ ، وَالْيَقِيْنُ هُوَ التَّصْدِيْقُ، وَالتَّصْدِيْقُ هُوَ الإِقْرَارُ ، وَالإِقْرَارُ هُوَ الأَدَاءُ ، وَالأَدَاءُ هُوَ الْعَمَلُ) البحار ٣١٠/٦٨، (وَهَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ الْعِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ) ودين الله واحد وهو الإسلام لامجال فيه للإختلاف إلا بسبب البغى والعناد والجهل والحقد والاعتداء وتحريف نصوص الدين حسب الهوى وفهم القرآن حسب التفسير بالرأي المنهي عنه : وصار الناس مذاهب وأحزاب بسبب تجاوزهم لحدود الحق ﴿**وَكُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرحُونَ**﴾ الروم/٣٢ ، (وَمَنْ يَكْفُرْ بِآيَاتِ اللَّهِ) جعل الإختلاف في الدين الواحد الذي يعتمد على التوحيد كفر (فَإِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ) هدد الكافرين بسرعة الحساب لكي لا يتسامحوا في كفرهم ﴿إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ ﴾ المؤمنون/١١٧. فائدة : ١- (سَرِيعُ الْحِسَابِ) : يحاسبهم وسرعان ما يلقون جزاءهم بالدنيا وبالآخرة بطريقة فوق تصوّر البشر وهكذا قدرة الله لا تقاس بقدرة البشر. ٢- سبب تشريع الإسلام للناس لأنه يصفّى الأرواح ويخلِّص العقول من حيرة الضلالة ومن ظلمات الجهالة ، حتى تصلح القلوب وتطمئن بذكر الله في الدّنيا وتكون مؤهلة لدخول الجنّة في الآخرة.

٢ - ﴿ وَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِي لِلّهِ وَمَنْ اتَّبَعَنِي وَقُلْ لِلّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ وَالْأَمْتِينَ أَأْسُلَمْتُ مُ وَإِنْ أَسْلَمُتُ وَجْهِي لِلّهِ وَمَنْ اتَّبَعَنِي وَقُلْ لِلّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ وَالْاَمْتِينَ أَاسْلَمْتُ مُ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدْ الْهَتَدُوا وَإِنْ تَوَالْ اللّهَ بَعِينَ أَلْسُلُمُ اللّهَ بَعِينَ إِللّهِ بَعْدِينَ اللّهَ بَعْضِينٌ بِالْعِبَادِ ﴾

فإذا إستمر أهل الكتاب في جدالهم وعنادهم في التوحيد ودين الله فإن الجدل العقيم يُقسّي القلب (فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِي لِللهِ وَمَنْ اتَّبَعَنِي) فقل لهم إن النبي وأتباعه المسلمين قد أسلموا وجوههم لله

تعالى وحده , أخذوا بمنهجه وأعرضوا عمن سواه وتساموا عن الجدل العقيم المضر (وَقُلُ لِلَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ وَالاَّمِيِّينَ أَأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدْ اهْتَدُوا) فإن استسلموا لأمر الله فقد ذاقوا طعم الهداية وفازوا في النهاية (وَإِنْ تَوَلَّوْا) وأعرضوا فهناك نمي عن المراء (الجدل العقيم) فإنه يُفسد النفس ويورث الشك وينعِّض العيش ، لأن النقاش في البديهيات من أشكل المشكلات (فَإِنَّا النفس عَلَيْكَ الْبَلاغُ) وظيفة الرسول (ص) البلاغ المبين الذي يلقي الحجة عليهم وهو ليس عليهم بوكيل كقوله ﴿فَذَكِرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِرٌ ، لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُصَيْطٍ ﴾ الغاشية/٢١-٢٢ ، (وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ) فهو يعلم متقلبهم ومثواهم ليقرر في حقهم وفق حكمته ويحاسب كلاً بحسب عمله، في غرر الحكم: (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ)

17 - ﴿إِنَّالَانِنَ عَمْهُ وَيَهَا اللّهِ وَيَعْتَلُونَ النّيِينَ بَعْيَرِ حَقَ وَيَقَتَلُونَ الْذِينَ كُلُمُ وَيَ الْقَسْطِ مِنْ اللّهِ مَعْدَو اللهِ مَعْدَو اللّهِ الْعَزِيزِ وَما يَكُن أَن يُقتل نبي ثم يكون هناك حق ، أي قتلوهم بغير سبب ، إلا عندما دعوهم إلى الله ﴿وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلاَّ أَنْ يُؤْمِنُوا بِاللّهِ الْعَزِيزِ أَكَمِيدِ الروج / ، وهم اليهود قتلوا زكريا وابنه يحيى وغيرهم (وَيَقْتُلُونَ اللّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنْ اللّهِ الْعَزِيزِ اللهِ اللهُ اللهُ

## ٢٢ - ﴿ أُولَٰذِكِ الَّذِينَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُ مْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرِ وَوَمَا لَهُ مْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾

حَبِطَ : بطل وهدر. الحبوط هو انتفاخ الدابة التي ترعى نبتاً مسموماً تمهيداً لهلاكها ، وهكذا الأعمال الإجرامية البشعة لهؤلاء هي انتفاخ وورم مهلك ومذل ومهين ليكونوا عبرة لمن يعتبر لأن كل أعمالهم الصالحة في الدنيا والآخرة أصبحت كأن لم تكن ، وأخسر الناس من كان عبرة للناس (وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ) أو شافعين يحمونهم من سوء مصيرهم كقوله ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْتُوراً الفرقان/٢٣. سئل النبي (ص) أي الناس أشدُّ عذاباً يوم القيامة ؟ فقال

(ص) : (رَجُلٌ قَتَلَ نَبِياً أَوْ قَتَلَ رَجُلاً أَمَرَ بِمَعْرُوُفٍ وَنَهَى عَنْ مُنْكَرٍ) ثم قرأ الآية آل عمران/٢١، مواهب الرحمن ١٨٩/٥.

٢٣ - ﴿أَلَـدُ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنْ الْكِتَابِ يُدْعَوْنَ إِلَى كِتَابِ اللَّهِ لِيَحْكُم َ بَيْهُ دُ ثُمَّ يَبَوَلَى فَرِيقٌ مِنْهُ دُ وَهُ دُ مُعْرِضُونَ﴾

سبب النزول: يهوديٌ زنى بيهودية محصنة وهما من أشراف القوم، وإختلف اليهود في أمرهما إلى فحكم فريقين، فريق أراد الرجم وفريق أراد التخفيف ولما إشتد بينهم النزاع تحاكموا إلى النبي (ص) فحكم بالرجم، فرفض الفريق الذي لا يتفق مع الرجم فدعاهم النبي إلى حكم التوراة التي نصت على الرجم فتولوا وهم معرضون. المعنى: حصل أحبار اليهود علماً وافراً من التوراة، وعند إختلافهم يدعون إلى التوراة فيأبون حكمها (يُدْعَوْنَ إِلَى كِتَابِ اللهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ) هم قومٌ معاندون لا يليق بحم الحق بل يليق بحم الباطل، والذي لا ينفعه اليقين يضره الشك. فائدة: الآية تحذر المسلمين من أفعال اليهود، وأن لا يضعوا القرآن وأحكامه وراء ظهورهم، ويميزوا بين الناس في العقوبات اللازمة.

#### ٢٤ - ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُ مُ قَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّامِ إِلاَّ أَيَاماً مَعْدُودَاتٍ وَعَرَهُ مُ فِي دِينِهِ مُمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾

ذلك التولي والإعراض عن حكم التوراة هي نظرة استعلائية على الدين ، بسبب إفترائهم على الله وزعمهم أنهم أبناء الأنبياء ، وأن النار لن تصيبهم إلا مدة يسيرة -أربعين يوماً- مدة عبادتهم للعجل (وَعَرَّهُمْ فِي دِينِهِمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ) خدعهم كذبهم على الله في قولهم : ﴿ غُنُ أَبْنَاءُ اللهِ وَالْحَبَاؤُهُ المائدة / ۱۸ . فائدة : إنهم يكررون ما افتروه على الله تعالى ويلقنونه أنفسهم حتى اطمأنوا بخدعة أنفسهم وركنوا إليها بالتلقين الذي يؤيِّر أثر العلم (كما بينه علماء النفس) فصار الكذب الباطل بالتكرير والتلقين كأنه هو الصدق (وَعَرَّهُمْ فِي دِينِهِمْ) ومنعهم عن التسليم لله والخضوع للحق الذي أنزله في كتابه (كقولنا) : إكذب إكذب حتى يصدقك الناس! لذلك نمى الله تعالى عن (الكذب) وجعله من الكبائر ومفتاح كلِّ شر، ويُخرِّبُ الإيمان، ويُفقدُ الثقة بين المجتمع، ويفكك العلاقات بين الناس، ويكون هذا المجتمع الكذّاب ، فريسة للطامعين وضحيّة للمستكبرين. كقوله تعالى: ﴿ بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِينَتُهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ البقرة / ۱۸.

# ٧٥ - ﴿ فَكَنْفَ إِذَا جَمَعْنَاهُ مُ لِيَوْمِ لا مَرْبَ فِيهِ وَوُفِّيَتْ كُلُ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُ مُ لا يُظْلَمُونَ ﴾

كيف يكون حالهم يوم القيامة حين يجمعهم الله للحساب ، والاستفهام لتهويل واستعظام لما يداهمهم من أنواع الشدائد والأهوال (وَوُقِيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ) نالت كل نفس جزاءها العادل بلا ظلم مما يدل أن كل عمل له أثر يرجع على صاحبه مما كسبت نفسه (وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ) هذا هو دين الله

الحق بالميزان العدل الذي له تأثيره في تهذيب النفس، لا شعب مختار ، ولا أبناء الله ، وإنما (الجُرَاْءُ مِنْ نَفْسِ الْعَمَلُ) كقوله ﴿وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئاً ﴾ الأنبياء/٧٠ ، عندئذٍ يندمون في وقتٍ لا ينفعهم الندم ويتجرعون الحسرة ﴿وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأُوْا الْعَذَابَ ﴾ يونس/٤٥.

٢٦ - ﴿ قُلْ اللَّهُ مَ كَالِكَ الْمُلْكِ تُوْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتُعْزِعُ الْمُلْكَ مِنْ تَشَاءُ وَتَعْزِمُ مَنْ تَشَاءُ وَتَعْزِمُ مَنْ تَشَاءُ وَتَعْزِمُ مَنْ تَشَاءُ وَتَعْزِمُ الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَعْزِمُ الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَعْزِمُ الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَعْزِمُ مِنْ تَشَاءُ وَتَعْزِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّالَةُ مِنْ اللَّهُ اللَّالِي مِنْ اللَّهُ مِن أَلَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الل

إنه إله واحد فهو المالك الواحد وهو (مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ كيف يشاء متى يشاء من ملكه ، يملِّكه إياه ملكاً إعتبارياً مؤقتاً يسترده صاحبه ممن يشاء عندما يشاء ، فليس هي ملكية أصلية ثابتة دائمة، وإنما هي ملكية معارة خاضعة للإمتحان ، فإذا تصرّف المستعير فيها تصرفاً مخالفاً لشرط المالك الحقيقي تحتم نزعه ورده في الدنيا ولو بعد حين ، أما في الآخرة فهو محاسب على انحرافه وبطلانه ومخالفته لصاحب الملك الأصيل (وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ) بالتوفيق والعناية (وَتُلِلُّ مَنْ تَشَاءُ) بالتوفيق والعناية (وَتُلِلُّ مَنْ تَشَاءُ) كل المخذلان والتخلي ، فلا معقب لحكمه وهو بالغ على أمره ولا راد لقضائه ، فهو صاحب الأمر كله (بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) إنّ قوامية الله على ملكه الواسع الخير كل الخير ، فهو يتولاه بالقسط والعدل ، يؤتي الملك من يشاء وينزعه ممن يشاء بالعدل ، ويعز من يشاء ويذل من يشاء بالعدل ، فهي المشيئة المطلقة على تحقيق هذا الخير (بِيكِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فومية الله على الكون والحياة والأحياء على الإطلاق. فؤدينٌ ) إنّ قوامية الله على الملك تعني قواميته الكبرى على الكون والحياة والأحياء على الإطلاق.

1- الآية الكريمة تكشف عن سنن الله التأريخية ، حين بدأ الإسلام غريباً لم يكن آنذاك شيء من الملك والعزة والسلطان وكان موزعاً بين الفرس والروم ، وبعد أن جاء نصر الله والفتح وانقلبت المعادلة وأصبح الذليل عزيزاً والعزيز ذليلاً ، وصار الفرس والروم محكومين للمسلمين بعد أن كانوا حاكمين ، وصار المسلمون حكاماً بعد أن كانوا مستضعفين ﴿إِنَّ الأَرْضَ لِلّهِ يُورِثُها مَنْ يَشَاءُ عِنَ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ الأعراف/١٢٨، أما الآن نرى الشعوب الإسلامية مستضعفة يهيمن عليها الاستكبار العالمي (والسبب في ذلك) أنهم إنشغلوا في نزاعات أخرتهم إلى الوراء قروناً ﴿وَلا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا ﴾ الأنفال/٤٤ ، وصرنا أشداء فيما بيننا رحماء على الكفار ، وهكذا من ينحرف عن سبيل الله يصفه النبي (ص) بقوله : (مَا إِحْتَلَفَتْ أُمَّةٌ قط بَعْدَ نَبِيِّهَا إِلاَّ ظَهَرَ أَهْلُ بَاْطِلِهَاْ عَلَىْ عن سبيل الله يصفه النبي (ص) بقوله : (مَا إِحْتَلَفَتْ أُمَّةٌ قط بَعْدَ نَبِيِّهَا إِلاَّ ظَهَرَ أَهْلُ بَاْطِلِهَاْ عَلَىْ الاستحقاق ، فاختلفت قلوبنا وساء حالنا وكرهت أيامنا ، ٢- سؤال : كيف نفهم ملك الظالم الاستحقاق ، فاختلفت قلوبنا وساء حالنا وكرهت أيامنا ، ٢- سؤال : كيف نفهم ملك الظالم

وحكمه ؟ والله مالك الملك ؟ (بإختصار) : لن تكون أمة فاسدة وقائدها صالح ، كما لا تكون أمة صالحة وقائدها فاسد ، فالحاكم من جنس المحكوم ﴿إِنَّ الله لا يُغيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغيِّرُوا مَا أَنفُسِهِمْ الرعد/١١ ، عن النبي (ص) : (كَمَاْ تَكُونُونُ الله لا يُغيِّرُ مَا لِعمال خبر١٤٩٧ ، وعنه (ص) بأنفُسِهِمْ الرعد/١١ ، عن النبي (ص) : (كَمَاْ تَكُونُونُ اللهُ يُولِّى عَلَيْكُمْ ) كنز العمال خبر١٤٩٧ ، وعنه (ص) : (إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَلاَ تَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنْكَرِ ، يُسَلَّطُ عَلَيْكُمْ شِرَارُكُمْ فَيَدْعُونَ خِيَارُكُمْ فَلا يُستَجَابُ هُمْ إلى المعار ٢٠٤٠٠٠ حكم الظالم نتيجة لها مقدماتها وأسبابها ، فإذا كان المجتمع ظالماً فإنه ينتج الحاكم الظالم، في الحديث : (مَنْ عَذَرَ ظَالِماً بِظُلْمِهِ سَلَّطَ الله عَلَيْهِ مَنْ يَظْلِمُهُ ) البحار ٢٣٢/٧٥، ولا ينبغي للمؤمن أن يذل نفسه ، وساعة ذل لا تعادل والدهر كله ، عن الإمام على (ع) (وَلاَ تَكُنْ عَبْدَ غَيْرِكَ وَقَدْ حَلَقَكَ الله حُرّاً) البحار ٢١٤/٧٧

٢٧ - ﴿ تُولِجُ اللَّيلَ فِي الْتَهَامِ وَتُولِجُ النَهَامَ فِي اللَّيلِ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنْ الْمَيْتِ وَتُخْرِجُ الْمَيْتِ وَتُخْرِجُ الْمَيْتِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ الْمَيْتِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

ويستمر الدعاء القرآني مستعرضاً قدرة الله وحكمته في الأمور التكوينية كظاهرة تداخل الليل والنهار وتفاوتهما بالقصر والطول ، يلفت القرآن النظر إلى كيفية حدوث هذه الظاهرة الواضحة الدقيقة في شكلها والفلسفية في أعماقها أي ينشأ من تداخل الليل والنهار ، بطول الليل في الشتاء وقصر النهار، وفي الصيف يحصل العكس فيطول النهار ويقصر الليل ، وينشأ من ذلك التداخل المنظم بين الليل والنهار الفصول الأربعة للسنة وما فيها من فوائد. وأيضاً يدخل ظلام الليل بالتدريج في ضياء النهار بالتدريج في ظلام الليل عند الشروق بشكل عجيب ، وتعتدل بسببه حرارة الأرض. (وَتُخْرِجُ الحُيِّ مِنْ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمُيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمُيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمُيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمُيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمُعْرِبُ وَتَعَمل ، إنها الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمُيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمُي يدب فيه المُوتِ إلى جانب الحياة ، خلايا حية منه تموت وتذهب وخلايا جديدة فيه تنشأ وتعمل ، إنها الموت إلى جانب الحياة والنور والموت والحياة من سنن الخالق ، فلا عجب أن يبدل ضعف المسلمين قوة وذهم عزاً أو يبدل قوة أهل الكتاب والمشركين ضعفاً وعزهم ذلاً ! (وَتَوْرُقُ فَعَف المسلمين قوة وذهم عزاً أو يبدل قوة أهل الكتاب والمشركين ضعفاً وعزهم ذلاً ! (وَتَوْرُقُ مُن تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ) من إيتاء الملك والعز والحياة والموت ليست وحدها بيد الله بل بيده كل أنواع الرزق على إطلاق معناه ولكن هذا الرزق يخضع لقاعدة الأسباب والمسببات ، في غور الحكم (لِكُلُّ اللَّمُ عَلَيْ اللَّمُ مَنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ عَلَيْ اللَّمُ الْمُنْ الله الله الله الله الله الله المناف المناف المناف المؤلِق المُنْ الله الله المناف المناف المناف المناف المؤلِق المناف المناف المناف المناف الله المناف المناف المناف المناف المناف المناف

#### فائدة:

1- الآية تتحدث عن ظاهرة أنيقة ولكن تكشف من خلالها سنة عميقة لها دلالات واسعة، إن هذا التداخل بين الليل والنهار والحياة والموت ، أنها ظاهرة واضحة تكشف من خلالها عن قانون عام إن كل شيء في الحياة يخضع إلى سنة التداخل ، كما يتداخل الأمل مع العمل، والخير مع

الشر، والصحة مع المرض ، والعلم مع الجهل، والضعف مع القوة والعسر مع اليسر ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً، إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً﴾ الشرح/٥-٦ ، كذلك تتداخل الحياة الدنيا مع الآخرة ، والنوم مع اليقظة ، والعزة مع الذلة... وهكذا الحياة الدنيا. ٢- عن الإمام الصادق (ع) في قوله : (تُخْرِجُ المُؤْمِنَ مِنَ الْمُؤْمِنَ مُنَا لَعُمُ الْمُؤْمِنَ مِنَ الْمُؤْمِنَ مِنَ الْمُؤْمِنَ مِنَ الْمُؤْمِنِ مِنَ الْمُؤْمِنَ مِنَ الْمُؤْمِنِ مِنَ الْمُؤْمِنَ مِنَ الْمُؤْمِنَ مِنَ الْمُؤْمِنَ مِنَ الْمُؤْمِنَ مِنَ الْمُؤْمِنَ مِنَ الْمُؤْمِنَ مِنْ الْمُؤْمِنَ مُنَا لِمُؤْمِنَ مُنَا الْمُؤْمِنَ مِنَا مِنْ الْمُؤْمِنَ مِنْ الْمُؤْمِنَ مِنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ مِنَ الْمُؤْمِنِ مِنْ الْمُؤْمِنِ مِنْ الْمُؤْمِنِ مَا الْمُؤْمِنِ مِنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْم

٢٨ - ﴿ لاَ يَتَخِذْ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أُولِيَا عَمِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَغْمَلْ ذَلِكَ فَلْيسَ مِنْ اللّهِ فِي شَيْءٍ إِلاَّ أَنْ تَتَقُوا مِنْهُمْ ثَقَاةً وَيُحذَّرُكُمْ اللّهُ نَفْسَهُ وَ إِلَى اللّهِ الْمَصِيرُ ﴾

أَوْلِيَاءَ : أنصار وأعوان ، تُقَاةً : من الوقاية والحذر والخوف ويجمعها معنى التقية. المعنى : ينهى القرآن الكريم كثيراً عن مودة الكافرين والركون إليهم مما يفسح المجال للتأثر بهم ، ويؤكد أن العواطف يجب أن تبني على العقيدة (وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنْ اللَّهِ فِي شَيْءٍ) وإذا والى المسلم كافراً فقد قطع علاقته بربه ولم يعد من حزبه المفلحين ، وليس من الله ولا من حزب الله في شيء وأنه سبحانه بريء منه لأنه لا يجتمع الإيمان مع الكفر في نهج البلاغة حكم ٢٩٥: (صَدِيْقُ عَدُوَّكَ عَدُوُّكَ) ، (إِلاَّ أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاقً) استنى سبحانه من هذه القاعدة الذين يخافون على أنفسهم وأعراضهم، فعندئذٍ لا مانع من المجاملة والمداراة وهذه رخصة عند الخوف ، أن يبدي ولاءه للكافر قولاً وحتى عملاً عند الضرورة ولكن (قلبه مطمئن بالإيمان) تقية منه ودفعاً عن نفسه مع إخفاء عداوته لهم ، وهذا ما حصل للصحابي عمار بن ياسر كقوله ﴿مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلاَّ مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ ﴾ النحل/١٠٦ ، (وَيُحَذِّرُكُمْ اللَّهُ نَفْسَهُ) تمديد وتحذير للمؤمنين من نقمة الله وغضبه وعذابه في تعبير مثير وعجيب ، وجاء هذا التحذير بعد رخصة التقية لئلا يتجاوز الإنسان حدوده في هذه الرخصة ، فخافوا الله وقدموا خشيته على خشية الظالمين (وَإِلَى اللهِ الْمَصِيرُ) إلى الله ترجعون ويكون الجزاء من جنس العمل. روي : أن مسيلمة الكذاب أخذ رجلين من أصحاب رسول الله (ص) فقال لأحدهما: أتشهد بأن مُحَّداً رسول الله قال نعم ، قال أفتشهد أيي رسول الله فقال نعم ، ثم دعا بالآخر فقال : أتشهد بأن مُجَّداً رسول الله فقال نعم ، ثم قال أفتشهد أين رسول الله فقال إني أصم قالها ثلاثاً كل ذلك يجيبه بمثل الأول ، فضرب عنقه ، وأطلق سراح الأول. فبلغ ذلك رسول الله فقال (ص): أُمَّا ذَلِكَ الْمَقْتُولُ فَمَضَى عَلَى صِدْقِهِ وَيَقِيْنِهِ وَأَحْذَ بِفَصْلِهِ فَهَنِيْمًا لَهُ ، وَأَمَّا الآحَرُ فَقَبِلَ رُخْصَةَ اللهِ فَلاَ تَبِعَةَ عَلَيْهِ ! فعلى هذا تكون التقية رخصة والإفصاح بالحق فضيلة مجمع البيان٣٣٧/٢، وعن الإمام الباقر (ع): (التَّقِيَّةُ فِيْ كُلِّ شَيْءٍ يُضْطَرُّ إِلْيِه إِبْنُ آدَمَ فَقَدْ أَحَلَّهُ اللهُ لَهُ) الكافي ٢٠٠٢ و (عِنْدَ الضَّرُوْرَاْتِ تُبَاْحُ الْمَحْضُورَاْتُ) والضرورات تقدر بقدرها كقوله (فَمَنِ اضْطُرٌ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ) البقرة/١٧٣.

#### ٢٩ - ﴿ قُلْ إِنْ تُخْفُوا مَا فِي صُدُومِ كُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَمْنُ وَ اللَّهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ مَا قَدِيرٌ ﴾ قَدِيرٌ ﴾

بعد أن رحّص الله سبحانه بالتقية للمضطر ، جاء في هذه الآية تحذير من قرب الله لنا وعلمه في أسرارنا وما تخفي قلوبنا من موالاة الكفار أو ما أظهرتموه فإن الله مطلّع عليه لا تخفى عليه خافية ، وإنّ المعوّل عند الله على ما في القلوب (وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ) ويعلم ما يحدث وما هو حادث في كل صغيرة وكبيرة في السماوات والأرض (وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) والله قادر على الإنتقام ممن تعدّى حدوده وخالف حكمه وتحرّأ عليه وهو تهديد وتحذير ، وهذا بيان لقوله تعالى (وَيُحَدِّرُكُمْ اللّهُ نَفْسَهُ) في الآية السابقة ، اللهم إنا نعوذ بك أن نغتر بسترك علينا وأن نجهل بعلمك بنا وأن لا نتحسس بقربك منّا.

### • ٣٠ - ﴿ وَوْرَ تَجِدُ كُلُ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّ لُوْ أَنَ بَيْتَهَا وَبَيْنَهُ أَمَداً بَعِيداً وَيُحذِّ مُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ مَرَ وُفُّ بِالْعِبَادِ ﴾

إحذروا يوم القيامة يوم تجدكل نفس عملها من الخير حاضراً أمامها فيكون ذلك غبطة وسروراً لها ويجازيهم الله بأحسن ما عملوا (وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءِ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَداً بَعِيداً) وتنكير سوء للتعميم ، وما عملته من سوء وهو ما يسوء النفس تتمنى أن يكون بينه وبين ذلك اليوم بعد المشرقين حتى لا تؤاخذ بجريرته طلب البعد الزماني أبلغ في التعبير من طلب البعد المكاني ، فاحتمال الحضور موجود في الفاصل المكاني بينما ينتفي هذا الاحتمال كلية في الفاصل الزماني في غرر الحكم: الحضور موجود في الفاصل المكاني بينما ينتفي هذا الاحتمال كلية في الفاصل الزماني في غرر الحكم: (لَنْ يُجْزَى جَزَاءَ الشَّرِ إِلاَّ عَامِلُهُ) (وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ) تكرير التحذير والاعتناء به ، كما في الآية/٢٨ ، لزيادة أهمية المطلب وأن لا يغفلوا عنه فليس بمغفول عنكم ، والحذر يقيك الضرر ﴿ ذَلِكَ يُحَوِّفُ اللهُ بِهِ عِبَادَهُ يَا عِبَادٍ فَاتَقُونِ الرَّمْةِ ، وَأَشَدُ الْمُعَاقِبِيْنَ فِيْ مَوْضِعِ الْعَفُو وَالرَّمْةِ ، وَأَشَدُ الْمُعَاقِبِيْنَ فِيْ مَوْضِعِ الْعَفُو وَالرَّمْةِ ، وَأَشَدُ الْمُعَاقِبِيْنَ فِيْ مَوْضِعِ الْعَفُو وَالرَّمْةِ ، وَأَشَدُ الْمُعَاقِبِيْنَ فِيْ مَوْضِعِ النَّكُالِ وَالنَّقِمَةِ ، وَأَعْظَمُ الْمُتَحَبِّرِيْنَ فِيْ مَوْضِعِ الْعَفُو وَالرَّمْةِ ، وَأَشَدُ اللْمُعَاقِبِيْنَ فِيْ مَوْضِعِ النَّعُوبِ النَّسَلَ كَالُو وَالنَّعْمَةِ ، وَأَعْظَمُ الْمُتَحَبِّرِيْنَ فِيْ مَوْضِعِ الْكَبْرِيَاءِ وَالْعُظَمَةِ ) من دعاء الافتتاح كقوله ﴿ نَبِي عَبَادِي أَيْ اللهُ فَقُورُ الرَّحِيمُ ، وَأَنْ عَذَابِ هُوَ الْعَذَابُ الأَلِيمُ الحجر/٤٠٠ .

### ٣١ - ﴿ قُلْ إِنْ كُنتُ مُ تَحِبُونَ اللَّهَ فَا تَبِعُونِي يُحْبِبُكُ مُ اللَّهُ وَيَغْفِي اَكُمُ دُنُوبَكُ مُ وَاللَّهُ غَفُومٌ مَرَحِيمٌ ﴾

هذه الآية الكريمة تكشف أن حب الله جل في علاه ميزان دقيق فمن وفي ، استوفى ، بهذا الميزان يعرف من أحب الله حقيقة ومن إدّعى ذلك بلا دليل فعلامة الحب الإتباع دون ابتداع ، مع الوفاء وحسن العطاء وحسن الإنتماء ، فلا تنال محبة الله إلا بالتصديق ما جاء به رسول الله (ص) وامتثال أمره واجتناب نهيه ، إتبعوا الشريعة الإسلامية الصحيحة، وعلى قدر الإتباع تكون البشارة للمحب بحب حبيبه له. عن الإمام الصادق (ع) : (لا يَمْحَضُ رَجُلٌ الإِيمُانَ بِاللهِ حَتّى يَكُونَ اللهُ أَحَبّ

إلَيهِ مِنْ نَفْسِهِ وَأَبِيْهِ وَوُلْدِهِ وَأَهْلِهِ وَمَاْلِهِ وَمِنَ النَّاسِ كُلِّهِمُ) البحار ٧٠ص ٢٤، عن الإمام الصادق (ع): (مَا أَحَبَّ الله مَنْ عَصَاهُ) وبهذا الإتباع الخالص تشكّل علاقات الحب بين الخالق والمخلوق ، وبين الناس أنفسهم، وعن النبي (ص): (أَفْضَلُ الأَعْمَالِ الحُبُّ فِي اللهِ وَالْبُغْضُ فِي اللهِ تَعَالَى) كنز العمال خبر ٢٤٦٣٨ عن الإمام الصادق (ع): (وَهَلِ الدِّينُ إلاَّ الحُبُّ)؟ ثم ذكر الآية، البحار ٢٧٧٦٩ وهذه حجة على من يدّعي محبة الله في كل زمان وأعماله تكذب إدعاءه ، إذ كيف يجتمع حب مع الجهل بالمحبوب وعصيانه ؟ (وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ) يكشف حُجب الذنوب عن قلوبكم ويتجاوز عن سيئاتكم ويفسح المجال للتقرب من ربكم فإن بمقدار القرب يكون الحب ، وبمقدار الجدب يكون الجذب يكون التآلف والتعارف ثم تكون فيها الاستقامة التي فيها السلامة. وبعد هذه الحقيقة لا يبقى مجال لإتمامات المغرضين بأن الإسلام قام بالسيف والقهر والقرآن يقول ﴿لا إِخْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنْ المَعْرضين بأن الإسلام قام بالسيف والقهر والقرآن يقول ﴿لا إِخْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنْ المَعْرضين بأن الإسلام ومحيح الإسلام رفع المسلف ولكن للدفاع عن المسلمين/ وإلقاء حجة الله على الناس.

### ٣٢ - ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوْلُوا فَإِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾

ترشد الآية إلى حكم العقل والفطرة إلى أن حقيقة الدين هي الحب ، والحب هو طاعة الله ورسوله (فَإِنْ تَوَلَّوْا) فإن أعرضوا عن الطاعة (فَإِنَّ الله لا يُحِبُ الْكَافِرِينَ) لا يحب من كفر بآياته وعصى رسله لأن حقيقة الدين هي طاعة الله ورسوله وإن ترك هذه الطاعة هو الكفر ، فائدة : لم يقل (إنَّ الله يبغض العاصين) وإنما قال (لا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ) فقد اعتبر الله الإعراض عن الطاعة عصيان جريء واستهتار بالقيم والمبادئ والأخلاق وهذا هو الكفر بعينه. وقد يشمل هذا التولي والإعراض عن الطاعة إنما هو في الفروع إذا سلمت الأصول ، ككفر مانع الزكاة وتارك الصلاة والحج المستطيع، وتولي أعداء الله ، ومنكر ضروريات الدين ، وإن إدّعي في نفسه الإيمان ، فكيف تصح دعواه وآخرها ينقض أولها ؟ في غرر الحكم: (أَكُرِمْ نَفْسَكَ مَا أَعَانَتْكَ عَلَى طَاْعَةِ اللهِ) ، هوالكورن هم الكافرون عن الإمام الباقر (ع) : (كُلُّ شَيْءٍ يَجُرُّهُ الإِثْكَارُ وَالتَّسْلِيْمُ فَهُوَ الإِيمَانُ ، وَكُلَّ شَيْءٍ يَجُرُّهُ الإِنْكَارُ وَالتَّسْلِيمُ فَهُوَ الإِيمَانُ ، وَكُلَّ شَيْءٍ يَجُرُّهُ الإِنْكَارُ وَالجُّحُودُ فَهُوَ الْكُفْرُ) (الكاف الظالمون هم الكافرون عن الإمام الباقر (ع) : (كُلُّ شَيْءٍ يَجُرُّهُ الإِنْكَارُ وَالتَّسْلِيمُ فَهُوَ الإِيمَانُ ، وَكُلَّ شَيْءٍ يَجُرُّهُ الإِنْكَارُ وَالجَّحُودُ فَهُوَ الْكُفْرُ)

٣٣ - ٣٤ ﴿إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَتُوحاً وَآلَ إِبرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ، ذُمْرَيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ الإصطفاء: الانتقاء والاختيار لصفوة الشيء وتخليصه من النواقص التي لا تليق به، وتقديم لهم خصائص مميزة خاصة بهم.

المعنى : اختار الله تعالى صفوة مختارة من البشرية بمقتضى علمه بكفاءتها وإخلاصها فجعلها نموذج يحتذى به ، فهي المسيرة التصاعدية نحو الكمال الإنساني بجانبيه المادي والمعنوي (اصْطَفَى آدَمَ)

أبو البشر الأول وقد سجدت له الملائكة ، وأول من شرع له الدين (وَنُوحاً) أبو البشر الثاني وهو أول أولي البغرم وصاحب كتاب وشريعة ، وقال الله فيه ﴿سَلامٌ عَلَى نُوحٍ فِي الْعَالَمِينَ الصافات/٧٧ ، (وَآلَ إِبْرَاهِيمَ) والآل هم خاصة الشيء والاصطفاء لهم وَلَدْرِيته مُمْ الْبَاقِينَ الصافات/٧٧ ، (وَآلَ إِبْرَاهِيمَ) والآل هم خاصة الشيء والاصطفاء لهم ولذريتهم ، الطيبين ومنهم إسماعيل ومن ذريته سيدهم مُحَّد (ص) وآل مُحَّد (ع) (وَآلَ عِمْرَانَ) وآل موسى وهارون وقيل هو أبو مريم جدُّ عيسى (عَلَى الْعَالَمِينَ) إصطفى كل واحد منهم على عالم زمانه وميزه عليهم بصفات مميزة ، وجعل لهم خصائص نموذجية تقتدي بما الإنسانية جميعاً ٤٣٠ - ﴿فَرُرِيّةُ مَمْنَا مُن مَنْ مَعْدَن واحد ، كل واحد منهم فضل مغذاه على هواه ، وآخرته على دنياه ، وروحه على جسده ، وعقله على شهوته (وإذا كبر العقل صغرت الشهوة). في غرر الحكم: (إذا كمل الْعَقْلُ نقصت الشَّهْوَةُ) فجاء الفرع مشابهاً للأصل طيباً وكاملاً ﴿يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ الشورى/٨، سئل الإمام الصادق (ع): (ما الحجة في كتاب الله أن آل عُمَّد هم أهل بيته (ع) ؟ ثم ذكر الآيتين) (وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ) والله يسمع لأقوالهم عليم بما في قلوبَم، كنز الدقائق ٢٥٠٠.

# ٣٥ - ﴿إِذْ قَالَتُ امْرَأَهُ عِمْرَ إِنْ مَرَبِّ إِنِي نَذَمْنَ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّهُ إِلَّ قَلَيْنِ إِنِّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾

مُحَرَّراً: معتقاً من كل قيد وعبودية بشرية ولا أشغله بشيء من المسؤوليات ، ليوقف حياته خالصاً لله ولعبادته ، لا يعمل عمل الدنيا ويكون في خدمة بيت المقدس. النَدَرْ: يوجب الإنسان على نفسه ما ليس بواجب ، ولا يقدم شيئاً ولا يؤخره من قضاء الله. المعنى: يعرض القرآن الكريم إحدى قصص النبوة العامرة بالإيمان والتسليم لله تعالى وهي قصة عيسى بن مريم (ع) ليؤكد بشريته وعناية الله به وإخلاص أسرته وإسلامهم لله. فقد نذرت إمرأة عمران (أم مريم) بإنقطاع إلى الله أن بجعل ما في بطنها من حمل محرراً من قيود الدنيا ويكون خالصاً لله ، ودعت الله أن يتقبل منها نذرها (إنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ) السميع بدعائها العليم بحالها. عن النبي (ص): (النَّذْرُ لاَ يُقَدِّمُ فَإِنَّ نَفْسِكَ الْعَلِيمُ) صحيح مسلم ١٣٦٦ خبر ، وعن الصادقين (ع): (لاَ تُوْجِبْ عَلَى نَفْسِكَ الْعُقُوقْ وَإِصْبِرْ عَلَى النَّوَاتُبِ) وسائل الشيعة ١٨٩/١ خبر ، وعن الصادقين (ع): (لاَ تُوْجِبْ عَلَى نَفْسِكَ الْخُقُوقْ وَإِصْبِرْ عَلَى النَّوَاتُبِ) وسائل الشيعة ١٨٩/١ مراه .

٣٦ – ﴿ فَلَمَا وَضَعَتُهَا قَالَتْ مَرَبَ إِنِي وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَاللَّهُ أَعْلَـهُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيسَ الذَّكَرُكَ كُلاّ ثَنَى وَإِنِي سَنَيْتُهَا مَرْہِـهَ وَإِنِي أُعِيدُكَمَا بِكَ وَذُمْرِيَّتُهَا مِنْ الشَّيْطَانِ الرَّجِيــهِ﴾

عندما وضعت حملها وتبين أنما أنثى صارت في حيرة من أمرها ، إذ لا تصلح الأنثى للخدمة الدائمة في المعبد عادة، فلجأت إمرأة عمران إلى ربحا مرة أخرى تخبره عن حالها ، والله أعلم بحالها وبما سينتظر هذه المولودة من مستقبل عظيم (وَلَيْسَ الذَّكُرُ كَالْأُنْثَى) فإذا إختلف التركيب بين الذكر والأنثى إختلفت الوظائف والمسؤوليات ، وتعددت الأدوار وتوحدت الأهداف (وَإِنِّ سَمَّيْتُهَا

مَرْيَمَ) المرأة العابدة في لغتهم (وَإِنِيّ أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِيّتَهَا مِنْ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ) أجيرها وأعصمها بحفظك لها ولأولادها من الشيطان الرجيم لتستقيم لها العبادة وتليق بها الطهارة ويطابق اسمها مسمّاها.

٣٧-﴿ فَتَقَبَّلُهَا مِرَبُهَا بِقَبُولِ حَسَنِ وَأَنْبَتُهَا ثَبَاتًا حَسَناً وَكَفْلُهَا مَرَكَ إِنَّا كُلُمًا دَخَلَ عَلَيْهَا مَرَجُهَا مَرَجُهَا اللهِ عَرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا مِرَابًا وَجَدَ عِنْدَهَا مِرْزُقًا قَالَيَا مَرْبَحُ أَنِي لَكُ مِنْ عِنْدِ اللّهِ إِنَّ اللّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَنْبِ حِسَابٍ ﴾

فتقبلها ربحا الذي رباها ورعاها واستجاب دعاءها وتقبّل نذرها مع الأجر فإنه سميع مجيب الدعاء وتقبلها لله مريم بقبول حسن بأن تكون محررة من مسؤوليات الدنيا ، خالصة لعبادته سبحانه في بيت المقدس (وَأَنْبَتَهَا نَبَاتاً حَسَناً) أي رباها تربية حسنة صالحة ، فكانت طاهرة عابدة مخلصة (وَكَفَّلَهَا زَكْرِيًا) متعهداً للقيام بمصالحها وقد رأى فيها زكريا مثالاً للمرأة الصالحة المميزة المؤيدة من الله (كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكْرِيًا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقاً) وجاء الرزق هنا نكرة لإطلاق معناه وسعة مغزاه (قَالَ يَا مَوْبَمُ أَيَّى لَكِ هَذَا) يسأل باستغراب وتعجب من أين يفيض عليك الرزق وكيف ومتى ، والأبواب مغلقة عليك ؟ (قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ) فلا تعجب فإن الله إِذَا أَعْطَى وكيف ومتى ، والأبواب مغلقة عليك ؟ (قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ) فلا تعجب فإن الله إِذَا أَعْطَى الرزق والعطاء ، ولكن الله يعطيه من له مؤهلات خاصة حتى تنفتح عليه هذه المائدة بغير حساب ووكذلك نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ القصص/٤١. فائدة : في الآية دليل على جواز الكرامة للأولياء ، ومن أفضل الكرامات والعبادات ، تبديل العادات المذمومة من أخلاقك وفي (أَنَّ لَكِ هَذَا) بولو كانت ومن أفضل الكرامات والعبادات ، تبديل العادات المذمومة من أخلاقك وفي (أَنَّ لَكِ هَذَا) الله المراة الصالحة أن ترتقي بمنزلتها على الرجال وتثير إعجاب حتى الأنبياء (ع) ! ولو كانت النساء كمريم وآسية وفاطمة وخديجة وغيرهن لفضّلت النساء على الرجال ! وهذا يثبت خطأ مقولة النساء ناقصات حظٍ وعقل ودين لأنه يخالف القرآن.

# ٣٨ - ﴿ هُنَالِكَ دَعَا مَرَ كُمُ إِلَى مَرَبُهُ قَالَ مَرَبِ هَبْ لِي مِنْ لَدُمْكَ ذُمْرَيِّةً طَيْبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُعَاءِ ﴾

لما رأى ما رأى من آيات ربه الباهرات ذات الكرامات اليقينيات في مريم على صغر سنها تحركت في نفسه عاطفة الأبوة، ورجا أن يكون له مثلها في الكرامة عند الله تعالى (قَالَ) زكريا على شيخوخته وعقم إمرأته لم ييأس من رحمة الله (رَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِيَّةً طَيِّبَةً) رب صاحب الفضل علي أعطني بقدرتك على كل شيء (ذُرِيَّةً طَيِّبَةً) التي تستطاب أفعالها وأخلاقها وقيمة الذرية بصلاحها (إنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاء) مجيب له. من آداب الدعاء الثناء على الله تعالى.

9 ٣ - ﴿فَنَادُنُهُ الْمَلاثِكَةُ وَهُوَقَائِمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ أَنَّ اللَّهُ يُبَشِّرُكُ بِيَحْيَى مُصَدَّقاً بِكَلِمَةٍ مِنْ اللَّهِ وَسَيِّداً وَحَصُوماً وَبَيِياً مِنْ الصَّالِحِينَ﴾ لم يمض وقت طويل حتى أجاب الله دعاءه في محراب الصلاة ﴿وَأَقِمْ الصَّلاةَ لِذِكْرِي﴾ طه/١٤ ، للدلالة على أن كلَّ الأديان دعت إلى الصلاة (فَنَادَتْهُ الْمَلائِكَةُ وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى) يَحْيَى : اسم سمّاه الله به قبل أن يولد ، اختاره له إشعاراً بأن الله يحيى الأرحام العقيمة كما يحيى العظام الرميمة ، وصفاته كصفات عيسى (ع) (مُصَدِّقاً بِكَلِمَةٍ مِنْ اللَّهِ) مصدقاً بعيسي الذي ولد بكلمة الله (كن فيكون) (وَسَيِّداً) يسود قومه علماً وخلقاً وبصفات مميزة عالية المضامين (وَحَصُوراً) الحصور من الحصر وهو الحبس والتهذيب أي يزكمي نفسه ويمنعها ما ينافي فضلها وكمالها ، مبالغاً في حصر نفسه عن الشهوات! مع القدرة عليها مثله كعيسى (ع) عاش حياة العزوبة! لا يأتي النساء ، وإنما لرحمة خاصة للإنسان الخاص ، وهو المِعرِضُ عن الشهوات ورغبات النفس مع ميوله لها زهداً فيها وتهذيباً لها وعدم التعلّق بها لأنه منشغل عنها بما هو أهم منها عن الإمام الباقر (ع) : (عِفَّةُ يَحْيَى (ع) مَنعَتْهُ مِنَ الزَّوَاْجِ وَجَعَلَتْهُ يَعْتَزِلُ النِّسَاْءَ) تفسير النور ١/٨٨/، وعن الإمام على (ع) : (لَيْسَ الزُّهْدُ أَنْ لاَ تَمْلِكَ شَيْئًا وَلَكِّنَّ الزُّهْدَ أَنْ لاَ يَمْلِكَكَ شَيْءٌ) ميزان الحكمة ٢٩٢/٩ إلا الله مالك الملك (وَنبِيّاً مِنْ الصَّالِحِينَ) وهي بشارة عظيمة أخرى لزكريا. فائدة: ١-روي: أن يحيى مرّ في صباه بصبيان فدعوه إلى اللعب فقال: ما للعب خلقت. وروي عن الإمام الصادق (ع):سأله رجل يطلب الولد فقال أدعُ الله وأنت ساجد ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ آل عمران/٣٨، ﴿رَبِّ لا تَذَرْنِي فَرْداً وَأَنْتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ ﴾ الأنبياء/٨٩.

٧- سؤال: هل الحصور (العزوبة) حالة سلبية في المجتمع أم إيجابية ؟ الجواب: لا تدل كلمة (الحصور) العزوف عن الزواج ، لأنها صفة سلبية ضارة في المجتمع ولها آثار سلبية خطيرة ، لذلك جميع الأديان رغبت في الزواج ونحت عن العزوبة ، ولا يمكن أن تكون صفة (الحصور) قانوناً عاماً للناس، لأنه يُعطل قانون الزوجية العام الطبيعي ﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ حَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَرُونَ ﴾ اللناس، لأنه يُعطل قانون الزوجية العام الطبيعي ﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ حَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكُرُونَ ﴾ الذاريات / ٤ والمقصود من (الحصور) القوة الروحية العالية التي تمتلك القدرة على تمذيب الشهوات بحيث هو يحكمها ولا تحكمه ، ويسيطر عليها ولا تسيطر عليه، فهو يطفئ دوافع الشهوة في نفسه ويبالغ في التعفف والترفع عن متطلبات الشهوة ، إذن هناك شهوة ولكن يهذبها في غرر الحكم: (إذا كمل الْعَقُلُ نقصَتُ الشَّهُوةُ)، وهذه حالة فردية نموذجية خاصة للإنسان النموذجي الحاص ضمن ظروف خاصة، ولا يمكن تعميمها ، لأن القرآن والسنة تدفع إلى الزواج ﴿ وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَنْبُنَاهَا عَلَيْهِمْ ﴾ الحديد/٢٧ ، وعن النبي (ص): (الدُّنْيا مُتَاعِ وَحَيْرُ مَتَاعِهَا الرَّوْجَةُ الصَّالِحَةُ ) البحار ٢٢٢/١٠، عن البحار ٢٠/١٠٢ ، وعن النبي (ص): (الدُّنْيا مُتَاعِ وَحَيْرُ مَتَاعِها الرَّوْجَةُ الصَّالِحَةُ ) البحار ٢٢٢/١٠، عن الإمام الصاحة خير من ألف رجل غير صالے) وسائل الشيعة ١٢٤/١٤٠ عن الإمام الصاحة (ع) (الإمرأة الصالحة خير من ألف رجل غير صالے) وسائل الشيعة ١٤/٤٠٤.

تحركت عند زكريا طبيعته البشرية فيتساءل: كيف يولد له ولد وهو شيخ طاعن في السن ويقال عمره (٩٩) سنة ، وإمرأته عاقر عقيم ويقال عمرها (٩٨) سنة ، معناه أنه أمل بعد يأس إنه حالة إعجازية خارقة ؟ (قَالَ كَذَلِكَ اللّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ) وجاءت هنا المشيئة الإلهية المطلقة التي لا تحدها حدود ولا قيود (مَا شَاءُ اللهُ كَانَ، وَمَا لَمُ يَشَأُ لَمُ يَكُنْ) ، والآية لها عموم المعنى وإن نزلت بخصوص السبب.

# ٤١ - ﴿قَالَ مَرَبِ إِجْعَلْ لِي آيَّةً قَالَ آتَيْكَ أَلاَّ تُحَلِّمَ النَّاسَ ثَلاَنَةَ أَيَّامٍ لِلاَّ مَمْمَزاً وَاذْكُنْ مَرَبِكَ كَثِيراً وَسَبِّحِ بِالْعَشِيقِ وَلاَئِكَ مَرْ ولانِكَامِ

سأل زكرياً ربه أن يجعل له علامة يعرف بها وقت الحمل (قَالَ آيَتُكَ أَلاَّ تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ) إن علامة حمل إمرأتك أن يحتبس لسانك ويعجز عن النطق مع الناس ثلاثة أيام فإذا حاولت أن تتكلم لا يتحرك لسانك وليس فيك حالة مرضيّة (إلاَّ رَمْزاً) وإنما تتفاهم مع الناس بالإشارة (وَاذْكُرْ رَبَّكَ كَثِيراً وَسَبّحْ بِالْعَشِيِّ وَالإِبْكَارِ) ولكن لسانك ينطق بالكلام كما تريد حين تتجه إلى ذكر الله في عبادتك ومناجاتك فإذكره كثيراً في كل زمان ومكان ولاسيما ذكر الله في آخر النهار وأوله. في غرر الحكم: (الذِّكرُ لَذَةُ الْمُحِبّينَ) ، (الذّكرُ مجالسَةُ المحبَوبِ).

#### ٢ ٤ - ﴿ وَإِذْ قَالَتْ الْمَلَاهِ كَ ثُمَّا مَرْهِ مُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاكِ وَطَهَرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نسَاء الْعَالِمِينَ ﴾

لم يكن وحياً إليها وإنما هو إلهام بما لها من المكانة الرفيعة عند الله (يَا مَوْيَمُ إِنَّ الله اصْطَفَاكِ وَطَهَرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ) هناك اصطفاءان (اختياران) لمريم الأول: قبولها محررة من كلِّ قيد ومهيئة لخدمة بيت الله (بيت المقدس) وكان ذلك خاصاً بالرجال، والاصطفاء: التطهير، والتطهير الحسي كعدم الحيض والنفاس ومن الأفعال الذميمة ومن مسيس الرجال، والتطهير المعنوي والأخلاقي والروحي والتسامي عن ذميم الصفات، والاصطفاء الثاني: ولادتما نبياً من غير أن يمسها بشر، والتطهير شهادة بنزاهة مريم وبراءتما من كل شبهة وقد اصطفاها وانتقاها واختارها الله سبحانه على نساء العالمين في زمانها، عن الإمام الباقر (ع) في قوله (اصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينُ) اختارك: (عَلَى نِسَاءُ عَالَمَيْ زَمَانِكِ، لأَنَّ فَاطِمَةً (ع) بِنْتِ رَسُولِ اللهِ (ص).. ويسَاءِ الْعَالَمِينَ) مجمع البيان ٢/٣٥٦، فيكون الاصطفاءان مختلفين في عطائهما، وفي هذا ميّيدة نِسَاء على المرأة الصالحة أن ترتقي بأرقى درجات القرب الإلهي كما اقتربت خديجة وفاطمة وآسية ومريم.

#### ٣ ٤ - ﴿ مَن مَرْ مُ افْنَتِي لِمَ لِكِ وَاسْجُدِي وَامْ كَعِي مَعَ الرَّا كِعِينَ ﴾

أمرها الله بالقنوت وهو التزام الطاعة والشكر لله والخشوع والخضوع في العبادة في محراب العظمة الإلهية، والسجود والركوع مع قوافل الراكعين العابدين لله تعالى ، لإعدادها وتميئتها لتلقي النفخة

۲۳

النموذجية لولادة عيسى (ع) ، (مَعَ الرَّاكِعِينَ) حث على صلاة الجماعة مع حضور النساء في الجماعة والمراسم والاحتفالات مع كامل عفتهن ، وأن يشترك المسؤولون مع الجماهير ولا يعتزلون الناس. فائدة : لأن الإهتمام بثقافة النساء هو إهتمام بثقافة الرّجال والأجيال ، وليس من العدل الإهتمام بالرجال دون النّساء وعندئذٍ لا يكون (الْمُؤْمِنُ كُفْؤُ الْمُؤْمِنَةِ).

# ٤٤ - ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَبْبَاءِ الْغَنْبِ نُوحِيهِ إِلَيكَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِ مُ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمُ أَيْهُمْ يَكُفُلُ مَرْبُهَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمُ أَيْهُمْ يَكُفُلُ مَرْبُهَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمُ أَيْهُمْ يَكُفُلُ مَرْبُهَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمُ أَيْهُمْ يَكُفُلُ مَرْبُهَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمُ أَيْهُمْ يَكُونُهُمْ أَيْمُ وَمِنْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَيْمُ اللَّهُ اللَّهُمُ أَيْمُ مَنْ إِنَّا عُلْمَاتُ لَذَيْهِمْ إِنْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهِمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ مِنْ أَنْهُا إِلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللّ

كل ذلك من قصة مريم وأمها وزكريا ويحيى لم تقرأه في كتاب وإنما هو علم الغيب ووحي من الله على صدق دعوتك يا مُحِد (ص) (وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ) ما كنت على صدق دعوتك يا مُحِد (ص) كفالة مريم حيث ينتهي إلى الإقتراع إذ يلقون أقلامهم في عندهم إذ يختصمون ويتنافسون على كفالة مريم حيث ينتهي إلى الإقتراع إذ يلقون أقلامهم في النهر فإيهم لم يجرف التيار قلمه فهو الكافل ، وقد كان ذلك زكريا النبي والقريب لمريم لتقتبس منه صفات التكامل (وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ) يتنازعون من يكفلها منهم ، وهكذا يتنافس القادة على المسؤوليات المهمة.

# ٥٤ - ﴿إِذْ قَالَتُ الْمَلاهِكَةُ يَا مَرْبَدُ إِنَّ اللَّهُ يَبِشْرِ لِهِ بِكَلِمَة مِنْهُ اسْمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابنُ مَرْبَدَ وَجِيهاً فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمِنْ الْمُقَرِّينَ ﴾ الْمُقَرِّينَ ﴾

يبشرك بمولود مبارك يحصل بكلمة الله الإعجازية ، ويحمل رسالة الله للناس ، وكلام الله المبشر به مطابق في الكتب السماوية السابقة عليه (اسمه المسيخ عيسى ابن مَرْيَم) اسمه عيسى ولقبه المسيح بمعنى المبارك (وَجِيها في الدُّنيا والآخِرَق) سيداً ومعظماً فيها في الدنيا بالنبوة ، ووجيها في الآخرة بالشفاعة وسيكون (وَمِنْ الْمُقَرِّبِينَ) عند الله تعالى.

#### ٢٤ - ﴿وَيُكِلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهُلاً وَمِنْ الصَّالِحِينَ ﴾

ويكلم الناس وهو طفل في المهد ويكلمهم وهو كهل من غير تفاوت في الإعجاز والكلام البليغ ، وأنّه سيعيش حتى يبلغ سن الكهولة وينزل عليه الوحي ، لكونه مدعوماً بالوحي وهو من أعظم المعجزات ، فائدة : ١ - قال مجاهد قالت مريم : إذا خلوت أنا وعيسى حدثني وحدثته ، فإذا شغلني عنه إنسان يسبح في بطني وأنا أسمع. ٢ - والكهل قيل أربعون سنة إلى الخمسين وما قبلها شباب وما بعدها شيخوخة (وَمِنْ الصَّالِينَ) وذكر من الصالحين بعد ذكر الأوصاف المتقدمة ، دليل على أنه كون الإنسان صالحاً من أعظم المنازل ، لأنه لابد أن يأتي بسبل التكامل ، وهي من أفعال سلامة القلوب والجوارح وتألق الروح وتسامي الأخلاق في الأقوال والأفعال وفي السرّ والعلانية.

#### ٤٧ - ﴿ قَالَتْ مَرَبِّ أَنَى يَكُونُ لِي وَلَدُّ وَكَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرُ قَالَ كَذَلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾

تذهل مريم لخبر الوحي أن يكون لها ولد ولم يمسسها إنسان ، فتتساءل عن هذه الحالة الإعجازية الخارجة عن المألوف والمعروف ، فأجابها الوحي (قَالَ كَذَلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ) هكذا أمر الله لا تحده حدود ولا قيود ولا يعجزه شيء لأنه مالك كل شيء، إذا أراد شيئاً حصل بسرعة من غير تأخير ولا حاجة إلى سبب ، كما للإنسان بحاجة إلى سبب ، فإنه يقول له كن فيكون ، إنها تصوير لكمال قدرته وسرعة حدوثها وسهولة إنجازها بلا فاصلة زمنية ولا تدرج.

# ٨٤ - ﴿وَيُعَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْمَ } وَالْإِنجِيلَ ﴾

(وَيُعَلِّمُهُ الْكِتَابَ) كل كتاب منزل على إطلاق معناه، يعني يعلمه كتاب منزل ويعلمه الكتابة والخط بالقلم بالإلهام والوحي ، وكان أحسن الناس خطاً في زمانه (وَالْحِكْمَةَ) مَلَكَة خاصة تدل على تسامي النفس وتزكيتها واستقامتها في الفكر والقول والعمل ، فتضع الأمور في مواضعها الصحيحة ومعرفة الصواب وإتباعه وفيها خير كثير أكبر من الوصف (وَالتَّوْرَاةَ) كتاب موسى (ع) وكان المسيح عليماً بالتوراة ويبين أسرارها لقومه ويحتج عليهم بنصوصها (وَالإِنجِيل) كتاب عيسى (ع).

9 ٤ - ﴿ وَمَرَسُولاً إِلَى بَنِي إِسْرَ إِثِيلَ أَنِي قَدْ جِئْتُكُ مُ بِآيَةٍ مِنْ مَرِّكُ مُ أَنِي أَخْلَقُ كَكُمْ مِنْ الطِّينِ كَمَّيْنَةِ الطَّيرِ فَأَنْخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِ اللَّهِ وَأَبْرِئُ الأَكْمُ مَنَ الْأَكْرِيُ الْأَوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ وَأَنْبِثُكُ مُ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَذَخِرُ وَنَ فِي بُيُوتِكُ مُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لَكُ مُ يَةً لَكُ مُ إِنْ كَانَتُ مُنُومِينَ ﴾

(وَرَسُولاً إِلَى بَنِي َ إِسْرَائِيلَ) ويعده الله تعالى للقدوة والقيادة فيبعثه رسولاً إلى بني إسرائيل بالخصوص دون غيرهم (أَيِّي قَدْ جِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ) مكنني الله تعالى بمعجزات خارقة غير مألوفة وغير معروفة سابقاً تثبت صدقي (أَيِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنْ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطّيْرِ) أصنع لكم طيراً من الطين (فَأَنفُخُ فِيهِ فَيكُونُ طَيْراً بإِذْنِ اللهِ) طيراً حياً بإذن الله وهذه المعجزة الأولى (وَأُبْرِئُ الأَكْمَة وَالأَبْرَصَ) الأَكْمَة : أشفي الذي ولد أعمى كما أشفي المصاب بالبرص وهو مرض جلدي فيه والأَبْرَصَ) الأَكْمَة : أشفي الذي ولد أعمى كما أشفي المصاب بالبرص وهو مرض جلدي فيه بياض منفر وهذه المعجزة الثانية ، وهي علاج الأمراض المستعصية (وَأُحْيِ الْمَوْتَى بإِذْنِ اللهِ) وقدرته وكرر اللفظ (بإذْنِ اللهِ) تأكيداً على عدم استقلاليته في ذلك دفعاً لتوهم الألوهية وهذه المعجزة الثالثة (وَأُنْبِنُكُمْ بِمَا تَكُيداً على عدم استقلاليته في ذلك دفعاً لتوهم الألوهية وهذه المعجزة الثالثة (وَأُنْبِنُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ) وأخبركم بالمغيبات من أحوالكم الخاصة ، فكان يخبر الشخص بما أكل وما إدخّر في بيته وهذه المعجزة الرابعة (إنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً

لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنينَ) كل هذه المعجزات الخارقات عن العادة علامة واضحة على صدق نبوتي إن كنتم مصدقين بآيات الله.

فائدة: ١- جرت سنَّةُ الله أن تكون معجزة كل نبي من جنس ما إشتهر به زمنه ، ففي زمن عيسى (ع) كان الطب متقدماً ، وفي زمن موسى (ع) كان السحر منتشراً. ٢- سؤال : هل معاجز الأنبياء تعنى الولاية التكوينية ؟ الجواب (باختصار) : كل المعاجز تحصل بإذن الله ، وكل شيء ممكن بإذن الله، ويحصل بالكيفية التي يريدها الله تعالى (وما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن) ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاًّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ التكوير/٢٩ ، أما الولاية التكوينية إنه مفهوم معاصر عليه خلاف بين العلماء ، وهو بمعنى أن الله فوض للأنبياء (ع) أمر التصرف في الكون بقدرة ذاتية ، وأصبحوا وكلاء عن الله ، وهذا خلاف القرآن ، والذين قالوا بهذه الولاية ، يجب أن تكون الولاية (بإذن الله) قلنا لهم ﴿قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ النمل/٦٤ ، والقرآن يصرح: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنْ الْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ آل عمران/١٢٨، ﴿قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾ آل عمران/١٥٤ ، ﴿بَلْ لِلَّهِ الْأَمْرُ جَمِيعاً ﴾ الرعد/٣١، ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنْ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ ﴾ السجدة/٥. ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا أَنْ نَأْتِيَكُمْ بِسُلْطَانٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ إبراهيم/١١ ، ﴿قُلْ ءاللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴾ يونس/٥٩ ، وغيرها عن الإمام الرضا (ع) : (اللَّهُمَّ إِنِّي أَبْرَأُ إِلَيْكَ مِنْ الْذِيْنَ إِدَّعُواْ لَنَاْ مَا لَيْسَ لَنَاْ بِحَقٍّ ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَبْرَأُ إِلَيْكَ مِنْ الْذِيْنَ قَاْلُواْ فِيْنَا مَاْ لَمْ نَقْلُهُ فِيْ أَنْفُسِنَاْ.. اللَّهُمَّ إِنَّا عَبِيْدُكَ لاَ غَلِكُ لأَنْفُسِنَاْ نَفْعاً وَلاَ ضَرًّا وَلاَ مَوْتًا وَلاَ حَيَاْةً وَلاَ نُشُؤْرًا ، اللَّهُمَّ مَنْ زَعَمَ أَنَّا أَرْبَاْتٌ فَنَحْنُ مِنْهُ بَرْاءٌ ، وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ إِلَيْنَا الْخُلْقُ وَعَلَيْنَا الرِّرْقُ فَنَحْنُ مِنْهُ بَرْاءٌ..) البحار ٢٧٣/٢٥، وقال الشيخ الصدوق في رسالة الإعتقاد: (إعتقادنا في الغلاة (وهم المتجاوزون الحدُّ في الولاء والمتطرفون في الانتماء والإتّباع) والمفوّضة: (وهم يعتقدون أنّ الله فوّض الخلق والرزق والكون والكائنات بيد أناس معينين) يقول الصدوق (الغلاة والمفوضة: أَنَّهُمْ كُفَّارٌ بِاللهِ جَلَّ جَلاَلُهُ، وَأَنَّهُمْ شَرُّ مِنَ الْيَهُودِ وَالنَّصَاْرِي وَالْمَجُوس وَمِنْ جَمِيْع أَهْلِ الْبِدَع وَالأَهْوَاءِ الْمُضِلَّة) البحار٢٥ص٢٧٣، لأنهم صغّروا الله عزّ وجل الخالق وعظّموا المخلوق المرزوق ، وأعطوا صفات الخالق الخاصة للمخلوق مهما كان موقعه عند الله فهو ممن تؤلمه البقة وتنتنه العرقة وتخنقه الشهقة ، كقوله : ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلاَّ الْحَقَّ ﴾ النساء/١٧١ ، وعن النبي (ص) : (يَاْ عَلِيُّ مَثَلُكَ فِيْ هَذِهِ الْأُمَّةِ كَمَثَل عِيْسَى بِنْ مَرْيَمَ أَحَبَّهُ قَوْمٌ فَأَفْرَطُوا فِيْهِ ، وَأَبْغَضَهُ قَوْمٌ فَأَفْرَطُوا فِيْهِ) فنزل قوله : ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا **قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ**﴾ الزخرف/٥٧ البحاره٢٨٤/٢، عن الإمام الرضا (ع) (مَنْ جَّكَاْوَزَ بأُمِيْر الْمُؤْمِنِيْنَ (ع) الْعُبُودِيَةَ فَهُوَ مِنَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَمِنَ الضَّالِّينَ) البحار ٢٧٤/٠٠.

# • ٥ - ﴿ وَمُصَدَقِاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنِ التَّوْمَ إِقَوْلاَ حُلِلَا كُمْ بَعْضَ الَّذِي حُرِّهِ عَلَيْكُ مُ وَجِيْنُكُ مُ بِآيَةٍ مِنْ مَرَّهِ كِمُ فَا تَقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونَ ﴾

بعث الله تعالى عيسى (ع) إلى بني إسرائيل ليكمل رسالة موسى (ع) فهو مؤيد لرسالة موسى (ع) عالماً بما (وَلاُ حِلَّ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ) لأرفع عنكم بعض التضييقات التي فرضت عليكم عقوبة على عنادكم وبشكل مؤقت، مثل لحوم الإبل وبعض الطيور والحيتان وبعض أنواع السمك (وَجِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ) وجئتكم بالدلائل القاطعة من الله ربكم، وذلك لعلاج النفسية اليهودية المعقدة التي طال عليها الأمد على التمرد والعصيان فقست قلوبهم وغرقت نفوسهم في المادة فأراد أن يستنقذها من مستنقع المادة فقال (فَاتَّقُوا الله وأطيعُونِ) خافوا الله وأطيعوا أمري (فكُلُ مَنْ عَافَ مِنْ أَحَدٍ هَرَبَ مِنْهُ ، وَمَنْ حَافَ مِنَ اللهِ هَرَبَ إِلَيْهِ وَتَقَرَّبَ مِنْهُ) لأنّه خوف هيبة ورغبة وعبة، وليس خوف رهبة ورعب في غرر الحكم: (إِذَا خِفْتَ الْخَالِقَ فَرَرْتَ إِلَيْهِ، إِذَا خِفْتَ الْمَحْلُوقَ فَرَرْتَ إِلَيْهِ، إِذَا خِفْتَ الْمَحْلُوقَ فَرَرْتَ وَلِيْهِ، إِذَا خِفْتَ الْمَحْلُوقَ فَرَرْتَ مِنْهُ)!.

# ١٥ - ﴿إِنَّ اللَّهُ مَرَّبِي وَمَرَّبُكُ مُ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَ إِطْ مُسْتَقِيدٌ ﴾

(إِنَّ اللَّهَ رَبِيٍّ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ) أنا وأنتم سواء في العبودية لله جل في علاه (هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ) فإن تقوى الله هي الطريق المستقيم. فائدة: ١- (فمن إتقى الله وقاه ، ومن توكل على الله كفاه ، ومن شكر الله جزاه ومن نسي الله نساه) من رحمته. ٢- (هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ) الاستقامة طريق السلامة والكرامة بلا أية ندامة ولاملامة ، لأن الاستقامة أقصر الطرق إلى رضوان الله تعالى وأسهلها. ٣- في غرر الحكم: (مَنْ قَامٌ بِشَرَائِطِ الْعُبُودِيَّةِ أُهِلَ لِلْعِتْقِ) وَمَنْ قَصَّرَ عَنْ أُصُولِ الْعُبُودِيَّةِ أُعِيْدَ إِلَى الصراط المستقيم.

٧٥ - ﴿ وَلَمُنَا أَحَسَ عِيسَى مِعُهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنْصَامِي إِلَى اللّهِ قَالَ الْحَوَامِرُونَ اللّهِ إِلَى اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَال

(قَالَ الْحُوَارِيُّونَ) وهم صفوة رجال عيسى (ع) وخاصته لصفاء قلوبهم ونقاء سرائرهم وهم إثنا عشر (نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ) أنصار دينه ورسوله ﴿إِنْ تَنصُرُوا اللهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ مُدلا عشر (نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ) أنصار دينه ورسوله ﴿إِنْ تَنصُرُوا اللهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ مُدلا والله منقادون (آمَنًا بِاللهِ وَاشْهَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ) من التسليم والخضوع، أي مستسلمون لأمر الله منقادون لمنهجه، وهذا دليل على أن الإسلام دين الله على لسان كل نبي ، لأنهم يدعون الناس إلى التسليم لمنهج الله وتوحيد الله وإن اختلف الأنبياء في بعض صوره وأشكاله وأحكامه وأعماله ﴿إِنَّ الدِّينَ الدِّينَ

عِنْدَ اللَّهِ الإِسْلامُ ال عمران/١٩ ، هُمِلَّة أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمْ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ الجهر/٧٧ ، في غج البلاغة حكم ٣٧١: (لا شَرَفَ أَعْلَى مِنَ الإِسْلاَم) ، في غرر الحكم: (ظَاهْرُ الإِسْلاَم مُشْرِقٌ وَبَاطِنُهُ مُوْنِقٌ). فائدة : وهذا دليل على أن إسلام القرآن هو دين الله الأصيل الثابت وهناك إسلام الحديث والرواية والسيرة ، وهذا الإسلام دخل فيه ما ليس فيه ، إذن : هناك إسلام القرآن هو إسلام الحديث (أو) (إسلام آية وإسلام رواية) فلابد أن يرجع المتغيِّر إلى الثابت، القرآن هو الثابت المحفوظ ، والحديث هو المتغيِّر ، فلابد أن يرجع كلُّ حديث إلى القرآن فما وافقه فخذوه وما خالفه فإضربوا به عرض الحائط ، فالنبي وآله (ع) يصرحون : إِنَّنَا لاَ نَقُولُ شَيْعًا يُحَالِفُ الْقُرْآنَ. إذن : لابد أن تكون ثقافتنا تعتمد القرآن الكريم فهو كالمصفاة الذي ينقي كل ما فيها من شوائب وانحرافات وخرافات وغلو ، والقرآن هو الذي يختك على اعتماد السنة والعترة هَمَنْ يُطِعْ اللَّسُولُ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ النساء/٠٨ ، هُقُلْ لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى الشوري ٢٢/٠٤.

# ٣٥ - ﴿رَبُّنَا آمُّنَا بِمَا أَنْزَلْتَ وَاتَّبْعَنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبُنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾

هذا تضرع إلى الله وعرض لحالهم عليه بعد عرضها على الرسول مبالغة في إظهار صدقهم (وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ) وفي ذكرهم الإتباع بعد الإيمان دليل على أن إيماضم مقترن بأعمالهم ، لأن الإيمان والعلم يستلزمان العمل (فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ) في جملة المؤهلين للشهادة مع الأنبياء والأولياء الذين يشهدون يوم القيامة على أعمال أمهم الحسنة والسيئة لنفوز كما فازوا.

#### ٤ ٥ - ﴿ وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾

المُكُور : تدبير خفي وصرف الغير عما يقصده بحيلة ، أغلب استعماله في التدبير السيء وإن كان يستعمل في الحسن والسيء معاً ، فيكون المكر حراماً إذا قصدت به الإضرار بالغير وحلال إذا قصدت به دفع الضرر عن نفسك أو غيرك. المعنى : أرادوا قتل عيسى (ع) منقذهم ، بتدبير لئيم خفي وأراد الله نجاته بتدبير جميل نقي ، عبدي (أَنْتَ تُرِيْدُ وَأَنَا أُرِيْدُ وَاللهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيْدُ) (وَاللهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ) أي خير من يعاقب الماكر الغادر بما يستحق من عقوبة ، فنجاه الله من شرهم ورفعه إلى السماء ، وألقى شبهه على الخائن يهوذا الذي حرض على قتله وهكذا ﴿وَلا يَحِيقُ الْمَكُرُ السَّيِيمُ إِلاَّ السَّيِمُ إِلاَّ السَّيِمُ اللهَ اللهُ إِلاَّ الْقَوْمُ الْحَاسِرُونَ الأعراف ١٩٥٠ . وفلا يَأْمَنُ مَكْرَ اللهَ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ الأعراف ١٩٥٠ . وفلا يأمَنُ مَكْرَ اللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ الأعراف ١٩٥٠ .

٥٥ - ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى إِنِي مُتَوَفِّيكَ وَمَ إِفِعُكَ إِلِيَّ وَمُطَهِّمُ لَا مِنْ الَّذِينَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى عَرُجُوا اللَّهِ مَا كُنتُمُ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ تَوْمِ الْقَيَامَةِ ثُمَّ إِلَي مَنْ جِعُكُمُ فَأَحْكُمُ البَّيْكُمُ فِيمَا كُنتُمُ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾

بعد أن عزم اليهود (التي صفتهم الكفر والشر والغدر) على قتل عيسى ودبروا الأمر لقتله ظلماً وعدواناً بشره الله بنجاته منهم ولن يقتلوه بل يتوفاه الله حين إنتهاء أجله وفاة طبيعية ، (مُتَوَقِيكُ وَرَافِعُكَ إِنِيًّ) وإنه سبحانه يرفعه روحاً وجسداً وينقله إلى عالم النجاة والأمان والنعيم (وَمُطَهِّرُكَ مِنْ الَّذِينَ كَفَرُوا) بإبعاده عنهم وخلاصه منهم ، وهكذا من لا يليق به الحق يليق به الباطل ، والذي لا ينفعه الهدى تضره الضلالة ، والذي لا ينفعه اليقين يضره الشك (وَجَاعِلُ اللّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ اللّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ الْقِيّامَةِ) وجاعل الذين إتبعوك قولاً وعملاً واستقاموا على منهجك ، فوق اللّذين مكروا بك وكذبوك وقد يراد فوقهم بالحجة والبرهان والطاعة لله وحسن الأخلاق والقرب من الحق والبعد عن الباطل. وقد يراد أن النصارى الذين إتبعوه هم فوق اليهود بالعزة والنصر والعدد والسلطان والسيطرة إلى يوم القيامة ، فاليهود أذلاء إذا قيسوا بالنصارى ، وإن ما هم عليه الآن ما يسمى بدويلة إسرائيل المستقلة المغتصبة (الغدة السرطانية) الضارة وأينما يحلوا يضروا ، إغا كانت مأيسمى بدويلة إسرائيل المستقلة المغتصبة (الغدة السرطانية) الضارة وأينما يحلوا يضروا ، إغا كانت بفضل النصارى المتصهينين ولولاهم لبقوا أذلاء مشردين محتقرين في كل بلد ، وهذه آية واحدة من أيست الإعجاز ومن تنبؤات القرآن الغيبية ، وهذا معنى قوله تعالى وشربين عَلَيْهِمْ الذِّلَةُ أَيْنَ مَا وَيُعُمُ مَا مُنْكُمْ فِيهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ) وكما بَداً حُمْ تَعُودُونَ الأعران ١١٨٠١ ، (ثُمُ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَا مُحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ) وكما بَداً حُمْ تَعُودُونَ الله لله ليحكم بينكم وحكمه عدل وفصل وقالله يُقَكُمُ لا مُعَقِّبَ لِحُمُونَ الأعراف ١٩٠٤ ، تعودون الله لله ليحكم بينكم وحكمه عدل وفصل وقالة يُخْكُمُ لا مُعَقِّبَ لِحُمُوهُ المعرف المعرف المعرف المعرف الله الله ليحكم بينكم وحكمه عدل وفصل وقالة يُخْكُمُ لا مُعَقِّبَ المُوسَادي المعرف ا

فائدة: (وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ) المراد ممن إتبعه الطائفة التي آمنت بعيسى (ع) ونصرهم الله على من انحرف عن دينه من المسيحيين ، وكذلك نصر الله المسلمين فكانوا مؤيدي عيسى وأتباعه حقاً ، حتى أظهر الله الإسلام على الدين كله (إلى يَوْمِ الْقِيَامَةِ) بمعنى سوف يكون للمسلمين والنصارى واليهود (المؤمنين منهم) أتباع وأنصار إلى يوم القيامة ويكونون فوق الذين كفروا كقوله ﴿هُوَ اللَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحُقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ وَالتوبة/٣٣ ، وعندما ينزل عيسى من السماء ويصلي خلف الإمام المهدي (ع) ليتعاون المسيحيون مع المسلمين لقتال الصهاينة المجرمين مصدر الفتن والمحن في كل بلاد العالم ﴿فَقَاتِلُوا أَئِمَّةَ الْكُفْرِ مِن السماء ويصلي الله العالم ﴿فَقَاتِلُوا أَئِمَّةَ الْكُفْرِ مِن السماء ويصلى الفتن والمحن في كل بلاد العالم ﴿فَقَاتِلُوا أَئِمَةُ الْكُفْرِ اللهُ الْهُمْ التوبة/٢٣ .

# ٥٦ - ﴿فَأَمَا الَّذِينَ كَفَرُوا فَأَعَذِ بِهُمْ عَذَاباً شَدِيداً فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ مِنْ فَاصِرِينَ ﴾

أما الكافرون بنبوتك المخالفُون لمنهجك المستقيم فإني أعذبهم عذاباً شديداً (في الدنيا) بالذل والهوان والانكسار وكراهية الناس لهم وفشلهم في سياساتهم التوسعية ، بعد إمهال الله لهم كثيراً ودعمهم من قبل الدول الاستكبارية ، ولكنّ الله يسخر لهم عباداً مقاومين ﴿أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ وُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ الفتح/٢٩ ، ويجعلهم فوقهم ويكسرون كبرياءهم كما في قوله تعالى : ﴿بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ

عِبَاداً لَنَا أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ ﴾ الإسراء/ه ، (وَالآخِرَةِ) بعذاب النار وبئس المصير (وَمَا لَهُمْ مِنْ ناصِرِينَ) وما لهم من شفيع ولا معين عند حلول العذاب بساحتهم وهو قضاء حاسم وجازم وقاصم.

### ٧٥ - ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُوفَيْهِ مُ أُجُورَكُمُ مُ وَاللَّهُ لا يُحِبُ الظَّالِمِينَ ﴾

وأما المؤمنون الذين صدقوا في ظروف الشدة ولم يقصروا في عمل الصالحات فيعطيهم جزاءهم الذي يستحقونه كاملاً غير منقوص ، ويكون الجزاء من جنس العمل ، وهكذا (الَّذِيْ يَعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ يَعْرِفُ كَيْفَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَعْرِفُ كَيْفَ اللهِ يَعْرِفُ كَيْفَ اللهِ مَظْلُومِيْنَ وَلاَ تَقْدَمُواْ عَلَيْهِ الطَّالِمُونَ في في عج البلاغة خطبة ١٥١: (أَقْدَمُواْ عَلَى اللهِ مَظْلُومِيْنَ وَلاَ تَقْدَمُواْ عَلَيْهِ الطَّالِمِيْنَ) ، وإن الله لا يرضى لعباده الظلم ، ومَنْ ظَلَمَ كُرِهَتْ أَيَّامُهُ، وَتَنَعَّصَ عَيْشُهُ، وَقَسَى قَالْبُهُ، وَسَاءَتْ عَاقِبَتُهُ ! في غرر الحكم: (الظُّلْمُ أُمُّ الرَّذَائِل، يَزِلُ الْقَدَمِ، وَيَسْلِبُ النِّعَمْ، وَيُهْلِكُ الأُمَمَ).

#### ٨٥ - ﴿ وَلِكَ تُتُلُوهُ عَلَيْكَ مِنْ الْآيَاتِ وَالذِّكْرِ الْحَكِيمِ ﴾

هذه الأنباء التي نقصها عليك يا مُحَدَّ لتعرف بها سنن الماضين لتكون عبرة للباقين (مِنْ الآياتِ وَالدِّكْرِ الحُكِيمِ) من آيات القرآن الكريم المحكم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، وخالٍ من كلِ هزلٍ أو باطلٍ أو خرافة ، والقيادة الناجحة قاعدتما العلم والعمل والحكمة ، في نهج البلاغة حكم ٣١٣: (فيْ الْقُرْآنِ نَبَأُ مَا قَبْلَكُمْ، وَحَبَرُ مَا بَعْدَكُمْ، وَحُكْمُ مَا بَيْنَكُمْ).

#### 9 - ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلَ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَاب ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ﴾

اعتقد النصارى بألوهية عيسى أو كونه إبناً لله لأنه ولد من غير أب ، فإحتج القرآن عليهم بآدم (ع) وهم لا يدّعون له ما يدعونه لعيسى (ع) وقد خلقه الله من تراب وأراد له أن يكون فكان بشراً سوياً ، وأمر آدم أعجب من أمر عيسى (ع) فإذا كانت ولادة عيسى بلا أب دليلاً على ألوهيته ، فآدم أولى منه بذلك لأنه خلق بلا أب ولا أم.

## • ٦ - ﴿ الْحَقُّ مِنْ مَرِبِكَ فَلا تَكُنْ مِنْ الْمُسْتَرِينَ ﴾

إن ما أنزلناه عليك بشأن عيسى المسيح المبارك أمر بالحق ومن الحق ويهدف إصابة الحق ولا يعتريه الشك ، فلا تتردد فيه وتنزه عن الشك. الخطاب للنبي (ص) ومعناه للأمة ، بمعنى : دم على يقينك يا محبًّ (ص) واطمئنانك بالحق وترفّعك عن الشك فيه ، وهذا يدعونا ألا يؤثر على حقنا كثرة المنكرين ودعايات المغرضين وأموال المشككين. فائدة: (فَلا تَكُنْ مِنْ الْمُمْتَرِينَ) الشاكين ، لا يشك النبي (ص) بوحي ربه ، لأن الشك ينافي الإيمان والعصمة ، وإنما جاء هذا النهي عن الشك للنبي مع كونه معصوم من باب التذكير والتوجيه والعبرة للنّاس في غرر الحكم: (الإعْتِبَارُرُ يُفِينُدُ الْعِصْمَة) والعصمة ليست غريزة في الأنبياء (ع) بحيث يستحيل عليهم المعصية بحسب الطبيعة العبيمة

البشرية ولهم القدرة على المعصية ، وإلا لم يكن لهم فضل ولم يكونوا قدوة ولأصبحوا مجبورين على الاستقامة كالملائكة ، وإنما يستحيل صدور المعصية منهم ، لأنهم أصبحت العصمة عندهم ملكة وقدرة ذاتية فتساموا عن المعصية وكرهوا المنكر كما يكره الإنسان القذارة ، فيصح والحال هذه أن يوجه الله تعالى لنبيه النهي بهذا الاعتبار ، وهكذا نفهم النواهي الكثيرة في القرآن للحبيب المصطفى محمد (ص) كقوله ﴿وَلا تُطِعْ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ ﴾ الأحزاب/١.

٦١ - ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاعَكَ مِنْ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَيَسَاءَمَا وَيَسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكَا وَمَنَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَمُناءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَمُناءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَمُناءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَمُناءَكُمْ وَمِنَاءَكُمْ وَمِنَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَمُناءَاللهِ عَلَى الْحَاذِينَ ﴾

تسمى آية المباهلة ، حَاجَّك : جادلك ، نَبْتَهِلْ : من الإبتهال وهو نتضرع في الدعاء وطلب من الله أن يلعن الكاذب ، واللعن يؤدي إلى الهلاك. المعنى : فمن جادلك في أمر عيسى بعد أن وضح لك الحق واستبان (فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ) وهنا جاءت الروايات الصحيحة من مصادر المسلمين عامة لتؤكد أنه (ص) لم يُخرج للمباهلة سوى أهل بيته (ع) الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً وهم (نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ) الحسن والحسين (ع) (وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ) فاطمة الزهراء (ع) سيدة نساء العالمين (وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ) نفس النبي الشريفة مع علي (ع) وهما من نفس واحدة موحدة متحدة ، عن النبي (ص) : (أَنَا وَعَلِيٌ مِنْ شَجَرَةِ وَاْحِدَةٍ، وَبَاْقِيْ النَّاسْ مِنْ شَجَرِ شَتَّى) مجمع البيان٢/٣٨٠، (ثُمُّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللَّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ) نتضرع إلى الله ونقول: اللهم إلعن الكاذب منا في شأن عيسى ، فلما دعاهم إلى المباهلة الحاسمة امتنعوا وأعطوا الجزية بعد أن رأوا أنه أحضر أهله دون قومه فقال أسقف نجران يا معشر النصاري إني لأرى وجوهاً لو سألت الله أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله فلا تباهلوا فتهلكوا ، وهنا قبلوا الجزية ! يقول الزمخشري وغيره : وفيه دليل : لا شيء أقوى منه على فضل أهل الكساء (أهل البيت) (ع) فقال النبي (ص): (وَالَّذِيْ نَفْسِيَ بَيَدِهِ لَوْ تَبَاْهَلُؤاْ لَمُسِخُواْ قِرَدَةً وَحَنَازِيْرَ وَلاِضْطَرَمَ عَلَيْهِمُ الْوَادِيْ نَارِاً) جمع البيان٣٧٨/٢. وفي صحيح مسلم: أن رسول الله (ص) خرج وعليه كساء فجاء الحسن فأدخله ثم جاء الحسين فأدخله ثم فاطمة ثم على ثم قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمْ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيراً ﴾ الأحزاب/٣٣، وبعد هذه المباهلة أعلن كثير من الناس إسلامهم وظهر إيماهم وسلموا تسليماً.

فائدة: (أَبْنَاءَنَا) بصيغة الجمع والمقصود الحسن والحسين (ع) (وَنِسَاءَنَا) بصيغة الجمع والمقصود فاطمة (ع) (وَأَنْفُسَنَا) بصيغة الجمع والمقصود علي (ع) وهذا يدل على زيادة التكريم والإحترام والفضل ، وأنهم امتداد الرسول (ص) وحملة الرسالة من بعده وأمناء على تبليغها. عن النبي (ص) في حديث متواتر: (إِنِّ تَرَكْتُ فِيْكُمُ التَّقَلَيْنِ كِتَاْبُ اللهِ وَعِتْرَتِيْ أَهْلَ بَيْتِيْ مَاْ إِنْ مَّسَكَّدُتُمْ بِهِمَاْ لَنْ تَضِلُّواْ

بَعْدِيَ وَإِنَّهُمَاْ لَنْ يَفْتَرِقَاْ حَتَّى يَرِدَاْ عَلَيَّ الْحُوْضَ) كنز العمال خبر ٨٧٠، وعنه (ص): (إِنَّمَاْ مَثَلُ أَهْلُ بَيْتِي فِيْكُمْ كَمَثَلِ سَفِيْنَةِ نُوْحِ مَنْ رَكِبَهَاْ نَجَاْ وَمَنْ تَخَلَّفَ عَنْهَاْ هَلَكَ) كنز العمال خبر ٣٤١٦٩.

٢ - ﴿إِنْ هَذَا لَهُوَ الْقَصَصُ الْحَقُّ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ اللَّهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ الْعَرِيزِ وَالْحَكِيمُ

وقال تعالى ﴿ فَاقْصُصْ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ الأعراف ١٧٦/ ، المعنى : الذي قصصته عليك في شأن عيسى ومريم هو الحق ، والحق يعلو ولا يُعلى عليه ، لا ما يدعيه النصارى واليهود (وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ اللهُ ) التوحيد الخالص في الفكر والقول والعمل ، وهذا رد على النصارى الذين يقولون إنَّ الله ثالث ثلاثة (وَإِنَّ اللهَ فَعُو الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ) ذو العزة الذي لا يغالبه أحد ، وذو حكمة لا يساويه أحد.

# ٣٣ - ﴿ فَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِالْمُفْسِدِينَ ﴾

فإن أعرضوا عن التوحيد مع البراهين الساطعة واستمروا على عنادهم فلا يليق بمم الحق ، فإقطع كلامك عنهم وفوّض أمرهم إلى الله فإنهم ينشدون الإفساد وهدم قواعد الدين القويم والله عليم بمم ﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً ، وَأَكِيدُ كَيْداً ، فَمَقِلْ الْكَافِرِينَ أَمْهِلْهُمْ رُوَيْداً ﴾ الطارق/١٥-١٧ ، ﴿وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنْ الْخَاسِرِينَ ﴾ آل عمران/٥٥.

37 - ﴿ قُلُمُ اللَّهِ فَإِنْ تَقَلُوا اللَّهِ كَلِمَة سَوَاء بَيْنَا وَبَيْكُ مُ أَلا تَهُدُ إِلا اللَّهُ وَلا نَشْرِكَ بِهِ شَيْناً وَلا يَخْذَ بَعْضَا بَعْضاً اللَّهِ فَإِنْ تَقَلُوا اللَّهَ وَإِنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ كَلِمَةٍ سَوَاء : كلمة متساوية مشتركة بين الطرفين لا إختلاف فيها ، كلمة عادلة فيها إنصاف من بعضنا لبعض ، ولا ميل فيها ولا تطرُف لأحد على صاحبه وهي (كلمة الإتفاق). وهي دعوة وقاعدة عامة لكل حوار علمي أن (تَبْدَأُ مَعَهُ مِنْ حَيْثُ يُحِبُ ، حَتَى تَنْتَهِيْ مِنْ حَيْثُ أَيُّ بُكِ !).

المعنى: قل يا أيها اليهود والنصارى تعالوا إلى كلمة سواء كلمة وفاق ومسائل نتساوى في فهمها والإهتمام بها ، كلمة متفقين عليها (مواضيع لا خلاف عليها) نحن وأنتم ولا نشك فيها إطلاقاً ، لأنها أنزلت في التوراة والإنجيل والقرآن وهي كلمة التوحيد الخالص ، ونؤجل التي فيها خلاف. (ألا نَعْبُدَ إِلا الله وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئاً) نوحده بالعبادة ونخلص له الدين ، ولا نجعل غيره شريكاً في استحقاق العبادة (ولا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِنْ دُونِ الله) ولا يعبد الناس بعضكم بعضاً ولا يعلو بعضكم على بعض ، والتذلل له وكأنما يعبده ويطيعه طاعة عمياء فهو بمثابة إتخاذه ربّاً يُعبد من دون الله ، ورفع له واستعلاء عن التساوي الإنساني عن الإمام الصادق (ع): (مَنْ أَصْغَى إلى نأطِقٍ فَقَدْ عَبَدَهُ، فإن كان الناطق عن البلس فقد عبد الله، وإن كان الناطق عن إبليس فقد عبد إبليس) بحار الأنوار ٢٦٤/٧٢، ويكون على حساب حرية الآخرين وبطلان لفطرتكم وكرامتكم واغدام لبشريتكم ، وهذا الخضوع الذليل خلاف كرامة الإنسان وهو منهي عنه ، فلا ينبغي

للمؤمن أن يذل نفسه في غرر الحكم: (لاَ تَكُونّن عَبْدَ غَيْرِكَ فَقَدْ جعلَكَ اللهُ حُرّاً) بينما العبودية لله حرية في الأرض وتزكية للنفس واستقامة في السلوك في غرر الحكم: (مَنْ قَاْمَ بِشَرَائِطِ الْحُرِيَّةِ أُهِّلَ لِلْعِتْقِ ، وَمَنْ قَصَّرَ عَنْ أَحْكَامِ الْحُرِيَّةِ أُعِيْدَ إِلَى الرّقِ)، وفيه أيضاً: (الْحُرُّ وَلَوْ مَسَّهُ الضُّرُ ، والْعَبْدُ عَبْدٌ وَإِنْ سَاْعَدَهُ الْقَدَرُ) لذلك أصبحت من أفضل العبادات تهذيب العادات وتحسين الخُلُق.

سبب نزول الآية : قال عدي بن حاتم الطائي ما كنا نعبدهم يا رسول الله فقال النبي (ص) : (أَمَا كَانُواْ يُحِلُّونَ لَكُمْ وَيُحَرِّمُونَ فَتَأَخُذُونَ بِقَوْلِمِمْ ؟) فقال نعم فقال النبي (ص) هُوَ ذَاكَ تفسير النور ١١/١٥. في الآية دلالة : على أن الحق يجب إتباعه من أيّ وعاءٍ خرج ، من غير اعتبار بالقلة والكثرة، في هُج البلاغة خطبة ٢٠١: (لاَ تَسْتَوْحِشُواْ طَرِيْقَ الهُدَى لِقِلَّةِ أَهْلِهِ) (فَإِنْ تَوَلُّوا فَقُولُوا اشْهَدُوا بأنَّا مُسْلِمُونَ) فإن أعرضوا عن الإسلام وعاندوا فقولوا لهم (بأنَّا مُسْلِمُونَ) من التسليم والخضوع/ أي مستسلمون الأمر الله، موحدون من دونكم (أيها الضالون) مخلصون الله وحده عبادتنا وديننا. فائدة: (فَإِنْ تَوَلُّوا) كقوله ﴿وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِباً وَهَٰواً وَغَرَّتْهُمْ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا﴾ الأنعام/٧٠، في غور الحكم: (لا يَتْرُكُ النَّاسُ شَيْعًا مِنْ دِينِهِمْ لإِصْلاح دُنْيَاهُمْ إِلا فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُوَ أَضَرُّ مِنْهُ !) وهكذا خاطب رسول الله (ص) هرقل ملك الروم : (أَسْلِمْ تَسْلَمْ فَإِنْ تَوَلَّيْتَ فَإِنَّ عَلَيْكَ إِثْمُ الأَربيسِيِّينَ) الأمثل ٤٠٧/٢، وهكذا خاطب الرسول (ص) ملوك العالم بهذه القوة وإلقاء الحجة البالغة والدعوة لا تزال فتية كقوله ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدِّي أَوْ فِي ضَلالِ مُبِينِ ﴾ سبأ/٢٤ ، هذا الأسلوب المرن في الحوار والنقاش الموضوعي فهو من خصائص العالم الواثق بعلمه ، وكأنه يقول لخصمه إبحث ودقق لتعلم أي الفريقين أهدى سبيلاً ، ويدع تحديد المهتدي منهما والضال ويترك المسألة للتفكير السليم والتدبير الحكيم وبمدوء وحجة وبرهان وحسن بيان وَكَقُولُه : ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ... ﴾ النحل/١٢٥ ، الذي يناظر بالأسلوب الأحسن وهو الأحسن الذي يعتمد ثلاثة شروط مهمة (بالحكمة) الحجة المحكمة (وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ) هي الموعظة المؤثرة الناجحة والصادقة النوايا (وَجَادِفْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ) أي بالرفق واللين كقوله ﴿فَقُولا لَهُ قَوْلاً لَيِّناً لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى﴾ طه/٤٤.

٥٦ - ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِلِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أَنْزِلَتُ التَّوْرَاةُ وَٱلإِنجِيلُ إِلاَّ مِنْ بَعْدِهِ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾

يا معشر اليهود والنصارى لِمَ تجادلون في إبراهيم وتزعمون أنه على دينكم وكل طائفة تضمه لنفسها فكذبهم الله بمنطق العقل والبديهة قال (وَمَا أُنْزِلَتْ التَّوْرَاةُ وَالإِنجِيلُ إِلاَّ مِنْ بَعْدِهِ أَفَلا تَعْقِلُونَ) نزلت التوراة بعد إبراهيم بألف سنة ونزل الإنجيل بعد إبراهيم بألفي سنة ، فكيف يكون إبراهيم

يهودياً أو نصرانياً ، فأين العقل الذي يفكر ؟ عن الصادق (ع) : (تَفَكُّرِ سَاْعَةٍ حَيْرٌ مِنْ عِبَاْدَةِ سَنَةٍ) البحار ٣٢٦/٧١، ﴿إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا الْأَلْبَابِ﴾ الرعد/١٩.

# 77 - ﴿ هَا أَنْتُ مْ هَوُلا ِ حَاجَجْتُ مْ فِيمَا لَكُ مْ بِهِ عِلْمُ فَلِمَ تُحَاجُّونَ فِيمَا لَيسَ لَكُ مْ بِهِ عِلْمُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُ مُ لا تَعْلَمُونَ ﴾

هَاأَنْتُمْ جادلتم في المسيحية واليهودية كما هي في علمكم واعتقادكم ، فالنصارى تجادل اليهود في بعثة موسى ونبوته ، واليهود تجادل النصارى وتبطل ألوهية عيسى (ع) وأنه إبن الله وهو ثالث ثلاثة (الله والإبن وروح القدس) (فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ) وهو دين إبراهيم ، وما لكم ودين إبراهيم وأنتم لا تسيرون على دينه ، تكلموا عن أنفسكم واعتقادكم وتثبتوا من صحته في نهج البلاغة خطبة ١٥٤: (العامل بَعَيْرِ علم كَالسَّائِرِ عَلَى غَيْرِ الطَّرِيقِ لاَ تَزِيْدُهُ سُرْعَةُ السَّيْرِ إلاّ بُعْداً عَنْ الصَّوَاْبِ!). فائدة : ينهى القرآن الكريم عن الجدل المذموم ، لأنه عقيم ويدور في حلقة مفرغة (وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ عَافِر اللهُ عَالِمَ النبي (ص): (مَا ضَلَّ قَوْمٌ إِلاَّ أَوْتَقُواْ الجُدلَ) البحار ١٣٨/٢، (وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ) حقيقة إبراهيم (ع).

#### ٧٧ - ﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيدُ يُهُودِياً وَلا نَصْرَ إِنِياً وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفاً مُسْلِماً وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾

لأنه كان نبياً قبل ملة اليهود والنصارى بأمد طويل (وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفاً مُسْلِماً) الخَيف : الذي ترك العقائد الزائفة وثبت على الإسلام والمسلم : الموحّد الذي أسلم وجهه لله وأخلص له (وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ) لم يشرك بالله طرفة عين أبداً. فائدة : فدين الله الواحد هو (الإسلام) عند كلِّ الأنبياء (ع) فالإسلام بمعناه العام والشامل هو تسليم الوجه لله والاستسلام لأمره والخضوع لمنهجه والطاعة لشريعته ، أما (الإسلام الخاص) والخالص هو إسلام مُحَّد (ص) ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللّهِ الإِسْلامُ اللهِ اللهِ اللهِ وَيَدِهِ)، اللّهِ الإِسْلامُ الشهادتين. عن النبي (ص) : (الْمُسْلِمُ أَحُوُ الْمُسْلِمُ لاَ يَظْلِمُهُ وَلاَ يَشْتِمُهُ، وَلاَ يَخُونُهُ وَلاَ يَخُونُهُ وَلاَ يَخُونُهُ وَلاَ يَخْذُلُهُ) كنز العمال خبره ٧٤٧، ٧٤٧.

## ٨٦ - ﴿إِنَّ أُوْلِي الْنَاسِ بِإِبْرَ إِهِيهِ مَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَذَا الَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

أحق الناسُ بالانتسانَبُ إلى دين إبراهيم الخنيف الذين استجابوا دعوته في زمانه وفي كل زمان ومكان (وَهَذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا) إلى حملوا الإسلام الخالص والتسليم الصحيح لدين الله القيم فانطلقوا في سلَّم التقدم الحضاري في مسيرة تكاملية تصاعدية واعية (وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ) وكان الله ناصراً كل مؤمن عبر التأريخ ﴿وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾ النساء/١٤١، في نهج ناصراً كل مؤمن عبر التأريخ ﴿وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾ النساء/١٤١، في نهج البلاغة حكم ٩٦: (إِنَّ وَلِيَّ مُحَمَّدٍ (ص) مَنْ أَطَاعً الله وَإِنْ بَعُدَتْ لَحُمَتُهُ (نسبه)، وَإِنَّ عَدُقً مُحَمَّدٍ (ص) مَنْ عَصَى الله وَإِنْ قَرَابَتُهُ).

# ٦٩ - ﴿وَدَّتْ طَانِعَةٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يُضِلُّونَكُ مُ وَمَا يُضِلُّونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُ مُ وَمَا يَشْعُمُ وَنَ

# • ٧ - ﴿ اللَّهُ وَأَشُدُ اللَّهِ عَالَبُ لِمَ تَكُفُرُ مِنَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَأَنْتُدُ تَشْهَدُ وَنَ

تنديد بتعصب أهل الكتاب ، إنهم يكفرون بالإسلام ونبوة مُحَّد (ص) وصدق القرآن وهم يعلمون حقيقة بأن مُحَّداً نبي بشرت به الأديان السابقة ولكن تكتمون الحق وتجادلون بالباطل ، و(الجِدَالُ فِي الْبَدِيْهِيَّاتِ مِنْ أَشْكُلِ الْمُشْكِلاَتِ) (والكفر بالله) أشمل وأشد من الكفر بآيات الله ، حيث الكفر بالله شامل والكفر بآيات الله كفر جزئي.

#### ٧١ - ﴿ اللَّهُ الْكِتَابِلِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكُنُّمُونَ الْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

تَلْمِسُونَ : تخلطون الناس عن سبيل الله ، أما يكفيكم ضلال أنفسكم ؟ (وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ) بغياً القويم وتضلون الناس عن سبيل الله ، أما يكفيكم ضلال أنفسكم ؟ (وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ) بغياً وعدواناً (وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ) بأنكم كاذبون ﴿وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللّهِ وَمَا هُو مِنْ عِنْدِ اللّهِ وَاللّهِ عمران / ٧٨ ، وهو عتاب للجميع لرضا بعضهم بفعال البعض الآخر من المنحرفين ، في الحديث (السَّاكِتُ عَنْ الحُقِّ شَيْطَانٌ أَحْرَسُ) تفسير الكاشفه / ٣٢. فائدة : وهكذا الدس واللبس حصل في كل الأديان ، إنهم دسوا ولبسوا في التأريخ الإسلامي، ودسوا ولبسوا في الحديث الشريف فتفرقت الناس إلى مذاهب ، ودسوا ولبسوا في تفسير القرآن ولكن الله تعالى حفظ القرآن كنص فتفرقت الناس إلى مذاهب ، ودسوا ولبسوا في تفسير القرآن ولكن الله تعالى حفظ القرآن كنص أوهكذا... وما يزال هذا الكيد قائماً ولكن بألوان مختلفة و بأساليب فنية تنطلي على البسطاء فإنهم يخلطون السُمَّ بالعسل ويشوهون الحقائق ويشيعون الفساد ويعرضونه إلى الناس على أنه تقدُّم وتطوُّر ولاسيما بوسائل الإعلام المتنوعة المرئية والمسموعة والمقروءة.

٧٧ - ﴿ وَقَالَتُ طَافِقَةٌ مِنْ أَهُلِ الْكِتَابِ آمِنُوا بِالَّذِي أَنْرِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَجُهَ الْتَهَابِ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ لَكَتَاب ، وذلك بدسهم تشير الآية بظاهرها إلى خدعة ماكرة أخرى إتفق عليها جماعة من أهل الكتاب ، وذلك بدسهم بعض أتباعهم ليدخلوا في عداد المؤمنين في مطلع النهار (وَجْهَ النَّهَارِ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ) ويرتدوا عنه في آخره، عسى أن يقع بعض ضعاف العقول من المسلمين في التشكيك ويخلقون البلبلة والذراء المؤمنين في التشكيك ويخلقون البلبلة المؤمنين في المؤمن

والإضطراب بينهم (لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ) لعلهم بزرع الشكوك يتراجعون عن دينهم ولم ينتشر الإسلام، ولا تزال هذه الخدع المضللة تبتكر وتتطوّر حتى هذا اليوم، فلا تغفلوا عنهم فليس بمغفول عنكم. (الْعَفْلَةُ مِنْ فَسَاْدِ الْجِسْ) فإحذروا من الإختراقات في صفوف المسلمين.

٧٧ - ﴿ وَلا تُوْمِنُوا لِلاَّ لِمَنْ تَبِعَ دِيَكُ مُ قُلْ إِنَّ الْهُدَى هُدَى اللَّهِ أَنْ يُؤَتَى أَحَدُّ مِثْلَ مَا أُوتِيتُ مُ أَوْ يُحَاجُّوكُ مُ عِنْدَ مَرَّ إِلَكُ مُوكَى اللَّهِ أَنْ يُؤَتَى أَحَدُّ مِثْلَ مَا أُوتِيتُ مُ أَوْ يُحَاجُّوكُ مُ عِنْدَ مَرَّ إِلَّكُ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمٌ ﴾

قال بعض أهل الكتاب لبعضهم: ولا تثقوا بمن لا يتبع دينكم ، لا تفشوا أسراركم إلا لأمثالكم ، ولا تثقوا بأحد إلا إذا كان على دينكم ، وهذا شأن الاعتقادات الباطنية المرفوضة في القرآن كقوله ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ المائدة/٦٧ ، القرآن يدعو إلى نشر الرسالة وفتح مدارس لتعليمها وهكذا كل رسالات السماء (قُلْ إِنَّ الْهُدَى هُدَى اللَّهِ) الهداية هدف أساس في رسالات السماء ، وغاية سعى كل مؤمن ؛ وأهم نعمة من الله والله يهدي من يشاء ويريد الهداية من أي دين كان ، والقرآن كله كتاب هداية والهداية : دلالة على الشيء المقصود وتشمل كل شؤون الحياة، وتتنوع مقادير الهداية بحسب اختلاف مقادير الناس وتنوع مستوياتهم وعقولهم وإيمانهم ﴿ وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ﴾ الأعلى /٣ ، في غرر الحكم: (مَنْ اهْتَدَى بِهُدَى اللهِ أَرْشَدَهُ) ، فلا هدى إلاّ إلى هدى الله ، وَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ لأنه ثابت الإيمان، والهداية مائدة مفتوحة لكل من هو مؤهل لها ، والجملة اعتراضية ، ثم ذكر تعالى بعد ذلك الاعتراض بقية كلام اليهود فقال (أَنْ يُؤْتَى أَحَدٌ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُّوكُمْ عِنْدَ رَبِّكُمْ) أي يقول اليهود بعضهم لبعض لا تصدقوا إِلاَّ لِمَنْ تَبِعَ دِينَكُمْ ، وأنظروا فيمن إدعى النبوة فإن كان متبعاً لدينكم فصدقوه وإلاّ فكذبوه ، ولا تعترفوا لأحد بالنبوة إلاّ إذا كان على دينكم ، خشية أن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم ، وخشية أن يحاجوكم به عند ربكم ، فإذا أقررتم بنبوة مُحِّد (ص) ولم تدخلوا في دينه تكون له الحجة عليكم يوم القيامة ، وغرضهم نفي النبوة عن مُجَّد (ص) ، (قُلْ إِنَّ الْفَصْلَ بِيَدِ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ) قل إن الفضل كله بيد الله ولاسيما فضل النبوة ، فالله يختار لرسالته من هو كفؤ لها سواء أكان إسرائيلياً أم عربياً ﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رسَالَتَهُ الأنعام/١٢٤ ، (وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ) والله واسع النعم ويعلم من هو أهل لها.

٧٤ - ﴿ يَخْتُصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظيمِ ﴾

(يَخْتُصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ) فهو سبحانه حكيم ويتصرف بحكمة بالغة ، فهو يختص بالنبوة من يشاء ممن له مؤهلات خاصة تتناسب مع هذه المسؤولية الكبيرة ويختص من عباده من يراه جديراً برحمته كقوله ﴿يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ الإنسان/٣١ ، (وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ) وفضل الله مطلق بلا حدود ، في غرر الحكم: (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ قَدْرَهُ وَلَمْ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ).

٧٥ - ﴿ وَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنَهُ مِسْطَامِ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنَهُ بِدِينَامِ لا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً ذَلِكَ بَأَنْهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمْتِينَ سَبِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ مُعْلَمُونَ ﴾

المقصود بِقِنطار هنا الكَثرة ومن الدينار القلة. المعنى: وصف قرآني واقعي لحالة أهل الكتاب من هو غاية في الأمانة ، إنك لو ائتمنته على المال مهما يكن كثيراً يؤده كاملاً غير منقوص (وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِدِينَارٍ لا يُؤدِهِ إِلَيْكَ) ومنهم من هو عكس ذلك لا يؤتمن على دينار واحد (إلاً مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً) وإذا أداه فإنما بالأتعاب والمشقات وتلح عليه وتقاضيه ولو بالقوة يؤديه (ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الأُمِيِّينَ سَبِيلٌ) الأُمِيِّينَ : العرب وكل الذين ليسوا على دينهم. السَبِيل : المؤاخذة والذنب ، استحل أهل الكتاب أموال الأميين ، لأنهم زعموا بأن الله لا يحاسبهم على هذا الإغتصاب وأخذ الربا منهم وهضم حقوقهم استكباراً من أنفسهم واستصغاراً للآخرين وينسبون ذلك الكذب إلى الله وهم يعلمون أنّه كذب (وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ) وينسبون ذلك الكذب إلى الله وهم يعلمون أنّه كذب (وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ) أعظم الجرائم وأقبح الافتراءات. فائدة : عن الرسول (ص) : (لاَ تَنْظُرُواْ إِلَى كَثْرَة صَلاَقِمْ وَصَوْمِهِمْ ، وَكَثْرة الْحَبِينِ وَالْمَعْرُوفِ وَطَنْطَتِهِمْ بِاللَّيْلِ ، وَلَكِنْ أُنْظُرُواْ إِلَى صِدْقِ الحُدِيْثِ وَأَدُاءِ الأَمْانَةِ) أعظم الجرائم وأو كانوا فساقاً ، أنظروا إلى معاملاتهم مع الناس، في غرر الحكم: (التَّبَجُحُعُ بِالْمَعَاْصِيْ وَمُوبِهِمْ ، المَام الصادق (ع) في حقوق الأخوان : (مَنْ عَظَمَّ دِيْنَ اللهِ عَظَمَ حَقَّ إِحْوَانِهِ) البحار ٢٠٧٠ه ولو كانوا فساقاً ، أنظروا إلى معاملاتهم مع الناس، في غرر الحكم: (التَّبَجُحُعُ بِالْمَعَامِي الله عَظَمَ حَقَ إِحْوَانِهِ) البحار ٢٠٧٠ه.

#### ٧٦ - ﴿بَلِي مَنْ أُوْفَى بِمُهْدِهِ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ﴾

علاقة الآية بما قبلها (بَلَى) عليكم في الأميين سبيل ، هم مسؤولون ومعاقبون على الاستهانة بأمانات الناس غير اليهود والاستخفاف بحقوقهم. المعنى إن الله يحب الوفاء بالعهد والوعد والعقد مع كل الناس لأنها من علامات المتقين والله يحب المتقين. فائدة : دلت الآية على تعظيم أمر الله والشفقة على عباد الله، والوفاء بالعهد مشتمل عليهما معاً ، عن النبي (ص) : (حُسْنُ الْعُهْدِ مِنَ الإِيْمَانِ) البحار ١٥١/٧٥١، وعنه (ص): (لا إيمان لِمَنْ لا أمان له، لا دِيْنَ لِمَنْ لا عَهْدَ لَهُ) المراغى ١٩٢٣، أما التقوى : فإنها وقاية من الذنوب والعيوب واستقامة في الفكر

والقول والعمل، وفيها رضا الله وحُسنُ الخُلُق وورع ذاتي عن المحارم وإن فيها مفتاح الصلاح ومصباح النجاة، في غرر الحكم: (مَاْ أَصْلَحَ الدِّيْنُ كَالتَّقْوَى).

٧٧ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُهُنَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَانِهِ \* ثَمَناً قَلِيلاً أُوْلَئِكَ لا خَلاقَ لَهُ مْ فِي الآخِرَةِ وَلا يُحَلِّمُ اللَّهُ وَلا يُنظُرُ إِلَيْهِ مْ يُوْمَ الْقَيَامَةِ وَلا يُزكِ يَهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾

الذين يستبدلون بالعهد والوعد والعقد الذي عقدوه ، وعهد الله معنى عام يشمل كل ما أمر الله به و ورضه الإنسان على نفسه (وَأَيَّا فِيمُ) القسم بالله الكاذب (ثَمَناً قَلِيلاً) مقابل متاع الحياة الدنيا من جاه أو مال أو منصب وكل متاع الدنيا قليل ، (أُوْلَئِكَ لا خَلاقَ هَمُّمْ فِي الآخِرَةِ) ليس لهم حظ ولا نصيب من رحمة الله تعالى في الآخرة وهناك (لا يُنْجِيْ عَمَلٌ مِنْ دُوْنِ رَحْمَةٍ) (وَلا يُكَلِّمُهُمْ اللهُ وَلا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيمَمَةِ) يهملهم ويعرض عنهم ، ولا ينظر إليهم بعناية ورحمة يوم يقوم الناس لرب العالمين بل يوكل أمرهم إلى ملائكة العذاب (وَلا يُزكِّمهِمْ) ولا يطهرهم من الذنوب الناس لرب العالمين بل يوكل أمرهم إلى ملائكة العذاب (وَلا يُزكِّمهِمْ) ولا يطهرهم من الذنوب يَيْنِ يَقْتَطِعُ كِمَا مَالَ أَخِيْه لَقِي الله عَزَّ وَجَلَّ وَهُوَ عَلَيْهِ غَصْبِانٌ) ، فأنزل الله هذه الآية بجمع والعيوب كناية عن غضبه وصخطه (وَهُمُ عَذَاب أَلِيمٌ) موجع. عن النبي (ص) : (مَنْ حَلفَ عَلَى البيان ٢٩٨/٢، فأنذو الله هذه الآية بمع البيان ٢٩٨/٢، فأنده : كل هذا التهديد والوعيد في الآية تتجلى أهمية الوفاء (بِعَهْدِ الله) والإيمان بتشريعاته وجعلها نموذجاً لحياة حضارية متقدمة ، وكذلك أهمية الوفاء بالعهد بين الناس ، والعمل مهمته. عن الإمام الصادق (ع): (إنَّ الله لَهُ يَبْعَثْ نَبِياً قَطُّ إِلاَ يصِدْقِ الْمُدِيْثِ وَأَدْاءِ الأَمَانَةِ إِلَى الْبَرِي وَلَمْ اللهُ عَن النهي والحديث : أن الإسلام يرتبط بالأخلاق مباشرة، عن النبي ورتبط الوفاء بالعهد مع الناس بمثابة وفاء العهد مع الله ، وكلها من أجل حفظ مصالح الناس.

٧٨ - ﴿ وَإِنَّ مِنْهُ مُ لَفَرِيِّهَ كَيْلُوونَ أَلْسِنَهُ مُ بِالْكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنْ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنْ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنْ الْكِتَابِ وَمَا هُو مَنْ الْكِتَابِ وَمَا هُو مَنْ الْكِتَابِ وَمَا هُو مَا هُو مَنْ الْكِتَابِ وَمُعْدَ اللَّهِ وَمَا هُو مَنْ عُنْدِ اللَّهِ وَمُعْدَى اللَّهِ الْكِتَابُ وَهُ مُنْ عُلْمُونَ ﴾

يَلْوُونَ : من اللي وهو اللف والفتل ، والمراد أنهم يفتلون ألسنتهم لينطقوا الآيات بشكل محرف ليوهموا النّاس أن الكتاب جاء بهذا. المعنى : وإن من اليهود طائفة مخادعة مراوغة يفتلون ألسنتهم لتحريف معاني الكتاب وتبديل كلام الله بعيداً عن المراد منه (لِتَحْسَبُوهُ مِنْ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنْ الْكِتَابِ) لتظنوا ان هذا المحرّف من كلام الله وما هو إلاّ تضليل وخداع وإبتداع (و يَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ الله وما هؤ مِنْ عِنْدِ الله ) وينسبون ما يبتدعونه إلى الله وهو كذب على الله ، وما قالوه ليس فيه شيء من عند الله (وَيَقُولُونَ عَلَى الله الله الله الكذب) الصريح (وَهُمْ يَعْلَمُونَ) ذلك الكذب والافتراء. فائدة : ١ - ورد أنهم كانوا يبدلون صفة النبي (ص) الموجودة في التوراة بكلمات مخادعة

لا تنطبق عليه ، ثم ينسبونها إلى التوراة كذباً وافتراءً متعمداً وقحاً على الله سبحانه. ٢- آفة رجال الدين حين يكونون رجال دنيا فيكونون خطراً على الدين وعلى المتدينين ، عن الإمام الصادق (ع) : (مَنْ دَحَلَ فِي هَذَا الدِّينِ بِالرِّجَالِ أَخْرَجَهُ مِنْهُ الرِّجَالُ كَمَا أَدْخَلُوهُ فِيهِ ، وَمَنْ دَحَلَ فِيهِ بِالْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ زَالَتِ الْجِبَالُ قَبْلَ أَنْ يَزُولَ!) البحار ٢/٥٠٠.

٧٩ - ﴿مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيهُ اللَّهُ الْكِتَابَ وَالْحُثْمَ وَالْنَبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَاداً لِي مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلَكِنْ كُونُوا مَرَائِينَ بِمَا كُنتُ مُ تُعْرَفِنَ اللَّهِ وَلَكِنْ كُونُوا عَبَاداً لِي مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلَكِنْ كُونُوا مَرَائِينَ بِمَا كُنتُ مُ تَعْرُضُونَ ﴾ مَرًا نِينَ بِمَا كُنتُ مُ تَعْرُضُونَ ﴾

يتجه القرآن الكريم هنا إلى النصاري ويكشف تحريفاتهم العقائدية ، مؤكداً أن الإنسان الذي يؤتيه الله الكتاب الهادي والحكمة والنبوة فيصل إلى كمال العلم والإيمان ، مثل هذا الإنسان لا يمكن أن ينحرف عن رسالته (ثُمُّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَاداً لِي مِنْ دُونِ اللَّهِ) ثم يدعو الناس إلى عبادة نفسه دون عبادة الله ، إن الذي يختاره الله سبحانه لرسالته عن علم ﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ الأنعام/١٢٤، ﴿ وَلَقَدْ اخْتَرْنَاهُمْ عَلَى عِلْم عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ الدخان/٣٦، وهذا ردُّ على من يلصق بالأنبياء والأولياء صفة من صفات الربوبية أو الغلو فيهم ، عن الإمام الصادق (ع) كان رسول الله (ص) يقول: (لاَ تَرْفَعُونِيْ فَوْقَ حَقِيْ فَإِنَّ اللهَ تَعَاْلَى إِتَّخَذَييْ عَبْدَاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَيني نَبِياً) ثم تلا هذه الآية، نور الثقلين ٣٥٧/١ وعن الإمام على (ع): (يَهْلَكُ فِيَّ إِثْنَاْنِ وَلاَ ذَنْبَ لِيَ : مُحِبُّ مُفْرِطٌ ، وَمُبْغِضٌ مُفْرِطٌ، وإنا لنبرأ إلى الله تعالى ممن يغلو فينا فرفعنا فوق حَدِّنا، كبراءة عيسى بن مريم (ع) من النصارى) نور الثقلين ٣٥٨/١ والغلو منهى عنه في القرآن ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ ﴾ المائدة/٧٧ ، وعن الإمام الصادق (ع): (إحْذَرُوا عَلَى شَبَابِكُمُ الْغُلاَةَ لاَ يُفْسِدُوهُمْ فَإِنَّ الْغُلاَةَ شَرُّ خَلْقِ اللهِ وَيُصَغِّرُونَ عَظَمَةَ اللهِ وَيَدَّعُونَ الرُّبُوبِيَّةَ لِعِبَادِ اللهِ ، وَاللهِ إِنَّ الْغُلاَةَ لَشَرٌّ مِنَ الْيَهُودِ وَالنَّصَاْرَى وَالْمَجُوسِ وَالَّذِينَ أَشْرَكُواْ)! البحار ٢٦٦/٢٥ راجعوا أحاديث (الغلو) الخطيرة والكثيرة في مصادر الحديث للتوسعة، والغلو: حالة من الضلال الخطير وهو تجاوز الحد المعقول في القناعات المفرطة في دين الله، وهو التطرف والتعصب في الحب والبغض والمغالي لا يعرف كيف يحب ولا يعرف كيف يبغض ﴿لِتَحْسَبُوهُ مِنْ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنْ الْكِتَابِ﴾ آل عمران/٧٨ ، (وَلَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ) الرباني المنسوب إلى طاعة الرب والعالم برسالته والمحافظ عليها والعامل بها والصادق معها والمضحى من أجلها والداعية لها ، والرباني يدعو الناس إلى عبادة الله وحده ، ويجعلونهم ربانيين مستقيمين في سلوكهم ، كما يقال رجل إلهي إذا كان مقبلاً على معرفة الإله والانقطاع في طاعته (بَمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبَمَا كُنتُمْ تَدْرُسُونَ) فبعلِّم الكتاب ودراسته وتعليمه والعمل به والصدق معه يكون الإنسان ربانياً و(الْعِلْمُ مَقْرُونٌ بِالْعَمَلِ فَإِنْ أَجَاْبَهُ وَإِلاَّ إِرْتَحَلَ عَنْهُ) البحار٢ص٣٣ وتقديم التعليم على الدراسة لزيادة شرف التعليم والعمل به على دراسة العلم دون تعليمه لأنه (لاَ حَيْرَ فِيْ عِلْم لاَ يَنْفَعُ)

في غرر الحكم: (الْعِلْمُ بِغَيْرِ الْعَمَلِ وَبَالٌ ، وَالْعَمَلُ بِغَيْرِ الْعِلْمِ ضَلاَلٌ).

#### • ٨ - ﴿ وَلا يَأْمُرَكُ مُ أَنَ تَتَخِذُوا الْمَلافِكَ وَلَنبِينَ أَمْرِ الْمَا أَيَّا مُرَكِ مُ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَتُّ مُسْلِمُونَ ﴾

النبي على إطلاق معناه هو النموذج للإنسان الرباني الذي يقتدى به ، ولا يمكن أن يدعو الناس إلى إتخاذ الملائكة والأنبياء أرباباً يُعبدون من دون الله (أَيَأْمُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ) كيف يأمركم بعبادة غير الله فإنها كفر، بعد أن كان الناس مسلمين بالفطرة ، وركز الأنبياء روح التوحيد والتسليم لمنهج الله في البشرية. فائدة : وبهذا يرفض القرآن الكريم الإتباع الأعمى من إنسان لإنسان، فالإسلام خلص البشرية من عبادة الأصنام الحجرية كما خلصهم من عبادة الأصنام البشرية ، كما خلصهم من أية عبادة لغير الله عز وجل ، فإن العبودية لله حرية في الأرض وكرامة للإنسان وتقدم في الحياة وسعادة في الدارين ، والعبودية لغير الله خسارة بكل المقاييس ، في غرر الحكم: (مَنْ قَامً بِشَرَائِطِ الْعُبُودِيَّةِ أُهِّلَ لِلْعِتْقِ) وَمَنْ قَصَّرَ عَنْ أُصُولِ الْعُبُودِيَّة أُعِيْدَ إِلَى الرِّقِ! على قدر العبودية تكون الرحمة ويكون رضا الله.

# ٨١ - ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النِّبِينَ لَمَا آثَيْتُكُ مْ مِنْ كِتَابِ وَحِكْمَةُ ثُمَّدَ جَاءَكُ مْ رَسُولْ مُصَدَقٌ لِمَا مَعَكُ مُ لَتُوْمِنُ بِهِ وَكَنْصُرُبَّهُ قَالَ أَأْفَرَهُرْ تُدُو أَخَذَ تُدُعْ عَلَى ذَلِكُ مْ إِصْرِي قَالُوا أَفْرَرُهَا قَالَ فَاشْكَدُوا وَأَنَّا مَعَكُ مْ مِنْ الشَّاهِدِينَ ﴾

المِيمَّاق: العهد الموثَّق المؤكد. إِصْرِي: والإصر هو العهد الثقيل لأنه ثقل على صاحبه فلا يتهاون فيما إلتزمه وعاهد عليه. المعنى: في إطار تنزيه الأنبياء من دعاوى أهل الكتاب بنسبة الإلوهية والتفرد لهم ، يرسم القرآن الكريم هذا المشهد العظيم حيث أخذ الله الميثاق والعهد المؤكد من النبيين (لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ) لهداية البشرية (ثُمُّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِئُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ) ثم جاء بعد النبيين رسول من الله ، وهنا عمم الأنبياء وخصص رسول من الله لعظمته ولأهميته والتمهيد لظهوره وهو سيد المرسلين وخاتم النبيين عُد (ص) حيث عيسى بشر به ووَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اللهُهُ أَحْمَدُ الصف/٦ ، عن الإمام على (ع) في آية البشارة : (مَا بَعَثُ اللهُ نَبِيًا إِلاَّ أَحَدَ عَلَيْهِ الْعَهْدَ فِي مُحَمَّدٍ (ص) وَأَمْرَهُ أَنْ يَأْخُذَ الْعَهْدَ عَلَى قَوْمِهِ فِيْهِ بِأَنْ يُؤْمِنُونُ بِهِ وَيُنْ مِرْدُوهُ إِذَا أَدْرَكُواْ زَمَانَهُ التفسير المبين ص٣٧، وتكون النصرة علامة الإيمان (قَالَ أَاقْرَرُثُمْ وَأَخَذُمُ وَيُنَامِرُوهُ إِذَا أَدْرَكُواْ زَمَانَهُ التفسير المبين ص٣٧، وتكون النصرة علامة الإيمان (قَالَ أَاقْرَرُثُمْ وَأَخَدُمُ وَاخَذُمُ عَلَى قَوْمِهِ فِيهِ بِأَنْ يُعْمَلُوا عَلَى اللهُ وَا أَقْرَوْنا) أَعْمَرُهُ مِنْ الشَّاهِدِينَ) قال الله (فَاشْهَدُوا) على أممكم والله وملائكته وأنبياؤه يشهدون على أخذ هذا الميثاق الغليظ على رؤوساء الأديان ، ومع ذلك حرّف وخالف أحبار اليهود والنصارى.

#### ٨٢ - ﴿ فَمَنْ تَوَلَّى بَعْدَ ذَلِكَ فَأَوْلَئِكَ هُـمُ الْفَاسِقُونَ ﴾

(فَمَنْ تَوَكَّى بَعْدَ ذَلِكَ) وأعرض ونكث عهده وخالف ميثاقه (فَأُوْلَئِكَ هُمْ الْفَاسِقُونَ) هم الخارجون عن طاعة الله. فائدة: ١- تتجلى نظرة الإسلام إلى الأنبياء في وحدة واحدة موحدة متحدة ، بينهم تعدد أدوار ووحدة هدف ، ولا تعصب بينهم ولا أنانية ، بل عملية رسالية ربانية متواصلة تقود البشرية إلى هداية ربحا واستقامتها في الفكر والقول والعمل والسعي على نهضتها حضارياً ، كل الأنبياء يهدفون بناء الإنسان الرسالي أولاً ثم بناء الآلة والصناعة والتطور الحديث ثانياً، (وليس العكس) بناء الآلة والصناعات قبل استقامة الإنسان كما هو عليه الآن! ٢- تشير الآية إلى أن دين الله يوجّد ولا يفرّق ، عن النبي (ص) : (بَشِرُواْ وَلاَ تُنَفِّرُواْ ، يَسِرُواْ وَلاَ تُعَسِرُواْ ، كَسِرُواْ وَلاَ تُعَسِرُواْ ، كَسِرُواْ وَلاَ تُعَسِرُواْ ، كَسِرُواْ والاَ بعتناب التفرق والتنازع والتعصب بين الأمم.

# ٨٣ - ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَبْغُونَ وَكَهُ أَسْلَدَ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَمْرُضِ طَوْعاً وَكَثْرُها وَإِلْيه يُرْجَعُونَ ﴾

الإستفهام للإنكار ، دين الله واحد موحد متحد مع جميع الأنبياء (ع) ، وهو دين كل الكائنات في العالم لذلك دين الله دين الإنسان في العالم ، ودستور الحياة للبشرية جمعاء وإن هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ في يوسف/١٠٤ ، إنحا صورة عميقة للإسلام ودقيقة في المعنى ورقيقة في المغزى والدلالة ، إنحا صورة كونية تأخذ بالمشاعر وصورة تشريعية تحرك الضمائر وصورة نظامية تأخذ بالقلوب إلى إرتباط نظام الفرد بنظام الكون بوحدة هدف مع إختلاف الأدوار ، وصورة متحركة ترد الأشياء والأحياء إلى سنن واحدة وشريعة الله واحدة ومصير واحد (وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ في السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكُرهاً وَإِلَيْه يُرْجَعُونَ) الذي أخلص وانقاد وخضع واستسلم لله تعالى كل المخلوقات العاقلة وغير العاقلة وفي كل زمان ومكان طوعاً وكرها كلهم أسلموا لله إسلاماً تكوينياً ووَهُو الْقَاهِمُ فَوْقَ عَبَادِهِ الأنعام/١٨ ، إذن فَلتُسلّم الإنسانية أمرها لله خالقها وإنما كادحة إليه كدحاً فتلاقيه ، فعليها أن تنقاد لله وتسلم وجهها له سبحانه في القوانين التشريعية وعليها أن تستعد لهذا اللقاء عمرها المحدود الملاحدود الخالد يوم القيامة ، فلا ينفرد الإنسان بنظام من صنع نفسه ، فإنه لا يتناسق مع ذلك النظام الكوني الضخم ولا ينسجم مع فطرته السليمة التي فطر الله الناس عليها ، فيحتار ويقلق ويأرق ويشقى ﴿وَمَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً الله الناس عليها ، فيحتار ويقلق ويأرق ويشقى ﴿وَمَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً الله الناس عليها ، فيحتار ويقلق ويأرق ويشقى ﴿وَمَنْ الْمُعَدِّمِينَ الشعاء/٢١٠ ) . الشعاء/٢١٠ .

٨٤ - ﴿قُلْ آمَنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنْرِلَ عَلَيْنَا وَمَا أَنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أَنْزِلَ عَلَى إِبرَاهِيدَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنِّينُونَ مِنْ مَرَّهِدُلا نَفْرِقُ نُبِنَ أَحَدِ مِنْهُ دُوَمَعْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ﴾

مما يلفت النظر في التعبير القرآني البلاغي أنه قدم وخصص (وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا) على (مَا أُنْزِلَ عَلَى الْبَرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَقَ وَيَعْقُوبَ) بمعنى قدم القرآن الكريم وفضله على جميع ما جاء به سائر الرسل وأحفاد الأنبياء وهم (الأَسْبَاطِ) (وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ الرسل وأحفاد الأنبياء وهم (الأَسْبَاطِ) (وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ الرسل وأحفاد الأنبياء وهم (الأَسْبَاطِ) (وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ الرسل وأحفاد الأنبياء وهم (وأخَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ) خاضعون لله بقولنا وفعلنا مستسلمون بقلوبنا وجوارحنا لله بينهم، وليعلن الجميع (وَخَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ) خاضعون لله بقولنا وفعلنا مستسلمون بقلوبنا وجوارحنا لله بين مغزاه البعيد المتحرك الدائم ، حتى لا يشتبه بعض الناس أن الإسلام مجرد كلمة تقال باللسان مغزاه البعيد المتحرك الدائم ، حتى لا يشتبه بعض الناس أن الإسلام مجرد كلمة تقال باللسان ولاتستقر في القلب ولا تصدقها الجوارح والأعمال والأقوال. فائدة : إفتتحت الآية بالإيمان العملي ، وإختتمت بالإسلام الخالص وهو الاستسلام لأمر الله والخضوع لمنهج الله ، وهكذا تقترن النظرية الإسلامية بقواعدها العملية ، وهي الثمرة والغاية من كل دين أرسل به نبي.

#### 

وَمَنْ يَبْتَغ : يطلب شريعة غير الإسلام ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ الروم/٣٠ ، ليدين به فلن يقبله الله منه لأنّه ذهب إلى ربّه ودينه هواه ومُناه فهو سائر على غير هدى كالسائر على غير الطريق الصحيح لايزيده سرعة السير إلا بُعداً عن الصواب ، في نهج البلاغة خطبة١٩٨: (إِنَّ هَذَا الإِسْلاَمَ دِينُ اللهِ الَّذِي اِصْطَفَاهُ لِنَفْسِهِ واِصْطَنَعَهُ عَلَى عَيْنِهِ وأَصْفَاهُ خِيَرَةَ خَلْقِهِ وأَقَامَ دَعَائِمَهُ عَلَى مَحَبَّتِهِ أَذَلَّ الأَدْيَانَ بِعِزَّتِهِ وَوَضَعَ الْمِلَلَ بِرَفْعِهِ، وَهَدَمَ أَرَكَانَ الضَّلَالَةُ بَرَكُنهُ) ، في هُج البلاغة حكم ٣٧١ (لا شَرَفَ أَعْلَى مِنَ الإِسْلاَمِ) فهو يعلو ولا يُعلى عليه ، ظاهره أنيق دقيق جذاب ، باطنه عميق رقيق منساب ، أعدّه الله عز وجل ليكون دين البشرية جمعاء ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَدِين الْحُقّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّين كُلِّهِ وَلَوْ كَرهَ الْمُشْركُونَ ﴾ التوبة/٣٣، الإسلام دين الله الذي يدين به الكون والكائنات والحياة والأحياء كلها إسلام الاستسلام لأمر الله وخضوع للنظام الذي قرره الله له ودبره به واستقام الكون على ضوئه ، إذن ليس هو إسلام المظاهر وإنما إسلام الجواهر والمضامين ، وليس هو إسلام القول والإدّعاء وإنما هو إسلام العمل والقول من خلال العمل بحيث لا يسبق القول العمل ، ولا يختلف العمل عن القول حتى تتحقق بذلك منازل الإيمان ، وليس هو إسلام التنازع والتباغض ، وإنما هو إسلام وحدة الطاعة لله سبحانه والورع عن محارمه ، وليس هو إسلام التخلُّف والتأخر ، وإنما هو إسلام التطور والتقدم الحضاري بحيث يسبق كل تطوّر معاصر حتى يعدّه الله ليكون (ذكر للعالمين) ودستور الناس أجمعين. في نفج البلاغة خطبة١٦١: (..أُرْسَلَهُ بِحُجَّةٍ كَافِيَةٍ وَمَوْعِظَةٍ شَافِيَةٍ وَدَعْوَةٍ مُتَلاَقِيَةٍ أَظْهَرَ بِهِ الشَّرَائِعَ الْمَجْهُولَةَ وَقَمَعَ بِهِ الْبِدَعَ الْمَدْخُولَةَ وَبَيَّنَ بِهِ الْأَحْكَامَ الْمَفْصُولَةَ فَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلامِ دَيْناً تَتَحَقَّقْ شِقْوَتُهُ وَتَنْفَصِمْ عُرْوَتُهُ وَتَعْظُمْ كَبْوَتُهُ (عثرته)). فأما الذين يعرضون عن هذا الإسلام العالمي المؤثر في الضمائر ومحُيي المشاعر ومنقذ البشرية فهم (في الآخِرَةِ مِنْ الْخَاسِرِينَ) عن النبي (ص) (الْخَاسِرُ مَنْ غَفِلَ عَنْ إِصْلاَحِ الْمَعَادِ) تنبيه الخواطر ص٣٥٩.

فائدة: فإبراهيم (ع) يسأل الله أن يوفقه وأهله وذريته إلى دين الإسلام ﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ البقرة/١٢٨ ، فليس المراد (بالإسلام) هو إسلام النبي مُجَّد (ص) خاصة ، إذ ليس إسلام مُجَّد (ص) غريباً عن الشرائع السماوية التي سبقته بل هو دين الله الخالص وكلّها تعني إسلام القلب لله وإخلاص الوجه له وفي إبراهيم (ع) يقول الله تعالى ﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ البقرة/١٣١ ، والخلاف الذي بين الإسلام وبين اليهودية والنصرانية هو نتيجة التحريف الذي حصل في التوراة والإنجيل وإلاّ جاءت جميع الرسل بالإسلام العام بمعنى التسليم لأمر الله.

في غرر الحكم: (من أفني عُمرَهُ في غيرِ ما يُنجِيهُ فَقدْ أضاعَ مطلبَهُ).

٨٦ - ﴿كَيْفَ يَهْدِي اللّهُ قَوْماً كُفُرُ وَالْمَدُ وَالْمَالِينَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُولِينَ وَالْمَالُولِ وَالْمَالُولِينَ وَالْمَالُولِينَ وَالْمَالُولِينَ وَالْمَالُولِ وَالْمَالُولِينَ وَالْمَالُولِ وَالْمَالُولِينَ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالِينَ وَاللّمُولُ حَقِّ وَصِيْعُوا فرص الهداية الثمينة التي أتيحت لهم ، فعاشوا الضلال والعناد (وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولُ حَقِّ وَضِيّعُوا فرص الهداية الثمينة التي أتيحت لهم ، فعاشوا الضلال والبراهين ، هؤلاء لا تليق بحم الهداية ، وَجَاءَهُمُ الْبَيّنَاتُ ) إنهم انحرفوا عن الحق مع توفُّر الدلائل والبراهين ، هؤلاء لا تليق بحم الهداية ، لأن الهداية إلى الإيمان تحتاج إلى قلب سليم تحل مكانه وهؤلاء قست قلويهم من كثرة ذنويهم فتعطلت أجهزة الاستقبال عندهم ، إنهم تعاملوا مع القضايا الكبرى المصيرية بأساليب خبيثة ظالمة (وَاللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظّالِمِينَ) الذين ظلموا أنفسهم وظلموا غيرهم ، والظلم يتنافي مع الهداية ، وفي الآية دلالة على استعلائهم واستكبارهم لأنهم ارتدّوا بعد إيماهم ، فكيف ينصف غيره من ظلم وفي الآية دلالة على استعلائهم واستكبارهم لأنهم ارتدّوا بعد إيماهم ، فكيف ينصف غيره من ظلم في غرر الحكم: (ظَلَمَ نَفْسَهُ مَنْ عَصَى الله وَأَطَاعُ الشَّيْطَانُ).

#### ٨٧ - ﴿أُولَيْكَ جَزَرَا وُهُدُ أَنَّ عَلَيْهِدُ لَعْنَةَ اللَّهِ وَالْمَلاِهِكَةِ وَالْنَاسُ أَجْمَعِينَ ﴾

(أُوْلَئِكَ جَزَاؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ اللهِ) الطرد من رحمته ومغفرته (وَالْمَلائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْعِينَ) ولعنة الملائكة والناس عبارة عن الدعاء عليهم بأن يعذبهم الله ويبعدهم عن عطفه ويطردهم من رحمته وأَنْ لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ الأعراف/٤٤. فائدة: ١- فلسفة اللعن في الإسلام: جاء اللعن في القرآن الكريم للصفات العامة بلا تحديد، وليس للأشخاص المعينين، ليكون اللعن للعمل الذي يستحق اللعن لعامله. ٢- اللعن في حالة الصفات الخبيثة التي لها طابع عدواني لئيم لا يخص الفرد وإنما الجماعة التي لها تأثير ضار على المجتمع. ٣- القاعدة العامة يكره الإسلام أن

ينشغل الناس باللعن وجاء اللعن استثناء على القاعدة ، عن النبي (ص) : (إِنِيُّ لَمُ أُبْعَثْ لَعَّانَا وَإِنَّا لُ بُعِثْتُ رَحْمَةً) كنز العمال خبر٨١٧٦، وعنه (ص) : (لاَ يَكُوْنُ الْمُؤْمِنُ لَعَّانَا) كنز العمال خبر٨١٧٨.

#### ٨٨ - ﴿ خَالدِينَ فِيهَا لا يُخَفُّ عَنْهُ مُ الْعَذَابُ وَلا هُمُ يُنظَرُونَ ﴾

خالدين في جهنم لا يفتّر عنهم العذاب (وَلا هُمْ يُنظَرُونَ) لا يمهلون بل يُعجّل لهم ما يستحقون من العذاب المقيم، عذاب ناتج من غضب الله عليهم لأنهم كانوا مصدر ضرر على الناس.

#### ٨٩ - ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ مَرَحِيدٌ ﴾

باب التوبة النصوحة مفتوح لهؤلاء الضالين المرتدين كي يعودوا إلى صراط الله المستقيم ويندموا على ما بدر منهم (وَأَصْلَحُوا) أنفسهم وسلوكهم ، فالتوبة الصادقة تطهر باطنهم بالإيمان وتغسل ذنوبهم وتفتح لهم آفاق المستقبل السليم لتشملهم رحمة الله ومغفرته. فائدة : ١- في الآية دلالة أن التوبة وحدها لا تكفي حتى يضاف لها العمل الصالح الناتج من إصلاح باطنهم مع أنفسهم وإصلاح معاملاتهم مع الناس. ٢- عن النبي (ص) : (كُلُّ بَنِي آدَمَ خَطَّاةٌ وَحَيْرُ الْخُطَّائِينَ التَّوَّابُونَ) الدر المشور ٢٦١/١، عن الإمام الصادق (ع) : (كُلُّ ذَنْبٍ عَمِلَهُ الْعَبْدُ وَإِنْ كَانَ عَالِماً فَهُوَ جَاهِلُ ! حِيْنَ خَاطَرَ بِنَفْسِهِ فِيْ مَعْصِية رَبِّهِ، فَقَدْ حَكَى اللهُ سُبْحَانَهُ قَوْلَ يُؤسُفَ لِأَخْوَتِهِ هُمَلُ عَلِمتُمْ مَا فَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ في يوسف/٨٩ ، فَنَسَبَهُمْ إِلَى الْجُهْلِ لِمُحَاْطَرَقِمْ بِأَنْفُسِهِمْ فِي مَعْصِية بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ في يوسف/٨٩ ، فَنَسَبَهُمْ إِلَى الْجُهْلِ لِمُحَاْطَرَقِمْ بِأَنْفُسِهِمْ فِي مَعْصِية بِهُ اللهُ سُعْرَانَهُ وَاللهُ اللهُ الْعَمْلُ لِمُحَاْطَرَقِمْ بِأَنْفُسِهِمْ فِي مَعْصِية بِي اللهُ المُحَالَى كَان الدقائق ٥ص٣٣.

## • ٩ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِ مُ ثُمَّ الرَّدَادُوا كُفْرًا أَنْ تُقْبَلَ تَوْبَتُهُ مُ وَأُولَيْكَ هُـمُ الضَّالُونَ ﴾

إن الذين كَفروا بعد ظهور الحق وقيام الحجة الواضحة عليهم (ثُمُّ ازْدَادُوا كُفْراً) ازدياد الكفر يكون بكثرة الذنوب والعمل على بث الكفر وانتشاره ومحاربة الإيمان والمؤمنين ، ولا سبيل لإصلاحهم أولئك (لَنْ تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ) لأهم يتوبون توبة مزيفة ، يتظاهرون بالتوبة إلى الناس ولا يتوبون إلى الله ، إنهم تغلغل الشر في نفوسهم وأحتل كيانهم فلا مكان للتوبة النصوح فيها (وَأُولئكَ هُمْ الضّالُون) المنحرفون عن الحق المصرون على الفساد في أعمالهم ويتظاهرون بالإيمان في أقوالهم ، فلا تليق بهم المغواية والضلال. فائدة : كما أن الإيمان قابل للزيادة والنقصان كذلك الكفر قابل للزيادة والنقصان كقوله : ﴿لِيَزْدَادُوا إِيمَانَ ﴾ الفتح/٤ ، ﴿لِيَزْدَادُوا إِثْمَا ﴾ آل عمران/١٧٨.

### ٩٦ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُـمُ كُفَّارٌ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِمْ مِلْ ُ الأَمْرُضِ ذَهَباً وَلَوْافَتَدَى بِهِ أُولَيْكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ﴾

هذه الآية مع الآيتين السابقتين ذكرت أقسام الكافرين ثلاثة: ١- قسم تاب عن الكفر بصدق ولم يعد إليه ، ٢- وقسم تاب من الكفر توبة كاذبة ورجع إلى الكفر هُمُّ ازْدَادُوا كُفْراً لَنْ تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ الله ، ٢- وقسم تاب من الكفر توبة كاذبة ورجع إلى الكفر هُمُّ ازْدَادُوا كُفُراً لَنْ تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ الله الله الذين كفروا وماتوا على توبته مهم الثالث الذين كفروا وماتوا على الكفر مصرين عليه ولم يرجعوا عنه وفاتت التوبة عليهم ولا يليق بهم الصلاح (فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْ الكفر مصرين عليه ولم كانت (مِلْءُ الأَرْض ذَهَباً وَلَوْ افْتَدَى بِهِ) شبه الله بإستعارة تمثيلية أَحَدِهِمْ) فدية ضخمة ولو كانت (مِلْءُ الأَرْض ذَهَباً وَلَوْ افْتَدَى بِهِ) شبه الله بإستعارة تمثيلية

لتقريب المعنى وكأنه صورة حية من الواقع ، لو كانت الأرض كلها مملوءة بالذهب الخالص ويستطيع الكافر أن يفديه يوم أهوال القيامة لتخليص نفسه من سوء المصير الأسود لأفتدى به ! عن النبي (ص) : (يُجُاءُ بِالْكَافِرِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيُقَالُ لَهُ أَرَأَيْتَ لَوْ كَانَ لَكَ مِلْءُ الأَرْضِ ذَهَبًا أَكُنْتَ تَفْتَدِي بِهِ ؟ فَيَقُولُ نَعَمْ ، فَيُقَالُ لَهُ : لَقَدْ سُئِلْتَ أَيْسَرُ مِنْ ذَلِكَ فَلَمْ تَفْعَلْ) ، (أُولَئِكَ فَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَمَا هَهُمْ فَيَقُولُ نَعَمْ ، فَيُقَالُ لَهُ : لَقَدْ سُئِلْتَ أَيْسَرُ مِنْ ذَلِكَ فَلَمْ تَفْعَلْ) ، (أُولَئِكَ فَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَمَا هَمُمْ فَيَقُولُ نَعَمْ ، فَيُقَالُ لَهُ : لَقَدْ سُئِلْتَ أَيْسَرُ مِنْ ذَلِكَ فَلَمْ تَفْعَلْ) ، (أُولَئِكَ فَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَمَا هُمُ فَيَقُولُ نَعَمْ ، فَيُقَالُ لَهُ : لَقَدْ سُئِلْتَ أَيْسَرُ مِنْ ذَلِكَ فَلَمْ تَفْعَلْ) ، (أُولَئِكَ فَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَمَا هُمُ مَنْ نَاصِر مِن العذابِ المؤلم. فائدة: عن النبي (ص) : (أَحْوَفُ مَا أَحَافُ عَلَى أُمَّتِي اثْنَانِ إِنِّبَاعُ الْهُوى وَطُولُ الأَمَلِ فَأَمَّا إِنِّبَاعُ الْهُوى فَيَصُدُّ عَنِ الْحَقِ وَأُمَّا طُولُ الأَمَلِ فَأَمَّا إِنِّبَاعُ الْهُوى فَيصُدُ عَنِ الخَقِ وَأُمَّا طُولُ الأَمَلِ فَأَمَّا إِنِّبَاعُ الْمُوى فَيَصُدُ عَنِ العمال خبر ٤٣٧٦٤.

## ٩ ٧ - ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَحَتَى نُفِقُوا مِمَا تُحَبُّونَ وَمَا نُفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِوعَلِيمٌ ﴾

الْبر : كلمة جامعة لكل صفات الخير على إطلاقه ، لن تبلغوا حقيقة البر الذي يتنافس فيه المتنافسون، ولن تنالوا ثواب الله ورحمته وعطاه ، ولن ترافقوا غداً الأبرار والأطهار (حَتَّى تُنْفِقُوا) في سبيل الله رغبة في رضاه (مِمَّا تُحِبُّونَ) بالبذل والعطاء من كل ما يحبه لنفسه يحبه لغيره ، فتكون نفسه ميزاناً في ما بينه وبين الناس فيحب للناس ما يحبه لنفسه ، ويكره للناس ما يكرهه لنفسه ، وكل إنسان ينفق ما يحب من موقعه وبقدره ، ﴿عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ﴾ البقرة/٢٣٦ ، أنفقوا من أنفسكم وراحتكم وجاهكم وعلمكم وإختصاصكم ومواهبكم وأموالكم... إلخ لكل إنسان حسب وضعه ، أنفقوها في خدمة الفرد وتطور المجتمع حضارياً ، الآية الكريمة : ربطت بين نيل المنفق مما يحب وبين الدرجات العليا عند الله تعالى، فإنه بمقدار النفقة الممكنة تكون علو الدرجة، وهذا هو الذي يميز بين الإيمان الصحيح والإيمان المدّعي ، وهذه تربية قرآنية كريمة لتزكية النفس وتطهير الذنوب من الطمع والتعلّق بحب الدنيا ، وفيها حب الإيثار ومحبة الآخرين. فائدة: ١- عن الإمام على (ع) : (لاَ حَاْجَةَ للهِ فِيْمَنْ لَيْسَ للهِ فِيْ مَاْلِهِ وَنَفْسِهِ نَصِيْبٌ) الكاشف١٠٧/٢ ثم قال : (وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ)) وما تنفقوا من شيء طيب أو سيّء يجازكم عليه كل بقدره ، لأنه كل شيء يعلمه ومحفوظ عنده. ٢- روي أن علياً (ع) إشترى ثوباً فأعجبه فتصدق به ! وقال سمعت رسول الله (ص) يقول (مَنْ آثَرَ عَلَى نَفْسِهِ آثَرَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَاْمَةِ بِالْجُنَّةِ) مجمع البيان٢/٤١٤. ٣- يريد القرآن الكريم في الإنسان أن لا يتعلَّق بالأشياء كثيراً فيزداد على تعلقه بالله تعالى كقوله ﴿لِكَيْلا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ الحديد/٢٢، عن الإمام الباقر (ع) : (الْبِرُ وصَدَقَةُ السِّرِ يَنْفِيَانِ الْفَقْرَ وَ يَزِيدَانِ فِي الْعُمُرِ وَ يَدْفَعَانِ عَنْ صَاْحِبِهِمَاْ سَبْعِينَ مِيتَةَ سَوْءٍ) البحار٧٤ص٨١. في الحديث حول الآية (طَرِيْقُ بُلُوُغ الْبِرِّ هُوَ مُسَاْعَدَةُ الْوَالِدَيْنِ قَبْلَ أَنْ يَطْلُبَا ذَلِكَ حَتَّى لَوْ كَانَا غَيْرَ مُحْتَاْجِيْنَ) نور النقلين ٣٦٣/١. ٤ - حب الدنيا يحرم المرء من بلوغ مقام البر (لَنْ تَنَالُوا الْبِرّ). ٥- درجة البر تجعل المال والجمال وحسن الحال يملكها الإنسان ولا تملكه لأن درجة البر مدرسة لتربية البشرية نحو حبّ الله.

#### الجزء الرابع من القرآن الكريم

#### ٩٣ - ﴿كُنُ الطَّعَامِ كَانَ حِلاَكِنِي إِسْرَائِيلَ إِلاَّمَا حَرَّهَ إِسْرَائِيلَ إِلاَّمَا حَرَّهَ إِسْرَائِيلُ عَلَى فَسْدِمِنْ قَبْلِ أَنْ تَتَنَزَلَ التَّوْمَ اهُ قُلْ فَأَنُوا بِالتَّوْمَ اقِ فَاتُلُوهَا إِنْ كُنْتُ دْصَادقينَ﴾

إِسْرَائِيلْ: هو يعقوب بن إسحاق. لهذه الآية الكريمة قصة خلاصتها: كان اليهود يعتقدون جهلاً بأن لحوم الإبل وألبانها كانت محرمة في دين إبراهيم ومن جاء بعده من أنبياء بني إسرائيل، ولما رأوا محرّه ألبل وألبانها أذاعوا وأشاعوا بأن مُحَدًا يعلل ما حرمه الأنبياء، فرد الله عليهم بقوله (كُلُّ الطّعَامِ كَانَ حِلاً لِبَنِي إِسْرَائِيلَ) ومنه لحوم الإبل وألبانها كان حلاً لبني إسرائيل (إلاَّ مَا حَرَّمَ إِسْرَائِيلُ عَلَى كَانَ حِلاً لبني إسرائيل (إلاَّ مَا حَرَّمَ إِسْرَائِيلُ عَلَى نَفْسِ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُنزَّلُ التَّوْرَاةُ) كان يعقوب قد إمتنع عن بعض الأطعمة من تلقاء نفسه لا بتحريم من الله، بل ﴿حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَاهَا في يوسف/٢٨، (قُلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ) وهذا تحدٍ صارخ لليهود الذين زعموا أن لحم الإبل محرم بنص التوراة فبهت اليهود وانسحبوا خاسئين.

## ٩ ٤ - ﴿ فَمَنْ افْتَرَى عَلَى اللّهِ الكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَأُولُلِكَ هُـ الظَّالِمُونَ ﴾

(فَمَنْ افْتَرَى عَلَى اللهِ الكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ) فمن اخترع وابتدع على الله الكذب بأساليب فنية متنوعة ، أي بعد ظهور الحجة (فَأُوْلَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ) لأنفسهم ولغيرهم بإصرارهم على الباطل ومخالفتهم للحق الصريح. فائدة : وهكذا أبتليت الأمة الإسلامية في كل زمان ومكان بوضاعين باعوا دينهم بدنيا غيرهم ، وكانوا وعاظ السلاطين، الذين شوهوا جمالية دين الله وانحرفت الناس عن سبيل الله بغير علم.

## 9 - ﴿ قُلْ صَدَقَ اللَّهُ فَا تَبِعُوا مِلَّةَ إِبْرَاهِي مَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾

الخنيف: المستقيم على دين الحق وتارك كلِّ أنواع الضلال ، وبهذه الحنيفية ترسخت شريعة إبراهيم، وبها يثبت دين المؤمن. المعنى: (قُلْ صَدَقَ الله ) فيما أوحي إلي وكذّبتم أنتم وصدق الله في أن كل الطعام كان حلاً لبني إسرائيل (فَاتَبِعُوا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً) في إباحة لحوم الإبل وألبانها ، وهو يؤكد أن القرآن كلام الله ، والله أصدق القائلين ، وقد أخبر بأن الإسلام هو امتداد لملة إبراهيم حنيفاً خالصاً من شوائب الشرك والضلالات ، ينبغي إتباع الإسلام وترك الضلالات والانحرافات والخرافات (وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ) برّأ الله إبراهيم (ع) أنه على دين اليهود والنصارى.

# ٩٦ - ﴿إِنَّ أُوَّلَ بُيْتِ وَضِعَ لِلنَّاسِ لَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَالْمِينَ ﴾

إن أول مسجد بني في الأرض يقصده الناس ويسيرون إليه لعبادة الله عز وجل المسجد الحرام الذي هو بمكة، وبيت المقدس بناه سليمان (ع) بعد إبراهيم بقرون (لَلَّذِي بِبَكَّةَ) بَكَّةَ: من اسماء مكة، والبك: الدفع والناس في مكة لكثرتهم يدفع بعضهم بعضاً في الطواف والصلاة وغيرهما (مُبَارَكاً

وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ) وُضِعَ مباركاً ، كثير البركات والخيرات المعنوية والأخلاقية والعقائدية والأخروية والدنيوية لمن حجه واعتمره ، وهو أيضاً مصدر هداية ونور لأهل الأرض (جَعَلْ أَفْئِدَةً مِنْ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ) إبراهيم/٣٧، لأنه قبلتهم ويعلنون فيه (كَلِمَةُ التَّوْحِيْدِ وَتَوْحِيْدُ الْكَلِمَةِ) وائتلاف الأمة فهم كأسنان المشط لا فضل لعربي على أعجمي ولا أبيض على أسود إلا بالتقوى ، وهدى للعالمين بكافة مراتب الهداية من الحضور الذهني والانقطاع الروحي والتلذذ العبادي وهو في ضيافة الله في بيته الحرام وكأنهم في يوم المحشر. وقد حج آدم ونوح وسليمان قبل أن يبعث النبي مُحِدًّد (ص).

٩٧ - ﴿فِيدِآيَاتُ بَيْنَاتُ مَقَامُ إِمرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً وَلِلّهِ عَلَى النَاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيهِ سَبِيلاً وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللّهَ عَنِي عَنْ الْعَالَمِينَ﴾

بيان لمزايا بيت الله الحرام: فيه عدة آيات وعلامات تدل على أهميته لإتصاله بملة إبراهيم، ١- فيه مقام إبراهيم وهو الحجر الذي كان يقف عليه عند بناء البيت وحين العبادة، ٢- الأمن لمن دخله (وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً) وهو حكم تشريعي أصبح سنة تأريخية متصلة بإبراهيم (ع) وأقرّها الإسلام ودعا إليها ، ٣- تشريع فريضة الحج وهي من أركان الإسلام ، وهذه المناسك المهمة والضرورية لكل مسلم ، التي بدأت بأذان إبراهيم ودعوته الناس ليأتوا إليه من كل فج عميق ، وإستمرت المناسك عند العرب حتى ظهور الإسلام فهذَّ بها من الخرافات التي علقت بما ثم أقرِّها (وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً) والحج هو القصد وهو واجب شرعى ومن أركان الإسلام على المستطيع من حيث القدرة المالية والجسدية ، وفي الحج أهداف جليلة منها : تقوية العلاقة مع الله، تركيز توحيده بالطواف حيث الحاج لا يطوف حول حجر وإنما يطوف حول أمر الله في هذا الطواف، وطلب المغفرة والتوبة ، والتضرع بالدعاء، وتتجلى عظمة الإسلام بتركيز مشاعر الوحدة والأخوة والمساواة والتعرف على أوضاع المسلمين ونشر التآلف بينهم (وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنيٌّ عَنْ الْعَالَمِينَ) قابل عدم الحج بالكفر تأكيداً لوجوبه وتشديداً لتاركه ، فهو كفر بالفروع نظير الكفر بترك الصلاة والزكاة ، ومن ترك الحج مستخفاً به وجاحداً بوجوبه فهو كافر لأنه ترك ركن من أركان الإسلام ، ومن تركه متهاوناً فهو فاسق ، ومن استغنى عن ضرورة من ضروريات الدين (فَإِنَّ اللَّهَ غَنيٌّ عَنْ الْعَالَمِينَ) ولن يضر الله شيئاً فلا تنفعه طاعة من أطاعه ولا تضره معصية من عصاه ، فالخلق يستغنون به ولا يستغنون عنه جل في علاه. فائدة : ١ - عن الإمام الباقر (ع) : (إِنَّ مَنْ دَخَلَهُ عَاْرِفَاً بِجَمِيْعِ مَاْ أَوْجَبَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ كَاْنَ آمِنَاً فِيْ الآخِرَةِ مِنَ الْعَذَابِ الدَّائِمِ) مجمع البيان٢٠٢٢. ٧- الحج مؤتمر المسلمين السنوي العام دعيتم فيه إلى ضيافة الله ، فهو تجمع ظاهره أنيق وباطنه عميق ومغزاه بعيد. خلاصته: كيف يرتبط الإنسان بخالقه حتى يعرف قدره ولا يتعدَّ طوره، في غرر الحكم: (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهِ) ، فينظم حياته مع منهج الله فيرتبط بالنظام العالمي التكويني للكون والحياة والأحياء بوحدة واحدة موحدة متحدة ﴿لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلُ الْعَامِلُونَ ﴾ الصافات/٦٦ ، ﴿وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ المطففين/٢٦. ٣- عن الإمام الصادق (ع): (مَنْ مَاْتَ وَلَمْ يَحُجَّ حجة الإسلام، ولم يمنعه من ذلك حاجة تجحف به أو مرض لا يطيق الحج من أجله أو سلطان يمنعه، وليمنت إِنْ شَاء يَهُوُدِياً أَوْ نَصْرُانِيَا ﴾ البحار ٩٩ ص ٢٠ إذا كان مستطيعاً. ٤ - قال (وَلِلهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ) ثم قال (وَمَنْ كَفَرَ) قابلت الآية تسويف الحج بالكفر! لأنه أنكر فريضة واجبة، وترك حن من أهم أركان الإسلام، وتحاون بحا واستخف. (مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً) معنى الاستطاعة: وترك المالية، والإرادة الجسدية، والتهيئة الإمكانية اللازمة على السفر.

#### ٩٨ - ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِلِمَ تَكُفُرُ وَنَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ سَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ ﴾

توبيخ لأهل الكتاب على كفرهم بآيات الله بتحريفها وكتمانها وإنكار العلامات التي جاء بها النبي مُحَدِّد (ص) والمعروفة عندكم (وَاللَّهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ) والله شاهد على ما تنكرون وتفسدون وهو لكم بالمرصاد وسيجازيكم عليه على قدر ما تستحقون.

# ٩٩ - ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتِابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ آمَنَ نَبْغُونَهَا عِوَجاً وَأَنتُ مْ شَهْدَاءُ وَمَا اللَّهُ بِعَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾

تَصُدُّونَ على إطلاق معناه : تحرفون المعنى : إنها إشارة ذات دلالة كبيرة الحَمَّم يحرفون الناس وعنعوضم بأساليب مختلفة مباشرة وغير مباشرة وتقديم صورة مشوهة عن الإسلام وعن سبيل الله المستقيم ، وما عداه طرق معوجة بكافة معاني الإعوجاج (تَبْعُونَهَا عِوَجاً) ، وحين يصدون الناس عن منهج الله ، فإن الأعمال كلها تفقد استقامتها وسلامتها ، وتختل عندهم موازينها الصحيحة ومعاييرها الدقيقة ، فيرون المنكر معروفاً والمعروف منكراً ، بل يدعون إلى المنكر وينهون عن المعروف، فلا تجد في مسيرة الحياة إلا الإعوجاج الذي لا يستقيم ، عندئذ تقلق النفوس وتضطرب القلوب وتحتبس الصدور وإن عاشوا الغنى والثروة ، فلا يشفع عالم المادة (الجسد) إذا فسد عالم الروح! فتنساق الناس إلى عاقبة الخسران ولو بعد حين، فَمَا الْفَائِدَةُ أَنْ أَرْبَحَ كُلَّ شَيْءٍ، وَأَحْسَرَ أَهَمَّ الله بِعَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ) والله شاهد عليهم بفسادهم. (وَأَنْتُمْ شُهَدَاءُ وَمَا الله بِعَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ) والله شاهد عليهم بفسادهم. (وَأَنْتُمْ شُهَدَاءُ وَمَا الله بِعَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ) والله شاهد عليهم بفسادهم. ومؤامراتكم فهم عالمون بهذه البشائر وهم ممن يستشهد بهم قومهم في أمورهم الدينية ، فكيف تستغلون ثقتهم بكم لتحرفوهم عن الإسلام الصحيح؟! فإن كان بعض النّاس ينخدعون بوساوسكم ومؤامراتكم بكم لتحرفوهم عن الإسلام الصحيح؟! فإن كان بعض النّاس ينخدعون بوساوسكم ومؤامراتكم وخفايا أعمالكم وهو لكم بالمرصاد.

# • ١ • - ﴿ يَا أَبِهَا الَّذِينِ آمَنُوا إِنْ تَطِيعُوا فَرِيقاً مِنْ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ يَرُدُّوكُ مُرْبَعُدَ إِيمَانِكُ مُكَافِيرِنَ

تحذير للمؤمنين من إتباع بعض أهل الكتاب (يَرُدُّوكُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ) يزرعون في نفوسكم الشكوك ويحببون لكم الفساد ويغرونكم بحب الدنيا ويكرهون لكم الدين المستقيم ، التي تؤدي إلى الارتداد والكفر بعد الإيمان ، إنهم يبذلون كل ما في وسعهم من مكر وحيلة لانحراف الأمة عن استقامتها ، وهكذا في عصرنا الحاضر قال المستكبرون : (لم يبق أمامنا عدوُّ إلاّ الإسلام) ! ﴿يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللّهُ إِلاَّ أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ اللّهِ المِهابِ ٣٢.

١٠١ - ﴿ وَكَنْفَ مَكُفُّهُ وَوَكَنْفَ مَكُفُّهُ وَوَكَنْفَ مَكُونَ وَأَلْتُمْ تُلَى عَلَيْكُ مُ اللَّهِ وَفِيكُ مُ مَسُولُهُ وَمَنْ يَعْتَصِمُ بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِي إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمِ ﴾ إنكار وتعجب. لا ينبغي للمؤمن الواعي أن يتأثر بمثل تلك المؤامرات والدسائس ويتبع سبيل الكافرين في أقوالهم وأفعالهم الضالة المضلة ، وعندنا المناعة والحصانة وهما (الثقلان) ، (كِتَابُ اللهِ وَعِتْرَتِيْ أَهْلَ بَيْتِيْ مَا إِنْ تَمَسَّكُتُمْ بِهِمَا لَنْ تَضِلُّواْ بَعْدِي وَإِنَّهُمَا لَنْ يَفْتَرِقًا حَتَى يَرِدَا عَلَيَّ الْحُوْضَ) كنز العمال خبر ٨٧٠ وهذا حديث صحيح متواتر.

(وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) يَعْتَصِمْ : يتمسك بقوة ، فإذا سار المسلمون في السبيل الصحيح الذي يحصنهم ويحميهم من جميع الضلالات وهما الثقلان ، فقد إعتصموا بالله وهدوا إلى صراط مستقيم ، وهو منهج الله القيم الذي يعطيهم عوامل الثبات فلن ينحرفوا عن الإسلام في كل الأحوال مهما تكن المحاولات والإغراءات. أما حال المسلمين اليوم في تخاذل وهوان لأضم تركوا مصدر الحصانة والمناعة والتجؤا إلى أعدائهم الملحدين ، وهو ما نماهم عنه القرآن الكريم فزادوهم رهقاً ، وكانوا عبرة لمن يعتبر ، وأَحْسَرُ النَّاسِ مَنْ كَانْ عِبْرَةً لِلنَّاسِ ! كقوله : ﴿ وَلا تُؤْمِنُوا لِللّهُ لِمَنْ تَبِعَ دِينَكُمْ فَ ال عمران/٧٣ ، ﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلا النَّصَارَى حَتَى تَتَبِعَ مِلْتَهُمْ فَاللّم والأموال ويبيعون الدين بالدنيا. في غرر الحكم: (الْعِلْمُ بِغَيْرِ الْعَمْلِ وَبُالٌ ، وَالْعَمَلُ بِغَيْرِ الْعِلْمِ ضَادَلُ) ، والأموال ويبيعون الدين بالدنيا. في غرر الحكم: (الْعِلْمُ بِغَيْرِ الله عَمْلُ وَبُالٌ ، والْعَمَلُ بِغَيْرِ الْعِلْمِ ضَادَلُ) ، والأموال ويبيعون الدين بالدنيا. في غرر الحكم: (الْعِلْمُ بِغَيْرِ الْعَمْلِ وَبُالٌ ، والْعَمْلُ بِغَيْرِ الْعُمْلُ وَبُلْ ) ، والمُمْتَنِعُ بِاللهِ عَنْ جَمِيْعٍ مَالِهُ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ )) نور الثقلين ٢٧٦/٣. يَعْتَصِمْ بِاللّهِ : يتوكل على الله ويستقيم على منهجه في جميع الأحوال هو سرُّ الحصانة ضد كلِّ انحراف ، والاعتصام بالشيء : التمسك والالتزام به والثبات عليه.

# ١٠٢ - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تَفَاتِهِ وَلاَ تَمُونَ ۚ إِلاَّ وَأَنْتُ مُ مُسْلِمُونَ ﴾

إرشاد قرآني بالغ الأهمية خاضع لحكم العقل وتطويع النفس على طاعة الله تعالى المنعم الوحيد على الكون والكائنات ليكون الإنسان سيد الكون والكائنات ويكون أفضل من الملائكة المقربين ، عليه أن يتقي الله وهو هدف الخالق من خلقه (فَمَنْ إِتَّقَى اللهَ وَقَاْهُ) في غرر الحكم: (التَّقُوَى : مُنْتَهًى رِضَاْ الله مِنْ عِبَادِهِ وَحَاْجَتَهُ مِنْ خَلْقِهِ) ، (اتَّقُوا الله ) كل بحسب قدرته وطاقته ، ولكن المطلوب والمرغوب

أن (اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ) أعلى درجات التقوى لأن التقوى على قدر الإيمان والعلم ، والتقوى تجعل الإنسان يتطلع إلى أفق أبعد ، فيجهد نفسه للتعرف عليه ، وكلما سعى ليكتشفه تكشفت له أشواق وآفاق أرفع مما بلغ وأجمل مما قصد فيكون قلبه متيقضاً فلا يغفُل ، متقياً فلا يضل، فبالغوا في تقوى الله ﴿فَاتَّقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ التغابن/١٦ ، حتى لا تتركوا من المستطاع منها شيئاً. عن الإمام الصادق (ع) في معنى (حَقَّ تُقَاتِه):

(أَنْ يُطَاْعَ فَلاَ يُعْصَى وَيُذْكَرَ فَلاَ يُنْسى وَيُشْكَرَ فَلاَ يُكْفَرُ)نور الثقلين ٣٧٦/١، (وَلا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ) هذه الآية الكريمة نظرية عمل نموذجية لمحاسبة النفس، فمن أراد ألا يموت إلا مسلماً فسبيله أن يكون منذ اللحظة مسلماً وفي كل حال مسلماً ويمتحن إسلامه دائماً ويراقب سلوكه ويحاسب نفسه قبل أن يحاسبه أحد لئلا يموت وهو غير مسلم أو هناك خلل في إسلامه وضعف في إيمانه ، عن الإمام على (ع) : (الدُّنْيَا كُلُّهَا جَهْلُ إِلاَّ مَوَاضِعُ الْعِلْمِ ، وَالْعِلْمُ كُلُّهُ خُجَّةٌ إِلاَّ مَا عُمِلَ بِهِ ، وَالْعَمَلُ كُلُّهُ رِيَاءٌ إِلاَّ مَا كَانَ مُخْلِصاً ، وَالإِخْلاَصُ عَلَى خَطَرٍ حَتَّى يَنْظُرَ الْعَبْدُ بِمَا يُخْتَمُ لَهُ) نور الثقلين ٣٧٧/١، فائدة: ١- لا تضلوا عن إسلامكم بالتفرق والتشتت وخلق الفتن المتنوعة بينكم والإنسياق وراء العصبيات الجاهلية. (وَلا تَمُوتُنَّ إلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ) يعلمنا الإسلام كيف نحيا سعداء كما ويعلمنا كيف نموت شهداء وَالإَنْسَانُ الْذِيْ يَعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأُ ؟! في غور الحكم: (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ). ٢- كل من فعل الواجبات بتمامها وتجنب المحرمات بصغائرها وكبائرها فقد إتقى الله حق تقاته ، ونهى الله عن ترك الإسلام وبالثبات عليه حتى الموت. ١٠٣ - ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعاً وَلا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُ مُ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُ مْ يَعْمَيْهِ إِخْوَاناً وَكُنتُ مْ عَلَى شَفَا حُفْرَ وَمِنْ النَّامِ فَأَتْقَذَكُ مْ مِنْهَا كَذَيْكَ يُبَيْنُ اللَّهُ لَكُ مُ آيَاتِهِ لَعَلَّكُ مُ تَهْدُونَ ﴾ بعد وصية القرآن بتقوى الله حق تقانه ، تأتي الوصية الأخرى الاعتصام بحبل الله، والاعتصام: التمسك بمنهج الله بوعي. وجاء الاعتصام بعد التقوى للدلالة أن التقوى هي التي ترفع الإنسان إلى مستوى الاعتصام بحبل الله : بدين الإسلام المتمثل (الثَّقَلَيْنِ كِتَاْبُ اللهِ وَعِتْرَتِيْ أَهْلَ بَيْتِيْ مَاْ إِنْ مَّسَّكْتُمْ بِهِمَاْ لَنْ تَضِلُّواْ بَعْدِي أَبَدَا) كنز العمال خبر ٨٧٠، الحديث المتواتر الصحيح مما يحقق الوحدة الإسلامية مع وحدة حقوقها ووحدة عقيدتما ، وإن تعددت أدوارها ولكن تتحد أهدافها الشريفة ، وهي حقوق الوحدة الإسلامية التي تسع الجميع ، التي هي أقوى من الرابطة النسبية وأن يعملوا بموجبها ولا يتفرقوا فيتنازعوا وتذهب هيبتهم وقوتهم ويكونون ملل وأحزاب ﴿وَلا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُوا﴾ الأنفال/٤٦، عن النبي (ص): (مَاْ إِخْتَلَفَتْ أُمَّةٌ قط بَعْدَ نَبِيَّهَا إِلاَّ ظَهَرَ أَهْلُ بَاْطِلِهَاْ عَلَىْ أَهْلِ حَقِّهَاْ إِلاّ ما شاء الله!) شرح النهجه١٨١/ (وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً) يذكِّر الله المسلمين بحالهم وحال آبائهم قبل الإسلام وماكانوا عليه من جاهلية عمياء صمّاء

خرساء تنتشر بينهم العداوة والبغضاء والحروب المدمرة كحرب الأوس والخزرج التي إمتدت ١٢٠ سنة ولما جاء الإسلام ألّف بين قلوبهم فأصبحوا بالإسلام إخواناً متحابين ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ سنة ولما جاء الإسلام ألّف بين قلوبهم فأصبحوا بالإسلام إخواناً متحابين ﴿وَالْمُؤْمِنِ عَيْنُهُ وَدَلِيْلُهُ لاَ يَخُونُهُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياء بَعْضٍ التوبة/٧١، عن الإمام الصادق (ع): (الْمُؤْمِنُ أَخُو الْمُؤْمِنِ عَيْنُهُ وَلاَ يَعْشُهُ وَلاَ يَعْشُهُ وَلاَ يَعِدُهُ عِدَةً فَيُحْلِقُهُ البحار ٢٦٨/٧٤ والمؤمن كثير بأخيه ، والحب بينهم على قدر تقواهم ، لذلك قال (فَألَّف بَيْنَ قُلُوبِكُمْ) ولم يقل (فألّف بينكم) وركز على القلوب لأنه إذا صلح الجسد.

في ضع البلاغة حكم ١٤٠٠: (إِنَّ هَذِهِ الْقُلُوبُ أَوْعِيَةٌ فَحَيْرُهَا أَوْعَاهَا) ، (وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنْ النّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا) كنتم بشرككم بالله كأنّكم على طرف حفرة يوشك أن تنهار بكم في النار ، فليس بين الشرك والهلاك بالنار إلاّ الموت ، فأنقذكم الإسلام منها، وصورة النجاة بعد الخطر مشهد يحرك القلوب والأبصار حول سبل النجاة من كل خطر ، ونحن المسلمين الآن في أعماق هذه الحفرة ونحن ندّعي الإسلام والإسلام نجاة من الهلكة ! عن النبي (ص): (إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ سَبَبٌ طَرَفُهُ بِيَدِ اللهِ وَطَرَفُهُ بِأَيْدِيكُمْ، فَتَمَسَّكُوا بِهِ فَإِنَّكُمْ لَنْ تَزِلُّواْ وَلَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُ أَبَدًا) مواهب الرحمن ٢٢٨/٢، يَيدِ اللهِ وَطَرَفُهُ بِأَيْدِيكُمْ، فَتَمَسَّكُوا بِهِ فَإِنَّكُمْ لَنْ تَزِلُّواْ وَلَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُ أَبَدًا) مواهب الرحمن ٢٢٨/٢، (كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ) آيات الله كثيرة وفضله علينا واسع لو نلتفت إلى دقة هذه الآيات والألطاف الإلهية لنارت أبصار قلوبنا ونشطت الهداية في نفوسنا وثبتنا مستقيمين على منهج الله أقوياء أعزاء في جميع الأحوال.

# ١٠٤ - ﴿ وَلَتَكُنْ مِنْكُ مُ أَمَّةً يَدْ عُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَيَتَهُونَ عَنْ الْمُنْكَرِ وَأُولِيْكَ هُـمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾

(وَلْتَكُنْ) أمر يدل على الوجوب ، (مِنْكُمْ) من بعضكم. إنما فريضة كفائية واجبة على الكل ، فإن أقامها البعض وكفت سقطت عن الباقين ، ولو تركها الكل أغوا لأنهم خذلوا المؤمنين وأعانوا الظالمين. المخاطب بمذا هم المؤمنون كافة فهم مكلفون بأن ينتخبوا منهم نخبة مؤهلة لهذه المسؤولية الكبيرة ، وذلك بأن يكون لكل فرد منهم قدرة في إنجاحها ومراقبة سيرها وإنجازاتها ومقدار تأثيرها ، وجاء (وَيَأْمُرُونَ) بِالْمَعْرُوفِ (وَيَنْهَوْنَ) عَنْ الْمُنْكَرِ ، بمعناها العام بصيغة المضارع للدلالة على الاستمرار ، والأمر والنهي للدلالة على القدرات والإمكانيات والإختصاصات المتنوعة في الحجة العلمية ، والأسلوب الأخلاقي ، والقدرة على التأثير والإقناع ، ومن مهماتها الرئيسة مراقبة مسيرة الأمة من أي انحراف والقدرة على تقويمه والسيطرة عليه ليصونوا المجتمع من كل فساد الذي ينخره من الداخل ، وهذه خصائص عالية المضامين بحاجة إلى عدة مؤهلات لإنجازها نذكر منها: معرفة شروط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، والقدرة على تنفيذ هذه الفريضة الضرورية التي تشجّع على الفضيلة وتحارب الرذيلة بإتخاذ أفضل الأساليب الحضارية في الأمر والنهي ، في الترغيب على الفضيلة وتحارب الرذيلة بإتخاذ أفضل الأساليب الحضارية في الأمر والنهي ، في الترغيب والترهيب ، مع الموعظة الحسنة والمرونة في التعامل والثبات على القيم والمبادئ والأخلاق ، مع العلم والترهيب ، مع الموعظة الحسنة والمرونة في التعامل والثبات على القيم والمبادئ والأخلاق ، مع العلم

بمعاني المعروف والمنكر بدقة، وهناك مقدمات قبل الأمر والنهي هي النصائح والمواعظ وأساليب التذكير المؤثرة ﴿وَذَكِرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الذاريات/٥٥ ، وقال تعالى: ﴿أُبَلِغُكُمْ رِسَالاتِ رَبِي وَأَنصَحُ لَكُمْ ﴾ الأعراف /٦٢، والمؤمن غريزته النُصح لأنه من أخلاق الكرام ، أما الموعظة الحسنة فإنها تحيى القلوب وتزيل الغفلة وتقوّي المودّة.

في غرر الحكم: (لا وَاعِظَ أَبْلَغُ مِنَ النَّصْحِ) ، أما الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فإنه أساس الإسلام ويقوّي إرادة المؤمنين ويضعف فساد المفسدين فهو من أفضل الأعمال، عن الإمام الباقر (ع): (الأَمْرُ بِالْمَعْرُوُفِ وَالنَّهْيُ عَنْ الْمُنْكَرِ حَلْقَانِ مِنْ حَلْقِ اللهِ عَنَّ وَجَلَّ فَمَنْ نَصَرَهُمَا أَعَرَّهُ اللهُ وَمَنْ حَذَفَهُما حَذَلَهُ الله الله الله عن المُنْكرِ حَلْقانِ مِنْ حَلْقِ اللهِ عَنَّ وَجَلَّ فَمَنْ نَصَرَهُما أَعَرَّهُ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَن بِدأ بالصلاح والنجاح فسوف يؤدي يُسْتَجَابُ لَكُمْ ) المراغي ٤/٤٤، (وَأُولَئِكَ هُمْ الْمُفْلِحُونَ) فمن بدأ بالصلاح والنجاح فسوف يؤدي بينتَهِيْ يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأُ ؟) فمن بدأ بالفلاح وهذه نتيجة حتمية ، وهكذا (الذي يُعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأُ ؟) فمن بدأ بتأسيس هذه النخبة الكفوءة المؤهلة لهذه المهمة الكبيرة ، صوناً لأمتهم وحفاظاً على منهج ربهم فإن الله يسلك بهم سبل الفلاح.

فائدة: ١- في ضع البلاغة خطبة ٢٠؛ (لَعَنَ اللهُ الآمِرِينَ بِالْمَعْرُوفِ التَّارِكِينَ لَهُ وَالنَّاهِينَ عَنِ الْمُنْكَرِ وتَعَاوَنُوا الْعَاْمِلِيْنَ بِهِ)، وعن النبي (ص): (لا يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا أَمَرُواْ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْاْ عَنِ الْمُنْكَرِ وتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ والتَّقُوى فَإِذَا لَمْ يَفْعَلُواْ ذَلِكَ نُزِعَتْ مِنْهُمُ الْبَرَكَاتُ وَسُلِّطَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَمْ يَكُنْ لَمُمُ الْمُورِقِ فِي السَّمَاءِ) وسائل الشيعة ٢١/٨٩٥. ٢- (يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ) المراد بالخير هنا الإسلام ، وبالمعروف: طاعة الله ، وبالمنكر: معصيته، المعنى: لابد من وجود جماعة تدعو غير المسلمين إلى الإسلام ، وتدعو المسلمين إلى فهم الإسلام والإلتزام به ، وهذه جماعة مؤهلة صالحة الله الإسلام ، وفيها دلالة على وجود حزب منظم عالى الكفاءة ﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمْ الْعَالِمُونَ ﴾ المائدة / ٢٠ ، ﴿ فَيها دلالة على وجود حزب منظم عالى الكفاءة ﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمْ الْعَالِمُونَ ﴾ المائدة / ٢٠ ، ﴿ فَيها دلالة على وجود حزب منظم عالى الكفاءة ﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمْ الْعَالِمُونَ ﴾ المائدة / ٢٠ ، ﴿ فَيها دلالة على وجود حزب منظم عالى الكفاءة ﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمْ الْعَالِمُونَ ﴾ المائدة / ٢٠ هـ المُفْرِبُ اللّه هُمْ الْعَالِمُونَ ﴾ المائدة / ٢٠ هـ الله على المُفْرِقُ اللهُ الله على الكفاءة ﴿ أَلَا إِنْ عَرْبُ اللّهُ اللهُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللهُ المُعْرَافِ اللهُ الله

#### ٥٠١ - ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاحْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُ مُ الْبَيْنَاتُ وَأُولَٰذِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾

تحذير للمسلمين من آفة التفرق والاختلاف المؤدي إلى التنازع والتباغض والتكاره ، فإنها آفة خطيرة وعواقبها مريرة، لذلك أكّد القرآن الكريم الدعوة إلى الوحدة ورصِّ الصفوف وبالغ في النهي عن الاختلاف ، فالذين اختلفوا قد تفرقوا باختلاف أفكارهم وقلوبهم وقناعاتهم ولم يكونوا بعضهم أولياء بعض ، وآفة الاختلاف يقطّع نسيج التآلف ويقطع روابط التحابب ، فتختلف القلوب وتتفرق الأفراد إلى جماعات متناحرة ﴿ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ المؤمنون/٥٣ ، وقوله (الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ) الأنعام/١٥٩ يكفّر ويلعن ويطعن بعضهم بعضاً ، فمن لا

يليق به التآلف يليق به التفرق ، إنهم أبدلوا سعادة الحق بشقاء الضلال وأبدلوا جمال الأخوة بقبح العداوة والبغضاء ، يصفهم القرآن ببلاغته المميزة ﴿وَزَيَّنَ هُمُ الشَيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ التنام/٢٤ ، وقال تعالى ﴿الشَّيْطَانُ سَوَّلَ هُمْ وَأَمْلَى هُمْ ﴾ بحد ٢٥/ ، (مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيّنَاتُ) الانعام/٢٤ ، وقال تعالى ﴿الشَّيْطَانُ سَوَّلَ هُمْ وَأَمْلَى هُمْ ﴾ بحد الله وكان يؤاخذ عليه بعد قيام الحجة، لأن التفرق والشقاق دافعة نحو الفساد بواسع معانيه ، فلا تصلح أن تدعو إلى الخير والحياة لأنها لا تليق بها الحياة الغاوية (وأُولَئِكَ هُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ) وهذه نتيجة تصلح لتلك المقدمة ، عن النبي (ص) : (كُلُّ مَا كَانَ فِيْ الأَمْمِ السَّالِفَةِ فَإِنَّهُ يَكُونُ فِي هذِهِ الأُمَّةِ مِثْلُهُ، حَذْوَ النَّعْلِ وَالْفُذَّةَ بِالْقُدَّةِ .. لَتُنْقَضَنَّ عُرَى الْإِسْلامِ عُرْوَةً عُرْوَةً) تفسير مواهب الرحن٦/٢٣٢ وعنه (ص): (يُردُ عَلَيَّ يَوْمَ الْقَيْقَةِ مَنْ اللهِ عَلْ الْحَدَاثُولُ اللهُ عَلْ الْحَدَاثُولُ اللهُ عَلْ الله عَلْمَ لَكَ بَمَا أَحْدَثُولُ اللهُ عَلَى الْحَدِيرِ مَن شيء أو النهي عن اقترافه كان ذلك دليل وقوعه في المستقبل.

٦٠١ – ﴿ يُوْمَ نَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وَجُوهُ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَافِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفُّرُونَ﴾

بياض الوجه: كناية عن سرور المؤمن واستبشاره يوم القيامة ، وسواد الوجه: كناية حزن الكافر والفاسق وخوفه من غضب الله عليهما، عن الإمام علي (ع): (مَنْ لاَ يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْهُدَىٰ تَضُرُهُ الضَّلاَلَةُ) البحار ٢٩٣/٧٧، يرد الإنسان يوم القيامة على ما قدمت يداه، عن النبي (ص): (يُبْعَثُ كلُ عبد عَلَى مَا مَاْتَ عَلَيْهِ) كنز العمال خبر ٢٧٢٦؛ في غرر الحكم: (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ) وهكذا هوازينه بالحسنات استبشر بالفوز ، ومن خفّت موازينه بالحسنات استبشر بالفوز ، ومن خفّت موازينه بالسيئات إشتد حزنه وغمه بسوء العقاب. (فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ) وهم الذين فرقهم خبث السرائر وسوء الضمائر فيقال لهم (أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ) الهمزة للتوبيخ والتعجّب من حال بعض المسلمين لم يستفد من التحذير من خطورة التفرق وإتباع الهوى والضلال وسلك سلوك حال بعض المسلمين لم يستفد من التحذير من خطورة التفرق وإتباع الهوى والضلال وسلك سلوك مع الإيمان بالتكليف وهكذا يفعل الجاهل بنفسه كما يفعل العدو بعدوه. فائدة : يوم تبيض وجوه الذين اعتصموا بالقرآن والسنة الصحيحة ، وتسود وجوه الذين تركوهما وأولوهما حسب الهوى وأيضاً (يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ) الذين استقاموا وتعاونوا على البر والتقوى (وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ) الذين انخوفواوتعاونوا على البر والتقوى (وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ) الذين انخوفواوتعاونوا على البر والتقوى (وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ) الذين انخوفواوتعاونوا

١٠٧ - ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ الْبَضَّتُ وُجُوهُهُ مُ فَفِي مَرَحْمَةِ اللَّهِ هُـمُ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

وأما الذين ثبتوا على الاستقامة على منهج ربهم (مع تحمّل جميع المعاناة) فإن في الاستقامة السلامة والكرامة بلا أية ندامة ولا ملامة (فَفِي رَحْمَةِ اللهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) عبّر عن نعيم الجنة بالرحمة تنبيها على أن المؤمن وإن استغرق عمره في طاعة الله تعالى فإنه لا يدخل الجنة إلا برحمة الله تعالى ، حيث لا ينجي عمل من دون رحمة ، رحمة فيها نعيم مقيم، في غرر الحكم: (بِبَذْلِ الرَّحْمَةِ تُسْتَنْزَلُ الرَّحْمَةُ).

#### ١٠٨ - ﴿ وَالْكَ آيَاتُ اللَّهِ مِتْلُومًا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْماً لِلْمَالِمِينَ ﴾

يتحدث القرآن الكريم عن آيات الله أنها الحق وتعمل بالحق وتدعو إلى الحق وتذكّر بالثواب والعقاب في الآخرة بالحق، فإنه لا يستقيم على الحق إلا من يعرف فضله والحق أحق أن يُتبع، والحق أقوى ظهير, وأفضل نصير (وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْماً لِلْعالَمِينَ) والظلم: وضع الشيء في غيرموضعه، الظلم ينافي الحكمة والكمال في النظام وفي التشريع (وَإِنَّما يَحْتَاجُ إلى الظُلْم الضَّعيفُ) والظلم الذي ينفيه الله عن نفسه هو ما ينافي مصلحة العباد وهدايتهم إذاً لا حاجة لله لممارسة الظلم وهو غني عنه وهو يخالف النظام والأحكام ﴿وَاللهُ لا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴾ آل عمران/٥٠. والله ينهى عباده عن الظلم وجعل الظلم والجهل توأمان، وهو يخرِّبُ القلوب وينعِّصُ العيش ويكرِّهُ الأيام، فليس من المعقول أن ينهى عباده عن الظلم وهو يمارسه!

# ٩ - ١ - ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَمْرُضِ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورِ ﴾

والله مالك كل شيء ، وله التصرف فيه كيف يشاء ، وليس في ملكه شيء ناقص حتى يحتاج إلى المام فيتممه بظلم غيره لأن الظلم ينافي الحكمة والكمال والجمال والجلال ، فالظالم يعتدي على حقوق الغير لينال حاجة لا يمكنه نيلها إلاّ بالاعتداء ، والله غني عن الظلم ، لأنه غني بذاته وغني بملكه وغني عن غيره (وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ) فهو سبحانه الحاكم بين عباده ﴿وَلا يُشْرِكُ فِي مُكُمِهِ أَحَداً ﴾ الكهف/٢٦ ، ومن سواه من المخلوقات محكوم عليها بحكمه ليس لها من الأمر شيء، عن النبي (ص) : (يُبْعَثُ كُلُّ عَبْدٍ عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْهِ) كنز العمال خبر٢٧٢٢٤.

# ١١٠ - ﴿كُنتُ مُ خَيْرَ أُمَّةٍ أَخْرِجَتْ لِلنَاسِ تَأْمُرُهِنَ بِالْمَعْرُونِ وَتَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِيتَابِ الْكَاسِ عَلْمُ الْمَاسِقُونَ ﴾ اَن خَيْراً لَهُ مُرْمِنْهُ مُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُ مُ الْفَاسِقُونَ ﴾

تكريم للأمة المسلمة بجعلها خير أمم الأرض (الأمة الوسطى) بشرط حملهم للرسالة الخاتمة والدعوة المؤثرة إليها ، ومعرفة الناس منهج الله فيحببونه لأنفسهم عندما يقيمون حياتهم على الإيمان ، ويدعون الآخرين إليه (تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ) والسبب في كونهم خير الأمم لأنهم يتصفون بهذه الصفات التكاملية الثلاثة (تأمرون وتنهون وتؤمنون) وبذلك تتأهلون لخدمة المجتمع الإنساني وقيادته ، فلا تحتجز الخير لنفسها وإنمّا تدعو النّاس إليه ، فإذا تركوها سلبوا من أنفسهم صفات عزتهم وتكاملهم وقوتهم ، وقدّم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر على الإيمان

بالله في الذكر ، مع ان الإيمان مقدّم على كل الطاعات وأساسها ، لأن الأمر والنهي حصن الإيمان وسياجه الحافظ (وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ مِنْهُمْ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمْ الْفَاسِقُونَ) لو آمنوا بالإسلام فإن به السلام والأمان ، وقد آمن منهم القليل وفسق الكثير وخرجوا عن المنطق السليم.

فائدة: ١- تعبير (أُخْرِجَتْ) في الآية لها دلالات: وكأن قوة مدبرة لطيفة أخرجت هذه الأمة من قمقمها وتخلفها إخراجاً لتنقلها من الظلمات إلى النور وتدفعها إلى الظهور لتحمل صفات مميزة نموذجية ، لتعرف هذه الأمة أنها أخرجت لتكون الطليعة ولها القيادة والقدوة المؤثرة لحمل الرسالة والدعوة إلى الناس أجمعين ، وإذا لم ينهض المسلمون بعبئ هذه القيادة المشرفة ، زالت عنهم مؤهلاتها وأصبحوا في حاجة إلى قائد يأمرهم وينهاهم فيقودهم إلى ما هو عليه! ٢- في قوله ﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ ﴾ ال عمران/١٠٤ ، عرضت الآية جماعة خاصة وخالصة ومخلصة ونخبة تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر بطريقة منظمة وكفوءة ومؤثرة وفي هذه الآية عرضت الأمر والنهي في أحكامها العامة عندما تكون وظيفة جماعية وفريضة إسلامية ، وتتحقق (خَيْرَ أُمَّة) بمقدار أمرها ونهيها ، وكلما أحسن نظام الأمر والنهى تحقق حسن الإيمان وبرزت (الأمة الحضارية الفضلي) وأسلوب الطرح المؤثر قبل حجيّة الطرح بحيث بَشِّرُواْ وَلاَ تُنَفِّرُواْ ، حَبَّبُواْ وَلاَ تُكَرّهُواْ ، يَسِّرُواْ وَلاَ تُعَسِّرُوُاْ.. عن النبي (ص): (إنّ الأَمْرَ بِالْمَعْرُوْفِ وَالنَّهْيَ عَنْ الْمُنْكَرِ لم يباعدا رِزْقاً وَلم يُقَرِّبا أَجَلاً) البحار ١٠٠ ص٧٦، عن الإمام على (ع): (الْيَمِيْنُ وَالشِّيمَالُ مُضِلَّةٌ وَالطَّرِيْقُ الْوُسْطَى هِيَ الْجُأدَّةُ المُستَقَيِمَةُ) البحار ٢٨/٧٨، وقوله ﴿ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ الحج/٧٨. ٣- (خَيْرَ أُمَّة) كنتم في أول ما ظهرتم للناس خير أمة ظهرت لكونكم (تأمرون وتنهون وتعتصمون بحبل الله) متفقين متعاونين على نصرة الإسلام كنفس واحدة ، والمؤمن كثير بأخيه وقوي بوحدة كلمته عزيز بعلمه ، ولو كان أهل الكتاب بمذه الصفة لكان خيراً لهم (خَيْوَ أُمَّة) هذه الخيرية لا تثبت لهذه الأمة إلاّ إذا حافظت على هذه الأصول الثلاثة بتمامها، فإذاتركتها لم تكن لها هذه المزية.

# ١١١ - ﴿ نَ يَضُرُّ وَكُ مُ إِلاَّ أَذَى وَإِنْ يُقَاتِلُوكُ مُن يُولُوكُ مُ الأَذْبَارَ ثُمَّ لا يُنصَرُونَ ﴾

بشّر الله تعالى المسلمين ، أن أعداءهم لا يستطيعون الإضرار بهم إلاّ بالكلام المؤذي كالسب والدسائس وعرقلة الجهود (وَإِنْ يُقَاتِلُوكُمْ يُولُّوكُمْ الأَدْبَارَ ثُمَّ لا يُنْصَرُونَ) أما في القتال فهم مهزومون نفسياً وأنتم المنتصرون بنصر الله والأقوى معنوياً وإرادياً.

٢ ١ ١ - ﴿ صَٰرَبِتُ عَلَيْهِ مُدَالذَّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوا لِلاَّ بِحَبْلِ مِنْ اللَّهِ وَحَبْلِ مِنْ النَاسِ وَبَاءُوا بِغَضَبٍ مِنْ اللَّهِ وَصَٰرِ مِتْ عَلَيْهِ مَـ الْمَسْتَ كَنَّهُ ذَلِكَ بِأَلَّهُ مُـ دُ كَانُوا يَكِنُهُ مُن بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الأَتْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ ضُرِبَتْ : كتبت عَلَيْهِمْ الذِّلَّةُ والانكسار والمطاوعة والإحساس بالحقارة والهزيمة النفسية مهما حاولوا إخفاء ذلك ولن يمكنهم العيش مستقلين ، أدرك الإسلام اليهود وهم يؤدون الجزية إلى المجوس ، وكانوا مشتتين في شرق الأرض وغربها فهم دائماً محكومون وغير حاكمين وتابعون وغير متبوعين (أَيْنَ مَا ثُقِفُوا) أي أين ما وجدوا فلا نجاة لهم من صفات الذلة ولا مفر باستثناء (إلاَّ بِحَبْل مِنْ اللَّهِ) إِلاَّ بِحَبْل : بعهد وعقد وسبب من الله بأن يعودوا إلى صراطه المستقيم ويتوبوا من ضلالهم وفسادهم أو يدخلوا مع المسلمين في عهد الله وذمة المسلمين (وَحَبْل مِنْ النَّاس) وسبب من الناس حين يعقدون تحالفاً مع الأقوياء يوفرون لأنفسهم الحماية من الذلة والأمن من المسكنة ، كحبل الولايات المتحدة التي تمد إسرائيل اليوم بالمال والسلاح ويربطون مصيرهم بمصير حلفائهم ، ويبقون يعيشون ذيولاً وأتباعاً لهم ليتخلصوا من هذا الذل! (وَبَاءُوا بِغَضَبِ مِنْ اللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمْ الْمَسْكَنَةُ) وَبَاءُوا أي رجعوا مستوجبين للغضب الشديد من الله ، وألزمتهم المسكنة من السكون والخزي والفاقة والفقر ، على منطق، في نمج البلاغة حكم٣٢٧: (مَاْ ظَفَرَ مَنْ ظَفَرَ بِالإِثْمِ)، في غرر الحكم: (الغالِبُ بالشِّرِ مَغْلُوبٌ، والمغلوُّبُ بالحقِّ غَالِبٌ) (ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ) ذلك الذل والصغار والفساد والوهن والشعور النفسي بحقارة الذات بسبب جحودهم بآيات الله ، وما زالوا يتمادون في الطغيان والعدوان لطبيعتهم العدوانية (وَيَقْتُلُونَ الأَنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ) أنه وصف قتل الأنبياء بغير حق تشديداً وتنكيراً واستهجاناً لهذه الجريمة الشنعاء النكراء لبيان أن قتل كل نبي إنما يكون بالاعتداء عليه بغير حق ولا يمكن أن يقتل نبي ويكون هناك حق وأول من تجرأ على قتل الأنبياء هم اليهود! والذي يجرأ على قتل خير الناس هم شر النّاس! في نعج البلاغة شرح الشيخ مجَّد عبدة: (إِذَا كَانَتْ الْوَسِيْلَةُ لِظَفَرِكَ بِخَصْمِكَ رُكُوبُ إِثْمِ وَإِقْتِرَافُ مَعْصِيَةٍ فَإِنَّكَ لَمْ تَظْفَرْ حَيْثُ ظَفَرَتْ بِكَ الْمَعْصِيَةُ)، (ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ) إنه ما جرأهم على تلك الكبائر إلاّ اعتداؤهم على حقوق الناس وتعديهم لحدود الله ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُوْلَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة ١٢٦٨. فائدة : ١ - ومن مصاديق قتل الأنبياء وتنوع دلالات معناه عن الإمام الصادق (ع) : (وَاللهِ مَاْ قَتَلُوْهُمْ بِأَيْدِيْهِمْ وَلاَ ضَرَبُوهُمْ بِأَسْيَافِهِمْ وَلَكِنَّهُمْ سَمِعُواْ أَحَادِيْتَهُمْ (الخاصة السريّة) فَأَذَاعُوُهَا ، فَأُخِذُواْ عَلَيْهَاْ فَقْتِلُواْ فَصَاْرَ قَتْلاً وإَعْتِدَاْءً وَمَعْصِيَةً) كنز الدقائق٢٠٣/٦. ٢- وإن دلّ هذا التكرار والتوكيد بقوله (وَكَانُوا يَعْتَدُونَ) ومرادفاتها ، فإنّه يدل على طبيعتهم الخبيثة الشرسة ويصدر منهم أنواع الجرائم والمآثم ويشعلون الحروب وينشرون الفتن والأحقاد والكراهية بين النّاس على قاعدة (فَرِّقْ تَسُدْ) أما إسرائيل فإنها دولة في الاسم فقط وحقيقتها قاعدة استكبارية تابعة للدول الكبرى كقواعده العسكرية وثكناته العدوانية الموجودة هنا وهناك ، ولابد أن تزول هذه الغدة السرطانية من جسم الأمة الإسلامية ، فإن كان لهم جولة ومهلة ولكن ليس لهم دولة مستقرة ثم بين سبحانه، السبب لذلهم (ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ

بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الأَنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ...) فكان هذا الذل ميراثاً خبيثاً يتوارثونه من جيل إلى جيل ﴿لِيَقْضِيَ اللَّهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَخْيَا مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ الأنفال/٤٢ ، وهكذا يكون (الْبَلاَءُ عَلَى قَدّرِ الطِّبَاع).

## ١١٣ - ﴿ لِيسُوا سَوَا مَنِ أَهْلِ الْكِتَابِ أَمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللَّهِ آنَا اللَّيل وَهُ مُ يَسْجُدُ وَنَ ﴾

ليسوا متساويين في الوصفُ ليس كل أهل الكتاب في الفساد والضلال (مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةً وَائِمَةً) مستقيمة عادلة قائمة على أمر الله وثابتة عليه (يَتْلُونَ آيَاتِ اللهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ) يتهجدون في الليل بتلاوة آيات الله حال الصلاة والسجود خضوعاً لله. فائدة : ١- آنَاءَ اللَّيْلِ : عن الإمام الصادق (ع) : (عَلَيْكُمْ بِصَلاَةِ اللَّيْلِ فَإِنَّهَاْ سُنَّةُ نَبِيّكُمْ وَدَأْبُ الصَّالِيْنَ قَبْلَكُمْ وَمُطْرِدَةُ الدَّاءِ عَنْ أَجْسَادِكُمْ) علل الشرائع ص٣٦٣. ٢- وهذا يدل أنّ أية أمة إلا وفيها صالحون (وَلَوْ خُلِيَتْ قُلِبَتْ) كقوله ﴿وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ خُلِيَتْ قُلِبَتْ) كقوله ﴿وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ فاطر/٢٤.

116 - ﴿ وَمُونَ بِاللّهُ وَالْمُورَ الْآخِرِ وَالْمُهُونَ بِالْمُعُرُونَ وَيَعُونَ عَنْ الْمُنْكَرِ وَعِنْهُ الْمُنْكِونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَأُولَئِكَ مِنَ المَنكر وعنه ومن أهل الكتاب مؤمنون صالحون طيبون يأمرون بالمعروف وبه يأتمرون وينهون عن المنكر وعنه ينتهون (وَيُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ) لزيادة الرغبة فيها لأن من رغب في أمر سارع إليه (وَأُولَئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ) من صلحت أحوالهم وحسنت أعمالهم ورضي عنهم ربهم. فائدة: ١- يتقدم الأمر بالمعروف على النهي عن المنكر دائماً في السياق القرآني ، وذلك أن أبواب المعروف إذا فتحت أوصدت أبواب المنكر. ٢- (وَأُولَئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ) حيث أمنية كل فرد أن يلحق بهم ﴿ وَأَلْفِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ ) حيث أمنية كل فرد أن يلحق بهم ﴿ وَأَلْفِنَ فِي الْمُولِ عَلَى اللّهِ مِن اللّه الصالحون يشملهم سلامنا في صلواتنا اليومية الواجبة على الأقل خمس مرات (السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين). ٣- (وَيُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ) يسارعون جاءت بالفعل المضارع المستمر للدلالة على استمرارية المسارعة على الدوام وليس مرحلياً مؤقتاً في غرر الحكم: (عَلَيْكُمْ بِأَعْمَالِ الْخَيْرِ فَتَبَادُرُوهُا، وَلاَ يَكُنْ عَيْرُكُمْ أَحَقُ بِهَاْ مِنْكُمْ) ، ومن فعل الخير تخلّى عن الشر

# ٥ ١ ١ - ﴿ وَمَا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَانْ يُكْفَرُوهُ وَاللَّهُ عَلِيدٌ إِنْ الْمُتَّقِينَ ﴾

فَكَنْ يُكْفَرُوهُ: لن يجحدوه ، لن يحرموا جزاءه ولن يضيع أجره عند الله كيف و هَمَلْ جَزَاءُ الإِحْسَانِ إِلاَّ الإِحْسَانُ ﴾ الرحن/٢٠ ، (وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ) هذا إشعار بأن الفائز عند الله هم أهل التقوى ﴿إِنْ أَوْلِيَاوُهُ إِلاَّ الْمُتَّقُونَ ﴾ الانفال/٣٤، عن النبي (ص): (مَنْ رُزِقَ التُّقَىْ رُزِقَ حَيْرَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ) كنز العمال خير ٥٦٤٠.

١١٦ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُغْنِي عَنْهُ مُ أَمُوا لُهُ مُ وَلا أَوْلا دُهُ مُ مِنْ اللَّهِ شَيْناً وَأُولَيْك أَصْحَابُ النَّامِ هُمُ فِيهَا حَالِدُ وَنَ ﴾

كل من خالف منهج الله وعصى أحكام الله وتعدى حدوده ، لا ينفعه مال ولابنون كافراً كان أو مسلماً، وعليه فالمراد بالكفر هنا عام يشمل الجحود والإنكار والعصيان بعد الإيمان وكل تغطية للنعم والمنعم (وَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) وهكذا الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ ، ويكون جزاءه من جنس عمله. فائدة : عن الأموال والأولاد قال تعالى ﴿وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلا أَوْلادُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى اللَّهُ اللَّهُ إِلَى الْكُفْرِ أَنْ تَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ إِلَى الْكُفْرِ أَنْ يُؤْخِى الرَّجُل عَلَى البحاره٧٥/٥٢.

١١٧ - ﴿ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَثَلِ مِنْ فِيهَا صِرْ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَنَّهُ وَمَا ظَلَمَهُمْ اللَّهُ وَمَا ظَلَمَهُمْ اللَّهُ وَمَا ظَلَمَهُمْ اللَّهُ وَكَالِمُونَ ﴾ اللَّهُ وَكَابُ فُنسَهُمْ مَيْظُلِمُونَ ﴾

الأَمْثَالُ تُضْرَبُ لِلاعْتِبَاْرِ ، الصر : البرد الشديد أو الجليد ، الحرث : الزرع. المعنى : مثل عام لكل غنى ظالم لنفسه. إن الذين يجمعون الأموال من هنا وهناك بالحلال والحرام ثم ينفقونها على شهواتهم وأولادهم في الحلال والحرام أو ينفقون من دافع السمعة والرياء والشهرة ، ولا يحسبون لله حساباً ولا ينفقون في سبيل الخير الذي يرضاه الله ولا يعالج الفقر ويقدم المجتمع ، فإن نفقاتهم ليست ذات قيمة أخلاقية في موازين الله ، إن مثل هؤلاء كمثل ريح عاصفة شديدة البرودة والثلج عصفت فأهلكت الزرع والضرع في بستان خصب كثير الخيرات فدمرته عن آخره (كَمَثُل ربيح فِيهَا صِرُّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ) تشبيه حالهم في كل ما ينفقون بعيداً عن رضا الله ، وإن كان فيه منافع للناس محدودة كحال الريح الشديدة البرد التي تدمر البستان كاملاً ، فهؤلاء لا يستفيدون من نفقاتهم شيئاً كما أن أصحاب البستان لا يستفيدون منها شيئاً وفي ذلك دلالة : إن خطايا البشر الكثيرة والمستمرة من أسباب الكوارث الطبيعية كقوله ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَل فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورا ﴾ الفرقان/٢٣. فائدة : يعتبر الإسلام نية المرء خير من عمله ، بل هي أساس لكل عمل وقبل كل عمل ، ولا عمل من دون نية ، لذلك ترفع البركات عند فساد النيات ، عن النبي (ص) : (يُحْشَرُ النَّاسُ عَلَى نِيَّاْتِهِمْ) كنز العمال خبر ٧٢٤٥، في غرر الحكم: (مَنْ سَاْءَ مَقْصَدُهُ سَاْءَ مَوْردُهُ)، (وَمَا ظَلَمَهُمْ اللَّهُ وَلَكِنْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ) ﴿وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ الكهف/٤٩، تدل الاية: على نفى الظلم عن الله وثبوت الإختيار للإنسان وأن أولئك الضالين جنوا على أنفسهم بأنفسهم ، وَالْجَاهِلُ يَعْمَلُ بِنَفْسِهِ كَمَاْ يَعْمَلُ الْعَدُو الْعِدُوهِ! ويكون الْجَزَاءُ عَلَى قَدَرِ الأَفْعَالِ، هُج البلاغة خطبة ٤٥٠: (العَاْمَلُ بِغَيْرِ علم كَالسَّائِرِ عَلَى غَيْرِ الطَّرِيقِ لاَ تَزِيْدُهُ سُرْعَةُ السَّيْرِ إِلاّ بُعْدَاً عَنْ الصَّوَاْبِ) ، في غرر الحكم: (مَنْ ظَلَمَ نَفْسَهُ كَاْنَ لِغَيْرِهِ أَظْلَمُ)، وفيه أيضاً: (كَيْفَ يَعْدِلُ فِيْ غَيْرِهِ مَنْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ ؟!). 11 - ﴿ مَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا بِطَالَةً مِنْ دُوفِكُ مُ لا يَأْلُونَكُ مُ خَبَالاً وَدُّوا مَا عَيْتُمْ قَدْ بَدَتُ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفْوَاهِمِ مُ وَمَا تُخْفِي صُدُورِ هُمُ مُ أَكُبُ وَلَا يَكُنُدُ وَفَعَلُونَ ﴾ تُخْفِي صُدُور هُمُ مُ أَكْبُرُ وَذُو اللَّهَاتِ إِنْ كُنتُ مُ تَعْقُلُونَ ﴾

بطانة الرجل: خاصته وحاشيته والمؤثرين عليه وتسمى أيضاً الوليجة هوالذي يعرّفه الإنسان أسراره ثقةً به ، وشبّه في التصاقه بصاحبه ببطانة الثوب. لا يألُونكُمْ حَبَالاً: لا يقصرون في مضرتكم وإفساد أموركم ، وَدُّوا مَا عَنِتُمْ : يتمنون أن تقعوا في أشد المصاعب ، والعنت : المشقة. المعنى : تخذر الاية المؤمنين كافة من أعدائهم كافة ، فلا يتخذونهم بطانة ومستشارين وموضع ثقة وخواص لكم من دون المؤمنين ، لأن هؤلاء يخالفونهم في العقيدة وفي النوايا وفي الأهداف وفي الوسائل وينصبون لهم المكائد وينتهزون الفرص للقضاء عليهم (لا يألُونكُمْ حَبَالاً) لا يقصرون في مضرتكم ، يجدون ويجتهدون في إلحاق الشر والضر وإفساد كل أمر عليكم (وَدُوا مَا عَنِتُمْ) العنت : الضرر يتمنون أن يقع المسلمون في المشقة بخلق الأزمات عليهم (قَدْ بَدَتْ الْبَعْضَاءُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ) في الطعن في دينكم ونبيكم وقرآنكم فقد ظهرت من لحن قولهم وفلتات لسانهم (وَمَا تُخفِي صَدُورُهُمْ الطعن في دينكم ونبيكم وقرآنكم فقد ظهرت من لحن قولهم وفلتات لسانهم (وَمَا تُخفِي صَدُورُهُمْ على السانم ولكن بعض المسلمين في الهوية (البسطاء) انطلت عليهم حيل الأعداء وحقدهم على الساذجة فمنحوهم حباً وثقة ، عندما أعطوهم من طرف اللسان حلاوة ، ودفعتهم بعض العواطف الساذجة فمنحوهم حباً وثقة ، لا يباد لهم أعداؤهم المنافقون مثلها.

تعلمنا الآية: أن نعرف عدونا أولاً ونشخصه ونحذره ، فلا نتوقع من العدو غير الضرر. من أجل ذلك حذر الله: من بطانة السوء وصديق السوء ومستشار السوء وحاشية السوء.. وأمثالها سواء أكان مسلماً أم غير مسلم (قَدْ بَيَّنَا لَكُمْ الآيَاتِ إِنْ كُنتُمْ تَعْقِلُونَ) فقد آتاكم الله البيان الكافي والدواء الشافي الذي تقتدون بنوره فيميز لكم العدو من الصديق إن كنتم تتفكرون وتتدبرون. فائدة: في الحذر من صديق السوء وإعرف أولاً عدوك ، وصديق عدوك عدوك ، وعدو صديقك عدوك ، في غرر الحكم: (إِثَمَا شُمِّي الْعَدُو عَدُواً لاَنَّهُ يَعْدُو عَلَيْكَ (أي يتجاوز) فَمَنْ دَاْهَنَكَ فِي مَعَاْيِيكَ فَهُو الْعَدُو) ، في غرر الحكم: (إِيَّاكَ وَمُصَاْحَبَةُ أَهْلِ الْفُسُوقِ فَإِنَّ الرَّاضِيَ بِفِعْلِ قَوْمٍ كَالدَّا خِلِ مَعَهُمْ) ، وعنه الْعَدُو عَدُواً مَنْ تَبْعَضُهُ قُلُوبُكُمْ).

119 - هَمَا أَنتُ مَ أُولاء تُحبُّونَهُمْ وُلا يُعبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِالْكِتَابِكِّةِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا آمَنَا وَإِذَا خَلَوْا عَضُوا عَلَيْكُمْ الآنامِلَ مِنْ الغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُومِي﴾

تبدأ الآية بتشخيص نفسية الأعداء وتحليل نواياهم الجهنمية وهو أمر مهم للغاية ، يدل على تصدير الآية بحرف التنبيه (هَاأَنْتُمْ) وما يزال القرآن يوجّه ويحذّر المؤمنين الخطّائين في موالاة الكفّار وإنخداعهم بقوتهم إلى أن يلتفتوا إلى الفارق العقائدي الكبير بينهم وبين عدوهم فلا يصح التعاشر

معهم فكيف لو صار حباً ؟!! إنه حب من طرف واحد ، وهم لا يحبونكم أبداً (تُحِبُّونَهُمْ وَلا يُجبُونَهُمْ وَلا يُجبُونَهُمْ وَلا يُجبُونَكُمْ) إنه حب ساذج مخلخل مبني على الخطأ والضلال ويظهر خطره وضرره ولو بعد حين ، إنكم تريدون لهم النفع وهم يريدون لكم الضر ويضمرون لكم العداوة بخفاء ودهاء ، وكيف توادو هم وهم أعداء الله ورسوله والمؤمنون والله يحذر من التودد إليهم ﴿لا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادً الله وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ الْجادلة/٢٢ ، وهم يريدون أن تتاثروا بعاداتهم وتنبهروا بتقدمهم الصناعي ليحرفوكم عن عقيدتكم المستقيمة القيمة.

(وَتُوْمِنُونَ بِالْكِتَابِ كُلِّهِ) إِنكم تؤمنون بجميع الكتب السماوية النازلة من عند الله كتابهم وكتابكم بينما هم لا يؤمنون بكتابكم (وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا آمَنًا) كذباً ونفاقاً (وَإِذَا خَلَوْا عَضُوا عَلَيْكُمْ الْأَنَامِلَ مِنْ الغَيْظِ) وإذا خلت مجالسهم منكم وخلوا ببعضهم ، عضوا أطراف الأصابع من شدة الغضب والتأسف والتحسر لما يرون من ائتلافكم وقوتكم ووحدة كلمتكم ونصرة الله إياكم وعدم التمكن من إيذاء المؤمنين (قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ) وهو دعاء عليهم بمعنى : قل يا مُحَدِّد (ص) أدام الله غيظكم حتى تموتوا عليه والمراد بذلك إزدياد قوة الإسلام وعرّ أهله وهم كارهون (والغيظ هو أشد الغضب والحنق والحقد) (إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ) إِن الله يعلم بما تنطوي عليه صدوركم من البغضاء والشحناء والحقد والحسد للمؤمنين.

وفي ذلك دلالة: أن لا نوالي الكفار ونطلب منهم النصرة بحجة اجتذابهم، لعلّه يجذبوكم إلى واقعهم بالتدريج ولا تجذبونهم إلى الاستقامة ، والله يعلم أسرار القلوب كقوله ﴿وَلا تُؤْمِنُوا إِلاَّ لِمَنْ تَبِعَ دِينَكُمْ ﴾ آل عمران/٧٣، ﴿وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلا النَّصَارَى حَتَى تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ ﴾ البقرة/١٢، ﴿هَاأَنْتُمْ أُولاءِ تُحِبُّونَهُمْ وَلا يُحِبُّونَكُمْ ﴾ هؤلاء الذين يثقون بالأعداء وإن تظاهروا بالإيمان والصداقة ولكنهم في موضع الخيانة والنفاق ورفع الثقة عنهم والخيانة للوطن والدين والنفاق مع النّاس أخم عثابة عملاء الأعداء المعروفين بالطابور الخامس وبالمرتزقة والإنتهازيين لأخم يبيعون دينهم ووطنهم وأمّتهم لكل من يدفع الثمن !! فلا قيم عندهم ولا أخلاق ولا مبادئ.

٠ ١ ٢ - ﴿ إِنْ تَمْسَسُّكُمْ حَسَنَةٌ تَسَوُّهُمْ وَإِنْ تَصِبْكُمْ سَيِّنَةٌ يَمْرَحُوا بِهَا وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ مُ

وأيضاً تحُذِّر هذه الآية المؤمنين من بطانة السوء وصديق السوء وهذا شأن كل عدو ، الحَسنَةُ : معنى عام معنى عام تشمل كل المنافع الحسية والمعنوية التي يستحسنها الإنسان السوي ، والسَيِّئَةُ : معنى عام يشمل كل المساوئ التي تسوء الإنسان. المعنى : إن نالكم خير أو أي نفع يرفع شأنكم أحزفم ، وإن نالكم أي شيء يُسيء لكم فرحوا بذلك (وَإِنْ تُصِبْكُمْ سَيِّئَةٌ يَفْرَحُوا بِهَا) وهذا شأن كل عدو ،

وفي الآية تعبير بلاغي، إنه ذكر (يمْسَسْكُمْ) في الحسنة للإشعار بأن كل خير يناله المسلمون يسيء عدوهم ويزداد حقداً، وذكر (تُصِبْكُمْ) في السيئة للإشعار بانه كلما تمكنت البلايا والمصائب والسوء من المسلمين إزداد عدوهم فرحاً ، وهذا أبلغ تعبير لغوي عن شدة العداوة (وَإِنْ تَصْبِرُوا) على طاعة الله وأذى أعدائه (وَتَتَقُوا) الحرمات والمعاصي والحذر من مولاة بطانة السوء فإن (مَنْ إِتَّقَى الله وَقَاهُ وَمَنْ نَسِيَ الله نَسَاهُ) مِنْ رَحْمَتِه (لا يَصُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً) فالأمن من كيد بطانة السوء مشروط (بالصبر والتقوى) وهما الدواء لكل داء وهما مفتاح النصر على كلِّ الأعداء فمن كان مع الله كان الله معه ﴿وَمَنْ يَتَقِ الله يَجْعُلْ لَهُ مَخْرَجاً الطلاق/٢، (إِنَّ الله يَمَا يَعْمَلُونَ فَعِيطٌ) فهو يعلم علم إحاطة تامة ما يكيدون به لكم وكيف يصرفه عنكم. فائدة: ١ - سماحة ولكنه لا يحرضهم على مقابلة حقدهم بحقد مثله ، إنما هي مجرد وقاية وحذر فإنه يقيك الضرر. ولكنه لا يحرضهم على مقابلة حقدهم بحقد مثله ، إنما هي مجرد وقاية وحذر فإنه يقيك الضرر. وحلناً في بلادنا الإسلامية اليوم لدليل على بعدنا عن إرشادات القرآن وتحذيراته كقوله: ﴿لا تَتَجِعُ مِلْتُهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ المائدة /٥٠ ، وَلَيْ الله مَنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ المائدة /٥٠ ،

#### ١٢١ - ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تَبَوْئُ الْمُؤْمِينِ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيدٌ ﴾

كمصداق لما تقدم من تآمر أعداء الإسلام ، تذكّر الآية بواقعة (أحد) (غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ): خرجت من بيتك ، خرج الرسول الأكرم مُحَّد (ص) غدوة (الصباح الباكر) من بيتك تودع أهلك في المدينة (تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ) تُبَوِّئُ: تهيء وتدبر جيش المسلمين وتنزل المؤمنين أماكنهم المناسبة منهم للرماية ومنهم للهجوم. لقتال عدوهم (وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ) وهو سميع لأقوالكم عليم بأحوالكم.

# ١٢٢ - ﴿إِذْ هَمَّتْ طَافِئَتَانِ مِنْكُمْ أَنْ تَفْشَلا وَاللَّهُ وَلِيُّهُمَّا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلْ الْمُؤْمِنُونَ ﴾

معنى هَمَّتْ: عزمت طَائفتان من جيش المسلمين أن تجبنا وتضعفا وهمتا بالرجوع (ولم يفعلاه) نتيجة الحرب النفسية وفتنة عبد الله بن أبي سيد المنافقين ، تَفْشَلا والفشل هو ضعف نفسي مع جبن (وَاللَّهُ وَلِيُّهُمَا) فلا ينبغي للمؤمن أن يفشل وهو يؤمن بأن الله وليه وناصره ، فتداركتهما عناية الله تعالى وهو أعلم بالنتائج وأدرى أين يوجه عنايته (وعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ) اعتمدوا على الله مع إتخاذ الأسباب اللازمة لا على المنافقين وأعداء الدين وإن ملكوا الأموال والسلاح ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْراً الطلاق الله الطلاق (ص): عن النبي (ص): (مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَكُونَ أَقْوَى النَّاسِ فَلْيَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ) البحار ١٧/١٥١، في غرر الحكم: (أَصْلُ قُوَةُ الْقَلْبِ التَّوَكُلُ عَلَى اللهِ) ، في الآية دلالة : إنّ الله سبحانه هو الذي يدير المعركة بين الحق والباطل ﴿وَمَا التَوَكُّلُ عَلَى اللهِ) ، في الآية دلالة : إنّ الله سبحانه هو الذي يدير المعركة بين الحق والباطل ﴿وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا عَلَى اللهُ وَمَا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى قلب أوضاع المعركة وبدّل موازينها.

# ١٢٣ - ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُ مُ اللَّهُ بِهَدْمِ وَأَنْتُمْ أَذَلَّهُ فَا تَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُ مُ تَشْكُرُ فِنَ ﴾

الآية تذكّر المسلمين بنصر الله على الرغم من قلة العدد وضعف العدّة والسلاح والزاد لتدرك منه المعجزة الخارقة والإمداد الغيبي الواضح وهذا الذي يقرر مصير الحرب لا العوامل الطبيعية لوحدها! (وَأَنْتُمْ أَذِلَةٌ) وأنتم ضعاف قليلون لتعلموا أن النصر عند الله لا بكثرة العدد والعدّة ، لا ضير من ذل الطاعة والممانعة خير من ذل الاستسلام والخضوع للطغاة والبغاة، ولا ينبغي للمؤمن أن يذل نفسه، فإن ساعة ذل لا تعادل العمر كله ، فإن ذل الطاعة خير من ذل المعصية وأَذِلَةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِرَةٍ عَلَى الْكَفْرِينَ المائدة/٤٥ ، ذلة الطاعة بين المؤمنين وصلت إلى درجة التواضع والتراحم والتحاب وأشِدًاء عَلَى الْكَفَّرِ رُحَمَاء بَيْنَهُم الفتح/٢٥، وإنما قال (أَذِلَة) ضعفاء الشكل أقوياء المضمون، جمع قلة ذلة ظاهرية، لضعف الحال وقلة المال والعدد والعُدّة، ولم يقل (أَذلاء) بمع الكثرة ذلة جوهرية وإنميار الإرادة ، ليدل على أنهم أقوياء الإرادة مستعدين للقتال والتضحية وما كان بهم من ضعف وفيهم رسول الله (ص) (فَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) فتقوى الله تدفعكم وما كان بهم من ضعف وفيهم رسول الله (ص) (فَاتَقُوا الله لَعَلَّكُمْ مَشْكُرُونَ) فتقوى الله تدفعكم الأرض والنصر على أعدائكم ﴿وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لا يَضُرَّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً إِلَى الْعَدُو ، وكَانَ مِن الإرض والنصر على أَشْتَلُ يَوْمَ بَدْرٍ وَخُنُ نَلُوذُ بِرَسُولِ اللهِ (ص) وَهُو أَقْرُبُنَا إِلَى الْعَدُو ، وكَانَ مِن أَشِيّ النَّيْسِ يَوْمَئِذٍ بَأُسًا) كنز العمال خبر ٢٩٩٤، وعن النبي (ص): (مَنْ أَقَرَّ بِالذَّلِ طَائِعاً فَلَيْسَ مِنَا أَشْتِ النَّاسِ يَوْمَئِذٍ بَأُسًا) كنز العمال خبر ٢٩٩٤، وعن النبي (ص): (مَنْ أَقَرَّ بِالذَّلِ طَائِعاً فَلَيْسَ مِنَا أَشَدَ العَدرية ) البحار ١٦٠٧٠ المؤلفة وقل المؤلفة وقلة المؤلفة على المؤلفة الله المؤلفة المؤلف

فائدة: وصف القرآن المؤمنين هنا بالذلة ليست ذلة نفسية ولا ضعفاً قلبياً وإنمّا هي ذلّة حاجة وقلة مال ورجال ، أمّا حقيقة أنفسهم المؤمنة وتوكلهم على الله جعلهم في عزة وقدرة فهم أقوى من الجبل وأصلب من الحديد ، عن الإمام الكاظم (ع) : (إنّ الْمُؤْمِنَ أَعَزُ مِنَ الجُبَلِ ، الجُبَلِ يُسْتَقَلُ بِالْمُعَاْوِلِ وَالْمُؤْمِنُ لاَ يُسْتَقَلُ مِنْ رَبُرِ الْحُدِيْدِ لأَنَّ يُسْتَقَلُ مِنْ رَبُرِ الْحُدِيْدِ لأَنَّ يُسْتَقَلُ مِنْ رَبُرِ الْحُدِيْدِ لأَنَّ رَبِ الْحُدِيْدِ لأَنَّ رَبِ الْحُدِيْدِ لأَنَّ رَبِ الْحُدِيْدِ النَّارُ لآنَ وَتَغَيَّرَ وَالْمُؤْمِنُ ثَابِتٌ قَلْبُهُ وَلَوْ قُتِلَ وَنُشِرَ) البحار ٢٠٤/٦٧ عن النبي (ص) (إنَّ مِنْ أُمَّتِي لَرِجَالاً الإِيمَانُ أَثْبَتُ فِي قُلُومِهِمْ مِنَ الجُبَالِ الرَّوَاْسِيْ) مجمع البيان ١٤٤/٣ من النبي

#### ١٢٤ - ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلْنَ يَكْفِيكُ مُ أَنْ يُعِدَّكُ مُ مَرَّ أَكُ مُرِ بِثَلاَنَةِ آلا فَ مِنْ الْمَلاَيْكَ وَمُسْرَلِينَ ﴾

وعد النبي (ص) المؤمنين في بدر وهم قلة بنصر إلهي غيبي وحسي وتشعرون به ولكن لا ترونه ، وهكذا الإيمان بالغيب نؤمن به ولا نراه بأبصارنا ولكن نتحسس به ببصائرنا ، وقوة البصيرة أقوى من قوة البصر ، وذلك بدعمكم في ثلاثة آلاف من الملائكة منزلين من السماء لنصرتكم تشارككم في قتال أعدائكم في معركة مصيرية ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ مَفْعُولاً ﴾ النساء/٧٤ ، كما قال النبي (ص) ليلة بدر (اللّهُمّ إِنْ تَهْلَكُ هَذِهِ الْعِصَابَة (الجماعة) لا تُعْبَدُ).

١٢٥ - ﴿ بَلَى إِنْ تَصْبِرُ وَا وَتَنْقُوا وَيَأْتُوكُ مْ مِنْ فَوْرِهِ مِهُ هَذَا يُمْدِدُكُ مْ رَبُّكُ مْ بِخَمْسَةِ آلاف مِنْ الْمَلاهِكَة مُسَوْمِينَ ﴾

بَلَى: نعم تصديق للوعد بنصر الله، أي بلى يمدكم الله بالملائكة تساعدكم بشرط أن تصبروا في المعركة وتطيعوا أوامر الرسول (ص) بمقتضى التقوى (وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا) من ساعتهم هذه، فإن الله يضمن لكم إذا أتاكم العدو من فورهم ، إتيان بغتة سريعة وهاجمكم (يُمْدِدُكُمْ رَبُّكُمْ بِحَمْسَةِ آلافٍ مِنْ الْمَلائِكَةِ مُسَوِّمِينَ) معلمين على السلاح ومدربين على القتال الذي لا هزيمة فيه ، وإن الملائكة لهم علامات مميزة ولهم قدرات نموذجية مؤهلة ليذيقون الأعداء الطغاة الذلة والهوان ﴿وَمَا لِمُعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُوَ وَمَا هِيَ إِلاَّ ذِكْرَى لِلْبَشرِ المدربين على الله المؤمنين أن مرد الأمر كله لله تعالى ﴿لِلهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ الروم/؛ ، فهو الذي يدير المعركة بشرط أن يتخذ المؤمنون الأسباب الممكنة ويعدوا ما استطاعوا من قوة ، أية قوة مناسبة ولازمة. فائدة : (إنْ تَصْبِرُوا المؤمنون الأسباب الممكنة ويعدوا ما استطاعوا من قوة ، أية قوة مناسبة ولازمة. فائدة : (إنْ تَصْبِرُوا في جميع الأحوال فيجعل السكينة في قلوب المؤمنين ويدخل الرعب في قلوب الأعداء. والله تعالى يتولى إدارة المعركة فيجعل السكينة في قلوب المؤمنين ويدخل الرعب في قلوب الأعداء. والله تعالى يتولى إدارة المعركة فيجعل السكينة في قلوب المؤمنين ويدخل الرعب في قلوب الأعداء. والله تعالى يتولى إدارة المعركة فيجعل السكينة في قلوب المؤمنين الوم/٧٤.

١٢٦ - ﴿ وَمَا جَعَلُهُ اللَّهُ إِلاَّ بُشْرَى لَكُ م وَلِتَطْمَثِنَ قُلُوبُكُ مْ بِهِ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ

(جَعَلَهُ) الهاء هنا هاء الغيب يعود على غير مذكور بلفظه وباسمه وهو معلوم بدلالته ومذكور بمعناه وهو الإمداد الغيبي المفهوم من (يُمِدُّكُمْ). المعنى : وما جعل الله الإمداد الغيبي والوعد به إلا بشرى تنشرح به صدوركم (وَلِتَطْمَئِنَ قُلُوبُكُمْ بِهِ) وتسكن وتستقر بدعم الله لكم ، فلا تتخاذلوا عن واجبكم في قتال أعدائكم والبقية على الله تعالى حتى يجعل الأمور تجري بأسبابها وتكون المعجزة الاستثناء وتأتي عند الضرورة. (وَمَا النَّصْرُ إلا مِنْ عِنْدِ اللهِ) قاعدة رد الأمر كله إلى الله وقدرته الفاعلة وقدره المباشر من علامات الموقنين، كقوله (وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ) التكوير/٢٩ (فَمَا شَاءَ اللهُ كَانَ، وَمَا لَمْ يَشَأْ لَمْ يَكُنْ) وتكون الأسباب كالإمداد بالملائكة لتحقيق النصر أدوات بيد الله تحركها مشيئته سبحانه ، لتحصل صلة مباشرة متوازنة حركية شعورية بين العبد وربه وبين قلب المؤمن وقدر الله ، وبين ثقة المؤمن بنفسه وإيمانه بالإمداد الغيبي وتوكله على الله (الْعَزيز الْحُكِيم) الْعَزيز : القوي ذو السلطان الفعّال لما يريد من تعجيل النصر وهو (الْحُكِيم) الذي يجري قدره وقضاؤه وفق حكمته. **فائدة : (وَمَا النَّصْوُ إِلاَّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ)** جعل النصر بيد الله حصراً حتى لا يتكل الإنسان على غيره سبحانه ، فهو الذي يهيء أسباب النصر ، وأن لا يتكل الإنسان على الأسباب فقط ، بل يتوكل على مسبب الأسباب فهو لا يعجزه شيء ﴿وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيًّا وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيراً ﴾ النساء/٥٥ ، و(مَنْ يَتَوَكَّلَ عَلَى اللهِ كَفَاهُ) و(عَلَى قَدَرِ الْيَقِيْنُ يَكُونُ التَّوَكُّلُ) ، في غور الحكم: (مَنْ وَثِقَ بِاللهِ صَاْنَ يَقِيْنُهُ)، وعن الإمام الجواد (ع): (النِّقَةُ بِاللهِ تَعَاْلَى ثَمَنْ لِكُلِّ غَالٍ، وَسُلَّمُ إِلَى كُلِّ عَاْلٍ) البحار ٣٦٤/٧٨، في غرر الحكم: (حُسْنُ تَوَكُّل الْعَبْدِ عَلَى اللهِ عَلَى قَدَرِ ثِقَتِهِ بِهِ).

## ١٢٧ - ﴿ لِيَفْطَعَ طَرَ فَا مِنْ الَّذِينَ كَفَرُوا أُوْيَكُ بَنَّهُ مُ فَيَنْقَلِبُوا خَائِينَ ﴾

ذلك التدبير الإلهي الذي أعانكم على النصر. المعنى : (لِيَقْطَعَ طَرَفاً) لينقص ، ليهلك طائفة منهم بالقتل والأسر، وينقص عددهم ويقهر سلطانهم ويغنم أموالهم ، ويهدم ركناً من أركان الشرك (أوْ يَكْبِتَهُمْ) يغيظهم ويخزيهم بالهزيمة النفسية والعسكرية (فَيَنْقَلِبُوا خَائِبِينَ) فينصرفون مهزومين خاسرين أذلاء. وهذا ما حصل في بدر حيث قتل المسلمون من صناديدهم سبعين وأسروا سبعين وأعزّ الله المؤمنين وأذل الشرك والمشركين. قال (خَائبينَ) ولم يقل (يائسين) لأن الخيبة تكون بعد أمل وقع النصر وسرعة إنتظاره ، أما اليأس يكون بدون إحتمال النصر أو ضعف إحتماله. يجب أن تكون وحدة المسلمين وسلطتهم وسياستهم وقيادتهم على نحو لا يُبقى للعدو أي أمل (فَيَنْقَلِبُوا خَائِبِينَ).

١٢٨ - ﴿ يُس كَكَ مِنْ الأَمْسِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوب عَلَيْهِ مُ أَوْ يُعَذِّبُهُ مُ فَإِنَّهُ مُ ظَالِمُونَ ﴾

قد يظن المسلمون أن للنبي يداً وسبباً فيما حدث للمشركين من خذلان ببدر ، فدفع الله سبحانه وتعالى هذا الوهم ﴿قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾ آل عمران/١٥٤ لله وحده ﴿وَمَا النَّصْرُ إِلا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ آل عمران/١٢٦ ، وليس لك من الأمر شيء سوى أنك منفّذ أمر الله تعالى وأداة فاعلة لقدرته، ومخلوق مؤثّر صنعه الله على عينه لتحقيق إرادته كقوله (وَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا) الطور/٤٨، وإستناداً على هذه القاعدة القرآنية الأساسية نتعرّف أن النبي (ص) إذا أصابه مكروه وإذا دارت الدائرة على المسلمين ، فإنحزموا لا يلام على ذلك وإن انتصروا لا يستوجب المدح له لأنه ليس له من أمر الناس شيء إلا أن ينفذ فيهم أمر الله وتحقق طاعته وإنما أمرهم إلى الله تعالى حتى شفاعة الأولياء لا تتم إلاّ بإذن الله ﴿مَا مِنْ شَفِيعِ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ﴾ يونس/٣ ، ﴿وَإِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ ﴾ الحديد/٥ ، ﴿ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ الأنعام/٧١ ، ﴿ وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ الكهف/٢٦، ولهذه القاعدة القرآنية أثر كبير في تهذيب نفوس المسلمين وتزيد في انقطاعهم إلى الله تعالى وتوكلهم عليه ، والقصد من هذا وأمثاله أن لا يغالي المسلمون بمحمد (ص) وأهل بيته (ع) كما غالى المسيحيون بالسيد المسيح (ع). عن الإمام الصادق (ع) : قال رسول الله (ص) : (لا تَرْفَعُونِيْ فَوْقَ حَقِيْ فَإِنَّ اللهَ تَعَاْلَى إِتَّخَذَييْ عَبْدَاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَيي نَبِيَا) البحاره٢٦٥/٢ ثم قال : (أَوْ **يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ** يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ)، الله تعالى مالك أمرهم فإما أن يهلكهم أو يهزمهم أو يتوب عليهم إن أسلموا أو يعذبهم إن أصروا على الكفر فإنهم ظالمون يستحقون العذاب ﴿**وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَراً** مَقْدُوراً ﴾ الأحزاب/٣٨. عن الإمام الرضا (ع) : (اللَّهُمَّ إِنِّ أَبْرَأُ إِلَيْكَ مِنْ الْذِيْنَ إِدَّعُواْ لَنَاْ مَاْ لَيْسِ لَنَاْ بِحَقِّ ، اللَّهُمَّ إِنِّ ۚ أَبْرَأُ إِلَيْكَ مِنْ الْذِيْنَ قَاٰلُؤاْ فِيْنَاْ مَاْ لَمْ نَقُلْهُ فِيْ أَنْفُسِنَاْ.. اللَّهُمَّ مَنْ زَعَمَ إِنَّا أَرْبَاْبُ فَنَحْنُ مِنْهُ بَرْاةٌ ، وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ إِلَيْنَا الْخَلْقُ وَعَلَيْنَا الرِّزْقُ فَنَحْنُ مِنْهُ بَرْاةٌ) المصدر السابق، وقال الشيخ الصدوق في رسالة الاعتقاد: اعتقادنا في الغلاة والمفوضة أنهم كفار بالله جلّ جلاله، وأنهم شر من اليهود والنصارى والمجوس ومن جميع أهل البدع والأهواء المضلة...البحار ٢٧٣/٢٥

## ١٢٩ - ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَمْنُ مِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَلِعَذَبُ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ غَفُورٌ مُرَحِيدٌ ﴾

من كان له ملك السموات والأرض كان حقيقاً بأن يكون له الأمر كله وليس لأحد من الأمر من شيء (يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ) ليس العقاب محتوماً على المسيء بل ﴿ لِلّهِ الأَمْرُ مِنْ شيء (يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ) ليس العقاب محتوماً على المسيء بل ﴿ لِلّهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ الروم/٤ ، فإن شاء غفر فبرحمته ، وإن شاء عاقب فبعدله (وَاللّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ). فائدة : إنما أبحم الله الأمر بالتعذيب والمغفرة ، فلم يبين من يغفر له ومن يشاء تعذيبه حتى لا يصاب أحد باليأس أو الغرور ، ليقف المكلف بين قاعدة الخوف والرجاء ﴿ يُكُذُرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو وَيَرْجُو رَجِّمَةً رَبِّه ﴾ الزمر/٩ ، عن الإمام الصادق (ع) : (لَوْ وُزِنَ رَجَاءُ الْمُؤْمِنِ وَحَوْفُهُ لإِعْتَدَلاً) مجمع البيان ٢٦/٢٤، وإنما على الأمر على مشيئة الله لأنها مبنية على الحكمة ، ورحمته الواسعة لا تغلب حكمته جل وعلا وقدَّم (يَغْفِرُ) على (يُعَذِّبُ) للدلالة على أنّ رحمته سبقت غضبه ويقوم قضاؤه على الحكمة والمصلحة.

# • ١٣ - ﴿ مَا أَنِهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا الرِّمَا أَضْعَافاً مُضَاعَفَةً وَا تَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُ مُ تُقُلِحُونَ ﴾

الرّبًا محرم قليلاً كان أم كثيراً. المعنى : نهي من الله لعباده المؤمنين عن تعاطي الربا وأخذه والثراء منه مع التوبيخ ، وقوله : (أَضْعَافاً مُضَاعَفةً) ليس قيداً ولا شرطاً للنهي ، بل إشارة إلى ما كان عليه المرابون في الجاهلية ، إذا حلّ أجل الدين يقول الدائن : إما أن تقضي وإما أن تُرْبي ! فإن قضاه وإلا زاده في المدة وزاده في القدر ، وهكذا كل عام حتى يصير أضعافاً مضاعفة ، حتى كان الربا في بعض الحالات يستغرق أموال المديون بالكامل. هذا وإن للربا آثار مدمرة للمجتمع وآثار سيئة على نفسية الفرد (وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) ودائماً القرآن يعالج أمراض المجتمع بدواء التقوى (فَمَنْ إِتَّقَى الله وَقَاهُ) وكان من الفائزين. فائدة: مراحل تحريم الربا نزلت بالتدريج: ١ - ﴿وَأَخْذِهِمْ الرّبَا وَقَدْ نُهُوا كَنْ اللهِ وَرَسُولِهِ كَنْ اللهِ وَرَسُولِهِ اللهِ وَرَسُولِهِ اللهِ وَرَسُولِهِ اللهِ اللهِ عَنْ النبي (ص) : (شَرُّ الْكَسْبِ كَسْبُ الرّبًا) البحار٣٠١ص ١١٥، وعنه (ص): (الآخِذُ وَاللهُ عَنْ النبي (ص) : (شَرُّ الْكَسْبِ كَسْبُ الرّبًا) البحار٣٠١ص ١١٥، وعنه (ص): (الآخِذُ وَاللهُ عُطِيْ سَوَاءٌ فِيْ الرّبًا) كنز العمال خبر ٩٧٠٠.

١٣١ - ﴿وَاتَّمُوا النَّامَ الَّتِي أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِنَ ﴾ قرن أكل الربا بالكفر ، فابتعدوا عن المرابين فإنه سبيل إلى نار جهنم وهذا تشديد في النهي. عن الإمام الصادق (ع): (إِنَّ أَكْلَ الرِّبَا مِنَ الْمَعَاْصِي الَّتِي تُخْرِجُ صَاْحِبَهَاْ مِنَ الإِيْمَانِ) تفسير النور ١٨١/١٥.

#### ١٣٢ - ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُ مُ تُنْحَمُونَ ﴾

الراحمون يرحمهم الرحمن. إنه ترغيب بالوعد بالطاعة بعد الترهيب بالوعيد في النهي عن الربا فإن بطاعة الله تحظى برحمته وهي مفتاح السداد وصلاح الفساد ، في غرر الحكم: (أُكْرِمْ نَفْسَكَ مَا أَعَانَتْكَ عَلَى طَاْعَةِ اللهِ) ، فأكل الربا معصية كبيرة لله ورسوله تمنع الرحمة وتقرب النقمة. فائدة: عن النبي (ص) : (لَعَنَ اللهُ آكِلَ الرِّبَا ومُوْكِلُهُ وَشَاهِدِهِ وَكَاْتِهُهُ والْمُحَلِّلُ) كنز العمال ج٧ص ٣٣، ومن أخذ الربا بوجه شرعي مع الاحتياج فيجعلوه يجوز في الفتوى التي فيها البلوى والحيل الشرعية، ولكن التقوى فوق أمر الفتوى ، وإعلم أن الربا يؤدي: إلى الحرص على طلب الدنيا في غرر الحكم: (حُبُّ الدُّنْيَا رَأْسُ كُلِّ حَطِيْئَةٍ) يمنع سبيل المعروف ، ويُقسِّي القلوب وينشر الظلم وتذهب البركات وتحتبس النفوس ، وآخذ الربا لا يقبل الله منه صدقة ولا صلاة ولا جهاداً ولا حجاً ، فهو مبطل للصالحات، وإنّ أكثر ما ينتزع إيمان المؤمن وأسرعه ظلم العباد ، فإن الظلم في الدنيا ظلمات في الآخرة ، وانغيص للعيش وكراهة للأيام.

# ١٣٣ - ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ مَرِّ كُمْ وَجَنَةٍ عَرْضُهَا السَّعَوَاتُ وَالأَمْرُضُ أُعِدَتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾

بعد أن نحى الله تعالى عن أكل الربا وحذّر من النار ودعا إلى طاعة الله ورسوله ، أمر بالمسارعة إلى المغفرة وذلك بالمبادرة الجادة إلى الأسباب الموصلة إليها من الأعمال الصالحة وأداء الفرائض والاستغفار من كلّ ذنب وهي دعوة للتنافس في فعل الخيرات والمبادرة الجميلة إلى خدمة الإنسان والإنسانية وجعل المجتمع يسير نحو التقدم العلمي والحضاري ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَس الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ المطففين/٢٦ ، ﴿لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ ﴾ الصافات/٢٦ ، (فالمغفرة) تمحو الأنانيات والسلبيات وتشيع الصلاح والإيجابيات ، مع المسارعة لطلب المغفرة (وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ) تشير الآية إلى سرعة فوائد عمل الخير حيث ينعم الإنسان بخير الدّنيا وبجنة (عَرْضُهَا) وذكر العرض للمبالغة في سعتها على طريقة التمثيل والتقريب لأذهان الناس ، بينما حقيقة سعة الجنة ليس لها حدود وطول وعرض هيئت للمتقين وهم أحق بها وأهلها وفيه دليل أن الجنة مخلوقة الآن وأهّا خارجة عن هذا العالم الدنيوي، عن إبن عباس: (لَيْسَ فِي الدُّنيّا مِمَّا فِي الآخِرَة إِلاّ تشابه الأَسْمَاءُ) المراغي، ١٣٥/٣، عن النبي (ص): (حَيْرُ الْعِبَادَةِ الإِسْتِغْفَارُ) نور الثقلين ١٣٨/٥، في غور الحكم: (سِلاَحُ المذنب الاِسْتِغفَارُ)، وعن النبي (ص): (مَنْ كَثُرَتْ هُمُؤُمُهُ فَعَلَيْهِ بِالاِسْتِغْفَارِ) فروع الكافي،٩٣/٨. فائدة: (وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ) الدعوة إلى الإسراع يوحي بأن العمر فرصة سانحة قد لا تمتد طويلاً فلابد من اغتنامه كفرصة ذهبية لا تعوّض في غرر الحكم: (إِنَّ اللَّيْلَ وَالنَّهَاْرَ يَعْمَلاَنِ فِيْكَ فَإِعْمَلْ فِيْهِمَاْ وَيَأْخُذَاْنِ مِنْكَ فَخُذْ مِنْهُمَا) فبادر وسارع باستثمار شبابك قبل هرمك وصحتك قبل سقمك وغناك قبل فقرك وفراغك قبل شغلك وقوتك قبل ضعفك وحياتك قبل موتك (وَسَارعُوا) وكأن الحياة حلبة مسابقة بين النّاس فالذي يسرع بجهد وجد وقصد وهدف نبيل فإنه يسبق غيره لتحصيل الجائزة ونيل الغنيمة ، والمفتاح لهذه الجائزة الثمينة هي طاعة الله الدائمة والمغفرة والرحمة وهي الوسيلة الأمينة لدخول الجنّة مكان التكريم الإلهي والتعظيم.

#### ١٣٤ - ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَ اطِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنْ النَّاس وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾

يعرض القرآن الكريم بعض صفات المتقين وهي مناقب وفضائل أخلاقية مميزة ، فقدم الإنفاق في سبيل الله لأهميته.

(في السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ) في الرخاء و الشدّة ، في السراء وهو ما يسرّه في حالة اليُسر والسعة والضراء ما يضره في حالة العسر والضيق، عن النبي (ص) (السَّخيُّ: قَريبٌ مِنَ اللهِ، قَريبٌ مِنَ الجِنةِ، قَريبٌ مِنَ النَّاس، بَعيِدٌ عَن النَّارِ، والبَخِيل: بَعيِدٌ مِنَ اللهِ، بَعيِدٌ مِنَ الجِنِةِ، بَعيِدٌ مِنَ النَّاس، قريب مِن النَّارِ) روح البيان ٩٥/٢ في هُج البلاغة حكم ١٣٨: (مَنْ أَيْقَنَ بِالْخَلَفِ جَاْدَ بِالْعَطِيَةِ)، و عن النبي (ص): (مَاْ نَقَصَ مَاْلٌ مِنْ صَدَقَةٍ قَطُّ فَأَعْطُواْ وَلاَ تَجْبُنُواْ) البحار١٣١/٩٦، فالسراء والرخاء لا تبطرهم فتلهيهم ، والضرّاء والشدائد لا تضجرهم فتثنيهم ، فهم ينفقون إحساساً بالواجب في كل حال وكل إنسان بقدره ومن موقعه نفقة مادية ومعنوية صغيرة وكبيرة ، والنفقة تدلُّ على حسن الحال ﴿عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ البقرة/٢٣٦ ، مع التخلُّص من البخل والحرص والإنفاق بحاجة إلى السخاء والروح الكريمة لا إلى الغني والثروة. (وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ) المسيطيرين على غضبهم بصبرهم الجميل، في غور الحكم: (إِنْ لَمْ تَكُنْ حَلِيْمَاً فَتَحَلَّمْ)، عن النبي (ص) : (مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَهُوَ يَقْدِرُ عَلَى إِنْفَاذِهِ مَلاً اللهُ قَلْبَهُ أَمْناً وَإِيْمَاناً) مجمع البيان ٤٧٢/٢، و عن الإمام على (ع): (بَحَرَّع الْغَيْظَ فَإِنِي لَمْ أَرَ جَرْعَةً أَحْلَى مِنْهَاْ عَاْقِبَةً ولاَ أَلَذَ مَغَبَّةً (عائدة)) الكاشف١٥٨/ (وَالْعَافِينَ عَنْ النَّاسِ) التاركين عقوبة من استحق مؤاخذته ، والعفو عمن أساء إليك ، هناك تلازم بين الإحسان وسعة الصدر ، عن النبي (ص): (مَاْ عَفَاْ رَجُلٌ عَنْ مَظْلَمَةٍ قَطُّ إِلاَّ زَاْدَهُ اللهُ عِمّاْ عِزّاً مجمع البيان٤٧٢/٢، والآية دالة: على جميع جهات الإحسان إلى الغير فإنّ ثوابها كبير لذلك قال (وَاللَّهُ يُحبُّ الْمُحْسِنينَ) يجب المتصفين بتلك الأوصاف الجليلة وغيرها ، ويدعو القرآن للإحسان بكل معانيه الواسعة المادية والمعنوية وجعله إطاراً عاماً للسلوك الإجتماعي. ومعنى الإحسان: أن تتقن الأعمال الصالحة على عمومها في السر والعلانية وتكون في موضعها المناسب وتخلص النيات لوجه الله تعالى وفي خدمة عباد الله على مستوى الفرد والجماعة والمجتمع. فائدة: روي عن علي بن الحسين (ع): (أن جارية جعلت تسكب عليه الماء ليتهيأ للصلاة فسقط الإبريق من يدها على وجهه فشجه ، فرفع رأسه إليها فقالت : إنّ الله يقول (وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ) قال (ع) : قَدْ كَظَمْتُ غَيْظِيْ، قالت (وَالْعَافِينَ عَنْ النَّاس) قال (ع) : قَدْ عَفَاْ اللهُ عَنْكِ ، قالت (وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ) قال (ع) : إِذْهَبِي فَأَنْتِ حُرَّةٌ لوجه الله) تفسير النور ١/٤٨٥، عن النبي (ص): (لَيْسَ الشَّدِيْدُ بِالصَّرْعَةِ، إِنَّمَا الشَّدِيْدُ الَّذِيْ يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْغَضَبْ) تنبيه الخواطر ص٩٩، عن الإمام الصادق (ع): (مَاْ مِنْ عَبْدٍ كَظَمَ غَيْظًا إِلاَّ زَاْدَهُ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ عِزًّا فِيْ الدَّنْياْ وَالآخِرَة ثُم ذكر الآية) الكافي ١١٠/٢، قصة الإمام الحسن بن على (ع) مع خادمه (مختصر) رفع الخادم قصعة طعام فانحرفت القصعة من يده فسقط منها شيء على الحسن فقال (وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ) آل عمران/١٣٤، قال (ع) قد عفوت عنك، فقال (وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ) قال (ع) أنت حرّ لوجه الله، وقد زوجتك فلانة فتأتي وعلىّ ما يصلحكما. روح البيان ٢/٩٥ ١٣٥ - ﴿وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةَ أَوْظَلَمُوا أَنفُسَهُ مُ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُ والذُّنوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذُّنوبَ إِلاَّ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُ مُ مَعْلَمُونَ ﴾

لا يزال يعرض القرآن من صفات المتقين ، يالسماحة هذا الدين المرن قبل أن يتسامح الناس في ما بينهم ، يفتح الله نافذة السماحة مع المتقين ليتذوقوا طعم السماحة والمرونة والغفران والصفح ، فيذكر القرآن أنهم يسيئون لأنفسهم بفعل فاحشة وجاءت على إطلاق معناها ، وهي من أبشع الذنوب وأكبرها في القباحة كالزنا والاعتداء على حقوق الناس وحياتهم وأموالهم وأعراضهم (أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ) أساؤوا إليها دون أن يسيئوا إلى الاخرين في غرر الحكم: (مَنْ ظَلَمَ نَفْسَهُ كَاْنَ لِغَيْرِهِ أَظْلَمُ) ، بفعل المعاصى الصغيرة لأن الفاحشة من الذنوب الكبيرة ، وهذه الذنوب تعيقهم من سيرهم المستقيم نحو التكامل الإنساني فلا ينالوا وسام المتقين ، فالذنوب حالة طارئة في حياتهم ، قد ينسحبون إليها سحباً لضعفهم ولجهلهم وغفلتهم ، ولكن سرعان ما يندمون ويرجعون إلى الله بالإنابة والاستغفار والتوبة وعدم العودة إلى تلك الحالة السيئة (ذَكُرُوا اللَّه) بالسنتهم وجوارحهم ولجأوا إليه تعالى بإخلاص وتذكروا حقه وكرمه العظيم وفضله الكبير عليهم حيث أنقذهم من حيرة الضلالة وظلمات الجهالة (فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوكِمِمْ) ويندمون على فعلهم مع العزم والتصميم على عدم العودة ، أما الاستغفار باللسان فلا أثر له إلا إذا كان مدعوماً بتاييد الجوارح (وَمَنْ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ اللَّهُ) بشارة لهم بسعة الرحمة وقرب المغفرة عندما علموا أن لا ملجأ من الله إلاّ إليه (وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا) قيّد الاستغفار بعدم الإصرار على الذنوب ، فالإصرار يورث في النفس الاستهانة بأمر الله ، وعدم المبالاة بمتك حرماته والاستكبار عليه سبحانه ولا تبقى معه عبودية ولا ينفع معه ذكر ، ومعنى هذا : إنّ من يرتكب الحرام من المؤمنين (المتقين) عن غفلة أو جهل مع عجز عن التعلم فهو معذور ، عن الإمام الصادق (ع) : (لا كَبِيْرَةَ مَعَ الإسْتِغْفَاْرِ، وَلاَ صَغِيْرَةَ مَعَ الإِصْرَاْرِ) الكافي ٢٨٨/٢ والإصرار على الصغائر كبائر (وَهُمْ يَعْلَمُونَ) بقبحه والنهى عنه والعقاب عليه. روي: (مَنْ يُذْنِبُ الذَّنْبَ فَلاَ يَسْتَغْفِرْ الله وَلاَ يُحَدِّثُ نَفْسَهُ التَّوْبَةَ فَذَلِكَ الإصْرَارُ) الكافي ٢٨٧/٢.

١٣٦ - ﴿ أُولَٰذِكَ جَنَرَ اوْهُ مُرْمَغُفِرَةُ مِنْ مَرْبِهِ مُ وَجَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَامُ حَالِدِينَ فِيهَا وَقِعْدَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾

أولئك المتقون الذين وصفوا بتلك الصفات الحميدة جزاؤهم العفو عما سلف من الذنوب ، لأن المغفرة تستر نقائصهم وتحذّب نفوسهم وتحسن عاقبتهم وتَعدُّهُم (جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ المغفرة تستر نقائصهم وتحدّ لا يبخس وأجر لا يونكس ، وجنات لا تنقضي ولذّات لا تمضي (وَنِعْمَ أَجْرُ الْعَملُونَ) ما ذكر من المغفرة والجنات والتعبير عنهما بالأجر المشعر بأنهما تستحقان مقابل العمل وإن كان بطريق التفضل لمزيد الترغيب في الطاعات والتناهي عن المعاصي. فائدة : يدرك الإسلام ضعف الإنسان أمام كثير من الابتلاءات ، فيذوقه حلاوة المغفرة ويكرهه المعصية فتصيبه رحمة الله ﴿إِنَّ رَحْمَةَ اللهِ قَرِيبٌ مِنْ الْمُحْسِنينَ الأعراف/٢٥.

# ١٣٧ - ﴿ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبِلِكُ مُ سُنَنُ فَسِيرُوا فِي الأَمْنُ فَالْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾

خَلَتْ : مضت ، سُنَن : طرق معتبرة وسِير وعادات وقوانين متبعة ، شبهت بما السنّة لتوالى أجزائها على نهج واحد، وسُنَنُ اللهِ تَعانى : معاملات الله في الأمم المكذبة وغير المكذبة باعتبار السنن قوانين الله العامة وأنظمته في الكون والحياة والأحياء وهي مدبرة ومقدرة بمقادير ثابتة ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ عِقْدَارِ ﴾ الرعد/٨ ، وهي ثابتة لا تتحول ولا تتبدل ولا تتغير ، فتعرّفوا على هذه السنن وسيروا بالتنسيق معها بشكل متوازِ والحرص على عدم التعارض معها، والذي يكشف عنها هو القرآن الكريم ﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ سُنَّةَ الأَوَّلِينَ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَعْوِيلاً ﴾ فاطر/٤٣ ، هذه السنن تحكم الحياة كلها ، فما وقع منها في غير زمانكم فسيقع ما يشابحه في زمانكم، وما إنطبق منها على أحوال الماضين سينطبق على أحوال الباقين ﴿سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَراً مَقْدُوراً ﴿ الْاحزاب/٣٨ ، والَّذِيْ لاَ يَتَّعِظُ بِالْمَاضِيْنَ كَاْنَ عِبْرَةً لِلْبَاقِيْنَ ﴿ وَتِلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ﴾ آل عمران/١٤٠ ، (فَسِيرُوا في الأَرْض) تأملوا أينما كنتم في السفر والحضر في ما حل بالأمم قبلكم من صراع بين الحق والباطل وجرى ذلك على سنن تأريخية وقوانين ثابتة وأسباب ومسببات إذن : السياحة الهادفة أحسن مدرسة لتربية الأجيال (فَانْظُروا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ) تأمل وتفكر وتدبر ولا تكن من الغافلين لأن (الْغَفْلَةَ مِنْ فَسَادِ الْحِسْ) تعرّف على أخبار الطغاة والفراعنة والمستكبرين لم تنفعهم جواهر كنوزهم ولا شواهق قصورهم ولا أمجاد عروشهم وجموعهم وقد صاروا أحاديث وعبرة لمن يعتبر في نهج البلاغة خطبة٨٦(السَّعيْدُ مَنْ وُعِظَ بِغَيْرِهِ) ، ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَنْ يَخْشَى﴾ النازعات/٢٦ ، عن الإمام على (ع) : (مَاْ أَكْثَرَ الْعِبَرْ وَأُقَلَّ الْمُعْتَبريْنَ) البحار ٧٨ص٦٩.

#### ١٣٨ - ﴿ هَذَا بَيَانُ لِلنَّاسُ وَهُدَّى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴾

هَذَا بيان إلى ألاية السابقة وكشف لبعض قوانين السنن التأريخية لكافة الناس ، واكتشف أنت القوانين الأخرى بنفسك ، إن ما جرى للمنحرفين عن منهج الله بالماضي سيجري مشابحه في

الحاضر بأشكال مختلفة وأساليب متعددة ولكن مع وحدة هدف (وَهُدَى) معرفة أسرار هذه السنن تعمل على زيادة هدى وموعظة وقوة بصيرة بالدلالة والإرشاد إلى طريق الدين القويم ليتدين به ويتمسك ويستقيم (وَمَوْعِظَةٌ) نافعة وحكمة بالغة الأهمية وعالية المضامين (لِلْمُتَّقِينَ) خاصة، فصارت ظواهر السنن بيان للناس عامة، ومعرفة أسرار السنن هدى وموعظة للمتقين خاصة. فائدة: ١- هذه السنن التأريخية والقوانين التكوينية لصالح الإنسان المستقيم فالعاقبة للمتقين، والنصر للمؤمنين وأنَّ الأَرْضَ يَرِثُها عِبَادِي الصَّالِحُونَ الانبياء،٥٠٥ ، فإن كان للباطل جولة فإن للحق دولة ، والحسارة للمكذبين والنين والنين عَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ الإنسان لتخطي الفَّائِدَةُ أَنْ أَرْبَحَ كُلَّ شَيْءٍ، وَأَحْسَرَ أَهَمَّ شَيْءٍ، وَهِي نَفْسِيْ؟! ٢- يدفع القرآن الإنسان لتخطي عيطه الروتيني ويتجاوز عاداته المغلقة ، ولينطلق في السير في آفاق الأرض الواسعة بالعلم والمعرفة، ومنا أجل الأفراد فعلينا أن نعرف أجل الأمم والشعوب. ٣- عن الإمام الصادق (ع): (يَعِيْشُ النَّاسُ عرفنا أجل الأفراد فعلينا أن نعرف أجل الأمم والشعوب. ٣- عن الإمام الصادق (ع): (يَعِيْشُ النَّاسُ وعن الإمام الكاظم (ع): (خُذْ مَوْعِظَتَكَ مِنَ الدَّهْرِ وَأَهْلِهِ، فَإِنَّ الدَّهْرَ طَوِيْلُهُ قَصِيْرٌ، فاعْمَل كأنَّكَ وعن الإمام الكاظم (ع): (خُذْ مَوْعِظَتَكَ مِنَ الدَّهْرِ وَأَهْلِهِ، فَإِنَّ الدَّهْرَ طَوِيْلُهُ قَصِيْرٌ، فاعْمَل كأنَّكَ وَابَ عَمِلَكُ لَوْ الْكَافَ وَعَلَى النَّلُهُ وَعِنَ الإمام الكاظم (ع): (خُذْ مَوْعِظَتَكَ مِنَ الدَّهْرِ وَأَهْلِهِ، فَإِنَّ الدَّهْرَ طَوِيْلُهُ قَصِيْرٌ، فاعْمَل كأنَّكَ وَابَ عَمِلَكُ لِتَكُنْ أَطْمَعَ فِي ذَلَكَ)البحار ٢٠٥٨. ٢٠.

## ١٣٩ - ﴿ وَلاَ تَهِنُوا وَلا تَحْزَهُوا وَأَنتُ مُ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنتُ مُ مُؤْمِنِينَ ﴾

لا تَعِنُوا: لا تضعفوا. المعنى: يكشف القرآن عن سنة إلهية تؤكد إنّ المؤمن الملتزم الواعي هو الأعلى وهو الذي يكسب الجولة والدولة في مستقبل الحياة و(الْمُؤْمِنُ الْقُوِيُّ حَيْرٌ وَأَحَبُ إِلَى اللهِ مِنْ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ)، وأن لا معنى للضعف والهوان وفقدان الإرادة بعد معرفة سبب الهزيمة، وهو فقدان روح الإيمان الواعي وعدم الأخذ بأسباب النصر ومخالفة القيادة الشرعية وعدم الإلتزام بالخطة، فليس العظيم الذي لا يسقط، ولكن العظيم الذي يسقط وينهض من جديد. (وَلا تَعَنُوا) لا تضعفوا عن قتال أعدائكم (وَلا تَعَنُوا) بما أصابكم بأموالكم وأنفسكم (وَأَنْتُمْ الأَعْلَوْنَ) في عاقبة أموركم ﴿إِنَّهُمْ الْمُنصُورُونَ ، وَإِنَّ جُندَنا هُمُ الْعَالِمُونَ الصافات/١٧٢ -١٧٣ ، أنتم قادة البشرية كلها حتى تعدي بحدى الله ، إذا إعتمدتم على الصبر والتقوى (إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ) الإيمان الواعي يوجب قوة القلب والاستعداد للجهاد والتضحية والثقة بنصر الله والصبر على أعدائه ، مع مراعاة السنن القلب والاستعداد للجهاد والتضحية واثقة بنصر الله والصبر على أعدائه ، مع مراعاة السنن مؤمنين عاملين واعين إذاً فأنتم الأعلون ومن توكل على الله لا يهن ولا يضعف. في غرر الحكم: (أصْلُ مؤمنين عاملين واعين إذاً فأنتم الأعلون ومن توكل على الله لا يهن ولا يضعف. في غرر الحكم: (أصْلُ مُؤَمِنُ اللهُ اللهُ عَلَى الله اللهُ عَلَى الله على (ف) (فَي تَقَلُ الله على الله الله على الله الله على الإمام على (ع) (فَي تَقَلُ الله الله على الله على الله الله على (الله على الله على (الله على الله الله الله على (ع) (فَي تَقَلُب الأَخْوَالِ عِلْمُ جَوَاهِ الرّبَعَالِ) الأمثل ١٩/٥٠.

# ٠٤٠ - ﴿إِنْ يَمْسَسُوكُ مْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقُوْرَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَاسِ وَلَيْعُكَ مَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِيْكُ وَتُلْكَ الأَيَّامُ وَلَلْكَ الأَيْمِ النَّالِ وَلَيْعَلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِيْكُ وَتُلْكَ الأَيَامُ وَيُلْكَ الأَيَامُ وَيُلْكَ الأَيْمِ اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِيْكُ وَلَيْعَلَمَ اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِيْكُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِيْكُ مُنْ اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِنْكُ وَلِلْكَ الأَيْمِ اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِنْكُ وَلِللَّالِ اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِنْكُ وَلِلْكَ الأَيْمُ وَلَوْلَا اللَّهُ الذِينَ اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِنْكُ وَلِي اللّهُ الذِينَ السَّالِ وَلِيَاللَّهُ اللّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِنْكُ وَلِللْكَ الأَيْمِ وَلِيلًا اللّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِنْ الللّهُ الذِينَ اللّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِنْ اللّهُ الذِينَ اللّهُ الذِينَ آمَنُوا وَيَتَعْفَدُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللل

القَرْح: جرح الجسم مع الم النفس وفيه عذاب حسّي ومعنوي. المعنى: إن نالوا منكم يوم أحد فقد نلتم منهم قبله يوم بدر ، ثم لم يضعف ذلك قلوبهم فعادوا لقتالكم ، فأنتم أولى أن لا تضعفوا، فإنكم ترجون من الله ما لا يرجون (وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلهَا بَيْنَ النَّاسِ) أحداث الأيام ومتغيراتها يداولها الله وينقلها ويصرفها بين جميع الناس ، حسب نظام الأسباب والمسببات، لذلك أصبح نظام مداولة الأيام وتقلباتها ﴿كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ الرحن/٢٩ ، سنة من سنن الله في حركة المسيرة التأريخية ، ومن مداولة الأيام أن تكون الشدة بعد الرخاء ، والرخاء بعد الشدة ، والعسر مع اليسر، والضعف مع القوة ، والأمل مع العمل ، وهكذا تنكشف معادن الناس وتظهر عن مؤمنين ومنافقين ، صادقين ومتذبذبين ، وسنة مداولة الأيام محك لا يخطئ وميزان لا يظلم ، والرخاء في هذا كالشدة في ذاك ، وكم من نفوس تصبر للشدة وتتماسك ولكنها تتراخى بالرخاء ، وتوقن النفس المؤمنة أن ما أصابها من شدة ورخاء فبإذن الله.

فلسفة المداولة: ليس المراد من المداولة أن الله تعالى تارة ينصر المؤمنين وتارة ينصر الكافرين وذلك لأن نصرة الله تعالى منصب شريف ونظيف فلا يليق بالكافر ، بل المراد أنه تعالى تارة يشدد المحنة على الكفار بسبب نقاط ضعفهم وأخرى على المؤمنين بنفس السبب ، لتكون (القوة) مرة لهؤلاء ومرة تكون لهؤلاء ، فالبلد الجاهل ضعيف بالفعل وإن كان غنياً (بالقوة) بالبترول والذهب كما في البلاد العربية ، والبلد الطموح قوي وإن خلت أرضه من جميع المعادن كما في اليابان وهكذا (وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا) تعبير مجازي ، علم الله بالأشياء ثابت في الأزل وهو مطابق للواقع ، إنه تعالى أعلم بالمؤمنين والكافرين من أنفسهم ، ولكن يبتليهم بالأمر والنهي وتغيّر الأحوال ومداولة الأيام فإنها تكشف ما هو مغطّى ومخبوء وتجعله واقعاً في حياة الناس لتظهر أفعالهم لكل العيون ويميزوه بوضوح ، فهو كقوله: ﴿لِيَمِيزَ اللَّهُ الْخَبِيثَ مِنْ الطَّيِّبِ﴾ الأنفال/٣٧ ويجزي كلاً بما كسب ، والله سبحانه لا يحاسب الناس على ما يعلمه من أمرهم ، ولكن يحاسبهم على ما يعملوه بأنفسهم (وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ) عن النبي (ص): (أَفْضَلُ الْمَوْتِ قتل الشَّهَاْدَةُ) البحار١٠٠ص٨ تعبير (الشهداء) ظاهره أنيق وباطنه عميق ودلالته واسعة ، إن الشهداء لَمختارون ولَمُصطَفَوْنَ يختارهم الله من بين المجاهدين ويتخذهم أحياء عنده كقوله : ﴿أَحْيَاءُ عِنْدَ رَهِّمْ يُوْرَقُونَ ﴾ آل عمران/١٦٩ ، ويكرمون ، إن هؤلاء الشهداء يخصهم الله بقربه ، لأنهم أعطوا لله أعز ما يملكون فأكرمهم الله أكثر مما يستحقون و(الجُوُدُ بِالنَّفْس أَقْصَى غَاْيَةُ الجُوُدِ) ثم هم شهداء يستشهدهم الله تعالى على حضورهم الواقع ، فيكونوا شهداء على أعمال الناس، وشهداء على هذا الحق الذي صار حجة بالغة على الناس ، لما لهم في ذلك من علو مرتبة ، عن النبي (ص): (فَوْقَ كُلّ ذِيْ بِرِّ بِرٌّ حَتَّى يُقْتَلَ

الرَّجُلُ فِيْ سَبِيْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فَلَيْسَ فَوْقَهُ بِرُّ) البحار٤٧ص٢١، قال الشهيد الإمام الحسين (ع): (إيّ لا أرى الموتَ إلاّ سعادةً، والحياةَ مَعَ الظالمينَ إلاّ برماً (شقاءً)) تحف العقول ص٢٧٦ والشهداء أخلصوا في إيماضم وأعمالهم لله تعالى وفي الإِخْلاَصِ يَكُونُ الخَلاَصُ (وَاللهُ لا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ) ويبغضهم فلا يتخذ منهم شهداء ، ولا يطلعهم على الحقيقة البعيدة وإنما يغلبهم استدراجاً لهم ليزدادوا إثماً ، وليبتلي المؤمنين ويختبرهم. فائدة : (الشهادة) تعديل كامل لمفهوم الموت متى كان في سبيل الله تعالى والشهداء أتقنوا فن الموت واختاروا موتاً حركياً حضارياً واعياً مليئاً بالحياة المؤثرة ، فهو خرج من الحياة ليعود إليها بحياة الخلود فلئن كان الناس يعبرون إلى الموت عن طريق الحياة ، إنّ الشهيد يعبر الحياة عن طريق المولف مكي قاسم المغدادي بعنوان (الشهادة تأصيل الاستئصال)).

#### ١٤١ - ﴿ وَلِيُمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيُمْحَقَ الْكَافِرِينَ ﴾

لِيُمَحِّصَ : التمحيص : تنقية الشيء مما فيه من الشوائب ، ليخلّص المؤمنين من عيوبهم ويطهر نفوسهم، فهي عملية تطهير في داخل النفس ، والتمحيص درجة بعد التمييز بين الناس في الواقع ، من خلال تداول الأيام وتقلبات الأحداث ليعلم المؤمنين حقيقة أنفسهم من خلال حركة الواقع ، هذه هي مرحلة تصفيتهم وبالمقابل (يَمْحَقَ الْكَافِرِينَ) المَحْق : النقصان التدريجي لقوتهم وقدرتهم تمهيداً لنهاية دورهم، تحقيقاً لسنة الله في دفع الباطل بقوة الحق متى استكمل الحق قوته وتخلّص المؤمنون من نقائصهم ، ونلاحظ أن الله سبحانه هو الذي يدير المعركة بين الحق والباطل على مدى حركة التأريخ، وهو مدبر الأمر من السماء إلى الأرض ، والمؤمنون نسقوا مع الله في تدبيره وتقديره فصاروا أداة لقدرته وعناصر لتحقيق إرادته ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُوَ وَمَا هِيَ إِلاَّ ذِكْرَى لِلْبُشَرِ ﴾ المدثر/٣١. فائدة : لابد للحق أن ينتصر بأهله وللباطل أن يندحر ﴿فَاصْبِرْ إِنَّ الْعاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ هود/٩٤.

#### ٢٤٢ - ﴿أَمْ حَسَيْتُ مَ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَكَمَا يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْ كُمْ وَيَعْلَمُ الصَّابِرِينَ ﴾

صيغة السؤال الاستنكارية لبيان خطأ هذا التصوّر ، أتظنون أيها المؤمنون أنكم تدخلون الجنة بدون أن يمتحنكم الله ويميز المستحق للجنة منكم، والإنتماء لمعسكر المؤمنين في القول دون الفعل والتجربة لا يكفي لدلالة الصدق ولا هو وسيلة معوّل عليها لحصول النصر ودخول الجنة (وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ الصَّابِرِينَ) وإنما جرت سنة الله وقوانينه الثابتة في الإمتحانات والإبتلاءات والمصاعب ﴿حَقَّ يَمِيزَ الْحُبِيثَ مِنْ الطَّيّبِ ﴾ آل عمران/١٧٩ ، ويميز المؤمن المجاهد المضحي عن الآخر المدّعي المتخاذل المتستر بالإيمان وغير الثابت على الحق ﴿وَلِيَبْتَلِيَ اللّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ آل عمران/١٥٤ . فائدة : (لَمَّا يَعْلَمُ) الله يعلم كل شيء ما كان وما سيكون حتى يتطابق علم الله بالغيب مع علمه بالشهادة وعلى أرض الواقع. فالجنة لا تكون

بالعبادات دون المعاملات ، ولاتكون بالصلاة والصيام فقط من دون الأعمال الصالحة النافعة للناس وكال إنسان بحسب قدرته.

# ١٤٣ - ﴿ وَلَقَدْ كُنْتُ مُ تَتَمَنُونَ الْمُوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقُوْهُ فَقَدْ مَرَأَيْتُمُوهُ وَأَنْتُ مُ نَظُمُ وَنَ

تعاتب الآية أصحاب الأمنيات الكاذبة فإن التمني رأس مال المفلسين ، ومن إدّعى بما ليس فيه كذبته شواهد الإمتحان ، في ضم البلاغة حكم ٣٤١: (مَنْ عَلِمَ أَنَّ كَلاَمَهُ مِنْ عَمَلِهِ قَلَّ كَلاَمُهُ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ فَي ١٨٨ ، المعنى : تذكير للمسلمين لإظهار حقيقتهم لأنفسهم، أنهم تمنوا الموت في سبيل الله في الكلام ، ولكن خالفت أفعالهم أقوالهم في الاختيار، ليوازنوا في حسهم بين وزن الكلمة يقولها اللسان ووزن الحقيقة يواجهها في العيان ، وبذلك يقدرون قيمة الكلام الفارغ ، والأمنيات الجوفاء ، والوعود الكاذبة في ضوء ساحات الجهاد الحاسمة، المطلوب في التربية القرآنية تجسيم الأمنية وتصديق الوعد وتقوية الإرادة لتحقيق النصر لتتسلم الطليعة المؤمنة قيادة البشرية وتوجهها لهدى ربحا (فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ) تمنى البعض أن يشهدوا غزوة أحد وجد الجد ولوا الأدبار فعاتبهم الله ، فعلى المؤمن أن لا ينخدع بأمنيات النفس الكاذبة ، وعليه أن يقول كلمة يستطيع أن ينفذها وإلاّ (قُلْ حَيْرًا أَوْ إِصْمِتْ) ، ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ يستطيع أن ينفذها وإلاّ (قُلْ حَيْرًا أَوْ إِصْمِتْ) ، ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ يستطيع أن ينفذها وإلاّ (قُلْ حَيْرًا أَوْ إصْمِتْ) ، ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ

# ٤٤ - ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلاَّ مَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبِلِهِ الرَّسُلُ أَفَائِين مَاتَ أَوْ قُتِلَ الْقَلْبُ دُ عَلَى أَعْقَابِكُ مُ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَى عَقَبِيْهِ فَلَنْ يَضَلَّ اللَّهُ الشَّاجِرِينَ ﴾

خَلَتْ: مضت. إن البشر إلى فناء ، والعقيدة إلى بقاء ، ومنهج الله للحياة ، مستقل في ذاته عن الذين يحملونه ويبلغونه إلى الناس ، من الرسل والدعاة وسبب هذه الآية : أن صائحاً صرخ بملء فيه يوم أُحُد : قتل مُحَد (ص)، فإنقلبوا على أعقابهم إلاّ قليلاً منهم ، وتركوا النبي (ص) في قلب المعركة مع نفر يسير وعلى رأسهم علي بن أبي طالب (ع). لقد عالج القرآن نقاط ضعف المؤمنين حين علقوا ثباتهم وإيماهم بحياة النبي (ص) وما أن أشاع قتله (ص) فروا يائسين ، قد صححت الآية هذا التصوّر وعليهم أن يحملوا الإسلام ويبلغوه حتى بعد وفاة الرسول (ص)، إذ الرسول أدّى رسالته كما ادّى الرسل من قبله رسالتهم (أفَإِيْن مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ) عدتم إلى الكفر بعد الإيمان، إنما عملية تقهقر نفسية بعد ثبات ، وتشمل الارتداد عن الدين وترك العمل به (وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللهُ شَيْئاً) إنما هو الخاسر ، والخاسر من ظلم نفسه وضل عن سبيل ربه ، في نهج البلاغة حكم ٣٤: (إِنَّ أَحْسَرَ النَّاسِ صَفْقةً وَأَحْيَبَهُمْ سَعْيَا، رَجُلُّ أَحْلَقَ (أرهق) بَدَنَهُ فِي طَلَبِ آمَالِهِ، وَلَمُ تُسْعِدُهُ الْمَقَادِيْرُ عَلَى إِرَاْدَتِهِ ، فَحَرَجَ مِنَ الدُّنْيَا بِحَسْرَتِهِ وَقَدِمَ عَلَى الآخِرَة بِتَبِعِتِهِ)

وإنقلابه لن يضر الله شيئاً ، فالله غني عن الخلق ، والخلق أغنياء بالله ، والذي لا يغنيه الله لا يغنيه شيء (وَسَيَجْزي اللَّهُ الشَّاكِرينَ) الذي يعرفون أهمية الثبات على الإيمان ويعتبرونها نعمة كبيرة تستحق الشكر اللفظى والعملي ﴿اعْمَلُوا آلَ دَاوُودَ شُكْرا ﴾ سبأ/١٣ ، فيشكرونها بالاستقامة على منهج الله ، ومن لا يشكر الناس لا يشكر الله. فائدة : ١ - (مَاتَ أَوْ قُتِلَ) يجب أن يقف المؤمن أمام الشائعات بالتثبت والبيان ﴿فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ الحجرات/٦. ٢- في الآية إرشاد مهم إلى أنّه لابد من الوصول إلى الهدف المنشود والغاية المطلوبة، سواء استمرت الحرب أو توقفت ، ويجب مراعاة المصلحة العامة سواء فُقِدَ الرؤساء أو قُتِلُوا، فمن الضروري أن تُعدّ الأمة لكل أمرٍ عدّته ، فتوجد لكل عمل رجالاً بدائل أكفّاء حتى إذا فقدت قائداً، فهناك رصيد من القادة ممن يقوم مقامه ويسدّ الفراغ ﴿لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ﴾ الصافات/ ٦١.

• ١٤ - ﴿وَمَا كَانَ لِتَفْسِ أَنْ تَمُوتَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ كِتَاباً مُؤَجَّلًا وَمَنْ يُهِرِذْ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُهِرِذْ ثَوَابَ الآخِرِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا وَسَنَجْزي الشَّاكِرِينَ ﴾

الحياة والموت بيد الله عز وجل ، (كِتَاباً مُؤَجَّلاً) كتب لكل نفس عمر معين ولها أجل مكتوب ومؤقّت ولها مدّة معينة تنتهي بالموت ولذلك صار الموت حق لأنّه يتناسق مع الأجل ، وأجل الموت مكتوب بعلمه سبحانه لكل نفس بوقت معلوم وبمكان مرسوم وقضاء مكتوم ، وهذا الموت المكتوب المؤجّل لا يتقدّم ولا يتأخر ، سواء كان سببه السيف أو المرض أو القتال ، وإن الخوف على الحياة والفرار من القتال لا تطيل أجلاً ، كما أن الشجاعة والإقدام والثبات لا تقصّر عمراً ، والأجل حتمي ومكتوب ومقدّر ومدبّر لا ينقص منه يوم ولا يزيد ﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ الأعراف/٣٤ ، (وَمَنْ يُردْ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُردْ ثَوَابَ الآخِرَةِ نُؤْتِهِ مِنْهَا) شتان بين الحياة الدنيا والحياة الآخرة ، والذي يعيش للدنيا فإنه يعيش دنيا الحياة ، دنيا الجسد والشهوات التي لذاتها قصيرة وتبعاتها طويلة ، والذي يعيش للآخرة فإنه يعيش عليا الحياة رقى الروح وتطلعات النفس، فينفلت من جاذبية الأرض ويلتحق بجاذبية السماء بآفاقها المعنوية العليا التي لا حدود لها ، والمؤمن يعتني بأمر دنياه وآخرته ، فلا تضر دنياه آخرته ، ولا تضر آخرته بدنياه ، فخذ من دنياك ما يبلغك أعلى منازل الآخرة ، ولا تأخذ من دنياك ما يمنعك خير الآخرة (وَسَنَجْزي الشَّاكِرِينَ) الذين يقدّرون أنواع النعم ويشكرون المنعم ويريدون رضاه ﴿وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ﴾ النمل/٤٠ ، عن الإمام على (ع) : (الشُّكْرُ عِصْمَةٌ مِنَ الْفِتْنَةِ) البحار ٧١ص٥٥.

١٤٦ - ﴿ وَكَأْيِنْ مِنْ نَبِي قَاتَلَ مَعَهُ مِ يَيْمُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُ مُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُهِدِبُ الصابرين وَكَأَيِّنْ: كلمة دالة على تكثير العدد ، والربي : الرباي المنسوب إلى الرب فلم يشغله غير الله سبحانه. المعنى : كثير من الأنبياء قاتل معهم علماء عاملون ربانيون لتكون كلمة الله هي العليا ، كان الأليق بكم أيها الفارون في يوم أحد أن تقتدوا بحؤلاء الربانيين (فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ في سبيلِ اللهِ) فما فتروا في أثناء القتال وما فروا من الموت كما فررتم بل ثبتوا وأمامهم إحدى الحسنيين إما النصر وإما الشهادة في سبيل الله (وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا) ما جبنوا عن القتال وما خضعوا لقوة العدو (وَالله يُحِبُ الصَّابِرِينَ) على مقاساة الشدائد وتحمل معاناة المكاره في سبيل نصرة ما هو أهم فصارت موضع حب الله والقرب من رحمته ﴿نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَنْ نَشَاءُ وَلا نُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ في يوسف/٥٥ ، إنها تربية نموذجية للمؤمنين في مواقف الشدة ، وهناك تربية أخرى في مواقف الرخاء.

1 ٤٧ - ﴿ وَمَّا كَانَ قُولُهُ مَ إِلاَ أَنْ قَالُوا مَرَّبَنَا اغْفِرْ لَنَا ذُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبِتَ أَقْدَامَنَا وَانْصُرُنَا عَلَى النّومِ الْكَافِيةِ الْعَلَى اللّهِ اللّه عن الله عن الله عز وجل ، وهم في قلب المعركة لمشاعرهم من داخل نفوسهم ، بصورة أدب في الدعاء مع الله عز وجل ، وهم في قلب المعركة والخطر يحيط بهم من كل جانب ، إنهم لا يطلبون النصر أولاً ، ولكن طلبوا العفو والمغفرة وتثبيت الإقدام والمواقف والنصر على الكفار ، فالنصر لا يطلبونه لأنفسهم وإنما لهزيمة الكافرين والتخلّص من فسادهم، إنهم توجهوا لوجه واحد أحد فكفاهم الوجوه كلها ، إنهم وقفوا مواقف مشرفة ولكنهم لم يطلبوا لأنفسهم شيئاً ، لأنهم لا يعملوا لذواقم ، فأعطاهم الله من عنده كل شيء.

#### ١٤٨ - ﴿فَإِنَّاهُ مُ اللَّهُ ثُوابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثُواب الآخِرَةِ وَاللَّهُ يُعِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾

أعطاهم الله من عنده كل ما يتمناه طلاب الدنيا وزيادة ، فإنه إذا أعطى أدهش ، وأعطاهم كل ما يتمناه طلاب الآخرة ، فكانوا في نعيم مقيم ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، إنهم أحسنوا مع الله فأعلن الله حبه لهم ، وحبه أكبر من كل نعمة ، وبمقدار حبهم له كان حبه سبحانه لهم ، والحب على قدر القرب ومقدار الجذب! فائدة : تشير الآية إلى أن الذنوب والإسراف في الأمر وهو : تقصيرنا في طاعة الله سبحانه ، من عوامل الخذلان والهزيمة ، كما أن الطاعة والثبات في أداء الواجبات في كل الأحوال من أسباب النصر والفلاح ، وخصَّ ثواب الآخرة بالحسن المميز مع إعطاء ثواب الدنيا إشعاراً بفضل الله وكرمه عليهم ، عن النبي (ص): (مَنْ تَوَكَّلَ بالحسن المميز مع إعطاء ثواب الدنيا إشعاراً بفضل الله وكرمه عليهم ، عن النبي (ص): (مَنْ تَوَكَّلَ عَلَى الله كَفَاهُ) كنز العمال خبر ٥٦٩٣. في غرر الحكم: (أَحَقُّ النَّاسِ بِالإِحْسَانِ مَنْ أَحْسَنَ الله إليْهِ

# ٩٤١ - ﴿ مَا أَهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُعلِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرُدُّوكُ مْ عَلَى أَعْقَا بِكُ مْ قَتْنَقَلُوا خَاسِرِينَ ﴾

الخطاب تربوي للذين آمنوا إذ تطيعون الذين كفروا يضلونكم عن منهج الله بكافة الوسائل الممكنة ويثبطونكم عن القتال ويلقون التنازع والتفرقة فيكم بالترغيب والترهيب فيردونكم على أعقابكم أي يرجعوكم من الإيمان إلى الكفر ومن الهدى إلى الهوى (فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ) فولاية الكافرين والإعتماد عليهم تهدي إلى الخسران ، وإن كان ظاهرها يغر ويسر ولكن باطنها يضر وعواقبها سيئة و(الأُمُؤرُ بإلَّوَاتِيْم). فائدة : الإنسان بطبعه سواء كان محقاً أو مبطلاً يعجبه أن يكون الناس على دينه ومبدئه، والفرق أن طاعة المبطل خسارة وطاعة المحق ربح، من أجل هذا حذر الله المؤمنين من طاعة الكافرين فإخم يردونكم إلى الكفر بالتدريج فتلاقون الخسران والحرمان ولو بعد حين! في غرر الحكم:

#### ١٥٠ - ﴿ مِنْ اللَّهُ مُولاكُ مُ وَهُو خَيْرُ النَّاصِرِينَ ﴾

(مَكْرُوهٌ تُحْمَدُ عَاِقبتُهُ خيرٌ مِنْ مَحْبؤبٌ تُذَهُ مَغَبّتَهُ (حَاتمَتَهُ))

فإذا كان الميل إلى طاعة الذين كفروا هو رجاء الحماية والرعاية والعزة والنصرة عندهم فهو ربم (بَلْ الله مَوْلا كُمْ) ﴿فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾ الحج/٧٨ ، ومن كان الله مولاه فما حاجته بولاية أحد من خلقه ولا يحتاج معه إلى معين مثل هؤلاء ﴿أَيَبْتَعُونَ عِنْدَهُمْ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلّهِ جَمِيعاً ﴾ النساء/١٣٩ ، ﴿أَنَّ الْقُوَّةَ لِلّهِ جَمِيعاً ﴾ البقرة/١٦٥ ، فالله تعالى مولاكم وناصركم وهو خير الناصرين في الدّنيا والآخرة فهو أولى أن تطبعوه.

# 101 - ﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللَّهِ مَا لَـهُ يُنزَلِ بِهِ سُلْطَاناً وَمَأْوَاهُـهُ النَّارُ وَبِنْسَ مَتُوَى الظَّالِمِينَ﴾

﴿لا تَجْعَلْ مَعَ اللهِ إِلَهَا آخَرَ فَتَقْعُدَ مَذْمُوماً مَخْذُولاً ﴾ الإسراء/٢٢ ، ﴿فَلا تَدْعُ مَعَ اللهِ إِلَها آخَرَ فَتَكُونَ مِنْ الْمُعَذِّبِينَ ﴾ الشعراء/٢٣

٢٥١ - ﴿ وَلَقَدْ صَدَقَكُ مُ اللَّهُ وَعُدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُ مُ إِذْنِهِ حَتَى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَامَ عَتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُ مْ مِنْ بَعْدِ مَا أَمْرِ وَعَصَيْتُ مْ مِنْ بَعْدِ مَا أَمْرِ وَكَالَهُ وَعَلَيْ اللَّهُ وَعَلَيْ مَنْ بَرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُ مُ مَنْ بُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُ مْ عَنْهُ مُ لِيَبْتَلِيكُ مُ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُ مُ وَاللَّهُ ذُو فَضْلُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَاللَّهُ ذُو فَضْلُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾

ولقد صدِّقكم الله وعده بالنصر (إذْ تَحُسُونَهُمْ بِإِذْنِهِ) تَحُسُونَهُمْ : تخفون حسَّهم بقتلهم ، والحس هو القتل على وجه الاستئصال وقد ظهرت علامات النصر من المؤمنين على الكفار في أحد، عندما ثبتوا وصبروا وأطاعوا ، فراحوا يهزمون المشركين ويخمدون حسّهم ، ويستأصلونهم من الوجود بإذن الله، بإلقاء الرعب في قلوبهم وسلب الإرادة من نفوسهم ، (حَتَّى إذا فَشِلْتُمْ) ولكن المسلمين فقدوا شروط النصر والعون الإلهي وهو ﴿إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً ﴾ آل عمران/١٢٠ ، ضعف فريق من الرماة أمام إغراء الغنيمة (وَتَنَازَعْتُمْ في الأَمْر) فمنهم من فضل طاعة الرسول المطلقة وهي الثبات في المواقع المرسومة ، ومنهم من أغرته المغانم فتركوا أماكنهم وخالفوا الأوامر (وَعَصَيْتُمْ) وتركتم بعض الرماة وهم قلائل حتى حمل عليهم خالد بن الوليد بجيشه فقتلوهم (مِنْ بَعْدِ مَا أَرَاكُمْ مَا تُحِبُّونَ) فتح عليكم بشائر النصر ، والنصر الإلهي مشروط بإتباع القيادة الشرعية (مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا) أي الغنائم وهم الرماة الذين تركوا وصية رسول الله (ص) (وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الآخِرَة) أي ثواب الله وهم العشرة الذين ثبتوا في مركزهم متبعين وصية الرسول (ص) حتى استشهدوا جميعاً (ثُمُّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ) ردكم بالهزيمة عن المشركين بعد أن نصركم عليهم بسبب تنازعكم وعصيانكم أوامر القيادة الشرعية (لِيَبْتَلِيَكُمْ) يعاملكم معاملة من يمتحنكم ليظهر ثباتكم على الإيمان ، وصبركم على الشدائد ، ويميز بين المخلصين والمنافقين (وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ) قد يخطئ الإنسان عن جهل وطيش ثم يرجع إلى رشده ويستغفر وينيب فيعفو الله عما سلف (وَاللَّهُ ذُو فَضْل عَلَى الْمُؤْمِنِينَ) في جميع الأحوال والأشكال. فائدة : (لِيَبْتَلِيكُمْ) عن الإمام على (ع) : (في تَقَلُّبِ الْأَحْوَالِ عِلْمُ جَوَاهِرِ الرِّجَالِ، وَ الأَيَّامُ تُوضِحُ لَكَ السَّرَائِرَ الْكَاْمِنَةَ) البحار٢٨٦/٧٧.

٣٥١ - ﴿إِذْ تُصْعِدُونَ وَلا تَلُوُونَ عَلَى أَحَدِ وَالرَّسُولُ بَدْعُوكُ مْ فِي أُخْرَاكُ مْ فَأَنَابِكُ مْ عَمَّا بِغَـدِّ لِكَيْلا تَخْرَاهُوا عَلَى مَا فَاتَكُ مْ وَلا مَا أَصَابَكُ مْ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾

يستمر القرآن في استحضار صورة الهزيمة في أحد وكأفًا حالة حية متحركة فيذكّر المسلمين بحالهم من أجل أن تحرك مشاعرهم، ويكونوا عبرة من بعدهم وهي تبين حركتهم النفسية في بلاغة عالية (إذْ تُصْعِدُونَ وَلا تَلُؤُونَ عَلَى أَحَدٍ) تُصْعِدُونَ : تذهبون ، ألم تكونوا تصعدون في الجبل هرباً وتبتعدون عن المعركة إمعاناً في الفرار (وَلا تَلُؤُونَ) ولا يلتفت أحد منهم إلى أحد (وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي

أُخْوَاكُمْ) يناديكم من ورائكم: إرجعوا إليّ عباد الله ، يدعوهم ليُطَمْئِنَهم على حياته ، بعدما صاح صائح: إن مُحِدًا قد قتل ، فزلزل ذلك قلوبهم (فَأَثَابَكُمْ غَمّاً بِغَمٍّ) جازاكم الله بالمثل حيث أذقتم الرسول غمّاً بعصيتكم ، فأذاقكم الله غمّاً بالهزيمة ، وهكذا واحدة بواحدة جزاءً وفاقاً (لِكَيْلا تَحْزُنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ) من منافع لتستصغروا في نفوسكم كل ما يفوتكم من غنائم فإنها متاع قليل (وَلا مَا أَصَابَكُمْ) من المشقة والأضرار ، ليعلمكم الله أن لا تعودوا لمثله أبداً (وَاللّهُ حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ) والله مطلع على خفايا أعمالكم ويعلم دوافع حركاتكم ، ويميز بين المخلص وغيره. فائدة : (لِكَيْلا تَحْزُنُوا عَلَى مَا فَاتَ، فَيَشْعَلَكَ عَنِ الإسْتِعْدادِ عَلَى مَا فَاتَ، فَيَشْعَلَكَ عَنِ الإسْتِعْدادِ لِما هُوَ آتٍ) ، وعن النبي (ص): (الدُّنْيَا دُولٌ (تتداول تتغير من حال إلى حال) فَمَا كَانَ لَكَ مِنْهَا أَتَاكَ عَلَى مَا فَاتَ السَّتَرَاح بَدَنُهُ ، وَمَنْ إِنْقَطَعَ رَجَاهُ مِمَّا فَاتَ اسْتَرَاح بَدَنُهُ ، وَمَنْ وَضِي بَمَا رَزَقَهُ اللهُ قُرَتْ عَيْنُهُ ) البحار ١٣٩/٧١.

٤٥١ - ﴿ مُدَّا أَنْهَ عَلَيْكُ مْ مِنْ بَعْدِ الْفَدَّ أَمْنَةً فَعَاساً يَشْكَ طَانِفَةً مِنْكُ مْ وَطَانِفَةٌ فَذَا أَهَنَهُ مُ أَفْسَهُ مَ يَظُنُونَ بِاللَّهِ عَيْرَ الْحَقَ ظَنَّ الْجَاهِ لِيَعْدَ الْفَدَّ أَمْنَ عَلَى اللَّهُ عَبْرَ الْحَقَ ظَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِ مُعْدُونَ فِي أَفْسِهِ مُ مَا لا يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ وَلَكَ يَقُولُونَ وَلَكَ مَنْ الأَمْرِ مِنْ شَيْءٌ قُلْ إِنَّ الأَمْرِ مِنْ اللَّهُ مَا مَنَا اللَّهُ مَا لا يُبْدُونَ كَلْ اللَّهُ مَا فَيْ مَدُومِ كُمْ وَلِيُمْحَوَى مَا فِي مَنْ وَلِيمُحَوَى مَا فِي مَدُومِ كُمْ وَلِيمُحَوَى مَا فِي مَنْ وَلِيمُحَوَى مَا فِي قَلْهِ مُنْ وَلِيمُحَوَى مَا فِي عَلَيْهِ مُنْ اللَّهُ مَا فَيْ مَنْ وَلِيمُحَوَى مَا فِي عَلَيْهِ مُنْ اللَّهُ مَا فِي صَدُومِ كُمْ وَلِيمُحَوَى مَا فِي قَلْمُ اللَّهُ مَا فِي صَدُومِ كُمْ وَلِيمُحَوَى مَا فِي قَلْمِ كُمْ وَلِيمُحَوَى مَا فِي مَنْ وَلِيمُومُ وَلِيمُومُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ مَنْ وَلِيمُ وَلَوْلَ مَنْ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَالًا لَهُ مَا فِي صَدُومِ مِنْ وَلِيمُ وَلَيْكُومُ وَاللَّهُ عَلَيْكُومُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَاللَّهُ عَلَيْكُومُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَيْكُومُ وَلَا لَهُ عَلَيْكُومُ وَلَا لَهُ عَلَيْكُومُ وَلِيمُومُ وَلَالِهُ وَلَا لَهُ عَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَا لَهُ عَلَيْكُومُ وَلِيمُ وَلَوالْ ولِيمُ وَلِيمُ وَل

 يونس/٤٩، واجبهم ان لا يقصِّروا في مسؤوليتهم والله قادر على أن ينزل عليهم النصر متى وجدهم أهلاً له (يُخْفُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مَا لا يُبْدُونَ لَكَ) نفوسهم مملوءة بالدسائس والشكوك ما لا يظهرونه لك ، ويقولون بينهم وبين أنفسهم.

(يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنْ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَاهُنَا) النفوس التي لم تخلص لعقيدتها تبدأ بالشك بوعد الله ، حين ترى الثمن أفدح مما كانت عليه تظن فتتساءل عن النصر ، وعن صحة تخطيط النبي (ص) وصدق وعوده وإلا فلماذا قُتل رجالها في المعركة وهذا تشكيك بالنصر الإلهي للمؤمنين وهي حالة نفسية منهارة وصلت كحالة أهل الجاهلية (قُلْ لُوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمْ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ) إن هناك نظاماً للآجال والموت حق لا ينجو منه هارب ، فمن هرب منه فإنه يهرب إليه ، ولا يستطيع أي إنسان أن يتجاوزه، حتى لو إختاروا البقاء في بيوقم لخرج من كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم (مصارعهم) ، وإن الحذر لا يمنع القدر وإن التدبير لا يتجاوز التقدير ، وإن الله يجري الأمور بما يقتضيه الحق لا بما يرتضيه الناس، إنه قدر الله وراء حكمته ، فالذين قُدِّر عليهم القتل لا بد أن يقتلوا بأي حال من الأحوال، وإنما جاء القتل لإنتهاء آجالهم (وَلِيَبْتَلِيَ اللّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمْجِصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ) ليختبر الله ما في صدور المؤمنين من حقائق مكتومة ، ويُطهّر ما في قلوبكم من العيوب حتى تصل إلى سلم التكامل الإنساني (وَاللّهُ عَلَيْمُ بَذَاتِ الصَّمُورِ) عالم بالسرائر مطلع على الضمائر.

فائدة : ١- عن الإمام على (ع) : (إِنَّ مَعَ كُلِّ إِنْسَانٍ مَلَكَيْنِ يَحْفَظَانِهِ فَإِذَا جَاْءَ الْقَدَرُ حَلَّيَا بَيْنَهُ وَإِنَّ الْإَبْلَاءِ والْمحن إلى المحاره / ١٤٠ للحكمة من الابتلاء والمحن إلى المحك المحك الذي يكشف معادن الناس وتظهر حقائقهم فيميز بين الطيب والخبيث ، وبين الواضح والمستور كقوله : ﴿ وَلَوْ يَشَاءُ اللّهُ لانتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِنْ لِيَبْلُو بَعْضَكُمْ بِبَعْضٍ \* مُحَدًا ، وهذا هو درس تربوي مهم في حياة الإنسان في جميع أحواله.

100 - ﴿إِنَّالَانِوَ وَالْمَانِ وَمَعُومُ الْتَعَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَهُ مُ الشَّيطَانُ بِعَضِ مَا كَسَبُوا وَانسحبوا منكم من المعركة يوم التقى جمع المسلمين وجمع المشركين (إِنَّمَا اسْتَزَهَّمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا) يكشف القرآن عن أسباب الفرار أنه ضعف المشركين (إِنَّمَا اسْتَزَهَّمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا) يكشف القرآن عن أسباب الفرار أنه ضعف أرتباط نفوسهم بالله يجعلها معرضة لوساوس الشيطان ، وأنه تسلط عليهم ببعض ذنوبهم ليوقعهم في الزلل والخطأ ، فلو اعتصموا بالله والتزموا أوامر القيادة المسددة من الله لما كان للشيطان عليهم من سلطان ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانُ ﴾ الحجر/٤٤ ، إنه أغراهم بحب الغنيمة والحرص على الخياة فحرموا التأييد وقوة القلب (وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ) لتوبتهم واعتذارهم (إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ) لا يعاجل العقوبة على من عصاه.

تستمر التربية القرآنية الخاصة للمؤمنين لا تكونوا كالذين كفروا (وَقَالُوا لإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي السفر فماتوا (أَوْ كَانُوا غُزَّى) خرجوا غازين فقاتلوا وقتلوا (لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا) لو أقاموا عندنا ولم يخرجوا لما ماتوا وما قتلوا ، ردّ الله عليهم (لِيَجْعَلَ اللهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ) ليصير ذلك الاعتقاد الخاطئ حسرة في نفوسهم وكآبة (وَالله يُحْي وَيُمِيتُ) فإن شاء الله أمات القاعد والمقيم ، وقد يسلم المسافر والمحارب ولا تأثير للحرب ولا للسفر في تحديد الآجال لأنها بيد الله وحده (وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ) لا يخفى عليه شيء من أعمالكم. وفيه إشارة تنهى عن التشبه بالكافرين. فائدة : عن النبي (ص) : (إنَّ أَشَدَّ النَّاسِ نَدَامَةً يَوْمَ الْقِيَامُةِ رَجُلُ بَاْعَ آخِرَتَهُ بِدُنْيَا غَيْرِهِ).

## ١٥٧ - ﴿ وَلَئِنْ قُتِلْتُ مُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ مُتُ مُ لَمَغْفِئُ فَمِنْ اللَّهِ وَبَرَحْمَةٌ خَيْرُ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾

فالموت أو القتل في سبيل الله على جناح الشهادة ، وبهذا الاعتبار السامي خير من الحياة ، وخير مما يجمعه الناس في الحياة من أنواع المتاع (حَيْرٌ) لأنه فيه المغفرة والعزة والكرامة والرحمة من الله (لَمَغْفِرَةٌ مِنْ اللهِ وَرَحْمَةٌ حَيْرٌ مِمّا يَجْمَعُونَ) وقدّم فعل القتل على الموت لأنه أقرب إلى المغفرة ، والمغفرة والرحمة نعمة دائمة ، خير من الدنيا وما فيها من مال وحسن حال وجمال، وهي في ميزان الحقيقة خير مما يجمعون من زخارف الدنيا المؤقتة فهي في النتيجة متاع قليل

#### ١٥٨ - ﴿ وَكَنِنْ مُتُدُاً وْ فَتِلْتُدُ لِإِلَى اللَّهِ تَحْسَرُونَ ﴾

كلهم محشورون إلى الله على كل حال وهذه حقيقة كبرى فوق كل الحقائق ، ماتوا على فراشهم أو قتلوا وهم يجاهدون ويستشهدون في سبيل الله فمصيرهم إلى الله. وكل من يقتل مدافعاً عن الحق والحقوق أو يموت مكافحاً من أجل العيش والعيال ، ولخدمة أخيه الإنسان في السبل التي ترضي الله فهو شهيد أو في حكم الشهيد ، والشهادة أرقى أنواع الموت ، وأعلى المنازل بعد الموت ، عن الإمام على (ع) : (إنَّ أَكْرَمَ الْمَوْتِ الْقَتْلُ وَ الَّذِي نَفْسُ إِبْنِ أَبِي طَالِبٍ بِيَدِو لأَلْفُ ضَرْبَةٍ بِالسَّيْفِ أَهْوَنُ عَلَي مِنْ مِيتَةٍ عَلَى الْفِرَاشِ فِي غَيْرِ طَاعَةِ اللهِ) شرح النهج ١٠٠٧. فائدة : ١ - الموت لا يعني الفناء والعدم وإغمّا هو نقلة مميزة من حياة قصيرة إلى حياة أخرى خالدة ، وإلى الله تحشرون وعنده تجازون فاتروا ما يقربكم إلى الله تعالى وتحقق لكم رضاه. في الآية السابقة قدّم القتل في سبيل الله (الشهادة) على الموت لأن المقتل أقرب إلى المغفرة والرحمة ورفع الدرجة وللترغيب إليه ، وهنا قدّم الموت على القتل لأن الموت أعم من القتل وأكثر فناسب الترتيب الطبيعي لمختلف مستويات الأمة. ٢ - في الآية الله من يعبد الله ، لأنه أهل

للعبادة وهذا أعلى المقامات. عن الإمام الحسين (ع): فَإِنْ تَكُنْ الأَبْدَاْنُ لِلْمَوْتِ أُنْشِئَتْ - فَقَتْلُ إِمْرْيُ فِيْ اللهِ بِالسَّيْفِ أَفْضَلُ، البحار ٤٤/٤٤.

9 ٥١ - ﴿ فَبِمَا مَرَحْمَةٍ مِنْ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظّاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَشَاكُورُهُمُ وَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَشَكُورُ مُمْ وَيِهِ الْأَمْرُ فَإِذَا عَنَرُمْتَ فَتُوكَ لَعْلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُنْوَكِّ إِينَ ﴾

لِنْتَ : لنت اللين الرفق وسهولة المعاملة واستيعاب الآخر (فَظاً) جافيا سيء الخُلق خشن الكلام (لانْفَضُوا) لتفرقوا، فهي رحمة الله التي نالته ونالتهم فجعلت النبي (ص) رحيماً بحم ليّناً معهم ولوكان فظاً خشناً شرساً غليظ القلب القاسي لا يعرف الرحمة ما تألفت حوله القلوب ولا تجمعت حوله المشاعر، فالناس في حاجة إلى مَنْ يتحمل جهلهم ويحمل همومهم ويجدون عنده العناية والأدب الرفيع ، وهكذا وصفه ربه ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ القلم/؛ ، عن النبي (ص): (الإسلام حُسنُ الخُلُقُ) كنز العمال خبره ٢١٥، ما غضب لنفسه قط ، ولا جاهد لأجل شيء من متاع الدنيا ، وكلما تقرب الناس منه (ص) إزدادوا حباً له وكلما إبتعدوا عنه (ص) إزدادوا شوقاً إليه ، لأن قلبه الودود استوعب الجميع (وَلُوْ كُنْتَ فَظاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ) وتفرقوا عنك وطمع فيك الأعداء ولم يتم أمرك بالنصر ورسالتك بالظفر السريع (فَاعْفُ عَنْهُمْ) وسامحهم عما صدر منهم من مساوئ (وَاسْتَغْفِرْ هُمُمْ) في ما يحتص بحقوق الله ، فهو الذي فتح لهم باب الاستغفار حتى يعفو عنهم (وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ) ممالم ينزل عليك وحي فيه حيث لا إجتهاد في قبال النص ، وفي يعفو عنهم (وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ) ممالم ينزل عليك وحي فيه حيث لا إجتهاد في قبال النص ، وفي المشورة تنشرح صدور المسلمين وترتاح نفوسهم وتتوسع آفاقهم.

﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورِى بَيْنَهُمْ ﴾ الشورى/٣٨، (في الحوار تتضح وتنضج الأفكار)، ويقرر الإسلام الشورى مبدأ أساس في نظام الحكم، وفي كلِّ أمرٍ بحاجة إلى شورى وملء مناطق الفراغ التي تركتها الشريعة له يملؤها بمشاورة أصحاب العقول، وهي من العبادات والقربي إلى الله ، بالشورى يُوفع الاستبداد والتسلّط ، وتقدم المصلحة العامة على الخاصة لذلك بذل الصحابة كل جهدهم في طاعة النبي (ص) ، لعلمهم بسعيه في مصالح العموم ، فإذا إنتهت المشورة فالذي يقرر الرأي الحاسم ، هي القيادة العليا المخلصة والكفوءة وهي النبي (ص) أو من ينوب عنه وعليه أن يمضي في تنفيذ القرار النهائي متوكلاً على الله تعالى. ويلاحظ أن الشورى غير الديمقراطية الغربية حيث إنَّ في الشورى تكون القيادة لها الرأي الحاسم دون إلزام بإتباع الأكثرية ، وإنما يتبع (ص) الرأي الأصوب في نظره البعيد والمصيب ويتوكل على الله في تنفيذه ويبتعد عن التردد ، لأن التردد يجهض الرأي الصائب ويؤخر تنفيذ العمل الصالح. في نمج البلاغة حكم ١٦٠١: (مَنِ إسْتَبَدَّ بِرَأْيِهِ هَلَكَ) عن الإمام علي (ع) ويؤخر تنفيذ العمل الصالح. في نمج البلاغة حكم ١٦٠١: (مَنِ اسْتَبَدَّ بِرَأْيِهِ هَلَكَ) عن الإمام علي (ع) يستشير السواد الأعظم من المسلمين ويخص بحا أهل الرأي كثية ن الله الرأي

والمكانة في الأمور التي يضر إفشاؤها (فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكُّلْ عَلَى اللهِ) فإذا صار القرار النهائي فإعزم على تنفيذه وأخذ الأهبة والاستعداد متوكلاً على الله عن النبي (ص): (مَنْ تَوَكَّلَ عَلَى اللهِ كَفَاهُ) كنز العمال خبر٥٩٥ (إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ) لأن التوكل: تفويض الأمر إلى الله والاعتماد على هدايته، مع الأخذ بكافة الاستعدادات اللازمة والممكنة، والتوكل: أن يراعي الإنسان الأخذ بالأسباب الضرورية مع الاعتماد على مسبب الأسباب.

في غرر الحكم: (في التَّوَكُّلِ حَقِيقَةُ الإِيمَانِ) ، وعلى قدر الإيمان يكون التوكل. فائدة : ١ – الرفق واللين من أجل حماية الحق والحقوق ، أما إذا كان بهما ضياع الحق والحقوق لم يجز ، لأنه (لا تَكُنْ لَيَنًا فَتُعْصَرْ ولا تَكُن صَلِبًا فَتُكْسَرْ)، في غرر الحكم: (أُخْلُطِ الشِّدَةَ بِالرِّفْقِ، وَإِرْفِقْ مَا كَانَ الرِّفْقُ أَوْقَى)، ﴿وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ الحجر/٨٨، ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُ جَاهِدُ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَوَلا تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهِ النور/٢ ،إذن: وَلا تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهِ النور/٢ ،إذن: القاعدة لا ترغيب ولا ترهيب ولا إفراط ولا تفريط، ويبقى الوسط هو الصراط المستقيم وهي الأمة الوسطى ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً البقرة/٣١٠. ٢ – يذم القرآن الكريم الاعتماد على الأكثرية بقوله ﴿وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ الأنعام/٢١٦، ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَشْكُرُونَ عَافِر/٢١، ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَشْكُرُونَ عَافِر/٢١، سؤال: لماذا لا يمكن الاعتماد على نظام الأكثرية؟ لأنهم تُشترى أصواتهم ، وهم يتبعون الظن وما تحوى الأنفس، ولا يتبعون التفكير السليم، ويعتمدون على التخمين وهم مع العقل الجمعي والنفعي غير المبدئي.

١٦٠ ﴿ إِنْ يَنْصُرُكُمْ اللَّهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذَلُّكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ اللَّهِ فَلْيَتَوَكَلُ اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَلِي اللَّهُ فَلِي اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ اللَّهِ فَلْيَتُو كُنُ إِنْ يَعْدُوهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكَ فَلَوْ اللَّهُ فَلِي اللَّهُ فَاللَّهُ فَلْ إِلَيْهُ فِي عَلَى اللَّهُ فَلَيْتُوكُ لَلْ إِلَيْ فَاللَّهُ فَلْمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَلْمُ فَاللَّهُ فَا لَلْمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ

النصر من الله مشروط بتوفر أسبابه ، منه التهيؤ وإعداد ماتستطاع من قوة بكافة أشكالها وقدرة بكافة أنواعها ، لأن قيمة كل إمرئ على قدر خبرته ومقدار تجربته ، وحسن توكله على الله تعالى على مقدار ثقته بالله ، فإذا تحققت المقدمات تتحقق النتائج ، وإذا أراد الله نصركم فلا يتمكن أحد أن يغلبكم وَكَانَ حَقّاً عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ الروم/٧٤ ، (وَإِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ) إن الله يخذل المتخاذلين المتفرقين المتنازعين الذين لا يمتلكون مقومات النصر فيكلكم إلى أنفسكم ومن يخذله الله لا ناصر له ولا معين ولو أعانكم جميع الخلق ، فالأمر كله لله ، وبيده العزة والنصرة والإذلال والخذلان مع الأخذ بنظام الأسباب والمسببات وهذا قانون عام ينطبق في كل زمان ومكان (وعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ) وعلى الله يعتمد المؤمنون في كل حال ، لإيماغم أن لا ملجأ ولا منجى ولا ناصر لهم إلاّ الله عز وجل، في غرر الحكم: (مَنْ وَثِقَ باللهِ تَوْكَلَ عَلَيهِ) وعَلَى قَدَرِ إِيمُانِ الْمَرْءِ يَكُونُ مِقْدَارُ

تَوَكُّلِهِ ، وهذا ترغيب في التوكل على الله بعد المشورة والعزيمة الصادقة والأخذ ما استطاعوا من قوة ، والقوة على سعة معناها كقوله ﴿وَأَعِدُوا هُمُ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ ﴾ الأنفال/٦٠.

#### ١٦١ - ﴿ وَمَا كَانَ لِنَهِيَّ أَنْ يَغُلُ وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يُوْمِ الْقِيَامَةِ ثُدَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْس مَا كَسَبَتْ وَهُدُلا يُظْلَمُونَ ﴾

الغُلُّ : الخيانة. الأنبياء أمناء الله على وحيه ورسالته ومنزَّهون عن النقائص ومعصومون عن الخطأ ، وشأنهم أكبر من أية خيانة ، أي ما صحّ شرعاً ولا استقام عقلاً لنبي من الأنبياء أن يخون في غنيمة الحرب ، والنفي هنا نفي للشأن وهو أبلغ من نفي الفعل ، لأن المراد أنه لا يتأتى ولا يصح أن يتصور فضلاً عن أن يحصل ويقع (وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ عِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ) ومن خان وسرق شيئاً يأتِ غداً بإثم الشيء الذي سرقه وينان نتيجة ما كسب مستوفياً ويفتضح أمام الخلائق جميعهم (ثمُّ تُوفَّ كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظلَّمُونَ) فلا يزداد في عقاب العاصي و(الْعِقَابُ عَلَى قَدَرِ الذَّنْبِ) ولا ينقص من ثواب المطيع ، وتجازى كل نفس على إطلاقها بما عملت بالحق وبلا أي ظلم ، ويكون الجزاء على ضوء العمل ، عن النبي (ص) : (هَدَانًا الوُلاةِ غُلُولً) لأنه في معنى الرشوة روح ويكون الجزاء على ضوء العمل ، عن النبي (ص) : (هَدَانًا للللهُ عُلُولً) لأنه في معنى الرشوة روح البيان٢/١٨٨ . عن الإمام على (ع) : في قوله : ﴿أَكَالُونَ لِلسُّحْتِ ﴾ المائدة/٢٤ السُّحْت: الحرام وهو أنواع كثيرة (هو الرجل يقضي لأخيه الحاجة ثم يقبل هديته) فتكون الرشوة سحت وحرام وكل حرام الوع خير فيه ولا بركة ولا يهنأ به صاحبه ، في غرر الحكم: (مَا نَهَى الللهُ سُبْحَانَهُ عَنْ شَيْءٍ إِلاَّ وَأَغْنَى اللهُ سُبْحَانَهُ عَنْ شَيْءٍ إِلاً وَأَغْنَى اللهُ سُبْحَانَهُ عَنْ شَيْءٍ إِلاَّ وَأَغْنَى اللهُ سُبْحَانَهُ عَنْ شَيْءٍ إِلاَّ وَأَغْنَى اللهُ سُبُعَانَهُ عَنْ شَيْءٍ إِلاَّ وَأَعْنَى اللهُ اللهُ سُبُحَانَهُ عَنْ شَيْءٍ إِلاَ وَأَغْنَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

### ١٦٢ - ﴿ أَفَعَنْ اتَّبَعَ مِرِضُوا نَ اللَّهِ كَمَنْ بَاءَ بِسَخَطِ مِنْ اللَّهِ وَمَأُواهُ جَهَّنَدُ وَبَشْ الْمَصِيرُ ﴾

موازنة بين حالتين ، بين القيم الحقيقية التي يقصدها المؤمن وأكبر طموح عنده هو إتباع السبل التي توصله إلى رضوان الله تعالى ﴿وَرِضْوَانٌ مِنْ اللّهِ أَكْبَرُ ﴾ التوبة/٧٧ ، ورضوان الله مقرون بطاعته ،وعلى قدر الطاعة يكون الرضا ، وبين الحالة المقابلة التي يتبع السبل المنحرفة التي بما سخط الله كالفرار من الجهاد والاعتداء على حقوق الناس.. دون مبالاة برضى الله بل تسوقه إلى سخطه وانتقامه (كَمَنْ بَاءَ بِسَحَطٍ مِنْ اللّهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ) وإن مصير من غضب الله عليهم جهنم وبئس المصير ، وأعظم ما يشتد هذا الغضب حين يطلب العبد رضا المخلوق بسخط الخالق! وهكذا يبني الإنسان مستقبله الأبدي بنفسه، في غرر الحكم: (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ) ، وما يزرع في الدنيا يجنيه في الآخرة.

### ١٦٣ - ﴿ هُ مُ دُرَجَاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾

(هُمْ) يعود على من إتبع رضوان الله ومن باء بسخطه معاً. تتفاوت الدرجات والمنازل حسب تفاوت الناس وإختلاف أعمالهم ونياتهم وكل واحد ينال استحقاقه بالعدل ، فمن إتبع رضوان الله فله الكرامة والثواب الجزيل ولمن باء بسخط من الله المهانة والعقاب الأليم (وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ)

والله محصي أعمال العباد أكثر مما يحصوها لأنفسهم ، عن الإمام الرضا (ع): ((هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ اللهِ) الدَّرَجَةُ مَا بَيْنَ السَّمَاْءِ وَالأَرْضِ) نور الثقلين٢/٣٧٦، وتكون درجات الجنة بقدر عدد آيات القرآن الكريم وهي (٦٢٣٦ آية) ومعناها هناك (٦٢٣٦ درجة) في الجنة، (احْتِلافُ الدَرَجَاتِ احْتِلافاً كَثِيراً، بَعَيْثَ يَكُونُ التَفَاوتُ غَيرُ مُتَنَاهِ!) مواهب الرحمن٤٨/٧.

١٦٤ - ﴿لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِـدْ مَرَسُولاً مِنْ أَنْسُهِـدْ يَتْلُوا عَلَيهِـدْ آيَّاتِهِ وَيُنزَكِيهِـدْ وَيُعَلِّمُهُـدْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلَ لَفِي ضَلالَ مُبينِ﴾

مثلها في سورة البقرة / ١٢٩ ، لَقُدْ أنعم الله نعمة عظيمة ثمينة عَلَى الْمُؤْمِنِينَ خاصة وعلى الناس عامة حين أرسل إليهم رَسُولاً عربياً من جنسهم من أقرب الناس إليهم وأحب الناس وأرحمهم عليهم عرفوا أصله وخبروا شأنه ويتمتع بصفات تكاملية نموذجية مميزة (كَاْنَ خُلُقُهُ (ص) الْقُرْآنُ) ، وخص تعالى المؤمنين بالذكر وإن كان الرسول رحمة للعالمين لزيادة انتفاعهم ببعثته (يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ) وعلامات وجوده ووحدانيته الدالة على قدرته وعلمه سبحانه (وَيُرَكِّيهم) يطهرهم من طبائع الجاهلية ومن المعتقدات الفاسدة ومن مساوئ الأقوال والأفعال والأفكار ويصوغهم صياغة تكاملية جديدة (وَيُعَلِّمُهُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ) القرآن والسنة ، وأخرجهم من ظلمات الأمية والجهل إلى نور العلم والعرفان ، والحكمة تقوية البصيرة بفهم حقائق الأشياء ومعرفة أسرار الحياة وفلسفة الوجود وفقه الأحكام ومعالى الآدب وقدَّم (وَيُزَكِّيهِمْ) على (وَيُعَلِّمُهُمْ) لأن بتزكية النفس وطهارتها ترقى العلوم والمجتمعات وتستثمر أحسن استثمار ، لذلك كان جميع الأنبياء (ع) هدفهم الأول تزكية نفوس المجتمع وبعد ذلك يعلمونهم الصناعات التكنولوجية والألكترونية والعسكرية.. إلخ وليس العكس، كما هو عليه الواقع الآن إبتدأ الغرب بالصناعات الحديدية قبل صياغة الإنسان وتزكيته ، فأصبحت الآلة مدللة والإنسان معذَّبٌ وضال !! (وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالِ مُبِين) وإن كانوا قبل هذه البعثة في ضلال واضح وضياع مستمر وجهل مستحكم ، وصارت البعثة منه رحمة لكونما وردت بعد محنة فكان موقعها أعظم ، فلا تعود للإشاعات المغرضة الفاسدة أي قدرة على النفوذ في صفوف المجتمع المسلم، وإن مُحَّداً (ص) منح العرب هيبتهم العالمية والحضارية ولولاه لم يكن لهم اي أثر يشكر وخلصهم من ظلمات الجهالة ومن حيرة الضلالة. قال جعفر الطيّار (ع) للنجاشي ملك الحبشة : (كُنَّا ْ قَوْمَاً أَهْلَ جَاْهِلِيَّةٍ، نَعْبُدُ الأَصْنَامَ ، وَنَأْكُلُ الْمَيْتَةَ ، وَنَأْتِي الْفَوَاْحِشَ ، وَنَقْطَعُ الأَرْحَاْمَ وَنُسِيءُ الجُوارَ ، وَيَأْكُلُ الْقُويُّ مِنَّا الضَّعِيفَ ، وَكُنَّا عَلَى ذَلِكَ حَتَّى بَعَثَ اللَّهُ تَعَالَى إِلَيْنَا رَسُولا مِنَّا..) الكامل في التاريخ ٢ ص ٨٠

١٦٥ - ﴿ أُولَمَا أَصَابَتُكُ مُ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُ مُ مِثْلَيْهَا قُلْتُ مُ أَنَّى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُ مُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مَ قَدَمَ ﴾
 قدمرُ ﴾

بمقتل سبعين منكم في أحد أيها المسلمون (قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا) في بدر حيث قتل سبعون وأسر سبعون من كفار قريش (قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا) يستنكرون أن تقع بحم الهزيمة وفيهم رسول الله (قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ) إن سبب النكسة والهزيمة والمصيبة من عند أنفسكم وكان تدميركم من سوء تدبيركم وجهالة تقديركم لأنكم خالفتم وصية الرسول ، وهذا ما جنيتموه على أنفسكم وتعمم الضرر على غيرهم ، وليست المسألة فقط وجود النبي ودعوات المسلمين ، وإنما المسألة بالإضافة إلى ذلك إحكام خطة وتنفيذ صحيح ، وإن الله لا يجري الأمور إلا على قاعدة الأسباب والمسببات والمسببات في من حُلِّ شَيْءٍ سَبَا الله الكهفاء ، ويجري الأمور على ما يقتضيه الحق وليس على ما يرتضيه الناس بأعتبار للنصر أسبابه وللهزيمة أسبابها (إنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) فهو القادر على نصركم لو ثبتم وصبرتم، وهو القادر على التخلي عنكم إذا تخليتم عنه وخالفتم أمر رسوله (ص).

#### ١٦٦ - ﴿ وَمَا أَصَابِكُ مُ يُومِ الْتَفَى الْجَمْعَانَ فَيِاذُن اللَّهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

هو عزاء ومواساة للمسلمين على ما أصابكم يوم أحد يوم إلتقى المسلمون وجمع المشركين ، فبقضاء الله وقدره وبإرادته وتقديره الحكيم ليتميز المؤمنون عن المنافقين فهو امتحان وابتلاء لهم ﴿وَلِيَمْتَلِيَ اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ آل عمران/١٥٤ ، (وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ) الذين صبروا وثبتوا ولم يتزلزلوا أي أن الله يظهر علمه للناس بإيمان المؤمنين الثابتين ، ليكونوا قدوة ﴿أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُدَاهُمْ اقْتَدِهِ ﴾ الأنعام/ ٩٠.

#### ١٦٧ - ﴿ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُواْ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ ادْفَعُوا قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ فِتَاكُاكُمْ تَبْعْنَاكُمُ مُمْ الْكُفُرِ بِيَوْمِينَذِ أَقْرَبُ مِنْهُ مُولِلِإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَفُواهِمِهُ مَا لِيسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ ﴾

المنافقون قبل أُحد لم يكونوا مكشوفين عند الناس وغير متميزين عن المؤمنين ، في أُحد ظهروا على حقيقتهم والمنافق أخو المشرك وصديق الكافر وتوأم الكاذب وهو نتيجة ذلّ يجده في نفسه (وَقِيلَ لَمُمُ ) للمنافقين (تَعَالَوْا فِي سَبِيلِ اللّهِ) ودافعوا عن دينكم وكرامتكم (أَوْ ادْفَعُوا) عن أنفسكم وأهلكم وأموالكم إن لم يكن لكم دين (قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لاتّبَعْناكُمْ) قال المنافقون للمؤمنين لو كنا على علم اليقين بان الحرب واقعة بينكم وبين المشركين لقاتلنا معكم ، ولكن الأمر سينتهي في حدود المباحثات والمناورات وكفي ومن طبيعة المنافق يبرر كلَّ خطأ (هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ للإيمَانِ) إن تصرفات وإدّعاءات هؤلاء بشتى أنواعها هي لمصلحة الكافرين ، ولا شيء منها لمصلحة الإيمانِ والمؤمنين على الرغم من إدعائهم الإيمان والتظاهر بالإسلام ، إذن (كل دعوى إذا لم يكن عليها بينات ، فأصحابها أدعياء) (يَقُولُونَ بِأَفْواهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوكِمْ) يظهرون خلاف ما عليها بينات ، فأصحابها أدعياء) (يَقُولُونَ بِأَفْواهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوكِمْ) البحاره ٧ص٤٥، في ضح البلاغة: يضمرون ، وهذه من أهم صفات المنافقين ، عن النبي (ص) : (أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيْهِ فَهُو مُنَافِقٌ : إِذَا كَاتَبُ كَذَّبَ وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفْ وإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ) البحاره ٧ص٤٥، في ضح البلاغة:

#### ١٦٨ - ﴿ الَّذِينَ قَالُوا لَإِخْوَانِهِ مُ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلْ فَادْمَرَ وُوا عَنْ أَنْفُسِكُ مُ الْمُوْتَ إِنْ كُنْتُ مُ صَادِقِينَ ﴾

بدت شماتة المنافقين الذين قعدوا عن القتال في قولهم لإخوانهم ومن يعيشون معهم في المجتمع المسلم (لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا) لو كان قتلاكم أطاعونا في عدم الخروج إلى قتال المشركين ما قُتِلوا ولتمتعوا بهذه الحياة (قُلْ فَادْرَءُوا عَنْ أَنْفُسِكُمْ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ) في أنّكم قادرون على دفع الموت وأسبابه عمن كتب عليه فواجههم القرآن بأن أمر الموت والحياة بيد الله ، فهل يمكن لهؤلاء أن يدرؤوا (يدفعوا) عن أنفسهم الموت إن حل بهم وهم قاعدون ؟ ومَنْ لم يمت بالقتل مات بغيره ، تعددت الأسباب والموت واحد ، بمعنى : إن عدم قتلكم كان بسبب أنه لم يكن مكتوباً لا بسبب أنكم دفعتموه بالقعود مع كتابته عليكم ﴿أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُمْ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةٍ ﴾ النساء/٧٨ ، ﴿وَلَنْ يُؤَخِّرَ اللّهُ نَفْساً إِذَا جَاءَ أَجَلُها ﴾ المنافقون/١١، في نمج البلاغة خطبة ١٢٣: (إنَّ الْمَوْتُ طَالِبٌ حَثِيثٌ لاَ يَفُونُهُ الْمُقِيمُ وَلاَ يُعْجِزُهُ الْمُارِبُ).

#### ١٦٩ - ﴿ وَلا تَحْسَبُنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَا تَأْبَلُ أَحْيَاءٌ عِنْدَ مَرَبِهِ مُنْ يُرْمَرُ قُونَ ﴾

آية مباركة تحمل معاني الأمل للمجاهدين، وتنفي موارد الحسرة وتصحح مفهوم الموت على أنه نقلة نوعية من حياة الدنيا إلى حياة الآخرة ، وتكشف عن حقيقة ضخمة في ذاتها وفي آثارها ، حقيقة الشهداء أنهم لم ينقطعوا عن حياة الأحياء، فالشهداء متأثرون بحم ، ومؤثرون فيهم ، والتأثير والتأثير الشهداء أنهم لم ينقطعوا عن حياة الأحياء عن مصير الشهداء الذين قتلوا في سبيل الله ، وليس هناك شهداء إلا في هذا السبيل المبارك! وسبيل الله معناه في سبيل خدمة الناس ونصرة الحق والحقوق بالأساليب التي ترضي الله (بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَجِّمْ يُورْزَقُونَ) إنهم أحياء ولهم خصائص الأحياء ، وتنهى الآية عن حسبان الشهداء في سبيل الله وفارقوا الحياة وبعدوا عن أعين الناس أموات (بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ

رَجِّمِمْ) وهذه (العندية) لها دلالات واسعة لمعنى الحياة ، فهم يرزقون ، والرزق دليل الحياة ، والرزق على إطلاق معناه ، ويستقبلون أنواع الرزق الكريم استقبال الأحياء وأَحْسَنُ الْعَيْشِ عَيْشُ الآخِرَة ، وَأَفْضَلُ الْمَوْتِ مَوْتُ الشَّهَدَاْءِ. من فضائل الشهداء : إنهم شفعاء وأول من يدخل الجنة وتغفر جميع ذنوبهم إلاّ الدَّين ، ترتفع بالشهادة في سبيل الله في أعلى درجات الجنة ، تصبح للموت قيمة كبرى حينما يكون في سبيل رضا الله. فائدة: (البقاء الصحيح) إنّ بقاءك إلى فناء، وفناءك إلى بقاء، فخذ من فنائك الذي لا يبقى، لبقائك الذي لا يفنى! عن النبي (ص) (خُلِقْتُمْ للبقَاءِ لا للِفَنَاءِ) حق اليقين ٢/٥٥، عن الإمام على (ع): (أُطْلُبُواْ الْمَوْتَ تُؤهَبُ لَكُمُ الْحَيَاةُ في مَوْتِكُمْ قَاهِرِينَ)

1٧٠ - ﴿ فَرِحِينَ بِمَا اتّاهُ مُراللّهُ مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِ هُنَ بِالّذِينَ لَم يَلْحَتُوا بِهِ مَنِ حَلْهِ مُلْ الْحَياة ، لأنها بملوءة هم أحياء حقاً ويعيشون مبالغة الحياة وأرقى أنواع الحياة حياة تتفجر منها الحياة ، لأنها بملوءة بالأفراح وبعيدة عن المنغصات ، فرزقهم بأنواعه يدر عليهم بلا تعب من رب رحيم كريم ، والفرح يغمرهم بفضل الله ، فهو دليل رضاه وهم قتلوا في سبيل رضاه ، فهم أعطوا الله أعز ما يملكون وهي أنفسهم، فأعطاهم الله فوق ما يريدون (وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا كِيمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلاَّ حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ) وهم لا يفكرون بأنفسهم وذواقم فقط وإنما مشغولون بمن وراءهم من إخواضم المؤمنين الذين لم يلحقوا بهم وبقوا في الدنيا فيستبشرون بمستقبلهم الذي يسر ، لما علموه من أوضى الله عنهم لأغم لازالوا يجاهدون لتحقيق النصر وهم يحملون مشروع الشهادة ﴿ قُلُ هَلْ مَن تَربَّصُونَ بِنَا إِلاَّ إِحْدَى الْحُسْنَيَيْنِ النوبة / ٢٥ فهم شهداء أحياء بين الناس يكرمون ، وهؤلاء شهداء أحياء عند ربم يرزقون، وهكذا فلا خوف عليهم من فقدان نعمة ولا حزن على ما فاتم ، إذ لم يفتهم إلاّ متاع الدنيا الذي بدله الله بالثواب الأعلى ﴿ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَلْفَى البينة / ٨٠.

### ١٧١ - ﴿ يَسْتَبْشِرُ وَنَ بِيعْمَةٍ مِنْ اللَّهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ اللَّهُ لا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

يبدأ الاستبشار من عالم البرزخ ، بعد الموت مباشرة ، جاء السياق القرآني (للنعمة والفضل) بصيغة النكرة للتعظيم وللدلالة على الإطلاق والرزق المدهش غير المحدود ، والنعمة أجر على العمل والفضل خير زائد على أجر الاستحقاق، ومن يقينهم بأن هذا شأن الله مع المؤمنين (وَأَنَّ الله لا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ التوبة/١٢، ﴿ وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا كِمَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ الله الأنبياء/٤٤. فائدة ١- فما الذي يبقى من خصائص الحياة غير متحقق للشهداء. والشهادة تصحيح كامل لمفهوم الموت متى كان في سبيل الله ، والشهادة منظور جديد متطوّر للحياة والموت ، تجعل نفوس المؤمنين تحلّق فوق عالم المادة والجسد إلى عالم منظور جديد متطوّر للحياة والموت ، تجعل نفوس المؤمنين تحلّق فوق عالم المادة والجسد إلى عالم

المعنى والروح ، عالم الغيب الرحب ، عالم القيم والمبادئ والأخلاق حياة الشهداء في عالم آخر غيبي لا ندرك حقيقته ولكن نؤمن به ، وعبّر عن وصف الشهداء بالمؤمنين للإشارة إلى سمو مكانة المؤمنين. ٢- عن النبي (ص) : (مَا مِنْ نَفْسٍ مَّوُّتُ لَمَّا عِنْدَ اللهِ حَيْرٌ يَسُرُّهُا (لا تحب) أَنْ تَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا إِلاَّ الشَّهِيدُ لِمَا يَرَى مِنْ فَضْلِ الشَّهَادَةِ، فَإِنَّهُ يَسُرُّهُ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا ، فَيُقْتَل مَرَّةً أَلَى الدُّنْيَا ، فَيُقْتَل مَرَّةً اللهُ نَيْ وَمِع اللهُ عَيْرَى كنز العمال خبر٢٤٥٠، وعنه (ص) : (مَنْ طَلَبَ الشَّهَادَةَ صَادِقًا أُعْطِيبَهَا وَلَوْ لَمْ تُصِبْهُ) صحيح مسلم٣/١٥١. في فضل الشهداء بلا حدود نذكر منه قول النبي (ص) : (الشَّهِيدُ لاَ يَجِدُ أَلَمَ الْقَتْلِ مَسْمَعُ خِصَالٍ : يُغْفَرُ لَهُ فِي أَوَّلِ قَطْرَتْ مِنْ دَمِهِ ، وَيَرَى مَقْعَدَهُ مِنْ الْفَرْعِ ، وَيُخُومُ مَنْ الْفَرْعِ الْقَيْرِ ، وَيُؤْمَ مِنْ الْفَرْعِ الْعَيْرِ ، وَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ تَا جُ الْوَقَارِ الْعَينَ مِنْ الْفَرْعِ الْعَينِ ، وَيُعَمَّ مِنْ الْفَرْعِ الْعِينِ ، وَيُشَقَّعُ فِي الْلَهُ عَلَى مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْنَ مِنْ الْفَوْتِ قَتْلُ الشَّهَادَةِ) البحار ١٠٠٥ مره ، وعنه (ص): (أشْرَفُ الْمَوْتِ قَتْلُ الشَّهَادَةِ) البحار ١٠٠٥ مره ، وعنه (ص): (أشْرَفُ الْمَوْتِ قَتْلُ الشَّهَادَةِ) البحار ١٠٠٥ مره ، وعنه (ص): (الشَّهَادَةُ) البحار ١٠٠٥ مره ، وعنه (ص): (الشَّهَادَةُ الْمَقَادِ الْقِينِ ، وَيُوسَعُ عَلَى كَاللهُ اللهُ الْمَوْتِ قَتْلُ الشَّهَادَةِ) البحار ١٠٠٥ مره ، وعنه (ص): (الشَّهَادَةُ اللهُ ا

#### ١٧٢ - ﴿الَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُ مُ الْقَرْخُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَاتَّقُوا أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾

الَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرَّسُولِ لقتال المشركين من بعد ما أصابتهم الجراح ، فيكون أجرهم مضاعفاً على قدر المشقة. أي بعد معركة أحد إتجه المشركون إلى مكة وهم يتلاومون ويقولون لم نستأصل من بقي من المسلمين فيعيدون الكرة علينا ، وهموا بالرجوع إلى حرب النبي وأصحابه ، ولما بلغ ذلك رسول الله (ص) أعاد تنظيم رجال الجيش بسرعة ، فإجتمع إليه جماعة من المسلمين المقاتلين على ما بحم من جراح والآلام وساروا إلى منطقة بإنتظار جيش المشركين ، ولما علم المشركون تجمع المسلمين خافوا وأسرعوا إلى مكة ، وعاد المسلمون إلى المدينة وهم أعزّاء (لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَتَقُوا أَجْرٌ عَظِيمٌ) وكفى الله المؤمنين القتال ، ومدح الله تعالى من إنطلق منهم بإخلاص للجهاد ، مع تحمل المعاناة مع الإحتفاظ بالتقوى، وعدهم بالأجر العظيم من رب كريم لإنسان كريم ، وهكذا من أعطى لله تعالى أعزّ ما عنده أعطاه الله أكثر مما يريد.

1 ١٧٣ - ﴿ الَّذِينَ قَالَ اللهُ مُ النَّاسَ وَ التَّافِهُونَ المُ وَالْفَاسُونَ الجُهادِ (إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا الْحَاهُ وَ المُ اللهُ وَ الْجُهادِ اللهُ وَ الْجُهادِ اللهُ وَ وَ اللهُ وَ وَ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ وَ اللهُ وَ وَ وَ اللهُ وَ وَ وَ اللهُ وَ وَ وَ اللهُ وَ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ وَ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ وَ اللهُ وَ وَ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ واللهُ واللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ ا

عن النبي (ص): (حَسْبِيَ اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ أَمَانُ كُلِّ حَانِفٍ) المراغي ١٣٦/٤. فائدة : (فَزَادَهُمْ إِيمَاناً) لأن الإنسان إذا نهاه من لا يحسن الظن به ، كان ذلك إغراء يزيد من عزيمته فيعمل على مخالفته وترك شكوكه وتثبيطاته ، لأنه لا يقابل اليقين الذي هو عليه بالشكوك الطارئة العارضة عليه. عن الإمام الصادق (ع) : (عَجِبْتُ لِمَنْ فَزَعَ مِنْ أَرْبَعِ كَيْفَ لاَ يَفْزَعُ إِلَى أَرْبَعِ مِنْهَا (عَجِبْتُ لِمَنْ خَافَ كَيْفَ لاَ يَفْزَعُ إِلَى أَرْبَعِ مِنْهَا (عَجِبْتُ لِمَنْ خَافَ كَيْفَ لاَ يَفْزَعُ إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى (حَسْبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ)) من لا يحضره الفقيه ٢٩٢/٤. فائدة: الحذر من إعلام العدو وحربه النفسية ومن المخترقين بين صفوف المسلمين ليبتوا الإشاعات المغرضة بينهم لتفكيك صفوفهم. عن الإمام الجواد (ع): (كَفَى بِالْمَرْءِ خِيَانَةً أَنْ يَكُونَ أَمِيناً لِلْحُونَةِ) البحار ٢٦٤/٧٨.

#### ٤٧٧ - ﴿ فَانْقَلُبُوا بِيعْمَةٍ مِنْ اللَّهِ وَفَضْلِ لَـمْ يَمْسَسُهُ مُ سُوءٌ وَاتَّبَعُوا مِ ضُوا ذَاللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْلِ عَظِيمِ ﴾

خرج المؤمنون مع النبي (ص) لمحاربة المشركين كما أمرهم النبي (ص) ، ولم يلقوا العدو ولم ينالوا أذى ولم يمسسهم سوء، لأن الله ألقى في قلوب الأعداء الرعب ، فهربوا وإتجهوا إلى مكة ، ورجع المسلمون بمعنويات عالية مع نعم كثيرة وفضل، وجاءت (بنعمة وفضل) نكرتان للدلالة على إطلاق معناهما المادي والمعنوي للتعظيم ، لأن العدو لما رأى الجد والعزم والثبات من المسلمين على حربه فولا يَخافُونَ لَوْمَةَ لائم المائدة /٤٥ ، ولى مدبراً بخيبته (وَاتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللهِ وَاللهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ) كان هدفهم رضوان الله ، الذي هو أكبر من كل نعيم ، والله أعطى فضله العظيم بقدر من إتبعوا رضوانه ، فصارت منازل الجنة على قدر رضوان الله.

فائدة: ١- تركت هزيمة أحد إعادة صياغة نفوس المؤمنين من جديد نتيجة النقد الذاتي لسلوكهم، والقرآن يهديهم للتي هي أقوم، وحكمة القيادة الرشيدة والسديدة للنبي (ص) حقاً إنها دروس مهمة تنفع المسلمين في كل حال. ٢- ويكون رضا الله تعالى هو الهدف الكبير والشهادة وسيلة عارضة في طريق الجهاد في سبيل الله لأن الشهادة وسيلة شريفة وليست هدفاً ولا غاية، والهدف تحقيق النصر ونصرة الحق وأهله، وتكون الشهادة عارضة في الطريق وخوف الله خوف هيبة لا خوف رهبة.

#### ١٧٥ - ﴿إِنَّمَا ذَلِكُ مُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولِيَا ۖ وَقَلَا تَخَافُوهُ مُ وَخَافُونِ إِنْ كُنتُ مُ مُؤْمِنِينَ ﴾

تخويفات الشيطان وشائعاته وتثبيطاته للمؤمنين وبث أساليب الرعب في وسطهم لم تنفع لأنهم ليسوا أولياءه وأتباعه، والله ولي المؤمنين وناصرهم، والشيطان ولي لمن إتبعه ﴿وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلإِنسَانِ خَذُولاً ﴾ الفرقان/٢٩، لذلك يتأثر بتخويفات الشيطان ويغتر بها ضعاف النفوس والعقول وأصحاب المصالح الضيقة الذين لا يستمدون عونهم من الله (فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ) من علامات الثقة بالله من شغله خوف الله عن خوف الناس ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾ عن الإمام الصادق (ع): (مِسْكِيْنٌ إِبْنُ آدَمَ لَوْ خَافَ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ أَخَافَ اللهُ مِنْهُ كُلَّ شَيْءٍ

١٧٧ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ اشْتَرَوا الْكُفْرَ بِالإِيمَانِ لَنْ يَضُرُّوا اللَّهَ شَيْناً وَلَهُ مُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾

لفظ (اشْتَرَوْا) يدل على أنهم باختيارهم كفروا بالله لا إنهم أجبروا على الكفر ، إنها التجارة الخاسرة أن يستبدل الإنسان نور الفطرة والإيمان بظلام الكفر والعصيان (لَنْ يَضُرُّوا اللَّهَ شَيْئاً وَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ)

قد ضروا أنفسهم بهذا الاختيار ولن يضروا الله شيئاً ، لأنه غني عن الخلق يستغنون به ولا يستغنون عنه في نهج البلاغة خطبة١٩٣: (خَلَقَ الْخَلْقَ حِينَ خَلَقَهُمْ غَنِيًّا عَنْ طَاعَتِهِمْ آمِنَاً مِنْ مَعْصِيَتِهِمْ، لأَنَّهُ لا تَضُرُّهُ مَعْصِيَةُ مَنْ عَصَاهُ، وَلا تَنْفَعُهُ طَاعَةُ مَنْ أَطَاعَهُ).

#### ١٧٨ - ﴿ وَلاَ يَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْمَا نُثْلِي لَهُ مُ خَيْرٌ لاَ نَفْسِهِ مُ إِنَّمَا نُثْلِي لَهُ مُ لِيَنْ إِدَادُوا إِنْماً وَلَهُ مُ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾

لا يُحْسَبَنَّ : لا يظنن ، مُمْلِي : نمهل ولا نحمل ، وهُو إطالة المدة في الغنى مع الفساد ، الآية تبين الاختلاف بين موازين الله وموازين الناس ، أغلب الناس تعتقد أن الغنى والسعة والثروة حالة نافعة في كل الحالات ﴿وَتَحُبُّونَ الْمَالَ حُبًا جَمَا ﴾ الفجر/٢٠ ، والإسلام يقول (خير الغنى : غنى النفس ، غنى العقل ، غنى الوعي ، غنى القناعة ، غنى الاستقامة ، الغنى بالله أعظم الغنى والأفضل الجمع معها غنى المال) والمعنى : إن الله تعالى يمهل الإنسان كي يختار لنفسه طريق الخير أو طريق الشر ، وطول المدة في الغنى والخير لأهل الخير فهو إلى خير ، وطول المدة في الغنى والخير لأهل الشر فهو إلى شر فكما يزرع يحصد ، وتكون النتائج كالمقدمات ، ويكون الجزاء من خلال العمل فيزداد الحسن إحساناً ويزداد المسيء طغياناً ، والإسلام لا يحرّم الغنى والثروة والرفاهية ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَة في أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِبَاتِ مِنْ الرِّزْقِ ﴾ الأعراف/٢٦ ، وإنما يحرّم أن يكون الإنسان مملوكاً لها ، فيكون المال بملكه أكثر مما هو يملك المال ، وتملكه الرفاهية أكثر مما يملكه الله ولا يستقيم على فيكون المال بملكه أكثر مما هو يملك المال ، وتملكه الرفاهية أكثر مما يملكه الله ولا يستقيم على يستدرجهم الإملاء والعصيان والإمهال الإلهي ليزدادوا إثماً (إثما تُمُلِي فَكُمْ لِيَرْدَادُوا إثماً وَفَكُمْ بَعَدَارِهما النوا من العتاق والطغاة.. مقدر الأشياء ﴿إلَّا كُلُ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ القدر/٤٤ ، فمقابل ما نالوا من مقدار الثروة والمكانة الإجتماعية التي استخدموها في الطرق التي يزدادون بما إثماً سينالون بمهين واللام في (لِيَرْدَادُوا) للعاقبة.

 المؤمنون/٥٥-٥٠. عن النبي (ص): (مِنْ شَرِّ النَّاسِ عِنْدَ اللهِ عَزَ وَجَلَّ يَوْمُ الْقِيَامَةِ ذُو الْوَجْهَيْنِ) المؤمنون/٥٥-٥٠. عن النبي (ص): (مِنْ شَرِّ النَّاسِ عِنْدَ اللهِ عَزَ وَجَلَّ يَوْمُ الْقِيَامَةِ ذُو الْوَجْهَيْنِ) المؤمنون/٥٥-٥٠، في الحديث: (حَيْرُ الشَّرِّ مَا أَصَابُ الأَشْرَارُ ، وَشَرُّ الحَيْرِ مَا أَصَابُهُ الأَشْرَارُ!). ٢- دلت الآية على أنَّ إطالة عمر الكافر والفاسق وإيصاله إلى مراداته من زخارف الدّنيا ليس بخير بل هي نعمة في الحقيقة إنّه نعيم ظاهره يغر ويسر وباطنه يضر لأن عاقبته سيئة! عن النبي (ص): (الدُّنْيَا وَالآخِرَةُ ضَرَّتَانِ، فَمَنْ يَطْلُبُ الجُمْعَ بَيْنَهُمَا فَهُوَ مَمْكُورٌ ، وَمَنْ يَدَّعِي الجُمْعَ بَيْنَهُمَا فَهُو مَمْكُورٌ ، وَمَنْ يَدَّعِي الجُمْعَ بَيْنَهُمَا فَهُو مَمْكُورٌ ) روح البيان١٣/١٠، ﴿مَنْ كَانَ يُويِدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللهِ ثَوَابُ الدُّنيَا وَالآخِرَةِ وَلا تَنع منازل الآخرة ، ولا تأخذ من الدنيا ما يمنعك خير الآخرة ، والمؤمن الصادق يهتم بدنياه وآخرته كقوله ﴿وَابْتَغِ فِيمَا آتَكُ اللهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنْ طَالً عُمُرُهُ وَحَسُنَ عَمَلُهُ، وشر الناس مَنْ طَالً عُمُرُهُ وَحسُنَ عَمَلُهُ ) تفسير روح البيان١٣٠/١٥٠

٩٧١ - ﴿مَا كَانَ اللَّهُ لِيَذَمَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَتُسُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِينَ الْخَبِيثَ مِنْ الطَّيْبِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَ اللَّهَ يَخْتَبِي مِنْ مُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ فَإَمِنُوا بِاللَّهِ وَمَرُسُلِهِ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَقُوا فَلَكُمْ أَجْنُ عَظِيمٌ ﴾

الأشكال والمدّعيات الظاهرة هي التي تحكم الموقف فلابد أن تُعرف الناس على حقائقها ، فلابد أن يُعرف الناس على حقائقها ، فلابد أن يتلبهم بالمحن والفتن والإختبارات فيُعرف المؤمن الصابر من المنافق الفاجر ، وهكذا عند البرهان يُكرم المرء أو يُهان ، وقد فرض سبحانه على النبي (ص) والمسلمين أن يعاملوا كل من نطق بكلمة الإسلام معاملة المسلمين ، وهنا أصبح الحرج ، كيف يرفضهم وهم يشهدون الشهادتين ؟ وكيف يقبلهم وهم يفسدون ويضرون ؟ فجاءت سنة الابتلاء لتبين معادن الناس و (حَقَّى يَمِيزَ الْحَبِيثَ مِنْ الطَّيِبِ) حالة التميز ضرورة حياتية وسنة تأريخية. وليس من الحكمة أن يعطيكم معلومات مستقبلية أحدكم علم الغيب فيطلع على أسراره فيرى حقائق الناس من مؤمنين وغيرهم فعليكم أن تعرفوا أحدكم علم الغيب فيطلع على أسراره فيرى حقائق الناس من مؤمنين وغيرهم فعليكم أن تعرفوا حقائق الناس بالتجربة عند البلاء، والمحر فإن فيها منح من الله، وفي المكاره مكارم وفي المشقات خيرات، وفي المعاناة هباة، وفي العقوبات يقضات الضمير، عن الإمام الحسن العسكري (ع) (مَا خيرات، وفي المعاناة هباة، وفي العقوبات يقضات الضمير، عن الإمام الحسن العسكري (ع) (مَا مَنْ يَشَاعُ) فيوحي إليه ويخبره ببعض المغيبات لمصلحة ولحالة معينة ، لأن الأنبياء وسائط بين عالمي مَنْ يُشَاعُ فيوحي إليه ويخبره ببعض المغيبات لمصلحة ولحالة معينة ، لأن الأنبياء وسائط بين عالمي الغيب والشهادة (فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ) فهما أساس الدين ، فمنهج الله هو الطريق الوحيد للاستقامة الني فيها الكرامة والسلامة بلا أية ندامة ولا ملامة (وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَقَقُوا فَلَكُمْ أَجُرٌ عَظِيمٌ) قرن

الإيمان بالتقوى ، وقرنت التقوى بالحكمة والعصمة والعمل الصالح ، ومن أوتي هذه النعم فقد أوتي خيراً كثيراً وأجراً عظيماً. فائدة : (لِيُطْلِعَكُمْ) علم الغيب ومفاتحه مختصٌّ بالله وحده ، ولا يطلِّع عليه إلا بعض أنبيائه ، يطلع على بعض الغيب في بعض حالاته في بعض أوقاته لمصلحة معينة ففي حجب المستقبل رحمة عنا رحمة بنا وإحسان إلينا ، ولو كان الغيب مكشوفاً للناس لماكان هناك داعية إلى الأوامر والنواهي، فكل يعرف مصيره الذي هو صائر إليه بلا تغيير ولا تبديل ، ولو عرف الناس مصائرهم مقدماً بالتفصيل لما إحتملت البشرية هذه الحقيقة ولكانت فتنة في الأرض وعذاب للنفس وفقدان للأمل والعمل ولإختلّت المقادير المقدّرة والتدابير المدبّرة. ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ

٠ ٨٠ - ﴿ وَلاَ يَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَبْحُلُونَ بِمَا اَتَاهُ مُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً لَهُ مُ بَلْ هُو اَشَرُ لَهُ مُ سَيُطُوقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَلِلَهِ مِيراتُ السَّمَوَاتِ وَالأَبْرُض وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾

وَلا يَحْسَبَنَّ : ولا يظنن ، يكون حال البخلاء مثل حال إملاء الكافرين وإمهالهم ليزدادوا إثماً ، لقد حث الله تعالى المؤمنين ورغبتهم في الجهاد والتضحية والشهادة في سبيل الله ، شرع هنا الترغيب على بذل المال في سبيل الله ، بمعنى : لا يظن البخيل أن جمعه المال وبخله بإنفاقه ينفعه وهو خير له ، بل هو مضرة عليه في دنياه وآخرته (هُوَ خَيْراً هُمُ بَلْ هُوَ شَوُّ هُمُ) ليس كما يظنون أنه خير لهم ، بل البخل شرّ لهم ، وهكذا حبُّ الدنيا يقلب الموازين فيظن الشر خيراً ، والآية في خصوص ﴿ وَالَّذِينَ فِي أَمْوَا هِمْ حَقٌّ مَعْلُومٌ ، لِلسَّائِل وَالْمَحْرُومِ ﴾ المعارج/٢٤ - ٢٥ ، (سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ) سيجعل الله ما بخلوا به أطواقاً من النار يوم القيامة تلتحم في أعناق الذين يمنعون الحقوق الشرعية المفروضة عن الفقراء ، سواء في ذلك أصحاب الأموال والذين يقبضون هذه الحقوق الإلهية لأنفسهم ويبخلون بما عن المستحقين مما يدل أن المعاد جسماني (وَلِلَّهِ مِيرَاثُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ) جميع ما في الكون ملك له ويعود إليه بعد فناء الخلق ، فهو غني عنهم وعن نفقاتهم ولله تعالى كل الأرزاق فهي لكل الخلق على السواء فلماذا تحتكرها فئة دون فئة ؟! (وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ) سيجازي المحسن على إحسانه وكرمه والمسيء على إساءته وبخله. فائدة: ١- نزلت الآية في مانعي الزكاة ، عن الإمام الصادق (ع) : (مَاْ مِنْ عَبْدٍ يَمْنَعُ دِرْهَمَاً فِيْ حَقِّهِ إِلاَّ أَنْفَقَ إِثْنَيْنِ فِيْ غَيْرٍ حَقِّهِ) وسائل الشيعة ٦ص٥٠. ٢- عبر عن آفة حب الدنيا والمال بالطوق لأنهما تحيطان بالقلب وتطبعان النفس بطبيعة البخل، وتنشأ منهما الصفات الذميمة. ٣-(آتَاهُمْ اللَّهُ مِنْ فَصْلِهِ) والفضل زيادة على الاستحقاق ويشمل كل معاني الفضل على سعة معناه ، من هذا الفضل العلم والتعلم والإختصاص، والخُلُق والجاه والموقع الإجتماعي والسياسي والإقتصادي، فكل ينفق من سعته ومن موقعه وبقدره، من بخل في ما آتاه الله من فضله، فقد خان الله وظلم نفسه، لذلك يحرمه الله من دخول الجنة ويلاقيه ما يستحق و(الْعُقُوْبَةُ عَلَى قَدَرِ الذَّنْبِ).

١٨١ - ﴿ لَقَدْ سَيِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَمَعْنُ أَغْيِمًا وُسَتَكُ تُبُ مَا قَالُوا وَقَتَلُهُ مُر الأَنْبِيَاءَ بَغَيْرٍ حَقَّ وَتَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ الذين يسيئون الأدب مع الله تعالى هم اليهود ، قالوا هذه المقالة الشنيعة الوقحة زعموا أن الله فَقير ، وذلك حين نزل قوله تعالى ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾ البقرة/٢٤٥ ، قالوا : إن الله فقير يقترض منا ، وكما قالوا سابقاً ﴿ يَدُ اللَّهِ مَعْلُولَةً ﴾ المائدة/٦٤ ، وغرضهم تشكيك المؤمنين بدينهم (وَنُحْنُ أُغْنِيَاءُ) الشعور بالغني والإعجاب بالثراء والرفاه من دون إيمان فهو مقدمة للتمرد على منهج الله والاستهزاء به والعمل على محاربته بكافة الوسائل الممكنة. (سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمْ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرٍ حَقِّ) سنحفظه ونثبته في صحائف أعمالهم مع الجريمة الشنيعة الأخرى بقتل الأنبياء (بالجمع) بغير الحُق، بمعنى إنهم يقتلون الحق بقتلهم دعاة الحق ، ومن قتل الحق فقد أحيا الباطل ، ومن نصر الباطل بمعنى أنه ممن ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ التوبة/٣٢ ، والمراد (بقَتْلَهُمْ الأَنْبِياءَ) رضاهم بفعل القتلة ، الْعَاْمِلُ بِالظُّلْم وَالرَّاضِيْ بِهِ وَالسَّالُكِتُ عَنْهُ وَالْخَاضِنُ لَهُ شُرَكَاهُ فِيْ الظُّلْمِ ، في هج البلاغة حكم ١٥٤ (الرَّاضِي بِفِعْل قَوْمٍ كَالْدَاخِلِ فِيهِ مَعَهُمْ، وعَلَى كُلِّ دَاخلِ فِي باطلِ إثْمَانُ: إثْمُ العملِ بِهِ وإثْمُ الرِضَا بِهِ) عن النبي (ص) (إِذَا عَمَلْتَ الْخَطِيئَةَ فِي الأَرْض، كَانَ مَنْ شَهِدَهَا فَأَنكَرَهَا كَمَنْ غَابِ عَنْهَا، وَمَنْ غَابَ عَنْهَا فَرضّيهَا كَانَ كَمَنْ شَهِدَهَا)كنز العمال خبر ٥٥٣٧، وهكذا القاعدة في الرضا والسخط (مَنْ حَضَرَ فِعْلَ قَوْمٍ وَسَخِطَ عَمَلَهُمْ كَاْنَ كَمَنْ غَاْبَ عَنْهُمْ، وَمَنْ غَاْبَ عَنْ فِعْلَ قَوْمٍ وَرَضِيَ بِفِعْلِهِمْ كَاْنِ كَمَنْ حَضَرَ وَأُشْرِكَ فِيْ عَمَلِهِمْ !) ، (وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْخَرِيقِ) العمل القبيح الشنيع مقابل عذاب الحريق الفظيع.

فائدة: وقد قرن الله قولهم الوقح هذا بقتلهم الأنبياء لكونه قولاً خبيثاً صلفاً ، فهم يقولون أخبث الأقوال ويعملون كبائر الذنوب وسينتقم الله تعالى منهم أشد إنتقام ﴿وَاللّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ ﴾ آل عمران/٤ ، ولو بعد حين والأُمُورُ بِالْخَوْاتِيْمِ. عن الإمام على (ع): (الدُّنْيَا كُلُّهَا جَهْلُ إِلاَّ مَوَاْضِعُ الْعِلْمِ، وَالْعَمْلُ كُلُّهُ رِيَاءٌ إِلاَّ مَا كَاْنَ مُخْلِصاً، وَالإِحْلاَصُ عَلَى حَطَرٍ حَتَّى يَنْظُرُ الْعَبْدُ بِمَا يُخْتَمُ لَهُ) التوحيد ص٣٧١

١٨٢ - ﴿ وَلِكَ بِمَا تَدَمَتُ أَيدِ كُمْ وَأَنَّ اللَّهُ لَيسَ فِطَلَامِ لِلْعَبِيدِ ﴾

ذلك العقاب (فُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ) مما كسبت أيديكم وأنتم جنيتم على أنفسكم بأنفسكم ، وأنّه تعالى عادل لا يعاقب إلا بسبب الذنوب وتجاوز الحدود ، وخص الأيدي بالذكر وإن كانت الذنوب تتم بجميع الجوارح ، لأنهم مارسوا القبائح بأيديهم وفيه دلالة أن الإنسان مخيّر في أفعاله ومحاسب عليها لأنه مسؤول عنها في أقوالها وأعمالها ويكون الجُزَاءُ مِنْ خِلاَلِ الْعَمَلْ ، وَتَكُونُ النّتَائِجُ

كَالْمُقَدِّمَاْتِ، وَالْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفْسَهُ (وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلاَّمٍ لِلْعَبِيدِ) وإنما رحيم بهم ومن رحمته أن يعاقب لا يجعل المصلح منهم مظهر صفة قهره ، ولا المفسد منهم مظهر صفة لطفه ومن العدل أن يعاقب المسيء ويثيب المحسن وصيغة المبالغة (ظَلاَّمٍ) لنفي كلّ أنواع الظلم عنه سبحانه ، عن الإمام الصادق (ع) : (وَاللهِ مَاْ قَتَلُوهُمْ بِأَسْيَافِهِمْ وَلَكِنْ أَذَاعُواْ أَمْرَهُمْ وَأَفْشَوُاْ عَلَيْهِمْ فَقْتِلُواْ !) الكافي ٢٧١/٢/ باب الإذاعة، عن الإمام علي (ع) : (مَا كَانَ قَوْمٌ فَطُّ فِي غَضِّ نِعْمَةٍ مِنْ عَيْشٍ فَزَالَ عَنْهُمْ إِلاَّ بِذُنُوبٍ الْجَتَرَحُوهَا (وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ) كنز الدقائق ٢٠٠٠ه ﴿ مَنْ يَعْمَلْ سُوءاً يُجْزَ بِهِ النساء/١٢٣)، في غرر الحكم: (بِحُسْن الْعَمَل بُحْني ثَمَرَةُ الْعِلْم لا بِحُسْن الْقَوْلِ).

١٨٣ - ﴿الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إَلِينَا أَلاَّ فُومِنَ لِرَسُولِ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانِ تَأْكُهُ النَّامُ قُلْ قَدْ جَاءَكُ مُرسُلٌ مِنْ قَبْلِي بِالْبَيْنَاتِ وَبَالَذِي قُلْتُ مُ فَالِمَ وَالْذِي قُلْتُ مُ فَلِي مِالْبَيْنَاتِ وَبِنَاكُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

عُهِدُ إِلَيْنَا : أوصانا ، عَناد وكذب من اليهود الأعداء الألداء حيث إدّعوا أن الله أمرهم بل أوصاهم أن لا يؤمنوا لرسول إلا أن يأتيهم ببينة مميزة وآيات واضحة وهي القربان (وهو الشيء الذي يتقرب به العبد إلى ربه من حيوان يذبحه أو غيره) (أَلاَّ نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُوْبَانٍ تَأْكُلُهُ النّارُ) وكان علامة قبول قرباغم أن تنزل النار من السماء فتأكله أي تحرقه ، بينما لم يأت النبي مُحَد (ص) بمذا القربان (قُلْ قَدْ جَاءَكُمْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِي بِالْبَيّنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ) يفضح القرآن هذا التروير بتذكيرهم برسلهم الماضين كزكريا ويحيى الذين جاءوا بالبينات والدلائل والمعجزات ومنها بينة القربان ولكن لم يمنعهم كل ذلك من تكذيبهم وقتلهم ممّا يوضح عنادهم، وهذا دليل على أهم قساة القلوب غلاظ طغاة عتاة جفاة ، لا يفقهون الحق ولا يذعنون له ولا تنفعهم معجزة ولا دليل ولا برهان. فائدة : والمؤمن دليل واضح يكفيه ، وغير المؤمن لو جئته بألف دليل ودليل لا يكفيه وعن الإمام الصادق (ع) : (كَانَ بَيْنَ الْقَاتِلِينَ وَالقَاتِلِينَ خَمْسَمِاتُةِ عَامٍ فَأَلْرَمُهُمُ اللهُ الْقُتْلُ بِرِضَاهُمْ مَا فَعَلُواْ) الكافي ٢/٩٠٤، و (مَنْ أَحَبَّ عَمَلَ قَوْمٍ أُشْرِكَ فِيْ عَمَلِهِمْ)، عن النبي (ص): (الْمَرُهُ مَعَ مَنْ أحِبُ) كنز العمال خبر ٢٤٦٨٤، عن الإمام على (ع): (من استحسن قبيحاً كان شريكاً فيه) البحار ٨٧مهم

#### ١٨٤ - ﴿ فَإِنْ كَذَبُوكَ فَقَدْ كُذِبَ مُ سُلٌ مِنْ قَبِلِكَ جَاءُوا بِالْبَيْنَاتِ وَالزُّيْرِ وَالْكِتَابِ الْمُنْدِي

إنه تسلية للنبي (ص) حتى يتأسى بالأنبياء (ع) المأضيين فقد عانوا التكذيب والإفتراءات من بني إسرائيل (جَاءُوا بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتَابِ الْمُنِيرِ) بعد قيام الحجج والبينات والمعجزات الدالة على صدقهم ، جاءوا (بالزُّبُرِ) جمع زبور وهو كتاب حكم ومواعظ كزبور داود ، والتوراة وهو الكتاب المنير الذي فيه تشريعات موسى القيّمة ، وهكذا يقيم الله الحجة على كل جيل. فائدة : ١- فتكون مسيرة الأنبياء عبر التأريخ مسيرة علمية عقائدية تربط الناس بالله وتلقي الحجة الشرعية الواضحة على الأمة وإن تعدّدت الأساليب ولكنها تتوحد بالأهداف السامية ﴿رُسُلاً مُبَشِّرِينَ

وَمُنذِرِينَ لِئَلاّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ النساء/١٦٥. ٢- تنوعت معجزات الأنبياء بينما توحّدت أصول جميع الأديان لذلك نلاحظ (الْبَيِّنَاتِ) جاءت في صيغة الجمع بينما (الْكِتَابِ) جاء بالمفرد لأن أصول كل الأديان واحدة.

١٨٥ - ﴿كُلُّ مَنْسٍ ذَاقِعَةُ الْمَوْتِ وَإِنِّمَا تُوَقَّوَنَ أَجُوبَ كُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَمَنْ نَرُخْزِجَ عَنْ النَّامِ وَأَدْخِلِ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَانَرَ وَمَّا الْحَيَّاةُ اللهُ لِيَا لِا تَمْنَاعُ الْغُرُومِ ﴾ الدُّنْيَا لِلاَّمْنَاعُ الْغُرُومِ ﴾

علاقة الروح بالجسد مؤقتة ولا بد من الفراق بينهما ، وإن علاقة الحياة بالموت حقيقة مؤكدة ، المعنى: لابد لكل نفس تذوق الموت وتحس به وتستشعره بالحق ، فتفارق النفس البدن ، وهذا دليل أن النفس لا تموت بموت البدن ، وفصل العلاقة بين الروح والجسد (والنفس والبدن) تسمى ذائقة الموت ، كل نفس تموت وتذوق هذه الجرعة ، من هذه الكأس المعنوية الدائرة بالحق على الجميع ، لأن الموت حق والذي يذوق الموت بالحق ، وإن تعددت أسباب الموت ولكن النتيجة واحدة، عن النبي (ص): (إذا مَاْتَ أحدكم فَقَدْ قَاْمَتْ قِيَامَتُهُ) كنز العمال خبر٢٧٤٨ع، وعنه (ص) (يُبْعَثُ كُلُ عَبْدِ عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْهِ) كنز العمال خبر٢٧٤٨ع، في فيج البلاغة حكم ٢٩: (إذَا كُنْتَ فِي إِثْبَالٍ فَمَا أُسُرعَ الْمُلْتَقَى؟!) ، إنما الفارق بين الناس في النتيجة بعد الموت (وَإِنَّمَا تُوقَوُنَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ) وإنما تعطون جزاء أعمالكم صغيرها وكبيرها كاملاً وافياً غير منقوص يوم أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ) وإنما تعطون جزاء أعمالكم صغيرها وكبيرها كاملاً وافياً غير منقوص يوم أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ) وإنما تعطون جزاء أعمالكم صغيرها وكبيرها كاملاً وافياً غير منقوص يوم ولا عمل ، عن النبي (ص) : (الْقَبْرُ رَوْضَةٌ مِنْ رِياْضِ الجُنَّة أَوْ حُفْرةٌ مِنْ حُفِر النِيرَانِ) البحار ٢٦٧/٦٢، ولا عمل ، عن النبي (ص) : (الْقَبْرُ رَوْضَةٌ مِنْ رِياْضِ الجُنَّة أَوْ حُفْرةٌ مِنْ حُفَر النَيْرَانِ) البحار ٢٦٧/٢٢، وكأن النار جاذبية تشد إليها من يقترب منها وكأن الشخص مشرفاً على السقوط فيها لأن أعمالهم تسوقهم إلى النار ، والنار تشدهم إليها ، فالزحزحة عن لهيب النار فوز عظيم ، وذلك بالإيمان الصادق والعمل الصالح.

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ الجُنّاتِ الشورى / ٢٢ ، (وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْعُرُورِ) ليس متاع الحقيقة ولا متاع النعمة الدائمة ولا متاع اليقضة والوعي الكاملين ، إنما متاع الغرور والخداع ، لأن صاحبها مخدوع بهذا المتاع مهما كان كثيراً فهو قليل، لأن لذّاته قصيرة وتبعاته طويلة ومنغصاته كثيرة ، فيشغله المهم عن الأهم ، ويشغله الجسد عن الروح ، والشهوة عن العقل ، والهوى عن الهدى، والدنيا عن الآخرة ، والحياة عن الموت، والأمل عن العمل.. وهكذا الدنيا متاع والهوى عن الهدى، والدنيا عن الآخرة ، والحياة عن الموت، والأمل عن العمل.. وهكذا الدنيا متاع الغرور لأن الذي يعرف حقيقة الدنيا يجدها فراغاً في فراغ وخواءً في خواء ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمُ النَّرُوا إِلاَّ عَشِيَّةً أَوْ ضُحَاهَا ﴾ النازعات / ٢٤ ، عن الإمام على (ع) وهو يصف الدنيا : (مَنْ أَبْصَرَ فِيْهَا عَلَى عَلَى اللَّهُ مَنْ أَبْصَرَ إِلَيْهَا أَعْمَتُهُ!) شرح النهج ٢٣٨/٦ في غرر الحكم: (إنَّ الدُّنْيَا كَالشَّبَكَةِ تَلْتَفُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَنْ أَبْصَرَ إِلَيْهَا أَعْمَتُهُ!) شرح النهج ٢٣٨/٦ في غرر الحكم: (إنَّ الدُّنْيَا كَالشَّبَكَةِ تَلْتَفُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ المُ اللهُ المُ اللهُ الل

مَنْ رَغَبَ فِيْهَاْ) ، و عن النبي (ص) : (مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُزَحْزَحَ عَنِ النَّارِ وَيَدْخُلَ الْجُنَّةَ.. يَأْتِ النَّاسَ بِمَاْ أَحَبَّ أَنْ يُزَحْزَحَ عَنِ النَّارِ وَيَدْخُلَ الْجُنَّةَ.. يَأْتِ النَّاسَ بِمَاْ أَحَبَّ أَنْ يُؤْتَى بِهِ إِلَيْهِ) روح البيان١٣٨/٢.

١٨٦ - ﴿ لَتُبْاَوُنَ فِي أَمْوَالِكُ مْ وَأَنْسُرِكُ مْ وَلَتَسْمَعُنَ مِنْ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَلِكُ مْ وَمِنْ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَالَّا مِنْ عَنْهِ الْأَمُومِ ﴾

عن الإمام العسكري (ع): (مَا مِنْ بَلِيَةٍ إِلاَّ وَللهِ فِيْهَا نِعْمَةٌ يُحِيْطُ كِمَا !) البحار ٣٧٤/٧٨، فِيْ الْمِحَنِ مِنَحٌ مِنَ اللهِ، وَفِيْ الْمُكَانَّةِ هِبَاةٌ، وَفِيْ الْبُلاَيَا بِدَايَاتُ عَا يَاتُهَا الْمِنَانُ فِي الْمُكَانَّةِ هِبَاةٌ، وَفِيْ الْبُلاَيَا بِدَايَاتٌ عَا الْكَرَامُاتُ. المعنى : يسعى الإنسان نحو التكامل في ذاته وآفاقه ، وتكامله الإجتماعي والعلمي والحضاري.. والتكامل الإنساني يتم من خلال المكابدة والمعاناة المستمرة ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي كَبُدٍ ﴾ البلد/؛ والتحدي الإرادي المعقول لكل العقبات التي تزرع في طريقه ، وبحذه النظرة المتفائلة يواجه المسلم البلاء في المال والنفس (وَلَتَسْمَعُنَّ مِنْ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنْ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنْ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنْ اللّذِينَ أَمُورِ) الله فيما يواب الله والنفس (وَلَتَسْمَعُنَّ مِنْ عَزْمِ اللهُمُورِ) (وَإِنْ تَصْبِرُوا) على جهاد المبطلين وما يحل بكم من السلاء (وَتَتَقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ) : صواب التدبير وحسن التقدير ، وهو ما ينبغي للعاقل أن يعزم عليه ويثبت ويصمم على تنفيذه ، ويهذّب نفسه ويدربها للوصول إليه.

المعنى: إن تصبروا على الشدائد وتثبتوا على التقوى في كل الأحوال (فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ وَالقدرة والإرادة فتمنعك من الوقوع فيما وقعت فيه وتعطيك العزم والقوة والقدرة والإرادة فتمنعك من الوقوع فيما وقعت فيه وتعطيك العزم والرؤية البعيدة على حسن التخطيط للمستقبل، وهذه تربية قرآنية عالية المضامين وهي قول فصل وليس بالهزل، وفي عَزْمِ الأُمُورِ ﴿فَلْيَتَنَافَسُ الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ المطففين/٢٦، و ﴿لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلِ الْعُامِلُونَ ﴾ الطففين/٢٦، و ﴿لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلِ الْعُامِلُونَ ﴾ الصافات/٢٦. فائدة : (فَإِنَّ ذَلِكَ) جاء بالمفرد لبيان أن (الصبر والتقوى) متلازمان ومتوازنان، يتحقق أحدهما بحضور الآخر وهما معاً سرُّ النجاح وقانون الفلاح في جميع شؤون الحياة، بحيث لا يزداد الصبر على التقوى، ولا تقل التقوى على الصبر وإنّا التوازن والتلازم بينهما! بحيث لا يزداد الصبر على التقوى، ولا تقل التقوى على الصبر وإنّا التوازن والتلازم بينهما!

يتابع القرآن بين الحين والآخر بنقده الذين أوتوا الكتاب ، وقدمت الميثاق والعهد المؤكد بحمل الكتاب كتاب الله ويبلغونه للناس ليهدوهم إلى منهج الله تعالى. (لَتُبَيِّنْنَهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ) يوضحوا معانيه للناس ولا يحرفونه عن مواضعه وغير كاتمين له ، وهذه الآية وإن كانت لليهود والنصارى ولكنها تنطبق على المسلمين أيضاً (فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ) تركوه ولم يهتموا بشأنه وكتموا

الحق الذي يعلمونه في صحة الإسلام الذي يعلو ولا يعلى عليه ، ولم يهتموا بالقرآن كدستور للحياة، في الحديث (والسَّاكِتُ عَنْ الحُقِ شَيْطَانٌ أَحْرَسْ) الكاشفه / ٣٢، فهم إتبعوا سنن من قبلهم من الضلال والإنحلال والَّذِيْ لا تَنْفَعُهُ الهِدُايَةُ تَلِيْقُ بِهِ الْغَوَايَةُ وَالضَّلاَلُ (اشْتَرَوْا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً) فسروا الكتاب حسب مصالح خاصة بهم وباعوا دينهم للشيطان والسلطان وقبضوا أبخس الأثمان (فَبِئْسَ مَا الكتاب حسب مصالح خاصة بهم وباعوا دينهم للشيطان والسلطان وقبضوا أبخس الأثمان (فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ) إنهم أخذوا مالاً قليلاً مؤقتاً وعطلوا كتاب الله الذي يخرج الناس من الظلمات إلى النور. فائدة: في الآية دلالة الوجوب على العلماء أن يبينوا كتاب الله للناس ويظهروا الحق ويكشفوا الحقائق لهم ولا تأخذهم في الله لومة لائم ، ومن لم يبيننه للناس دخل تحت وعيد الآية ، عن الإمام على (ع): (مَا أَحَذَ اللهُ عَلَى أَهْلِ الْجُهْلِ أَنْ يَتَعَلَّمُوا حَتَّى أَحَذَ عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ أَنْ يُعَلِّمُوا) كنز على الدقائق في بُطُوفِهُمْ إِلاَّ النَّارَ البقرة / ١٧٤ ، عن النبي (ص) : (كَاتِمُ الْعِلْمِ يَلْعَنُهُ كُلُّ شَيْءٍ حَتَّى الحُوتِ يَا الْبَحْر وَالطَّيْر فِي بُطُوفِهُمْ إِلاَّ النَّارَ المِقال خبر ١٨٩٩ ، عن النبي (ص) : (كَاتِمُ الْعِلْمِ يَلْعَنُهُ كُلُّ شَيْءٍ حَتَّى الحُوتِ فِي الْبَحْر وَالطَّيْر فِي السَّمَاءِ)كنز العمال خبر ١٨٩٩ ، عن النبي (ص) : (كَاتِمُ الْعِلْمِ يَلْعَنُهُ كُلُّ شَيْءٍ حَتَى الْحُوتِ فِي الْبَحْر وَالطَّيْر فِي السَّمَاءِ)كنز العمال خبر ١٨٩٩ ، من النبي (ص) : (كَاتِمُ الْعِلْمِ يَلْعَنُهُ كُلُّ شَيْءٍ حَتَى الْحُوتِ

٨٨ - وَ ﴿ لاَ تَخْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَشْرَحُونَ بِمَا أَتُوا وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَـ دَيْفَعُلُوا فَلا تَحْسَبَتُهُ مُ بِمَفَانَرَةٍ مِنْ الْعَذَاب وَلَهُ مُ عَذَابٌ أَلِي مُ لا تُحْسَبَنَّ: لا تظنن ، تذم الآية (المعجبون بأنفسهم) بلا مبرر ولا يوجد إعجاب بالنفس بمبرر، ويفرحون بما أوتوا من مال وجمال وحسن حال ، وهم ضعفاء النفوس فيرون لها شرفاً وفضلاً ويحبون أن يمدحهم الناس بلا سبب ويفحِّمون أعمالهم بعيداً عن الواقع ، ويبررون أخطاءهم وفسادهم ويظهرون لهم الحب والقرب ويضمرون العداوة والبغضاء في قلوبهم، وإنما فعلوا نقيضه فحولوا المدح لهم والتملق الفارغ إلى حالة كبرياء وخيلاء ، وقد إشتبه أمرهم على بعض الناس لكون ظاهرهم يغر ويسر ولكن باطنهم يضر وأعمالهم تضل إنها كلمات معسولة خادعة مؤقتة فارغة ولكن عواقبها سيئة، هؤلاء على نوعين: نوع يفعل القبيح ثم يندم ونوع لا يشعر بالندم فحسب، بل يعيش الإعجاب بالنفس، فيفرح بما فعل من قبيح ويتفاخر، في غرر الحكم: (لا وَزَرَ أَعَظَمُ مِنْ التَبَجُح بالفُجُورِ) وفوق ذلك يحب أن يمدحه الناس على عيوبه ومساوئه وعلى ما لا يستحق المدح بل يستحق الذم والعقوبة (فَلا تَحْسَبَنَّهُمْ بِمَفَازَةٍ مِنْ الْعَذَابِ وَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ). في غرر الحكم: (إِيَّاكَ أَنْ تُثْنَى عَلَى أَحَدٍ بِمَاْ لَيْسَ فِيهِ فَإِنَّ فِعْلَهُ يَصْدُقُ عَنْ وَصْفِهِ وَيُكَذِّبُكَ) ، وفيه أيضاً: (عَجِبْتُ لِمَنْ يُقاْلُ إِنَّ فِيْهِ الشَّرَّ الَّذِيْ يُعْلَمُ أَنَّهُ فِيْهِ كَيْفَ يَسْخَطُ ؟! وَعَجِبْتُ لِمَنْ يُوْصَفُ بِالْخَيْرِ الَّذِيْ يَعْلَمُ أَنَّهُ لَيْسَ فِيْهِ كَيْفَ يَرْضَى؟)، وفيه أيضاً: (مَاْدِح الرَّجُل بِمَاْ لَيْسَ فِيْهِ مُسْتَهْزِئٌ بِهِ). **فائدة**: (**وَيُحِبُّونَ** أَنْ يُحْمَدُوا) منعاً لأي حمد بغير عمل وبدون استحقاق فحرم الإسلام التملق والتزلّف والإطراء لذلك تجوز الغيبة على من يدّعي موقعاً أو إختصاصاً أو مسؤولية لكنه لا يصلح لأيّ منها في غرر الحكم: (رَحِمَ اللَّهُ إِمْرِئٌ عَرَفَ قَدْرَهُ وَلَمْ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ)، وفيه أيضاً (رَحِمَ اللَّهُ إِمْرِئٌ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهِ)، وفيه أيضاً (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ حَدَّهُ فَوَقَفَ عِنْدَهُ) ، الخطر الكبير هو يحب يُحمد لا أن يشكر ويثني عليه ، لأن الحمد صفة جامعة لكل أنواع الثناء الممتزج بالعبادة ، والحمد صفة خاصة بالله وهذا المغرور

يريدها لنفسه إعجاباً بما لذلك هذا الصنف المنتفخ بالغرور والإعجاب له عقوبتان (فَلا تَحْسَبَنَّهُمْ عَفَارَةٍ مِنْ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ) وإعادة الفعل (تَحْسَبَنَّ) لتوكيد الحكم والصاقه بمم فَلا تَحْسَبَنَّهُمْ بمنجاة من العذاب (وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ) وفي كلِّ حالات العذاب هو أليم سواء كان نفسياً وفي علله عنداب هو أليم سواء كان نفسياً أو جسدياً كقوله ﴿وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلاَّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ الأنعام/٢٦ ، وهذه سوء العاقبة.

1 \quad \ - ﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّوَاتِ وَالْأَمْنُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٌ قَدِيرٌ ﴾ لا داعي لأن يسلك المؤمنون سبلاً منحرفة لتحقيق مقاصدهم الشريفة ، ولا أن يحمدوا بما لم يفعلوا ، وذلك بإتخاذ السبل المشروعة بالاستعانة بقدرة الله مالك الملك (وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ). فمن توجه لوجه واحد أحد يكفيه الوجوه كلها، ومن تحمّل هما واحداً تكفيه الهموم كلها.

#### • ١٩ - ﴿إِنْ فِي خُلْقِ السَّمُوَاتِ وَالأَمْنُ فِ وَاخْتِلافِ اللَّيلِ وَالْتَهَامِ لِأَبْاتِ لِأَولِي الأَلْبَابِ ﴾

أفضل الطرقُ لمعرفة الله سبحانه هو الطريق الذي استدلُّ به الله عزَّ وجلَّ على وجوده ، بأن ينظر العاقل الواعي إلى عجائب الكون ويفكر بعلم وإمعان في كل شيء فيرى فيه إبداع وإتقان في الصنع، فيرى أن كل ما فيه ينبئ عن قصد وغاية جليلة ، في تنظيم الكون وسير الحياة ، فيستدل من نظام الكون على المنظم ، ومن القدرة الهائلة على عظمة المقدّر كقوله : ﴿الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقاً مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعْ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُور ﴾ الملك/٣، (وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ) اختلافهما في الطول والقصر وتعاقبهما ناتج من دورة الأرض حول نفسها أمام الشمس ومن تعاقب الليل والنهار الذي يعدل من حرارة الأرض ويؤدي إلى نشوء الأيام والأسابيع والشهور والسنين ، وفي اختلاف الليل والنهار اختلافاً منظماً ومتعادلاً ومتبادلاً ومتوازناً فتحصل على الفصول الأربعة للسنة بحسب بقاع الأرض المختلفة ، وتداخل الليل بالنهار يكشف عن سنة التداخل الإلهية واسعة الدلالة إنّ هناك علاقة بين السنن الكونية والسنن الإنسانية ، وتكشف أنه كما يتداخل الليل والنهار كذلك تتداخل الأشياء المادية والمعنوية فيتداخل الضعف والقوة والخير والشر والذكر والأنثى والحياة والموت ، والروح والجسد، والدنيا والآخرة، والأمل والعمل، والعزة والذلة ، والشدة والرخاء ، والعسر واليسر ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ، إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ﴾ الإنشراح/٥-٦ ، وهكذا سنة الحياة (لآياتٍ لأُولِي الأَلْبَابِ) دلائل وأضحة على صنع الصانع ﴿صُنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ النمل/٨٨ ، ولا يطلع إلى أسرار الكون والكائنات إلاّ لذوي العقول المتفكرة والمتدبرة والمتذكرة والأكثر وعيأ وإدراكأ لعجائب خلق الله والتفكر جلاء القلوب فنحصل على ينبوع الحكمة وتنمية الحياة، لذلك من تفكر حسنت بصيرته وقاد نفسه، والذي لا يتفكر يقوده الذين يفكرون، ويكون على ما هم عليه! وهناك حث وترغيب على قراءة هذه الآيات الكريمات. 191 - ﴿الَّذِينَ يَذْكُرُهُ فَاللَّهَ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُهُ فَ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَمْرُضِ مَرَّبَنَا مَا خَلَفْتَ هَذَا بَاطِلاً سَبْحَانَكَ فَقِيَنا عَذَابَ النَّامِ ﴾ سَبْحَانَكَ فَقِيَنا عَذَابَ النَّامِ ﴾

من ذكر الله دائماً ذكره فأحيا قلبه ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ البقرة/١٥٢ ، وهذا يشمل ذكر الله في جميع الأحوال باللسان والقلب والجوارح ، وفي القيام والقعود والإضطجاع ، والتذكر اللفظي والعملي (التطبيقي) فلا يقتصر الذكر على التسبيح والتحميد والتمجيد والتهليل ، بل يرتقي إلى الانقياد للحق لا للباطل ، ولا يقتصر الذكر أيضاً بالقيام والقعود مجرد الركوع والسجود وإنما بالقول الفالح والعمل الصالح ، (وَعَلَى جُنُوبِهم) يحاسبون أنفسهم حين يستلقون على فراشهم قبل أن يُحاسبوا ، ويزنوها قبل أن يوزنوا ، ويفكروا في فعل ما هو الأفضل عند الله وعند الناس ، والذي يفكر في الأفضل هو الأفضل (وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْض) التفكر: علم وهداية ودراية ورعاية وعبادة وهو يعطى سعة لآفاق العقل وانشراح النفس ، عن الإمام الصادق (ع): (تَفَكُّرِ سَاْعَةٍ خَيْرٌ مِنْ عِبَاْدَةِ سَنَةٍ) (إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ الْأَلْبَابِ) الرعد/١٩، البحار ٣٢٧/٧١، في غرر الحكم: (مَنْ قَلَّ أَكْلُهُ صَفَاْ فِكْرُهُ)، ويتفكرون وما فيهما من صنع منظم وتدبير محكم فلا ينظرون إلى الحياة بشكلها ، وإنما يغوصون إلى مضمونها ومعرفة فلسفتها وحقيقتها ويقولون : (رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً) والباطل ما ليس له غاية يتعلق بها الصنع ، وليس له هدف سام يستحق السير إليه ، فوراء الدنيا حياة عُليا أخرى أسمى منها، وبالإيمان والعمل الصالح ترتقي إليها ، وهي غاية عظمي لتحشر كل الناس للحساب والجزاء يوم القيامة. (سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّار) ننزهك من كل خلق لا حكمة فيه سواء عرفناه أم جهلناه لعلمنا أنك الحكيم الذي يضع الأمور مواضعها المناسبة النافعة. فائدة : (يَذْكُرُونَ.. وَيَتَفَكَّرُونَ) الذكر له قيمة كبيرة حينما يقترن بالتفكر ، فهناك من يذكر الله ولا يتفكر وهناك من يتفكر ولا يذكر الله ، والمطلوب كلاهما وباستمرار لذلك نلاحظ جاءتا في الفعل المضارع المستمر للدلالة على الدوام والاستمرار لأن أحدهما يكمل الآخر ويعطيه جماله وجلاله.

١٩٢ - ﴿ مَرَبْنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلُ الْنَامِ فَقَدْ أَخْرَبَتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَامِ ﴾

في غرر الحكم: (النّرَاهَةُ مِنْ شِيَمِ النَّقُوسِ الْطَّاهِرَة) هؤلاء النزيهين لا يجعلون أنفسهم في موقف ضعيف يعرّضون أنفسهم للإهانة والخزي ، فهم يحذرون من الخزي والفضيحة قبل أن يحذروا من جهنم ، لأن حياءهم من الله أشد عليهم من جهنم ، وأنهم يؤمنون أنه لا منجا ولا مأوى ولا ملجأ لهم من الله إلا إليه (وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ) يدفعون عنهم أو شفعاء يعينونهم على شيء في غرر الحكم: (الجورُ أحدُ المدْمّرينَ).

٩٩٣ - ﴿ رَبُّنَا أِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً ثِنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ آمِنُوا بِرَ إِكُمْ فَإَمَّنَا رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّرْ عَنَا سَيْبًائِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الأَبْرَامِ ﴾ هذه هي صفة المؤمنين الاستجابة لأهل الإيمان، وهذا هو شأن من طلب الحق لوجه الحق يفتح قلبه لمناديه ويستجيب إليه بمجرد سماع المنادي ينادي أيّاً كان المنادي المهم أن ينادي للإيمان الخالص، فكيف إذا كان المنادي سيد الرسل مُحَّد (ص) فإن لم ينادينا بلسانه ولكنه ينادينا بسنته وسيرته وحُلُقه (أَنْ آمِنُوا بِرَبِّكُمْ فَآمَنًا) وصدقنا المنادي فيما دعا إليه ، وكل ما دعا إليه (ص) منهج حياة ونظام حياة للفرد والانسانية جمعاء وومَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ النبياء/١٠٠ ، لذلك أجبناه (رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا) استرها علينا ولا تفضحنا بما (وَكَفِّرْ عَنَا سَيِّنَاتِنَا) المُها عنا وسامُخنا فيها ، والذنوب هي الكبائر ، والسيئات هي الصغائر كقوله ﴿إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنَا المِاد بمعية الأبرار في الزمان والمكان، وإنما عينا المفات في البر والإحسان حتى الوفاة ، والبر للصلاح والإحسان للفلاح.

٤ ٩ ١ - ﴿ رَبُّنَا وَآتِنَا مَا وَعَدْنَنَا عَلَى مرسُلِكَ وَلا تُخْرَبَا يَوْمِ الْقِيَامَةِ إِنَّكَ لا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾

وهذا كلام عمن تقدم وصفهم بأنهم يقولون ربنا آتنا ما وعدتنا على رسلك ، وعد الله تعالى المؤمنين على لسان رسله بالنصر والغلبة في الدنيا والغفران في الآخرة (وَلا تُحْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّكَ لا تُحْلِفُ الْمِيعَادَ) وها هم يسألونه أن يؤتيهم ما وعدهم ، ولا يبتليهم بعذاب الخزي والفضيحة والحساب المكشوف العلني أمام الناس أجمعين يوم الحشر الأكبر والله لا يخلف الميعاد ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنْ اللهِ كَدِيثًا ﴾ النساء/٨٧.

99 أَ - ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُ مْ مَرَّهُ مُ أَنِي لا أَضِيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِنْ كُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنَّى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضَ فَالَّذِينَ هَاجَمُوا وَأَحْرِجُوا مِنْ دِيَامِرِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتُلُوا وَقُتِلُوا لاْ كَفْهُمْ سَنِينًا تِهِمْ وَلاَ ذُخِلَتُهُمْ جَنَاتٍ بَحْرِي مِنْ تَخْتِهَا الأَنْهَامُ وَاللهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الثّوابِ ﴾ مِنْ عِنْدِ اللّهِ وَاللّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الثّوابِ ﴾

عن النبي (ص): (إِذَا أَرَادُ اللهُ أَنْ يَسْتَجِيْبَ لِعَبْدٍ أَذِنَ لَهُ فِي الدُّعَاْءِ) كنز العمال خبر٢٥٦ كانت استجابة الدعاء مفتوحة ومصحوبة بالتوجه الروحي (أَيِّ لا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ استجابة الدعاء مفتوحة ومصحوبة بالتوجه الروحي (أَيِّ لا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ بَعْضٍ) يحث نحو العمل الذي فيه سعادة الدنيا والآخرة، فليس الدعاء مجرد تلفظ باللسان بعيداً عن العمل ، وركزت الآية على حقيقة مهمة هي انفتاح طريق السعي نحو التكامل وهم أمام الذكور والإناث فكلهم أبناء آدم ويرجعون إلى أصل واحد ، ويمتلكون إمكانات التكامل وهم سواء في الإنسانية وإن إختلفت الوظائف والمسؤوليات لأحدهما عن الآخر ولكن يجمعهما وحدة هدف هو بناء أسرة صالحة نافعة ، فلا تفاضل إلاّ بالتقوى ، وبمذا يقضي الإسلام على كل التصورات الناقصة والمتطرفة ضد المرأة (بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ) الذكر من الأنثى ، والأنثى من الذكر ، فإذا كنتم مشتركين في الأصل فكذلك مشتركون في الأجر والتكاليف والمعاناة بعد أن ربط سبحانه الجزاء بالعمل الصالح لا بالنسب والعنصروالقومية واللون ، ثمّ بيّن الأعمال التي يضاعف بحا الثواب الجزاء بالعمل الصالح لا بالنسب والعنصروالقومية واللون ، ثمّ بيّن الأعمال التي يضاعف بحا الثواب الخراء بالقمن من وطنه في ظروف موضوعية الذي يفقد الأمن والرزق فيه ،

٧- (وَأُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ) وهو التهجير القسري الإرهابي المجرم الظالم ، ٣- (وَأُودُوا فِي سَبِيلِي) وتحمل أنواع المعاناة من أجل الله وفي سبيل نصرة دين الله وفي نهضة المجتمع المسلم ، ٤- (وَقَاتَلُوا وَقَبَلُوا) جاهدوا وضحوا واستشهدوا في سبيل نصرة الحق والحقوق (لأَكَفِرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّنَاهِمْ) لأَكَفِرَنَّ : لأَحُونَ ولأستُرنَ، كلُّ هؤلاء يمحو الله سيئاتهم ويغفرها لهم (وَلأَدْخِلنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْفِلُهُ اللهِ وَفُوق ذلك يثيبهم ثواباً ليس كمثله ثواب كما انه سبحانه ليس كمثله شيء (وَالله عِنْدَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ). هذا الثواب مقرون بالمفاجأة والبشارات والكرامات كقوله فوا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنْ الْهُوَى ، فَإِنَّ الْجُنَّةَ هِيَ الْمَأْوَى النازعات / ٤-١٤، في غرر الحكم: (بالْمَكَاْرِه تُنَالُ الجُنَّةُ ) وَبالْمَكَاْرِه مِكِاْرَةً. وفيه أيضاً (لَنْ يَفُوزَ بالجنَةِ إلاّ السّاعِي هَا، لَنْ غرر الحكم: (بالْمَكَاْرِه تُنَالُ الجُنَّةُ ) وَبالْمَكَاْرِه مِكِارَةً. وفيه أيضاً (لَنْ يَفُوزَ بالجنَةِ إلاّ السّاعِي هَا، لَنْ

#### ١٩٦ - ﴿ لَهُ مُنَّالًا كَاللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبلاد ﴾

يَحُوزَ الجَنَةَ إِلاَّ مَنْ جَاهَدَ نَفَسُهُ).

تَقُلُّب: تَنَعُّم. سبب النزول: كان اليهود والمشركون يتجرون ويتنعمون بأرباح كثيرة ، فقال بعض المسلمين إن أعداء الله في رفاهية من العيش ونحن المؤمنين قد هلكنا من الجوع فنزلت ، وإن نزلت بخصوص السبب ولكن أريد لها عموم المعنى. المعنى: لا يَغُرَّنَكَ: لا يخدعنَّك أيها السامع تنقل الذين كفروا وتنعمهم في البلاد وتحكمهم بالعباد بمالهم من جاه وسلطان ونمبوا الأقوات والأرزاق فالله سبحانه يمهلهم ولا يهملهم في نهج البلاغة: (فوالله لَقَدْ سَتَرَ، حَتَّى كَأَنَّهُ غَفَرَ) التفسير المبين ص١٦٩، وأَنَّهُ أَمْهَلَ ، وأَنَّهُ أَنْذَرَ حَتَّى كَأَنَّهُ أَعْذَرَ! كقوله ﴿فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَحَذْنَاهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ الانعام ١٤٤.

#### ١٩٧ - ﴿مَنَاعُ قَلِيلٌ ثُمَرَمُأُواهُمُ جَهَنَدُ وَبِسُ الْمِهَادُ ﴾

مَتَاعٌ قَلِيلٌ : وكل نعيم الدنيا قليل، ولذّات يسيرة عابرة، وتبعات كثيرة، فهو مجرد متاع يستذوقه الطغاة قليلاً، فهو متاع ظاهره يغر ويسر وباطنه يضر ، وهو قليل أيضاً مقابل نعيم الآخرة و(لا عَيْشَ إِلاَّ عَيْشُ الآخِرَة) عن النبي (ص) : (مَا الدُّنْيَا فِي الآخِرَة إِلاَّ كَمَثَلِ مَا يَجْعَلُ أَحَدَكُمْ إِصْبَعَهُ فِي عَيْشَ إِلاَّ عَيْشُ الآخِرَة) عن النبي (ص) : (مَا الدُّنْيَا فِي الآخِرَة إِلاَّ كَمَثَلِ مَا يَجْعَلُ أَحَدَكُمْ إِصْبَعَهُ فِي عَيْشَ إِلاَّ عَيْشُ الْإِحَلَ المَعْرَة عَيْشُ اللَّهِ عَلَيْ المَعْرَة عَمَيْمُ وَبِئُسَ الْمِهَادُ) مصيرهم الذي هَذَا النَّيم (البحر) فَلْيَنْظُر بِمَ يَرْجِعْ) البحار ١١٩/٧٣ (ثُمُّ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئُسَ الْمِهَادُ) مصيرهم الذي يأوون إليه ومهدوه لأنفسهم كالفراش، و(الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نفسَهُ) هي جهنم تضمهم إليها ويا للخيبة والخذلان من كان فراشه وموضع راحته جهنم! وهكذا الَّذِيْ لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَشُرُّهُ الْبُاطِلُ! عن الإمام علي (ع): (إِحْذَرُواْ نَازًا قَعْرُهَا بَعِيد، وَحَرُها شَدِيْدٌ، وَعَذَابُهَا جَدِيْدٌ، دَارٌ ليس فيها رَحَمَةٌ، ولا تُسَمَعُ فيها دَعَوةٌ، ولا تُفَرَجُ فيها كربةٌ) شرح النهج ٥ / ١٦٥/٠.

٩٨ - ﴿ لَكِنْ الَّذِينَ اتَّقُوا مَرَبُهُ مُ لَهُ مُ جَنَّاتٌ تَهُ مِي مِنْ مَحْتِهَا الأَنْهَامُ خَالِدِينَ فِيهَا نُزُلاً مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ لِلأَبْرَامِ ﴾

ومن يعاقب المجرمين و(الْعُقُوْبَةُ عَلَى قَدَرِ الذَّنْبِ) يثبْ المتقين ويستضفهم في جنته بنعيم دائم أكثر من الاستحقاق (لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا) ، عن الإمام على (ع): (مَا حَيْرٌ بِخَيْرِ بَعْدَهُ اَلنَّارُ ، وَلاَ شَرٌّ بِشَرِّ بَعْدَهُ اَلْجَنَّةُ، وَكُلُّ نَعِيمٍ دُونَ اَلْجَنَّةِ فَهُوَ مَحْقُوزٌ ، وَكُلُّ بَلاَءٍ دُونَ النَّارِ عَافِيَةٌ) البحار ٢٠٠/٨، تشير الآية إلى أن النازلين (نُؤُلاً مِنْ عِنْدِ اللَّهِ) جعل الجنات نزلاً لهم ، في الجنة هم في ضيافة الله يحفهم بلطفه ويخصهم بجوده بأنواع النعم المادية والمعنوية في الجنة عن النبي (ص): قال الله تعالى (أَعَدَدْتُ لِعِبَادِيَ الصَالحِينَ مَاْ لاَ عَيْنٌ رَأَتْ وَلاَ أُذُنَّ سَمِعَتْ وَلاَ حَطَرَ عَلَى قَلْب بَشَر) كنز العمال خبر ٤٣٠٦٩، (وَمَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ لِلأَبْرَارِ) مقام الأبرار أسمى من مقام المتقين كقوله ﴿فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِي فَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُن جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ السجدة/١٧، وما عنده من الكرامة الدائمة أفضل مما يتقلب فيه الذين كفروا من متاع قليل مؤقت لذّاته قصيرة وتبعاته كثيرة. وأيضاً ما عند الله بعد ذلك النعيم للأبرار خيرٌ من ذلك كله. فائدة : (نُزُلاً مِنْ عِنْدِ اللَّهِ) في هذا النزل المميز النموذجي الكرامة العظمي للمتقين لأنها من عند الله تعالى وهم في ضيافة الله وهذه العندية (عِنْدِ اللَّهِ) فيها الشرف الكريم والمنزلة العظيمة لهم ، وفيه إشارة إلى عدم تناهى ذلك النّرُل كميةوكيفية ومدة فإنه من عند من لا تتناهى نعمه ولا يقل كرمه لهم من كل جهة (وَمَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ لِلأَبْرَارِ) نعم أخرى لا نهاية لها ، والتفنن في النعم لبيان أن الأولى من النعم الجسمانية وهذه النعم المعنوية واللذة الروحية كالقرب إلى الله تعالى والخطوة لديه ولقائه عز وجل ﴿وَرضُوَانٌ مِنْ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ التوبة/٧٢ ، فهذه كرامة أخرى للأبرار زائدة عما كانت للمتقين.

٩٩ - ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهُلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَّا أَنْرِلَ إِلَيْكُ مُ وَمَّا أَنْرِلَ إِلَيْهِ مُ خَاشِعِينَ لِلَّهِ لا يَشْتَرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمَناً قَلِيلًا أُوْلِكَ لَهُ مُ أَجْرُهُ مُ مُعْذَ مَرَبِهِ مُ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾

ليس كل أهل الكتاب ملة ضالة ، وإنما منهم من نبذ العناد وكره التعصب وكانوا مع الحق والإنصاف وآمنوا بالله واستقاموا على نهجه ، وآمنوا بالكتب السماوية المنزلة إليكم من القرآن وما أنزل إليهم من التوراة والإنجيل ، ولم تساوم على آيات الله وأحكامه ولم تحرّف فيها شيء ، هؤلاء أصحاب النفوس الطيبة والقلوب السليمة ، وكان إيمان هذه الطائفة عميقاً فخشعت لله (خَاشِعِينَ الله) خاضعين لله ، ومتبعين هداه ويريدون رضاه ، فتوجهوا إلى وجه واحد أحد فكفاهم الوجوه كلها، وحمّلوا همّا واحداً فكفاهم المموم كلها ، وهكذا خضعوا لله بكلّهم بأقوالهم وأفعالهم ولم تختلف حقائقهم عن مدّعياتهم ، فخشعت قلوبهم كما خشعت تعلق أفعالهم عن أقوالهم ولم تختلف حقائقهم عن مدّعياتهم ، فخشعت قلوبهم كما خشعت جوارحهم والخشوع ثمرة الإيمان الصحيح وخشية القلب لله ومنه تفيض على الشخصية بمشاعر طيبة صادقة ، (لا يَشْتَرُونَ بِآيَاتِ اللهِ ثَمَناً قَلِيلاً) عندهم منهج الله هو قيمة القيم ودونه القيم الأخرى لذلك لا يستبدلون الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ حَيْرٌ (أُوْلَئِكَ هُمُ أَجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ) وجاء أجرهم مطلق بلا تحديد لأن فيه المفاجأة، فالمكافأة الأخروية غير محدودة بجنس أو بقوم أو بأسماء وإنما مطلق بلا تحديد لأن فيه المفاجأة، فالمكافأة الأخروية غير محدودة بجنس أو بقوم أو بأسماء وإنما تتعلق بالصفات ، وكل من تشمله الصفات الإيمانية يدخل ليأخذ مقامه المناسب ، وهذا يدل أن

(الفرقة الناجية) هي الفرقة المؤمنة الصالحة النافعة من كل ملة ، كقوله ﴿أُوْلَئِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُمْ مَرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُوا﴾ القصص/٥٥ ، وقوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِئُونَ وَالنَّصَارَى مَنْ آمَنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ المائدة/٦٩ ، (إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ)

لنفوذ علمه بجميع الكائنات ويعلم لكل عبد ما يستحق من الثواب والعقاب ولا تخفى عليه خافية وقد يُسرّع الله تعالى في حساب عبده فيعطيه ما يستحق في دنياه ، والله سريع الحساب في الآخرة فيحاسب الخلائق كلهم في مقدار لمح البصر! ﴿وَاللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ المشر/٢ ، فلا يقع إبطاء بسبب الإحصاء المكتوب في صحف أعمالهم فهناك الصورة والصوت والنية وكأنما (فلم) متحرك واقعي حي يصوِّر سرّهم وعلانيتهم وكل حالاتهم ﴿مَالِ هَذَا الْكِتَابِ لا يُعَادِرُ صَغِيرةً وَلا كَبِيرةً إِلاَّ أَحْصَاها وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً الكهف/٩٤. سُئل الإمام علي كبيرةً إلاَّ أَحْصَاها وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً الكهف/٩٤. سُئل الإمام علي (ع): (كيْفَ يُحَاسِبُ اللهُ الْخُلْقَ عَلَى كَثْرَةِمْ ، في الله الجميع في وقت واحد! وبقدرة قادر، فائدة: فلا يشغله محاسبة أحد عن محاسبة غيره ، ويحاسب الجميع في وقت واحد! وبقدرة قادر، فائدة: (إِنَّ اللّهَ سَرِيعُ الحِسَابِ) يحاسب كل عمل بمجرد وقوعه بلامهلة، فيه دلالة إلى أن الجزاء واقع من غير فصل ولا مهل، إلا أن ظرف ظهوره هو ذلك اليوم الحاسم! وختم الله سبحانه وتعالى هذه السورة بوصية مهمة فقال:

## • ٢ ٠ - ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَمَرَابِطُوا وَاتَّفُوا اللَّهَ لَعَلَّكُ مُ تُعْلِحُونَ ﴾

يرشد القرآن الكريم المؤمنين ويهديهم للتي هي أقوم فيجمعهم على الإيمان والوحدة الإجتماعية والمصالح المشتركة ويبين لهم أهم العناصر اللازم توفرها في المجتمع المسلم الذي يسير نحو التقدم الحضاري فذكر الأهم حتى تصل إلى المهم وهي : 1 - العقيدة الإيمانية السليمة والتي يقوم عليها نظام متكامل يصلح للحياة الإنسانية السعيدة ، والإيمان التام بتلك العقيدة (وهذا ما حققه الخطاب يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا)، ٢ - (اصْبِرُوا) إثبتوا على تجنب المعاصي والاستمرار على الطاعة في إقامة النظام الإلهي متجاوزين جميع العقبات في الطريق والصبر شجاعة وصبر ساعة فيه خير كثير وإن الله مع الصبر العام وهو الصبر الخاص وبه تدرك الرغائب ، أنْ يصبر بعضكم على بعض حتى تتوحد كلمتكم وتقوى صفوفكم الخاص وبه تدرك الرغائب ، أنْ يصبر بعضكم على بعض حتى تتوحد كلمتكم وتقوى صفوفكم التصبّر في سبيل الله ، عودنفسك التصبّر على المكروه فإنه يعصم القلب من الزلل. ٤ - (وَرَابِطُوا) المرابطة أعم وأهم من المصابرة ، وهي إيجاد الجماعة المرتبطة في قواها والمتعاونة في أدائها والمنظمة في المرابطة أعم وأهم من المصابرة ، وهي إيجاد الجماعة المرتبطة في قواها والمتعاونة في أدائها والمنظمة في ومراقبة العدو وإضعافه والتخلص من شره لحماية دينكم وأنفسكم ومجتمعكم حتى لا تفاجئكم ومراقبة العدو وإضعافه والتخلص من شره لحماية دينكم وأنفسكم ومجتمعكم حتى لا تفاجئكم ومراقبة العدو المباغتة لأعدائكم وتنزل المعونة على قدر البلاء ﴿رَبَعَا أَفْعُ عَلَيْنَا صَبْراً وَثَبِّتُ أَقْدَامُنَا

وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ البقرة/٢٥٠ ، (وَاتَّقُوا الله) مراقبة الله في كل حال (فَمَنْ إِتَّقَى اللهَ وَقَاهُ) واتقوا النقائص وعالجوا الأخطاء (لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) بنيل جميع مقامات الشرف والكرامة في الدنيا والآخرة ، ولاسيما المراتب الثلاثة وهي الصبر على كمال الطاعات (ومصابرة) النفس في تزكية عاداتها واستقامة سلوكها.

في غرر الحكم: (أَفضلُ الْعِبَاْدَةِ عَلَبَةُ الْعَاْدَةِ) السيئة (والمرابطة) لحماية المجتمع المسلم من كل اعتداء ﴿ وَاَعِدُوا فَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوّةٍ ﴾ الأنفال/٢٠، فإذا حصلت هذه المقومات الأهم مع توفر ما هو مهم مع الأخذ بأسباب التقدم والنهضة الحضارية، فإنما تدفع إلى تحقيق النصر الإلهي وأخذ الدور القيادي والريادي رغم كل القوى العسكرية الهائلة للأعداء ﴿ ذَلِكُمْ وَأَنَّ اللّهَ مُوهِنُ كَيْدِ الْكَافِرِينَ ﴾ القيادي والريادي رغم كل القوى العسكرية الهائلة للأعداء ﴿ وَلِكُمْ وَأَنَّ اللّهَ مُوهِنُ كَيْدِ الْكَافِرِينَ ﴾ الأنفال/٢٠ ، عن الإمام الصادق (ع): (إصْبِرُواْ عَلَى الْمَصَائِبِ وَصَابِرُواْ عَلَى الْفِتَنِ، وَرَاْبِطُواْ عَلَى مَنْ النهي (ص): (حَرَسُ لَيْلَةٍ فِي سَبِيلِ اللهِ تَعَالَى أَفْضَلُ مِنْ أَلْفِ لَيْلَةٍ لَيْ اللهِ تَعَالَى أَفْضَلُ مِنْ أَلْفِ لَيْلَةٍ لَيْ اللهِ المَامُ المُعامُ المُعامِ المام المعام على (ع): (رَاْبِطُواْ الصَّلُواْتِ أَي إِنْتَظِرُوها وَاحِدَةٌ بَعْدَ وَاحِدَةٌ، لَانَّ المُنافِقَةُ لَمْ تَكُنْ حَيَئِذِي عِمِع البيان ٢٠/٢٥٥.

فائدة: عن الإمام على (ع): (إِنَّ لِلْمِحَنِ غَاْيَاتٌ لاَئِدَّ أَنْ تَنْتَهِيَ إِلَيْهَاْ فَيَجِبُ عَلَى الْعَاقِلِ أَنْ يَنَامَ لَمَا إِلَى إِدْبَارِهَا أَي (يصبر حتى تجوز) فَإِنَّ مُكَابَدَهِمَا بِالحَيْلَةِ عَنْ إِقْبَالْهِاْ زِيَادَةٌ فِيْهَا) البحار ٧٨س ٧٩، أي زيادة في مكروهها! أقسام الصبر: صبر على ما تكره ، وصبر على ما تحب، وصبر على المعصية لاجتنابها ، وصبر على الطاعة لإلتزامها ، وصبر على المصيبة لتجاوزها (صبر جميل) هو صبر في موضعه المناسب بلا شكوى ﴿فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً ﴾ المعارج/ه، (وصبر ذليل) هو الصبر في غير موضعه صبر فيه شكوى عندئذ لا يسمى صبر وإنما خنوع وخضوع ذليل كقوله ﴿اصْلَوْهَا فَاصْبِرُوا مُولِلهُ المَاكِورِ ٢١٠) في مَع البلاغة كتاب٥٠: التوازن أَوْ لا تَصْبِرُوا سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ إِنَّمَا تُعْمَلُونَ ﴾ الطور/١٦، في مَع البلاغة كتاب٥٠: التوازن في مطالب الإنسان (إيَّاكَ وَالْعَجَلَةَ بِالأُمُورِ قَبْلَ أَوَانِهَا، أَو التَّقَسُّطَ (التَّأَخُرَ) فِيهَا عِنْدَ إِمْكَانِهَا أَو الشَّوْضَحَتْ!).

وفي الحتام نقول قوله تعالى: ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنْ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ، يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنْ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلامِ﴾ المائدة/١٥-١٦، وآخر دعوانا (أَنِ الحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ)يونس/١٠.

تمّ بعون الله تعالى (وَعيُ القُرآنِ الْمُيَسَّر) لسورة آل عمران ، بقدري لا بقدرها ، بجهدٍ متواصل، فلله الحمد والمنّة، وبالحمد تتمُّ الصّالحات وتزداد البركات وتدفع النقمات بتأريخ ١٥/جمادى الأولى/٣٦٦ هـ الموافق ٢٠١٤/٥/٢٣ م مع تصحيحها عدّة مرّات وتدقيقها في بغداد-الكاظمية، داعين الله تعالى أن يُعيننا على تكملة بقية السُّور القرآنية الكريمة ، إنّ ربّي سميعٌ مجيب الدُّعاء.

بقلم الباحث: مكى قاسم البغدادي



#### من مقاصد السورة:

كلها مدنية إلاّ قوله ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِها ﴾ الآية/٥٥ ، عدد آياتما ١٧٦ آية ، الجزء الرابع، سورة مليئة بالأحكام الشرعية التي تتعلق بالمرأة والأسرة والدولة والمجتمع ، والأيتام والميراث والكسب والزواج وحسن المعاشرة بين الزوجين وإنصاف المرأة بإعطائها حقوقها كالمهر والميراث ومعنى ﴿الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِسَاءِ ﴾ والمهر ليس ثمناً للمرأة وإنمّا هدية توتِّق الحجّة (تَهَادُوُا تَحَابُوُا) وتديم العشرة وتربط القلوب ، وأمرت بالإحسان في كلّ شيء، والاستعداد للأمن الداخلي والخارجي، ووضع قواعد العلاقات الدولية بين المسلمين والدول الأخرى ، وذكرت الجهاد وأهميته ضد الأعداء ولاسيما المنافقين ونبهت السورة من مخاطر اليهود والنصارى. وسميت سورة النساء لكثرة ما فيها من أحكام النساء فقيل عنها (سورة النساء الكبرى) وصارت سورة الطلاق (سورة النساء الصغرى). فضلها : عن الإمام علي (ع) : (مَنْ قَرَأُ سُؤرَةَ النِّسَاءِ فِي كُلِّ جُمُعَةٍ الطلاق (سورة البساء المعرى) ملاحظة عامة : راجع فضل سورة البقرة (كل فضل بشرطه وشروطه والاستقامة على منهج الله من شروطه).

## بِسْ \_\_\_\_\_\_ُلِلَّهِ ٱلرَّحْمَارِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَعَلَقَ مِنْهَا النَّاسُ اتَّمُوا مَرَّبَكُ مُ الَّذِي حَلَقَكُ مُ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةً وَحَلَقَ مِنْهَا نَهُوجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا مِرِجَالاً كَثْيِراً وَيَسَاءً وَاتَّمُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءُونَ بِهِ وَالأَمْرُ حَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُ مُ مَرْقِيباً ﴾
 اللَّهَ الذِي تَسَاءُونَ بِهِ وَالأَمْرُ حَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُ مُ مَرْقِيباً ﴾

الآية ظاهرها أنيق وباطنها عميق ، الخطاب لكل الناس في العالم أن (اتَّقُوا رَبَّكُمْ) بالتمسك على طاعته والتورع عن معصيته ، عن طريق التقوى تستطيع أن تعلم نظام وأحكام وفلسفة النفس الواحدة في القرآن لأن بالتقوى تنفتح عليك آفاق الحقيقة لتعرف إيحاءات النص القرآني وفلسفته العميقة والدقيقة والرقيقة كقوله ﴿وَاتَّقُوا اللّهَ وَيُعَلِّمُكُمْ اللّهُ البقرة/٢٨٢ ، وقدّم التقوى على العلم (الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ) يعني العلاقة الزوجية تبنى على وحدة النفس ، وهو مصطلح جديد على العقل البشري لا يستوعب فلسفته من أول نظرة وإنما بحاجة إلى معرفة إيحاءاته البعيدة ودلالاته الواسعة، فهذه النفس الواحدة كيف تتحول إلى حياة الزوجين ؟ وكأنما هناك إنشطار لوحدة النفس إلى شطرين متساويين بقدرة الله منذ الخلق والتكوين فيكون الشطر الأول لمن هو أكبر من الزوجين ويكون الشطر الثاني لمن هو أصغر ، وأراد بإلتقاء شطري النفس الواحدة في علاقة زوجية شرعية دائمة ومتكافئة تحقق سكن النفس الواحدة الموحدة المتحدة ، لتكون ستراً

وحصانة وصيانة وامتداداً للحياة ورقيها المستمر ، وهكذا القرآن يطرح هذه الفلسفة بإسلوب علمي بلاغي مميز آخر : ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ علمي بلاغي مميز آخر : ﴿وَمِعْلَ الْعَدْفُ وَالْعَلَةُ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً الروم/٢١ ، وجعل الهدف والعلة من إلتقاء النفس الواحدة هو السكن الزوجين الزوجي والمساكنة وحسن المعاشرة لأنها حاجة منظمة ومتوازنة ومتبادلة ومتعادلة بين الزوجين الكفوءين ، وأي خلل في تطبيق نظام وحدة النفس الواحدة يؤدي إلى الخلل في السكن الزوجي وتقلق النفس و تأرق ، وهذا النظام بحاجة إلى تفصيل [راجع كتابنا للمؤلف مكي قاسم البغدادي (السكن الزوجي المتكافئ في المنظور القرآني الفريد) دراسة قرآنية تحليلية معاصرة].

(وَحَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا) (مِنْهَا) للتبعيض بمعنى: خلق الله أحد الزوجين من بعض النفس الواحدة ، وخلق البعض الآخر لهذه النفس للزوج الآخر ، فيكون الزوجان جسمين في نفس واحدة وهذا يحصل في حالة التكافؤ باعتبار الحديث الشريف (الْمُؤْمِنُ كُفُؤُ الْمُؤْمِنَةِ) ﴿وَالطَّيّبَاتُ لِلطَّيّبِينَ لِلطَّيّبِينَ وَالطَّيّبُونَ لِلطَّيّبَاتِ النور/٢٦ ، وهذا يدل على أن كُلاً من الزوجين من نفس واحدة ، هما من أصل واحد منذ الخلق والتكوين. إذن : هما في نظام مقدَّر ومدبَّر ويستند على المساواة ، والمساواة منذ النشأة حتى تحصل حالة التعاطف والتراحم بشكل متبادل ومتعادل ومتوازن بينهما ، بذلك يتبين خطأ مقولة (إنّ الله خلق حوّاء من ضلع آدم) وغيرها من الأخطاء والخرافات.

(وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءً) ونشر من نظام الزوجين المتكافئين من نفس واحدة بطريق التوالد (رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءً) وصف الرجال بالكثير دون النساء لبيان أن اللآئق لحال الرجال الكثرة والاشتهار واللآئق بحال النساء النستر والتعفف في غرر الحكم: (زَكَاةُ الجُمَالِ الْعَفَافُ) الكثرة والاشتهار واللآئق به وَالأَرْحَامُ) هناك تقوى الله و (تقوى الأرحام) لأن واو (وَالأَرْحَامُ) معطوفة على وإتقوا الله ، ومعنى تقوى الأرحام : إتقوا وخافوا وإحذروا حق الأرحام فلا تضيعوها ولاتقطعوها ، ويعطي القرآن الرحم وصلة القربي أهمية كبيرة إلى درجة أنه يذكر (تقوى الله) ويذكر (تقوى الله) ويذكر (تقوى الأرحام) بعد ذكر الله وتقواه لإلفات النظر لأهميته ، (وتقوى الأرحام) تعبير غريب وعجيب وغير متداول ولكنه شفاف ونفّاذ ويدخل إلى المشاعر بلا استئذان ، ويحرك الأحاسيس والوجدان فعليكم تقويتها وإزالة الخلل في وشائجها ، وإصلاح ما فسد منها ، وإعادة صلة ما انقطع منها ، وتوقوا أن تؤذوها وتظلموها ولاتقطعوها ولا تغضبوها (إنَّ الله كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً) والله هو الوقيب والمشرف على تفصيلات أعمالكم ودوافعها في نفوسكم فلا يشرّع لكم إلاّ ما ينفعكم، عن النبي (ص): (يَقُولُ اللهُ تَعَالَى : صِلُواْ أَرْحَامَكُمْ فَإِنَّهُ أَبْقَى لَكُمْ فِي الْمُيَاْءِ اللهِ وَصِلَةِ الرَّحِم، فَمْ النبي (ص): (يَقُولُ اللهُ تَعَالَى : صِلُواْ أَرْحَامَكُمْ فَإِنَّهُ أَبْقَى لَكُمْ فِي الْمُيَاْءِ اللهِ وَصِلَةِ الرَّحِم، فَمَنْ لَمُ يَصِلُ رَحِمَهُ لَمُ يَقَو الله عَزَّ وَجَلًا) نور الثقلين ١٧٥١، كيف تناسل الخلق من ذرية آدم فَمَنْ لَمْ يَصِلُ رَحِمَهُ لَمْ يَقَو الله عَزَّ وَجَلًا) نور الثقلين ٤٣٥١، كيف تناسل الخلق من ذرية آدم

(ع)؟ وعن الإمام الباقر (ع): (إِنَّ آدَمَ وَلَدَ أَرْبَعَةَ ذُكُؤُرِ فَأَهْبَطَ اللهُ إِلَيْهِمْ أَرْبَعَةً مِنَ الحُؤُورِ الْعِيْنِ ، فَزَوَّجَ كُلَّ وَاْحِدٍ مِنْهُمْ وَاْحِدَةً ، فَتَوَالْدُواْ ثُمَّ إِنَّ اللهَ رَفَعَهُنَّ) نور الثقلين ٢٣٣/١. فائدة: (مِنْ نَفْس وَاحِدَةٍ) جميع البشر من جنس واحدفلا تمييز بينهم على أساس العرق أو اللغة أو البلاد أو اللون. إلخ ولا أحد من الناس إبن السماء والآخر إبن الأرض، بل كلكم من خالق واحد ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ السجدة/٧ ، كلكم من آدم وآدم من تراب يجمعهما نفس واحدة موحدة متحدة مما يدل أنهما متساويان في الإنسانية ، أما النفس أو (الروح) فإنما كائن نوراني علوي خفيف شفاف حى متحرك ينفذ في جوهر أعضاء الإنسان فتجعل من هذا الجسم الترابي قيمة كبيرة ، وتسري هذه النفس في الجسم سريان الماء في الورد والنار في الفحم والدهن في السمسم كقوله ﴿فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴿ ص/٧٢، فإذا صارت فيه الروح استحق السجود والتكريم.

﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ الحجرات/١٦، (وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا) بين الزوجين وحدة الخلقة الإنسانية فلا فضل لجنس أحدهما على الآخر بمعنى خلقت العلاقة الزوجية المتكافئة على المساواة ، مع تعدد الأدوار ووحدة الهدف ، (تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ) كقوله : ﴿وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾ الرعد/٢١ ، عن الإمام الصادق (ع) : في الآية (هِيَ أَرْحَاْمُ النَّاسِ إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ أَمَرَ بِصِلَتِهَا وَعَظَّمَهَا أَلاَ تَرَى أَنَّهُ جَعَلَهَا مِنْهُ)، وعن النبي (ص): (أَعْجَلُ الْخَيْرِ ثَوَابَاً صِلَةُ الرَّحِم)البحار ١٢١/٧٤ وعنه (ص): (صِلَةُ الرَّحِم تَزِيْدُ فِي العمر، وتُنفى الفقر) البحار ٧٤ص٨٨، وعنه (ص): (صِلَةُ الرَّحِم تُهَوِّنُ الْحِسْابَ وَتَقِى مِيْتَةَ السُّوِءِ) البحار٤٧ص٤٩. عن الإمام الصادق (ع) (الذنوب التي تعجّل الفناء قطيعة الرّحم) البحار٤٧ص٩٠.

٢ - ﴿وَآثُوا الْيَتَامَى أَمْوَالُهُ مْ وَلا تَتَبِدَلُوا الْخَبِيثَ بِالطَّيْبِ وَلا تَأْكُلُوا أَمْوَالُهُ مْ إِلَى أَمْوَالُكُ مْ إِنَّهُ كَانَ حُوباً كَبِيراً ﴾ الخطاب للقائمين على رعاية الأيتام. لابد أن يكون الذي يرعى اليتيم ويدير شؤونه أميناً وفياً صادقاً يعمل في مصلحة اليتيم حتى يبلغ مرتبة الرجال الراشدين (وَلا تَتَبَدَّلُوا اخْبِيثَ بِالطَّيِّب) ونمى الله الوصى عن التمتع بأموال اليتيم ، لا تعزلوا لأنفسكم طيب مالهم وتردوا لهم رديء مالكم أو ضم شيء منها إلى أموال الولي (وَلا تَأْكُلُوا أَمْوَالَهُمْ إِلَى أَمْوَالِكُمْ)ولا تخلطوا أموالهم مع أموالكم (إنَّهُ كَانَ حُوباً) إثما وذنبا (كبيراً) جريمة كبرى، فإن اليتيم بحاجة إلى رعاية وحماية لأنه طفل ضعيف، وظلم الضعيف الغافل المستسلم أشد الظلم عند الله، عن النبي (ص): (شُّرُ الْمَآكل، أَكْلُ مَاْلِ الْيَتِيْمِ) البحار ٢٦٧/٧٩، في غرر الحكم: (فَمَنْ ظَلَمَ كُرِهَتْ أَيَّامهُ)، وتنغّص عيشه، حق الملكية الفردية مكفولة لليتامي والقاصرين.

# ﴿ وَإِنْ خِفْتُ مُ أَكَّ تُشْسِطُوا فِي الْيَتَامَى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُ مُ مِنَ النِسَاءِ مَثْنَى وَثُلاثَ وَمَرْبَاعَ فَإِنْ خِفْتُ مُ أَلاَ تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْمَا مَلَكَ تُعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْمَا مَلَكَ تُعْدِلُوا ﴾ أَوْمَا مَلَكَ تُنْ أَمَا أَمَا لَكُ مُنْ إِلَى أَذْنِى أَلاَ تَعُولُوا ﴾

في الآية السابقة خاطب الأوصياء بحفظ أموال اليتامى ، وفي هذه الآية فقد خاطبهم بشأن الزواج من اليتيمات ، حيث كان الأوصياء وغيرهم يتقون ويحذرون من الزواج منهن خوفاً من التقصير بحقوقهن وعدم العدل في التعامل معهن لو تزوجوا بحن ، وتزوجوا من غير اليتيمات بما يطيب لهم منهن وحصلت الرغبة بمن على أساس التكافؤ ، على أن لا يتجاوز عددهن الأربع في الزواج الدائم، وحثت الآية على العدالة بينهن في المعاملة والنفقة وحسن المعاشرة والمباشرة وهذا معنى الدائم، وحثت الآية على العدالة بينهن في المعاملة والنفقة وحسن المعاشرة والمباشرة وهذا معنى من غير اليتيمات واحدة أو إثنتين أو ثلاثاً أو أربعاً ، بمعنى أباح التعدد إلى أربعة، وقيده بالعدل (فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً) فإن خاف الزوج بمعنى يتوقع عدم القدرة على تحقيق أدى درجات العدل فعليه الإكتفاء بزوجة واحدة وأيضاً على أساس العدل، لأن (العدل أساس الملك) طلمهن لأن الله لا يرضى لعباده الظلم (ذَلِكَ أَدْنَى أَلاَّ تَعُولُوا) ذلك الاقتصار على الواحدة طلمهن لأن الله لا يرضى لعباده الظلم (ذَلِكَ أَدْنَى أَلاَّ تَعُولُوا) ذلك الاقتصار على الواحدة بالعدل أقرب ألا تميلوا عن الحق وتجوروا وتتجاوزوا الحدود ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ بالعدل أقرب ألا تميلوا عن الحق وتجوروا وتتجاوزوا الحدود ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ الطلاق/١ ، وهذا ترغيب على الواحدة وتحويف من التعدد.

فائدة: 1- المراد (بالعدل): الإنصاف وبه تصلح الأسرة وتقوى روابطها ، والعدل جُنة واقية ، وجنة باقية ، وهو زينة الإيمان وحياة الأحكام، ومن العدل : التسوية في حسن المعاشرة وصدق المعاملة بين الزوجات، واعتدال النفقة في الملبس والمأكل والمسكن وكل زوج بقدره ﴿وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴾ البقرة/٢٣٦ ، أما الميل القلبي في الحب والجذب النفسي فلا حرج فيه بقوله تعالى : ﴿وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ ﴾ النساء/١٢٩.

٣- سئل الإمام الرضا (ع): (عن علة تزويج الرجل أربع نسوة وتحريم أن تتزوج المرأة أكثر من واحد ، لأَنَّ الرَّجُلَ إِذَا تَزَوَّجَ أَرْبَعَ نِسْوَةٍ كَاْنَ الْوَلَدُ مَنْسُوبًا إِلَيْهِ ، وَالْمَرْأَةُ لَوْ كَاْنَ لَهُا زَوْجَاْنِ أَوْ أَكْثَرُ مِنْ ذَلْكَ لَمْ يُعْرَفُ الْوَلَدُ لَمَنْ هُوَ ؟ إِذْ هُمْ مُشْتَرِكُونَ فِيْ نِكَاْحِهَا، وَفِيْ ذَلِكَ فَسَادُ الأَنْسَابِ وَالْمَوارِيْثِ وَالْمَعَارِفِ) كنز الدقائق ٢٥٥/٥٣.

٣- الأصل في نظام وحدة النفس التي تعطيك وحدة سكن ، للزوجة الواحدة الكفؤ أما تعدد الزوجات لا يوجد فيه نظام وحدة النفس وإنما تقارب النفوس والطبائع والمصالح ، وكلما إزداد التقارب إزداد التحابب والتجاذب والتآلف والتكافؤ ، بمعنى أن هناك سكناً مشتركاً وعدالة متوقعة. ٤- أمّا ملك اليمين (أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ) فهو الآن في زماننا المعاصر حكمه معطّل لعدم وجود جواري ومملوكات والحمد لله.

و- (حول تعدد الزوجات): تعدد الزوجات ضرورة في ظروف معينة وهي ليست تشريعاً جديداً وإنما جاء الإسلام فوجده بلا قيود ولا حدود وبصورة غير إنسانية وظالمة ، فنظمه وهذبه وجعله علاجاً ودواءً لبعض الحالات الضرورية، فهو رخصة شرعية وليس حكماً واجب التطبيق ، وهو رخصة قائمة على العدل ، (فَإِنْ خِفْتُمْ) وتوقعتم واحتملتم عدم حصول العدالة مع الزوجات فلا تقربوا إلى حكم التعدد فالإسلام رخص بالتعدد وقيده (بالعدل) فصار العدل أساس التعدد ، فيكون التعدد حراماً بلا عدالة ، أما التعدد عند توفر شروطه يؤيده الإسلام كما حصل بعد الحرب العالمية الثانية في ألمانيا حيث زاد عدد النساء فأصبح مقابل كل شاب ثلاث فتيات ، وقفت المسيحية حائرة حيث لا تبيح المسيحية التعدد فأخذ الشباب يبيح لنفسه مصاحبة المئات من الفتيات بالرذيلة ووافقت الكنيسة التعدد ولكن بدون تسجيل بعقد رسمي ومن العجيب يُمنع تعدد الزوجات بالحلال وإباحته بالحرام ! حتى تاجروا بالمرأة تجارة حيوانية مقززة وحاربوا القيم والعفاف والذي لا ينفعه العفاف يضره الفساد ! ٦- حكمة تعدد زوجات النبي (ص) : كان لأسباب سياسية فجذب إليه كبار القبائل بمصاهرتهم وعلم أتباعه إحترام النساء وجعلهن يعلمن النساء الإسلام والأحكام الخاصة بالنساء ما أراد بتعدد الزوجات ما يريده الملوك والأمراء والزناة من التمتع بالنساء الإختارهن من حسان الأبكار لا من الكهلات التمتع بالنساء، ولو كان يريد التمتع بالنساء لإختارهن من حسان الأبكار لا من الكهلات الثيبات الأرامل ! لذلك صار حكم التعدد أكثرمن أربعة خاصاً بالنبي (ص) استثناءً من القاعدة الثيبات الأرامل ! لذلك صار حكم التعدد أكثرمن أربعة خاصاً بالنبي (ص) استثناءً من القاعدة

### ٤ - ﴿ وَآتُوا النِسَاءَ صَدُقَاتِهِنَ وَخُلَةً فَإِنْ طِينَ لَكُ مُ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيناً مَرِيناً ﴾

أعطوا النساء (صَدُقَاتِينَ) أي مهورهن كاملة (المقدَّم) (غُلَةً) هدية وعطية للترغيب والمحبة (تَهَادُوُا يَعْلُوهُ وهذه العطية مبنية على الصدق وطيب النفس وتكريم للزوجة ، من دون مقابل وبلا انتظار عوض منها ، وهذه العطية مفروضة على الزوج ، ولم يقل (آتوا صدقات النساء) لوليّها أيا كان ، وأطلق المهور ولم يحددها حتى يكون كل زوج بقدره ، ولا يراد بها التكثير وإنما التقدير ، والمهر ليس ثمناً للمرأة فهي لا تقدّر بثمن ، وإنما المهر مرآة عاكسة لمعدن الزوجين ، فإذا كان الزوج غنياً وأعطى مهراً قليلاً معناه أنه بخيل ، وإذا كان فقيراً وأعطى كثيراً معناه من أين لك هذا وهو مدعاة للريب ؟! وإذا قبلت الزوجة المهر من دون ملاحظة هذا النظام فمعناه أنما غفلت عن دورها في التقييم و(الْغَفْلَةُ مِنْ فَسَاْدِ الحِسْ) وطلب أن يعطي الزوج المهر لزوجته فتمتلكه نحلة هدية وهبة كريمة خالصة لها (فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيناً مَرِيناً) فإذا سمحت بطيب نفسها وبرضاها من دون إكراه أن تعطي شيئاً من المهر وليس كلُّ المهر ، هبة لزوجها فله أن يأخذه حلالاً طيباً ، عن الإمام الصادق (ع) : (مَنْ تَرَوَّجَ إِمْرَاةً وَلَمٌ يَنْوٍ أَنْ يُؤفِيْها صَدَاقَها (مهرها) يأخذه حلالاً طيباً ، عن الإمام الصادق (ع) : (مَنْ تَرَوَّجَ إِمْرَاةً وَلَمٌ يَنْو أَنْ يُؤفِيْها صَدَاقَها (مهرها) فَهُو عِنْدَ اللهِ زَوْنِ) ، فيكون المهر والهبة من أسباب الملكية الفردية ودعماً للزوجة. فائدة : (نخلة)

والتعبير عن إيتاء المهور بالنِحْلةً مع كونما واجبة على الأزواج لإفادة الإيتاء عن كمال الرضى وطيب الخاطر بلا من ولا أذى وبيان لإحترام المرأة وتكريمها ودعمها في مكانتها بالمجتمع باعتبارها الجانب الأضعف مقابل الرجل ، والمهر حفظ لحق المرأة وصيانة لكرامتها ، (صَدُقَاقِينَّ) جمع صدقة وهو المهر الذي ينطلق من مادة الصدق االذي يلزم الرجل به نفسه وينطق به عن اطمئنان ورضى لزوجته وفيها مرضاة الله ، سواء أكان المهر بالمال أو أي شيء له اعتبار عرفي ولم ينه الشرع عنه ، والمهر عادة عرفية استمرت بين الناس وقررتها الشرائع السماوية، إلاّ عند بعض الملل والنحل ، والمهر أخص من الهبة إذ كل هبة غلة وليست كلُّ نجلة هبة.

٥ - ﴿ وَلا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالُكُ مُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُ مُ قِيّاماً وَالرَّبْرُ قُوهُ مُ فِيهَا وَاكْسُوهُ مُ وَقُولُوا لَهُ مُ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ السُّفَهَاء: خفاف العقول أو المبذرين الذين لا يحسنون الإنفاق في ما ينبغي ولا تثق باستقامته، المعنى: الخطاب للأولياء الصالحين لا تسلطوا السفهاء الذين تحت ولايتكم على أموالكم التي جعلها الله قياماً ، أي بها تقوم حاجاتهم وتثبت منافعهم ، لا تزال مصالحهم العامة قائمة ثابتة وسارية المفعول ما دامت أموالهم في أيدي الأولياء يقومون بتنميتها بالتجارة ، وهذا حث على الإقتصاد وحسن التدبير والتقدير بلا بخل ولا تبذير ، وما افتقر من اقتصد (وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ) أَنفقوا عليهم كل الحاجات الضرورية وغيرها بكل أمانة وإخلاص من فوائدها ونمائها دون أصلها حتى لا تنفذ بالتدريج (وَقُولُوا هُمُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً) وإن كانوا سفهاء لكنهم لهم حقوق البشر يجب أن يعاملوا بالإحسان ويكلموا بالرفق واللين عن النبي (ص): (إنّ الرَّفْقَ لم يوضع على شَيْءٍ إِلاَّ زَانَهُ، وَمَا نَزَعَ من شيء إِلاَّ شَانَهُ) البحار ٧٥ص٢٠، وجمال المعروف تكملته ، في غرر الحكم: (إِكْمِأْلُ الْمَعْرُوُفِ أَحْسَنُ مِنَ إِنْتِدَائِهِ). فائدة : يجب أن لا يستلم السفهاء مواقع مهمة في مناصب الدولة وهم غير أمناء عليها وعلى أموالهم لذلك قالت الآية الكريمة (أُمْوَالُكُمْ) ولم تقل (أموالهم) وهذا يدفعنا كيف تحصل التنمية الإقتصادية الحضارية للمجتمع والنضوج الفكري لأفراده وزيادة الأرباح مع بقاء رأس المال ، لذلك قالت الآية (وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا) بدلاً من (وأرزقوهم منها). 7 - ﴿ وَابْتَلُوا الْيَتَامَى حَتَّى إِذَا بَلِغُوا النَّكَاحَ فَإِنْ السُّنَّدُ مِنْهُ مُرسُداً فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَالُهُمْ وَلا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً وَبِدَامِ اللَّهُ يَجْبُرُوا وَمَنْ كَانَ غَنِيّاً فَلْيَسْتَمْفِفْ وَمَنْ كَانَ فَقِيراً فَلْيَأْكُلْ بِالْمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُ مْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالُهُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكَنَّى باللهِ حَسِيباً ﴾

اختبروا عقول اليتامى وتصرفاتهم (حَقَّ إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ) بلغوا سن الرشد ويصلحون للزواج (فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْداً) فإن وجدتم منهم رُشداً وصلاحاً وحسن تقدير وتدبير مما جعلكم تستأنسون به وتطمئنون عليهم (فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمُواهَمْ) فهي أمانة عندكم فترجع الأمانات إلى أهلها بدون تأخير وتقصير ، وقد اكتفى الإسلام بالنظر إلى أمر البلوغ في العبادات والحدود والديات ، أما في

المعاملات العامة ، ذات الموارد المالية فقد أوجب مع البلوغ الرشد والنضوج للوصول إلى ما هو أهم، مع تجنب المفاسد والخسائر (وَلا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً) وتبذيراً من دافع الاعتداء على حقوقهم (وَبَدَاراً) مبادرة ومسارعة إلى أكلها خوفاً من (أَنْ يَكْبَرُوا) وتنعزل ولايتكم على أموالهم. (وَمَنْ كَانَ غَنِيّاً فَلْيَسْتَعْفِفْ) فليعف ويتنزه ويترفع عن مال اليتيم ولا يأخذ أجراً على وصايته ، واستعفف أبلغ من عف كأنه يطلب زيادة العفة (وَمَنْ كَانَ فَقِيراً فَلْيَأْكُلْ بِالْمَعْرُوفِ) فليأخذ بالقدر الذي يتعارف عليه الناس إنه ضروري وحاجات أساسية أو بقدر أجرة عمله المعقولة من بالقدر الذي يتعارف عليه الناس إنه ضروري وحاجات أساسية أو بقدر أجرة عمله المعقولة من فأشهدوا على ذلك شهوداً لئلا يجحدوا تسلمها ورفعاً للخلاف وإثباتاً لتأدية الحقوق بالحق (وَكَفَى فأشهدوا على ذلك شهوداً لئلا يجحدوا تسلمها ورفعاً للخلاف وإثباتاً لتأدية الحقوق بالحق (وَكَفَى بِاللّهِ حَسِيباً) محاسباً ورقيباً دقيقاً. فائدة : عن الإمام الباقر (ع) : (إِذَا عَلِمَ الرَّجُلُ أَنَّ إِمْرَأَتُهُ سَفِيْهَ فُسُددةٌ لِلْمَالِ ، وَعَلِمَ أَنَّ وَلَدَهُ سَفِيْهٌ يُفْسِدُ الْمَالَ لَمْ يَنْبَغِ لَهُ أَنْ يُسَلِّطُهُمَا عَلَى مَالِهِ) كنز الدقائق ٣٦٤/٤٣، ويدل على وجوب الوصية الشرعية إذا كانت الورثة سفهاء ، واليتيم : هو الطفل المدقائق ٣٦٤/٣، ويدل على وجوب الوصية الشرعية إذا كانت الورثة سفهاء ، واليتيم : هو الطفل إلى دون سن الرشد ومبلغ النضوج.

## ﴿ وَالرَّبِحَالِ نَصِيبٌ مِنّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرُبُونَ وَلِلْسِنَاءِ نَصِيبٌ مِنّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرُبُونَ مِنّا أَوْ كُثْرَ نَصِيباً مَفْرُوضاً

للأولاد والأقرباء حظ وسهم من تركة الميت (الإرث) كما للبنات والنساء حظ وسهم أيضاً الجميع فيه سواء وهو من عوامل الملكية الفردية يستوون في أصل الموروث وإن تفاوتوا في قدره. سبب النزول: بعض العرب كانوا لا يورّثون النساء والأطفال ويقولون إنما يرث من يحارب ويذب عن الأهل فأبطل الله هذا الحكم (عمّاً قَلَ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ) سواء كانت التركة قليلة أو كثيرة (نَصِيباً مَفْرُوضاً) أسهماً معينة فرضها الله في كتابه الحكيم إلى مستحقيه. فائدة: فيه دليل أن الوارث لو أعرض عن نصيبه لم يسقط حقه وإن حرمان النساء من الميراث أبطله الإسلام أربع آيات متتالية لبيان قواعد نظام الإرث والسنة فصلته تنقطع صلة المالك بماله عند الموت ويترك الأمر للشريعة التي سمحت له بأن يوصى بثلث ماله لينفقها الموصى إليه في الخير.

#### ﴿ وَإِذَا حَضَى الْقِسْمَةُ أُولُوا الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينُ فَامْ نِهْ رُقُوهُ مُ مِنْهُ وَقُولُوا لَهُ مُ قَوْلًا مَعْمُ وَفَا ﴾

وإذا حضر التركة الفقراء من قرابة الميت واليتامى والمساكين من غير الوارثين (فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ) فأعطوهم شيئاً من هذه التركة استحباباً وتطييباً لخاطرهم قبل تقسيمها بين الورثة وهو للتكريم وتعويد الإنفاق (وَقُولُوا فَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً) قولاً جميلاً شفافاً يرفق بهم ويؤملهم خيراً. وبهذا تكونون قد حُلتم دون تحرك شعور الحسد والبغضاء لدى من يثور فيهم ذلك الشعور لحرمانهم من الإرث.

٩ - ﴿ وَلَيْخُسُ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِ مُ ذُمْرِيَّةً ضِعَافاً خَافُوا عَلَيْهِمُ فَلْيَتَقُوا اللَّهَ وَلَيْقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً ﴾

تذكر أيها الوصي ذريتك الضعاف من بعدك ، كيف يكون حالهم ، وعامل اليتامى المسؤول أنت عنهم بمثل ما تريد ان يعامل به أبناؤك بعد فقدك ، فعامل الناس بما تحب أن يعاملوك به (فَلْيَتَقُوا الله وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً) فليخافوا الله في أمر اليتامى وليقولوا لهم عبارات العطف والحنان كما يقولونه لأولادهم ، والقول السديد : الكلام المفيد المؤثر الذي يتطابق القول مع العمل ، وهو القول العادل القويم المصيب للحق وتطيب به النفوس والبعيد عن الخلل والكذب والكلام الفارغ. والقول السديد : هو الكلام المناسب في مكانه المناسب في وقته المناسب وأسلوبه المناسب وفي ظروفه المناسبة للإنسان المناسب ، الذي يكون كالدواء المناسب ، في غرر الحكم: (الْعَاقِلُ لاَ يَتَكَلَّمُ طُوفه المناسبة للإنسان المناسب ، الذي يكون كالدواء المناسب ، في غرر الحكم: (الْعَاقِلُ لاَ يَتَكَلَّمُ

# • ١ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الْيَتَامَى ظُلُماً إِنَّمَا يَأْكُ أَنِّكُ وَفِي بُطُونِهِ مُ نَامراً وَسَيَصْلُونَ سَعِيراً ﴾

(إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْماً) وعدواناً كلّها أو بعضها ، فيكون حكمهم كحكم النساء الأرامل والمساكين، يأكلون أموالهم بدون حق (إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُوخِمْ نَاراً) فما أكلوه من مال ظلماً سيأكلونه في جهنم وتتحول أموالهم الحرام ناراً في بطوغم ، صورة مفزعة النار في البطون تشوي البطون هي النار مجسمة على مقياس تجسم أعمالهم الظالمة، فهناك يأكلون أموال اليتامى ظلماً ، وهنا يأكلون في بطوغم ناراً بالحق لتحرق كيانهم من داخلهم! وهذه المقابلة بين الذنب والعقاب ، ويكون القصاص على قدر الجناية والمرء حيث يضع نفسه (وَسَيَصْلُونَ سَعِيراً) بالإضافة في بطوغم ناراً سيصلون ناراً هائلة مستعرة تشوي الوجوه وتحرق الجلود من الخارج! وأحاطت النار بهم من كل جانب من داخلهم ومن خارجهم ، عن الإمام علي (ع) : (مَنْ أَكَلَ مَالَ فَاتَيْمُ ظُلْمَاً، سَيُدْرُكُهُ وَبَاٰلُ ذَلِكَ فِيْ عَقِبِهِ مِنْ بَعْدِهِ، وَوَبَاْلُ ذَكَ فِيْ الآخِرَة) كنز الدقائق ٢/٥٧٥.

الحدادة و الله الله على الله في أولاد كُ مُ للذَّكَر مِثْلُ حَظْ الاَ تَتَكِينَ فَإِنْ كُنْ سَاءً فَوْقَ اثْتَكَيْنِ فَالْهُ ثَلَامًا مَا تَرَكَ وَإِنْ كَانَتُ وَإِنْ كَانَ لَهُ وَلَا يَكُونُ لِلهُ وَلَا يَكُونُ وَالْحَالَاثُ فَإِنْ لَمُ يَكُونُ لَهُ وَلَا يَعْمَلُهُ السُّدُسُ مِمَّا السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيْعَةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ آبَاؤُكُ مُ وَأَبْنَاؤُكُ مُلْ اَدْمُ وَنَ أَيْهُ مُ أَقْرَبُ لَكُ مُنْ مَعْدِ وَصِيْعَةً يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ آبَاؤُكُ مُ وَأَبْنَاؤُكُ مُلْ الله مِن الله مِن بَعْدِ وصِيْعة يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ آبَاؤُكُ مُ وَأَبْنَاؤُكُ مُلْ الله وَنَ الله مِن الله وَلَا الله ولا الله و

يوجُب ويفرض الله في شأن ميراث أولادكم (لِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِّ الْأَنْتَيْنِ) جعل الله نصيب الإبن من الميراث مثل نصيب البنتين عند إجتماع الذكور والإناث ، إن ما يرثه الرجل ضعف ما ترثه المرأة ، لا لفضله عليها بل لأن مسؤوليته المالية عليه أشق وأوسع فيجب عليه النفقة للزوجة والأولاد في كل متطلبات الحياة ، في حين أعفيت المرأة من الإنفاق حتى على نفسها ، فيبقى سهم المرأة من الإرث باقياً على حاله ، فالرجل يأخذ ضعف الميراث ويصرفه بينما المرأة تأخذ النصف وتحفظه ، وفي النتيجة يكون الربح لها والمسؤولية عليه ! (فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ) وإن كانت الذرية وفي النتيجة يكون الربح لها والمسؤولية عليه ! (فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ) وإن كانت الذرية

نساءً بالكامل لا ذكر معهن ، وكنَّ أكثر من إثنتين (فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَوَكَ) بالفرض (وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ) مِمَّا تَرَكَ (وَلأَبَوَيْهِ) الأب والأم (لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ) ذكراً أو أنثى واحداً أو أكثر ، وهذا دليل على أن الأبوين يشاركان الأولاد في طبقتهم (فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبَوَاهُ) ولم يكن له أخوة وإنحصر ميراثه بأمه وأبيه (فَلأُمِّهِ الثُّلُثُ) مِمَّا تَرَكَ إِنْ لَم يكن للميت أخوة يحجبونها عما زاد عن السدس (فَإِنْ كَانَ لَهُ) للميت (إِخْوَةٌ) وهذا دليل على كون الإخوة في طبقة ثانية لاحقة لطبقة الأبناء والبنات لا ترث مع وجودهم ، ولكن إذا وجدوا (فَلأُمِّهِ السُّدُسُ) بدل الثلث (مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي كِمَا أَوْ دَيْنِ) فالدين يقدم على الوصية في الشريعة حيث أوجبت الإبتداء بتجهيز الميت أولاً من تركته وثانياً وفاء الديون المالية وثالثاً تنفيذ الوصية من الثلث (آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ لا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً **فَرِيضَةً مِنْ اللَّهِ)** فإلزموها ، وهذا المقطع تربوي بمعنى أن الله تعالى تولى قسمة المواريث بنفسه على ما علمه من الحكمة.

فقستم حيث توجد المصلحة وتتوفر المنفعة ، ولو ترك الأمر إلى البشر لم يعلموا (أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً) بعد مماتكم أو في حياتكم ، فيضعون الأموال على غير حكمة ولهذا أتبعه بقوله (إنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً) إنه تعالى عليم بما يصلح لخلقه لذلك قسَّم الإرث تقسيماً عملياً حكيماً فيما شرع وفرض.

فائدة ١- الآية تنهى عن الإفراط والتفريط في الأقوال والأفعال وتدعو إلى العدالة فهي الميزان السوي وهي إنصاف الناس من نفسك. ٧- نظام التوريث يزيد من إجتهاد المورثين في تحصيل الرزق، مثال فرنسا عندما ألغت الحكومة قانون الإرث ، شهدت البلاد تراجعاً في النشاطات الإقتصادية غير مسبوق. ٣- الأبناء يرثون من الآباء صفاتهم الخلقية والخُلقية كما يرثون أموالهم. ٤- تشير الآية (لا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً) إلى أن تقدير المواريث وقسمتها وأسرارها لا تصاب بالعقول ولكن لا تتأباها ولا ترفضها من حيث الإمكان والجواز ، وإنّما يدرك هذه القسمة خالق الإنسان وهو يعلم ما يضر الإنسان وما ينفعه ، والآية تدلّ أنّ الأحكام الإلهية شرّعت لمصلحة الإنسان وسعادته، ومن هنا نستدل على إيمان الإنسان بصالح أعماله، وعلى فساده وضلاله بقدر ضرره وخطره على نفسه وعلى الآخرين ، وعلى المدى القريب أو البعيد، سواء أكان الضر مادياً حسّياً أو معنوياً فكرياً أو عقائدياً أو نفسياً أي ضرر غير حسى. كقوله (مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا) الجاثية/١٥

١٢ - ﴿ وَلَكُ مْ نِصْفُ مَا تَرَكُ أَنْ وَاجُكُ مْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُنَّ وَلَدُّ فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَد اللَّهُ عُمِنا مَرَكُنَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّة يُوصِينَ بِهَا أَوْدَيْنِ وَلَهُنَّ الرُّبِعُ مِمَّا مَرَكُنَّ مُراكُنَّ مَلْ كَاللَّهُ مُ مَا مَرَكُنَّ مَلْ كَاللَّ مَا مَرَكُنَّ مَلْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنَّا اللَّهُ مُ مِنْ اللَّهُ مُنَّا اللَّهُ مُنَّا اللَّهُ مُنَّا مَرَكُنَّدُ مِنْ اللَّهُ مَا مَرَكُنَّدُ مِنْ اللَّهُ مَا مَرَكُنَّدُ مِنْ اللَّهُ مَا مَرَكُنَّدُ مِنْ اللَّهُ مَا مَرَكُنَّ مُعَالًا مَرَكُنَّ مُعْلَمُ مَنْ اللَّهُ مُنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ مِنَّا مَرَكُنَّ مُنْ اللَّهُ مُنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنَّا لَهُ مُنْ مُنَّا لَهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَّا لَمُ مُنّا لَهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّلَّ مُنْ اللَّهُ مُن

بَعْدِ وَصِينَةٍ تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَإِنْ كَانَ مَرَجُلْ يُومَرَثُ كَلاَةً أَوْ امْرَأَةً وَلَهُ أَخْ أَوْ أَحْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ فَإِنْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ فَهُ مْ شُرَكَاءُ فِي الثُّكْ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّة يُوصَى هَا أَوْ دَيْنِ عَيْرَ مُضَامر وَصِيَّةً مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيهُ حَلِيهٌ ﴾ الآية في نظام المواريث تناولت الآية السابقة إرث الأبناء والوالدين ، أما هذه الآية فتشرح إرث الزوجة والزوج والأخ والأخت للأم ، المعنى : ولكم أيها الرجال نصف ما ترك أزواجكم من المال إن لم يكن لزوجاتكم أولاد منكم أو من غيركم (فَإِنْ كَانَ هَنَّ وَلَدٌ فَلَكُمْ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْنَ) من ميراثهن وألحق بالولد في ذلك ولد الإبن ذكراً كان أم أنثى (مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ كِمَا أَوْ دَيْن) من بعد إخراج الوصية وقضاء الدين (وَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَكُمْ وَلَدٌ) ولزوجاتكم واحدة فأكثر الربع مما تركتم من الميراث إن لم يكن لكم ولد منهن أو من غيرهن (فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الثُّمُنُ مِمَّا تَرَكْتُمْ) فإن كان لكم ولد منهن أو من غيرهن فلزوجاتكم الثمن مما تركتم من المال (مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَ كِمَا أَوْ دَيْن) وفي تكرار ذكر الوصية والدين لزيادة الاعتناء بشأنهما (وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلالَةً) عن أهل البيت (ع) : (الْمُرَادُ (بالكَلالَةِ) هُنَا الإِحْوَةُ وَالأَحَوَاتُ مِنَ الأُمِّ فَقَطْ) والمراد (بالكلالة) في الآية الأخيرة من سورة النساء إخوة وأخوات المتوفى لأبيه أو لأبويه ورد لفظ (الكَلالَةً) في القرآن في هذين الموضعين فقط (أَوْ امْرَأَةٌ) عطف على رجل بمعنى أو إمرأة تورث كلالة (وَلَهُ أَخْ أَوْ أُخْتٌ) أي للمورث أخ أو أخت من أم (فَلِكُلّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ) فللأخ من الأم السدس وللأخت من الأم السدس أيضاً (فَإِنْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاءُ في الثُّلُثِ) فإن كان الإخوة والأخوات من الأم أكثر من واحد فإنهم يقتسمون الثلث بالسوية ذكورهم وإناثهم في الميراث سواء (مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَى بِهَا أَوْ دَيْن غَيْرَ مُضَارٌ) لا ميراث إلا بعد وفاء الدين وتنفيذ الوصية وقد نهى الله عن الإضرار في الوصية ، والإضرار في الدين بقصد أن تكون الوصية للمصلحة لا بقصد الإضرار بالورثة أي في حدود الوصية بالثلث ، كما قال النبي (ص) (وَصِيَّةً مِنْ اللَّهِ) إنّ هذه الأحكام في توزيع الإرث توصية من الله يجب العمل بموجبها (وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ) وصية قائمة على أساس من مصالح الناس يعلمها الله.

في الحديث : (أَنْ تَذَرَ (تترك) وَرَثَتُكَ أَغْنِيَاءٌ حَيْرٌ مِنْ أَنْ تَذَرَهُمْ عَاْلَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ، والإضرار في الوصية من الكبائر، ولا يلزم العمل بها)التفسير النور ٢٢/٢.

فائدة: ١- معنى الإضرار في الدَّين والوصية المنهي عنهما الإضرار في الدَّين: أن يقر أو يوصي بدَين ليس عليه بقصد الإضرار بالورثة، والإضرار بالوصية: من الكبائر ولا يلزم العمل بما ، وهو أن يتجاوز حد الثلث مما يملك ، وإذا فعل يقف تنفيذ الزائد على إجازة الورثة. ٢- (الكلالة) في اللغة الإحاطة من تكلله النسب وأحاط به أبناؤه وعشيرته ، ومنه الإكليل وهو التاج لإحاطته بالرأس. ٣- الديون تشمل ديون الله على المتوفى من قبيل الحج والزكاة والصلاة والكفارة فضلاً عن

ديون الناس لأهميتها ذُكرت أربع مرات في هذه الآية (مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ كِمَا أَوْ دَيْنٍ)، في الحديث : (يَغْفِرُ اللهُ لِلشَّهِيْدِ يَوْمَ الْقِيَاْمَةِ كُلَّ ذَنْبِ إِلاَّ الدَّيْنَ) كنز العمال خبر ١١١١٠.

### ١٣ - ﴿ يِنْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يُطِعُ اللَّهَ وَمَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتَ تِجْرِي مِنْ تَخْتِهَا الأَنْهَامُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْمُرُ الْمَطْيِمُ ﴾

تلك الأحكام المذكورة في المواريث وغيرها شرائع الله التي حدّها لعباده ليعملوا بها ولا يتعدوها (وَمَنْ يُطِعْ اللهَ وَرَسُولُهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ) لا يدرك ما عند الله إلا بطاعته (خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ) وهكذا (الْذِيْ يَعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأُ) و(الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ) والإنسان المناسب في مكانه المناسب والنتائج كالمقدمات. فائدة : لما فرض الله سبحانه المواريث عقبها بذكر الترغيب في تنفيذها والترهيب على تعدي لحدودها لأهميتها.

#### ٤ - ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَمَرَسُولُهُ وَيَعَدَّ حُدُودَهُ أَدُوخِلُهُ نَامِ أَ خَالِداً فَيِهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِنَّ ﴾

وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ عن طغيان وتمرد وإنكار لأحكام الله فله عذاب جهنم وله عذاب مهين أي عذاب جسدي ونفسي مقابل استكباره وعناده ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١، عن الرضا (ع): (مَن تَعَوَّذَ بِاللهِ مِنَ النَّارِ وَ لَمْ يَتَرُكُ شَهَوَاتِ الدُّنيَا (المحرمة) فَقَدِ اسْتَهُزَأَ بِنَفْسِهِ) البحار ٢٥٦/٧٨، عن الرضا (ع): (مَن تَعَوَّذَ بِاللهِ مِنَ النَّارِ وَ لَمْ يَتَرُكُ شَهَوَاتِ الدُّنيَا (المحرمة) فَقَدِ اسْتَهُزَأَ بِنَفْسِهِ) البحار ٢٥٦/٧٨، عن الرضا (ع): (أكْرِمْ نَفْسَكَ مَا أَعَانَتُكَ عَلَى طَاْعَةِ اللهِ) ، فائدة : سؤال : لماذا تترتب كل هذه النتائج الضخمة على الطاعة أو المعصية في تشريع جزئي كالميراث ؟ الجواب الآثار تبدو أضخم من الفعل ، والأضرار في الباطن أكثر من الأرباح في الظاهر لذلك قال تعالى ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُوْلَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة/٢٢٩.

# ﴿ وَاللَّذِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَاءِكُمْ فَاسْنَشْهِدُوا عَلْيهِنَّ أَمْرَبْعَةً مِنْ كُمْ فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَ فِي الْبُيُوتِ حَتَّى بَتَوَقَّاهُنَ الْمَوْتُ أَوْبِحُمَّ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ﴾

سعى الإسلام في تطهير المجتمع وتوفير جو نظيف ، يأمر بعزل الفاحشات من النسوة وإبعادهن عن المجتمع متى ثبتت عليهن الفاحشة لأنهن يحملن مرض خبيث ومعد وفقاك هو نشر الرذيلة ومحاربة العفة والفضيلة وزيادة أولاد الزنا ، والفاحشة : الفعل القبيح الشنيع عقلاً وشرعاً في القول والفعل وهو أن الفاعل ذهب إليها بنفسه واختارها بإرادته، وهو مصطلح عام يشمل كبائر الذنوب وهو كل قبيح كالزنا واللواط والسحاق أو الكلام الفاحش ؛ الذي يضر بنفسية الفرد وباستقامة المجتمع (فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبُعَةً مِنْكُمْ) من المسلمين الثقاة ، ولا يثبت الزنا إلا بإقرار فاعله على نفسه أربع مرات سواء أكان رجلاً أم إمرأة أو بشهادة أربعة عدول يرون الفعل رأي العين ، وهذا شرط ثقيل لإثبات الفعل وذلك من أجل المحافظة على شرف الآخرين وعدم شيوع الفحشاء ، وباب التوبة مفتوح ويبقى التماسك الإجتماعي ولا يختص الزنا بإقامة أربعة شهود بل يشترك معه اللواط والسحاق أيضاً ، (فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَقَّ يَتَوَفَّهُنَّ الْمَوْتُ)

وهذا يكشف أن الفاحشات خبيثات يستقطبن الرجال ليكونوا خبثاء مثلهن لأن ﴿ الْخَبِيثَاتُ لِلْحَبِيثِينَ وَالْخَبِيثُونَ لِلْحَبِيثَاتِ، النور/٢٦ ، وهكذا كل إمره يميل إلى جنسه ، وهذه عملية تلويث لفطرة المجتمع التلويث الأخلاقي والنفسي والأسري والعقائدي.. ، وهذا يكشف عن الاستخفاف بحكم الله ، والاستهانة بعفاف المجتمع وتدينه ، وهذا ما يرفضه الإسلام بشدة ، ويتم العزل بحبس الفاحشات ذات العَلم (المشهورات بالزنا) في البيوت حتى الموت ، والحكمة من حبسهن ليكن تحت المراقبة والمواظبة على تهذيبهن وتربيتهن تربية صالحة ليتأهلن للتوبة والاستقامة وإذا تحققت المراقبة والمواظبة على التربية ، وعلى هذا لا ينافى خروجهن من البيوت ، ويستفاد ذلك لفظ (الإمساك) (فأمسكوهن) أيضاً حيث لم يعبّر القرآن بالحبس أو السجن ونحوهما (أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً) لم يجعل هذه العقوبة حتى الموت حكماً دائماً ، فحكمت السنة برجمهن إذا كنّ متزوجات ، وكذلك الرجم للزاني الرجل المتزوج، وعقوبة مئة جلدة من الأعزب أو العازبة ، أو يجعل لهم التوبة النصوحة ، والزواج الشريف في النكاح النظيف بعيداً عن السفاح الخبيث. فائدة: ١- الزنا من الذنوب الكبيرة والخطيرة والمريرة وعمل يمقته ويبغضه الله وأسوأ سبيل في المنكر، لذلك من زبي زُبيَّ به ، كَمَاْ تَدِينُ تُدَاْنُ ، عن الإمام الصادق (ع): (لاَ تَزْنُواْ فَتَرْبِيَ نِسَاْؤُكُمْ) البحار ٢٩ص٢٦، وعنه (ع): (عُفُّواْ عَنْ نِسَاْءِ النَّاْسِ تَعُفُّ نِسَاْؤُكُمْ) البحار ٧٣ ص ١٩. ٢- الزنا بين قتلين في القرآن قوله ﴿وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ.. وَلا تَقْرَبُوا الزّينَ.. وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ ﴾ الإسراء/٣٦-٣٣، ما فشي الزنا في مجتمع إلاّ كان مصيره إلى الضياع والانحلال ويسقط نظام الأسرة والأبوةوالأمومة ، فلا يؤمن بالعفة والشرف وتسقط عنده الغيرة ويبتلي بالكآبة عقوبة وكراهة العيش ونحوسة الأيام وضيق النفس وقلق القلب والأرق وعدم النوم ، عن الإمام الباقر (ع) : (إِذَا كَثُرَ الزِّنَي كَثُرَ مَوْتُ الْفَجْأَةِ) البحار ٧٩ص٢٧، في هج البلاغة حكم٥ • ٣ (مَاْ زَيَى غَيُوُرٌ قَطُّ).

#### ١٦ - ﴿ وَاللَّذَانِ مَأْتِيَاهِمَا مِنْكُمْ فَإَذُوهُمَا فَإِنْ تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ قَرَاباً مَرْحِيماً ﴾

هذه الآية متممة للآية السابقة التي لم تتعرض إلاّ للنساء ، وهذه الآية تبين الحكم فيها للزاني والنية معاً غير المتزوجين، فإنهما إذا أتيا الفاحشة بالزنا أو اللواط أوالسحاق (فَآذُوهُمَا) بأية وسيلة للردع العنيف كالشتم والتعيير والتوبيخ والضرب المخيف والخفيف للتأديب وللردع والمنع والتضييق والتأنيب وليس للانتقام حتى يحقق الإيذاء أهدافه المشروعة التربوية والنفسية والجسدية والأخلاقية كي يكون الردع بالإيذاء عبرة لمن يعتبر ﴿فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ﴾ الحشر/٢ ، وبالاستبصار يحصل الاعتبار ، فتنصلح النفس الأمارة بالسوء وتحتدي إلى التوبة النصوحة فإنما تطهّر القلوب وتغسل الذنوب وتكشف الكروب وتستنزل الرحمة ﴿إِنَّ اللَّه يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ﴾ البقرة/٢٢٢ ، (فَإِنْ تَابًا وَأَصْلَحَا: تَابًا: بالقول الصادق ، وليس بمجرد القول وإنما وأَصْلَحَا: تَابًا: بالقول الصادق ، وليس بمجرد القول وإنما

وَأَصْلَحَا: الأعمال والنوايا ، وعطف الإصلاح على التوبة لبيان تحقق حقيقة التوبة (تَابَا وَأَصْلَحَا) قرينة على أن الحكم في الإيذاء كان مبنياً على السماحة والتسهيل في تحقيق هدف الردع من الفاحشة ولم يكن مبنياً على القسوة والانتقام (فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَا) فإصفحوا وكفّوا عن إيذائهما (إِنَّ اللهَ كَانَ تَوَّاباً رَحِيماً) مبالغاً في قبول التوبة وواسع الرحمة والمغفرة. فائدة : ١- فإذا كان هذا خُلق الله فعلينا أن نتشبه بحُلُق الله، فنكون فيما بيننا رُحماء متعاطفين متسامحين ولكن أشداء على الكفار والمفسدين وهكذا : (مرونة في التعامل ، وثبات على المبادئ). ٢- وهذه الآية موضحة للآية ٢-٣/النور وغير ناسخة لهما ﴿الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةً جَلْدَةٍ..﴾ للآية ٢-٣/النور وغير ناسخة لهما ﴿الزَّانِيةُ وَالزَّانِيةُ لا يَنكِحُهَا إِلاَّ زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ النور/٢ ، ﴿الزَّانِي لا يَنكِحُ إِلاَّ زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيةُ لا يَنكِحُهَا إِلاَّ زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ النور/٢ ، ﴿الزَّانِي لا يَنكِحُ إِلاَّ زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيةُ لا يَنكِحُهَا إِلاَّ زَانٍ أَوْ مُشْرِكَ النور/٢ ، ﴿النُورِهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

٧٧ - ﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوَءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ فَأُولِيْكَ بَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكِيماً﴾

أوجب الله تعالى قبول التوبة على نفسه بمقتضى فضله ووعده لأنه ﴿كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ﴾ الأنعام/١ ، والتوبة : هي الرجوع إلى الله بالإلتزام الصادق بمنهجه المستقيم والندامة على معصيته والاستغفار من الذنب والتصميم على عدم الرجوع إلى الذنب (لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةِ) السُّوءَ: هو كل عمل قبيح الذي يسوء فاعله إذا كان سليم الفطرة ويشمل الذنوب الصغيرة والكبيرة، الجَهَالَةِ : بجهل وتجاهل وسفاهة وبدافع من النفس الأمارة بالسوء بضعف أمام الشهوة أو الغضب وبدون عناد أو استكبار على الله، وكل من عصى الله فهو جاهل حتى يعود إلى رشده، وليست الجهالة عدم العلم لكنها التغافل والتجاهل وترك التفكر في العاقبة كفعل من يجهله ولا يعلمه، كما قال يوسف (ع) ﴿ وَإِلا ۗ تَصْرِفْ عَنِّي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنْ مِنْ الْجَاهِلِينَ ﴾ يوسف/٣٣ ، وعن الصادق (ع): (كُلُّ ذَنْبٍ عَمِلَهُ الْعَبْدُ وَإِنْ كَانَ عَالِمَاً فَهُوَ جَاْهِلٌ! حِيْنَ خَاطرَ بِنَفْسِهِ فِيْ مَعْصِيَةِ رَبِّهِ ، فَقَدْ حَكَى اللهُ سُبْحَاْنَهُ قَوْلَ يُؤسُفَ لِأَخْوَتِهِ ﴿هَلْ عَلِمْتُمْ مَا فَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ ﴾ يوسف/٨٩ ، فَنَسَبَهُمْ إِلَى الْجَهْلِ لِمُحَاْطَرَقِمْ بِأَنْفُسِهِمْ فِي مَعْصِيَةِ اللهِ تَعَاْلَى) مجمع البيان ج٣-٤ص٢٦، (ثُمُّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ) يندمون على الذنب ولا يُسوِّفون الزمن ولا يفوّتون الفرصة وينيبون إلى ربحم ويتوبون إليه توبة نصوحة بعد زمن الذنب مباشرة وفي أقرب وقت ، ويستغفرون الله ولا يصرون على المعصية وقبل أن تحيط بهم خطيئتهم ، عن الإمام الصادق (ع): (لا كَبِيْرَةَ مَعَ الاسْتِغْفَارِ وَلا صَغِيْرَةَ مَعَ الإِصْرَارِ) الكافي ٢٨٨/٢، في غور الحكم: (التَّبَجُّحُ بالْمَعَاْصِيْ أَكْبَرُ مِنْ زُكُوْكِمَا). ثم قال: (يَعْمَلُونَ السُّوءَ) (بالمفرد) ولم يقل (يَعْمَلُونَ السّيئات) (بالجمع) لبيان قبول التوبة ممن يقع منهم السوء (بالمفرد) بمعنى عدم متابعتهم له ، ويقع من دافع الغفلة والضعف ولا يصرون عليه ويندمون ويستغفرون ويتوبون منه فلا تتمكن من أنفسهم أضرار المعصية ، بينما إذا جاءت (السّيئات) بالجمع بمعنى لا تقبل توبتهم لمتابعتهم السّيئات واستهتارهم بالذنوب ، وما قست القلوب إلا لكثرة الذنوب (فَأُوْلَئِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ) لصدق توبتهم وسرعتها وعدم التسويف بما (وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكِيماً) عليماً بخلقه حكيما في شرعه. فتكون التوبة منقذة له من الضلال والقلق والأرق وتفتح باب الهدى وتغلق أبواب الهوى ولا تتبع خطوات الشيطان وتقوى الروابط مع الرحمن والتوبة تحمي المجتمع من تحويل المذنب إلى مجرم محترف ، عن النبي (ص) : (إِنَّ كُلُّ بَنِي آدَمَ حَطَّاةُ وَحَيْرُ الْخَطَّائِينَ التَّوَّابُونَ) الدر المنثور ٢٦١/٢٠.

1 ٨ - ﴿ وَلِيسَتُ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ حَتَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُ مُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي نُبْتُ الآنَ وَلا الَّذِينَ يَبُوتُونَ وَهُ مُ كُفَّالَ الْمُ

لا تكون التوبة مفتوحة للذين يستغرقون في الذنوب ويستهزئون بالسّيفات ولا يحسبون للحلال والحرام حساباً ويغيب الله في نفوسهم فيقودهم الشيطان إلى سوء العاقبة وهم غافلون ، والْغَفْلَةُ مِنْ فَسَادٍ الْحِسْ (فَلاَ تَغْفُلُ فَلَسْتَ بِمَغْفُولٍ عَنْكَ) ، حتى إذا فاجأه الموت وبدأ يقترب من عالم الآخرة تاب وأناب فهذه توبة المضطر فلم يعد لديه وقت لمواصلة الذنوب ، هذه توبة في غير موضعها ولم تحقق شروطها فلا يقبلها الله لأنحا لا تنشئ صلاحاً في القلب ولا في السلوك ولا تدل على تغير في الطبع ولا تزكية للنفس ولا استقامة في الدين (وَلا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّرٌ) وليست التوبة للذين يصرون على الكفر حتى الموت أو عند معاينة العذاب في الآخرة ﴿فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَلْ اللّذِين يصرون على الكفر حتى الموت أو عند معاينة العذاب في الآخرة ﴿فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ اللّذين يصرون على الكفر حتى الموت أو عند معاينة العذاب في الآخرة ﴿فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمُ اللّذين يصرون على الكفر حتى الموت أو عند معاينة العذاب في الآخرة فَامَتُ قَيَامَتُهُ كَا اللّذين (ص): (إذا مَاتَ أحدكم فَقَدْ قَاْمَتْ قِيَامَتُهُ) كنز العمال خبر ٢٧٤٨، وعند (ص) (يَبْعَثُ كُل عبد عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْه) كنز العمال خبر ٢٧٤٢١ (أُولَئِكَ أَعْتَدُنَا هُمُ عَذَابًا وعنه (ص) (يَبْعَثُ كُل عبد عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْه) كنز العمال خبر ٢٧٤٢١ (أُولَئِكَ أَعْتَدُنَا هُمُ عَذَابًا يَعْد وشُولُ النّذامة في يوم القيامة وهكذا (الّذِيْ لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأً) في غور المَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ) في ضح البلاغة خطبة ١٤٥٤: (العَامُلُ بغَيْرٍ علم كالسَّائِرِ عَلَى غَيْرِ الطَّرِيقِ الصَّوَيْلِ السَّوْ إلا بُعْداً عَنْ الصَّوْلِ).

9 - ﴿ يَا أَيُهَا الَّذَيِنَ آمَنُوا لاَ يَحِلُ لَكُمْ أَنْ مَرْبُوا النِسَاءَ كَرْهاً وَلاَ تَعْضُلُوهُنَ لِتَذْهَبُوا بِبَعْضِ مَا آثَيْتُمُوهُنَّ لِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُنْيَاةٍ وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعْرُونِ فِإِنْ كَرِهْتُنُوهُنَ فَعَسَى أَنْ تَصُّرَهُوا شَيْناً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً ﴾ لا يحل لكم أيها المؤمنون أن تجعلوا النساء كالمتاع والحيوان والأشياء ينتقل بالإرث من إنسان إلى آخر، لا ترثوا النساء كالأشياء بعد موت أزواجهن كرهاً عنهن ! (لا يحل الزواج إلا بعقد وبرضاهن) كانوا في الجاهلية إذا مات الرجل كان أولياؤه أحق بإمرأته إن شاء تزوجها أحدهم وإن شاء زوجوها غيرهم، وإن شاءوا منعوها الزواج (وَلا تَعْضُلُوهُنَّ) ولا تمنعوهن وتضيّقوا عليهن وتسيؤا معاملتهن (لِتَذْهَبُوا بِبَعْض مَا آتَيْتُمُوهُنَّ) لا يحق للزوج ان يعتدي على حقوق زوجته وينغّصها عيشها ويكرهها حياتها فتظطر المرأة أن تبذل شيء من مهرها لفك عقد الزواج ، والتخلُّص من هذه العلاقة المشؤومة المملوءة بالمعاناة (إلا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ) الفَاحِشَةُ المُبَيِّنَةُ : العمل القبيح بواسع معناه والواضح من دون شبهة ويبني على القطع لا على الظن كالزنا والنشوز والعصيان، عندئذٍ ساءت عشرتهن ولم ينفع معهن لغة الأخلاق والإصلاح ، في هذه الحالة يجوز تحديد حريتهن، وقد يظلم الزوج زوجته بكثرة (الغيرة عليها) فيغار عليها بلا سبب ولاريبة وهذه غيرة لا يحبها الله ، والغيرة التي يحبها الله سبب لدفع الشك ، وغَيْرةُ الزَّوْجِ عَلَى قَدَرِ عِفَّتِهِ ، عن الإمام الصادق (ع): (لاَ غَيْرَةَ فِي الْحَلاَلِ) وسائل الشيعة ١٧٦/١، (وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ) الْمَعْرُوف : ما تألفه الطباع البشرية ويدعمه العقل والفطرة ولا يستنكره الشرع ولا العرف الإسلامي ، بحيث لا يكون المعروف ما هو مألوف عند الزوج وأهله ، بل عند العقلاء المنصفين بحيث يرونه محسناً لا مسيئاً إليها في شيء بلا سبب ، والخطاب في مقام الأمر الواجب فإبتدأ بالأزواج ليوصيهم بزوجاتهم ، عاشروهن لتألفوهن ويألفوكم ، معاشرة المحتاج أحدهما للآخر ، معاشرة القرب والحب والجذب والتآلف والتكافؤ حتى تحصل معاشرة وحدة النفس للوصول إلى وحدة السكن النفسي بين الزوجين، معاشرة على مستوى المباشرة وإشباع حاجة أحدهما من الآخر ، والعيش معهن بما هو معروف ومألوف بين الأزواج الصالحين من جهة ، وبين أفراد المجتمع المسلم المستقيم من جهة أخرى ، وأطلق المعروف ولم يحدده، حتى يتعامل معه كل إنسان بقدره وقدرته وكفاءته ليكون العرف الإسلامي الشائع في كل عصر هو المعتمد.

عن الإمام الباقر (ع): (أَهْلُ الْمَعْرُوفِ فِيْ الدُّنْيَا هُمْ أَهْلُ الْمَعْرُوفِ فِيْ الآخِرَة) وسائل الشيعة ١ / ٥٢٣ ٥، (فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً) تبين الآية حكم الاستمرار في الحياة الزوجية ولو كانت مع الكراهية النسبية ويصلح حالها بالصبر أحدهما على الآخر ، وحسن المعاشرة بالتعوِّد على الطبائع والأمزجة لتعود حياتهما إلى السكن الزوجي المشترك، كي يحفظ العلاقة الزوجية أهميتها الإنسانية فلا يجعلها عرضة لنزوة عاطفة ولا لنزق نفسي معين (فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً) فما قد يكون مكروهاً في الحاضر يمكن أن يكون محبوباً في المستقبل ويجعل الله فيه الخير الكثير ، فعسى أن يرزقكم الله منهن ولداً صالحاً محبوباً تقرُّ به أعينكم. في الحديث: (لا يَفْرَكُ (لا يَبغَضْ، لا يَكرَهْ) مُؤْمِنَةً إِنْ كَرِهَ مِنْهَا خُلُقاً رَضِيَ مِنْهَا آخَرَ)، وقد يتسرع الرجل فيطلق زوجته لبعض صفاتها ويتزوج بأخرى فإذا هي أسوأ حالاً وأقبح أعمالاً ، فيندم حيث لا ينفع الندم ، وهكذا لا تجتمع كل المحاسن في إنسان بعيد عن المساوئ (وبالعكس) ، وهكذا تختلط المحاسن والمساوئ في كل إنسان ، والمعصوم هو الخالي من النقائص. فائدة : الكراهية النسبية يمكن الصبر عليها وتحملها وتحذيب النفس عليها لاسيما إذا كانت من طرف واحد وليس من الطرفين (فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَيَجْعَلَ اللّهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً) ، ﴿وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ البقرة /٢١٦ ، ولكن الكراهية الكلية والتي تعني تنافر الأرواح هذه الحالة لا حل لها إلاّ الطلاق والفراق ، عن النبي (ص) : (الأَرْوَاحُ جُنُودٌ فَمَا تَعَارُفَ مِنْهَا إِثْتَلَفَ وَمَا تَنَاكُرَ (تنافر) مِنْهَا إِخْتَلَفَ) كنز العمال خبر ٢٤٦٦٠.

• ٢ - ﴿ وَإِنْ أَمْ وَنَهُ مُاسَنِدًا لَ مَنْ مَ صَكَانَ مَنْ مَ وَالْمَا الله الله الله الله الله الله الله وأردتم أن تتزوجوا بأخرى (وَآتَيْتُمُ وَإِنْ كَانَ لابد من الطلاق والفراق فإنه أبغض الحلال عند الله ، وأردتم أن تتزوجوا بأخرى (وَآتَيْتُمُ إِحْدَاهُنَّ قِنطَاراً فَلا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئاً) فيجب تأدية جميع حقوق الزوجة قبل طلاقها ﴿ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً ﴾ الأحزاب ٤٩ ، أما (القِنطار) كناية عن كثرة المال والنفقات ، بمعنى لو أعطيتم المرأة قنطاراً فلا يجوز أن تأخذوا منه شيئاً ، ولا تطمعوا فيه، وإن الله يستنكر هذا العمل ويسميه بمتاناً ويرتب عليه آثار الإثم. والبهتان : من بمت أي تحير ، هو الكذب القبيح الذي يبهت ويترك المفترى عليه في حيرة ودهشة (أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَاناً وَإِثَا مُبِيناً) استفهام إنكاري ، أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَاناً وباطلاً وظلماً مستقبحاً ؟ غير قابل للتبرير والإحتيال في غور الحكم: (مِنْ أَفْحَشِ الظُلْمِ ظُلْمُ الْكَرَامِ) و(مِنْ أَقْبَح الظُلْمِ (والجرم) ظُلْمُ الضَّعِيْفِ الْمُسْتَسْلِمِ)

## ٢١ - ﴿وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُ مُ إِلَى بَعْضٍ وَأَخَذُنَّ مِنْ كُمْ مِيثَاقاً غَلِيظاً ﴾

الاستفهام للتعجب ، والمعنى إنها تربية قرآنية عالية المضامين تقول : كيف تستحلون أخذ مهور النساء عند طلاقهن دون توفية حقوقهن كاملة (وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ) وقد استمتع بعضكم ببعض بالمعاشرة الزوجية وتسمى (فلسفة الإفضاء) في القرآن ، بعد أن تأكدت الرابطة الزوجية بأقوى الروابط المادية والمعنوية وفاقت جميع الروابط الأخرى ، ولابس كل منهما الآخر وخالطه وعاشره وإندمج فيه ، حتى صار أحدهما بمنزلة الجزء المتمم لوجود الآخر وكأنهما شيء واحد وبعبارة أخرى : كأن للزوجة فضاءً نفسياً جذاباً وللزوج فضاءً نفسياً منساباً ، فعندما يقتربان يتداخل الفضاءان النفسيان فيما بينهما فيصبح فضاءً واحداً لشدة التداخل بينهما روحياً وجسدياً ، وقوة الترابط في حبهما وقربهما وجذبهما وكأنهما جسمان في روح واحدة ونفس متحدة وبتكون منها الولد الإمتداد للحياة ، يستفهم القرآن كيف يقطع الزوج تلك الصلة القوية فيطمع ، ويتكون منها الولد الإمتداد للحياة ، يستفهم القرآن كيف يقطع الزوج تلك الصلة القوية فيطمع

في مالها وهي العنصر الأضعف في الأسرة وهو العامل الأقوى؟!! (وَأَخَذْنَ مِنْكُمْ مِيثَاقاً غَلِيظاً) وأخذت الزوجات منكم عهداً وعقداً ثميناً مؤكداً هو عقد الزواج الشرعي والقانوني والذي فيه فقرة: (على كتاب الله وسنة رسوله)تم العلاقة الزوجية فيكون الكتاب والسنة هما الأساسان لهذه العلاقة وليس للهوى والعادات والتقاليد دخلٌ فيها **لذلك أصبح هذا العقد الشريف ميثاقاً** غليظاً لأنه يبنى على كتاب الله وسنة رسوله، فهو عقد مكرّم لا يشبه بقية العقود إنه عقد روح مع روح، وحياة مع حياة لتنمية الحياة وامتدادها، ولا تبني هذه العلاقة على أساس المادة بل هي أكبر من المادة إنها تنطلق من العالم المعنوي الرحب، عالم القيم والأخلاق وتبادل الحاجات وتعدد الأدوار ووحدة الهدف النبيل، في الحديث: (إِتَّقْوُا الله فِي النِّسَاْءِ، فَإِنَّكُمْ أَحَذْثُمُوهُنَّ بِأَمَانَةِ اللهِ، وَاسْتَحْلَلْتُمْ فُرُوجَهُنَّ بِكَلِمَةِ اللهِ)مواهب الرحمن٧/٠١، والورع عن محارم الله، هو الميثاق الغليظ لحماية المرأة وحفظ حقوقها. وعزتها وكرامتها، وحفظ نعمة السكن المشترك والاطمئنان المتبادل بينهما.

#### ٢٢ - ﴿وَلا تَعْكِحُوا مَا نَصَحَ آبَاوُكُ مُرِنُ النساءِ إِلاَّ مَا فَدْ سَكَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْناً وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾

سَلَف : مضى ، المُقْت : البغض الشديد ، المعنى : لا تتزوجوا من النساء ما تزوجهن آباؤكم كان بعض العرب في الجاهلية يتزوج إمرأة أبيه إذا لم تكن أماً له ، فنهى الله سبحانه عن ذلك وعفا ما قد سلف ومضى (إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتاً) فإن نكاحهن أمر قبيح قد تناهى في القبح والشناعة ، وبلغ الذروة العليا في الفضاعة والبشاعة ، (فَاحِشَةً) ذنباً كبيراً (وَمَقْتاً) مكروهاً عند العقلاء ومبغوضاً عند الله أشد البغض (وَسَاءَ سَبِيلاً) بئس ذلك النكاح القبيح الخبيث طريقاً ، فإنه لا يقدم عليه إلا الأرذال والأنذال وهو ممقوت ومنبوذ في الطبع الإنساني السليم لأن زوجة الأب بمثابة أم ثانية ، وله عواقب وخيمة على نفس الفرد وعلى المجتمع.

٣٧ – ﴿ حُرْبَهَتْ عَلَيْكُ مْ أَنْهَاتُكُ مْ وَبَّنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاتُكُمْ وَبَنَاتُ الأَخْ وَبَّنَاتُ الأَخْتِ وَأَنْهَا تُكُمْ اللَّذِي أَمْ ضَعْنَكُمْ وَأَخَوَا تُكُمْ مِنْ الرَّضَاعَةِ وَأَنْهَاتُ نِسَافِكُمْ وَرَبّائِبُكُمْ اللَّذِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَافِكُ مُ اللَّذِي دَخَلْتُ مْ بِينَ فَإِنْ لَـمْ تَكُونُوا دَخَلْتُ مْ بِينَ فَلاجُنَاحَ عَلَيْكُ مْ وَحَلاِل أَبْنَافِكُ مُ اللَّذِينَ مِنْ أَصْلابِكُ مُ وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنَ الأُخْتَيْنِ إلا مَا قَدْ سَكَفَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُوم إَلَى مَحِيماً ﴾

إختصاص الخطاب للرجال ويشمل الحكم النساء أيضاً ، وقد حرّم عليكم سبعة أصناف من الزواج بالمحارم ، لإعداد العائلة الشريفة النظيفة (أُمَّهَاتُكُمْ إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ) حرّم عليكم نكاح أمهاتكم ومنهن الجدات للأب والأم (وَبَنَاتُكُمْ) وإن نزلن (وَأَخَوَاتُكُمْ) سواء أكُنّ للأبوين أم لأحدهما (وَعَمَّاتُكُمْ) أخت أبيك وتشمل عمات الآباء والأمهات وإن علون (وَخَالاتُكُمْ) أخت أمك وتشمل خالات الآباء والأمهات وإن علون (وَبَنَاتُ الأَخ وَبَنَاتُ الأُخْتِ) وكل من تناسل منهما، وهؤلاء محرمات بسبب النسب وهناك محرمات لسبب غير النسب ست منها بسبب

الرضاع جاء في الحديث (يُحْرُمُ مِنَ الرَّضَاْعَةِ مَاْ يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ) مجمع البيان٦٢/٣ (وَأُمَّهَاتُكُمْ اللاَّتِي **أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ مِنْ الرَّضَاعَةِ)** وعليه فكل إمرأة حرمت من النسب تحرم مثلها من الرضاع أُماً كانت أو أُختاً أو بنتاً أو عمة أو خالة أو بنت أخ أو بنت أخت والأخ أو الأخت من الرضاعة يكون خمس عشرة رضعة كاملة لا يفصــل بينهما رضعة من إمرأة أخرى (وَأُمَّهَاتُ نِسَائِكُمْ) تحرم أم الزوجة وإن علت بمجرد العقد على البنت، وإن لم يحصل الدخول (وَرَبَائِبُكُمْ اللاَّتي في حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمْ اللاَّق دَخَلْتُمْ كِينَّ) (رَبَائِبُكُمْ): من التربية والربيبة بنت إمرأة الرجل من غيره، وسميت بذلك لأنها تتربي في حجر الزوج وبيته ورعايته. المعنى: مجرد العقد لا يوجب حرمة نكاح بناتها من زوج آخر على زوجها على زوجها الثاني بل يشترط أن يدخل بما أيضاً مضافاً على العقد عليها (فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُمْ كِينَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ) إذا لم تدخلوا بأم الربيبة جاز لكم نكاح بناتهن (وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمْ الَّذِينَ مِنْ أَصْلابِكُمْ) حَلائِلُ من الحلال، أي المرأة التي يحل للإنسان الزواج منها. المعنى العام: وحُرّم عليكم نكاح زوجات أبنائكم الذين من أصلابكم، بخلاف من تبنيتموهم فلكم نكاح حلائلهم (وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنَ الْأُخْتَيْن) يحرُم الجمع بين الأختين معاً في عقد الزواج ، وعلى هذا يجوز الزواج بالأختين في وقتين مختلفين ، وبعد الإنفصال عن الأخت السابقة ، إلا ما كان منكم في الجاهلية فقد عفا الله عنه (إنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً) غفوراً لما سلف رحيماً بالعباد. فائدة : ١- (في حُجُوركُمْ) ليس قيداً للحكم بل تنزيلاً على الغالب لأن الغالب أنها تكون مع أمها ويتولى الزوج تربيتها ، ولأن بنت الزوجة تحرم وإن لم تكن في حجر زوج الأم. ٢- كل الأحكام القرآنية لها علل ومصالح واقعية تكوينية ولاسيما في تنظيم الأسرة وتهذيب السلوك واستقامة الأخلاق ، وبعث روح الاحترام المتبادل بين الرجل والمرأة... وغيرها. ٣- السبب في تحريم (وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنَ الأُخْتَيْنِ) في وقت واحد في الإسلام لعله أن بين الأختين علاقة مودة ورحمة ورابطة نسبية ، فإذا أصبحتا في ظل زوج واحد لم يمكنهما الحفاظ على تلك المودة والرحمة ، ويحصل بينهما صراع عاطفي يزيل رابطة الحب بينهما، ويحصل بينهما التحاسد والتباغض وتكون عاقبتهما غير سليمة. ٤- عن الإمام على (ع) : (إِذَاْ تَزَوَّجَ الرَّجُلُ إِمْرَأَةً حَرُمَتْ عَلَيْهِ إِبْنَتُهَاْ إِذَا دَخَلَ بِالأُمِّ ، فَإِذَا لَمْ يَدْخُلْ بِالأُمِّ فَلاَ بَأْسَ أَنْ يَتَزَوَّجَ الإِبْنَةَ ، وَإِذَا تَزَوَّجَ الإِبْنَةَ فَدَحَلَ بِهَاْ أَوْ لَمْ يَدْخُلْ بِهَاْ فَقَدْ حَرْمَتْ عَلَيْهِ الأُمُّ) التهذيب٥/٢٣ وعنه (ع): (الرَّبَاثِبُ حَرَاْمٌ كُنَّ فِيْ الْحِجْرِ أَوْ لَمْ يَكُنَّ) من لا يحضره الفقيه٣٦٦/٣.

#### الجزء الخامس من القرآن الكريم

٢٤ - ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنْ النِسَاءِ إِلاَّ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُ مُ كِنَابَ اللَّهِ عَلَيْكُ مُ وَأَحْلَكُ مُ مَا وَمَرَاءَ ذَلِكُ مُ أَنْ بَتَعُوا بِأَمْوَالِكُ مُ مُحْصِنِينَ عَيْرَ مُسَافِحِينَ فَمَا اسْتَمْنَعْتُ مُ بِهِ مِنْهُنَّ فَإِثْوهُنَ أَجُوبَهُنَ فَرِضَةً وَلاجْنَاحَ عَلَيْكُ مُ فِيمَا تَرَاضَيْتُ مُ بِهِ مِنْ بَعْدِ الْفَرِضَةِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ الْفَرِضَةِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً ﴾

وحُرّم عليكم نكاح المحصنات المتزوجات من النساء اللواتي في عصمة أزواجهن ، فلا يجوز إقامة أية علاقة جنسية معهن حفاظاً على الوحدة العائلية والتماسك الإجتماعي الصحيح (إلا ما مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ) باستثناء ما ملكتموهن بالسبي ، فإنهن لا يعدن في عصمة أزواجهن بعد السبي لأن في دار الحرب والسبي تنقطع عصمة الكافر بزوجته ويمكن الزواج منها بعد عدة (٤٥) يوماً أو أن تحيض مرة واحدة. أمّا في عصرنا الحاضر لا يوجد إماء ولا ملك يمين ولله الحمد ﴿وَلا تُمْسِكُوا بعصَم الْكُوَافِر ﴾ المتحنة/١٠ ، إعتبر الإسلام أسر النساء الكافرات بمثابة الطلاق من أزواجهن وكذلك الحال مع اعتناق الزوجة للإسلام فتنقطع علاقتها بزوجها إن بقى هو على كفره. (كِتَابَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ) هذا فرض الله عليكم في الشريعة الإسلامية على أساس المصالح العامة دون التأثر بالعادات والتقاليد والنظرات الضيقة (وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ) هذه هي المحرمات من النساء عند الله تعالى، وأحل لكم نكاح ما سواهن في الزواج الشرعي (أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ) أن تطلبوا من تختارون من النساء بطريق شرعى فتدفعوا لهن المهور (مُحْصِنِينَ) في حصن من الدين والخُلُق والعفة عن الحرام (غَيْرَ مُسَافِحِينَ) غير زناة ولا بغاة ، وفيها دلالة على أنه لا يزوج غير العفيف النظيف والذي يطلب الزواج من أجل التعفف (فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَرِيضَةً) يجعل القرآن صداق المرأة (مهرها) فريضة لها مقابل الاستمتاع بما ، فمن أراد أن يستمتع بإمرأة من الحلال – وهن مما أحل لكم ما وراء ذلكم من المحرمات المذكورة سابقاً - مع عقد في زواج شرعى فعليه أن يؤدي لها المهر المفروض المتفق عليه بينهما ، مهراً واجباً لا إحساناً ولا تفضيلاً ولا تطوعاً ، ويكون عقد الزواج بينهما برضا منهما بتعيين المهر والمدة.

ولفظة (اسْتَمْتَعْتُمْ) يعني (زواج المتعة الشرعي) أو (الزواج المؤقت) ولا استمتاع من دون عقد (زواج شرعي) إلا إذا كان زنا، عن الإمام الصادق (ع): (الْمُتْعَةُ نَزَلَ بِهَاْ الْقُرْآنُ وَجَرَتْ بِهَاْ السُّنَةُ مِنْ رَسُولِ اللهِ (ص)) ، قال الفخر الرازي في تفسيره ج ١٠ ص ٤٤: (الْمُرَاْدُ بِالآيَةِ حُكْمُ الْمُتْعَةِ، وَإِتَّفَقُواْ عَلَى رَسُولِ اللهِ (ص)) ، قال الفخر الرازي في تفسيره ج ١٠ ص ٤٤: (الْمُرَاْدُ بِالآيَةِ حُكْمُ الْمُتْعَةِ، وَإِتَّفَقُواْ عَلَى النَّهُ كَانَتْ مُبَاْحَةً فِيْ إِنْتِدَاْءِ الإِسْلاَمِ، وَلَمْ يَنْزُلْ بَعْدَهَا آيَةٌ تَنْسَحُهَا) ، وذكر الطبري عن الإمام علي (ع) : (لَوْلاَ أَنَّ عُمَرْ نَهَى النَّاسَ عَنْ الْمُتْعَةِ مَاْ زَنَى إِلاَّ شَقِيٌّ) المصدر السابق ١٠/٥، (وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَاضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْدِ الْفَرِيضَةِ) إذا تم الزواج المؤقت بين الزوجين وإنقضى الوقت ، فلا بأس من تجديد الوقت والمهر برضاهما معاً ، ويمكن أن تترك الزوجة المؤقتة المهر لزوجها المؤقت

وتسامحه به برضاها سواء أكان كل المهر أو بعضه ، ويمكن أن تزيد المهر والمدة أو تنقصهما (إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً) بما يصلح حاجة عباده.

(حَكِيماً) في تشريعه لهذا الزواج الشرعي. فائدة: عن الإمام الباقر (ع): (لا بَأْسَ بِأَنْ تَزِيْدَهَا وَتَرِيْدُكَ إِنْ الْفَعَلَعُ الأَجَلُ فَيْما بَيْنَكُما بِقَوْلِ : إِسْتَحْلَلْتُكِ بِأَجَلٍ آحَرْ بِرِضَا مِنْها ، وَلاَ تَجِلُ لِغَيْرِكَ حَتَّ تَنْقَضِي عِدَّتُها ، وَعِدَّتُها حَيْضَتَانُو)، وهناك دليل على وجود حكم المتعة في عصر النبي (ص) ما روي عن عمر بن الخطاب : (مُتْعَتَانِ كَانَتًا عَلَى عَهِد رَسُولِ اللهِ وَأَنَا مُحَرِّمُهُمَا وَمُعَاقِبٌ عَلَيْهِمَا) تفسير الرازي ١٠/٥٠، ومن الجدير ذكره: نلاحظ: آية تفسير الرازي ١٠/٥٠، ومن الجدير ذكره: نلاحظ: آية الإستمتاع ذكرت الزواج المؤقت لغرض التمتع بلا ذكر السكن الزوجي، ثما يدل أن هذا الزواج يفتقد عنصر الإطمئنان القلبي والنفسي بشكل كافٍ!، بينما ذكرت آية ﴿لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا﴾ السكن الزوجي يحقق السعادة التي فيها أعلى درجات الاستمتاع المنظم ، بينما زواج المتعة المؤقت السكن الزوجي كهدف وإنمًا هدفه الاستمتاع ، معنى: أن السكن الزوجي يحقق السعادة التي فيها أعلى درجات الاستمتاع المنظم ، بينما زواج المتعة المؤقت الما يدل أن السكن الزوجي نعمة دائمة يفقدها زواج المتعة المؤقت بنسبة كافية ، بينما الزواج الدائم وليس الزواج المؤقت ! هناك بحث مهم في كتاب (السكن الزوجي يعتمدها ، إذن : المطلوب الزواج الدائم وليس الزواج المؤقت ! هناك بحث مهم في كتاب (السكن الزوجي يعتمدها ، إذن : المطلوب الزواج الدائم وليس الزواج المؤقت ! هناك بحث مهم في كتاب (السكن الزوجي يعتمدها ، إذن : المطلوب الزواج الدائم وليس الزواج المؤقت ! هناك بحث مهم في كتاب (السكن الزوجي المنافئ)، في المنظور القرآني الفريد) للمؤلف مكي قاسم البغدادي ، بحث نذكر أهم مافيه بعنوان

(زواج المتعة: بين الخلل في الفهم، والجهل في التطبيق) زواج المتعة رخصة شرعية مقيدة بشروط وشروطها أكبر من رخصتها، والزواج المؤقت ليس حلاً للمشكلة الجنسية وله إيجابيات وسلبيات كثيرة، وسلبياته تفوق إيجابياته وقد يكون إثمه وضرره أكبر من نفعه (في بعض الحالات) ولاسيما إذا تجاهل الناس أصوله النظيفة وقواعده الشريفة الشرعية والتي من أهمها الإطمئنان من الشرف والعفة ومن طهارة رحم الزوجة وبراءته من كل علاقة مع رجل آخر، ومن أهم شروطه أن تكون المرأة ملتزمة بزوج واحد، وبالعدة الشرعية الواجبة عند نهاية أي عقد شرعي، ولا تتمتع المرأة المسلمة إلا بمسلم ولا نفقة لها إلا أن تشترط الزوجة ذلك بالعقد، ولو حملت يلحق الولد بالزوج، وله حقوقه كاملة كالولد بالزوجة الدائمة، والزوجة المتمتع بما هي زوجة حقيقية شرعاً، ومن أهم الشروط أن لا تكون زانية ، فلا يجوز نكاح الزانية إلا بعد إعلان توبتها بصدق، ولا يجوز زواج المؤمن غير الزاني بزانية ، لأنه شبيه الشيء منجذب إليه والطيور على أشكالها تقع لأن والزانية لا لمؤمن غير الزاني بزانية ، لأنه شبيه الشيء منجذب إليه والطيور على أشكالها تقع لأن والزانية للمؤمن غير الزاني النوب النوب النه شبيه الشيء منجذب إليه والطيور على أشكالها تقع الأن المؤبيئية لا المؤمن فير الزاني الذه شبيه الشيء على المُؤمنين النور/٣ ، قال تعالى والمؤبيئات للمؤبيئية والمؤبيئية والمؤبيئية المؤبيئة والمؤبيئية المؤبية والمؤبيئة والمؤبيئة والمؤبيئة والمؤبية و

فيكون التمتع بالزانية هو التمتع بالخبيثة والذي يرضى بأن يقترن بالخبيثة هو حبيث مثلها وإن تظاهر بالإيمان ﴿ وَيُحِلُ فَكُمُ الطَّيّبَاتِ وَيُحَرِمُ عَلَيْهِمُ الْحَبْائِثَ ﴾ الأعراف/١٥٥ ، ولا يبقى المؤمن الناكح للزانية مؤمناً ، لأن المؤمن طاهرة نفسه فلا يرتبط في أي نكاح مشبوه مع نفس زانية خبيثة بعيدة عن طهارة الإيمان، عن النبي (ص): (لا يَزْنِي الزَّانِي حين يزنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ) كنز العمال خبر١٧٣٣ ولا يبقى المؤمن الناكح للزانية مؤمناً ، وطبيعة المؤمن شفافة طاهرة تنفر من أية علاقة غير طاهرة وغير شريفة ، ومن علامات الإيمان التورع عن محارم الله عن النبي (ص): (لاَعْ مَا يُوبِئكَ إِلَى مَا لاَ يُرِينُكَ) تنبيه الخواطر ص٤٣. إنّ خطبة المتزوجة بالعقد الدائم حرام على الآخرين ، كذلك طلب يد المتزوجة بالعقد المؤقت حرام على الآخرين لأنما محصنة ، كما يجب على الزوجة الدائمة أن تعتد بعد الطلاق، كذلك يجب على الزوجة المؤقتة أن تعتد بعد إتمام المدة ، وإن عدة الزوجة المدائمة ثلاث حيضات ، وعدة الزوجة المؤقتة حيضتان أو (٥٤) يوماً. والذي يُسيئ ويتجاوز الشروط في الزواج المؤقت ليس عيباً بالزواج ، وإنما الخطورة بسوء استخدامه والتسامح في شروطه ، المشروط في السير نحو الحمى (المخاطر والمحرمات) يوشك أن يقع فيها عندئذ لا يلومن الإنسان ومن خاطر في السير نحو الحمى (المخاطر والمحرمات) يوشك أن يقع فيها عندئذ لا يلومن الإنسان الشروط ومن خاطر في المندة : إذَا الإهتمام الزائد بالزواج المنقطع من الرجال والنساء مع الأخذ بالشروط صَعُرتُ الشَّهُوةُ صَعُر الْعَقُلُ ، وَإِذَا كَبُرَتْ الشَّهُوةُ صَعُر الْعَقُلُ ، وَإِذَا كَبُرَتْ الشَّهُوةُ صَعُر الْعَقُلُ ، وَإِذَا كَبُرَتْ الشَّهُوةُ اللهُ المَعْلُ المُعْلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعُقُلُ الْعَقُلُ السِّهُ وَالْمُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقَلُ الْعَقُلُ الْعَقَلُ الْعَلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَلَ اللهُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقَلُ الْعَقَلُ الْعَقُلُ الْعَقَلُ الْعَقُلُ الْعَقُلُ الْعَقُ

٥٧- ﴿ وَمَنْ لَـدْ يَسْتَطِعْ مِنْكُ مْ طَوْلَا أَنْ يَنِكَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُ مْ مِنْ تَتَبَاقِكُ مُ الْمُؤْمِنَاتِ وَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُ مُ مِنْ تَتَبَاقِكُ مُ الْمُؤْمِنَاتِ وَلَا اللّهُ أَعْلَمُ وَاللّهُ أَعْلَمُ وَفِ مُحْصَنَاتِ عَبْرَ مُسَافِحات وَلا مُتَحْدَاتِ أَخْدَانِ فَإِذَا أَحْصِنَ فَإِنْ أَثْيَنَ فِفَاحِشَةً فَعَلَيهِنَ فِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنْ الْعَذَابِ ذَلِكَ لِمَنْ حَشِي الْعَنْتَ مِنْكُمْ وَأَنْ مَنْ مَنْكُمْ وَأَنْ الْمُحْصَنَاتِ مِنْ الْعَذَابِ ذَلِكَ لِمَنْ حَشِي الْعَنْتَ مِنْكُمْ وَأَنْ الْمُحْصَنَاتِ مِنْ الْعَذَابِ ذَلِكَ لِمَنْ حَشِي الْعَنْتَ مِنْكُمْ وَأَنْ اللّهُ عَلَيهِنَ فِضْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنْ الْعَذَابِ ذَلِكَ لِمَنْ حَشِي الْعَنْتَ مِنْكُمْ وَأَنْ فَا مِنْ الْعَذَابِ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِنَ فِضْفُ مُنْ مُعَلّمُ وَاللّهُ عَلَيْهِنَ فِضْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنْ الْعَذَابِ ذَلِكَ لِمَنْ حَشِي الْعَنْتَ مِنْكُمْ وَالْمُ

الطُوْل: الغنى، الْمُحْصَنَات: الحرائر لمقابلتهن بالإماء المشار إليها (ومَا مَلَكَتْ أَيُّانُكُمْ) ، أَخْدَان: أصدقاء غير شرعيين (زانيات سرأ) وجاءت مقابل (مُسَافِحَاتٍ) زانيات علناً ، الْعَنَت: الجهد والمشقة. المعنى: من لم يكن منكم ذا سعة من المال وقدرة أن يتزوج الحرائر المؤمنات (فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيُّانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمْ الْمُؤْمِنَاتِ) فله أن يتزوج من الإماء المسبيات المؤمنات فإن مهورهن أقل ومؤنتهن أخف في الأغلب (والله أعْلَمُ بإيمانِكُمْ) إنه يكفي في الإيمان معرفة الظاهر المشهور والله أعلم بالسرائر والضمائر وما تخفي الصدور. (بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ) إنكم جميعاً بنو آدم ومن نفس واحدة وبشر من جنسكم وكلكم كأعضاء الجسد الواحد فلا تستنكفوا من نكاحهن (فرُبّ أَمَةٍ خَيْرٌ مِنْ حُرَّةٍ) فالعبرة بفضل الإيمان لا بفضل الأحساب والأنساب ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ (فرُبّ أَمَةٍ خَيْرٌ مِنْ حُرَّةٍ) فالعبرة بفضل الإيمان لا بفضل الأحساب والأنساب عد إذن أهلهن الله أثقاكُمْ الحجرات/٢٠، (فَانكِحُوهُنَّ بإِذْنِ أَهْلِهِنَّ) يكون التزويج بالإماء بعد إذن أهلهن الله أَثْقَاكُمْ الحجرات/٢٠، (فَانكِحُوهُنَّ بإذْنِ أَهْلِهِنَّ) يكون التزويج بالإماء بعد إذن أهلهن

وموافقة أسيادهن (وَآتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ) ادفعوا لهن مهمورهن عن طيب نفس ولا تبخسوهن منه شيئاً استهانة بمن لكونهن إماء مملوكات.

(ولا إماء ولا عبيد في عصرنا الحاضر ولله الحمد) ويستفاد من الآية أن المهر الذي يعطى لهن يجب أن يكون بالمعروف ما تعارف عليه الناس ، ومتناسباً مع شأخن ومكانتهن ، وإن أريد بالآية خصوص الإماء ولكن المعنى عام لجميع النساء أن يكون المهر يتناسب مع مكانة الزوج الإقتصادية ومكانة الزوجة الإجتماعية (محصنات) عفيفات طاهرات يكرهن البغاء (عَيْرَ مُسَافِحاتٍ) غير ومكانة الزوجة الإجتماعية (محصناتٍ) عفيفات طاهرات يكرهن البغاء (عَيْرَ مُسَافِحاتٍ) غير زانيات علناً ولا سراً (وَلا مُتَّخِذَاتٍ أَخْدَانٍ) الخدن : صديق المرأة يزيي بحا سراً ، فنهى الله تعالى الاقتراب من الفواحش ما ظهر منها وما بطن (فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا على الحرائر من الفواحش ما ظهر منها وما بطن (فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا الاقتراب من الفواحش ما ظهر منها وما بطن (فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا المُوائِق عَنْ الزين (دَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنْكُمْ) إنما يباح زواج الإماء لمن خاف على نفسه (الْعَنَتَ) المشقة أي تحمله شدة الشهوة على الزي (وَأَنْ تَصْبِرُوا خَيْرٌ كُمْ) وفي شتى الأحول من الأفضل للإنسان والأكمل أن يكبح شهوته الشيطانية ويتعفف عن الزوجات المسترجلات المذمومات الفاشلات ﴿وَلْيَسْتَعْفِفْ اللّذِينَ لا يَجِدُونَ نِكَاحاً حَتَّى يُغْيِهُمْ اللّهُ مِنْ فَصْلِهِ النور/٣٣ ، (وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ) واسع المغفرة عظيم الرحمة ، في غرر الحكم: (عَلَيْكُ اللّهُ مِنْ فَصْلِهُ شِيَمِ الأَشْرُافِ). عن النبي (ص): (أَكَثَرُ مَا تَلِحُ بِهِ أُمَيَ النَّارَ إلاّ جَوْفَانِ: البَطْنُ والفَقْلُ الْتَهُ إلَيْهُ أَنْصَالُ شِيَمِ الأَشْرُافِ). عن النبي (ص): (أَكَثَرُ مَا تَلِحُ بِهِ أُمَتَى النَّارَ إلاّ جَوْفَانِ: البَطْنُ

# ٢٦ - ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيكِينَ لَكُ مْ وَيَهْدِ وَكُمْ سُنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُ مْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُ مْ وَاللَّهُ عَلِيبٌ حَكِيمٌ ﴾

يريد الله أن يفصّل لكم شرائع دينكم ومصالح دنياكم وآخرتكم لكي تستغنوا بالحلال عن الحرام وبالطاعات عن المعاصي (وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ) يرشدكم إلى (سُنَنَ) وطرق وسبل الأنبياء والأولياء والصالحين الذين استقاموا على منهج الله في جميع الأحوال في الشدة والرخاء وما نالوه من حسن العاقبة لتقتدوا بهم ، ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُدَاهُمْ اقْتَدِهِ الله ورجعوا إليه (وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ) يبين الله الأحكام الشرعية لعباده كي يطيعوا وإن أخطأوا أنابوا إلى الله ورجعوا إليه بالتوبة النصوحة (وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ) عليم بأحوال العباد حكيم في تشريعه لهم ويراعي مصالحهم.

#### ٧٧ - ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيكُ مْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهُوَاتِ أَنْ تَسِيلُوا مَيْلاَ عَظِيماً ﴾

وكرر التوبة ليؤكد سعة رحمته تعالى على عباده بفتح باب التوبة لأنها تطهر القلوب وتغسل الذنوب وتستنزل الرحمة وتدفع النقمة وتزيد النعمة (وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَنْ تَمِيلُوا مَيْلاً عَظِيماً) ويقابل صورة التوبة ، هذا خطاب إلى كل من يتبع الشهوات المحرّمة على إطلاق معناها من الفجرة

والفسقة والعصاة والطغاة الذين نسوا كل القيم والمبادئ والأخلاق وانغمسوا في الشهوات واللذات وتحسيد الذات وحب الأنا وحب الدنيا ، وأخسر الناس من عاش لذاته ولذّاته ، لأنه يجهل عما يُراد منه ولا يعرف إلى أين سينتهى.

في غرر الحكم: (أَعْظَمُ الذُّنُوبِ عِنْدَ اللهِ: ذَنْبٌ صَغُرَ عِنْدَ صَاْحِبِهِ، وأَصَّر عَليِهِ عَامِلُهُ) هؤلاء الذين يدورون مع شهوات أنفسهم فكأنما أمرتهم بإتباعها فامتثلوا أمرها فظلموا أنفسهم بإتباع أهوائهم وسمي الهوى لأنه يهوي بصاحبه إلى العمى والغفلة والضلال ، ويريد الفجرة أتباع الشيطان أن تعدلوا عن الحق وتميلوا إلى الباطل وتتحرروا من الدين والإيمان والأخلاق الإنسانية وتكونوا فسقة فجرة مثلهم ﴿وَرَيَّنَ هَمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ الأنعام / ٢٤ ﴿وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنْ السَّيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ الزخرف / ٢٧. فائدة: ١ - جاءت (يُرِيدُ) مرتبن بمعنى (إرادتين) الأولى إرادة الله الرحيمة والثانية إرادة أصحاب الشهوات اللئيمة فلنعرف أي الإرادتين نختار كقوله ﴿وَهَهُ النَّجُدَيْنِ البلد / ١٠ ، وهب الله الإنسان القدرة والعقل والإرادة وبيّن له الخير وأمره به وأثابه عليه ونحاه عن الشر وحذره منه وعاقبه عليه فمن أطاع أصاب سبيل السلامة ومن عصى سلك طريقاً تسوء عاقبته وتتحقق ندامته ولو بعد حين ﴿فَلا تَغُرَّنَكُمْ الْمُيَاةُ الدُّنْيَا وَلا يَغُرَّنَكُمْ وَارادة التطهير وإرادة التنظيم وإرادة التيسير وإرادة التطهير وإرادة التنظيم وإرادة الخير والهداية في كل الأحوال.

#### ٢٨ - ﴿ مُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُخَفِّنَ عَنْكُمْ وَخُلِقَ الإنسَانُ ضَعِيفاً ﴾

ما شرّع الله حكماً واحداً فيه إرهاق وضرر ، و ﴿لا يُكلّفُ اللهُ نَفْساً إِلا مَا آتَاهَا ﴾ الطلاق/٧ ، و ﴿ يُرِيدُ الله أَن اللهِ اللهُ الل

وتتفق شريعة الله في سهولتها وسماحتها مع فطرة الإنسان فهي التي تنقذه من ظلمات الجهالة ومن حيرة الضلالة ، لذلك أصبح الدين ضرورة حياتية ووسيلة إنقاذ من كل ضعف وضلال ﴿ فَلِكَ اللّّينُ الْقَيّمُ ﴾ الروم/٣٠. فائدة : (وَحُلِقَ الإِنسَانُ ضَعِيفاً) أشار الله إلى ضعف الإنسان كي لا يركن إلى قوته ويغتر بما فيطغى ﴿ إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَى ﴾ العلق/٦ ، وأشار إلى كرامة الإنسان وقوته كخليفة الله على أرضه كي لا يستسلم للضعف إن أصابه فهو قوي يتخلله الضعف ، وضعيف تتخلله القوة، فلا ضعف دائم ولا قوة دائمة ، فهو يعيش بينهما ، وكلما كانت قوته أكثر برزت شخصيته ضعيفة ، إذاً : فهناك عوامل قوة تجعل شخصيته قوية وكلما كان ضعفه أكثر برزت شخصيته ضعيفة ، إذاً : فهناك عوامل قوة تجعل الإنسان أن يعالج نقاط ضعفه ويدعم نقاط قوته ، ومن هنا صارت محاسبة النفس ضرورة لتزكية النفس لتكون مع نقاط القوة ومعالجة نقاط الضعف باستمرار ، والقرآن وجه الإنسان إلى الأخذ بأسباب القوة ﴿ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوّقٍ ﴾ البقراح، ، ﴿ وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوقٍ ﴾ النفس ليجاهد نفسه الأمّارة بالسوء ليتغلب على كل نقاط ضعف نفسه الأنفال/٢٠، وأعطاه الثقة بالنفس ليجاهد نفسه الأمّارة بالسوء ليتغلب على كل نقاط ضعف نفسه ليواجه تحديات الحياة ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ شُبُلُنَا ﴾ العنكبوت/٢٩ ، في غرر الحكم: ليواجه تحديات الحياة ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ شُبُلَنَا ﴾ العنكبوت/٢٩ ، في غرر الحكم: (حِهَادُ المَوى غَمَلُ الجَنَةِ)!.

٢٩ - ﴿ اَ أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُ مُ بَيْنَكُ مُ بِالْبَاطِلِ لِلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُ مُ وَلا تَقْتُلُوا اللَّهَ كُ مُرَحِيماً ﴾ أَنْ سَكُ مُ إِنَّا اللَّهَ كُ انَ اللَّهَ كُ انْ اللَّهُ كُ اللَّهُ كُ اللَّهُ كُ اللَّهُ كُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْمُولُولُولُ الللْمُولُ اللْمُولُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولُ الللَّ

يحدّر الله الذين آمنوا تشريفاً لهم أن لا يأكل بعضكم أموال بعض بالباطل على إطلاق معناه ، وهو كل طريق لم تبحه الشريعة كالسرقة والخيانة والغصب والربا والقمار والغش والرشوة وأمثالها من المكاسب الرديئة ، ويدخل في ذلك أكل مال نفسك على وجه البطر والإسراف وقال (أمُوالكُمْ) وأضاف الأموال إلى الجميع ولم يقل (لا يأكل بعضكم مال بعض) تنبيها إلى تكافل الأمة في الحقوق والمصالح كأن مال كل واحد منها هو مال الأمة جميعها ، فإذا استباح أحدهم أن يأكل مال الآخر بالباطل صار كأنه أباح لغيره أن يأكل ماله ، إرشاداً إلى أن صاحب المال يجب عليه بذل شيء منه للمحتاج وعدم البخل به عليه ، إذ هو كأنما أعطاه شيئاً من ماله ، وقد ذكر أكل الأموال وأراد به جميع التصرفات السيئة (إلا أن تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ) استثناء منقطع ، والذي يجوز لكم أكله هو الذي يكون بسبب التجارة المبنية على البيع والشراء برضا من الطرفين وهناك حث على التجارة الصادقة (عَلَيْكُمْ بِالْتِجَاْرةِ وَالْمَهَارةِ وَالْجَسَارةِ فَإِنَّ فِيْهَا تِسْعَةَ أَعْشَارِ وهناك حث على التجارة الصادقة (عَلَيْكُمْ بِالْتِجَاْرةِ وَالْمَهَارةِ وَالْجَسَارةِ فَإِنَّ فِيْهَا تِسْعَةَ أَعْشَارِ وهناك حث على التجارة الصادقة (عَلَيْكُمْ بِالْتِجَارةِ وَالْمَهَارةِ وَالْجَسَارةِ فَإِنَّ فِيْهَا تِسْعَةَ أَعْشَارِ وهناك حث على التجارة الصادقة (عَلَيْكُمْ بِالْتِجَارةِ وَالْمَهَارةِ وَالْجَسَارةِ فَإِنَّ عَن الإمام الصادق (ع):

(التِّجَاْرَةُ تَزِيْدُ فِيْ الْعَقْلِ ، تَرْكُ التِّجَاْرَةِ يُنْقِصُ الْعَقْلَ) وسائل الشيعة ٢ص٤-٥، (وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ) يوحى بالآثار المدمرة التي ينشئها أكل الأموال بالباطل أنها عملية (قتل) المدمرة للحياة

والنسيج الإنساني المتماسك، فلا يقتل بعضكم بعضاً ، لأن قتل الإنسان لغيره يفضي إلى قتله قصاصاً أو ثأراً ، فكأنه قتل نفسه، في الحديث : (الْمُؤْمِنُوُنَ كَالنَّفْسِ الْوَاْحِدَةِ) المراغي ٥ص١٧، وهي نفس إنسانية محترمة ومصانة وبهذا علمنا القرآن أن جناية الإنسان على غيره جناية على نفسه، فعلينا إحترام نفوس الناس لأنها كنفوسنا ، وأن لا نعرّض نفوسنا إلى الانتحار فإنه أخس أنواع الموت ، فمهما اشتدت المصايب بالمؤمن فعليه الصبر وأن لا يلقى بيده إلى التهلكة وأن لا يشكو إلى الناس وإنما يشكو إلى الله لأن الشكوى لغير الله مذلة (إنَّ الله كَانَ بِكُمْ رَحِيماً) ومن رحمته بكم أنه نماكم عن أكل الأموال بالباطل ، وعن قتلكم أنفسكم وعن قتلكم لغيركم ، إذ حفظ دماءكم كما حفظ أموالكم وعلمكم أن تتراحموا ويحفظ بعضكم بعضاً ويدافع عنه وعن ماله ، عن الإمام الصادق (ع) : في قوله (وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ) (عَنَى بِذَلِكَ الرَّجُلَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ يَشُدُّ عَلَى الْمُشْرِكِيْنَ وَحْدَهُ، يَجِيْءُ فِيْ مَنَازِلِمِمْ فَيُقْتَلُ! فَنَهَاْهُمُ الله عَنْ ذَلِكَ) مواهب الرحمن١٢٥/٨. فائدة : كقوله ﴿مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْر نَفْس أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ المائدة/٣٢ ، وعن الإمام الباقر (ع) : (إِنَّ الْمُؤْمِنَ يُبُّتَلَى بِكُلِّ بَلِيَّةٍ، وَيَمُوثُ بِكُلِّ مِيتَةٍ، إِلا أَنَّهُ لا يَقْتُلُ نَفْسَهُ) فروع الكافي ١١٢/٣. عن الإمام الصادق (ع): (إنّ مَعْنَاهُ لا تُخَاطِروُا بنفوسِكُمْ فِي القِتَالِ، فتْقَاتِلوُا مَنْ لا تُطِيقُونَهُ) مجمع البيان٣٩/٣.

# • ٣ - ﴿ وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ عُدُواناً وَظُلْماً فَسَوْفَ نُصْلِيهِ فَامراً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ سِيراً ﴾

إشارة إلى قتل النفس وأكل المال بالباطل وكل من يتعدّ الحدود التي حدّها الله فقد ظلم نفسه وظلم الآخرين ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١ ، جزاؤه (فَسَوْفَ نُصْليهِ) نحرقه (نَاراً) عظيمة لا توصف كما يفيده تنكير (ناراً) (وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيراً) وهكذا يكون الجزاء من جنس العمل ، وقال : (وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ) ولم يقل (ومن يفعل ذلك منكم) لأن هذه الأفعال من الذنوب الكبيرة فمن يفعلها ليس من المؤمنين. فائدة : ١ - الفرق بين (عُدْوَاناً) و (ظُلْماً) الأول يعني الاعتداء على الآخرين فيما يشمل الثاني ظلم النفس، في غور الحكم: (مَنْ ظَلَمَ نَفْسَهُ كَاْنَ لِغَيْرِهِ أَظْلَمُ). ٣- عن الإمام الصادق (ع) : (وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ مُتَعَمِّداً فَهُوَ فِي نَاْرِ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيْهَا ثُم تلا الآية) من لا يحضره الفقيه ٣٦٤/٣.

# ٣١ - ﴿إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِنَ مَا ثَيْمُونَ عَنْهُ نُكَفِّنْ عَنْهُ مُدْخَلاكُ مُدْخَلاك مِمَا ﴾

المعاصى كلُّها تعدُّ كبائر لكونها مخالفة لأوامر الله ، وإذا قيست إلى بعضها صارت كبائر وصغائر ، وتميّزت الكبائر بشدة النهي عنها وكثرة ضررها والوعيد عليها بالنار ، ومن رحمة الله بالإنسان أن تمنَّ على من اجتنبوا وتركوا الكبائر عفونا عن الصغائر التي يقترفها الإنسان في حالة الضعف والغفلة من دون إصرار وعناد وإلاّ فإن الإصرار على الصغائر تكون كبائر (وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخَلاً كَرِيماً) ندخلكم مكاناً فيه كرامتكم وعزتكم وقرباً من ربكم وهي الجنة. عن النبي (ص): (اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ: الشِّرْكُ بِاللهِ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ، وَالسِّحْرُ، وَأَكُلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَأَكُلُ الرِّبَا، وَالتَّوَلِي (الْمُرُوبُ) يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْعُافِلاتِ) المراغي ٢١/٥ وقيل مِن الْكَبَائِوِ: عُقُوقُ الْوالدَيْنِ: واستحلال الحرام، وشَهادَةُ الرّورِ، والزِّنَا، وقَطْعُ الرّحِم، والإِرْتِدَادُ، والإِعْتِدَاءُ عَلَى النَّاسِ بِأَمْوَالْهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ، وإتِّبَاعُ الْمُوى فَهُوَ إِلَهُ يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهِ، والكَذِبُ، واليَمِيْنُ الْعَمُوسُ (العَلِيظُ).. إلخ ، عن الإمام على (ع): (أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ الأَمْنُ مِنْ مَكْرِ اللهِ، والْيَأْسُ مِنْ رَوْحِ اللهِ، والْقُنُوطُ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ، وغَيْرُهَا) كنز العمال خبر ٢٣٢٥، عن النبي (ص): (لاَ كَبِيْرَةَ مَعَ الإِسْتِغْفَارِ، وَلاَ عُبِدَ إِلَهُ أَبْعَضُ عَلَى اللهِ مِنَ الْمُوى) روح البيان ١٩٧/٢، عن النبي (ص): (لاَ كَبِيْرَةَ مَعَ الإِسْتِغْفَارِ، وَلاَ صَغِيْرَةَ مَعَ الإِصْرَارِ) كنز العمال خبر ١٩٧٥،

٣٢ - ﴿وَلاَ تَتَمَّوَا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُ مْ عَلَى بَعْضٍ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِنَا اكْتَسَبُوا وَلِلْسِتَاءَ نَصِيبٌ مِنَا اكْتَسَبُنَ وَاسْأَلُوا اللَّهَ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِ شَيْءً عَلِيماً ﴾

ولا تتمنوا أيها المؤمنون ما خص الله به غيركم من أمور الدنيا والدين ، وما فضل الله به بعض الناس على بعض من القوة والقدرة والحياة والمال والجمال وحسن الحال وما خص الله به كلاً من الجنسين (الرجل والمرأة) من مميزات ، سواء كان تفضيلاً تكوينياً أو تشريعياً لأن ذلك سبب للحسد والحقد والتباغض وتنغيص العيش فهو مدخل للشيطان، وهذا التفضيل لكل نوع من أنواعه صادر عن حكمة وتدبير وتقدير بأحوال الرجال والنساء ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ مِعْدَارٍ للوعد/٨ ، وفي الحديث : (لا يَزَالُ النَّاسُ عِكْيْرٍ مَا تَبَايْنُواْ (تَفَاوَتُوا) فَإِذَا تَسَاوُواْ هَلَكُواْ) روح البيان١٩٨/١، وهذه مقدمة لنجاح القوّامة التالية الذكر (لِلرِّجالِ نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبُوا وَلِلنِسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبُوا وَلِلنِسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبُوا وَلِلنِسَاء نَصِيبٌ مِمَّا المُتَسَبُنَ) وهذا حق المرأة في الملكية الفردية ، وأن الله لا يضيع ﴿عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ نَعْضٍ اللهكية الفردية ، وأن الله لا يضيع ﴿عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ لَعُصْبُ المُعنوي والعلمي ، وأعم من أن يكون بعمل مهنة أو صنعة معينة يكون صاحبها ذا مزية فيها ، ومصطلح الاكتساب جامع لأنواع بعمل مهنة أو صنعة معينة يكون صاحبها ذا مزية فيها ، ومصطلح الاكتساب جامع لأنواع المواهب في مختلف الموارد.

#### المعنى:

إن الله كلّف كلاً من الرجال والنساء أعمالاً فما كان خاصاً بالرجال لهم نصيب من أجره ، من الأفضل الأفضل أن لا يشاركهم فيه النساء ، وما كان خاصاً بالنساء لهن نصيب من أجره ، من الأفضل أن لا يشاركهن فيه الرجال ، وليس لأحدهما أن يتمنى ما هو مختص بالآخر ، وعلى كل منهما أن يسأل ربه الإعانة والقوة على ما نيط به من عمل ومسؤولية ، ولا يجوز أن يتمنى ما خصص بالآخر ليتقن كل منهما عمله لينال أمله ولا يتجاوز حدوده مع الآخر في غرر الحكم: (رَحِمَ اللهُ بالآخر ليتقن كل منهما عمله لينال أمله ولا يتجاوز حدوده مع الآخر في غرر الحكم:

إِمْرِئً عَرَفَ حَدَّهُ فَوَقَفَ عِنْدَهُ) وفيه أيضاً: (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئً عَرَفَ قَدْرَهُ وَلَمْ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ). سبب النزول : سألت النساء الجهاد والغزو فنصيب من الأجر ما يصيب الرجال فنزلت (وَاسْأَلُوا اللهَ مِنْ فَضْلِهِ) فإن خزائنه مملوءة لا تنفد ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَعْهُ مَعْلُومٍ الحجر/٢١ ، فلا تتمنوا نصيب غيركم ولا تحسدوا من فضَّل عليكم وإسألوا الله من نعمه وكرمه فإنه يُحبُ أن يُسأل ويُدعى ويجيب ، بدلاً من حسرات النفس في التطلّع إلى التفاوت ، وبدل الحسد والحقد والتباغض الذي أضراره كثيرة وإثمه كبير ولا نفع فيه (إِنَّ الله كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ وبدل الحسد والحقد والتباغض الذي أضراره كثيرة وإثمه كبير ولا نفع فيه (إِنَّ الله كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً) فسبحانه عليم بالتفاوت بينكم ليكون بينكم تعدد أدوار ووحدة هدف ، وعليم في مصلحتكم وما ينفعكم ولا يخطئ في حكمه. فائدة : لنرض بقسمة الله وتقديره ولا يدفعنا الحسد إلى تمني مواهب الآخرين بالحقد عليهم ، وعلينا أن نعيش الطموح والجد والاجتهاد ونسأل الله من فضله ولطفه.

٣٣ - ﴿ وَلِكُلْ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِنَا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالأَفْرَبُونَ وَالَّذِينَ عَقَدَتُ أَبِمَانُكُ مُ فَإِنَّوهُ مُ نَصِيبَهُمُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَهِيداً ﴾ شَيْءِ شَهيداً ﴾

المَوَالِيَ : ورثة الميت. جعلنا لكل من الذكر والأنثى أولياء في الوراثة يرثون ما تركتم من مال وهم (الْوَالِدَانِ) والأجداد والجدات (وَالْأَقْرَبُونَ) وهم الأولاد والإخوة والأخوات والعمات والأخوال والخالات (وَالَّذِينَ عَقَدَتُ أَيْمَانُكُمْ فَآتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ) وعقد الأيمان هو عقد الزواج ذكرت الآية أسباب ثلاثة للإرث وهي الأولاد والقرابة والأزواج ، فأعطوهم نصيبهم من الإرث المقدّر لهم بصورة تامة (إنَّ اللَّه كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيداً) إن الله شاهد على تصرفاتكم في التركة وغيرها ، فلا يطمعن أحد أن يأكل من نصيب أحد الورثة شيئاً. فائدة : (عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ) الآية ناظرة إلى عقد ضمان ، وهو أن يتعاقد شخصان فيما بينهما على أن يتعاونا فيما بينهما عند المشكلات ، وإذا مات أحدهما قبل الآخر ورثه الحي إن لم يكن للميت ورثة ، وصورة العقد (عَاقَدْتُكَ عَلى أنْ وَاذَا مات أحدهما قبل الآخر ورثه الحي إن لم يكن للميت ورثة ، وصورة العقد (عَاقَدْتُكَ عَلى أنْ تَنْصُرُنِي وَانْصُرُنِي وَانْصُرُنِي وَانْصُرُكِ ، وَتَعْقِلُ عَنْكَ ، وتَرْتُنِي وَأَرْتُك ، فَيَقُولُ الآخِرُ قَبِلْتُ) وكان هذا العقد قبل الإسلام وقد عدّله الإسلام وأقره ، وجاءت هذه الآية لمنع طمع بعض الوارثين في بعض العقد قبل الإسلام وقد عدّله الإسلام وأقره ، وجاءت هذه الآية لمنع طمع بعض الوارثين في بعض ، سواء أكان ذكراً أم أنثى ، كبيراً أم صغيراً.

٣٤ - ﴿الرِّجَالُ فَوَامُونَ عَلَى النسَاءِ مِمَا فَضَلَ اللَّهُ بَمْضَهُ مُ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَفَقُوا مِنْ أَمُوالِهِ مُ فَالصَّالِحَاتُ قَاتِبَاتٌ حَافِظَاتٌ لِلْفَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ وَاللَّرْمِي تَخَافُونَ نُشُونَ هُنَ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْمَكُ مُ فَلا ثَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَاللَّهَ عَلَيْقَ مَنْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانِكُونَ مُنْ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْمَكُ مُ فَلا ثَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانِعَلِيَّا كَبِيرًا﴾ كَانَ عَلِيًا كَبِيرًا﴾

قَوَّامُونَ : مبالغة قيام في أداء المسؤولية وزيادة الرعاية والعناية بالواجبات كقوله ﴿اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ﴾ البقرة/٢٥٥ ، يقوم الزوج بواجبه تجاه زوجته وأولاده باستمرار بلا قصور ولا تقصير

ضمن حدود القدرة والاستطاعة ، قيام الراعي على الرعية ، وإلزام الزوجة بحقوق الله تعالى ، والقوّامة خاصة في الحياة الزوجية وليست عامة ، من أجل تنظيم الأسرة وتحديد الحقوق والواجبات، وحفظها من الخلافات وصيانتها من التفكيك بقدر المستطاع. والقوّامة (القيادة) ضرورة حياتية في عالم الأسرة وفي القضاء والحرب.. إلخ لا بد أن يكلف بها الأصلح، وليست هي قضية منافسة بين الرجل والمرأة، وتبين الآية أن الأصلح للقوامة (والرئاسة) هو الرجل وهو ينسجم مع الفطرة الإنسانية ، والمرأة توافق على ذلك بشرط أن يكون الرجل كفوءاً في قوامته ، سؤال : هل يستطيع الزوج أن يؤدي قوامته بنفسه دون مساعدة زوجته ؟ الجواب : كلا لأنه أكثر أوقاته في العمل خارج المنزل فلابد أن تعينه على قوامة كاملة بلا تقصير ، فيكون هو القوّام وهي المعاونة له ، ولابد من التعاون المشترك على نجاح تكامل القوامة ، حتى تعطى مفعولها وجمالها وتكون الأسرة متماسكة وأي توانِ وضعف عن المسؤولية فسوف تفقد القوامة من أهدافها ، ولا تعني القوّامة الهيمنة والسيطرة والتحكم وإظهار القوة على زوجته ولا تجعل الزوج مطلق الصلاحية في كل شيء في الأسرة ، ولا تلغى القوامة دور الزوجة بل تدعمه وتنظمه في حصول السكن الزوجي المشترك ، وأريدت (القوّامة) للرجال للرعاية والحماية والهداية وحسن الإدارة والإشراف العام ، ويكون القوّام أميناً عاماً على أسرته لحفظ الحقوق لا لتجاوزها ، ولتعيين الحدود والتوقف عندها ، ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١، في غرر الحكم: (رَحِمَ اللَّهُ إِمْرِئَ عَرَفَ قَدْرَهُ وَلَمْ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ) ، ولتوحيد القرار بين الزوجين ، وليس القوّامة مطلقة في كل شيء ، لأن الزوجة ليست ملكاً لزوجها ، ولا يشتري الزوج زوجته بالمهر والنفقة ، وليست القوامة بعنوان المفاضلة بين الزوج وزوجته ، وليست للتشريف وإنما للتكليف وتحمّل المسؤولية ، ولتنظيم العلاقة الزوجية بالحب المشترك والتفاهم المتبادل، وعدم التنازع والاختلاف ، لأن البيت الزوجي لا يحتمل أكثر من قيادة واحدة ، ونظام القوّامة يعتمد على قاعدة الشورى بين أبناء الأسرة الواحدة المتماسكة، وفي المشورة لقاح العقول والتجارب وسبيل النجاح وتقوية العلاقة وانشراح النفوس واستثمار الطاقات ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ الشورى/٣٨ ، ولا يجوز جعل القوّامة بيد الزوجة إبتداءً إلاّ إذا عجز الزوج عنها وفشل أو توفُّى ، فتنتقل القوّامة إلى الزوجة بشكل تلقائبي ويكون الزوج معاوناً لها ، حتى تستمر فعالية القوّامة و تأثيرها الصحيح.

حدود القوامة: جعل الطلاق بيد الزوج ، وأن تطيعه في الفراش ولا تخرج من بيته إلا بإذنه ولا تدخل فيه من لا يحب ، وتحفظ فرجها وشرفها وأن لا تخون زوجها ولا تشحن عليه الأجواء وتؤلب عليه القلوب بالكراهية ، وتحفظ بيته وماله وولده في كل حال ، وهما في ما عدا ذلك سواء ، وإن الله ذكر سببين للقوّامة : ١- (بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ) ولم يقل (بما فضلهم

عليهن) ولو قال ذلك لقُهِم منه تفضيل جميع أفراد الرجال على جميع أفراد النساء وهذا غير مقصود ، فكم من إمرأة أفضل من ألف رجل ، وكم من زوج فاسق وزوجته مؤمنة صالحة هي أفضل منه ، لذلك جاء التفضيل لجنس الرجال عامة على جنس النساء كقاعدة ولكل قاعدة استثناء ، وقوّامة الزوج على قدر تجربته ومقدار خبرته وكفاءته ونزاهته ، وهي مسألة نسبية تتفاوت بين مقادير الرجال ، فكلما إزدادت كفاءته إزدادت قوّامته، وكلما قلّت كفاءته قلت قوّامته ، فلابد أن تشاركه زوجه الكفؤ في رفع درجة القوامة إلى المبالغة والكمال ورفع الخلل والضعف عنها بأي شكل من أشكال المشاركة الفعّالة، بشرط أن لا تتجاوز المرأة حدودها فتصبح مسترجلة وقحة صلفة سليطة اللسان ليس فيها جاذبية المرأة كأنثى وتفقد مصدر السكن لزوجها وتكون منافسة له في رجولته ودوره وعمله والمرأة المسترجلة هي المرأة الملعونة المذمومة الناشز ﴿وَمَنْ يَتَعَلَّ منافسة له في رجولته ودوره وعمله والمرأة المسترجلة هي المرأة الملعونة المذمومة الناشز ﴿وَمَنْ يَتَعَلَّ منافسة له في رجولته ودوره وعمله والمرأة المسترجلة هي المرأة الملعونة المذمومة الناشز ﴿وَمَنْ يَتَعَلَّ

(وضع نظام داخلي تفصيلي بين الزوجين) منذ فترة الخطوبة والعقد الشرعي والقانوني ، يرجعون إليه عند الحاجة فيكون دستور حياة لهما (راجع التفصيل في بحث (الرجال قوامون على النساء) على الموقع الألكتروني لمؤسسة الشهداء منتدى الحالدون في شبكة (الإنترنت) / بغداد) أيضاً راجع (السكن الزوجي المتكافئ في المنظور القرآني الفريد) للمؤلف مكي قاسم المغدادي. ٢ - (وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَالْهِمْ) الحالة الوحيدة التي يجب فيها إنفاق الرجل على المرأة وهي في الحياة الزوجية الشرعية الدائمة فقط ، فالزوج يقوم بحفظ زوجته وأولاده وهدايتهم ورعايتهم والإنفاق عليهم بالمقدار الكافي ﴿وَمَتِعُوهُنَ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَحِتَهُ وَلَوْدَ وَهِدايتهم والإنفاق عليهم بالمقدار الكافي ﴿وَمَتِعُوهُنَ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى المُقرِقِ بَعْلَى الله وتقتير ، وإذا عجز الزوج ولم ينفق الواجب عليه ضمن بتدبير وتقدير لا بإسراف وتبذير ولا ببخل وتقتير ، وإذا عجز الزوج ولم ينفق الواجب عليه ضمن مقدار وسعه ومقدرته ، لم يكن قوّاماً على زوجته ، ولها الأمر أن تطلب تسوية العلاقة والحوار معه أو الطلاق والإنفصال عنه.

وهناك ردود أفعال النساء عامة تجاه نظام القوّامة: (فَالصَّاخِاتُ قَانِتَاتٌ) اللاقي استجبن لقوّامة الأزواج وتوافقن معهم ، من صفاقن أنهن صالحات في الشكل والمضمون في السفر والحضر ، في القول والعمل، لأن الصلاح جاء على إطلاق معناه (قَانِتَاتٌ) مطيعات لله تعالى ولأزواجهن بعلم ومحبة وأخلاق وسلامة قلب ولم يقل (مطيعات) لأن قانتات أوسع دلالة من مطيعات ، وقائمات بواجباتهن خاضعات للأزواج ولله تعالى مستقيمات متعاليات على المشاكل والخلافات وهذا الذي يليق بالسكن الزوجي ويرفع إلى درجة المودة والرحمة ، وبذلك تحفظ شطري النفس الواحدة حفظاً يبين أن الزوجين جسمان في روح واحدة (حَافِظاتٌ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ) إنها من أبلغ العبارات في القرآن الكريم ، التي تجمع بين العفة والأمانة والأخلاق ، إنهن حافظات لكل ما هو خاص ،

وهو حفظ أسرار العلاقة بين الزوجين ولاسيما حديث الرفث والكلمات الخاصة بينهما قبل المباشرة، وحفظ العيرض والشرف والسكن الزوجي في السفر والحضر، وتحفظ العيب في المجالس الخاصة وللمقربين (بمَا حَفِظَ اللَّهُ).

والانتقال السريع من الغيب الخفي إلى حفظ الله الجلي يدل على وجوب ترفّع النفس وعدم تدخلها في ما يكون وراء الأستار من تلك الخفايا والأسرار الخاصة في غرر الحكم: (مَنْ تتبع عَوْرَاْتِ النَّاسْ كَشَفَ اللهُ عَوْرَتَهُ) في غرر الحكم: (أفضل الناس من شغله معايبه عن عيوب الناس) واللاقي رفضن وتمردن على نظام القوّامة وخالفن الميثاق الغليظ في العقد هن (وَاللاَّتِي تَحَافُونَ نُشُوزَهُنَّ) والخوف من النشوز ، وهذا الحذر له منافع كثيرة للرجال فعليهم الإنتباه والإهتمام بالأعراض الأولية قبل حلول الأمراض ، ليكون العلاج منذ الابتداء قبل ان يستفحل النشوز ، لأن النشوز لا يظهر دفعة واحدة بل بالتدرج ابتداءً من القول المخل والفعل المذل وسوء الأخلاق المنفوز لا يظهر دفعة واحدة بل بالتدرج ابتداءً من القول المخل والفعل المذل وسوء الأخلاق ملعونات وأصبحن مصدر قلق وابتلاء ولم يكنّ مصدر سكن وإخاء.

والنشوز قد يكون من الزوجة أو من الزوج أو منهما معاً ، والنشوز : تعبير مجازي كناية عن التمرد على القوامة والترفع على الزوج دائماً وليس مؤقتاً ، فلا تعني المشاجرة وعدم الإمتثال المؤقت نشوزاً ، وهذا قلما يخلو منه حال الزوجين ، ومعالجة النشوز يعتمد على التدرج المرتب والمهذّب ، وبشكل علمي مقدّر ومدبّر ابتداءً من الأسلوب الناعم إلى الأسلوب الخشن ، وعدم تدخل الهوى والأنا والجهل والطبائع الشخصية والأعراف المحلية في العلاج ، ويكون علاج النشوز بالتدريج المدروس خطوة بخطوة بالترتيب: ١- (فَعِظُوهُنَّ) لا يجوز الهجر والضرب بمجرد توقع النشوز قبل حصوله ، وجاء الوعظ مطلقاً وغير محدد بوقت وغير مقيد بأسلوب فخوفوهن الله ولا تتجاوزوا حدوده تعالى بطريق النصح والإرشاد البليغين ، فإن المواعظ حياة القلوب وصقل النفوس وتزيد حدوده تعالى بطريق النصح والإرشاد البليغين ، فإن المواعظ حياة القلوب وصقل النفوس وتزيد الانتباه وتعالج الغفلة ، وترفع الحواجز النفسية ، ٢- ( وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَصَاجِع) فإعتزلوهن في الرش النوم فلا تكلموهن ولاتقربوهن ويوليها ظهره ويقطب وجهه أمامها وهي الحرب النفسية والش النوم فلا تكلموهن ولاتقربوهن ويوليها ظهره ويقطب وجهه أمامها وهي الحرب النفسية ، والمقصود علاج النشوز لا إذلال الزوجة ولا إفساد الأولاد وتخريب الأسرة ، ٣- (وَاضْرِبُوهُنَّ) الضرب المخيف والخفيف الذي فيه دواء لا اعتداء ، وأن لا يكون الضرب قاسياً ظالماً منتقماً ولا يخرج عن قوله تعالى

﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ البقرة/٢٣١، وقد يكون ضرب الكلام أقوى من ضرب الحسام ، ضرباً تذكيرياً لمجرد الردع والتخويف من سوء العاقبة، ولا يحق للزوج أن يتجاوز

حدوده ويتعدى طوره ويضرب زوجته على وجهها أو يحرق جسمها أو يترك أثر عليه أو يجز شعرها أو يجعل فيها عاهة لاستضعافها، في نهج البلاغة كتاب٣١: (ظُلْمُ الضَّعِيْفِ أَفحشَ الظُّلْم وَأَعْظُمُ الْجُرْمِ) وهذا عليه قصاص بقدر الجناية، عن الإمام الصادق (ع): (الضَّرْبُ بالسِّوَاْكِ وَنُحُوهِ وشبهه ضرباً رفيقاً) من لا يحضره الفقيه ٥٢١/٣٥، ما يسمى بالضرب، الضرب الذي ظاهره عنيف وباطنه لطيف ، ضرب شكلي دلالة على الاستنكار والتأديب (فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً) التائب من الذنب كمن لا ذنب له، والغرض من ذلك إرجاع المرأة إلى رشدها وعدم تمردها فإن عادت إلى استقامتها فليس للزوج عليها سبيل لإيذائها حتى ولو كانت تكرهه (إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيّاً كَبِيراً) إن قدرة الله فوق قدرة الزوج عليها ، والله أعلى منكم وأكبر من قوتكم ، ولا يرضى لعباده الظلم وهو وليهن ويدافع عنهن وينتقم ممن يظلمهن ، والآية وعيد وتحديد لمن يقصِّر في حقوق المرأة عمداً. فائدة : عن الإمام الصادق (ع) : (نُشُؤُزُ الْمَرْأَةِ فِيْ الْفِرَاشِ هُوَ إِذَا دَعَا الرَّجُلُ امْرَأْتَهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَأَبَتْ عَلَيْهِ) المصدر السابق (بلا عذر) وهذا أحد المصاديق على النشوز.

٣٥ - ﴿ وَإِنْ خِفْتُ مُ شِفَاقَ بَشِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَما مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَما مِنْ أَهْلِهَا إِنْ بُرِيدَا إِصْلاحاً يُوفِقُ اللَّهُ بَيْهُمَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً خَبِيراً ﴾

ذكر سبحانه نشوز الزوجة وهذه الآية في نشوز الزوجين معاً وذكر نشوز الزوج في موضع آخر ﴿ وَإِنْ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزاً أَوْ إِعْرَاضاً فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحاً وَالصُّلْحُ خَيْرٌ ﴾ النساء/١٢٨ ، الشِقَاق : الخلاف ، يفيد أن الشق الواحد لا يحصل إلا في جسم واحد ثم ينشق قسمين ﴿ وَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقِ ﴾ (كراهية) البقرة/١٣٧ ، الآية تجعل الشقاق والخلاف ناتج منهما معاً بسوء تصرفهما معاً (وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا) وإن خفتم من تفاقم الأمور وسوء الأحوال واستمرار الشقاق بظهور أسبابه من النزاعات المستمرة (والوقاية خير من العلاج) ، والخطاب لمن يهمهم الأمر كالأهل أو ولاة الأمور أو الحاكم الشرعي أو الأزواج أنفسهم (فَابْعَثُوا حَكَماً مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَماً مِنْ أَهْلِهَا) شكّلوا محكمة عائلية للإصلاح الفوري (فَابْعَثُوا) الفاء تدل على الإسراع في الأمر بين الطرفين و(إصْلاَحُ ذَاْتِ الْبَيْنِ أَفْضَلُ مِنْ عَاْمَةِ الصَّلاَةِ وَالصِّيَامِ) المستحبان كما في الحديث المشهور. كقوله (فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ) الانفال/١، في غرر الحكم: (مِنْ كَمَالِ السَعَادَةِ السَعْيُ فِي صَلَاحِ الجُمْهُورِ) ويشترط في الحَكَم أن يكون خبيراً في الإصلاح ومطّلع على أسرار العائلة جيداً ويكون نزيهاً وكفوءاً وحريصاً على الخير من كلا الطرفين وهذا يدل أن الأفضل لحل الخلافات تكوين محكمة عائلية مصغرة بدلاً عن المحاكم والقاضي ، فأرسلوا حكمين عادلين صالحين للحكم من أهله وأهلها برضاهما (إِنْ يُريدَا إصْلاحاً يُوفِقُ اللَّهُ بَيْنَهُمَا) وهذه نقطة أساسية، وضمير (يُرِيدَا) وضمير (بَيْنَهُمَا) يعود إلى الزوجين لأنهما أصحاب العلاقة المباشرة أو يعود إلى الحكمين إن خلصت نيتهما في الإصلاح وفق الله الزوجين بسببهما ، فإن تعادلت الإرادة بينهما لطلب الصلح بحيث تكون إرادة متوافقة ومتوازنة ومتعادلة ومتبادلة عندئذ يوفق الله بينهما. متى صلحت النية صلح الحال واستقامت الأفعال (إنَّ الله كَانَ عَلِيماً خَبِيراً) عليماً بأحوال العباد حكيماً في تشريعه لهم.

فائدة: الآية لم تتحدث عن إرادة التفريق للتأكيد على التوافق والتآلف وعدم الوقوع في قبضة اليأس أمام بعض حالات الفشل والعناد بين الزوجين ، فلا يكون التفريق إلا في حالات الفشل التام والكامل بينهما ، وإطفاء كل وسائل الأمل واليأس من عودتهما ولا يجوز إجبارهما على الصلح لضرره عليهما لأن الأرواح المتناكرة المختلفة تكون متنافرة ، فلا يمكن العلاقة بين الضدين.

٣٦ - ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْناً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِيْنِ وَالْجَامِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَامِ الْجُنُبِ
وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْرِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَ تُ أَيْمَانُكُ مُ إِنَّا اللَّهُ لا يُحِبُّمَنْ كَانَمُحْتَالاً فَخُوم اللهِ

عبادة الله أفضل القربي إلى الله عز وجل وطلب مرضاته ، وتهذيب العادة السيئة أفضل العبادة ، والعبادة واسعة المعنى وخلاصتها حسن النية بالطاعة من الوجوه المتعددة التي يطاع الله منها ، في غرر الحكم: (مَنْ قَاْمَ بِشَرَائِطِ الْعُبُودِيَّةِ أُهِّلَ لِلْعِنْقِ) وَمَنْ قَصَّرَ عَنْ أُصُولِ الْعُبُودِيَّةِ أُعِيْدَ إِلَى الرّقِ! وعبادة الله هو التوحيد العملي الناتج من توحيد الاعتقاد، وهو إتيان جميع الأعمال الحسنة التي فيها خدمة العباد ورضا الله تعالى ، فإن من أفضل العبادة كف الأذي عن الناس وقضاء حوائجهم ودفعهم نحو التقدم الحضاري المتنوع بحيث يهابهم أعداؤهم (وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً) أي لا تشرك في عبادة الله أحداً بمعنى : فلا تتبعوا الهوى فإنه إله يُعبد من دون الله ويضلك عن سبيل الله ، وعبادة الأصنام الفكرية والبشرية ، ولا تطع من يحكم بغير ما أنزل الله ، ولا تقبل التعصب القبلي والجاهلي والوطني والعشائري والقومي فأمر الله فوق ذلك ، فمن تعصب وتُعصب له فقد خرج من نظام الإسلام أي لا تفعلوا شيئاً إلا لوجه الله وهو وجه الخير والصلاح ونصرة الحق والحقوق (وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً) قرن الله سبحانه وجوب التقيد بعبادته بوجوب البر بالوالدين ، فاستوصوا بهما معاً براً وإنعاماً وإحساناً وإكراماً بالقول الكريم إليهما بأي شكل من الأشكال ، بل الحرص على رعايتهما والفعل الجميل والتعامل المؤدب وطاعة أمرهما واجتناب نهيهما والحرص على خدمتهما ، وإكرام من له تعلق بهما ، وصلة الرحم التي لا رحم ولا وجود لك إلاّ بهما (وَبِذِي الْقُرْبِي وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ) وأحسنوا إلى الأقرباء عامة و(الأَقْرَبُوُنَ أَوْلَى بِالْمَعْرُوُفِ) وأولى بالصلة والتعاون ، وأحسنوا إلى اليتامي والمساكين فلا ينتظم حال المجتمع إلاّ بالعناية بمم وصلاح حالهم وإلاّ كانوا مصدر تخلف فيه ووبالاً عليه (وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنْبِ) وأحسنوا إلى الجار القريب منك ، (وَالْجَارِ الْجُنْبِ) الأجنبي البعيد عنك داراً.

عن النبي (ص): (مَا زَالَ حِبْرِيلُ يُوصِيْنِي بِالْجَاْرِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورِثُهُ) البحار ١٥١/٧٤ وحث الإسلام على إكرام الجار وحسن معاشرته بإرسال الهدايا إليه ودعوته إلى الطعام والمجالس الخاصة والعامة وزيارته.. (وَالصَّاحِبِ بِالْجُنْبِ) وأحسنوا إلى رفيق السفر والحضر والذي صحبك في تعلم العلم وعمل معك في عمل أو قاعداً إلى جنبك في مجلس ومن له أدى صحبة ومعاشرة بينك وبينه ، فعليك أن ترعى ذلك الحق ولا تنسّه ولو ((بنداء هاتفي)) (وَابْنِ السَّبِيلِ) وأحسنوا إلى المسافر الغريب الذي انقطع عن بلده وأهله ، ويشمل السائح في غرض غير محرم وفيه ترغيب في السياحة ، ويشمل الضيف الذي ينزل عليك وحقه ثلاثة أيام ، وقد جعل الله في أموالنا حقاً معلوماً ﴿وَفِي أَمُوالَهِمْ حَقِّ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ الذاريات / ١٩ ، (وَمَا مَلَكَتْ أَيُّانُكُمْ) العبيد والإماء وهذا لا وجود أمواله في عصرنا الحاضر والحمد لله (إنَّ الله لا يُحِبُ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَحُوراً) المُحْتَال : المتكبر في حركاته ونفسه وأعماله و الفَحُور : المتكبر في أقواله ، فيرى نفسه مميزا عن الناس زهواً بنفسه ومحتقراً لغيره يأنف عن أقاربه وجيرانه، والآية تبين بعض مكارم الأخلاق ، وهكذا (الَّذِيُ لاَيُعْرِفُ قَدْرَهُ لغيره يأنف عن أقاربه وجيرانه، والآية تبين بعض مكارم الأخلاق ، وهكذا (الَّذِيُ لاَيُعْرِفُ قَدْرَهُ عَلَيْ وَالْمَادِيُ والْمَالُ والجاه والمنصب أكثر مما يتعلق بالقيم والمبادئ والأحلاق.

٣٧ - ﴿ الَّذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُ وَنَ الْنَاسَ بِالْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا أَنَّاهُ مِنْ فَضْلِهِ وَأَعْتَذُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً ﴾

والمختالون الفخورون هم الذين يبخلون ويمنعون ما أوجب الله عليهم من النفقات العامة المادية والمعنوية، فيمنعون الحقوق الشرعية ويمنعون الإحسان الذي أمر الله به في الآية السابقة (٣٦) فيشمل البخل بلين الكلام وإلقاء السلام والنصح في العلم والعمل ولا يعمل به ، والبخل في قضاء حوائج الناس وكتمان ما آتاهم الله من فضله وهو يرجع إلى لؤم النفس وقسوة القلب في غرر الحكم: (اللّيمُمُ إذا بَلَغَ فَوْقَ مِقْدَارِهِ تَنكَرَّتُ أَحْوَالُهُ) ، (وَيَأْمُرُونَ النّاسَ بِالْبُحْلِ) وكل بخيل يأمر الناس بالبخل حتى يجد له أصدقاء مثله كالشيطان يأمر بالمنكر وينهى عن المعروف ، فيقولون لا تنفقوا أموالكم فإنا نخشى عليكم الفقر ولا تسارعوا في النفقة فإنكم لا تدرون ما يحدث والشيطان يعدكم ألْفقر ويأمُرُكُمْ بِالْفَحْسَاءِ البقرة/٢٦٨ ، (وَيكُتُمُونَ مَا آتَاهُمْ الله مِنْ فَصْلِهِ) يخفون ما أنعم الله عليهم من أنواع النعم المادية والمعنوية ﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللهِ النحل/٥٠ ، ويتظاهرون بالفقر كيلا يسألهم السائلون ، ويبخلون بالعلم وزكاة العلم إنفاقه حتى يهتدي به الصالون ، وهكذا يبخلون بكل خير أنعمه الله عليهم ، فجمعوا بين خسارة أنفسهم وخسارة غيرهم وهذا هو الخسران المبين ، فما الفائدة أن أربح كلّ شيء وأخسر أهم شيء وهي نفسي ؟! وأعَتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً وسماهم الله كفاراً لبيان أن أعمالهم لا تصدر إلا من كفور ولا من مؤمن شكور ، فكما أهانوا عباد الله بالحاجة بمنعهم حقوق الله كذلك الله يهينهم بالعذاب الأليم ، ويكون الجزاء من جنس العمل. فائدة :

في الحديث: (إِذَا أَنْعَمَ اللهُ عَلَى عَبْدٍ نِعْمَةً أَحَبَّ أَنْ يَرَى أَثَرَ نِعْمَتِهِ عَلَيْهِ) مجمع البيان ٩٧/٣، وعن النبي (ص): (حَصْلَتَاْنِ لا تَحْتَمِعَانِ فِي الْمُسْلِمِ الْبُحْلُ وَسُوءُ الْخُلُقِ) شرح النهج ٣٣٧/٦، في هج البلاغة حكم ٣٣٠: (أَقَالُ مَا يَلْزَمُكُمْ الله أَلاَّ تَسْتَعِينُواْ بِنِعَمِهِ عَلَى مَعَاْصِيْهِ) ، ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ الله عَلْ الله أَلاَّ تَسْتَعِينُواْ بِنِعَمِهِ عَلَى مَعَاْصِيْهِ) ، ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ اللهِ اللهِ اللهِ أَلَا تَسْتَعِينُواْ اللهِ اله

٣٨ - ﴿ وَالَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُواَ لُهُ مُرِنَا ﴾ النَّاس وكا يُؤمِنُونَ باللَّهِ وَلا بِالْيُومِ الآخِر وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرْبِنا فَسَاءَ قَرِيناً ﴾ الذي ينفق ماله رياءً أسوأ حَالاً من البخيل ، لأن الرياء شرك خفي والبخل شرك جلي لأن البخيل يعيش حياة الفقراء ويحاسب حساب الأغنياء ، والمرائي ينفق ماله للشهرة والسمعة والجاه والفخر وتقوية نفوذه ، ليس هدفه خدمة الناس ورضا الله (وَلا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ) المرائين في إنفاقهم يثقون بما عند الناس من التعظيم ولا يثقون بما عند الله من جنات النعيم ، ويفضلون التقرُّب إلى الناس على التقرب إلى الله ، فيكون الله في نظرهم أهون من الناس ، هؤلاء ليسوا بمؤمنين إيماناً حقيقياً بالله ولا باليوم الآخر (وَمَنْ يَكُنْ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسَاءَ قَرِيناً) القرين : الرفيق الصاحب والخليل ، إن البخل والرياء وجميع العيوب والنقائص لا تكون إلا بتحريض ووسوسة من الشيطان ، وهو بئس الصاحب والمحرّض والرفيق يتبع أمره ، ومن يصاحب الشيطان يكون بئس الإنسان وهو بئس القرين وله بئس المصير ، وفي ذلك دلالة : إلى تأثير قرناء السوء الخطير في حياة الإنسان ، والحذر من صحبة الأشرار فإن الشر معدي كالريح إذا مرت بالنتن حملت ريحها الكريهة كقوله : ﴿ وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَن نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَاناً فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴾ الزخرف/٣٦ ، ﴿ وَقَيَّضْنَا هَمُ قُرَنَاءَ فَزَيَّنُوا هَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِم فَوَمَا خَلْفَهُم ﴿ فصلت/٢٥ ، والقلب الخالي من الله يتحول مقرأ دائماً للشيطان ، وكم أفسد قرين السوء صالحاً ، وكم أصلح القرين الصالح فاسداً، عن النبي (ص) : (الْمَرْءُ عَلى دِينِ خَلِيلِه (صديقه) فَلْيَنْظُرْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخالِلُ) البحار ١٩٢/٧٤، وكقوله ﴿ يَا وَيْلَتِي لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلاناً خَلِيلاً ﴾ الفرقان/٢٨

# ٣٩ - ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِ مُ لُوْ آمَنُوا بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ وَأَنْفَوا مِنَا مَهَرَقَهُمُ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيماً ﴾

الاستفهام للإنكار والتعجب. ما الذي كان يصيبهم من الضرر لو آمنوا بالله واليوم الآخر إيماناً صادقاً يظهر أثره في القول والعمل ؟ وفي هذا الأسلوب إثارة تعجيب الناس من حالهم إذ هم لو أخلصوا لما فاتتهم منفعة الدنيا ولفازوا بسعادة الآخرة ، فالإيمان اطمئنان في القلب واستقامة في السلوك و (الحُيَاةُ لَوْلاَ الإِيمَانُ لُغُرُّ لاَ يُفْهَمُ مَعْنَاها!) ، إذن الإيمان هو فلسفة الحياة ويفتح رموزها، ويغوص في عالمها الآخر، وفقده عرضة لليأس من كل خير ، لذلك يكثر الانتحار من فاقدي الإيمان ، وقد يبتلي المؤمن فيثبت بالصبر الجميل، ويتغلب حلاوة الإيمان على مرارة البلاء ، فهو يعتقد أن في الْمَكَارِهِ مِكِارِمٌ، فِيْ الْمِحَنِ مِنَحٌ من الله، وَفِيْ الْمَكَارِهِ مِكِارِمٌ، وَفِيْ الْمَشَقَّاتِ خِبْرَاتٌ، وَفِيْ الْمُكَارِهِ مِكَارِمٌ، وَفِيْ الْمَكَارِهِ مِكَارِمٌ، وَفِيْ الْمَعَانَ الضَمِيرِ، وَفِيْ الْمَكَارِهِ مِكَارِمٌ، وَفِيْ الْمُعَانَاتُ الضَمِيرِ، وَفِيْ الْمَعَانَ أَلَاهُ الْكَرَامُاتُ الضَمِيرِ، وَفِيْ الْمَعَانَ أَلَاهام العسكري (ع): (مَا مِنْ بَلِيَةٍ إِلاَّ وَللهِ فِيْهَا نِعْمَةٌ ثُعِيْطُ بَهَا) البحار ٢٧٤/٧٨، ومن دعاء الإمام العسكري (ع): (مَا مِنْ بَلِيَةٍ إِلاَّ وَللهِ فِيْهَا نِعْمَةٌ ثُعِيْطُ بَهَا) البحار ٢٧٤/٧٨، ومن دعاء الإمام

الحسين (ع) في يوم عرفة: (مَاذَاْ وَجَدَ مَنْ فَقَدَكَ وَمَاْ الَّذِي فَقَدَ مَنْ وَجَدَكَ ؟ لَقَدْ حَاْبَ مَنْ رَضِي دُونَكَ بَدَلاً) ثم قرن الإيمان الصادق بالإنفاق (وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقَهُمْ اللَّهُ) والإنفاق بمعناه العام المادي المعنوي ، إنفاق العلم والمكانة والسمعة... إلى ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلاَنفُسِكُمْ ﴾ البقرة/٢٧٢ ، في غرر الحكم: (لَيْسَ لاَّحَدٍ مِنْ دُنْيَاهُ إِلاَّ مَاْ أَنْفَقَهُ عَلَى أُخْرَاهُ) (وَكَانَ اللَّهُ بِيمْ عَلِيماً) يكتفي المؤمن بعلم الله في إنفاقه في السر ولا يبالي بعلم الناس.

فائدة: في هذه الآية الهداية إلى فن التعامل مع الناس بتثبيت المبادئ والمرونة في التعامل ، عن النبي (ص): (خِيَازُكُمْ أَحْسَنُكُمُ أَحْلاَقاً الَّذِينَ يَأْلَفُونَ وَيُؤْلِفُونَ)البحار ١٤٩/٧٧، (وَلاَ حَيْرَ فِيْمَنْ لاَ يَأْلُفُ وَلَا يُؤْلَفُونَ)كُم كنز العمال خبر ٦٧٩.

# • ٤ - ﴿إِنَّ اللَّهُ لا يَظْلِم مُشْقَالَ ذَمَرَةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْر إَ عَظِيماً ﴾

إنّ الله لا يظلم أحداً وزن هباءة صغيرة منتهى الصغر ، يخبر الله عن كمال عدله ورحمته وتنزهه عن الظلم فهو لا يرضى لعباده الظلم فكيف يرضاه لنفسه ؟ ﴿وَلا يَظْلِمُ رَبُّكُ أَحَداً﴾ الكهف/٩٤ ، من الظلم الكثير والقليل ، ومن الظلم للنفس أو للغير ، أي إن الله لا ينقص من الأجر ولا يزيد في العقاب شيئاً ولو بمقدار ذرة وهي منتهى الصغر كالهباءة في الهواء التي لا تراها العيون إلا من خلال ضوء الشمس ، فالظلم أصل الرذائل وله تبعات موبقات فهو ينعِّص العيش ويكره الأيام ويقلق النفس يزل القدم ويسلب النعم ويقرب النقم ويهلك الأمم ﴿وَاللهُ لا يُحِبُ الظَّالِمِينَ ﴾ آل عمران/٥٥ (وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُها) وإن كانت تلك الذرة الصغيرة حسنة ينمها ويجعلها أضعافا كثيرة وهكذا يضاعف ثواب الحسنين تفضلاً منه (وَيُوْتِ مِنْ لَدُنهُ أَجُراً عَظِيماً) يزيد الثواب لمن أحسن ولا يعاقب المسيء بأكثر مما يستحق. وسمى عطاء المحسنين أجراً وليس له مقابل من الأعمال ، لأنه لما كان عمل المحسنين صدقة جارية مستمرة لذلك يتبعها الأجر على العمل النافع الذلك سمي الأجر باسم العمل لمجاورته له ، في الحديث: (إذا مَاْتَ إِنْنُ آدَمَ إِنْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلاَّ مِنْ لَذلك سمي الأجر باسم العمل لمجاورته له ، في الحديث: (إذا مَاْتَ إِنْنُ آدَمَ إِنْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلاَّ مِنْ المَالِ خبره ٤٣٦٥) كقوله ﴿ وَلَوْ مَلْ جَاءَ بِالسَّيَّةِ فَلا يُجْزَى إِلاَّ مِثْلَهَا وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ وهمَنْ جَاءَ بِالسَّيَّةِ فَلا يُجْزَى إِلاَّ مِثْلَهَا وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ الأنعام ١٠٠٠.

# ١ ٤ - ﴿ فَكَنْفَ إِذَا جِنْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شِهَدِد وَجِنْنَا بِكَ عَلَى هَوُلا وشَهِيداً ﴾

الاستفهام للتوبيخ حيث لم تعدّوا لليوم الآخر الحاسم عدته المناسبة. الشهيد: هو الشاهد الحق الذي تُطلب شهادته لأمر مهم هو عليم به ، المعنى : فكيف يكون حال الناس عامة وحال الفجار خاصة إذا جمعهم الله يوم القيامة للحساب والجزاء وهو يحاسبهم على مثقال الذرة ، ونأتي من كل أمة بنبيها يشهد عليها ، فما من أمة إلا ولها شهود يشهدون عليها وعلى عقائدهم الحقة والباطلة وعلى أعمالهم الصالحة والطالحة ، وهذه الشهادة عبارة عن عرض أعمال الأمم على أنبيائهم فيكون منهم الشقى والسعيد (وَجِمْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاءِ شَهيداً) وجئنا بك يا مُجدًد (ص)

حبيب الله شهيداً على هؤلاء أي على أمته بأنه بلغهم رسالة ربه وأكمل دينهم الذي ارتضى الله لهم ، فيكون الرسول (ص) حجة وشهيداً على من ترك رسالته أو تساهل في إتباعها أو ابتدع فيها. يروى أن رسول الله (ص) حين نزلت هذه الآية تذكر أهوال يوم المحشر ففاضت عيناه بالدموع ، وإذا كانت هذه حال الشاهد الجليل المعصوم فكيف حال المشهود عليه الغافل عما يراد منه ؟! فائدة : الله تعالى في غنى عن الشهود يوم القيامة وهو خير الشاهدين وكل شيء يشهد على الإنسان هيوم تشهد عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ عِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ النور/٢٤.

#### ٢ ٤ - ﴿ وَمَنْذِ يَوَدُّ الذينَ كَفَرُوا وَعَصَوا الرَّسُولَ الْوَسُولَ الْوَسُوكَ بِهِدُ الْأَمْنُ وَلا يَكُنُّونَ اللَّهَ حَدِيثاً ﴾

يومئذٍ إشارة إلى ذلك اليوم الحاسم والجازم ، في يوم القيامة يتمنى كل من ضل عن سبيل الله ولم يعمل بمنهج الله تعالى وكفر بالله والرسول والرسالة ومعنى ذلك أن الذي يرفض الرحمن يتلقفه الشيطان ﴿وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَاناً فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ الزخرف ٣٦ ، يَعْشُ : يعمى ويُعرض (لَوْ تُسَوَّى بِهِمْ الأَرْضُ) لو يدفنون فتبلعهم الأرض فيكونون هم والأرض سواء ثم تُستوى بهم كما تستوى بالموتى ويكونون تراباً كقوله ﴿يَوْمَ يَنظُرُ الْمَرْءُ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ وَيَقُولُ الْكَافِرُ يَا لَيْتَنِي كُنتُ تُرَاباً البالله البالله ٤ ، ﴿يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِيَاتِي الفجر ٢٤ ، لما يرون من أهوال الكَافِرُ يَا لَيْتَنِي كُنتُ تُرَاباً الله الباله ٤ ، ﴿يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِيَاتِي الفجر ٢٤ ، لما يرون من أهوال يوم القيامة (وَلا يَكْتُمُونَ اللّه حَدِيثاً) لأخم بارزون لله لا تخفى منهم خافية لظهور حالهم بكامل أعمالهم مع الصورة والصوت والنية، وشهادة أعضائهم وشهادة الملائكة الرقباء عليهم ﴿وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُل أُمَّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ النحل ٨٩٨.

٣٤ - ﴿ إِنَّ أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصَّلاة وَأَنْتُ هُ سُكَامِي حَتَى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلا جُنُباً إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلِ حَتَى تَعْتَسِلُوا وَإِنْ كُنتُ هُ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَغَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدُّ مِنْ صُحُهُ مِنْ الْغَايْطِ أَوْلاَ مَسْتُ هُ النِسَاءَ فَلَهُ تَجِدُوا مَاءً فَتَيْمَمُوا صَعِيداً طَيِباً فَامْسَحُوا بوجُوهِكُ هُ وَأَيدِ يِكُ مُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَفُومًا كَفُومِ اللّهِ الْعَلَمُ اللّهَ كَانَ عَفُومًا ﴾

السُكر قليله وكثيره محرّم في شتى الحالات ، والآية ليست في صدد بيان حكم الخمر في تحريمه أو تحليله، وإنما الآية تبحث عن مبطلات الصلاة. المعنى ينهى الله تعالى عباده المؤمنين أن يقربوا الصلاة وهم سكارى أو نعاسى أو كسالى أو كل ما يمنع حضور القلب ، حتى يعلموا ما يقولون ، وقد كان هذا قبل تحريم الخمر ، والآية تعبر عن مرحلة أولى من مراحل التحريم التدريجي للخمر الذي انتهى بالتحريم الكامل ، ويشمل النهي أيضاً أن لا يقربوا مواضع الصلاة كالمساجد، فإنه لا تقبل للسكران صلاة ولا عبادة سواء أثر السكر على عقله أو لم يؤثر ، وإن النهي عن الصلاة حال السكر لا يدل على أنه حلال في غير الصلاة ، ثم جاء تحريمه بالتدريج بقوله : ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنْ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا المِلَاق في عَنْ الطلاق في عنه الإطلاق في عنه الخمر عند حضور الصلاة ، كما في هذه الآية ، ثم أنه تعالى حرمه على الإطلاق في

جميع الحالات في قوله : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمْ الْعَدَاوَةَ عَمَلِ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمْ الْعَدَاوَةَ وَالْبَعْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنْ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنتَهُونَ ﴾ وَالْبَعْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنْ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنتَهُونَ ﴾ المائدة المناه في الخياس المفرط ، وتشير الآية لمن المائدة الصلاة عليه أن يقطع عنه كل شاغل يشغل فكره.

عن النبي (ص): (رَكْعَتَاْنِ مُقْتَصِدَتَاْنِ فِي تَفَكُّر خَيْرٌ مِنْ قِيَامِ لَيْلَةٍ وَالْقَلْبُ لأهِ) البحار ٢٤٩/٨٤ (وَلا جُنُباً إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُوا) السَبِيل : الطريق ، ولا تدخلوا المساجد وأنتم جنب ، ولا تقربوا الصلاة جنباً إلى أن تغتسلوا ، ورخص لكم فيه مجرد العبور في طريق المسجد غير ماكثين فيه ، وفي هذا الحكم تركيز على قدسية المسجد وطهارته واحترام أماكن العبادة وهيبتها ، وغسل الجنابة يطهر الروح كما يطهر البدن (وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى) وخفتم الضرر من استعمال الماء (أَوْ عَلَى سَفَرٍ) مسافرين (أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنْ الْغَائِطِ) كناية عن قضاء الحاجة في المكان المنخفض وهو الحدث الأصغر بخروج شيء من أحد السبيلين (القُبل أو الدبر) (أَوْ لامَسْتُمْ النِّسَاءَ) كناية عن الجماع (فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً) الصعيد تراب الأرض الطيب الطاهر (فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ) الباء للتبعيض أي إمسحوا بعض وجوهكم من قصاص الشعر إلى طرف الأنف (وَأَيْدِيكُمْ) من الزندين إلى رؤوس الأصابع من الكفين ، وحكم التيمم تسهيل من الله للعبد لا لتعطيل الحكم ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجِ ﴾ الحج/٧٨. الخلاصة : حكم المريض والمسافر كحكم المحدث حدثاً أصغر أو حدثاً أكبر في مقاربة النساء ، كل هؤلاء إذا أرادوا الصلاة ولم يجدوا الماء فحكمهم التيمم بدلاً من الوضوء أو الغسل من الجنابة (إنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُواً غَفُوراً) كثير العفو والمغفرة لعباده المؤمنين بتسهيل أمرهم غاية التسهيل. فائدة: ١ - عن الإمام الباقر (ع): (لاَ تَقُمْ إِلَى الصَّلاَةِ مُتَكَاْسِلاً وَلاَ مُتَنَاعِسَاً وَلاَ مُتَثَاْقِلاً فَإِنَّهَا مِنْ خِلَل (صفات) النِّفَاقِ). ٢-الآية تدل على كمال العناية بالصَّلاَّةِ لأنها صِلَةٌ بَيْنَ الْعَبْدِ وَرَبِّهِ ، وَمِعْرَاْجُ الْمُؤْمِنْ ، وَحِصْنٌ مِنَ الشَّيْطَانِ، وَمَرْضَانُهُ الرَّحْمَنِ، وَمِنْهَاجُ الأَنْبِيَاءِ ، وَقُرْبَانُ كُلِّ تَقِيّ ، وَعَمُؤدُ الدِّيْنِ ، وَتَنْهَى عَنْ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ، عن الإمام على (ع): (الصَّالاةُ مِيزَانٌ (دَقِيْقٌ) فَمَنْ وَقَّ ، اسْتَوْفَ) البحار ٢٦٤/٨٤ لاً صَلاَةً إِلاَّ بِطَهُوْرٍ.

٤٤ - ﴿ أَلَدْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنْ الْكِتَابِ بِشَتَرُهُ فَالضَّلَاةَ وَيُرِيدُ وَفَأَنْ تَضِلُوا السَّبِيلَ ﴾

الاستفهام للتعجب من سوء حالهم والتحذير من موالاتهم ، ألم تنظر يا مُحَد إلى الذين أعطوا حظاً من علم التوراة وهم أحبار اليهود ، إنهم تركوا كثيراً من أحكامها لم يعملوا بما وزادوا عليها كثيراً من الأحكام والرسوم الدينية حسب مزاجهم فتمسكوا بما وهي ليست من التوراة! (يَشْتَرُونَ

الضَّلالَة) يختارون الضلالة على الهدى ويؤثرون الكفر على الإيمان (وَيُرِيدُونَ أَنْ تَضِلُّوا السَّبِيلَ) لتكونوا مثلهم. فائدة:

عجيب أمر هؤلاء الذين عرفوا شيئاً من الدين وغابت عنهم أشياء أهم ، إنهم بدل أن يقوموا بحداية أنفسهم وإرشاد الآخرين في ضوء ما أتوا من نور الهداية ، فإنهم يشترون الضلالة لأنفسهم ويُريدُونَ أَنْ تَضِلُوا أنتم كذلك، فهم يكيدون لكم دائماً ﴿حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنْ وَيُريدُونَ أَنْ تَضِلُوا أنتم كذلك، فهم يكيدون لكم دائماً ﴿حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنْ السَّتَطَاعُوا﴾ البقرة/٢١٧ ، وكقوله ﴿وَأَمّا ثَمُّودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فصلت/١٧، وتعبير (يَشْتَرُونَ الضَّلالَة) بقصد وعمد في مبادلة الضلالة بالهدى وهم فرحين بما عملوا وهكذا الَّذِي لا يَلِيْقُ بِهِ الْخُقُ يَلِيْقُ بِهِ الْبَاْطِلُ وَالَّذِيْ لا يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْهُدَى تَضُرُّهُ الصَّلاَلَةُ ، وهكذا الذي تنقلب عنده المقاييس يرى الأمور خلاف حقيقتها يصفه الله تعالى ﴿قُلْ هَلْ نُنبِثُكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ، الَّذِينَ صَلَّ سَعْيَهُمْ فِي الْخُولُ وَالنَّيا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صَنْعاً الكهده الله بسوء تصرفهم ﴿فَوَيْلٌ هُمْ مِمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ هُمْ مِمَّا يَكُسِبُونَ فَي يَوْدَدُ هُذَى ، لاَ يَذِدُهُ مِنَ الله إِلاَ بُعْدَاً) تنبيه الخواطر يضلون الناس عن دين الله بسوء تصرفهم ﴿فَوَيْلٌ هُمْ مِمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ هُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ ﴾ الجواطر يضافه الله إلا بُعْدَاً) تنبيه الخواطر البقول الناس عن دين الله بسوء تصرفهم ﴿فَوَيْلٌ هُمْ يَوْدَدُ هُدَى ، لاَ يَذِدُهُ مِنَ اللهِ إِلاَ بُعْدَاً) تنبيه الخواطر ص ٢٠٥٠.

# ٥٤ - ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَا فِكُ مْ وَكَفَّى بِاللَّهِ وَلِيّاً وَكَفَّى بِاللَّهِ نَصِيراً ﴾

هؤلاء اليهود ومن شابحهم من المنافقين ، وإن تظاهروا بمظهر الأصدقاء لكم إلا أنهم هم أعداؤكم حقاً يكيدون لكم في السر والعلانية ويخدعونكم بعنوان النصيحة (وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيّاً وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيراً) فهو الذي يرشدكم وهو الذي ينصركم فلا تطلبوا الولاية والحماية من غيره ولا النصرة من سواه سبحانه، وعليكم بإتباع سنن النصر ﴿وَآتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ سَبَباً، فَأَتْبَعَ سَبَباً الكهفاه الكهفاه المعرفة من هو العدو أولاً وتشخيصه بدقة متناهية ، ومن هو الأكثر عداوة ومن هو الأكثر علامات الوعي ، وحتى لا يختلط العدو بالصديق (وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَائِكُمْ). ٢- في ظل الوعد الإلهي لنصرة المؤمنين علينا أن لا نخشى المؤامرات والعداوات ما دام الله ولي المؤمنين (وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيّاً وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيراً) بشرط أن يؤدي الإنسان الواجب عليه فعله والنتائج على الله تعالى.

73 - ﴿مِنْ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَيَتُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ عَيْرَ مُسْمَع وَمَرَاعِنَا لَيَّا بِأَلْسِنَتِهِ مُ وَطَعْناً فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُ مُ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَاسْمَعْ وَانظُرْنَا لَكَ ان حَيْرًا لَهُمْ وَأَقُومَ وَكَكِنْ لَعَتَهُ مُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ في الدين وكو أنه مواد الله بقصد وعمد تبعاً لميولهم من هؤلاء اليهود فريق خبيث يبدلون كلام الله ويفسرونه بغير مراد الله بقصد وعمد تبعاً لميولهم وأهوائهم ومصالحهم ، فتارة يغيرون اللفظ وتارة المعنى وتارة يحرفون اللفظ والمعنى والدلالة ، وهذا

من سوء أدبهم مع الله عز وجل وسوء تعاملهم مع الناس ، ومن هؤلاء رجال دين في الظاهر ولكنهم أعوان إبليس في الباطن ، إنهم إتخذوا الدين حرفة فيكون عندهم الدين سلّماً للدنيا والمناصب وكسب الأموال تحت أي عنوان من العناوين (وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا) فكان حالهم في العلم شرحال وأما حالهم في العمل فهو غاية الكفر والعناد ، أي سمعنا قولك وعصينا أمرك وكذلك يخاطبون الرسول (ص) بأقبح خطاب (وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَع) اسمع ما نقول لا سمعت ، والكلام ذو وجهين يحتمل الخير في ظاهره والشر في باطنه ، وأصله للخير أي لا سمعت مكروهاً ، ولكن اليهود الخبثاء اللؤماء كانوا يقصدون به الدعاء على الرسول (ص) أي لا أسمعك الله وهو دعاء بالصمم أو بالموت على النبي (ص) (وَرَاعِنَا) كانوا يهزئون برسول الله (ص) ويكلمونه بكلام ظاهره فيه الرحمة وباطنه فيه العذاب ، وَرَاعِنَا : سب من الرعونة والحمق في لغة اليهود ، وتقدمت في (١٠٤) من سورة البقرة (لَيّاً بِأَلْسِنتِهِمْ) فتلاً في كلامهم وتحريفاً في مقاصدهم عن الحق إلى الباطل وقدحاً في الإسلام (وَطَعْناً فِي الدِّينِ) في زرع الشبهات ضده والسخرية فيه ، وما يزال اليهود مفترين ومحاربين لدين الله كما قال تعالى ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورهِ وَلَوْ كَرهَ الْكَافِرُونَ ﴾ الصف/٨ ، وكانوا يسلمون على النبي (ص) بقولهم : (السام عليكم) بمعنى الموت عليكم وكأنهم يقولون (السلام عليكم) وكان يحييهم بقوله (وعليكم) (**وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُوا** سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا) بدلاً من قولهم سمعنا وعصينا (وَاسْمَعْ وَانظُرْنَا) بدلاً من قولهم غَيْرَ مُسْمَع وَرَاعِنَا. بمعنى: لو أن هؤلاء اليهود قالوا للرسول (ص) القول اللطيف بدل القول الشنيع (لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَأَقْوَمَ) فكان ذلك القول خيراً لهم عند الله وأعدل وأصوب (وَلَكِنْ لَعَنَهُمْ الله بِكُفْرهِمْ) ولكن خذهم الله وأبعدهم عن نور الهداية فلم تشملهم رحمته الواسعة بسبب إصرارهم على الكفر ، لأن الكفر يمنع صاحبه من التفكر السليم ويجعله بعيداً من الخير والرحمة ﴿وَالْكَافِرُونَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة/٢٥٤ ، ﴿كُلاَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ المطففين/١٤ ، (فَلا يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً) هذا الإيمان الظاهري القليل لا اثر له في نفوسهم، فهو لا يُصلح عملاً ولا قولاً ولا يرقى بعقولهم وتفكيرهم ، عن النبي (ص) : (مَنْ كَاْنَ أَكْثَرُ هَمِّهِ نَيْلُ الشَّهَواْتِ نُزعَ مِنْ قَلْبِهِ حَلاوَةُ الإِيْمَاْنِ) تنبيه الخواطر ص٣٥٧، في غرر الحكم: (إيّاكَ وَالْمُجَاْهَرَةُ بِالْفُجُورِ فَإِنَّهَاْ مِنْ أَشَدِّ المَآثِم) وعواقبها سيئة، وفيه أيضاً (أَعْظَمُ الذُّنُوبِ عِنْدَ اللهِ ذَنْبٌ صَغْرَ عِنْدَ صَاْحِبِهِ، وأصَّر عَليهِ عَامِلُهُ).

٧٤ - ﴿ اللَّهِ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزَلُنَا مُصَدَقاً لِمَا مَعَكُمْ مِنْ قَبَل أَنْ نَظْمِسَ وُجُوهاً فَنَرُدُهَا عَلَى أَدْبَاسِهَا أَوْنَلْعَتُهُمْ كَمَا لَعَنَا أَصْحَابَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولاً ﴾

دعا النبي مُحَّد (ص) أتباع موسى وعيسى (ع) إلى الإيمان برسالته لأنها رسالة جميع الأنبياء فرفضوا، لأنها ليست مع أهوائهم ، وهناك العديد من المسلمين وقادتهم وعلمائهم يقودهم هواهم ولا يقودهم دينهم فكونوا منهم على حذر، في غرر الحكم: (لاَ يَتُرُكُ النَّاسُ شَيْئاً مِنْ دِينِهِمْ لإِصْلاحِ دُنْيَاهُمْ إِلاَّ فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُوَ أَصَرُّ مِنْهُ)، (مُصَدِقاً لِمَا مَعَكُمْ) مصدفاً للتوراة والإنجيل (مِنْ قَبْلِ أَنْ نَطْمِسَ وُجُوهاً فَنَرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَا) من الآيات المتشابهة التي لها أكثر من معنى، أهمها : الطمِس : التغيير ومحو الأثر وإخفائه ، وُجُوهاً وتنكير وجوه يدل على الجمع : الوجهاء والرؤساء والقادة ، فَنَرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَا : جعل هؤلاء الوجهاء مهانين ، والرؤوس أذناباً ، بمعنى : أن دائرة السوء سوف تدور على الرؤساء أصل الضلال والإضلال وهم سبب الفتن والمحن ﴿وَلا يَحِيقُ الْمَكُرُ السَّيِّيُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ فَاطِر ٢٤ ، عن الإمام الباقر (ع): (نَطْمِسُهَا عَنْ الْمُكْرَ السَّيِّيُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ فاطر ٣١٤ ، عن الإمام الباقر (ع): (نَطْمِسُهَا عَنْ الْمُكْرَ مَا عَلَى فَنَرُدَّهَا عَلَى عَيْرِ هُدَى كَالسَّائِرِيْنَ أَدْبًا مِعْ الدَّي يَعْدَهُ المَّدِي الذي يفقدهم كرامتهم الإنسانية فيجعلهم يَسِيرُونَ عَلَى غَيْرِ هُدَى كَالسَّائِرِيْنَ عَلَى عَيْرِ الطَّرِيقِ لاَ تَزِيْدُهُمْ سُرْعَةُ السَّيْرِ إِلاَّ بُعْداً عَنْ الصَّوْاتِ ، والطُهُمِسَ : وعيد شديد يكشف عن سخط الله عليهم وشدة الانتقام منهم ﴿ هُمُ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو الْتِقَامِ ﴾ آل عمران/٤ ، (أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَا أَصْحَابَ السَّبْتِ) وهذا وعيد شديد آخر ، فلابد أن يتحقق أحد ، (أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَا أَصْحَابَ السَّبْتِ) وهذا وعيد شديد آخر ، فلابد أن يتحقق أحد الوعيدين من طمس أو مسخ في اليهود قبل قيام الساعة.

المعنى: أو نخزيهم بالمسخ ونطردهم عن رحمة الله ، كما لعنا ومسخنا وطردنا من رحمتنا أصحاب السبت: وهم الذين اعتدوا في السبت وتجاوزوا حدود الله بقباحة ووقاحة فمسخهم الله قردة وخنازير، راجع ٦٥/ البقرة ، ١٦٣/ الأعراف ، وصفوا بالبهيمية ومسخوا عن صفات الإنسانية الكريمة كقوله تعالى : ﴿إِنْ هُمْ إِلاَّ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ الفرقان/٤٤ ، (وَكَانَ أَمْرُ اللهِ مَفْعُولاً) فالأمر نافذ واقع لا محالة ولا راد لحكمه ولا ناقض لأمره، والله يمكر بهم كما مكروا بالإنسانية المظلومة ﴿وَمَكُرُوا مَكْراً وَمَكُرْنَا مَكُراً وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾ النمل/٥٠، ﴿فَلا يَأْمَنُ مَكْرَ اللهِ إِلاَّ المُدَبِّرُونَ اللهُ وَلَا اللهُ وَمَكُرْنَا مَكُراً وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾ النمل/٥٠، ﴿فَلا يَأْمَنُ مَكْرَ اللهُ يَرُونَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْ فَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْ فَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَى أَعْيُنِهِ في مِل اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ والله

٨٤ - ﴿إِنَّ اللَّهُ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِدِوَيغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ افْتَرَى إِثْمَا عَظِيماً ﴾

﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ لقمان/١٣ ، والشرك كفر وانقطاع ما بين الله والعبد وهو أقبح المعاصي لأن الشرك عدوان على الله وعلى توحيد رسله ورسالاته ، وتقليل من قدر الله حين يُسوى بينه وبين أي معبود يُعبد من دون الله ، لذلك الشِّرْكُ أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ ، لأنه اعتداء على العقل، وتدنيس للنفس، والشرك أشد من الكفر لأن الشرك كفرٌ مبطّن بالإيمان ﴿وَمَا يُوْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللهِ إِلاَّ وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ يوسف/١٠٦ ، ﴿وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ يوسف/١٠٦ ، ظاهر الشرك

توحيد وباطنه كفر ، وهو باسم الله يحارب الله ويتبع الهوى ، والشرك طاعة ظاهرية لا قيمة لها لأن قاعدتها الكفر والفسوق والعصيان.

والشرك أنواع وأشكال: من عبادة الأصنام الحجرية والبشرية والفكرية والعُرفية والقبلية والعشائرية ، وعبادة الطغاة والبغاة والزناة والمفسدين.. وطاعتهم وتلقي الأوامر الضالة منهم ، ومن الشرك تحريم الحلال وتحليل الحرام ، وعبادة الذات والأنا والهوى ، ومن الشرك الرياء وحب السمعة وعبادة المال والجمال والشهوات والنساء ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنْ الْخَاسِرِينَ ﴾ الزمر/٥٥ ، وهناك شرك عبادة ، وهناك شرك عقائدي وهناك شرك عبادة ، وهناك شرك عقائدي وشرك عملي ، وشرك في الألوهية أن تجعل مع الله إلها آخر ، وشرك في الربوبية عبادة أشخاص وطاعتهم طاعة عمياء من دون هدى من الله ﴿ إِذْ تَبَرّاً الّذِينَ اتّبِعُوا مِنْ الّذِينَ النّبِعُوا مِنْ الّذِينَ النّبِعُوا وَرَأَوْا الْعَذَابَ وَتَقَطّعَتْ عِمِمْ الأسْبَابُ ﴾ البقرة/١٦٦.

والحكمة في عدم مغفرة الشرك : أن الدين إنما شرع لتزكية النفوس واستقامة السلوك وترقية العقول فيكون الدين القيم هو الحياة ، والشرك ينافي ذلك كله (وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ) ويغفر ما دون الشرك في القبح من المعاصى صغيرة كانت أو كبيرة تفضلاً من لدنه سبحانه وإحساناً لكن لا لكل أحد بل (لِمَنْ يَشَاءُ) وهم المؤمنون الذين إتقوا من الإشراك بالله تعالى فيغفر لهم الصغائر إذا لم يصروّا على الكبائر واستغفروا منها لأنه لا صغيرة مع إصرار ولا كبيرة مع استغفار (وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدْ افْتَرَى إِثْماً عَظِيماً) ومن يشرك بالله على إطلاق معناه بأي نوع من أنواع الشرك وجاء فعل (يُشُوكُ) بالمضارع المستمر للدلالة على الإصرار والعناد والبقاء على الشرك ، ومن تدنس بالشرك فقد ابتدع إثماً كبيراً يستحقر دونه جميع الآثام فلا مغفرة فيه لأنه تجاوز للحدود الحمراء المحظورة. فائدة: سئل الإمام الصادق (ع): عن أدبى ما يكون الإنسان مشركاً قال (ع): (مَن ابْتَدَعَ رَأْياً فَأَحَبَّ عَلَيْهِ أَوْ أَبْغَضَ) الكافي٢/٧٩، قال المحققون: هذه الآية أرجى آية في القرآن لأن فيها إدخال ما دون الشرك من جميع المعاصى في مشيئة الغفران ، أوقف الله المؤمنين بهذه الآية بين الخوف والرجاء ﴿يُحْذُرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴾ الزمر/٩ ، وعن الإمام الصادق (ع) : (لَوْ وُزِنَ رَجَاْءُ الْمُؤْمِنِ وَخَوْفُهُ لإِعْتَدَلاً) ، عن النبي (ص) : (الظُّلْمُ ثَلاثَةٌ ، فَظُلْمٌ لا يَغْفِرُهُ اللهُ ، وَظُلْمٌ يَغْفِرُهُ اللهُ ، وَظُلْمٌ لا يَتْرُكُ اللهُ مِنْهُ شَيْعًا ، فَأَمَّا الظُّلْمُ الَّذِي لا يَغْفِرُهُ اللهُ فَالشِّرْكُ ، وَأَمَّا الظُّلْمُ الَّذِي يَغْفِرُهُ اللهُ فَظُلْمُ الْعِبَادِ لأَنْفُسِهِمْ فِيْمَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ رَبِّهِمْ ، وَأَمَّا الظُّلْمُ الَّذِي لا يَتْرُكُهُ اللهُ فَظُلْمُ الْعِبَادِ بَعْضِهِمْ بَعْضًا ، حَتَّى يَدِينَ لِبَعْضِهِمْ مِنْ بَعْض) كنز العمال خبر ٧٥٨٨، وفي نهج البلاغة حكم١٧٦.

# ٤٩ - ﴿ أَلَدْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَرِّكُونَ أَنفُسَهُ مُ بَلِ اللَّهُ يُزَرِّخِي مَنْ يَشَاءُ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴾

الاستفهام للتعجب. (يُزَكُّونَ أَنفُسَهُمْ): يثنون عليها ، المعنى : ألم يبلغك خبر هؤلاء الذين يمدحون أنفسهم ، وأنظر وأعجب من الذين يدّعون أنهم أزكياء صالحون بررة عند الله مع ما هم

عليه من الكفر وعظيم الذنوب وقبائح العيوب، زعماً أن الله يغفر ذنوبهم بل الله يحاسبهم على هذا التجرّأ ويعاقبهم على هذا التجاوز ، وتزكية النفس تارة تكون تزكية عملية وهي محمودة ، أن تحذب النفس وتطهرها من العيوب والنقائص فتكون أحسن عبادة تحذيب العادة ، وأيضاً تزكية النفس وتجعلها طاهرة كثيرة الخير والإيجابيات وحسن الصفات الأخلاقية بتنمية فضائلها وجعلها تسير في سلم التكامل الإنساني ، وإبتعادها عن كل السلبيات وقبائح العادات والترفع عن السيئات كقوله تعالى : ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ﴾ الشمس/ ٩ ، وتارة تكون تزكية النفس نظرية (بالقول دون العمل) بالادّعاء وليس بالحقيقة وهي تزكية مذمومة ، ومن العيوب تزكية الإنسان نفسه ومدحها بالقول ، ولو حقاً وصدقاً لأنه حالة تفاخر وعُجب وغرور وطغيان كما قال اليهود والنصارى في فَكُنُ أَبْنَاءُ الله وَأَحِبَّاؤُه ﴾ المائدة/١٨ ، وكقوله ﴿لا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُوا وَيُجبُونَ أَنْ يُشَاءُ) وتزكية الله لمن هو مؤهل لها من المؤمنين الصادقين وهو سبحانه أعلم بهم من أنفسهم. من يُشَاءُ) وتزكية الله لمن هو مؤهل لها من المؤمنين الصادقين وهو سبحانه أعلم بهم من أنفسهم. من رَخي نفسه أمام الناس فقد مدحها ، ومن مدح نفسه فقد ذمّها ، ومن النقائص مدح الإنسان بما ليس فيه كأنه مستهزئ به ، وليس من كمال العقل من ينزعج من قول الزور فيه وهو ليس فيه ، ولا بحكيم من رضي بمدح الجاهل عليه ﴿فَلا تُزكُوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ اتَقَى ﴾ النجم/٢٣ ، في غرر الحكم: (أَكبُرُ الأَوْزُارُ تَزُكِيةُ الأَشْرُار).

المعنى: إذا اكتسب الإنسان بعض الفضائل والكفاءات فهي بفضل الله ونعمه عليه ﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللّهِ ﴾ النحل/٣٥، أما إذا أعطى لنفسه استغناء واستقلالاً عن الله فقد تجاوز حده وإنقلب إلى ضده ، وأيضاً لَمْ يَعْرِفُ قَدْرَهُ فَتَعَدَّى طَوْرَهُ ، والذي يزكيه الله فهو الذي يستخلصه ويستأهله ويجعله يحمل صفات الكمال والجمال والجلال ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ اتَّقَى ﴾ النجم/٣٦، أو يجعله من المرضيين ومن عباده الصالحين (وَلا يُظلّمُونَ فَتِيلاً) لا ينقصون من أعمالهم بقدر الفتيل ، وهو الخيط الخفيف في شق النواة وهو مثل للقلة كقوله ﴿إِنَّ اللّهَ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ النساء/٤٠ ، وإن الله يحاسب بالعدل من يدعي بما ليس فيه ويفخر بنفسه، في فيج البلاغة خطبة المنساء/٤٠ ، وإن الله يحاسب بالعدل من يدعي بما ليس فيه ويفخر بنفسه، في فيج البلاغة خطبة المتقين: من صفات المتقين (إِذَا زُكِيَ (إمتدح) أَحَدٌ مِنْهُمْ حَافَ مِمَّا يُقُولُونَ، وَاجْعَلْنِي أَفْضَلَ مِمَّا يَظُنُونَ، وَرَبِي أَعْلَمُ بِي مِنِي بِنَفْسِي، اللّهُمَّ لا تُوَّاخِذْنِي بِمَا يَقُولُونَ، وَاجْعَلْنِي أَفْضَلَ مِمَّا يَظُنُونَ،

## • ٥ - ﴿ انظُرْ كَيْفَ يَهْتُرُهُ نَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبِ وَكَفَى بِهِ إِثْماً مُبِيناً ﴾

هذا تعجب من افترائهم وكذبهم الوقح غير المؤدب، أنظر كيف يكذبون على الله بتزكية أنفسهم، وزعموا أن الله يحبهم فيعاملهم معاملة المحب (وَكَفَى بِهِ إِثْمًا مُبِيناً) وكفى بهذا الافتراء وزراً قبيحاً

401

وجرماً عظيماً ، عن الإمام على (ع): (لا يَجِدُ عَبْدٌ طَعْمَ الإِيْمَانِ، حَتَّى يَتْرُكَ الْكَذِبَ هَزْلَهُ وَحِدَّهُ) البحار ٢٤٩/٧٢

الاستفهام للتعجب والمراد بهم اليهود (ومن إتصف بصفاتهم) أعطوا حظاً من التوراة وعرفوا قسماً الاستفهام للتعجب والمراد بهم اليهود (ومن إتصف بصفاتهم) أعطوا حظاً من التوراة وعرفوا قسما منها ولم يحيطوا بحا علماً ، التي فيها هدى ونور وهم مع ذلك يؤمنون بسبل الضلال وعبادة الجبت (وهو كل ما ضرره أكثر من نفعه ولا خير فيه كأنواع الأصنام الحجرية والبشرية والفكرية والقبلية ، والمراد به الأوهام والخرافات والانحرافات والدجل) وعبادة الطاغوت (وهو كل من تمرد والقبلية ، والمراد به الأوهام والخرافات والانحرافات والدجل) وعبادة الطاغوت (وهو كل من تمرد والتجبر والتكبر، والاعتداء) (وَيَقُولُونَ لِللَّذِينَ كَفَرُوا هَوُلاءِ أَهْدَى مِنْ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلاً) قال اليهود : المشركون في عبادتهم للأصنام إنهم أفضل من المسلمين في إيمانهم بالله وبمحمد (ص) ، المهود : المشركون في عبادتهم للأصنام إنهم أفضل من المسلمين في إيمانهم بالله وبمحمد (ص) ، فضلوا الكفر على الإيمان، وهذا طعن صريح في مخالفة التوراة التي أكدت عليهم ترك الأصنام على الفتوى بلا علم، ونشر البدع والضلالات وليتحسَبُوهُ مِنْ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنْ الْكِتَابِ فَالله عَمْ النَّاقِ الْمَالُونَ العمال حبر ٢٩٣٥٠، وعنه (ص) : (أَجْرَوُكُمْ عَلَى النَّارِ) البحار ٢٩/٢، وعنه (ص) : (أَجْرَوُكُمْ عَلَى النَّارِ) المار ٢٠٨/٢، وعنه (ص) : (إستَهُ مَنْ الْعَمَلُ وَإِنْ أَفْتُونَ لَيْهِ الْعَمال حبر ٢٩٣٥٠،

## ٧٥ - ﴿ أُولَيْكَ أَلَذِينَ لَعَنَّهُ مُ اللَّهُ وَمَنْ يَلْعَنِ اللَّهُ فَائْنَ تَجِدَكَهُ نَصِيرًا ﴾

أولئك الذين طردهم الله ، أبعدهم عن رحمته كما لعن الشيطان وطرده من جنته ، وتركهم في طغيانهم يعمهون ويتخبطون والقضاء يضحك عليهم (وَمَنْ يَلْعَنِ اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ نَصِيراً) من يطرده الله من رحمته فلا ينصره أحد ولا يعينه من عذاب الله والهزيمة تلاحقه إلى النهاية. فائدة : نلاحظ اللعن في القرآن يكون للصفات وللحالات السيئة وليس للأسماء، وللمجموع وليس للأفراد والأشخاص ولَعَنَ رَسُولُ اللهِ الرَّحِلةَ مِنَ النِّسَاءِ بمعنى (المرأة المسترجلة) الوقحة الصلفة غير المؤدبة سليطة اللسان فهي تصنع الإزعاجات ولم تصنع الاستقرار لأسرتها. الفرق بين السب والشتم : السب : الشتم القبيح في الأزعاجات ولم تصنع الاستقرار لأسرتها. الفرق بين السب والشتم : السب : الطرد والإبعاد والدعاء عليه بالهلاك (لاَ تَكُنْ لَعْنَةً عَلَى أَهْل بَيْتِكَ).

#### ٣٥ - ﴿أَمْ لَهُ مُ نَصِيبٌ مِنْ الْمُلْكِ فَإِذَا كُمْ يُؤْتُونَ الْنَاسَ نَقِيرًا ﴾

وصف الله تعالى اليهود في هذه الآية بالبخل (أَمْ هَمُ نَصِيبٌ مِنْ الْمُلْكِ) والسلطة على الأمور المادية والمعنوية يؤهلهم للقضاء بين الناس والحكم في أمورهم ؟ إخّم لا يمتلكون أية قابلية وأهلية للحكومة المادية والمعنوية على الناس لأن روح الاستئثار قدتحكمت في كيانهم! إنهم ليس لهم ملك

ولا دولة ، ولو كان لهم ما للناس من الملك والسلطان لاحتكروا جميع الخيرات ولم يتركوا لأحد شيئاً حتى لو كان ذلك الشيء بمقدار النقير الصغير مقدار نقطة في ظهر النواة ، وكيف يعطون وديدنهم السلب والنهب وعندهم قِيمَةُ كُلِّ إِمْرِئٍ مَا يَمْلِكُهُ ، وَلَيْسَ مَا يُحْسِنُهُ، في نهج البلاغة حكم ٨١ (قيمَةُ كُلِّ إِمْرِئٍ ما يُحْسِنُهُ).

#### ٤٥ - ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمْ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آثَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكَثِيَابَ وَالْحِكْمَةُ وَآثَيْنَاهُمْ مُلْكَا عَظِيماً﴾

الحسد مرض خطير مؤذي ومعدي يبدد طاقات الفرد والأمة ويسير بهما نحو الإنحلال والضلال ويبعدهما عن الحق والاستقامة ، ويتركهما فريسة القلق والأرق والأوهام. عن الصادق (ع) : (آفَةُ الدِّيْنِ الْحُسَدُ وَالْعُجُبُ وَالْفَحْرُ) البحار ٢٤٨/٧٣، وعن النبي (ص): (إيَّاكُمْ وَالْحُسَدَ فَإِنَّ الْحُسَدَ يَأْكُلُ الْحُسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحُطَبَ) البحار٢٥٥/٧٣، والحسد: تمني زوال النعمة عن صاحبها والسعى في إزالتها نتيجة حقد في النفس ولؤم في الطبع وسوء الظن بالله ، وهو خلاف الغبطة لأن الغبطة تمني مثل نعمة الغير مع بقاء النعمة له ، ولهذا جاء الحسد مذموماً والغبطة محمودة ، وقد يتحول الحسد من عقد نفسية إلى عداوة وحقد وكراهية وتآمر ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً حَسَداً مِنْ عِنْدِ أَنفُسِهمْ ﴾ البقرة/١٠٩، عن النبي (ص): (أَلاَ لاَ تُعَاْدُواْ نِعَمَ اللهِ ! قِيلَ يا رَسُولُ اللهِ ومَنْ يُعَادِي نِعَمَ اللهِ ؟ قَاْلَ (ص) الَّذِيْنَ يَحْسُدُونَ) البحار ٥/١ ٣١. المعنى: اليهود هؤلاء لحقدهم وحسدهم يريدون حصر فضل الله بمم دون غيرهم ولا يحبون أن يكون لأية أمة فضل أكثر مما لهم أو مثله ، لما استحوذ عليهم الغرور ، فقد حسد اليهود مُحَّد (ص) وأهل بيته (ع) ومن معه من المؤمنين على ما أنعم الله عليهم من دين الحق والتمكين في الأرض (فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكاً عَظِيماً) فقد أعطينا أسلافكم من ذرية إبراهيم النبوة وأنزلنا عليهم كتاب الزبور وأعطيناهم الملك العظيم مع النبوة كداود وسليمان (ع) فلأي شيء تخصون مُحَّداً وآله بالحسد دون غيرهم ممن أنعم الله عليهم؟ عن الإمام على (ع): (نَحْنُ آلُ إِبْرَاهِيمَ) البحار ٢٧٥/٢٨. فائدة: يجب أن يناط الحكم الإلهي بمن كانت له منزلة علمية وروحية ويحظى بالحكمة قبل الحكم والسلطة لهذا جاء (الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ) مقدّم على (مُلْكاً عَظِيماً). في غرر الحكم: (مَنْ سَاْسَ نَفْسَهُ أَدْرَكَ السِّيَاْسَةَ).

#### ٥٥ - ﴿ فَيْهُ مُ مَنْ آمَنَ بِدِ وَمِنْهُ مُ مَنْ صَدَّ عَنْهُ وَكُفَّى بِجَهَّنَدَ سَعِيرًا ﴾

من اليهود من آمن بمحمد (ص) وهم قلة قليلة عقلانية موضوعية ، ومنهم من أعرض واعترض عليه فلي المناه عليه فلي المناه والمناه والمن

بِجَهَنَّمَ سَعِيراً) كفى بالنار المسعرة عقوبة لهم على كفرهم وعنادهم وفسادهم الخبيث في البلاد والعباد.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآبَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِ مُ نَامراً كُلَّما نَضِجَتْ جُلُودُهُ مُ بَدَلْنَاهُ مُ جُلُوداً غَيْرَ كَمَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ
 كَانَ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾

هؤلاء الذين أصروا على الكفر بمنهج الله بمعنى أنهم أصروا على الفساد والإفساد سوف ندخلهم ناراً عظيمة تشوي الوجوه والجلود (كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُوداً غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابِ وشدته وخلوده وطول مدته ، بمعنى : كلما احترقت جلودهم العذاب ، لأن الإحساس بالألم يصل إلى النفس بواسطة الحياة والأعصاب المنتشرة الموجودة في الجلد وهذا يدل على المعاد الجسماني ، وتعبير (لِيَذُوقُوا الْعَذَابِ) ليدوم إحساسهم بالعذاب كإحساس الذي يذوق المذاق ويتطعمه ، وكأنه يذوق الموت ويتحسسه ويتجرعه غصة بعد غصة وهذا النوع من العذاب مختص بالجاحد والمشرك ومن يخاف الناس من شره (إنَّ اللَّه كَانَ عَزِيزاً حَكِيماً) عزيز لا يمتنع عليه شيء حكيم لا يعذب إلاّ بالعدل مع الاستحقاق.

٧٥ – ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُ مُ جَنَّاتٍ مِّجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَامُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبْداً لَهُمْ فِيهَا أَنْرُواجٌ مُطْلَمَنُهُ وَمُدْخِلُهُمْ ظِلاَّظَلِيلاً﴾

جعل الكفر والمعاصي سبباً لتذوق العذاب في الآية (٥٦) وجعل الإيمان والعمل الصالح وهما عنصرا التقدم الحضاري وسبباً لتذوق النعيم المقيم ، فيكون العمل الصالح مصداقاً للإيمان ، كما ان والإيمان ترجمان العمل الصالح ، لذلك لا يقبل إيمان بلا عمل ولا عمل بلا إيمان ، كما ان العبادات متصلة بالمعاملات (وبالعكس) عن النبي (ص): (الإسلام محسن الحقاق) كنز العمال خبره ٥٢١، عن الإمام الصادق (ع): (الإيمان عَمَلٌ كُلُّهُ وَالقَوْلُ بَعْضُ ذَلِكَ الْعَمَلِ) البحار ٢٩ص٣٦، (فَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَنُدْ خِلُهُمْ ظِلاً ظَلِيلاً) ونجعلهم في مكان يتناسب مع كرامتهم والتمتع برغد العيش وكمال الرفاهية و لَمُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ من العيوب الخَلقية والخُلقية ، ومطهرة عن الأقذار المادية كالبول والفضلات والحيض والمعنوية كالغيرة والحسد ، يستريحون إليهن ويجدون معهن لذة الروح والجسد مع نعيم مقيم متكامل ومن صفاته لا حرّ فيه ولا برد ووالتمتع برغد العيش و (لا عَيْشَ إلا عَيْشُ الا خِرَة).

٥٨ - ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُ مُ أَنْ تُؤَدُّوا الاَّمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُ مُ بَيْنَ النَاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدُلِ إِنَّ اللَّهَ نِعِمَا يَعِظُكُ مُ بِهِ
 إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾

الأُمَانَة: كل حق يحفظ ليؤدّى إلى صاحبه وجب الوفاء به كائناً من كان بغض النظر عن دينه! ومن عصى ولم يؤدّ الأمانات المادية والمعنوية إلى أهلها صار خائناً. عن النبي (ص): (لا تَنْظُرُواْ إِلَى عَرْوَةِ صَلاَتِهِمْ وَصَوْمِهِمْ ، وَكَثْرَةِ الْحَجِّ وَالْمَعْرُوفِ وَطَنْطَنَتِهِمْ بِاللَّيْلِ ، وَلَكِنْ أُنْظُرُواْ إِلَى صِدْقِ الْخَدِيْثِ وَأَدَاْءِ الأَمَانَةِ) البحار ٧١ص٩، فصارت الأمانة من علامات الإيمان ومن لا أمانة له لا إيمان له ولا دين له، وعن الإمام الجواد (ع): (كَفَى بِالْمَرْءِ خِيانَةً، أَنْ يَكُونَ أَمِيناً لِلْحَوَنَةِ) البحار ٣٦٤/٧٨، وهناك أمانة العبد مع ربه ، وأمانة العبد مع الناس ، وأمانة الإنسان مع نفسه ، ويأمركم أيضاً (وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ)

والْعَدْل: لا يخص القاضي والوالي وإنما يخص كل إنسان من موقعه وهو إيصال الحق إلى صاحبه ، وإنصاف الناس من نفسك ، والعدل أساس الملك، وإصلاح الناس وتقدم الأمم وتضاعف البركات، والعدل حياة لحفظ الحياة وجماليتها وتنميتها ، وخص العدل في الحكم في الآية وأُريد له العموم في جميع التعاملات، فلا تستقيم حياة من غير عدل وروح العدل ودوام العدل واستمراريته ، لأنه يحمي الحق ومظهر التوازن والمساواة ، فكل من نصر الحق والحقوق فهو عادل ، وكل من عانده فهو باغ ومن تعداه فهو طاغ واغداً والعراق الله نعما الله نعما الشيء الذي يعظكم به ، فإتعظوا بمواعظ الله وانتفعوا ببيانه ، فإن المواعظ حياة القلوب وتزيل الغفلة وتزيد الإنتباه (إنَّ الله كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً) فيه وعد ووعيد أي سميع لأقوالكم بصير بأفعالكم.

فائدة: ١- الأمانات مقابل الخيانات ، الأمانات عامة مادية (مالية) ومعنوية كالعلوم والتعليم وإبلاغ الرسالة، وأمانة الاستخلاف وإقامة نظام الله ، وأمانة القضاء والحكم على محاربة الفساد ، والقضاء على مظاهر العبودية لغير الله من نظم وقيم وشعارات جاهلية وقومية وقبلية ما أنزل الله بما من سلطان من أفضل الأمانات. ٢- مفتاح السعادة أن يحكم الناس كافة بالعدل ويستلم السلطة أكفّاء نزهاء ، لأن سبب التخلّف والتأخر في المجتمع هو استلام المناصب والمسؤوليات المهمة أناس منحرفون فاسدون يحكمون بالجور والفساد، عن الإمام على (ع): (مَنْ تَقَدَّمَ عَلَى قَوْمٍ مِنَ المُسْلِمِيْنَ (في مَنْصِبٍ أو في حُكْمٍ أو في صَلاقٍ) وَهُو يَرَى فِيْهِمْ مَنْ هُوَ أَفْضَلُ فَقَدْ حَانَ الله ورَسُولَة وَالْمُؤْمِنِيْنَ) موسوعة الغدير ١٩١٨، ٣- (نِعِمًا) بمعنى نِعمَ يُشعر بأن الله سبحانه لا يأمر إلا بنعم فيها الخير والصلاح في الدنيا والآخرة. ٤- (تُوَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا) لها معنى واسع ففي كلِّ سيء أمانة في المال أمانة وفي العلم أمانة وفي الطب أمانة وهكذا ، وفي كلِّ مرفق من مرافق الحياة أمانة ، والأمين هو الذي يؤدي ما عليه كاملاً غير منقوص، سواء أكان الذي فرض هذا الواجب هو الدين أو العلم أو العقل أو الوطن أو المجتمع أو القانون أو الحكم أي شيء آخر والمهم أن تؤدى المسؤوليات كاملة غير منقوصة ﴿ كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ ﴾ النساء/١٣٥٥ ، (أَتُقِنْ والمهم أن تؤدى المسؤوليات كاملة غير منقوصة ﴿ كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ ﴾ النساء/١٣٥٥ ، (أَتَقِنْ

9 ٥ - ﴿ يَا أَيْهَا الّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَانَرَ عَتُمْ فِي شَيْءٍ فَرَدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِنْ كَنَانَمُ عَتُمْ فِي شَيْءٍ فَرَدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِنْ كَنَانَ عَلَيْ اللّهِ وَالْمَالِي اللّهِ وَالْمَالِي اللّهِ وَالْمَاللّهِ وَالْمُؤْمِدُ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾

في غور الحكم: (أَكْرِمْ نَفْسَكَ مَا أَعَانَتْكَ عَلَى طَاْعَةِ اللهِ)، عن الإمام على (ع): ((عَلَيْكُمْ بِطَاعَةِ مَنْ لاَ تُعْذَرُونَ بِجَهَالَتِهِ) البحار ٧٠ص ٩٥، وعن النبي (ص): (إِنَّهُ لاَ يُدْرَكُ مَا عِنْدَ اللهِ إِلاَّ بِطَاْعَتِهِ) وسائل الشيعة ١٨٤/١، والطاعة الأولى لله وحده وينبثق عنها طاعة الرسول ﴿مَنْ يُطِعْ الرّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّهَ النساء/٨٠، (وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ) فلم يقل (وأطيعوا أولي الأمر منكم) وإنما جعل طاعتهم بواو العاطفة بمعنى: بمقدار طاعة أولي الأمر لله والرسول تتحقق طاعتهم ، لأن طاعتهم مستمدة من طاعة الله ورسوله ، مع أنه لا نصيب لهم من الوحي وإنما شأخم الرأي المصيب الكفؤ المطابق للقرآن والسنة وعدم مخالفتهم لهما ، فالحق أحق أن يتبع إذ لا مداهنة في الدين، فلا طاعة (أُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ) ولا طاعة لأي حاكم إذا لم يحكم بما أنزل الله مع مخالفته للكتاب والسنة لقوله (ص): (لاَ طَاعَةَ لِمَحْلُوقٍ فِي مَعْصِيةِ الْخَالِقِ) البحار ٣٩٣/٧٣٠.

وقد قيد الطاعة أيضاً لأولى الأمر بقوله (مِنْكُمْ) من المؤمنين الحريصين على دينكم ، كونكم بعضكم من بعض ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ التوبة/٧٧ ، فلا يساومون على دينكم ولا يتاجرون فيه ، وإنما يحملونه وهم أمناء عليه ويبلغونه بوعي بالحكمة والموعظة الحسنة وبكفاءة عالية ، فإن الله تعالى لا يأمر بطاعة من لم يكن من أهل الإيمان، ولا تسلّط (أولوا الأمر) عليهم قهراً وجبراً حتى يكون (مِنْكُمْ). أما المقصود (مِنْكُمْ) لها مزية خاصة أهلتهم لهذا الموقع ولهم مؤهلات علمية نموذجية يطمئن المؤمنون إليها ويرتضون بما حاكماً عليهم فأطيعوا من لهم مؤهلات الطاعة (إنمّا الطاعة في المعروف) والاستقامة على منهج الله تعالى ، وهو عنوان عام يمتد مع امتداد الأجيال (ومن مصاديقه) أئمة أهل بيت النبي (ص) وهم ذريته من ابنته فاطمة الزهراء (ع) ولا يعطف على طاعة الرسول إلا من كان امتداداً صحيحاً له قولاً وفعلاً. وما ثبتت العصمة عن الخطأ والخطيئة لأحد من المسلمين بعد رسول الله (ص) إلاّ لعترته أهل بيته الذي ساوى النبي (ص) بينهم وبين القرآن العظيم وجعلهم عِدلاً له في حديث الثقلين المتواتر ﴿أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الحُقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لا يَهسَاوي إلاً أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُونَ هيوس/ه٣.

(فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ) فإن إختلفتم في أمر من أمور الدين والدنيا (فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ) فاحتكموا فيه إلى القرآن والسنة الصحيحة ، أما أولو الأمر فليس لهم أن يضعوا أو ينسخوا حكماً ثابتاً بهما أو يغيروا شيئاً من شريعة الله ، وإنما وظيفتهم تطبيق الشريعة وحفظها وحمايتها وعدم مخالفتها ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ الحشر/٧ ، لذلك لم تذكر الآية

(فردوه إلى أولي الأمر منكم) (إِنْ كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ) إِن كنتم حقاً وصدقاً مؤمنين فردوا كل خلاف إلى الله والرسول وأبعدوا عنهما كل هوى وأنا ومصالح شخصية والتفسير بالرأي ، والغرض العلم بالقرآن والسنة والتمسك بهما (ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً) ذلك الرجوع إلى كتاب الله وسنة رسوله خير لكم وأصلح وأحسن عاقبة ومآلاً من القول بالرأي والاختلاف بالقناعات ، وتوقفت سعادة البشرية على مقدار العلم والالتزام بهما والصدق معهما. فائدة: ١- الإسلام دين عبادته سياسة ، وسياسته عبادة. ٢- من مسؤوليات الدولة الإسلامية حل منازعات الأمة والدين الإسلامي كفيل بحلها. ٣- عن الإمام الرضا (ع): (إِنَّ الإِمَامَةَ زِمَامُ الدِّيْنِ وَنِظَامُ الْمُسْلِمِيْنَ، وَعِزُ الْمُؤْمِنِيْنَ) الكافي ١/٠٠٠، وعن النبي (ص): (لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ وَعَنْ النبي المَا حِمْثُ بِهِ).

• ٦ - ﴿ أَلَـهُ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُ مُ آمَنُوا بِمَا أُنرِلَ إِلَيكَ وَمَا أُنرِلَ مِنْ قَبِلكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكُمُوا إَلَى الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُهُا أَنْ يَكُفُرُهُ السَّيَطَانُ أَنْ يُضِلِّهُ مُ ضَلالاً بَعِيداً ﴾

الاستفهام للتعجب من حال المنافقين ومن حال من يدّعي الإيمان ثم لا يرضي بحكم الله ولا يتصرف تصرّف المؤمنين، ألا تعجب من فعل المنافقين الذين يزعمون الإيمان (بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ) وهو القرآن الكريم (وَمَا أُنزلَ مِنْ قَبْلِكَ) وهي التوراة والإنجيل ولكن (يُريدُونَ أَنْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ) سبب النزول : كان بين رجل من المنافقين يدَّعي الإيمان وآخر من اليهود خصومة ، فقال اليهودي له : أحاكمك إلى مُحَدَّد لأنه الصادق الأمين ويحكم بالحق ولا يقبل الرشوة ، فأبي المنافق ألا يتحاكم إلا عند رئيس من رؤساء اليهود ، الذين يظهرون العداوة والبغضاء لنبي الرحمة ويأخذ الرشوة ، وهو من الطغاة البغاة ، فسجلت الآية هذا الموقف المخزي لمن يتظاهر بالصلاح وتكشفه تداول الأيام على أنه من الفاسدين لنكون من هؤلاء على حذر ، وهم في كل زمان ومكان. (وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلُّهُمْ ضَلالاً بَعِيداً) أما الإسلام يأمرهم بالاستقامة وعدم إتباع المفسدين ووجه التعجب أنهم كذبوا على أنفسهم بأنفسهم حيث رفضوا المحاكمة عند النبي (ص) وانصرفوا إلى اليهود أهل الباطل ، ويريد الشيطان أن يزيّن لهم ضلالهم ويحرفهم عن الحق والهدى ويضلهم ضلالاً بعيداً عن الصواب يصعب الإنتباه منه، في نهج البلاغة خطبة ٤٥١ (العَاْمل بغَيْرِ علم كالسَّائِرِ عَلَى غَيْرِ الطَّرِيقِ الصَّحِيْح لاَ تَزِيْدُهُ سُرْعَةُ السَّيْرِ إِلاّ بُعْدَاً عَنْ الصَّوَاْبِ)، فهم يعيشون التناقض بين إدّعاء الإيمان وسلوكهم الطاغوتي إنما مكيدة شيطانية للفصل بين الإيمان والطغيان وبين الدين والسياسة ، وبين القول والعمل ، وبين الحقيقة والإدّعاء ، وهذا يفقد الدين دوره في قيادة الناس نحو الهداية للتي هي أقوم ، وهذه أحد العوامل المؤثرة في إنحطاط المجتمع الإسلامي وتأخره ، عن الإمام الباقر (ع) : (مَنْ رَفَعَ رَأْيَةَ ضَلاَلَةٍ فَصَاْحِبُهَا طَاغُوتٌ) كنز

٣٦٤

الدقائق ٥٠٨/٢، والطاغوت: من الطغيان الكثير والكبير وتجاوز الحدود المعقولة والمنقولة ، وهو من الذين يحكمون بغير ما أنزل الله. عن الإمام الصادق (ع): (الطاغوت: كُلُّ مَنْ يُتحَاكَمْ إليه مِمَنْ يَحَكُمُ بَغَير الحَق) الأمثل ٢٦٥/٣

#### 1 7 - ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ مُ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنزِلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ مِ أَيت الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُوداً ﴾

وإذا قيل لأولئك المنافقين الذين يتظاهرون بالإيمان تعالوا فتحاكموا إلى كتاب الله وسنة رسوله ليفصل بينكم فيما تنازعتم فيه (رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُوداً) رأيتهم لنفاقهم المكشوف يعرضون عنك إعراضاً شديداً لأنهم يستجيبون لشهواتهم الرخيصة بسرعة ويحملون غيرهم على الإعراض أيضاً (يَصُدُّونَ) يعرضون لأنها جاءت بالمضارع المستمر ، وهكذا الإناء ينضح بما فيه ، وكل ينفق مما عنده ، وهكذا يكون الخط الفاصل بين الطيّب والخبيث

# ٦٢ - ﴿ فَكَنْفَ إِذَا أَصَابَتُهُ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدْمَتُ أَيدِ بِهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَخْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنْ أَمَرُدُنَا إِلاَّ إِحْسَاناً وَتَوْفِيقاً ﴾

النتيجة الطبيعية لعدم تطبيق منهج الله هو الضياع والبلاء والمصائب وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ الشورى/٣٠، وحين يحدث ذلك يلجأ المنافقون إلى الرسول وهم يقسمون بالله كذبا وزوراً. وما أعظم جرأتهم عليه سبحانه – إنهم بإتجاههم إلى الطاغوت وتحكيمه إنما أرادوا التخفيف عنك والإحسان والتوفيق وحل الأزمة بين الحق والباطل، وإيقاع التصالح بين الخصوم ما يريده الله وما يريده الناس!! (ثُمُّ جَاءُوكَ يَعْلِفُونَ بِاللهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ وَتَوْفِيقاً) ﴿وَلا تُطِعْ كُلُّ حَلاَّفٍ مَهِينٍ القلم/١٠، في غرر الحكم: (كَيْفَ يَسْلَمُ مِنْ عَدَاْبِ اللهِ الْمُنَسَرِّعُ إِلَى الْيَمِيْنِ الْفَاْحِرَة) ، فائدة : وهذه حالة منافقة خطيرة نشهدها في كل عصر عمن التقدمية وقد يسقط في هذه المكيدة كثير من السندج ، حيث يسعون جاهدين إلى إضفاء الصيغة الشرعية على مناهج غربية تعتمد الديمقراطية كشعار وتعتمد القومية كسلوك وهكذا ، ما أنزل الله بها من سلطان ، فتجعل المجتمع يعيش الشك والقلق وتكون شخصيته غير مستقرة فتعيقها عن التقدم الحضاري.

## ٦٣ - ﴿ أُولَيْكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنفُسهِمْ قَوْلاً لَلِيعاً ﴾

والله سبحانه يعلم ما في قلوب المنافقين ولا يخفى عليه شيء منهم (فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُلْ فَمُمْ فِي الله سبحانه بليغاً) وبما ان سياسة الرفق وحُسنُ الخُلُق وفسح المجال للتوبة هي سُنَّة الإسلام ، أمر سبحانه بالرفق والموعظة البليغة لعلهم يشعرون بخطئهم ويتوبون إلى ربمم ويحاولون تطهير نفوسهم، تفهمهم حقيقة ما هم عليه من الشر والخيانة وهذا السبيل عاقبته الذل والهوان والخسران ، ثم إنصحهم بكلام بليغ مؤثر بالغ الأهمية يحرك ضمائرهم ويُحيي قلوبمم ، عن النبي (ص) : (إِنَّ الرِّفْقَ لَمْ يُوضَعْ عَلَى شَيْءٍ إِلاَّ زَانَهُ، وَلاَ نُرْعُ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ شَانَهُ) البحار ٥٧ص ٢٠، وفي الآية

شهادة للنبي (ص) بالقدرة على بليغ الكلام وقد أوتي جوامع الكلم وخص ببدائع الحكم وعَلِمَ السنة العرب ويخاطب كل أمة بلسانها ، ويعامل كل نفس بما تحب فينتهي معها إلى ما يحب (ص) وهذا أبلغ قاعدة في الحوار: (إِبْدَأْ مَعَهُ مِنْ حَيْثُ يُحِبُّ ، حَتَّى تَنْتَهِيَ مِنْ حَيْثُ ثُحِبُّ!).

ع ٦ - ﴿ وَمَا أَمْ سَكُنَا مِنْ مَرَسُولٍ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَلَوْ أَنْهُــمُ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُــمُ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُــمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَاماً مَرَجِيماً ﴾

طاعة الرسول غنيمة المؤمنين ، هذه حقيقة كبيرة ظاهرها أنيق جذّاب وباطنها عميق منساب ، إن الرسول ليس مجرد واعظ يلقي كلمته بوضوح ويمضي ويروح ، وإنما الرسول صلة بين الله تعالى وعباده، فهو (ص) يبلغ عن الله رسالته ويطبق شريعته في الأرض حاكماً وقائداً ، فتجب طاعته من دون قيد أو شرط و هَمَنْ يُطِعْ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّه النساء / ٨٠ ، وإذا لم يُطغ فأية جدوى من ارساله ؟ لذلك تجب طاعته لكل ما يأمر وينهى في قوله وفعله وتقريره فهو مسدد ومؤيد من الله تعالى ، وهو يقودكم إلى الحياة وتنمية الحياة وتقدم الحياة لقوله ها المتجيبوا لله وَلِلرَّسُولِ إِذَا لله تعالى ، وهو يقودكم إلى الحياة وتنمية الحياة وتقدم الحياة لقوله ها عند الله إلا يطاعته وسائل الشيعة ١ / ١٨٤٨، (وَلَوْ أَتَهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا الله اله إلى المفاق مستغفرين الله نادمين على ذنوبهم معترفين بخطئهم (والاعتراف بالخطأ فضيلة، والإصرار عليه رذيلة) والمتغفرين الله نادمين على ذنوبهم معترفين بخطئهم (والاعتراف بالخطأ فضيلة، والإصرار عليه رذيلة) وأستَغفرين الله كثير التوبة على عباده وواسع الرحمة بهم هإن الله يُحِبُ التّوابِينَ الله تَوْرِيماً للله يُحِبُ التّوابِينَ الله كثير التوبة على عباده وواسع الرحمة بهم هإن الله يُحِبُ التّوابِينَ الله يَحِبُ التّوابِينَ الله يَحِبُ التّوابِينَ الله كثير التوبة على عباده وواسع الرحمة بهم هإن الله يُحِبُ التّوابِينَ الله كثير التوبة على عباده وواسع الرحمة بهم هإن الله يُحِبُ التّوابِينَ الله كثير التوبة على عباده وواسع الرحمة بهم هان الله يُحِبُ التّوابِينَ الله كثير التوبة على عباده وواسع الرحمة بهم هان الله كثير التوبة على عباده واسع الرحمة بهم هان الله كثير التوبة على عباده واسع الرحمة بهم هان الله كثير التوبة على عباده واسع الرحمة بهم هان الله كثير التوبة على عباده واسع الرحمة بهم هان الله كثير التوبة على عباده واسع الرحمة بهم هان الله كثير التوبة على عباده واسع الرحمة بهم هانوبه المؤلوبة التوبية المؤلوبة المؤلوبة

في غرر الحكم: (التَّنَزُّهُ عَنْ مَعَاْصِيْ اللهِ عِبَاْدَةُ التَّوَّابِيْنَ). فائدة: (فَاسْتَغْفَرُوا) ولكان هذا الاستغفار خيراً لهم من أن يحلفوا بالله كذباً ، ويلفّقوا أعذاراً واهية لا ترضي النبي (ص)

٦٥ – ﴿فَلا وَرَبِّكِ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْتُهُ مُ ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِ مُ حَرَجًا مِمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً﴾

الأصل وربك (فلا) للتوكيد على موقف يراد منه النفي ، والمعنى أقسم سبحانه بربوبيته أن المنافقين لا يدخلون في الإيمان حتى يجعلوك حكماً إذا اختصموا فيما بينهم أو التبس عليهم أمر من أحكام الشريعة ، ولم يتحاكموا إلى غيره، وعليهم أيضاً أن يرضوا بما يحكمه (ص) فإن حكمه إذا كان لصالحهم أو فيه ضرر فإن فيه الحكمة والصلاح في كل الأحوال ولا يشعروا بأي حرج في نفوسهم لأن حكمه (ص) سديد وهو حكم الله (ثُمُّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا لَا وعليهم أيضاً أن لا يعترضوا ولا يجدوا شكاً ولا شبهة ولا ضيقاً فيما حكمت مع تسليم تسليم) وعليهم أيضاً أن لا يعترضوا ولا يجدوا شكاً ولا شبهة ولا ضيقاً فيما حكمت مع تسليم

تام ظاهري وباطني ورضا قلبي ، وأي إعتراض على أي حكم من أحكام الله فهو يؤدي إلى الضلال البعيد. كقوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَلْهُ وَاللهُ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ الأحزاب/٢ ، وليس فَمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ الأحزاب/٢ ، وليس من الإيمان الاعتراض على الله في حكمه بل يجب التسليم المطلق لله عز وجل وكذلك للرسول (ص). عن الإمام السجّاد (ع) : (إِنَّ دِيْنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ لاَ يُصَابُ بِالْعُقُولِ النَّاقِصَةِ، وَالآرَاءِ الْبَاطِلَةِ وَالْمَقَائِيسِ الْفَاسِدَةِ وَلاَ يُصَابُ إِلاَّ بِالتَّسْلِيْمِ) كنز الدقائق ١٦/٢٥. فائدة: ١ - الآية تبطل كل اجتهاد في مقابل النص من الكتاب أو السنة الصحيحة. ﴿ حَبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي يُعْبِمُ مُ اللهُ ﴾ آل التسليم الكامل إليه أو لسنته الصحيحة. ﴿ قُلْ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي يُعْبِمُ مُ الله ﴾ آل للتسليم الكامل إليه أو لسنته الصحيحة. ﴿ قُلْ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي يُعْبِمُ مُ الله وَمِنْ نَفْسِهِ عَلَيْهِ وَوُلْدِهِ وَوُلْدِهِ وَأُمْلِهِ وَمُرْلِهِ وَمِنَ النَّاس كُلِّهِمُ ) البحار ٧٠٥٤؛ ٢.

٦٦ - ﴿ وَلَوْ أَنَا كَتَبْنَا عَلَيْهِ مُ أَنْ افْتُلُوا أَنفُسَكُ مُ أَوْ اخْرُ بُحُوا مِنْ دِيَا رَكِ مُ مَا فَعَلُوهُ إِلاَّ قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْ أَنْهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَ اَن خَيْراً لَهُمْ وَأَشَدَ تُشْبِيناً ﴾

حمل الرسالة الإسلامية وإبلاغها وبيان أهميتها وضرورتما إلى أكبر عدد من الناس ، عمل كبير يتطلب عدة مؤهلات وقدمت الآية من أهم هذه المؤهلات التضحية بالنفس (أَنْ اقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ أُوْ اخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ) والتضحية بالنفيس والهجرة عن الوطن وتنغيص النفس وسلب راحتها ، وهو ما لا يتحمله المنافقون ، وإنما يتحمله المؤمنون إيماناً عميقاً وإلتزاماً أكيداً بطاعة الله والرسول ، إنه أمر صعب مستصعب لا يتحمله إلا من امتحن الله قلبه بالإيمان وهم القلة المختارة المصطفاة. (مَا فَعَلُوهُ إِلاَّ قَلِيلٌ مِنْهُمْ) لو أننا أمرناهم (اختباراً) بأن يقتلوا أنفسهم وذواتهم أو (بمعني يقتل بعضهم بعضاً) أو يخرجوا من وطنهم ويهجروا منازلهم ، مثلان للتكاليف الشاقة ، التي لو كتبت عليهم ما فعلها إلاّ قليل من المؤمنين، وهي لم تكتب ولم يبتلوا بهذا الاختبار ، كما أبتلي اليهود بذلك كفارة لما ارتكبوا من عبادة العجل، إنهم لم يتحملوا حكماً بسيطاً فكيف يا ترى تحمّل التكاليف الشاقة ؟ ولو أن أولئك سمعوا الموعظة البليغة وفعلوا ما أمروا به لكان ذلك أدعى إلى الثبات وأبعد عن الشبهات ، وتقوية لنفوس الأفراد وعزة للمجتمع وأشدَّ تثبيتاً للقلوب والإرادات فلا تزعزعها الشبهات (وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتاً) لكان خيراً لهم في عاجلهم وآجلهم وأشدُّ تثبيتاً لإيمانهم وأبعد لهم عن النفاق فيه دلالة كلما اجتهد الإنسان في السير في طاعة الله وتنفيذ أوامره ازدادت استقامته وازداد إيمانه وثباته ، بمعنى أن طاعة الأوامر الإلهية بوعي ، نوع من الرياضة الروحية الشفافة عالية المضامين ، التي تحصل للإنسان من تكريرها وحسن أدائها فتعطيك قوة وثبات أكبر، عن الإمام الهادي (ع): (مَنْ أَطَاْعَ الْخَالِقَ لَمْ يُبَالِ بِسَحَطِ الْمَخْلُوْقِ) البحار ٣٦٦/٧٨. فائدة: (وَلَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ) ينبغي للمؤمنين أن يختبروا أنفسهم كيف يتصرفون إذا ما واجهوا التكاليف الشاقة والبلايا الصعبة ، رحماك يارب.

#### ٧٧ - ﴿ وَإِذَا كُنَّ نَيْنَاهُ مُ مِنْ لَدُنَّا أَجْرًا عَظِيماً ﴾

هذا بيان للخير في قوله تعالى : (لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ) في الآية السابقة ، لو حصل ثبات الإيمان في نفوسهم والعمل الصالح ، كان سبباً لتحصيل الأجر العظيم والنفع الجسيم في العاجل والآجل ، وللروح والجسد وللقلب ومن النعيم المقيم.

#### ٦٨ - ﴿ وَلَهُ دَيْنَاهُ مُ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً ﴾

وذكر العموم بعد الخصوص لشرف الهداية إلى صراط مستقيم ، من كونما متضمنة للعلم بالحق ومحبته وإيثاره والعمل به وهي من عوامل السعادة والفلاح في حياة الإنسان ، أي لو فعلوا ما أمروا به لهديناهم إلى صراط مستقيم ووققوا لكل خير واندفع عنهم كل شر وضير. في نهج البلاغة خطبة ١٦: (الْيَمِيْنُ وَالشِّمَالُ مُضِلَّةٌ وَالطَّرِيْقُ الْوُسْطَى هِيَ الجُادَّةُ الْمُسْتَقِيْمَةُ عَلَيْهَا بَاْقِيْ الْكِتَابُ وَآثَارُ النَّبُوَّةِ وَمِنْهَا مَنْفَذُ السُّنَةُ وَإلَيْها مَصِيْرُ الْعَاقِبَة) وفي النهج خطبة ١٨: (مَنْ نَظَرَ بِعَقْلِهِ وَإِسْتَبْصَرَ وَاثَارُ النَّبُوَّةِ وَمِنْها مَنْفَذُ السُّنَةُ وَإلَيْها مَصِيْرُ الْعَاقِبَة) وفي النهج خطبة ١٨: (مَنْ نَظَرَ بِعَقْلِهِ وَإِسْتَبْصَرَ بِقَلْدِهِ، رُشِدَ وَهُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ). روي في قوله ﴿أَنْ اقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ النساء/٢٦، قال رجل مِن المسلمين: وَاللهِ لَو أُمِرْنَا لَفَعَلنا فَالحَمْدُ لِلهِ الذِي عَافَانَا، قال النبي (ص): (إنَّ مِنْ أُمَّتِي لَرِجَالًا، الإَيْمَانُ فَالله القرآن ٢٨/٢٤).

# 79 - ﴿وَمَنْ يُطِعُ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ النَّبِينَ وَالصَّدِيْقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ مَرَفِيقًا﴾ مرَفِيقًا﴾

كل من أطاع الله ورسوله واستقام على القرآن والسنة الصحيحة بحسب حاله وقدرته وحرصه على الفرائض والواجبات وترك المحرمات بقدر استطاعته من ذكر وأنثى وصغير وكبير حشره الله تعالى يوم القيامة مع الذين تفضل الله عليهم (مِنْ النّبِيّينَ وَالصّبّدِيقِينَ وَالشّهَدَاءِ وَالصّالِينَ) إنما مسيرة القيامة واحدة يتصل آخرها بأولها ، تختلف وسائلها وتتعدد سبلها وتتوحد أهدافها وغايتها النبيلة ، إنما مسيرة الطاعة لله والرسول (ص) ، مسيرة الذين تمتعوا بنعم الله وفي طليعتهم (النّبِيّينَ) الذين فضلهم الله بوحيه وبالكمال الإنساني وإرسالهم مبلغين إلى الخلق (وَالصّبدّيقينَ) من مبالغة الصدق في القول والعمل والفكر والعلم والأخلاق ، وصدقوا برسالة الإسلام وأصبحوا مخازن علم وعمل في تبليغه وهذه مرتبة بعد الأنبياء المعصومين (ع) وهي منزلة نموذجية مصداقها العملي لمن قال الله فيهم ﴿قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلا الْمُوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى الشورى/٢٣ ، وهم قرابة الرسول وأهل بيته الذين وجبت علينا مودتم وهم خمسة أهل الكساء المعروفون (ع) (وَالشُّهَدَاءِ) الذين جاهدوا في سبيل الله وقاتلوا لإعلاء كلمة الله وقتلوا في هذا السبيل الشريف شهداء سعداء كرماء (وَالصّاطِينَ) الذين صلح ظاهرهم وباطنهم وسرهم وعلانيتهم فصلحت أعمالهم، وصاروا أهل اللياقة بنعمة الله، الذين صلح ظاهرهم وباطنهم وسرهم وعلانيتهم فصلحت أعمالهم، وصاروا أهل اللياقة بنعمة الله،

فائدة: فالنبيون: السادة والقادة والصديقون: شهداء الحقائق والأعمال، والصديق : هو الذي لا يكذّب أصلاً بل يستحقر الكذب، والذي يتبع الهدى ويخالف الهوى ، ولا يقول إلا ما يراه حقاً ولا يرى شيئاً إلا ما هو محلل ومبني على الحق وهو يشاهد حقائق الأشياء ويقول الحق ولا يخالف فعله قوله ولا قوله فعله ، والشهداء: شهداء الأقوال الذين يحضرون للشهادة يوم القيامة ويشهدون على أعمال أممهم في الخير والشر ، والصالحون: هم المتهيئون للكرامة والعزة الإلهية (وَحَسُنَ أُوْلَئِكَ رَفِيقاً) ومن كان هؤلاء له رفقاء ونعم الرفقاء فقد فاز والله فوزاً عظيماً. عن الإمام الباقر (ع): (أعيننُونا بالورزع عَإِنَّهُ مَنْ لَقِيَ الله فاتبعوني يُعْبِمُم الله الله فرَجًا ثم تلا الآية) الكافي ١٥٥/١٠ ، ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُم تُحَبُّونَ الله فَاتَبِعُونِي يُعْبِمُم الله عَنْدَ الله فَرَجًا ثم مَنْ الله عَنْدَ الله فَالْمَعْرِف كَيْفَ مَنْ لَقَي الله المناه المام المادق (ع): (مَنْ أَرَادُ أَنْ يَعْرِفَ كَيْفَ مَنْ لِلله فَالْمَعْرِف كَيْفَ مَنْ لَله يُنْزِلُ الْعَبْدَ مِثْلَ مَا يُنْزِلُ الْعَبْدُ الله مِنْ نَفْسِه ) البحار ١٧١٥ ١٠.

#### • ٧ - ﴿ ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنْ اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ عَلِيماً ﴾

ما أروع هؤلاء من رفاق في هذه المسيرة التكاملية الممتدة الواحدة الموحدة المتّحدة ، التي تختلف أدوارها وتتوحد أهدافها (ذَلِكَ الْفَصْلُ) تفخيم للفضل الذي نالوه (مِنْ اللهِ) فهو الذي وفقهم لذلك وأعطاهم من الثواب ما لا تبلغه أعمالهم، وبه يتفاضل الناس فيفضل بعضهم بعضاً ﴿وَمَا لذلك وأعطاهم من الثواب ما لا تبلغه أعمالهم، وبه يتفاضل الناس فيفضل بعضهم الثواب الجزيل بحُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللهِ النحل/٥٥ ، (وَكَفَى بِاللهِ عَلِيماً) يعلم من يستحق منهم الثواب الجزيل والمنازل الرفيعة ، التي تؤهلهم لرفقة النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.. وهي السعادة الخالدة والعيش الرغيد مع نخبة البشرية وصفوة الإنسانية والفوز الخالد في صحبتهم المميزة النموذجية النادرة.

## ٧١ - ﴿ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّ آمَنُوا خُدُوا حِذْمُ كُمْ فَانْفِرُ وَا ثُبَاتٍ أَوْ انْفِرُ وَا جَمِيعاً ﴾

من توجيهات القرآن العسكرية ، يوصيهم اليقظة وعدم الغفلة ، والحذر الدائم من العدو وخاصة المندسين بين صفوفكم (والحُذَرُ يَقِيْكَ الضَّرَرُ) (فَلاَ تَغْفُلْ فَلَيْسَ بِمَغْفُولِ عَنْكَ) استخدموا أساليب متنوعة ومفاجأة في الحرب ترهب الأعداء ﴿ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوّ اللّهِ وَعَدُوّكُمْ ﴾ الأنفال/٢٠ (فَانفِرُوا ثُبَاتٍ) مجموعات منفردة ثابتة صلبة غير مهزوزة تعمل على إرهاب العدو وتسلبه الأمن ، (أو انفِرُوا جَمِيعاً) والنفير : الخروج إلى الحرب والجهاد والتهيؤ للقتال وخروج قطاعات الجيش تختلف باختلاف عدة العدو وقوته ، فإذا كان العدو قليلاً (فَانفِرُوا ثُبَاتٍ) مجموعات منفردة قوات خاصة عالية الكفاءة القتالية(أو انفِرُوا جَمِيعاً)إشارة إلى النفير العام، وتعبئة الشعب بشتى أفراده مع كامل علية والحذر والاستعداد مادياً ومعنوياً، تبعاً لما تستدعيه المصلحة وحجم الخطورة إذا كان عديد العدو كثيراً وخطيراً ومدرباً تدريباً عنيفاً، فعلى الجيش والمقاومة الإسلامية الجهوزية القتالية في كل العدو

### ٧٧ - ﴿ وَإِنَّ مِنْكُ مُ لَمَنُ لَيُطِئَّنَ فَإِنَّ أَصَابَتُكُ مُ مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيَّ إِذْ لَمْ أَكُنُ مَعَهُمْ شَهِيداً ﴾

طرحت الآية السابقة خطر أعداء الخارج ، وهذه الآية تبين الخطر من أعداء الداخل وهم المنافقون والطابور الخامس. يذكّر القرآن المسلمين بوجود أناس من بينهم يتفاقلون هم عن القتال ويثبطون عزائم الآخرين ، فيهم ضعيفٌ إيماهم وتركيزهم على مصالحهم المادية المحدودة ، وكأهم يجعلون أنفسهم بمنأى عن الخطر كقوله هي أيتها الّذينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمْ انفِرُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ اتَّقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ التوبة/٣٨ ، (فَإِنْ أَصَابَتْكُمْ مُصِيبةٌ) في ميدان القتال وجهاد الأعداء من قتل اتَّقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ التوبة/٣٨ ، (فَإِنْ أَصَابَتْكُمْ مُصِيبةٌ) في ميدان القتال وجهاد الأعداء من قتل وجرح وهزيمة ، اعتبر عدم إصابته بما نعمة إلهية (قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيَّ إِذْ لَمْ أَكُنْ مَعَهُمْ شَهِيداً) من قتلوا، وهذا جاهل بنظام الأقدار إنه عرف شيئاً ظاهراً وغابت عنه أشياء خفية أهم ، فهو ما يدري أن الشهادة نعمة وكرامة يخص الله سبحانه بما ويختار لها من يشاء من عباده الصالحين لأنها منزلة سامية، عن النبي (ص): (أَشرفُ الْمَوْتِ قَتْلُ الشَّهَادَةِ) البحار ، ١ ص٨، عن الإمام علي (ع): منزلة سامية، عن النبي (ص): (أَشرفُ الْمَوْتِ قَتْلُ الشَّهَادَةِ) البحار ، ١ ص٨، عن الإمام علي (ع): على الْفِرَاشِ فِي عَيْرٍ طَاْعَةِ اللهِ) شرح نمج البلاغة ١/ ، ٢٠ فائدة: (مِنْكُمْ لَمَنْ لَيُبَطِئَنَّ) ليس كل صحابة الرسول (ص) عدولاً منهم أداة تثبيط وعناصر نقمة وفرقة فيجب تشخيصهم بدقة كقوله صحابة الرسول (ص) عدولاً منهم أداة تثبيط وعناصر نقمة وفرقة فيجب تشخيصهم بدقة كقوله صحابة الرسول (ص) عدولاً منهم أداة تثبيط وعناصر نقمة وفرقة فيجب تشخيصهم بدقة كقوله

٧٧ - ﴿ وَكِنْنَ أَصَابَكُ مُ فَضْلٌ مِنَ اللَّهِ لَيَتُولَنَّ كَأَنْ لَـمْ تَكُنْ بَيْتَكُ مُ وَبَيْنَهُ مُودَةً ۚ يَا لَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُ مُ فَأَفُونَ فَوْنَراً ۚ عَظِيماً ﴾

ولئن أصابكم أيها المؤمنون نصر وظفر وغنيمة في الجهاد والقتال في سبيل الله (لَيَقُولَنَّ) الأناني والانتهازي وهو نادم متحسر (كَأَنْ لَمْ تَكُنْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةٌ) وكأن لم يكن بينكم وبينه علاقة وصداقة (يَا لَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزاً عَظِيماً) يا ليتني كنت معهم في الغزو لأنال حظاً وأفوز في الغنيمة ، وهكذا طبيعة الحقود الحسود يفرح إذا نزلت بالآخرين مصائب ، ويتحسر ألماً إذا رأى عليهم نعمة أو غنموا غنيمة ساقها الله لهم ، وهذا تعبير استنكاري في عدم انسجامهم الإنساني مع عليهم البشري ، حيث تنقلب عندهم المقاييس فيرون الشهادة نقمة والغنائم رحمة ولو كانت من المجتمعهم البشري ، حيث تنقلب عندهم المقاييس فيرون الشهادة نقمة والغنائم رحمة ولو كانت من دون استحقاق ، بينما يعتبر القرآن ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ الحجرات/١٠ ، عن الإمام الصادق (ع): (وَالْمُؤْمِنُونَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاْحُمِهِمْ وَتَعَاْطُفِهِمْ مَثَلُ الجُسَدِ إذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِلُ الْجُسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى) البحار ٢٧٤/٧٤، والذي يختلف عن هذه الأخوة فهو ليس من المؤمنين.

٧٤ - ﴿ فَالْيُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَشْرُهُنَ الْحَيَّاةَ الدُّنْيَا بِالآخِرَةِ وَمَنْ يُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيماً﴾

يَشْوُون : يبيعون ، هذا أمر بالجهاد في سبيل الله في إعلاء كلمة الله ، فليقاتل المخلصون الباذلون أنفسهم وأموالهم في سبيل الله الذين يبيعون الحياة الدنيا الفانية بالحياة الآخرة الباقية (وَمَنْ يُقَاتِلْ في سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً) بعد تحديد الهدف السامي (في سَبِيل اللَّهِ) ومعناه في سبيل منافع الناس بالأساليب التي ترضى الله، عندئذٍ هناك إحتمالان القتل والتضحية والشهادة ، وقدم القتل على النصر لأن ثوابه أفضل وعاقبته أحسن وأسرع ، وأما الإحتمال الثاني النصر والغلبة هو الأمل المقصود والهدف المنشود ، وهما إحدى الحسنيين ، ولم يذكر الإحتمال الثالث وهو الأسر والهزيمة ، لأن قوة المؤمن في جهاده وتوكله على ربه لا تجعله ينهزم ولا يغفل فيكون في فخ الأسر عند العدو الذي لا يرحم. فائدة : الآية تعطى للجهاد والاستشهاد شرفاً كبيراً متى كانا في سبيل نصرة الحق وأخذ الحقوق لا في سبيل الطمع والجشع والهوى ، وفيه دلالة أن يوطّن المجاهد نفسه على إحدى الحسنيين النصر أولاً والشهادة معترضة في طريق النصر ، لأن الشهادة وسيلة للنصر وليست هدفاً ولا غاية بذاتها ، لأنه لا يجوز أن يُعرِّض الإنسان نفسه للقتل دون أن يسعى للنصر وتحقيق الظفر ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيماً ﴾ النساء/٢٩ ، عن النبي (ص) : (فَوْقَ كُلّ ذِيْ بِرّ بِرٌّ حَتَّى يُقْتَلَ الرَّجُلُ فِيْ سَبِيْل اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فَلَيْسَ فَوْقَهُ بِرٌّ) البحار ١٠٠٠ فيكون الجهاد الأكبر (جهاد النفس) قبل الجهاد الأصغر (جهاد الأعداء) في سبيل الله وليس في سبيل الدنيا ويكون أجر المجاهد الشهيد والمقاتل المنتصر في سبيل الله في درجة واحدة (فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ... أَجْراً عَظِيماً).

٧٠ - ﴿ وَمَا لَكُ مُلا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنْ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءُ وَالْوَلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ مَرَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرَيْةِ الظَّالِـم أَهْلُهَا وَاجْعَل كَنَا مِنْ لَدُمْكَ وَلِيّاً وَاجْعَل كَنَا مِنْ لَدُمْكَ نَصِيراً ﴾

الاستفهام والانكار لاستنهاض الهمم والترغيب في الجهاد لنصرة القيم والمبادئ والأخلاق ، ومحركاً الحس العاطفي والأخوة الإيمانية. المعنى: أي ما لكم أيها المؤمنون لا تقاتلون في سبيل الله من أجل خلاص المستضعفين من إخوانكم الذين لم يستطيعوا الهجرة وبقوا مع المشركين يلقون أنواع الأذى وهم (وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنْ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْولْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا) الذين يدعون ربم ليخلصهم من مكر الأعداء الطغاة وكشف الضرّ عنهم من الظلم والتعذيب والوحشية والإهانة ولإخراجهم من ذلك المحيط الإرهابي المشحون بأنواع البطش والرعب الفاحش (وَاجْعَل لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيّاً وَاجْعَل لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيراً) واجعل لنا يا ربنا من هذا الضيق فرجاً ومخرجاً ، وسخر لنا من عندك ولياً وناصراً فأنت نعم المولى ونعم النصير. فائدة : ١ -توضح الآية أن الهدف الأساس من الجهاد والقتال أن يكون في سبيل الله ونصرة الحق والحقوق والتضامن لإنقاذ الضعفاء من ظلم الطغاة ، وإقامة العدل حيث لا عدالة من دون قوة كما إنَّ القوة بلا عدالة ظلم واستبداد. ٢- دلالة أهية الدعاء في حياة الإنسان فهو سلاح المؤمن ومفتاح الرحمة ومصباح النجاة ومخ العبادة ، والدعاء يرد القضاء ولو أُبرم إبراماً. ٣- شُرّع القتال لفسح الجال لحرية الدين وإقامة العدل ورفع الظلم وإعادة كرامة الإنسان المظلوم ، لأن القتال قبيح يكرهه العقل السليم إلا لإزالة قبيح أشدَّ منه ضرراً والأمور بمقاصدها وغاياتها. ٤- (الْمُسْتَضْعَفَينَ) المُمسْتَضْعُف : هو من أصابه الضعف بسبب ظلم الظالمين ﴿إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِيَ الْمُسْتَضْعُف : هو من أصابه الضعف بسبب ظلم الظالمين ﴿إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي الأعراف/١٥٠، سواء أكان الاستضعاف ثقافياً أو بدنياً أو إقتصادياً أو إرهابياً. ونحوها ، والاستضعاف هو غير الفقير والمسكين، فهو الذي جعلته الظروف السياسية العامة مستضعفاً مسلوب الإرادة ، وربَّ مستضعف غني المال وغني النفس، والاستضعاف على نوعين: المستضعاف يحمل صفات المستضعفين في الماردة ، وربَّ مستضعفين في نفسه بالفعل والقوة ، وهناك استضعاف يحمل صفات المستضعفين وي نفسه بالفعل والقوة ، وهناك استضعاف يحمل صفات المستضعفين وي الأرض لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الحُرْثَ وَالنَسْلَ البقرة /٢٠٥ ، ثم إن قوله (وَمَا لَكُمْ لا تُقَاتِلُونَ) يجب الاستجابة لصرخات الاستغاثة والنجدة لأخواضم المحاصرين والمستضعفين والأسرى والمضطهدين ، وكذلك يكون الجيش الإسلامي منقذاً للمحرومين في العالم.

٧٦ - ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا يُهَا تِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُهَا تِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقَاتِلُوا أَوْلِيَا ۖ الشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَا الشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَا صَعْيِفًا ﴾

هذه مقارنة بين أهداف المخلصين وأهداف الخائنين من القتال ، فالمؤمنون يجاهدون في سبيل رضا الله ونفع عباده لإحقاق الحق وإقامة العدل (وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاعُوتِ) ، وأما الخائنون أصدقاء الشيطان فيقاتلون من أجل السيطرة والحكم وتجسيد الذات والثراء لإحياء الباطل وتدعيم الظلم وإشاعة الفساد في الأرض ، هؤلاء طواغيت الأرض ومستكبريها أولياء الشيطان وأنصاره والطَّعُوت : كل معبودٍ غير الله صنماً كان أو زعيماً أو مالاً أو منصباً أو إمرأة أو أي شيء من زخرف الحياة الدنيا. والطَّعُوت: من الطغيان وتجاوز الحد. (فَقَاتِلُوا أَوْلِيَاءَ الشَّيْطَانِ) قاتلوا يا أولياء الله وأنصاره أعوان الشيطان وأنصاره ، فهم خارجون عن ولاية الله فلا مولى لهم إلا الشيطان وهو ضعيف الكيد ، فسبيلهم سبيل نصرة الطاغوت الذي يقابل المجاهدون في سبيل الله الشيطان وهو ضعيف الكيد ، فسبيلهم سبيل نصرة الطاغوت الذي يقابل المجاهدون في سبيل الله من يقاتل لإعلاء كلمة الله وبين من يقاتل لإعلاء كلمة الله وبين من يقاتل لإعلاء كلمة الله وبين للبشرية جمعاء ، والتعاون معهم نصرة للشر والفساد، في غرر الحكم: (الْغَالِبُ بِالشر مَعْلُوبُ الشَيْطُانِ كَانَ صَعِيفاً) كيد الشيطان للمؤمنين إلى (والْمَعْلُوبُ بالحُقِ عَالِبُ) لهذا قال (إنَّ كَيْدَ الشَيْطَانِ كَانَ صَعِيفاً) كيد الشيطان للمؤمنين إلى جنب كيد الله للكافرين أضعف شيء وأوهنه والكيد : السعي في الفساد بالطرق الخفية المستندة جنب كيد الله للكافرين أضعف شيء وأوهنه والكيد : السعي في الفساد بالطرق الخفية المستندة

على الحيلة والخديعة، وإنما استُضعِفَ كيد الشيطان لأنه يقابل سبيل الرحمن ، لذلك حرّض المؤمنين وشجعهم على قتال أولياء الشيطان مهما بلغت عدهم وعددهم ويكونون أجدر بالثبات والصبر والأمل بنصر الله وإمداده ﴿ وَمَا النّصْرُ إِلا مَنْ عِنْدِ اللّهِ الْانفال/١٠ ، وفي ذلك من القوة ما ليس في كثرة العدد والعدة ، ولكن تخلّف أهل الحق عن حقهم وإعراضهم عن دينهم جعلهم أضعف من كيد الشيطان الضعيف ، فإذا رجعوا إلى ربم ونصرة حقهم فإن (الحق أقوى ظهير وأفضل نصير) فإن الله على نصرهم لقدير ، ونلاحظ قرنت الآية الطاغوت بالشيطان ، وهذا يدل على ان القوى الطاغوتية المتجبرة إنما تستمد قوتما من منبع ضعيف دافعه كيد الشيطان وقوة السلاح وكثرة العدد وتنوع العدة التي تغر الضعفاء بانم أقوياء ، ولكن هم في الحقيقة يعيشون وهم القوة وخيلاء الكبرياء ويعانون من جنون العظمة ، ولاسيما إذا وقفوا أمام قوة أولياء الله الذين هم القوة وخيلاء الكبرياء ويعانون من جنون العظمة ، ولاسيما إذا وقفوا أمام قوة أولياء الله الذين هم القوة وخيلاء الكبرياء ويعانون من جنون العظمة ، ولاسيما إذا وقفوا أمام قوة أولياء الله الذين هم القوة وخيلاء الكبرياء ويعانون من جنون العظمة ، فإذا كان للباطل جولة فإن للحق دولة وأيّة دولة ، سؤال : فإذا كان كيد الشيطان ضعيفاً فكيف يضل كثيراً من الناس ؟ ﴿ وَلَقَدْ أَضَلُ مِنْكُمْ جِبِلاً الْفَامُ مُنْكُونُوا تَعْقِلُونَ في سرا ٢٠٠٠ .

الجواب: عمل الشيطان مهما بلغ فهو لا يتعدى الوسوسة وتزيين الفساد ولا يجبر أحداً على وسوسته ، وهو يدخل للإنسان من نقاط ضعفه وغفلته فالذي يستجيب له فهو مثله وهو أضعف منه ومطية له ويكون جسراً يعبر عليه ، وضحيةً من ضحاياه! ، ويكون هو أيضاً شيطاناً من الإنس يمشي بين الناس بقدر طاعته له ﴿وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلإِنسَانِ خَذُولاً ﴾ الفرقان/٢٩ ، من مواعظ الإنس يمشي بين الناس بقدر طاعته له ﴿وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلإِنسَانِ خَذُولاً ﴾ الفرقان/٢٩ ، من مواعظ الإمام الكاظم (ع) : (فَلَهُ (لإبليس) فَلْتَشْتَدَّ عَدَاوتُكَ وَلاَ يَكُونَنَّ أَصْبَرَ عَلَى مُجُاهَدَتِكَ لِمَكَونَ شَرِهِ ، إِذَا عَلَى صَبْرِكَ لِمُجَاهَدَتِهِ ، فَإِنَّهُ أَصْعَفُ مِنْكَ رُكُناً فِيْ قُوتِهِ ، وَأَقَلُ مِنْكَ ضَرَراً فِيْ كَثْرَة شَرِهِ ، إِذَا عَلَى صَبْرِكَ لِمُجَاهَدَتِهِ ، فَإِنَّهُ أَصْعَفُ مِنْكَ رُكُناً فِيْ قُوتِهِ ، وَأَقَلُ مِنْكَ ضَرَراً فِيْ كَثْرَة شَرِهِ ، إِذَا إِعْتَصَمْتَ بِاللهِ فَقَدْ هُدِيْتَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ ) البحار ٢٨/٥/٥، ﴿وَمَنْ يَكُنْ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسَاءَ قَرِينا ﴾ النساء/٨٣. لاحظ ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾ الانفال/٣٧ ، ولكن فَسَاءَ قَرِينا ﴾ النساء/٨٣. لاحظ ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾ الإنفال/٣٧ ، ولكن ﴿وَاللَّذِينَ مَعْمُ مَنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ ثُمُّ لا تُنصَرُونَ ﴾ هود/١٢٢.

٧٧ - ﴿ أَلَـدُ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قَيِلَ لَهُمْ كُفُوا أَيدِيكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَ آةَ فَالْمَا كُتُبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ إِذَا فَرِيقُ مِنْهُمُ وَكُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَ الذَّبُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَ الدُّنْيَا قَلِلْ كَوْلاً أَخَرْبَنَا إِلَى أَجَلٍ قَرْبِ قُلْ مَنَاعُ الدُّنْيَا قَلِلْ وَكَالُوا مَرَّبَنَا لِهَ كَنْبَ عَلَيْنَا الْقِيَالَ لَوْلاً أَخَرْبَنَا إِلَى أَجَلٍ قَرْبِ قُلْ مَنَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلْ وَكَالُوا مَرَّبِنَا لِهَ كَنْ اللَّهُ وَلَا يَعْلَى الْقَيْلُ الْمُونَ فَتِيلاً ﴾

ألا تعجب يا مُحَدِّد من قوم طلبوا القتال وهم بمكة قبل الهجرة ، فقيل لهم كفّوا أيديكم وألسنتكم وأمسكوا عن قتال الكفار فلم يحن وقته ، لأن القتال آنذاك عملية إنتحارية فاشلة ، وقال الرسول (ص) : إصمدوا على دينكم مهما قاسيتم في سبيله وأعدّوا نفوسكم وأعينوها بإقامة الصلاة

بخشوع وإيتاء الزكاة لمستحقيها فإنها نعم العون على الجهاد (فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمْ الْقِتَالُ) تصوير لحالهم من داخل نفوسهم وإضهارها بأنها لم تكن على استعداد للقتال ، أمروا بالجهاد بعد الهجرة إلى المدينة حيث أصبح للإسلام والمسلمين قوة رادعة (إذا فَريقٌ مِنْهُمْ يَخْشَوْنَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ اللَّهِ أُوْ أَشَدَّ خَشْيَةً) الخشية : خوف مع تعظيم وخضوع ، إلاّ جماعة منهم يخافون القتال ويفزعون من الموت والقتل كخشيتهم من عذاب الله أو أشدُّ من ذلك ، رجح خوفهم من الناس على خوفهم من الله لأن الجبن قد تمكن في قلوبهم ، وهكذا بعض الناس تحركهم عواطفهم ولا يعرفون أين مصالحهم ، فهم تحمسوا للقتال حين نهوا عنه ، وتقاعسوا عنه حين أمروا به ، ولكن خوفاً من الموت لا شكاً في دينهم (وَقَالُوا رَبَّنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا الْقِتَالَ) ليس هذا اعتراضاً بل رجاءً وإن كان الجبن والخوف من الموت هو الدافع (لَوْلا أَخَّرْتَنَا إِلَى أَجَل قَرِيبٍ) طلبوا المزيد في آجالهم والتخلص من القتل والعيش زمناً أطول رغبة في الحياة الدنيا ، والله تعالى يريد أن يربيهم فلا يرضى لهم أن يعيشوا جهلاء في الحياة الدنيا (قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ) هو تعبير قرآني دقيق وعميق كل نعيم الدنيا فهو متاع فيه متعة ولذة ، فمتاع الدنيا مهما كثر فهو قليل وعيشه قصير فهو إلى زوال مع نماية العمر ، فهو متاع لذاته قصيرة وتبعاته طويلة وهمومه كثيرة ومصحوبة بالمكاره ، فكل متاع الدنيا أُريد لغيره وليس لذاته، فهو وسيلة لهدف ، لأن الدنيا أُريدت لغيرها وليست لذاتها أُريدت للآخرة (وَالآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنْ اتَّقَى) ونعيم الآخرة باقٍ فهو خير من ذلك المتاع الفاني لمن إتقى الله في السر والعلانية ، والآخرة هي نماية الرحلة والمقر الأخير الدائم الأبدي (وَلا تُظْلَمُونَ فَتِيلاً) ولا تنقصون من أجور أعمالكم أدبى شيء ولو كان فتيلاً وهو الخيط الخفيف في شق النواة كناية عن الشيء القليل الصغير، فائدة: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ﴾ النساء/١٣٤ ، في غور الحكم: (مَنْ إِبْتَاْعَ آخِرَتَهُ بِدُنْيَاهُ رِبِحْهُمَاْ ، وَمَنْ بَاْعَ آخِرَتَهُ بِدُنْيَاهُ حَسِرْهُمَاْ).

٧٨ - ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْمِرِ حِكُمْ الْمَوْتُ وَكُو كُنتُ مُرفِح مُشَيَّدَةً وَإِنْ تُصِبْهُمْ مُحَسَّنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللّهِ وَإِنْ تُصِبْهُمُ مُ

في نَعج البلاغة خطبة ٣٨: (فَمَا يَنْجُو مِنَ الْمَوْتِ مَنْ خَافَهُ، وَلا يُعْطَى الْبَقَاءَ مَنْ أَحَبَّهُ)، المعنى: لا يمكنكم الفرار من الموت فإنه يلاحقكم بالحق في أي مكان وجدتم فلابد أن يدرككم الموت عند إنتهاء الأجل، ويفاجئكم ولو تحصنتم منه بالحصون المشيدة المرتفعة المنبعة، فلا تخشوا القتال خوف الموت.

في غرر الحكم: (الْمَوْتُ أَوَّلُ عَدْلِ الآخِرَةِ) عن النبي (ص): (تُحْفَةُ الْمُؤْمِنِ الْمَوْتُ) البحار ١٧١/٨٢، (وَإِنْ تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ) إن تصب هؤلاء المنافقين حسنة أي نعمة ونسبوها إلى الله وهي كل ما يستحسنه الإنسان من خير الطبيعة ، من رزق وصحة ونصر وغنيمة ومطر

وزرع وخير ، يقولوا هذه من بركات الله ومن تقديره لما علم فينا من الخير (**وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ** يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ) وإن تنلهم سيئة أي بلية وأضافوها إلى نُجَّد متشائمين منه ، كما قالت اليهود منذ دخل مُجَّد المدينة نقصت ثمارها وغلت أسعارها! والسيئة هي كل ما يسوء الإنسان من مساوئ الطبيعة من زلازل وقحط ومرض ونقمة وشدة وهزيمة وجوع.. (يَقُولُوا) جاءت مرتين بصيغة الجمع معناه تواجههم سنن عامة، هذه السيئة بسبب إتباعنا لمحمد ودخولنا في دينه ، فمن علامات التخلُّف أن نلقى تبعات أفعالنا المشينة على الآخرين! كقوله ﴿فَإِذَا جَاءَتْهُمْ الْحُسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَذِهِ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ يَطَّيُّرُوا بِمُوسَى وَمَنْ مَعَهُ الأعراف/١٣١ ، يَطَّيُّرُوا : يتشاءموا ﴿ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ البقرة/١١٨ ، (قُلْ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ اللهِ ) قل كل من الحسنة والسيئة وحوادث الخير والشر وعوامل الرخاء والشدة (مِنْ عِنْدِ اللَّهِ) أي بنظامه وسننه وقضائه وقدره في الكون والكائنات ، يجريه طبقاً لنظام السنن والقوانين الطبيعية العامة من منطلق الحكمة والمصلحة ومن ضمن نظام الأسباب والمسببات التي أوجدها، في غرر الحكم: (لِكُلّ شَيْءٍ سَبَبٌ) ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ لقمان/٢٠، فالله هو الذي يهب الأمم والمجتمعات سنن الجماعة ويعطيها ما تستحقه بحسب قدرها وقدرتها وهمتها وعلمها وعملها وقيمتها الوجودية يقدِّر لها ما تستحق من

﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ ﴾ الرعد/٨ ، ولا يجبرها بالفعل والعمل والكسب ، ويحمّلها مسؤولية ما تختار ويحاسبها عليه ﴿وَلِيَبْتَلِيَ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ﴾ آل عمران/١٥٤، وعن الإمام الصادق (ع): (مَاْ مِنْ قَبْضِ وَلا بَسْطٍ إِلاَّ وَللهِ فِيْهِ الْمَنُّ وَالإِبْتِلاَءُ) التوحيد ص٢٥٤، ولكن هذه الحقيقة لا تمنع بل تدفع الإنسان من إتخاذه الأسباب اللازمة ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى ، وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى ، ثُمَّ يُجْزَاهُ الْجُزَاءَ الأَوْفَى النجم/٣٩-٤١ ، ولكل أمة قدرها التي وضعت نفسها به ، فيكون (قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ) أي من سنن الطبيعة العامة التي خلقها الله تعالى للجميع وهي تشمل الطيّب والخبيث والقوي والضعيف على السواء تماماً كالصحة والمرض والفقر والغني من الضروري أن يكافح الإنسان المرض والفقر وكلَّ جهل وتخلُّف ، ويدعم الصحة والثروة والقوة بتشجيع وسائل توفرها واستثمارها، فيكون (كُلٌّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ) بعلمه لا بسببه، بسننه وتقديره وتدبيره لا بجبره وقهره ، فتكون (الحُسنَةُ) من الرزق والمطر و (الْسَيِّئَةُ) من القحط والزلازل.. كلها من لوازم الطبيعة وآثارها والله سبحانه هو خالق الطبيعة ، فتكون الحكمة في الزلازل فتحصل ، وقد تكون الحكمة في الأمطار فتحصل وقد تكون الحكمة بالخوف فيحصل ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ اخْوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِنْ الْأَمْوَالِ وَالْأَنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرْ الصَّابِرِينَ ﴾ البقرة/١٥٥، (فَمَالِ هَؤُلاءِ الْقَوْمِ لا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثاً) استفهام وتعجب وتوبيخ لهم على قلة الفهم وجمود الفطنة فهم لا يفقهون القرآن وعلومه والتصورات الصحيحة ولو كانوا يفقهونه لما وقعوا في هذا الخلط، لأن المسببات تجري على ضوء الأسباب ، والأسباب بيد الإنسان، فتكون النتائج على ضوء المقدمات كقوله ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ الإنسان، فتكون النتائج على ضوء المقدمات كقوله ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ الله ونظامه أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ الشورى/٣٠. وفي ذلك دلالة : إنّ الله يمدح من يفهم سنن الله ونظامه وتدبيره ويذم الجهل ﴿فَلا تَكُونَنَ مِنْ الجُاهِلِينَ الْبَعام/٥٥. فائدة : (قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ الله) الحسنة والسيئة من عند الله غير أن الحسنة إحسان وإمتنان والسيئة مجازاة وعقوبة ، عن النبي (ص) عن الله تعالى: (عِبَادِي كُلُّكُمْ ضَالٌ إِلاَّ مَنْ هَدَيْتُهُ، وَكُلُّكُمْ فَقِيرٌ إِلاَّ مَنْ أَغْنَيْتُهُ، وَكُلُّكُمْ مُذْنِبٌ إِلاَّ مَنْ عَدَيْتُهُ البحار ٥/٩٨٤

٧٩ - ﴿مَا أَصَابِكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنْ اللَّهِ وَمَا أَصَابِكَ مِنْ سَيْنَةٍ فَمِنْ أَفْسِكَ وَأَمْرُ سَلْنَاكَ لِلنَّاسِ مَسُولًا وَكَنَّى بِاللَّهِ شَهِيداً﴾ كان الخطاب السابق في الآية ٧٨ يشمل السنن العامة في الطبيعة كسنن الأمم والجماعات ، أما خطاب هذه الآية تشمل السنن الخاصة كسنن الأفراد (فَمِنْ نَفْسِكَ) جاءت بالمفرد ، المعنى : فما أصابك من حسنة وهي النعم الخاصة التي تحسن عند صاحبها كالنجاح والقوة والتوفيق والصحة والأمن والقدرة (الكفاءة) التي تشمل الفرد ، فمن الله تفضلاً منه وامتحاناً دونما استحقاق من الإنسان ﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللَّهِ ﴾ النحل/٥٥ ، وبالحسنة العامة (يقولوا هذه من عند الله) جاءت بالجمع التي تشمل نعمها جميع المجتمع فهي من الله أيضاً (وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ) وما أصابك من سيئة وهي كل شيء تسوء صاحبها مثل بلية ومشكلة ومصيبة والمرض والضعف والضلال.. (فَمِنْ نَفْسِكَ) جاءت بالمفرد ، لأنك السبب ومن تقصيرك وجهلك أنت لا من الله سبحانه الذي زودك بوسائل النهوض كالقدرة والعقل والإرادة وحثك على الكفاح والجد والاجتهاد (فَمَنْ جَد وَجَدَ ومَنْ زَرَعَ حَصَدَ) (وَأَرْسَلْنَاكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَى بِاللَّهِ شَهيداً) فعلى الرسول إذن أن يواصل تبليغ الرسالة للناس كافة فرسالته عالمية ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكُ إِلاَّ كَافَّةً لِلنَّاسِ ﴾ سبأ/٢٨ فما عليك إلا البلاغ المبين و ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنْ الْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ آل عمران/١٢٨ ، وما عليه إذا لم يؤمن الناس أو يضعفوا عن حمل الرسالة من شيء ، إذ إن الله تعالى هو الذي سيحاسب هؤلاء وكفى به شهيداً وحسيباً. فائدة : ١- هذه الآية أصل من أصول الإجتماع وعلم النفس وتكشف عن قواعد السنن الإلهية وفيها تكريم للإنسانية وتبيّن الآية العلاقة بين السنن التكوينية والسنن الإنسانية، وتعلمنا كيفية تحريك الله لقانون الأسباب والمسببات وتكون النتائج على ضوء المقدمات. ٧- عن النبي (ص): (لاَ يُصِيْبُ رَجُلاً خَدْشُ عُودِ ولاَ عَثْرَةُ قَدَم ولاَ إخْتِلاجُ عِرْقِ إلاَّ بذَنْبِ ومَا يَعْفُو اللهُ عنه أَكْثَرُ) مجمع البيان٣٠/٣٠. الخلاصة: إن كل حسنة وخير على إطلاقه يصيب الفرد أو المجتمع فهو من الله وبفضله بتهيئة الأسباب للإنسان ﴿وَلَكِنَّ اللَّه ذُو فَصْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ البقرة/٢٥١ ، أما السيئات والضر على إطلاقه الذي يصيب الفرد أو المجتمع ، فهو من آثار الأعمال المنحرفة التي يعملها الإنسان الفرد أو يرتكبها المجتمع فهي من الإنسان وبسببه كقوله ﴿طَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ عِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ ﴾ الوم/٢١ ، وكقوله ﴿أَوَلَمّا أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْها قُلْتُمْ أَتَى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ﴾ آل عمران/٢٥٥ ، إذن : إذا كانت الحسنة والسيئة من الفرد تواجهه سنن فردية، وإذا كانت السيئة والحسنة من المجتمع توجههم سنن إجتماعية عامة وإن السيئات والحسنات إنما تكون بمشيئة الله ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ التكوير/٢٥. من لم يفقه توحيد الله ومحوريته (مَا شَاءُ اللهُ كَانَ وَمَا لمَ يَنَمَا لمَ يَكُنْ) فلن يفقه أيّاً من المعارف والحقائق والسنن والقضاء والقدر (الجبر والاختيار).

#### • ٨ - ﴿ مَنْ يُطِعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تَوْلَى فَمَا أَمْ سَلْنَاكَ عَلَيْهِ مُ حَفِيظاً ﴾

وظيفة الرسول إبلاغ الرسالة بالصورة التي يرضاها الله لذلك تكون طاعته من طاعة الله ولا يمكن الفصل بين الطاعتين، وفيه عصمة الرسول (ص) لأن الله أمر بطاعته مطلقاً ، لأنه معصوم مطلقاً ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهُوَى ، إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى النجم/٣-٤ ، (وَمَنْ تَوَكَّى) وأعرض عن طاعتك يا مُحَد (فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً) أي: لم نكلفك لتحفظ أعمالهم وتحاسبهم عليها ولا أرسلناك لتجبرهم على الإيمان والطاعة ، لأنك قوة إرشادية علمية تبليغية ، لا سلطة تنفيذية جبرية. ﴿فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِينُ النحل/٥٥. فائدة: ١-فمن أطاع سنة الرسول الصحيحة المتواترة الموافقة مع القرآن،فقد أطاع الله. ٢-الإنسان مخير وصاحب إرادة وليس مسيَّراً (مَنْ يُطِعْ.. وَمَنْ تَوَلَى)

٨١ - ﴿ وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا بَهَمُوا مِنْ عِنْدِكَ بَيْتَ طَافِقَةٌ مِنْهُ مُ غَيْرَ الَّذِي تَقُولُ وَاللَّهُ يَكُنُبُ مَا يَبْيَتُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَقَوَكُلُ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾

يقول المنافقون : أمرك يا مُحَّد طَاعَةٌ مطلقة كقول القائل (سمعاً وطاعة) وعليكم أن تميزوا بين الكلام الصادق من الكاذب (فَإِذَا بَرَزُوا) ظهروا وخرجوا (مِنْ عِنْدِكَ بَيَّتَ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ) بيّت: مكر وكيد دُبِّر بليل ، فإذا خرجوا من عندك دبَّر جماعة منافقة منهم أمراً في اجتماع سري (غَيْر اللّهِ يَ تَقُولُ) هذا الأمر يضمرونه (يبيتونه) غير ما يريده الرسول ، في نهج البلاغة: (قَوْهُمُ شِفَاءٌ، وَفِعْلُهُمْ الدَّاءُ الْعَيَاءُ) التفسير المبين ص ، ٩ (وَاللّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيّتُونَ) وهذا لا يخفى على الله إذ يكتب ما يسرون ويضمرون ويحاسبهم عليه (فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ) أما الموقف الحكيم آنذاك عدم الإصطدام بهم وإنما الإعراض عنهم ولا ضير في عصيانهم ما دام الله هو الوكيل المتكفل بنصر هذا الدين. (وَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ كَفَلْ عَلَى اللهِ وَتَق

به في جميع أمورك فهو سرُّ النجاح والفلاح ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ الطلاق/٣، ومعينه (وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلاً) وكفى به ناصراً ومعيناً لمن يتوكل عليه في غرر الحكم: (حُسْنُ تَوَكُّلِ الْعَبْدِ عَلَى اللهِ عَلَى قَدَرِ ثِقَتِهِ بِهِ)، عن النبي (ص): (مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَكُونَ أَقْوَى النَّاْسِ فَلْيِتَوِكَّلْ عَلَى اللهِ) البحار ١٥١/٧١.

# ٨٧ - ﴿أَفَلا بَيْدَ بَرُونَ الْقُرْ إِنَّ وَلَوْكَ أَنْ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُ وَا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيرًا ﴾

أصل التدبير: التأمل في أدبار المعاني واعماق معناها وسعة مغزاها ودلالاتها ومعرفة أثرها الكبير في حياة الناس، المعنى: (يَتَدَبَّرُونَ): يتأملون، وهذه دعوة عامة لكل الناس ﴿وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْوِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِوِ ﴾ القمر/١٧ مُدَّكِو : متذكر. الاستفهام للإنكار وقد عاب الله تعالى المنافقين وكل المعرضين عن الإسلام لعدم تدبرهم في القرآن الكريم ، وشجع القرآن على التدبر ورغب فيه، فإنه مائدة الله الغنية بالعلوم فتعلموا منها ما استطعتم ، والقرآن منهج حياة الإنسانية جمعاء عن الإمام على (ع): (ذَلِكَ الْقُرْآنُ فَاسْتَنْطِقُوهُ، فَإِنَّهُ حَاْمِلٌ لِمَنْ حَمَلَهُ، وَنَاْطِقٌ لِمَنْ اَسْتَنْطَقَهُ)، والتدبر التعمق في إيحاءات الآية والتعمق في مفاهيمها ومقاصدها وألفاظها البليغة ، لتتعلم منها لا لتعلمها، تبحث عنها بمقدارك لا بمقدارها ، حتى يظهر لهم أن القرآن كنز السماء في الأرض وأنه فيه (تبْيَانًا لِكُلّ شَيْءٍ) النحل/٨٩، وفيه (وَتَفْصِيلَ كُلّ شَيْءٍ) يوسف/١١١ (مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ) الأنعام/٣٨، وأنه لا يقدر على بلاغته ودقته إلاّ الله ، في نمج البلاغة خطبة ١٩٨: يصف القرآن (بَحْرٌ لاَ يُدْرَكُ قَعْرُهُ) ، وإنّ مثل ذلك يعجز عنه البشر (وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيراً) فظاهر القرآن أنيق جذاب وباطنه رقيق منساب، لا تنقضي عجائبه ولا تفني غرائبه ولا تنكشف الظلمات ولا تحل معاناة البشرية إلا به ، وهذا القرآن الكريم ظاهر البيان ، متين الأركان ، ومعه الحجة والبرهان ، وكل إنسان لا يسلم من الإختلاف في نفسه وفي عمله ومع دينه ومع الناس، فكل المجتمعات تعاني من الاختلافات، وجاء القرآن من الرحمن دستور للإنسان ليعلمه البيان على مدى الأعوام ، وليضع لهذا المجتمع المسلم دستوراً يحل به خلافاته ويجلى تناقضاته ويهديه للتي هي أقوم ليحضى بخير الدنيا والآخرة، كقوله (وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ) الأنعام/٥٥ في نحج البلاغة كتاب٤٧ (اللهُ اللهُ فِيْ الْقُرْآنِ لاَ يَسْبِقُكُمْ بِالْعَمَل بِهِ غَيْرُكُمْ)! والمعنى: لو كان هذا القرآن مختلقاً من صنع البشر لوجدوا فيه تناقضاً كبيراً في أخباره ونظمه ومعانيه ولوجدوا هفوات وعثرات واختلال في النظم وتفاوت في البلاغة والدلالة فبعضها يكون فصيحاً وبعضها يكون ركيكاً ، ولكنه منزه عن ذلك فلا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، فأخباره صدق وسياقه بليغ ومعانيه محكمة ولها دلالات واسعة فدلّ على أنه تنزيل الله الحكيم العليم، لذلك يجب الاهتداء به فإنه معقول في نفسه موافق للفطرة ملائم مع المصلحة ويدعو إلى

الاستقامة ويتناسب مع كل زمان ومكان ، عليهم الالتزام به والامتثال لأوامره والانتهاء عن نواهيه. فائدة : ١- في التدبر والتفكر والتأمل تتبع الأحسن ويزداد العلم والإيمان حتى يتوازن الإنسان ويستقيم في كلّ شيء لا بالتقليد الساذج والإتباع الأعمى، وكلما ازداد وأحسن التدبّر ازداد إيماناً وعلماً وبصيرة. ٧- التناسق في آيات القرآن ، فهو يفسر بعضه بعضاً ، فيعطيه صفة الثبات والتأثير الدائم والهداية المستمرة فهو ثابت وقمة في ذاته ومثبّت لغيره ، لذلك لا يطرأ عليه تغير لأنه لا يوجد فيه ضعف واختلاف وتناقض كقوله ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ ص/٢٩. ٣- لو تدبر المسلمون القرآن الكريم وجعلوه مرجعاً هادياً لكل حياتهم ولم يميلوا لغيره ويهجروه، لما فسدت أخلاقهم ولما طغى حكامهم ولما زال ملكهم ولما استهان العالم البشري بهم كقوله ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَاهُما ﴾ خُد/٢٤ ، عن الإمام السجّاد (ع) : (آيَاْتُ الْقُرْآنِ خَزَاْئِنُ الْعِلْمِ ، فَكُلَّمَاْ فَتَحْتَ خِزَاْنَةً فَيَنْبَغِي لَكَ أَنْ تَنْظُرَ فِيْهَاْ)البحار ٣١٦/٩٢، ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُوراً ﴾ الفرقان/٣٠. ٤ - من خصائص القرآن : إطّراد وشمول ألفاظه في الفصاحة والبلاغة ، ويطرح قوانين علمية مهمة ، ويبين أخبار عن عالم الآخرة ، ويبين أن الدّين ضرورة حياتية ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ الروم/٣٠ ، وسلامته من الاختلاف والتناقض ، ويفسر بعضه بعضاً ، ودستور للإنسانية جمعاء ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ التكوير/٢٧ ، وكتاب هداية ﴿ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ البقرة/١٨٥. في غرر الحكم: (بالهُدى تكثُّر البصيرة)

#### ٨٣ – ﴿وَإِذَا جَاءَهُ مُ أَمْنٌ مِنَ الأَمْنِ أَوْ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ مَرَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِي الأَمْرِ مِنْهُ مُ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُ مُ وَلَوْحَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُ مُ وَمَرَحْمَتُهُ ﴾ تَبْعُنُـ مُ الشّيطانَ إِلاَّ قَليلاً﴾

نقطة ضعف أخرى لدى هؤلاء المنافقين والجاهلين ، إذا جاءهم خبر من الأخبار فيه أسرار خطيرة وأمن للمؤمنين كالنصر والغنيمة أو فيه خوف كالنكبة والهزيمة أذاعوا به وأفشوه وتحدثوا به قبل أن يقفوا على حقيقته وصحته وكان في إذاعتهم له مفسدة على المسلمين فتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ المجرات/٢، ونذكر منها نشر الإشاعات التي تبث الذعر والتخويف أو كشف بعض الأسرار المهمة المرتبطة بالأمن الإجتماعي مما يؤثر على ضعف المعنويات، كل ذلك إما عن ثرثرة أو نفاق أو عداء أو.. وكان الأفضل أن يتبينوا ويرجعوا الأمر إلى القيادة الشرعية (وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ) ولو ردوا الإشاعات إلى القائد العام ، وإلى أولي الأمر من رجال الشورى وأصحاب الحل والعقد لوجدوا علم ذلك عندهم ويستخرجون خفاياه بدقة نظرهم وعمق تحليلهم فاسْألُوا أَهْلَ الذِّكِوِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ النحل/٢٤، فلا ينبغي إذاعة الأخبار الخاصة للجماهير العامة لما في ذلك

من المخاطر ﴿فَوَرَبِّكَ لَنَسْأَلْنَهُمْ أَجُمْعِينَ ، عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الحجر/٩٣-٩٣، حسن التصرّف من حسن العقل (وبالعكس)، والاستنباط: كفاءة اجتهاد وقدرة علمية عامة لاستخراج ما هو مستور وغامض إلى بيان حكمه الصحيح الواضح من مصادره الأصلية (القرآن والسنة الصحيحة) سواء كان الاستنباط في الفقه أو الفلسفة والسياسة أو سائر العلوم ، مع الحجة والبرهان بفضل رجاحة عقولهم ودقة تجاريهم (وَلَوْلا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتّبَعْتُمْ الشَّيْطَانَ إِلاَّ قَلِيلاً) ولولا فضل الله ورحمته بكم في كلّ شيء وتسديده لكم وحفظه ورعايته لكل مرحلة من مراحل حياتكم لأغواكم الشيطان وأضلكم عن سبيل الله إلاّ قليل منكم وهكذا ينخدع معظم الناس بالإشاعات لأغواكم الشيطان وأضلكم عن سبيل الله إلاّ قليلاً) ﴿وَزَيَّنَ هَمُمْ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأنعام/٣٤ ، (إلاَّ قَلِيلاً) هذا القليل بمن حصنهم الإيمان والعلم منذ نعومة أظفارهم كقوله ﴿وَلُولا فَصْلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَنْ أَحَدٍ أَبُداً ﴾ النور/٢١. عن الإمام على (ع) : (الْمُذِيْعُ عَلَيْنَا سِرَّنَا كالشَّاهِرِ بِسْيفَهِ عَلَيْنَا وسائل الشيعة ١٩٧/٢٧، في غرر الحكم: (رُبَّ كَلاَمٍ أَنْفَذُ مِنْ سِهَامٍ) وَأَقْوَى مِنْ حُسامٍ عَلَيْنَا ومن صفات الليم إشاعة الخبر المؤذي قبل التأكد منه.

٤ ٨ - ﴿ فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لا تُصَلَّفُ إِلا كَفُسُكَ وَحَرْضِ الْمُؤْمِيِينَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَكُفُ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَاللَّهُ أَشَدُ بَأْساً وَأَشَدُ تَنكِيلًا﴾

نقاتل يا مُحِدً لتبليغ الرسالة ولنصرة القيم والمبادئ وقاتل أعداء الله ولو لوحدك فإنك موعود بالنصر، لما أعطاه الله من القوة والبسالة والشجاعة، ما لم يعط غيره! قال الإمام علي (ع) (كُنَّا إِذَا إِشْتَدَّ البَاسُ، اتَّقَيْنَا بِرَسُولُ اللهِ (ص)) مواهب الرحن ٩٦/٩ ولا تمتم بتخلف المنافقين عنك فالقتال لوحدك تكليف إلهي شاق يجب أن يطبق ، ولا يشق عليك تثاقلهم ومخالفتهم فهم مسؤولون عن أنفسهم وأنت غير مكلف عنهم (وَحَرِضُ الْمُؤْمِنِينَ) شجعهم على القتال ورغبهم فيه وبعد ذلك وليش لَكَ مِنْ الأَمْرِ شَيْعٌ آل عمران/١٢٨، (عَسَى اللهُ أَنْ يَكُفَّ بَأْسَ الَّذِينَ كَفُرُوا) (عَسَى) من الله تفيد التحقيق ، أي بتحريضك المؤمنين يكف الله شر الكفرة الفجار ، وقد كفهم الله من الله تفيد التحقيق ، أي بتحريضك المؤمنين أَسَّا وَأَشَدُ تَنكِيلاً) هو سبحانه أشد قوة وسطوة وعذاباً (وَأَشَدُ تَنكِيلاً) من النكال وهو العقوبة للمجرم بما يكون فيه عبرة وردع لغيره بعيث يمنعه أن يفعل مثل فعله ليعتبر به غيره من المكلفين ، في نمج البلاغة خطبة ٩١(في صفة الله سبحانه): (لاَ يَشْعَلُهُ عَضَبٌ عَنْ رَحْمَةٍ، ولا تُوفِقُهُ رَحْمَةٌ عَنْ عِقَابٍ)، وعنه (ع) خطبة ١٨٠: (يُحِبُ مَعْ يَوْمُن مِنْ غَيْرٍ وَقَةٍ !)، عن الإمام الصادق (ع): (إِنَّ الله كُلُفن رَسُولُ اللهِ (ص) مَا لمَ يُ يُكَلِف بِهِ أَحَداً مِنْ خَلْقِه، ثُمَّ كَلَفهُ أَنْ يَخْرَجَ عَلَى النَّاسِ كُلُهُمْ وَحْدَهُ بِنَفْسِهِ ، وَإِنْ لمَ يَجَدْ فِقَةً تُقَاتِلُ مَعَهُ ، وَلمَّ وَعْدَهُ فِيْ النَّامُ عَلَاهُ هَذَا أَحَداً مِنْ خَلْةٍ هِ، ثُمَّ كَلَفهُ أَنْ يَخْرَجَ عَلَى النَّاسِ كُلُهُمْ وَحْدَهُ بِنَفْسِهِ ، وَإِنْ لمَ يَجَدْ فِقَةً تُقَاتِلُ مَعَهُ ، وَمُ

٨٥ - ﴿ مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَّنَةً بِكُنْ لَهُ مَصِيبٌ مِنْهَا وَمَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيْنَةً بِكُنْ لَهُ كِفْلْ مِنْهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ مُقِينًا ﴾ الشفاعة : الوساطة ، الإنضمام إلى الآخر ناصراً له وسائلاً عنه ، أي من يشفع بين الناس من شفاعة موافقة للصالح العام وتجلب خيراً وتدفع شراً (يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا) من الآجر من هذا الخير والإحسان ﴿ وَلا نُضِيعُ أَجْوَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ يوسف/٥٦ ، عن النبي (ص) : (مَنْ سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَاْ وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ كِمَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ) البحار ٢٥٨/٧١ (وَمَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيِّئَةً) تخالف الصالح العام ويعارضها الحكم الإسلامي وهي ما تجلب شراً وتدفع خيراً (يَكُنْ لَهُ كِفْلٌ مِنْهَا) نصيب ووزر (ذنب) منها ، تكملة الحديث: (وَمَنْ سَنَّ سُنَّة سَيِّئَةً فَعَلَيْهِ وزْرِهَاْ وَوزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَاْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَاْمَةِ) (وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقِيتاً) مُقِيتاً : ذات معنى واسع (منه) مطلعاً ومقتدراً ومعطياً وحافظاً وشاهداً أي يمنح لكل شيء قدره وقدرته ، والله بعلمه الواسع يمنح النتائج الحسنة أو السيئة حسب استحقاق أصحابها، فائدة: ١- ووصف الشفاعة بالحسنة لأنها تنصر الحق وتنال الحسنة ومثله كل من يتعاون بالخير فهو ينصره وينال حسناته وهكذا (السَّاعِيْ فِي الْخَيْرِ كَفَاْعِلِهِ) (وبالعكس) الشفاعة السيئة إعانة على السيئات ، وسمّى نصيب السيئة كفلاً لأنه مكفول للشافع وتلحقه آثار عمله السيء حتى بعد موته. نهج البلاغة حكم٣٣: (فَأْعِلُ الْخَيْرِ خَيْرٌ مِنْهُ ، وَفَاْعِلُ الشَّرَّ شرُّ مِنْهُ) ، وعن الإمام الصادق (ع): (مَنْ دَعَاْ لأَخِيْهِ الْمُسْلِمِ فِي ظَهْرِ الْغَيْبِ أُسْتُجِيْبَ لَهُ وَقَالَ الْمَلَكُ فَلَكَ مِثْلاَهُ ، فَذَلِكَ النَّصِيْبُ) الأمثل ٣١٨/٣، في الحديث : (مَنْ أَمَر بِمَعْرُوْفٍ أَوْ نَهَى عَنْ مُنْكَرِ أَوْ دَلَّ عَلَى خَيْرِ أَوْ أَشَاْرَ بِهِ فَهُوَ شَرِيْكٌ ، وَمَنْ أَمَرَ بِسُوُءٍ أَوْ دَلَّ عَلَيْهِ أَوْ أَشَارَ بِهِ فَهُوَ شَرِيْكٌ) الأمثل٢١٧/٣. ٢- في الآية دلالة أن الحاكم العادل لا يقبل إلا الشفاعة العادلة المدعومة بالدلائل القاطعة والبراهين الثابتة، أمّا الحاكم الظالم فتروّج عنده الشفاعات التي تضيع فيها حقوق الناس ويحل الظلم محل العدل ، وينتشر الفساد بمعناه العام ويختل نظام الأعمال ، ٣- (يَكُنْ لَهُ كِفْلٌ مِنْهَا) الشفاعة السيئة دَينٌ ثقيل ونتائجه سيئة لذلك صار معها (كِفلاً) لأنّه يستنفذ كل ما يملك صاحب هذه الشفاعة من خير وهو بحاجة إلى ضامن وكفيل ، ولا أحد يكفله، إلا أن الشر الذي غرسه يعود إلله وضرره عليه ﴿جَزَاءً وَفَاقًا السِّالِ٦٦.

٨٦ - ﴿ وَإِذَا حَيْبَتُ مُ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ مُرَدُّوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيباً ﴾

وهو حكم عام لكل تحية قولاً أو فعلاً ، والسلام من أعمال البر ، والسلام قبل الكلام ، وتحية الإسلام: السلام عليكم وردوا عليه بأفضل مما سلم مع الترحيب أو ردوا عليه بمثل ما سلّم، وكلمة السلام شعار المسلم وهو اسم من أسماء الله الذي يشير إلى الألفة والمحبة بين الناس فتداولوه بينكم ، والتحية سلام أهل الجنة ﴿ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ ﴾ يونس/١٠ ، (إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ حَسِيباً) الحسيب: المحاسب على العمل ، يحاسب العباد على كل شيء من أعمالهم وأقوالهم مع الصورة والصوت والنية ، سواء كانت صغيرة أو كبيرة ويكافئهم عليها ، ويحاسب على عدم رد التحية. فائدة : التحية من مواريث الأنبياء ، ولا تحمل معاني الخضوع والتذلل ، وإنما تحمل معاني الثقة المتبادلة فأنت في أمان وسلام مني وهذا عهد برعاية الحقوق بين الناس وتقوية أواصر معاني الثقة المتبادلة فأنت في أمان وسلام مني وهذا عهد برعاية الحقوق بين الناس وتقوية أواصر المجتمع ، لذلك جاء الأمر بإفشاء السلام بينكم بمعني إفشاء الأمن والأمان والاطمئنان بينكم عن الإمام الصادق (ع): (الْبَخِيْلُ مَنْ بَخِلَ بِالسَّلامِ) البحار ٢٠٥٧٣ يسلم الصغير على الكبير، والواقف على القاعد، والقليل على الكثير ﴿فَسَلِّمُوا عَلَى أَنفُسِكُمْ تَحِيَّةً مِنْ عِنْدِ اللهِ مُبَارَكَةً طَيّبةً النور/٢٦، عن الإمام الصادق (ع): (مِنْ ثَمَامُ التَّحِيَّةِ لِلْمُقِيْمِ الْمُصَافَحَةُ وَثَمَامُ التَّسْلِيْمِ عَلَى الْمُسَافِرِ المُعَانَقَةُ) الكافي ٢٤٦/٢٦. عن النبي (ص): (إذَا تَلاَقَيْتُمْ فَتَلاَقُواْ بِالتَّسْلِيْمِ والتَّصَافُحِ وَإِذَا تَقَرَّقُتُمْ فَتَقَرَّقُواْ بِالتَّسْلِيْمِ والتَّصَافُحِ وَإِذَا تَقَرَّقُتُمْ فَتَقَرَّقُواْ الله الله والمحديق والقريب وحافظ عليهم، بإلاستغفار) البحار ٢٦صه ، ومن مصاديق التحية وأحسن إلى الأخ والصديق والقريب وحافظ عليهم، ومبادلة الهدايا بأسرع وقت (فَحَيُوا) الفاء استئنافية تدل على الإسراع ، الذي يرد بالعمل الأحسن ومادلة الهدايا بأسرع وقت (فَحَيُوا) الفاء استئنافية تدل على الإسراع ، الذي يرد بالعمل الأحسن فَذَذيها ﴿ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فِي تَزِية نفسه وتمذيبها ﴿ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فِلْهُ فَلَا الذّي عَمَالَة كَالَةُ وَلَىُّ حَمِيمٌ فصلت ٤٣.

### ٨٧ - ﴿اللَّهُ ٧ إِلَهُ إِلَّهُ مُولَيْجُمَعَنَّكُ مُ إِلَى يَوْمُ الْقِيَامَةِ لا مَرْبِ فِيهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنْ اللَّهِ حَدِيثًا ﴾

الاعتقاد بالتوحيد الخالص العملي والنظري ، والاعتقاد بالمعاد إلى يوم القيامة بإعتبارهما العلاجين الأساسيين لكل أنماط الضعف النفسي للفرد والمجتمع والآية قسم من الله بتثبيت حقيقة كبرى لابد أن تقع وبما تتحقق فلسفة الحياة، وهي جمع كل الخلائق يوم المعاد ، وجاء القسم لتثبيت الحقيقة التي تقرها جميع الأديان السماوية ويقرها العقل والنقل، وهي إخراج الناس كلهم من الأولين والآخرين من قبورهم للحشر والنشر والحساب يوم القيامة على صعيد واحد الذي لا شك فيه (وَمَنْ أَصْدَقُ مِنْ اللهِ حَدِيثاً) وصيغة الاستفهام صيغة بلاغية لتثبيت النفي أنه لا أحد أصدق في الحديث عن يوم القيامة والوعد المؤكد به من الله رب العالمين ، والإيمان بمذه الحقيقة المؤكدة التي لا شك فيها ، يجعل الإنسان يبرمج حياته كلها على ضوئها ، لتنعكس آثاره الإيجابية على شخصية الفرد والمجتمع في أقوالهم وأفعالهم وطموحاتهم.

فائدة: ١- في الحديث: (إذا مَاْتَ أحدكم فَقَدْ قَاْمَتْ قِيَامَتُهُ) كنز العمال خبر٢١٢٣ وهي القيامة الصغرى لكل فرد ، وهناك قيامة كبرى لكافة للناس عن النبي (ص): (يَمُوْتُ الإِنْسَانُ عَلَى مَاْ عَاْشَ عَلَيْهِ، وَيُحْشَرُ عَلَى مَاْ مَاْتَ عَلَيْهِ) تنبيه الخواطر ص٣٧١ وهذه حقيقة يؤكدها الدين، إذن (الدين ضرورة حياتية). عن الإمام على (ع): (لا حياة إلاّ بالدّين) البحار ٤١٨/٧٧٧.

٧- (حقيقة القيامة) الموضوع المهم والرئيس في القرآن الكريم ، لمحاولة تثبيتها في أذهان الناس كافة ، وتثبيتها في القلوب والمشاعر والضمائر ، وما ينعكس عنها من تعذيب لذات الإنسان وعلمه وفكره وأخلاقه ، لتجعله يعيش حالة التوازن في جميع أحواله وأقواله وأفعاله عن الإمام علي (ع): (إعْمَلُ لِلدُنْيَاكَ كَأَنَّكَ تَعِيْشُ أَبَداً، وَإِعْمَلُ لآخِرَتِكَ كَأَنَّكَ تَمُوتُ غَداً) تنبيه الخواطر ص٤٦١، وهذا المنهج السامي يقوده إلى سلم التكامل وبذلك يكرم الإنسان نفسه ، ويعرف حده ويقف عنده، في غرر الحكم: (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ قَدْرَهُ وَلَمْ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ) ويكون أفضل المخلوقات ، وسيد هذا الكون في الدنيا ، وكذلك ينال في ألاخرة المنازل العليا المتناسبة مع عمله. عن النبي (ص) : (الْحَاسُورُ مَنْ غَفِلَ عَنْ إِصْلاَحِ الْمَعَادِ) تنبيه الخواطر ص٥٥٣. في غرر الحكم: (مَنْ أَفْنَى عُمْرَهُ فِي غَيْرِ مَا يُنْجِيهِ فَقَدْ أَضَاعَ مَطْلَبَهُ)

## ٨٨ - ﴿ فَمَا لَكُ مْ فِي الْمُنَافِقِينَ فِئَنْيْنِ وَاللَّهُ أَمْرُكَسَهُ مْ بِمَا كَسَبُوا أَثْرِيدُونَ أَنْ تَهْدُوا مَنْ أَضَلَ اللَّهُ وَمَنْ يُضْلِلُ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَلَهُ سَبِيلًا﴾

ماً لكم أيها المؤمنون أصبحتم فرقتين في شأن المنافقين ، بعضكم يقول نقاتلهم ونقتلهم وبعضكم يشفع لهم ويحرض على ترك قتالهم ، والحال الهم منافقون والله (أَرْكَسَهُمْ) الركس والنكس : ردُّ الشيء مقلوباً ، التحوّل من سيء إلى أسوأ بمعنى : الإنقلاب الفكري للمنافقين ، نكسهم وردهم إلى الكفر بسبب النفاق والعصيان وسيئات الأعمال (أَتُرِيدُونَ أَنْ تَهْدُوا مَنْ أَصَلَّ اللهُ) الاستفهام للإنكار والتوبيخ ، لا تختلفوا في أمرهم ولا تظنوا فيهم الخير لما أظهروه من الإيمان ، لأن الله حكم بضلالهم ، فلا تشتبهوا في أمرهم فتجعلوا الضال في ميزان الله مهتدياً عندكم وأمرهم واضح غير مشكل بقرائن أفعالهم (وَمَنْ يُضْلِلْ الله فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً) ومن يحكم الله عليه بالضلال فلا نجاة له منه حتى لو قال الناس عنه إنه من المهتدين ﴿فَرِيقاً هَدَى وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمْ الشّهُ لل الله لا يجبر العبد على الهداية ولا الصّلال أو إن إعراض الله عن الضال يسمى إضلالاً وإنتكاساً لأنه أوكله الله إلى نفسه فلا يجد له سبيلاً إلاّ الضلال كقوله ﴿وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَاغِمْ يَعْمَهُونَ الإنعام ا من الإمام علي فلا يجد له سبيلاً إلاّ الضلال كقوله ﴿وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَاغِمْ يَعْمَهُونَ الإنعام الله ومَنْ لا يَسْتَقِيمُ به الْمُلَدَى تَضُرُّهُ الضَّلالَةُ ومَنْ لا يَنْفَعُهُ النَّقُ يَضُرُّهُ النَّالِ البار ٢٩/٧٠) البحار ٢٩/٧٥) المؤلفة ومَنْ لا يَسْتَقِيمُ به الْمُلَدَى تَضُرُّهُ الضَّلاكَةُ ومَنْ لا يَنْفَعُهُ النَّقُ يَضُرُّهُ الشَّلُكُ)! البحار ٢٩/٧٥)

٨٩ - ﴿وَدُُوا لَوْ تَصُفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءً فَلا تَتَخِذُوا مِنْهُمُ أُولِيَاءَ حَنَّى بُهَاجِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلَّوا فَخُذُوهُمُ وَافْتُلُوهُمُ حَيْثُ وَجَدْ تُنُوهُمُ وَلا تَتَخِذُوا مِنْهُمْ وَلِيَا وَلا نَصِيراً﴾

تمنى الكافرون ان يكون المسلمون كفاراً مثلهم ، وهكذا يود كل فاسد أن يكون الناس فاسدين مثله وعلى شاكلته، والشيطان يود ان يكون الناس كلهم شياطين مثله وهكذا كل ناقص وفاسدٍ

يكره من يتصف بالفضل والإحسان (فَلا تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أُولِياءَ حَتَّى يُهَاجِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ) فلا تتخذوا منهم اصدقاءً وأعواناً وتقيموا معهم صلات وعلاقات والغرض أن يعرضوا عنهم إعراضاً كلياً فلا تطلبوا منهم النصح والنصرة ولا تستعينوا بمم في شيء ، وقد شدَّد الله تعالى على المنافقين لأغم أظهروا الإسلام وهم أعداء يعملون جادين على محاربة الإسلام وقتل المسلمين ، فلا تثقوا بمم حتى يؤمنوا ويصدقوا في أعمالهم وأقوالهم فيهاجروا من دار الكفر إلى دار الإسلام ، حيث كانت الهجرة عنوان الإيمان ، هجرة خالصة لوجه الله مع تحمل معاناة الجهاد في سبيل الله وبقوا على نفاقهم فحُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ) فإن أعرضوا عن الهجرة في سبيل الله وبقوا على نفاقهم يتغلغلون في صفوف المسلمين ويتجسسون عليهم، فخذوهم أيها المؤمنون وأقتلوهم أينما وجدتموهم في الحل أو في الحرم بقدر ما تستطيعون وهذا بحاجة إلى إعداد القوة المناسبة الرادعة (وَلا تَتَخِدُوا منهم ولياً ومعيناً يتولى شيئاً من مسؤولياتكم ولا نصيراً ينصركم على أعدائكم. فائدة: 1 – التعامل مع أهل النفاق له مراحل ودرجات ، ويرفض الإسلام إقامة على الموات ودِية معهم ، يجب تطهير المجتمع الإسلامي من المخترقين والجواسيس والحواظن لهم الذين يكونون خطراً على الإسلام والمسلمين ، وهذا يستلزم أن يكون المجتمع الإسلامي قوياً مقتدراً واعياً متعاوناً

• 9 - ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ أَوْ جَاءُوكُمْ حَصِرَتْ صُدُومِهُمْ أَنْ يُقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ وَكَوْشَاءَ اللَّهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَاتَلُوكُمْ فَإِنْ اعْتَزَكُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمْ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبَيلًا ﴾

هذا استثناء من قتلهم لمن يلتجئ من أولئك المنافقين إلى قوم بينهم وبين المسلمين عهد موادعة ومهادنة فدخلوا فيهم بالحلف فحكمهم حكم أولئك في حقن دمائهم ، يجب إحترام العهود حتى مع الكفّار ﴿إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولاً ﴾ الإسراء/٣٤ ، (أَوْ جَاءُوكُمْ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَنْ يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُوكُمْ وَقد (حَصِرَتْ) ضاقت صدورهم عن قتالكم وقتال قومهم من أجلكم فهم قوم ليسوا معكم ولا عليكم فهم محايدون (وَلُوْ شَاءَ اللهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَاتَلُوكُمْ) من لطف الله بكم أن كف أعداؤكم عنكم ولو شاء الله لقواهم وجرّاهم عليكم فقاتلوكم (فَإِنْ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَأَلْقُواْ إِلَيْكُمْ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلاً) السَّلَمَ الاستسلام والانقياد ، ما داموا مسالمين غير مقاتلين ، فليس لكم أن لكم عَلَيْهِمْ سَبِيلاً) السَّلَمَ الاستسلام والانقياد ، ما داموا مسالمين غير مقاتلين ، فليس لكم أن تقاتلوهم طلما سالموكم كقوله ﴿إِثَمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الشَورى/٢٤. فائدة : السلام هو الأصل في الإسلام، والحرب حالة استثنائية واضطرارية المؤتى الله لكم عليهم طريقاً مبرراً تسلكونها للاعتداء طارئة (فَمَا جَعَلَ الله لكم عليهم طريقاً مبرراً تسلكونها للاعتداء

عليهم فلا يجوز الاعتداء على أحد إلا من يعتدي علينا لرد الاعتداء ﴿وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ المُعْتَدِينَ ﴾ المائدة/٨٧.

تحذير قرآني للمؤمنين من أُناس آخرين منافقين يضعون أنفسهم في صف المحايدين لكي يأمنوا خطر المسلمين بإظهار الإيمان وخطر قومهم بإظهار الكفر وهؤلاء كثيرون في أي مجتمع وفي كلّ زمان ومكان (كُلَّ مَا رُدُّوا إِلَى الْفِتْنَةِ أُرْكِسُوا فِيهَا) فهم مراوغون خطرون قد يظهرون بألسنتهم الإسلام مع المسلمين ولكنهم راكسون منغمسون في عبادة الأوثان ، والركس : رد الشيء مقلوباً أي ردّهم إلى كفرهم بمعنى : كانوا على الشرك فأظهروا الإسلام فدعاهم قومهم المشركون إلى العودة والارتداد فعادوا بسهولة إلى كل الشرك وتحولوا إلى الغدر والقتال بعد أن أظهروا الولاء والإيمان وهم أخطر من الكافرين الذين ثبتوا على الكفر ، هؤلاء مذبذبون لا ثقة بمم ﴿مُذَبْذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لا إِلَى هَؤُلاءِ وَلا إِلَى هَؤُلاءِ ﴾ النساء/١٤٣ ، فيجب التأكد من حيادهم وعدم ميلهم إليكم وتآمرهم عليكم وإلاّ فتجب ملاحقتهم وقتلهم أينما كانوا (فَإِنْ لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ وَيُلْقُوا إِلَيْكُمْ السَّلَمَ وَيَكُفُوا أَيْدِيَهُمْ) فإن لم يجتنبوكم ويصالحوكم ويستسلموا إليكم ولم يكفوا أيديهم عن قتالكم وإيذائكم (فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ) فأسروهم وإقتلوهم حيث (ثَقِفْتُمُوهُمْ) وجدتموهم كما يقاتلونكم ويريدون قتلكم (وَأُوْلَئِكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَاناً مُبِيناً) أي جعلنا لكم على أخذهم وقتلهم وسبيهم لظهور عداوتهم (سُلْطَاناً مُبِينا) حجة واضحة وبرهاناً بيناً بسبب غدرهم وخيانتهم ﴿فَلا عُدُوانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ البقرة/١٩٣، والقضاء على هؤلاء قوة للإسلام وسميت الحجة سلطاناً لأنه يتسلط بما ويتقوّى على الخصم كما يتسلط بالسلطان والقوة والحكم. فائدة: ١- لا تأمنوا لأي مقال جميل وحديث جليل من دون التأكد (يُريدُونَ أَنْ يَأْمَنُوكُمْ). ٢-من تغير الظروف والأحوال تكشف أسرار الرجال وصفاقم المخفية (أُرْكِسُوا فِيهَا).

٧٩ - ﴿ وَمَّا كَانَ لِمُؤْمِنَ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِناً إِلاَّ حَطَّاً وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِناً حَطَّاً فَتَحْرِمِ مُرَقَّبَةٍ مُؤْمِنة وَدِيةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلاَّ أَنْ يَصَدَّقُوا فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمِ بَيْكَ مُ وَبَيْتُهُمْ مِينَاقٌ فَدِيةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ كَانَ مِنْ قَوْمِ بَيْكَ مُ وَبَيْتُهُمْ مِينَاقٌ فَدِيةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَكَانَ مِنْ قَوْمِ بَيْكُمْ وَبَيْتُهُمْ مِينَاقٌ فَدِيةً مُسْلَمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَكَانَ مِنْ قَوْمِ بَيْكَ مُ مُنَّالًا فَعَلِيماً حَكِيماً ﴾

إِن الْمُؤْمِنُ يرتبط بأعظم الوشائج الأُخوية بالمؤمن الآخر وهي رابطة العقيدة والأخوة ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُ أَخُو الْمُؤْمِنِ كَالْجَسَدِ الْوَاْحِدِ ، إِنْ الْمُؤْمِنُ أَخُو الْمُؤْمِنِ كَالْجَسَدِ الْوَاْحِدِ ، إِنْ الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ الحجرات/١٠، عن الإمام الصادق (ع): (الْمُؤْمِنُونَ أَخُو الْمُؤْمِنُونَ كَالْجَسَدِ الْوَاْحِدِ ، إِنْ الشَّكَى شَيْءٌ مِنْهُ وَجَدَ أَلَمَ ذَلِكَ فِي سَائِرِ جَسَدِهِ) البحار ٢٧٤/٧٤، وعن النبي (ص): (الْمُؤْمِنُونَ إِحْوَةً

تَتَكَافَأُ دِمَاؤُهُمْ وَهُمْ يَدٌ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ، وَيَسْمَى بِذِمّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ) كنز العمال خبر ٢٠٤ فمن الطبيعي أن لا يقدم على قتل أخيه متعمداً ، ولا يحق له أن يبيح دمه لا لشيء إلا لأنه على خلاف رأيه ومذهبه، فلا يجتمع القتل مع الإيمان ، ولا يحق تكفير المؤمن الموجّد المطيع لله تعالى فلا يكون مبرراً لقتله في كلّ الأحوال، عن النبي (ص) (أوّلُ مَا يُقضَى بَيْنَ النّاسِ يَوْمَ الْقِياْمَةِ فِي الدِّماْءِ) الترغيب والترهيب ٢٩٢/٣، وعنه (ص): (لَزَوَالُ الدُّنْيَا جَمِيعًا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ دَمٍ سُفِكُ بِغَيْرِ حَقّ المصدر السابق، ولا يمكن لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلا خطأ وإشتباهاً من غير قصد كمن رمى حيواناً فأصاب إنساناً ، فلا يكون القاتل متهاوناً بأرواح الناس ، وحينئذٍ تذكر حالات ثلاث لكل منها حكمها (في قتل الحظأ) : الأولى : (وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِناً خَطاً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلاَّ ويصدقوا بَعَذا العفو وتحرير عبد مؤمن من الرق (وهذا لا يوجد في زماننا ولله الحمد) وكأنه بمذين العملين يتم تطييب قلوب الأهل ، كما يتم تعويض المجتمع المؤمن بإضافة عضو مؤمن حر إليه ، الثانية : (فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةٍ) أن يكون أهل القتيل المؤمن من الرق (وهذا لا يوجد في زماننا ولله الحمد) وكأنه بمذين الثانية : (فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةٍ) أن يكون أهل القتيل المؤمن من الكفار المحاربين للإسلام وحينئذٍ فليس هنا إلا تعويض المجتمع المسلم بتحرير رقبة مؤمنة المؤمن من الكفار المحاربين للإسلام وحينئذٍ فليس هنا إلا تعويض المجتمع المسلم بتحرير رقبة مؤمنة وضمة المؤمن من الكفار المحاربين للإسلام وحينئذٍ فليس هنا إلا تعويض المجتمع المسلم بتحرير رقبة مؤمنة وضمة المؤمن من الكفار المحاربين للإسلام وحينئذٍ فليس هنا إلا تعويض المجتمع المسلم بتحرير رقبة مؤمنة وضمة المؤمن من الكفار المحاربين للإسلام المحاربين.

الثالثة: (وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ فَدِيةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ) أن يكون القتيل من قوم عاهدوا المسلمين (عهد ذمة وهو مختص بأهل الكتاب أو عهد هدنة) وحينئذ فدماؤهم محترمة ويجب تسليم الدية إلى أهله ، مقدار الدية الف مثقال ذهب أو مائة بعير أو مائتا بقرة ، وتحرير رقبة مؤمنة أيضاً (فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنْ اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيماً بقرة ، وتحرير رقبة مؤمنة أيضاً (فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنْ اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيماً شهراً ويوماً على الأقل من الشهر الآخر ، ثم يستطيع التفريق) وذلك للفوائد التي يعود بحا الصوم على الإنسان فيسد ما بدر منه من نقص ويشده إلى ربه.. وغير ذلك (تَوْبَةً مِنْ اللهِ وَكَانَ الله في كل على الإنسان فيسد ما بدر منه من نقص ويشده إلى ربه.. وغير ذلك (تَوْبَةً مِنْ اللهِ فَكَانَ اللهُ وقت عليماً بخلقه حكيماً في شرعه ومستقيماً في حكمه ، في الحديث : (لَوْ أَنَّ رَجُلاً قُتِلَ بِالْمَشْرِقِ، وَقت عليماً بخلقه حكيماً في شرعه ومستقيماً في حكمه ، في الحديث : (لَوْ أَنَّ رَجُلاً قُتِلَ بِالْمَشْرِقِ، وَقت عليماً مؤمناً فكأما قتل كرامته وتسبيحه وخلافته لله وبذلك كَأَها قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً وأيضاً قتل المؤمن قتل للصلاح وقتل للحياة وتنمية الحياة وكرامة الأحياء ، وبذلك القتل تحديد للمجتمع المؤمن قتل للصلاح وقتل للحياة وتنمية الحياة وكرامة الأحياء ، وبذلك القائل تحديد للمجتمع المؤمن قتل للصلاح وقتل للحياة وتنمية الحياة وكرامة الأحياء ، وبذلك القائم قديد للمجتمع الإنساني وانتهاك لحرمته كقوله همَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَمَّا قَتَلَ المُرْضِ فَكَأَمَّا قَتَلَ المُهما فَكُا قَتَلَ نَفْساً المِغْرِ فَاللّ فَقَالَ فَقَالَ فَقَالَ فَقَالَ فَقَالَ فَقَالَ فَقَالَ فَلَاهُ فَقَالَ فَقُولُ فَقَالَ فَقَالُ فَقَالَ

النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ المائدة/٣٢. عن النبي (ص): (قَتْلُ الْمُؤْمِنِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ مِنْ زَوَاْلِ الدُّنْيَاْ) كنز العمال خبر ۲۹۸۸۰

# ٩٣ - ﴿ وَمَنْ يَقْتُلُ مُوْمِناً مُتَعَدِداً فَجَرَا وَهُ جَهَنَدُ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَا بِأَ عَظِيماً ﴾

الإنسان المؤمن مكرّم عند الله ومحترمة كرامته في القانون الدولي وحقوق الإنسان ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَني آدَمَ ﴾ الإسراء/٧٠ وهو سيد المخلوقات وكرامته أفضل من كرامة الكعبة ، وهو خليفة الله على أرضه وأكرم من ملائكته المقربين ، وفي الآية (٩٢) أخبرت أنه لا يصدر من مؤمن قتل مؤمن ، لأن قتل المؤمن قتل لحرَم الله عن الإمام الصادق (ع): (قَلْبُ الْمُؤْمِن حَرَمُ اللهِ ، فَالا تَسْكُنُ حَرَمُ اللهِ غَيْرَ اللهِ) كَمَا أَنَّ الكَعْبَةَ حَرَمُ اللهِ فِي الأرْضِ) البحار ٧٠ص٢٥، وفيه أيضاً: (خَلَقْتُ الأشْيَاءَ لأجْلِكَ، وحَلَقتكَ لأَجْلِي) في الحديث القدسي: (مَاْ تَسَعُنيْ أَرْضِيَ وَلاَ سَمَانِيَ وَلَكِنْ يَسَعُنِيْ قَلْبُ عَبْدِي الْمُؤْمِنْ) مواهب الرحمن٩/٥٦، لذلك صار القتل من أَكْبَرُ الْكَبَائِر ، والقاتل في ضَلالٍ بَعِيدٍ ، وهو من الكفر العملي أشد من الكفر اللفظي ، وذكر وعيد القاتل عمداً وعيداً ترتجف له القلوب وتمتز له أركان الإنسان ، فأي اعتداء على الإنسان يعني اعتداء على الإنسانية جمعاء ، كما أن قتل أي نفس كأنما قتل كل النفوس ، فإذا سقطت حرمة النفس سقطت حرمة كل النفوس ، لذلك فقتل العمد لا يرتكب مع إيمان وجريمة لا تكفر عنها دية ولا عتق رقبة ولا استغفار ولا توبة وإنما يوكل جزاؤها إلى عذاب الله ، لذلك كان عقاب قاتل النفس متعمداً خمس عقوبات متتالية أحدها أشد من الأخرى من خلال سياق الآية فَجَزَاؤُهُ ١- (جَهَنَّمُ) ٢- (خَالِداً فِيهَا) ٣-(وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ) ٤- (وَلَعَنَهُ) ٥- (وَأَعَدَّ لَهُ عَذَاباً عَظِيماً) لما في هذه الجريمة النكراء من هدم لبنيان كريم بناه الله الرحيم ، لذلك يقبل الله التوبة من المشرك ولا يقبلها من القاتل المتعمد القاصد للقتل ، لأن الشرك حق لله ، وقتل العمد حق للناس، وقدّم الله حق الناس على حقه كرامة للإنسان ، فويل للطغاة ثم ويل للبغاة ثم ويل للذين يلاحقون المؤمنين بالقتل والتشريد للحفاظ على عروشهم الاستكبارية المؤقتة ، وإن الله يمهلهم ولا يهملهم وسوف يأخذهم أخذ عزيز مقتدر كما يشاء كيف يشاء متى يشاء وهو ﴿عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ﴾ آل عمران/٤.

جاء في الحديث: (وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ سَمَاوَاتِهِ وَأَهْلَ أَرْضِهِ إِشْتَرَكُواْ فِي دَمِ مُؤْمِن لأَدْخَلَهُمُ اللهُ تَعَالَى النَّارَ) أمالي الطوسي ص١٢٦، وعنه (ص): (مَنْ أَعَاْنَ عَلَى قَتْل مُسْلِم بِشَطْرِ كَلِمَةٍ جَاْءَ يَوْمَ الْقِيَاْمَةِ مَكْتُوباً بَيْنَ عَيْنَيْهِ آيسٌ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ تَعَاْلَى) كنز العمال خبر ٣٩٨٩٥، وعن الإمام الصادق (ع): (لأ يَزَالَ الْمُؤْمِنُ فِي فُسْحَةٍ مِنْ دِينهِ مَا لَمْ يُصِبْ دَمَا حَرَامًا) وسائل الشيعة ١ ص٥، وعن الإمام الصادق (ع): (لاَ يُوفَّقْ قَاتِلُ الْمُؤْمِنِ مُتَعَمِّداً لِلْتَوْبَةِ)! وسائل الشيعة ١٩ص٥ ع 9 - ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَّمْتُ مُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إِلْيَكُمْ السَّلامِ اَلسَّنَا مُؤْمِناً ثَبَتَعُونَ عَرَضَ الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِدُ كَثِيرًا ﴾ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِدُ كَثِيرًا ﴾ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِدُ كَثِيرًا ﴾

الخطاب للمؤمنين لصياغة شخصيتهم القرآنية المميزة (ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيل اللهِ) الضرب في الأرض: السير فيها بالسفر للتجارة أو الجهاد ، المعنى : إذا سافرتم في الجهاد في سبيل الله لإحقاق الحق وإزهاق الباطل (فَتَبَيَّنُوا) فتثبتوا ولا تعجلوا في أي تصرف حتى يتبين لكم المؤمن من الكافر ، والطيب من الخبيث (وَلا تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمْ السَّلامَ لَسْتَ مُؤْمِناً) لا تَقُولُوا من أعلن السلام أو حياكم بتحية أو أظهر الإسلام لست مؤمناً ، لأن كل من أظهر الإسلام كان له ما للمسلمين وعليه ما عليهم وخاصة في حفظ دمه وماله وعرضه أما السرائر فالله وحده يعلم ما في الضمائر وما تخفي الصدور وهناك دلائل تدل على صدقه او كذبه، أي فتثبتوا من أمر من تشتبهون في إسلامهم ولا تباغتوهم القتال لعلهم يكونون مسلمين لتحصلوا على غنائمهم (تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا) كونكم طالبين للمال والغنائم ولو على حساب تكفير المؤمنين واستباحة دمائهم بغير حق ، وما هو إلا غرض دنيوي زائل لا قيمة له في قبال الهدف الكبير هو نصرة حكم الله على حكم الطغاة (فَعنْدَ اللَّهِ مَغَانِمُ كَثيرةٌ) حيث الغنائم المادية والمعنوية الكثيرة لا تقاس بها الغنائم الدنيوية المحدودة التي تغنيكم بالحلال عن الحرام وبالطاعات عن المعاصى وبفضل الله عمن سواه (كَذَلِكَ كُنتُمْ مِنْ قَبْلُ) مشركين (فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ) حيث حقن دماءكم وحفظ أموالكم وأعراضكم ببركة الإسلام ، فعاملوا الناس بما عاملكم به الإسلام (فَتَبَيَّنُوا) فتثبتوا ﴿أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ الحجرات/٦ ، (إنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً) مطلعاً على أعمالكم ويكون حسابكم على ضوء أعمالكم. سبب النزول (مختصر): أرسل النبي (ص) سرية من الصحابة فالتقت برجل معه مال وغنم فحسبوه كافراً ، فتلفظ الشهادتين فاعتبرها بعضهم كلمة يقولها لينجو من القتل ولما علم النبي (ص) شق ذلك عليه وأنّب القاتل لأنه شهد الشهادتين وقتله ، فقال القاتل يا رسول الله إنما قالها تعوذاً من القتل ، فقال النبي (ص) : (أَفَلاَ كَشَفْتَ الْغِطَاءَ عَنْ قَلْبِهِ !! وَلاَ مَاْ قَالَ بِلِسَانِهِ قَبِلْتَ وَلاَ مَاْ كَانَ فِيْ نَفْسِهِ عَلِمْتَ) مواهب الرحمن١٧٢/٩. فائدة : (فَتَبَيَّنُوا) إنما قاعدة عامة في كل شؤون الحياة ، فلا تأخذوا بالظن ﴿إِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنى مِنْ الْحُقّ شَيْئاً ﴾ يونس/٣٦ ، وهكذا لا يجوز أن نحكم بتكفير من يخالفنا فإن مثل هذا التجرؤ الخطير لايقدم عليه مؤمن يخاف الله ويتقيه ويحترم حقوق الإنسان.

٥ ٩ - ﴿ لاَ يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَمَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمْوَالِهِ مْ وَأَنْفُسِهِمْ فَضَلَ اللّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيماً ﴾ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيماً ﴾

لا يتساوى من قعد عن الجهاد من المؤمنين مع من جاهد بماله ونفسه في سبيل الله – غير أولي الضرر – أي باستثناء أصحاب الأعذار كالأعمى والأعرج والمريض (فَضَّلَ اللهُ الْمُجَهدِينَ بَأَمْوَالْهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً) فضل الله المجاهدين على القاعدين من أهل الأعذار درجة واحدة لتساوي نيتهم الحسنة كما قال النبي (ص): (إِنَّ بِالْمَدِينَةِ أَقْوَامًا مَا سِرْتُمْ مِنْ مَسِيْرٍ وَلا وَعَمُّمْ وَيْهِ ، قَالُوا : وَهُمْ بِالْمَدِينَةِ يَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ : نَعَمْ قَدْ حَبَسَهُمُ الْعُذْرُ، وَهُمْ الذِينَ صَحَتْ نِيَاتُهُمْ وتَعَلْقَتْ قُلُوبُهُمْ بِالجِهادِ، وإِمَّا مَنعَهُمْ عَنْهُ الضَرَرَ) مواهب المُعْدُرُ، وَهُمْ الذِينَ صَحَتْ نِيَاتُهُمْ وتَعَلْقَتْ قُلُوبُهُمْ بِالجِهادِ، وإِمَّا مَنعَهُمْ عَنْهُ الضَرَرَ) مواهب المُعدين والقاعدين بسبب ضرر لحقهم وعدهم الله العاقبة الحسنة والمثوبة الحسنى في الدنيا والآخرة بحسن نيتهم (وَفَضَّلَ اللهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجُراً عَظِيماً) وفضل الله المجاهدين في سبيل الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله عنه الله إلا كَمَال كَلِهُمْ عِنْدَ الْمُجَاهِدِينَ فِيْ سَبِيلِ الله على الله على الله عنه الله إلا كَمَال كَلِهمْ عِنْدَ الْمُجَاهِدِينَ فِيْ سَبِيلِ الله إلا كَمَال حَطَّافٍ أَحَدُ بِمِنْقَارِهِ مِنْ مَاء البُه والله الوافر العظيم والمنازل السامية العديدة ، وهذه تكرمة من الله تزيد عما بذلوه ، عن النبي (ص): (مَا أَعْمَالُ الْعِبَادِ كُلِهِمْ عِنْدَ الْمُجَاهِدِيْنَ فِيْ سَبِيلِ الله إلا كَمَال حَطَّافٍ أَحَدُ بِمِنْقَارِهِ مِنْ مَاء البُهرِي ) كنز العمال ١٠٦٨١. فائدة: من تخلف عن الجهاد الواجب في النفير العام فإغم ملومون ومعاقبون ولكن المجاهدين أفضل من القاعدين المعذورين المجاهدين أفضل من القاعدين المعذورين المُحاهدين أفضل من القاعدين المعذورين المُحَاه في النفير العام فإغم ملومون ومعاقبون ولكن الجاهدين أفضل من القاعدين المعذورين الحَهادين أفضل من القاعدين المعذورين المُحادِين المُحادِين المُحادِين المُحادِين المُحَادِين المُحادِين المُحادِ

# ٩٦ - ﴿ دَرَجَاتٍ مِنْهُ وَمَغْفِرَةً وَرَحْمَةً وَكَانَ اللَّهُ عَفُومًا مَرَحِيماً ﴾

منازل ودرجات كثيرة وهي مركبة (من المغفرة والرحمة) والسبب في هذا الجمع أنه هما بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللّهِ النحل/٥٥ ، والنعمة من مظاهر الرحمة ، ولا يمكن تحصيل الرحمة والنعمة إلا بإزالة الموانع والحجب ولا تحصل إلا بالمغفرة، ثم إنه تتفاوت الدرجات على قدر تفاوت الأعمال والنيات درجة من الله سبحانه خير من كل درجات الدنيا، ورحمته خير مما يجمعون وأوسع الرحمات ومغفرته أحب الغفران، كقوله وانظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَلآ خِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلاً الإسراء/٢١. عن الإمام على (ع): في وصف الجنة (دَرَجَاتٌ مُتَفَاْضِلاَتٌ وَمَنَاْزِلُ مُتَفَاْوِتَاتٌ..) البحار ١٦٢/٨.

٩٧ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَقَاهُمُ الْمَلاهِكَةُ ظَالِمِي أَفُسِهِمْ قَالُوا فِيهَ كُنتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَمْرُضِ قَالُوا أَلْمُ تَكُنُ أَمْرُضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِمُوا فِيهَا فَأُولِيكَ مَأْوَاهُمُ مُجَهَّنَهُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾

هذه الآية والآيتان بعدها تقرر مبدأ الهجرة عن الأوطان في ظروف مناسبة بشرطين : 1 - القدرة عليها وتحمل معاناتها ، 7 - أن ينحصر بها التخلّص من الظلم والاستضعاف. المعنى العام: وهذا نموذج متخاذل مرفوض من القاعدين محكوم عليه بسوء المصير ، أولئك المسلمون الذين رضوا

بالعيش في ظل دولة الكفر وخضعوا لضغوطهم ، فتركوا إقامة الشعائر الإسلامية إرضاءً للكفر، يذكر القرآن مشهداً مرعباً حيث تحاسبهم الملائكة بصورة مجسمة وهم في حالة الاحتضار لتتوفاهم، ولكن صحيفة أعمالهم سوداء بالأعمال الفاسدة والذي يجهل حقائق الدين الضرورية يظلم نفسه (طَالِمِي أَنفُسِهمْ) والملائكة يستنكرون عليهم بسوء أعمالهم (قَالُوا فِيمَ كُنتُمْ) ماذا كان شغلكم وهمكم في الدنيا ؟ فيأتي الجواب كله مذلة وهوان ويحسبونه عذر مقبول للسائلين من الملائكة (قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ) كنا يستضعفنا الأقوياء ، كنا أذلاء أتباع أذناب الطغاة لا نملك من أمرنا شيئاً لم نكن أحراراً في حياتنا ، إنه موقف خسيس يستحقره كل إنسان ، ولكن الملائكة تؤنبهم على هذه الحياة الذليلة (قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا !!) إنهم لم يكونوا عاجزين أو مرضى ولم يكن عندهم عذر لقبولهم لحياة الذل والهوان والاستضعاف وارتكاب الآثام والفتنة عن الدين والإعراض عن الإيمان السبب حرصهم على الحياة والبحث عن الأموال والمصالح الخاصة ، فيجعلهم في ضيق وذلة ، فكيف يرضون بذلك ؟ وهناك أرض الله الواسعة والهجرة إليها مستطاعة مع تحمل المعاناة ، وأحسن الهجرة هجر المنكرات وأحسن ذخيرة حفظ الكرامات وتمذيب العادات ﴿ وَالرُّجْزَ فَاهْجُو ﴾ المدثر/ه ، أمّا من رضى بالذل فلا تأمن من شرّه ، والناس خوفهم من الذل أوقعهم في الذل في غرر الحكم: (سَاْعَةُ ذُلِّ لاَ تَفِيْ بِعِزِّ الْدَّهر) ومن أراد العز بغير الله فقد أهلكه عزّه ، عن النبي (ص): (لاَ يَنْبَغِيْ لِلْمُؤْمِنِ أَنْ يُذِلَّ نَفْسَهُ ، وَكَيْفَ يُذِلُّ نَفْسَهُ ؟ قال : يَتَعَرَّضُ لِمَاْ لاَ يُطِيْقُ فَيُذِهِّأَ) تنبيه الخواطر ص٢٨٤ وفي رواية : يَدْخُلُ فِيْمَاْ يَعْتَذِرُ مِنْهُ (فَأُوْلَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيراً) حجتهم باطلة (كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ في الأَرْض) وعيوب الاستضعاف التي تنزع كرامة الإنسان هؤلاء لايليق بهم إلاّ عقوبة نار جهنم التي هي غاية المفرطين. فائدة : الاستضعاف : يجعله الناس والطغاة ضعيفاً مسلوب الإرادة ويتجبرون عليه لضعفه وعدم قدرته وهي صفة سلبية في الإنسان ﴿وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْض وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمْ الْوَارِثِينَ﴾ القصص/ه ، والاستضعاف غير الفقير ، وهناك مستضعف بالشكل مستكبر بالمضمون لأنه يحمل صفة الطغيان بالفعل وإن كان ظاهره مستضعف بالهيئة العامة. تَوَفَّاهُمْ: توفي الشيء : أخذه وافياً تاماً ، وتوفي الملائكة للناس : قبض أرواحهم حين الأجل بعد أن يستوفوا جميع أرزاقهم المقسومة في الدنيا، حتى نَفَسُهُم معدود عليهم فلم يبق لهم شيء إلا أرواحهم وهي الآن تُقبض وقت الموت! عن الإمام على (ع): (نَفَسُ الْمَرْءِ خُطَاهُ إِلَى أَجَلِهِ) شرح النهج٢٢١/١٨.

٩٨ - ﴿ لِا الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنْ الرِّيجَالِ وَالْسِمَاءِ وَالْوِلْدَانِ لا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلا يَهْتَدُونَ سَبِيلا ﴾

وهذا استثناء من حكم الآية السابقة ، المستضعفين غير الضعفاء المرضى الكسالى ، المستضعفين مقابل الاستكبار والضعفاء مقابل الفقراء ، المستضعفين الحقيقيين من الرجال والنساء والصبيان

الذين عجزوا عن الهجرة بعذر مقبول ولا يملكون وسيلة ولا حيلة يتخلصون بها من ضغوط المفسدين في محيطهم الملوث (لا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلا يَهْتَدُونَ سَبِيلاً) ، والذين طلبوا الحق فلم يهتدوا إليه ، وليس لهم قدرة على التمييز والتحليل لظروفهم المعيشية القاسية ، فركنوا إلى آراء ظاهرها صحيح ودوافعها سليمة ، ﴿لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا المُتَسَبَتْ وَالساء على المُقرة /٢٨٦. عن الإمام الباقر (ع): (والولدان والصبيان ومن كان من الرجال والنساء على مثل عقول الصبيان مرفوع عنهم القلم) نور النقلين /٣٧١٥

#### ٩٩ - ﴿ فَأُونُنَكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُوعَنَّهُ مُ وَكَانَ اللَّهُ عَفُواً غَفُومِ ا ﴾

(عَسَى) للرجاء أي فأولئك لعل الله أن يعفو عنهم ولا يؤاخذهم لضعف عقولهم وعجزهم لأن العجز عذر عقلي وشرعي وعرفي ، ويتفضل عنهم ربحم في تركهم الهجرة ، فهم لم يتركوها اختياراً. عن الإمام الصادق (ع): (وَهَوُلاَءِ يَدْ حُلُونَ الجُنَّةَ بِأَعْمَاٰلٍ حَسَنَةٍ وَالِجْتِنَاْبِ الْمَحَاْرِمِ الَّتِي نَهَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ عَنْهَا ، وَلاَ يَنَالُونَ مَنَازِلَ الأَبْرَارِ) (وَهُمْ لَيُسُوُا بِالْمُؤْمِنِيْنَ وَلاَ بِالْكُقَاْرِ وَهُمْ الْمُرْجَوْنَ لأَمْرِ اللهِ عَنْهَا ، وَلاَ يَنَالُونَ مَنَازِلَ الأَبْرَارِ) (وَهُمْ لَيُسُوا بِاللهِ التوبة/١٠٠ (وَكَانَ اللهُ عَفُوا عَفُوراً) وكان الله عفواً ذا صفح عن ذنوب عباده ، غفوراً ساتراً لذنوبهم إذا صحت نواياهم. فائدة : في هذا إشارة إلى أن العفو مطموع فيه غير مجزوم به ، وإلى أنّ أمرالهجرة الضرورية (وكل واجب ضروري) مشدّد فيه ولو باستعمال الحيل والبحث عن مضايق السبل ، أما حب الوطن من الإيمان في حالة إذا كان الوطن يعطيك أماناً ، ويصبح حب الهجرة من الإيمان في حالة إذا كان الوطن يعطيك أماناً ، ويصبح حب الهجرة من الإيمان في حالة إذا كان الدين آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةً فَإِيَّايَ فَاعْبُدُونِ العنكبوت/٥١ ، في نهج البلاغة حكم ٢٤٤٤: (لَيْسَ بَلَدُ أَحَقُ بِكَ مِنْ بَلَدِكَ ، حَيْرُ الْبِلاَدِ مَا حَمَلَكَ)، في نهج البلاغة حكم ٢٥: (الْغِنَى فِي الْغُرْبَةِ وَطَنْ ، بَلَدُ أَحَقُ بِكَ مِنْ بَلَدِكَ ، حَيْرُ الْبِلاَدِ مَا حَمَلَكَ)، في نهج البلاغة حكم ٢٥: (الْغِنَى فِي الْغُرْبَةِ وَطَنْ ، وَلْقُفُرُ فِيْ الْوَطَن غُرْبَةٌ !)

# ١٠٠ ﴿ وَمَنْ مَهَاجِرْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَبِحِدْ فِي الأَمْرُضِ مُرَاغَماً كَثِيراً وَسَعَةً وَمَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَشِيّهِ مُهَاجِراً إِلَى اللَّهِ وَمَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْمركُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً مَرَجِيماً ﴾

هذا ترغيب على الهجرة في سبيل الله عن الأوطان في ظروف مناسبة وما فيها من مصالح دينية ودنيوية ومنها (يَجِد في الأَرْضِ مُرَاغَماً كَثِيراً) يجد في الأرض مواضع كثيرة ليستقر فيها ويعمل فيها بالحق ويمرغ أنوف الطغاة ويكسر جبروتهم ، المراغمة : اسمٌ جامعٌ لكل ما يحصل به إرغام أنوف الطغاة من كانوا مستضعفين لهم وهم أعداء الله من قول أو فعل ويغيظهم بسلوكه (وَسَعَةً) اسمٌ جامع لأنواع السَعة ، كسعة الرزق وسَعة أرض الحرية وسَعة العقيدة والتحرك والحياة ، وسَعة الصدر والاطمئنان وسَعة القدرة على الجهاد وإرغام العدو.. إلخ فما دام المؤمن المستضعف تحت حكم المستكبرين فهو في صدد أن يفتن عن دينه ويتسامح في عقيدته ، فإذا هاجر في سبيل الله

تمكن من إقامة دينه وحفظ كرامته ونال حريته والهجرة تعتمد على قاعدة ﴿لِكَيْلا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاسِعَةٌ فَإِيَّايَ فَاعْبُدُونِ ﴾ العنكبوت/٥٥ ، في هذه الآية حددت الهدف عِبَادِي النّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ فَإِيَّايَ فَاعْبُدُونِ ﴾ العنكبوت/٥١ ، في هذه الآية حددت الهدف وأطلقت الوسيلة ولم تحدد الأسباب فما دام الهدف الرئيس عبادة الله تعالى إذن فلتقم العبادة في أي أرض من العالم الواسع ، فخير الأوطان الذي فيه الأمن والسرور وحرية العقيدة وموارد الرزق ، وشر الأوطان ما فقدها في غرر الحكم: (شرُّ الأوطان ما لم يأمن فيه القِطّان) أي القاطن فيه والمقيم، وشرُّ الأوطان ما يُهان فيه الإنسان.

عن النبي (ص): (لا خير في .. الوطن إلا مع الأمن والسرور) البحار ٧٧ص٥٥، في نهج البلاغة حكم٢٤٢: (لَيْسَ بَلَدٌ أَحَقٌ بِكَ مِنْ بَلَدِكَ ، حَيْرُ الْبِلاَدِ مَاْ حَمَلَكَ) ، وشرح صدرك وحقق أملك (وَمَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ) الهجرة العقائدية الهادفة ، هذه هي الهجرة المعتبرة في الإسلام فليست هجرة للثراء أو هجرة للذات واللّذات ولأغراض الدنيا وإنما هي في سبيل الله يفسح عنده الأمل وتتوسع آفاق العمل (ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجُرُهُ عَلَى اللهِ) فقد أطلق الأجر ولم يحدده وجعله الله حقاً واجباً عليه تعالى لبيان سعة هذا الأجر وعظمته ومفاجآته وعلو مرتبته ، وما أعظم الفرق بين هذا الوعد المؤكد الرحيم وبين وعيد الظالمي أنفسهم الذين ضاق عليهم الحق فلم يتحملوه ، فيكون الجور عليهم أضيق والظلم عليهم أشد فيكون مصيرهم النار (وَكَانَ اللهُ عَفُوراً وَحِيماً) تأكيد للوعد الجميل الواسع الذي يشملهم به الغفران للذنوب لما تحملوا من معاناة الهجرة والثبات على الاستقامة ، وبعد الغفران تشملهم رحمة الله الواسعة، عن النبي (ص) : (مَنْ حَرَجَ حَاجًا فَمَاتَ كُتِبَ لَهُ أَجْرُ الْحًاجِّ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ) المراغي ٥٩ ١٣٦١ ومن خرج غازياً فمات كتب له أجر الغازي ومثله المعتمر. وهكذا.

## ١٠١ - ﴿ وَإِذَا ضَرَّهُ مُ فِي الأَمْرُضِ فَلْيسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنْ الصَّلَاةِ إِنْ خِفْتُمُ أَنْ يَقْصَرُوا لِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوًا مُبِيناً ﴾

وإذا سأفرتم للجهاد أو التجارة أو غيرهما فلا إثم عليكم أن تقصروا من الصلاة فتصلوا الرباعية ركعتين (إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمْ الَّذِينَ كَفَرُوا) إن خشيتم أن ينالكم مكروه من الأعداء أثناء الصلاة فتحول حركات الصلاة إلى إيماءات عند الضرورة وتسمى صلاة الخوف ، ويعم التشريع لكل سفر شرعي ، والقصر رخصة ويحب الله أن تأخذ رخصه أو كان القصر واجباً (إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوّاً مُبِيناً) إن الكافرين أعداء مظهرون عداوتهم ولا يمنعهم أنكم في عبادة أن يقتلوكم أثناء العبادة.

١٠٢ - ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلَاةَ فَلْتَقُمُ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ وَلِيَأْخُدُوا أَسْلِحَتَهُمْ وَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِنْ وَرَافِكُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَلَا يَعْلُونَ عَنْ اللّهَ وَاحِدَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ أَنْكُ مِنْ مَطَى إَوْ كُنتُمْ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

تتعرض الآية إلى كيفية الصلاة في القتال أثناء مقابلة العدو ، بحيث لا تسقط الصلاة في أي حال ، (صلاة الخوف) قصر وبسرعة وجماعة مع حماية. وأهمية الصلاة جماعة حتى في حالات الخوف الشديد ، فينقسم المسلمون طائفتين فتصلى إحداهما مؤتمة بالرسول (ص) حاملة السلاح والأخرى تقف تراقب العدو للحراسة (فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِنْ وَرَائِكُمْ وَلْتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ) فإذا سجد المصلون ليكون الذين يحرسون المصلين من ورائكم لحمايتكم ، بعد أن تنتهي الطائفة الأولى من الصلاة جماعة مع النبي (ص) تأخذ طائفة ثانية الحارسة مكان الأولى في الصلاة ، وتأخذ الأولى مكان الثانية في الحراسة (وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَاحِدَةً) (فَلاَ تَغْفَلُواْ فَلَيْسَ بَعَغْفُولِ عَنْكُمْ، في غرر الحكم: (احذروا الْغَفْلَةُ فإنها مِنْ فَسَادِ الْحِسْ)، ﴿ وَلا تَكُنْ مِنْ الْغَافِلِينَ ﴾ الأعراف/٥٠٠، تمني أعداؤكم أن تنشغلوا عن أسلحتكم وأمتعتكم فيأخذوكم غرة ، وينقضّوا عليكم كرجل واحد قتلاً ونهباً ، فلا تنشغلوا بأجمعكم بالصلاة فيتمكن عدوكم منكم ولكن أقيموها على شكل دفعات (وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ أَذًى مِنْ مَطَرِ أَوْ كُنتُمْ مَرْضَى أَنْ تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ) ولا إثم عليكم في حالات استثنائية كحالة المطر أو المرض أو أي سبب معقول أن لا تحملوا أسلحتكم إذا ضعفتم عنها فدعوها مؤقتاً ، وصلوا بغير سلاح (وَخُذُوا حِذْرَكُمْ) تأكيد على الحذر فإنه يقيك الضرر، احترزوا من عدوكم ما استطعتم (إِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً) عذاباً مخزياً مع الإهانة التي تتناسب مع أعمالهم المخزية المهينة التي فيها العداء لله ولرسوله وللمؤمنين.

٣ · ١ - ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُ مُ الصَّلَاةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِيَاماً وَقَعُوداً وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأَنْتُ مُ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِنَا بِالْمُوقُوداً ﴾ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِنَا بالْمُؤْمِنِينَ كِنَا بالْمُؤْمِنِينَ كِنَا بالْمُؤْمِنِينَ كِنَا بالْمُؤْمِنِينَ كِنَا بالسَّلَاة اللهَ اللهَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِنَا بالمُوقُوناً ﴾

فإذا فرغتم من الصلاة فأكثروا من ذكر الله في كل الأحوال، قياماً وقعوداً أو اضطجاعاً وعلى جنب، بمعنى الهجوا في ذكر الله عز وجل في حالة السكون والحركة، ﴿فَادْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ البقرة/٢٥١، فأمرتنا بذكرك ووعدتنا عليه أن تذكرنا تشريفاً لنا وتفخيماً وإعظاماً ، فإن الذكر مفتاح الصلاح، وحياة القلوب ونور العقول وجلاء الصدور ، وينير البصائر ويؤنس الضمائر ويشمر الحب ويرفع إلى العصمة وأمان من النفاق ومطردة للشيطان ﴿أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ الرعد/٢٨ ، وجاء ذكر الله مطلقاً غير محدد بكيفية معينة ليشمل كل أنواع الذكر ، وكثرة الذكر يمنعك أن تكون

من الغافلين، ومخاطر الإعراض عن ذكر الله قوله ﴿ وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقَيِّصْ لَهُ شَيْطَاناً فَهُو لَهُ قَرِينٌ ﴾ الزخرف ٣٦ ، في غرر الحكم: (مَنْ اشَتَعَلَ بِذِكْرِ النَاسِ قَطَعَهُ اللهُ سُبْحَانَهُ عَنْ فَرُونِ) (فَإِذَا اطْمَأْنَتُمْ) فإذا وضعت الحرب أوزارها وذهب الخوف وسكنت النفوس (فَأقِيمُوا الصَّلاة) حتى تكون الصلاة في متن حياتكم لا في سطحها ، وفي أهم أوقاتكم وأعمالكم لا في فضلات أوقاتكم وفراغات أعمالكم ، لتوفي حقها ، حتى تستوفي حقك منها ! كما قال الإمام على (ع) : (الصَّلاةُ مِيزَانٌ فَمَنْ وَقيّ ، اسْتَوْفَ!) البحار ٤٨/٤٦٤ ، (إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى على اللهُ كِتَاباً مَوْقُوتاً) إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ في حكم الله كِتَاباً أي فرضاً واجباً ثابتاً مكتوباً مؤكداً لها أوقات محدودة، ولا يمكن تغييرها إلى شيء آخر كالصوم إلى فدية فأداؤها في أوقاتها وتسمى وقت الفضيلة خير من تأخيرها ، فالصلاة كالدواء تأخذه في أوقاته المعينة من دون تماون وتأخير أو ترك ، ومعنى الصلاة : على العبد وربه ، وهذه الصلاة الخاشعة بحاجة إلى تمام الانفصال عن قضايا الدنيا ، حتى يكون حُسن الإتصال.

والغاية من الصلاة: تزكية النفس واستقامتها لتنهى عن الفحشاء والمنكر ، وعن الآثام الكبيرة والصغيرة، عن النبي (ص) (مَنْ لَمْ تَنْهَهُ صَلاتُهُ عَنْ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ لَمْ يَزْدَدْ مِنْ اللهِ إِلاّ بُعْدًا) البحار ١٩٨/٨٢، لذلك كثير الذين يصلون وقليل الذين يقيمون الصلاة ، الذين يقيمونها بحضور القلب و (مَنْ حَشَعَ قَلْبُهُ فَقَدْ حَشَعَتْ جَوَاْرِحُهُ)، في الجديث: (رَكْعَتَاْنِ حَفِيْفَتَاْنِ فِي تَفَكُّرٍ حَيْرٌ مِنْ وَيَامٍ لَيْلَةٍ وَالْقَلْبُ ساَهٍ) البحار ٢٤٠/٨٤ - ٢٥٩. فائدة: كانت الصلوات الخمس موقوتة لتكون مذكرة للمؤمن بربه في الأوقات المختلفة لئلا تحمله الغفلة على الشر أو التقصير في الخير، وحتى يعرف قيمة الزمن وحتى يكون ذاكراً مع الذاكرين ، في غرر الحكم: (إِنَّ اللَّيْلَ وَالنَّهَاْرَ يَعْمَلاَنِ فِيْكَ يَعْمَلاَنِ فِيْكَ

# ٤٠١ - ﴿وَلا تَهِنُوا فِي البِّغَاءِ الْقَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُ مُ كَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنْ اللَّهِ مَا لا يَرْجُونَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيماً حَكِيماً ﴾ عليماً حَكِيماً ﴾

 مُحُدًا ٧ ، في غرر الحكم: (المؤمِنُ يَقْظَانُ يَنْتَظِرُ إحْدَى الْحُسَنَيَيْنِ) وهم لا يرجون من الله شيء ، وأنتم أفضل منهم بالجرأة وحسن العاقبة والإقدام والاقتحام ، وأنتم الله مولاكم وأعداؤكم لا مولى لهم (وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكِيماً) عليماً بمصالح خلقه حكيماً في تدبيره وتقديره.

# ٥ • ١ - ﴿إِنَّا أَنزُلُنَا إَلِيكَ الْكِتَابِ بِالْحَقِّ تِتَخْكُمَّ بَيْنَ الْنَاسِ بِمَا أَمْرَاكَ اللَّهُ وَلا تَكُنْ لِلْخَاتِينَ خَصِيماً ﴾

الله تعالى أنزل عليك يا مُحَّد (ص) القرآن وهو منهج الله ودستور الناس ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ التكوير/٢٧، أنزله الله على أساس الحق وفيه الحق ويدعو إلى الحق وناطق بالحق الثابت بعيداً عن الباطل المتغير ﴿ وَقَتَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً ﴾ الأنعام/١١٥ (لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاس بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ) بما عرفك وعلمك وألهمك الله وسددك وفتح عليك وأوحى به إليك شرائعه وحكمه لا برأيك واجتهادك الخاص وهذا يدل أنه (ص) غير مشرّع وإنّما ناقل التشريع والأمين عليه ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهُوَى، إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى النجم/٣-٤ ، ﴿وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ ﴾ النساء/١١٣، وهذا دليل على عصمته (ص) المطلقة البعيدة عن الخطأ فهو المسدد في ذاته والمسدِّد لغيره والمؤيد بالوحى بمعنى أنه يمتلك عصمة ذاتية وعصمة خارجية عن طريق الوحى ، غاية إنزال القرآن الكريم هو أن تكون الحاكمية والقوانين وفق شرع الله ، وان يكون الحكم بين الناس في خلافاتهم على أساس العدل، لأن (الْعَدْلُ أَسَاْسُ الْمُلْكِ) عن الإمام على (ع): (في العَدْلِ الاقْتِدَاءُ بِسُنَةِ اللهِ) مستدرك الوسائل ٢/٠/٣، ويكون القضاء بينهم على أساس منهج الله تعالى في هذا الكتاب الحكيم من دون تحاون أو ميل أو تنازل (لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ) إنَّ الله اصطفاك لنفسه واختارك لرسالته القيمة دون الخلق ، وأنزلت عليك القرآن لكي تحكم بين الناس بعصمتك بما تعلم علم اليقين أنه حكم الله ، أسباب النزول : أوشك بعض الناس أن يخدعوك ويستميلوك إلى جانب بطلانهم ، ولكن الله سددك وعصمك عما دبروه لك ، فمن حملك على تبرئة غير البريء ، ولكن الله أطلعك على خفايا الأمور وعرفت مؤامراتهم السرّية كقوله ﴿وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِي أَيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ ﴾ الأنفال/٦٦ ، (وَلا تَكُنْ لِلْخَائِنِينَ خَصِيماً) الخصيم : الذي يدافع عن الخائنين المعتدين على حقوق الآخرين ، فلا يكون الحاكم خصيماً ولا مدافعاً عن الخونة ولا يكون محامياً ولا يميل إليهم. فائدة : ١- في الآية دلالة على تحريم الخصومة في الباطل أو النيابة عن المبطل، ويجوز الدخول في نيابة الخصومة بالحق ومن أخلاق النبي أنه لا يخاصم ونهيه عن التخاصم لمجرد التذكير بالحكم على قول (إيّاكَ أَعْني واسْمُعِي يا جَارَة). في غرر الحكم: (الْمُحَاْصَمَةُ تُبْدِيْ سَفَهَ الرَّجُل، وَلاَ تَزِيْدُ فِيْ حَقِّهِ)، في هج البلاغة حكم ٢٩٨: (مَن بَالَغَ في الْخُصوُمةِ أَثِمَ، وَمَنْ قَصَّرَ فِيهَا ظُلِمَ، وَلاَ يَسْتَطِيعُ أَنْ يَتَقِى اللهَ مَنْ حَاْصَمَ). ٢- (بِمَا أَرَاكَ اللهُ) أراك ليس من الرؤية البصرية ، ولا من التي بمعنى العلم ، وإنَّما من رأيت بمعنى الاعتقاد والمعرفة والعلم

والإحاطة بالرسالة، وسميت المعرفة بالرسالة رؤية لكونها جارية مجرى الرؤية في القوة والظهور والتخلص من وجوه الشك، وهنا يقابل المعلوم بالمحسوس.

#### ١٠٦ - ﴿ وَاسْتَغْفِرُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُوراً مَ حِيماً ﴾

الاستغفار: طلب المغفرة والمسامحة والعفو مع الشعور بتجاوز الحدود وقبح الذنب والتوبة منه والندم عليه والعودة الدائمة إلى الله وطلب المدد والعون منه عز وجل، وهو أمر يشترك فيه جميع الناس حتى الأنبياء والأوصياء (ع) حتى تغلق عليهم أبواب البلاء وتخفف عليهم المعاناة بالاستغفار (إنَّ الله كَانَ غَفُوراً رَحِيماً)، إنّ الله مبالغاً في المغفرة والرحمة لمن استغفره، لأن الاستغفار أفضل عبادة وأحسن عادة وخير دعاء وأنجح شفيع ويزيل الهموم والغموم وهو أحسن تربية للنفس وتمذيب للهوى كقوله ﴿وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ وَمَا كَانَ الله مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ وَمَا كَانَ الله مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ

#### ١٠٧ - ﴿ وَلا تُجَادِلُ عَنْ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُ مُ إِنَّ اللَّهُ لا يُحِبُّ مَنْ كَانَ خَوَاناً أَثِيماً ﴾

يُخْتَانُونَ : يخونون ، ونسبة الخيانة إلى النفس لكون وبالها راجعاً عليها كقوله ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ الْفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَهَا ﴾ الإسراء/٧ ، هم خانوا غيرهم في الظاهر ولكنهم في الحقيقة خانوا أنفسهم وظلموها ، وكل معصية لله هي خيانة للنفس لأن أضرار المعصية يعود على النفس ﴿وَمَنْ يَتَعَدّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١ ، وإذا عادت أضرار المعصية على المجتمع فإنحا خيانة للمجتمع باعتبارها نفس إنسانية واحدة ولهم مصالح مشتركة ، وهكذا فتعدي واحد على الآخرين بسرقة ونحوها يعد خيانة للنفس الإنسانية لأنه من خان نفس واحدة فيكون له استعداد على خيانة كل النفوس، في غرر الحكم: (مَنْ إِسْتَهَانَ بِالأَمَانَةِ وَقَعَ فِيْ الْخِيَانَةِ) ، وعن الإمام الصادق (ع) : (يُجْبَلُ اللهُوْمِنُ عَلَى كُلِّ طَبِيْعَةٍ إلاَّ الْخِيَانَة وَالْكَذِبَ) البحاره ١٧٢/٧ (إِنَّ الله لا يُحِبُّ مَنْ كَانَ خَوَّاناً أَثِيماً) إنّ الله يسخط من ثبت فيهم الإثم والذنب ومستمرون بالخيانة واعتادوا عليها في طبعهم ، والله لا يحب من كانت هكذا طبيعته.

1. ١٠ ﴿ وَمُونَ مِنْ النَّهِ مِو اللَّهِ مِو اللَّهِ مِو اللَّهِ مِو اللَّهِ مِو اللَّهِ وَهُو اللَّهِ وَهُو اللَّهِ وَهُو اللَّهِ وَهُو اللَّهِ وَهُو اللَّهِ وَهُ وَ اللَّهُ وَهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللللَّهُ وَاللَّهُ الللللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَا الللللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ولَا اللللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا الللّه

الله. عن النبي (ص): (لاَ تزَالُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ تَنْفَعُ مَنْ قَاْلَمَاْ حَتَى يَسْتَخِفَّ بِمَا، وَالإِسْتِخْفَاْفُ بِحَقِّهَا أَنْ يُظْهِرَ الْعَمَلَ بِالْمَعَاْصِي فَلا يُنْكِرُهُ وَلاَ يُغَيِّرُهُ) الترغيب والترهيب٣/٢٣١، ثمّ حدّر المؤمنين من مساعدة هؤلاء الخوانين وضعفاء الإيمان فقال:

9 · 1 - ﴿ مَا أَشُدُهُو لا مِحَادَلُتُ مُعَهُمُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَّا فَمَنْ يُجَادِلُ اللَّهُ عَهُمُ مُوْرَ الْفِيَامَةِ أَمْنَ يَكُونُ عَلَيْهِمُ وَكِيلاً فَد يجد الخائن المحتال من ينخدع به ويدافع عنه بعض الناس ، ونفعه ذلك في حدود مصالح الحياة الدنيا المؤقتة التي لاقدر لها عند الله أما غداً (فَمَنْ يُجَادِلُ اللَّهُ عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ) فمن يدافع عنهم في الآخرة إذا أخذهم الله بعذابه ؟ وحساب الآخرة أهم من حساب الدنيا (أمْ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً) إذ لا وكيل ولا كفيل لهم فمن يتولى الدفاع عنهم من بأس الله وانتقامه ؟

#### • ١١ - ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ سُوءا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمْ يَسْتَغْفِرُ اللَّهَ يَجِدُ اللَّهَ غَفُوم أَسْ حِيماً ﴾

(وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءاً) بظلم غيره والإضرار بالآخرين وهو جامع لأنواع القبائح يسوء به غيره (أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ) ، كإتمام بريء أو يرتكب جربمة يظلم بها نفسه كشرب الخمر ، وكل من يظلم نفسه يظلم غيره بشكل من الأشكال (ثُمُّ يَسْتَغْفِرْ اللَّه يَجِدُ اللَّه غَفُوراً رَحِيماً) يشعر بتجاوزه لحدود الله ويعترف بذنبه ويندم على فعله السيء وإساءة الأدب مع ربه ، ثم يتوب من ذنبه وينيب إلى ربه ويستغفره أن يسامحه على ذنبه يجد الله عظيم المغفرة واسع الرحمة ، ورحمته وسعت كل شيء ، وهذا معنى (يَجِدُ اللَّه عَفُوراً رَحِيماً) يجد التائب المستغفر تأثير المغفرة في نفسه بكراهة الذنب ، ويجد تأثير الرحمة بالرغبة في الأعمال الصالحة، في نمج البلاغة حكمه ١٣٠: (مَنْ أُعْطِيَ الاسْتِغْفَارُ لَمْ يُحْرَم الله وقد يكون السوء أهون من الظلم لأن (ظلم النفس) من الكبائر، فإنه من ظلم نفسه فإنه يظلم غيره (أو) بمعنى: من يعمل معصية صغيرة أو كبيرة ثم يندم صادقاً ويستغفر الله يجد الله غفوراً لذنوبه رحيماً به. كقوله (وَمَنْ يَغْفِرُ الذُنُوبَ إِلَّا اللَّهُ) آل عمران/١٣٥ عن النبي (ص) (إدْفَعُوا أَبُوابَ للله الله بالاسْتِغْفَارِ) مستدرك الوسائل ١٨٧٥٠.

## ١١١ - ﴿ وَمَنْ يَكْسِبُ إِثْماً فَإِنَّما يَكْسِبُهُ عَلَى نَفْسِهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكِيماً ﴾

قال رجل لأبي ذر: عظني يا صاحب رسول الله قال له: لا تسيء إلى نفسك، قال الرجل: وأيُّ عاقلٍ يُسيء إلى نفسه؛ النفسير المبين ص١٢١، المعنى لا يُسيء إلى نفسه؛ التفسير المبين ص١٢١، المعنى لا يُسيء إلى نفسه؛ الإ فاعله كقوله ﴿وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ الانعام/١٦٤، (فَإِثَمَا يَكْسِبُهُ عَلَى نَفْسِهِ) يؤاخذ بالإثم إلا فاعله كقوله ﴿وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ الانعام/١٦٤، (فَإِثَمَا يَكْسِبُهُ عَلَى نَفْسِهِ) يَكْسِب: أي يقدم على المعاصي بإرادته دون إكراه وإجبار. من أضرار الذنوب على الفرد ﴿بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوكِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ المطففين /١٠، في نمج البلاغة خطبة ١٧٨ (محتصر) (فَمَا زَالَتْ نِعْمَةٌ وَلاَ نَضَارَةُ عَيْشٍ إِلاَّ بِذُنُوبٍ اِجْتَرَحُوهَا (وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ) فصلت /٢٤، وقوله (إنَّ اللهَ لَا يُغَيِّرُ

مَا بِقَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ) الرعد/١١، ومن الأضرار: قلة التوفيق في ما ينفعه ، يخفى عليه الحق ، ترفع عنه الرعاية الإلهية ، يتساهل مع الذنوب فيبتلى في الكروب والهموم والأحزان ، ومن تعدّى الحق ضاق صدره ويضيع وقته، ومن أعرض عن الله ابُتُلي بالقلق والأرق ويكون عليه لباس الذل ، ويتطرّف برأيه ، ويقسو قلبه ويفسد تفكيره وتقل رحمته ويزداد ظلمه وتتنحس أيامه، ويكثر فراغه ، وتمحق البركة في رزقه وفي عمره.. عن الإمام الصادق (ع) : (مِنْ يَمُوتُ بِالذُّنُوبِ أَكْثَرُ مِمَّن يَعِيشُ بِالأَعْمار) البحار ٢٥٤/٧٣. (وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكِيماً) عليماً بفعله حكيماً في مجازاته

### ١١٢ - ﴿ وَمَنْ يَكْسِبْ خَطِينَةً أَوْ إِنْما أُنْ مَرْيَهُمْ بِهِ بَمِ بِمَا كَفَدُ اخْتَكَلُّ فِهَا مَا وَإِنْما مُبِينا ﴾

من يفعل ذنباً صغيراً أو إثماً كبيراً ، وقيل : (الفرق بين الخطيئة والإثم) : إن الخطيئة : هي المعصية التي لا تتجاوز آثارها الإنسان العاصي نفسه فهي تضر نفسه خاصة ، كترك بعض الواجبات كالصوم وأكل الميتة ، في حين أن الإثم : معصية يستمر ويتوسع وبالها وآثارها السيئة على الآخرين ، كالقتل للنفس المحترمة بغير حق والسرقة (ثُمَّ يَرْم بِه بَرِيئاً) ثم ينسبه إلى بريء ويتهمه به ظلماً وعدواناً (فَقَدْ احْتَمَلَ بُهْتَاناً وَإِثْماً مُبِيناً) فقد كلف نفسه وجمع بين رذيلتين في آن واحد ، وسمي البهتان بهتاناً: لأنه كذب على غيرك وهو غافل ولكن عند سماعه يبهت منه ويتحيّر ويندهش ، والإثم : الذنب عن عمد، والخطيئة : الذنب المتعمد وغير المتعمد ، عن الإمام الصادق (ع) : (الْغِيبَةُ أَنْ تَقُولَ فِي أَخِيكَ مَا هُوَ فِيْه وَقَدْ سَتَرَهُ اللهُ عَلَيْكَ ، أَمًّا إِذَاْ قُلْتَ مَا لَيْسَ فِيْهِ فَذَلِكَ الْبُهْتَانُ ثُم ذكر الله من الكبائر. (بُهْتَاناً وَإِثْماً)، عن الإمام الصادق (ع): (إنَّ الله على الْبَرِيْءِ أَثْقَلُ مِنْ جِبَالٍ رَاْسِيَاتٍ) تفسير النور ١/٤٨٠.

#### ٣ ١ ١ - ﴿ وَلَوْلا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَمَرَحْمَتُهُ لَهَمَتْ طَانِفَةٌ مِنْهُ مُ أَنْ يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلاَ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِنْ شَيْءٍ وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَمْكَ مَا لَمْ تَكُنُ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾

ولولا فضل الله عليك بالنبوة والوحي ورحمته بالعصمة عن الخطأ والتسديد والتأييد الإلهي ، فكانت للنبي (ص) عصمتان : عصمة ذاتية وعصمة خارجية بالوحي ، لهمت جماعة منهم أن يضلوك عن الحق وتشويه الحقيقة ، ويخدعوك ويقلبوا عليك الموازين (وَمَا يُضِلُّونَ إِلاَّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِنْ شَيْءٍ) في حين وبال إضلالهم راجع عليهم وما يضرونك يا مُحَد مطلقاً لأن الله معك يدافع عنك فران الله يُدَافِعُ عَنْ الَّذِينَ آمَنُوا الحج/٣٨ ، عموماً فكيف يتركك بلا حماية ورعاية وهداية فهو حافظك ومسدِّدُك وناصرك (وَأَنزَلَ الله عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة) فكيف يضلونك والله أنزل عليك القرآن (الْكِتَابَ وَالْحِكْمة) للمتقيمة أي السنة تنزل عليك عليك القرآن ، وعلمك مقاصد الدين وفقه الحياة وأسرار التشريع وفلسفة الوجود طبقاً للحقيقة وموافقة للفطرة وسنن الإجتماع وأعطاك جوامع الكلم المطابقة لمصالح الناس مع تتابع الأجيال

(وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ) منذ أن خلقك إلى أن بعثك رسولاً وحتى آخر عمرك، وعلمك علم المخفيات وبعض الغيبيات ومن العلوم الواسعة والكثيرة التي تُسعد العباد وتطوّر البلاد هما كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ الشورى/٥٢.

﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾ الضحى / ٧ ، وإلى هذا يشير الإمام على (ع) : (عَلَّمَنِي رَسُولُ اللهِ (ص) الْفَ بَابٍ مِنَ الْعِلْمِ، يَفْتَحُ لِيَ مِنْ كُلُّ بَابٍ أَلْفَ بَابٍ) ، والذي علمه بعض مما علمه الله (ص) (وكانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ مَنذ أن خلقك إلى أن بعثك رسولاً وحتى آخر عمرك ، عَظِيماً ، إذ أرسلك للناس كافة فأنت رسول عالمي ورسالتك عالمية وربنا رب العالمين، وجعل في رسالتك الهداية وبغيرها الضلال والغواية ، وقرآنك المنزل يهدي للتي هي أقوم ، فأنت أعظم الناس شكراً لله على نعمه وفضله ﴿ لَئِنْ شَكَرْمُ لا زَيدَنَكُمْ ﴾ إبراهيم / ٧ ، لذلك استمرت عليك النعم ودام عليك الفضل في حياتك وموتك فجعل أفئدة من الناس تحوي إليك وتمتدي بك ، فيجب على أمتك أن يكونوا خير أمة أخرجت للناس قدوة وقيادة وأسوة وريادة وسيادة ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ . . ﴾ آل عمران / ١٠ .

١١٤ - ﴿لاَ خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ مَجْوَاهُ مُرْ إِلاَّ مَنْ أَمْرَ إِصَدَقَةً أَوْ مَعْرُونِ أَوْ إِصْلاحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ البَيْعَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ فَسَوْفَ تُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيماً﴾

من علامات العاقل أن لا يتكلم إلا بحاجته وحجته بدون لغو ، لأن الكلام كالدواء إذا كان نافعاً كان شفاءً وإذا كان خطاءً كان داءً ، في غرر الحكم: (لِلإِنْسَانِ فَضِيْلَتَانْ: عَقْلٌ وَمَنْطِقٌ ، فَبِالْعَقْلِ كَنْ مَعْلُولُ مَنْ فِعْلِ الإِنْسَانِ يَكُونُ حَيْرًا أَوْ شَوًّا تَبَعاً لآثارِه وَيُعَارِه، ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولاً ﴾ الإسراء/٣٦ ، النجوى : المتناجين أي المتحدثين بالسر بين إثنين أو أكثر ، المعنى : لا خير في كثير منها إما لغو لا فائدة فيه وهو ضياع للعمر وإما شر ومضرة كالكلام المحرم أو التافه ، عن النبي (ص) : (إذَا كُنْتُمْ ثَلاثَةٌ فَلاَ يَتَنَاجَى رَجُلاَنِ دُونَ الآخِرِ حَتَّى يُغْتَلِطُولُا بِالنَّاسِ ، فَإِنَّ ذَلِكَ يُحْزِنُهُ ) ، وعن الإمام علي (ع) : (لاَ حَيْرَ فِي الْمُنَاجَاتِ إِلاَّ لِرَجُلَيْنِ : عَالِمٌ نَاطِقٌ أَوْ مُسْتَمِعٌ وَاعٍ) ، ثم استنى تعالى فقال (إلاَّ مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ) الْمُنَاجَاتِ إلاَّ لِرَجُلَيْنِ : عَالِمٌ نَاطِقٌ أَوْ مُسْتَمِعٌ وَاعٍ) ، ثم استنى تعالى فقال (إلاَّ مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ) من مال أو علم أو أي نفع كان ، والكلمة الطيبة صدقة والنصيحة صدقة والأمر بالمعروف صدقة والنهي عن المنكر صدقة ، والصَدَقَة : معنى عام هو كل عمل خير من قول أو فعل يعود بالنفع على من أعطى وأخذ وحفّز من سمع (أَوْ مَعْرُوفٍ) إسم جامع لكل ما هو حسن عقلاً وشرعاً ولا يختلف فيه اثنان، وذكر الأمر بالمعروف ولم يذكر النهي عن المنكر ، وذلك لأن ترك وعرفاً ولا يختلف فيه اثنان، وذكر الأمر بالمعروف ولم يذكر النهي عن المنكر ، وذلك لأن ترك المنهيات من المعروف ، ولا يتم فعل الخير إلاّ بترك الشر ، وهناك من يأمر بالمعروف ولكن يُسيء

أسلوبه مع المأمور به عندما يجهل فن الطرح ويفقد تأثيره على القلوب لذلك جاء في الحديث : (قُلْ حَيْرًاً أَوْ إِصْمِتْ) (أَوْ إِصْلاح بَيْنَ النَّاسِ).

عن النبي (ص): (أَفْضَلُ الصَّدَقَةِ إِصْلاَحُ ذَاْتِ الْبَيْنِ) وعنه (ص): (إِصْلاَحُ ذَاْتِ الْبَيْنِ (بين اثنين) أَفْضَلُ مِنْ عَاْمَةِ الصَّلاَةِ وَالصَّيَامِ) المستحبان فهو يترك آثاره الإيجابية الطيبة على نفس الفرد والمجتمع (وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً) ومن يفعل هذه الأعمال الصالحة وغيرها لوجه الله وطلب مرضاته فإن الله سيؤتيه الثواب العظيم والأجر الجزيل و(رِضَا الله مَقُرُونُ بِطَاعَتِهِ). فائدة: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلا تَتَنَاجَوْا بِالإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيةِ الرَّسُولِ وَتَنَاجَوْا بِالْبِرِ وَالتَّقُوى الجادلة/٩، (إنَّ رسُولَ اللهِ (ص): نَهَى عَنْ الْقِيْلِ وَالْقَالِ وَفَسَادِ الْمَالِ وَكَثَرَةِ السُّوَالِ (لا حَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ الْمَالِ وَكَثَرِ مِنْ كَتَابِ اللهِ قَالَ (لا حَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ الْمَالِ وَكَثْرَةِ السُّوَالِ (الكَلامُ الفَارِغِ) فَقَالُوا أَيْنَ هَذَا مِنْ كِتَابِ اللهِ قَالَ (لا حَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ خُواهُمْ) كنز الدقائق ٢٩/٩ .

# ٥١١ - ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَبْغِ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ فُولِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَدَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾

يُشَاقِقْ : يَخالَف مع العداوة ، والمشاققة لها عَدة أُوجه : منها تحريف الدين وتبرير الحرام والحيل الشرعية .. إلخ. المعنى : ومن يخالف الرسول ويعانده ويعاديه من بعد ما ظهر له الحق بالمعجزات والدلائل البينات (وَيَتَبِعْ غَيْر سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ) يسلك طريقاً غير طريق المؤمنين ويتبع منهاجاً غير منهاجهم وعقائد غير عقائدهم وأعمال غير أعمالهم وأخلاق غير أخلاقهم ، فهو يخالف أسس العقيدة ويعارض ثوابتها الصحيحة تعصباً وعناداً (نُولِهِ مَا تَوَلَى) هذا بيان لسنة الله في عمل الإنسان أي نتركه وما إختار لنفسه واعتمد عليه ﴿وَنَلَرُهُمْ فِي طُغْيَاغِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ الأنعام ١١٠، الإنسان أي نتركه وما إختار لنفسه واعتمد عليه ﴿وَنَلَرُهُمْ فِي طُغْيَاغِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ الأنعام ١١٠، لا يَسْتَقِيمُ بِهِ الْهُلَدَىٰ تَصُرُهُ الضَّلاَلَةُ ، وَالَّذِيْ لا يَنْفَعُهُ الْيَقِيْنُ يَصُرُهُ الشَّكُ) البحار ٢٩٣/٧٧، فجزاؤه أن يقى ضلاله حائراً ويزداد ضلالاً إلى ضلاله ﴿فَلَمّا زَاعُوا أَزَاعَ الله قُلُوبَهُمْ ﴾ الصف/ه ، ان يقى في ضلاله حائراً ويزداد ضلالاً إلى ضلاله ﴿فَلَمّا زَاعُوا أَزَاعَ الله قُلُوبَهُمْ ﴾ الصف/ه ، هذا جزاؤه في الدنيا، في غرر الحكم: (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نفسهُ) ، (وَنُصْلِهِ جَهَيَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيراً) فائدة : فمن إعتز بمال أو منصب أو قدرة أو عشيرة وتخلى عن عزة الله ، تخلُّ الله عنه وتركه وما وتلاه وإعتز به ﴿أَيْبَعُونَ عَنْدَهُمُ الْعِزَةُ فَإِنَّ الْعِزَةُ لِلْهِ جَمِيعاً ﴾ انساء ١٣٩٠ ، في غرر الحكم: (مَن عزلاه وإعتز به ﴿أَيْبَعُونَ عَنْدَهُمُ الْعِزَةُ فَإِنَّ الْعِرَاءُ كَنْ الْعَدُلُ كُونَ المَام على (ع): (كُلُّ عَزِيْزٍ دَاْخِلٌ تَعْتَ الْقُدْرَةِ فَذَلِيْلٌ) تحف العقول عن عزة الله أَهْلَكُهُ العِزُلُ ) ، عن الإمام على (ع): (كُلُّ عَزِيْزٍ دَاْخِلٌ تَعْتَ الْقُدْرَةِ فَذَلِيْلٌ) تحف العقول ص

# ٦١١ – ﴿إِنَّ اللَّهُ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ صَلالاً بَعِيداً ﴾

(الشوك) أن تتخذ ألهة صريحة مع الله تشركها في عبادة الله ، عندئذٍ لم ينفرد الله بالألوهية والعبودية، كالاعتراف لبعض البشر بخصائص الربوبية فالشرك بالله أقرب إلى الكفر ، (والشوك) : انحراف رئيسي لا يصلح معه عمل كالذي يذهب إلى المشرق وهو يريد المغرب، وكذلك الشرك الذي يريد به الله وهو متعلق بالشيطان! بحيث لا يمكن تصحيح هذه المسيرة وعلينا استئصالها وتبديلها تماماً ، أما سائر انحرافات البشر متفرعة عنه ، وليس هناك انحراف إلا وجذوره ممتدة من أصل الشرك بالله، فمشاقة الرسول ومخالفته شرك ، وإتخاذ منهج غير منهج الله شرك، ورفع راية غير إسلامية شرك ، وتولى أعداء الله شرك ، وطاعة أي مخلوق فيه معصية الله شرك ، وأي تحريف أو تغيير لمنهج الله شرك، والاستكبار على الناس شرك ، والإيمان بالعنصرية والطبقية وإتباع الهوى وتحسيد الأنا شرك ولكنه (شرك خفي) و (الشرك الجلي) الواضح يعمل خلل في الاعتقاد وخلل في التوحيد فتتساوى صفات المخلوق بالخالق، فمن أبعد الضلال وأعظم الظلم أن نتعامل مع الله وفضله وعظمته بتصغير صفاته وصرف شيء منها للمخلوق التي كل نعمه من الله (وَمَنْ يُشْرِكُ باللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً بَعِيداً) وابتعد عن الحق بُعداً شاسعاً ، فإن الشرك أعظم أنواع الضلالة وأبعدها عن الصواب والاستقامة ، والشرك أقبح الرذائل كما أن التوحيد أحسن الحسنات كقوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدْ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيماً ﴾ النساء/٤٨.

إن الشرك منتهى فساد الروح وضلال العقول وعذاب النفس وتلويث الفطرة بحيث لا تصلح أبداً ، فيكون الشرك يصد عن الهداية ويمنع المسير نحو الكمال ويعرقل التطلّع إلى الآفاق العليا ، ويعمل خلل في التفكير وفي التدبير وفي التقدير ، ويشوش عنده رؤية الموازين الصحيحة واضطراب في المعايير الدقيقة فيعيش المشرك الدهاء مع الخبث ويبتعد عن الذكاء والإصلاح (وَيَغْفِرُ مَا ذُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ) وكفي بذلك صارفاً عن الغفران لأن ﴿الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ لقمان/١٣ ، فكل ما غير الشرك الصريح الجلى الواضح فهو دون الشرك الخفى في كبر المعصية ، ويغفر ما دون الشرك الصريح الواضح ممن تتوفر فيهم شروط المغفرة. سُئل الإمام الصادق (ع) عن أدني ما يكون به الإنسان مشركاً فقال (ع): (مَنِ ابْتَدَعَ رَأْياً فَأَحَبَّ عَلَيْهِ أَوْ أَبْغَضَ عَلَيْهِ) الكافي ٣٩٧/٢ وعنه (ع): (يُطِيْعُ الشَّيْطَاْنَ مِنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمْ فَيُشْرِكُ) المصدر السابق، الشرك الخفي. وعن النبي (ص): (إِيَّاكَ وَمَاْ يُعْتَذَرُ مِنْهُ فَإِنَّ فِيْهِ الشِّرْكَ الْخَفِيُّ) البحار ٧٨ص٢٠، وعنه (ص): (اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ أَنْ نُشْرِكَ بكَ وَنُحْنُ نَعْلَمُهُ ، وَنَسْتَغْفِرُكَ لِمَا لاَ نَعْلَمُهُ) كنز العمال خبر ٨٨٤٩.

فائدة: ١- تقدم الموضوع في النساء/٤٨ هذه الآية تشحن النفس بالأمل والرجاء وقد تكون أرجى آية. ٢- تكرر النهي عن الشرك في القرآن بأساليب متنوعة والسبب في التكرير: أنّ القرآن ليس كتاباً مبوّباً تبويباً فنياً يذكر المسألة مرة واحدة ويرجع إليها طالبها عند الحاجة إليها ، وإنما القرآن كتاب هداية ﴿هُدًى لِلنَّاسِ﴾ البقرة/١٨٥ ، وإنما تطلب الهداية بإيراد المعاني التي يراد إيداعها في النفوس في كل سياق يعدُّها ويهيؤها لقبول المعنى المراد ، وإنَّما يتم ذلك بتكرير المقاصد الأساسية ، ولا يمكن أن تتمكن دعوة عامة إلا بالتكرير كقوله ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ لِيَنَدَّ كُرُوا ﴾ الإسراء/٤١، لذلك نرى أهل المذاهب الدينية والسياسية عرفوا سنن الإجتماع وطبائع البشر وأخلاقهم يكررون مقاصدهم في كلِّ ما ينشرونه في صحفهم ووسائل الإعلام للتأثير في الناس. ٣- والشرك أمرٌ خطير لأنه رؤية ضالة وغير واضحة عن جلال الله وعظمته ، فينظر إلى الله سبحانه في مستوى لا يرتفع فيه عن بعض مخلوقاته وهذا إنكار ضمني لوجود الله ، فهو منتهى فساد الأرواح وضلال العقول وقسوة القلوب وخسران العواقب.

#### ١١٧ - ﴿إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ إِلاَّ إِنَاثًا وَإِنْ يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطًاناً مَرِيداً ﴾

ذكرت الآية السابقة أن الشرك يعني الضلال الكبير والوهم البعيد والضياع الشديد ، فيعيش الضال بعيداً عن مقتضيات الفطرة فتضطرب نفسه ويقلق قلبه ولا يستقيم فكره وسلوكه ، فيكون من الخاسرين في عاقبة أمره ، ومثال على ذلك : نجد المشركين يعبدون الملائكة على أنحا إناث وهم بنات الله فلذلك سموا الأصنام تسمية الإناث كاللات والعزى ومناة ، ومع مرور الأجيال ساقهم ضلال الشرك إلى ضلال أبعد منه فإعتقدوا أنحا آلهة تخلق وترزق (إنْ يَدْعُونَ إلاَّ شَيْطَاناً مَرِيداً) المريد والمارد والمتمرد على الشيء إذا مرن عليه حتى صار يأتيه بلا تكلف ، والمريد : مرد على الإغواء وتمرن على الإضلال حتى تمرد واستكبر عن طاعة الله ، والمعنى : وما يعبدون من دون الله بأنواع الضلالات فعليكم أن تعرفوا أنما من دوافع الشيطان المتمرد وهو أمركم بعبادتما وإغراكم بحا فكانت طاعتكم لها عبادة ضالة مشركة حتى أصبحت عادة تؤدونها بلا تكلف (وَإِنْ يَدْعُونَ) تعبير عن العبادة والطاعة بالدعاء لبيان أن عبادتم مجرد دعاء صادر حين الحاجة وليست عقيدة واقعية علمية والشيطان معنى عام يُطلق على كل فاسد خبيث من الجن والإنس.

#### ١١٨ - ﴿ لَعَنَّهُ اللَّهُ وَقَالَ لَأَنَّخِذَ نَامِنْ عِبَادِكَ نَصِيباً مَفْرُوضاً ﴾

اللعن: الطرد والإبعاد عن الرحمة مع السخط والإهانة ، النصيب المفروض: الحصة الواجبة والسهم المعين ممن أطاع الشيطان ، أي فرض الشيطان أن يأخذ قدراً معيناً لنفسه من عباد الله الضالين المفسدين، ويترك لله عباده المخلصين المهتدين. والمعنى: طرده الله وأبعده عن فيوضات رحمته فأقسم الشيطان المتمرد الخبيث قائلاً : لأتخذن من عبادك الذين أبعدتني من أجلهم من رحمتك ، نصيباً وحصة مقدرة معلومة من عبادك الضالين أدعوهم إلى عبادي ويكونون من حصتي وهم العصاة والبغاة والطغاة والعتاة والمتمردون مثلي كقوله ﴿ لأُغُوينَهُمْ أَجْمَعِينَ ، إلاً عِبَادَكَ مِنْهُمْ الْمُخْلَصِينَ فَ ص/ ٨٨ والطغاة والعتاة والمتمردون مثلي كقوله ﴿ لأُغُوينَهُمْ أَجْمَعِينَ ، إلاً عِبَادَكَ مِنْهُمْ الْمُخْلَصِينَ فَ ص/ ٨٨ ، لذلك صار الإخلاص: غاية الدين وعبادة المقربين وبه تتفاضل مراتب المؤمنين ﴿ أَلا لِلّهِ الدّينُ عرر الْإِخْلاَصُ عِبادةُ المُقْرِينِ).

١١٩ - ﴿ وَكَا صِلْتُهُ مُ وَكَا مُرْبَعُ مُ فَلَيْتِ كُنَّ آذَانَ الأَنْعَامِ وَلَامُرَا هُمُ فَلَيْغِيرُ أَنَّ خُلْقَ اللَّهِ وَمَنْ يَتَخِذُ الشَّيطَانَ وَلِيّاً مِنْ دُونِ اللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَ إِنَّا مُبِينًا ﴾

وَلا صِلَّنَّهُمْ : إضلال الشيطان للإنسان بالوسوسة أن يزين له الحق باطلاً ، والباطل حقاً أو يوهمه أنه لا حق ولا خير ولا حساب ولا جنة ولا نار ، لأصرفنَّهم عن طريق الهداية وأحبب لهم الغواية ، وأبعدهم عن سبيل الله ومنهجه وشريعته ، والشيطان في صراحته هذه هو عدوٌ مكشوف فهو أفضل من شياطين الإنس المستورين كالعملاء والخونة والجواسيس والمنافقين. (وَلاَمُنّيَنَّهُمْ) وأعدهم الأماني الواسعة الخادعة الكاذبة وألقى في قلوبهم طول الحياة وبعد الأمل وتسويف التوبة ، ويخيل للإنسان إدراك ما يتمناه بالأمنيات التي هي رأس مال الجهلاء لأنها موهومة (وَلآمُرَنَّهُمْ) فمن خالف أمر الله سهل عليه أن يستجيب لأمر الشيطان (فَلَيُبَيِّكُنَّ آذَانَ الأَنْعَام) ليشقن أو يقطعن آذان الحيوانات وهذه من أعماله المعلنة التي يدعو الشيطان أتباعه إلى القيام بها وهي أعمال خرافية تؤذي الحيوان ولا تنفع الإنسان ، فيكون الشيطان هو الذي يتحكم بهم ويشرع لهم الحلال والحرام ويلعب بعقولهم ما يشاء (وَلآمُرنَّهُمْ فَلَيْغَيّرُنَّ خَلْقَ اللَّهِ) قَسَمٌ له دلالات واسعة ومعانى عميقة ظاهرها خطير وباطنها مرير ، ويشمل التغيير للروح والجسد، ويتناول الخلقة الظاهرة كالوشم ويتناول تغيير الخلقة الباطنة بتلويث الفطرة السليمة وانقلاب المقاييس الصحيحة ، وتغيير دين الله القيم وأحكامه ، عن الصادق (ع):

في الاية (يُرِيْدُ تَغْيِيْرَ دِيْنِ اللهِ وَأَمْرِهِ) كنز الدقائق٢٦/٦ بتحليل ما حرّم الله وتحريم ما أحل والمثلة واللواط والسحاق، وإتخاذ مناهج وضعية إلحادية تدعو لإطفاء نور الله ، والله ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ السجدة/٧، وهؤلاء يفسدون كل شيء خلقه مثل تغيير عقائد الناس الصحيحة وإشاعة الشكوك والشبهات فيهم فتتغير عقولهم وتضعف إرادتهم نحو الخير وسوقهم إلى سبل الشر تنفيذ خطط جهنمية متنوعة (وَمَنْ يَتَّخِذْ الشَّيْطَانَ وَلِيّاً مِنْ دُونِ اللّهِ) ولياً وناصراً وقائداً بإيثار ما يدعو إليه على ما أمره الله به ، كأنه يدعو على أنه إله يُعبدويطاع ويأمر وينهى من دون الله ﴿ وَزَيَّنَ فَهُمْ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأنعام/٤٣ (فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَاناً مُبِيناً) تلك نتيجة طبيعية لمن يتخذ عدوه ولياً وناصراً ، ويترك وليه الحقيقي وناصره وهو خالقه وربه ومربيه الله ﷺ ، فَمَاْ الْفَائِدَةُ أَنْ أَرْبَحَ كُلَّ شَيْءٍ، وَأَحْسَرَ أَهَمَّ شَيْءٍ، وَهِيَ نَفْسِيْ ؟! ﴿الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ الأنعام/١٢. فائدة : الشيطان في صراحته هذه أفضل ألف مرة من العميل المحتال والخائن المنافق المتلوِّن. ﴿ أَلَمْ تَوَ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَؤُزُّهُمْ أَزًّا ، فَلا تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ إِنَّا نَعُدُّ هَٰمُ عَدّاً ﴾مريم/٨٣ - ٨٤

• ١٢ - ﴿ يَعِدُهُ مُ وَيُنِّيهِ مُ وَمَا يَعِدُهُ مُ الشَّيْطَانُ إِلاَّ غُرُورًا ﴾

١٢١ - ﴿ أُولِنْكَ مَأْوَاهُ مُرْجَهَنَّ مُوكَا يَجِدُ وَنَ عَنَّهَا مَحِيصاً ﴾

وَالْآخِرة ، خاسرون من جميع الوجوه ، ففي الدنيا يعيشون الضلال والضياع والفساد فباعوا آخرتهم والآخرة ، خاسرون من جميع الوجوه ، ففي الدنيا يعيشون الضلال والضياع والفساد فباعوا آخرتهم بدنياهم أو بدنيا غيرهم ، وفي الآخرة لا مفر لهم من عذاب جهنم وبئس المصير ، وهكذا (الَّذِيْ بدنياهم أو بدنيا غيرهم ، وفي الآخرة لا مفر لهم من عذاب جهنم وبئس المصير ، وهكذا (الَّذِيْ لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأُ) الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ (لا يَجِدُونَ عَنْهَا مجيصاً) مهرباً ولا مخرجاً ولا منفذاً يفرون منه ، عن الإمام الصادق (ع) : (إِنَّ الْحَسْرة وَالنَّدَامَة وَالْوَيْلَ كُلُّهُ لِمَنْ لاَ يَنْتَفِعْ عِا أَبْصَرَ ، وَمَنْ لاَ يَدْرِ الأَمْرُ الَّذِيْ هُوَ عَلَيْهِ مُقِيْمٌ ، أَنَفْعٌ هُوَ لَهُ أَمْ ضَرَرٌ) البحار ٢١٨/٦٩. لمَنْ اللهِ عَمَا اللهِ عَمَا اللهِ عَمَا اللهِ عَمَا أَبْدا وَعُمَلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدُ خِلُهُ مُ جَنَاتٍ مَعْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَهُمَا مِ خَالِدِينَ فِيهَا أَبْداً وَعُمَلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدُ خِلُهُ مُ جَنَاتٍ مَعْرَبًا الأَهُمَا مَعْرَدُ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ مُقِيْمٌ ، أَنَفْعٌ هُو لَهُ أَمْ ضَرَرٌ ) البحار ٢١٨/٦٩. مَنْ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ الصَّالِحَاتِ سَنُدُ خِلُهُ مُ جَنَاتٍ مَعْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَهُمَامِ خَالِدِينَ فِيهَا أَبْداً وَعُمَالُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدُ خِلُهُ مُ جَنَاتٍ مَعْرَبُونَ مَعْمَالُولَ الصَّالِحَاتِ سَنُدُ خِلُهُ مُ جَنَاتٍ مَعْرَبُولُ الْمُعْلِقَالَ مُنْ اللهِ عَلَى اللهُ وَعَلَوْ الْعَالِقَ المَعْمَالُولُ الصَّالِحَاتِ سَنَدُ خِلُهُ مُ جَنَاتٍ مَعْرَالُ المَّالِولُ الْمَالِحَالِهُ الصَالِحَاتِ اللهُ الْعَلْمُ اللهُ الْعَلْمُ اللهُ الْعَلْمُ اللهُ المَالِعَاتِ اللهُ عَلَى اللهُ مَنْ اللهُ المَالِحَالُولُولُ اللهُ المُعْلَى اللهُ المُقَلِمُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ اللهُ المَالِحَالِهُ المَالِعُ اللهُ المَالِحَالِهُ المُعْمَلُولُ المَالِعَ اللهِ المَالِعُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ المَالِعَ اللهُ المَالِعُ اللهُ اللهُ المَالِعُ اللهُ المَالِعُ اللهُ اللهُ المَالِعُ اللهُ اللهُ المُعْلَى اللهُ المَالِعُ اللهُ المَالِعُ اللهُ اللهُه

بعد أن ذكر سبحانه الوعيد ، على طريقة التربية القرآنية النموذجية مقابلة الترغيب بالترهيب، أكدت الآية أن الإيمان يقترن بالعمل الصالح تحت أية نسبة ولا يجوز التفريق بينهما كذلك تقترن العبادات بالمعاملات ، والأقوال بالأفعال ، وأكدت لهم جنات الخلود (وَعْدَ اللهِ حَقّاً) وأكدت وعد الله الصادق الحق ، وأكدت (وَمَنْ أَصْدَقُ مِنْ اللهِ قِيلاً) قِيلاً : قولاً ، إن الاستفهام معناه النفي أي لا الصادق الحق ، وأكدت (وَمَنْ أَصْدَقُ مِنْ الله يكشف مواعيد الشيطان كاذبة خادعة لقرنائه وأتباعه ، واحد أصدق قولاً من الله ، والمقصود أن الله يكشف مواعيد الشيطان كاذبة خادعة لقرنائه وأتباعه ، بينما وعد الله مبني على الصدق التام لأوليائه ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنْ اللهِ حَدِيثاً الساء / ١٨٧ ، عن النبي (ص): (إِنَّ أَصْدَقَ الحُدِيْثِ كِتَاْبُ اللهِ، وَأَحْسَنَ الْهُدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ (ص) وَشَرُّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ ضَلالَةٍ فِي النَّارِ) البحار ١٢٢/٧٧ .

٣ ٢ - ﴿ لِيسَ بِأَمَانِيْكُ مُ وَلا أَمَانِي أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلُ سُوءاً يُجْزَرِ بِدِولا يَجِدُ لَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيّاً وَلا نَصِيراً ﴾

الأماني: من الأمنية وهي تمني الشيء وتقديره وكثيراً ما يطلق التمني على الصور الخيالية ولذة موهومة لا أثر لها من الواقع ، وهو كذب وفيه خداع النفس ، المعنى: ليس ما وعد الله تعالى من الثواب والجنان يحصل بأمانيكم أيها المسلمون ولا بأماني أهل الكتاب ، وإنما يحصل بالإيمان والعمل الصالح ولا يحصل رضا الله بالأماني والإدعاء ، عن النبي (ص) : (لَيْسَ الإِيمَانُ بِالتَّحَلِّيْ وَلاَ بِالتَّمَيِّ وَلَكِنَّ الإِيمَانُ مَا حَلُصَ فِيْ الْقَلْبِ وَصَدَّقَتْهُ الأَعْمَالُ) البحار ٢٩ ص ٢٧، إن قوماً ألهتهم الأماني حتى خرجوا من الدنيا ولا حسنة لهم وقالوا نحسن الظن بالله ، وكذبوا لو أحسنوا الظن لأحسنوا العمل ، هملُ تُجُزُونَ إلاَّ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ النمل/ ٢٠ ، (مَنْ يَعْمَلُ سُوءاً يُجُزُ بِهِ وَلا يَكِيدُ لَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيّاً وَلا نَصِيراً) وهذا قانون شامل لجميع العاملين ، ومَنْ يعملِ السوء والشر ينك عقابه بقدره عاجلاً أو آجلاً وإلاّ كان المحسن والمسيء عند الله بمنزلة سواء ، ومن لم يُحسن عله فلم يشفع له حسبه ونسبه.

في غرر الحكم: (بِحُسْنِ الْعَمَلِ بَحُنى لَمَرَةُ الْعِلْمِ لا بِحُسْنِ الْقَوْلِ) ، (وَلا يَجِدْ لَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيّاً وَلا نَصِيراً) فالجزاء المشرَّع من عند الله لا يصرفه عن عامل السوء صارف ، وينال الجزاء بقدر سوء العمل ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَه » وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَه » الزلزلة ١٠-٨ ، عن العمل ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَه » الزلزلة ١٠-٨ ، عن النبي (ص) : (إِيَّاكُمْ وَمُحَقَّرَاتِ الذُّنُوبِ فَإِنَّهُنَ يَجْتَمِعْنَ عَلَى الرَّجُلِ حَتَى يُهْلِكُنَهُ) البحار ٣٤٦/٧٣، عن النبي (ص): (مَا يُصِيْبُ الْمُسْلِمَ مِنْ نَصَبِ (تعب) وَلا وَصَبٍ (إرهاق) وَلاهَمٍ وَلا حَزَنٍ وَلا غَمِّ وَلا أَشَدُ اللهُ تَعَالَى عِمَا خَطَايَاهُ) الميزان ١٩-٨ ، عن الإمام على (ع): (أَشَدُّ لَذُنُوبِ مَا لِسْتَحَفَّ بهِ صَاحِبُهُ) البحار ٣٦٤/٧٣.

فائدة: ١- سبب النزول: إنّ المسلمين كانوا يتفاخرون بأن نبيهم (ص) خاتم الأنبياء وإنهم خير أمة ، وفي المقابل كان أهل الكتاب يتباهون ويفخرون بتأريخهم ، وأن لهم السبق على المسلمين ﴿وَقَالُوا لَنْ مَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّاماً مَعْدُودَةً ﴾ البقرة/٨، ، نزلت هذه الاية الكريمة لتبطل دعاوى الفريقين وتصحح أفكارهما وتضع العمل الصالح المنطلق من الإيمان معياراً أساساً للفضل والشرف بالعدل والحق والخير تقام المجتمعات وليس بالأماني. ٢- (يُجْزُ بِهِ) تشمل جزاء الدنيا أو جزاء الآخرة أو كليهما، إنّ جزاء المؤمن الذي يرتكب السيئات، كفارتها مواجهة الصعاب والمشاق في هذه الدنيا وفي حياة البرزخ (في القبر). رُوي : لَمّا نَزَلَتْ الآيةُ قَالَ رَجُلٌ يا رَسُولَ اللهِ قَدْ جَاءَتْ قاصِمَةُ الظَهْرِ فَقَالَ (ص) أمَا تَكْزَنْ أَنْ تَمُّرَضْ أمَا يُصِيبُكَ اللأواءُ (ضِيقُ المعيشَةُ) والهُمومُ ؟ قَالَ وَصِمَةُ الظَهْرِ فَقالَ (ص) أمَا تَكْزَنْ أَنْ تَمُّرَضْ أمَا يُصِيبُكَ اللأواءُ (ضِيقُ المعيشَةُ) والهُمومُ ؟ قَالَ بَلى، قَالَ (فَذَلِكَ عِما الناس، في غور الحكم: (النَّزَاهَةُ مِنْ شِيمُ النَّقُوسِ الطَّاهِرَة) وفيه أيضاً: (سِياسَةُ النَّفْسِ إصلاح عيوب انفسنا ونقدها حتى نتوجه إلى إصلاح عيوب الناس، في غور الحكم: (النَّزَاهَةُ مِنْ شِيمُ النَّقُوسِ الطَّاهِرَة) وفيه أيضاً: (سِيَاسَةُ النَّفْسِ أَوْسُلُ سِياْسَةُ) وفيه أيضاً: (أَعْجَزُ النَّاسُ مَنْ عَجِزَ عَنْ إصلاح نَفْسِه).

٤ ٢ ١ - ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنْ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَتَى وَهُوَمُؤْمِنٌ فَأُولَٰذِكَ يَدْ خُلُونَ الْجَنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾

من للتبعيض (مَنْ يَعْمَلْ مِنْ الصَّالِحَاتِ) بقدره لا بقدرها بمعنى: يعمل بقدر تكليفه ووسعه ، وكم من مكلّف لا حج عليه ولا جهاد ولا زكاة (مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُو مُوْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الجُنَّة وَلا يُظلّمُونَ نَقِيراً) من غير فرق بينهما أصلاً ، خلافاً لما يحصل من بث بعض الشبهات أن النساء لا ثواب لحسناتهن لأغن نواقص العقول والإيمان والحظوظ ، وإن الكرامة والعزة للرجال ، وهذا الكلام خاطئ بكل الإعتبارات لأنه يخالف القرآن ! لأن الله لا يخلق النواقص مكملات للرجال الكاملين ، ولماذا يخلقهن نواقص وهو القائل ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ لَلْ اللهِ اللّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى للهِ اللّذِي يقول ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ كُلُّ سَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَوَدَّةً وَرَحْمَةً والرجال الكاملين ؟ وهل كل الرجال كملون ؟ وهل يتزوج الكامل من الناقص؟ والله تعالى الذي يقول ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ كُلُّ شَيْءٍ والله تعالى الذي يقول ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ النواقص وتسد حاجات الرجال الكاملين ؟ وهل كل الرجال الرجال الكامل من الناقص؟ والله تعالى الذي يقول ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُورِهِ وَوَمِته منظمة تعطينا وحدة سكن منظمة بينهما ، وهل هذا النظام التكويني الرباني عالى الزوج وزوجته منظمة تعطينا وحدة سكن منظمة بينهما ، وهل هذا النظام التكويني الرباني عالى الضامين يبني على نقص المرأة ؟ كلا ثم كلا ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ النيا/؛ ، المنظور القرآني الفريد للمؤلف مكي قاسم البغدادي).

إذن: لا فرق في ميزان الله وميزان العقل السليم ولا في الشرائع والقوانين ، أن فاعل الخير يكرم ويثاب ، وفاعل الشر يستحق الذم والعقاب ذكراً كان أم أنثى، فإذا تحملا مسؤولية التكاليف يتحملان مسؤولية الجزاء والعقاب والثواب معاً ولا فرق في ذلك (فَأُوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ الجُنَّةَ وَلا يَظْلَمُونَ نَقِيراً) النقير: النقرة الصغيرة التي في نواة التمر مبالغة في الدقة، أولئك الرجال والنساء يدخلهم الله الجنة ولا ينقصون شيئاً بسيطاً من ثواب أعمالهم وكيف لا والمجازي أرحم الراحمين وأحكم الحاكمين، والآية تأكيد رائع أنّ: الانفتاح طريق التكامل أمام الأنثى تماماً كالذكر لا فرق بينهما وهو أمر لم تكن البشرية لتتعرف عليه في القرون الماضية. فائدة : ١ - (وَهُو مُؤْمِنٌ) ليبين أن الطاعة لا تنفع من دون الإيمان للذكر والأنثى، وهكذا تكون العبادات ترجمان للمعاملات، عن النبي (ص): (الإسلام حُسنُ الحُلُق) كنز العمال خبره ٢١٥. ٢ - الثواب في هذه الآية هو الجنة ، النبي (ص): (الإسلام حُسنُ الحُلُق) كنز العمال خبره ٢١٥. ٢ - الثواب في هذه الآية هو الجنة ، الثواب لهما معاً هنا (حَيَاةً طَيِبَةً) في الجنة. ٣ - البشر متساوون جميعهم من كلِّ لون وطبقة وعرق والفرق في نوع العمل (مَنْ يَعْمَلُ) ﴿إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِنْدَ اللّهِ أَتْقَاكُمْ الحِيات ١٣٠٠. ٤ - في غرد والفرق في نوع العمل (مَنْ يَعْمَلُ) ﴿إِنَّ أَكُرَمَكُمْ إِلَى إِعْرابِ الأَعْمالِ أَحْوَجُ مِنْكُمْ إِلى إِعْرابِ الأَعْمالِ أَحْوَجُ مِنْكُمْ إِلى إعْرابِ الأَعْمالِ أَحْوَجُ مِنْكُمْ إِلى إعْرابِ الأَعْمالِ الْحُوابِ الأَعْمالِ أَحْوَجُ مِنْكُمْ إِلى إعْرابِ الأَعْمالِ أَحْوَجُ مِنْكُمْ إلى إعْرابِ الأَعْمالِ أَحْوَجُ مِنْكُمْ إِلى إعْرابِ الأَعْمالِ أَحْوَجُ مِنْكُمْ إلى إعْرابِ الأَعْمالِ أَحْرابِ الأَعْمالِ أَعْرَابِ المُعْرَابِ المُعْرَابِ المُعْرَابِ اللهِ الْعَرابِ الأَعْرابِ المُعامِ الْمَالِ أَعْرَابُ المُعالِ أَعْرابِ المُعْرَابِ المُعْرَابِ المُعْرَابِ المُعْمَالِ أَعْرابِ المُعْرَابِ اللهِ الْعَرابِ المُعْرَابِ المُعْرَابِ المُعْرَابِ المُعْرَابِ المُعْرَابِ المُعْرَابِ المُعْرَابِ ال

٥ ٢ ١ - ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِنَنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ وَهُو مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّة إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَاتَّحَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِي مَ خَلِيلًا ﴾

أَسْلَمَ وَجْهَهُ : أخلص قلبه واستسلم لمنهج الله ، استفهام إنكاري ، لا أحد أحسن ديناً ممن إنقاد لأمر الله وشرعه وأخلص قلبه وعمله لله عن الإمام على (ع): (بِالإِخْلاَص يَكُوُنُ الْخَلاَصُ) تنبيه الخواطر ص٣٩٠ ونقّى نفسه من الأضاليل والشبهات والعيوب والنواقص والخرافات والانحرافات والغلو.. (وَهُوَ مُحْسِنٌ) مطيع لله مجتنب لنواهيه ، محسن في تفكيره وصالحة عقيدته في الواجبات والمستحبات ، ومحسن في أقواله وأفعاله وكافة تعاملاته مما يستحسنها الناس ، فهو الذي توجّه إلى وجه واحد فيكفيه الوجوه كلها ، وتحمّل هماً واحداً يكفيه الهموم كلها ، وعبر عن توجه القلب بإسلام الوجه ، لأن الوجه مرآة الجسد ، وهو أعظم مظهر يعكس أحوال النفس ، وما فيه من سيماء هو الذي يدل على ما في سريرة النفس (وَاتَّبَعَ مِلَّة إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً) وإتبع الدين القويم الذي كان عليه إبراهيم الحنيف (ع) برفضه العقل الضال الجمعي في المجتمع الجاهلي التي انتشرت فيه الأصنام الحجرية والبشرية والصنمية الفكرية وعدم تقبله للرأي الآخر ، فتعامل إبراهيم (ع) مع هذا المجتمع المتحجر (بالحنيفية) وهي الميل عن كل ضلال في أجواء مليئة بالضلال البعيد، والبقاء على الاستقامة ولا تصدّه عنها صاد ، ومن أصعب الجهاد معارضة المجتمع جميعه الضال بنفسه لوحده! لذلك ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ النحل/١٢٠.

فهو (ع) اعتمد القاعدة الحركية (الثبات على المبادئ والمرونة في التعامل) ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ، إِلاَّ الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِين، وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ الزخرف/٢٦-٢٨ (وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً) صديقاً حميماً جامعاً لصفات الكمال والجلال والجمال، صفياً اصطفاه لقربه واختاره لمحبته وجعله أداة لإرادته وعنصراً لمشيئته عز وجل عن الإمام الرضا (ع): (وَإِتَّخَذَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ إِبْرَاهِيمْ خَلِيْلاً لأَنَّهُ لَمْ يَرُدَّ أَحَدَاً وَلَمْ يَسْأَلْ أَحَدَاً قَطُّ غَيْرَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ) علل الشرائع١ص٣٣، وعن النبي (ص): (يَاْ أَبَاْ ذَرْ إِذَاْ سَأَلْتَ فَإِسْأَلْ اللهَ ، وَإِذَا إِسْتَعَنْتَ فَإِسْتَعِنْ بِاللهِ)، وعن الإمام الجواد (ع): (الثِّقَّةُ بِاللهِ تَعَاْلَى ثَمَنٌ لِكُلّ غَالٍ، وَسُلَّمُ إِلَى كُلّ عَالٍ) البحار ۷۸/۲۳.

ومنزلة الخليل من المقامات العالية لم يصل إليها إلا بعد اجتياز مراحل عديدة : وهي مرحلة الفتنة ثم الإمتحان ثم التسليم ثم العبودية ثم النبوة ثم الرسالة ثم الخلة ثم الإمامة ، وقد إجتازها إبراهيم (ع) كلها بأمان، عن الإمام الباقر (ع): (إِنَّ اللهَ تَعَاْلَى إِتَّخَذَ إِبْرَاْهِيْمَ عَبْدَاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ نَبِياً، وَإِنَّ اللَّهَ تَعَاْلَى إِتَّخَذَهُ نَبِياً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ رَسُؤلاً، وَإِنَّ اللَّهَ تَعَاْلَى إِتَّخَذَهُ رَسُؤلاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ خَلِيْلاً، وَإِنَّ اللَّهَ تَعَاْلَى إِتَّخَذَهُ حَلِيْلاً قَبْلَ أَنْ يَجْعَلَهُ إِمَامًا ﴾ الكافي ١٧٥/١، فإن الخلة والصداقة والحب بين الناس كالخلة والصداقة و الحب والعلاقة مع الله عز وجل، وهذه العلاقة الخليلة الشفافة النقية تبني على زيادة الحب بين الحبيبين وكلما إزداد الحب تغلغل الحب في شغاف القلب وامتزج مع أحاسيس النفس واستشعر بلذة القرب والحب والجذب والعلاقة القوية بين الطرفين الخالق والمخلوق ، لذلك أصبح الدين هو الحب ، والحب الحقيقي هو الدين. فائدة ١ - عن الإمام الصادق (ع): (طَلَبْتُ حُبَّ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فَوَجَدْتُهُ فِي بُغْضِ أَهْلِ الْمَعَاْصِيْ) مستدرك الوسائل ٣٥٧/٢، لهذا أصبح الدين ضرورةً حياتيةً، لأن الحياة تُبنى على الحب ، والإيمان يُبنى على الحب في الله والبغض في الله ، في غرر الحكم: (لا يَكُمُلُ إِيمَانُ عَبْدٍ حَتّى يُحِبَّ مَنْ أَحَبّهُ الله سُبْحَانَهُ، وَ يُبْغِضَ مَنْ أَبْعَضَهُ الله سُبْحانَهُ) ، من يُعرض عن الباطل المستفحل في أجواء غارقة في الضلال البعيد ويستقم فهو يُهيء لنفسه منزلة ويمهد لها (خليل الله). ٢ - (عَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِللهِ وَهُو مُحْسِنٌ) دين الإسلام مبنى على أمرين الاعتقاد والعمل، بقوله (أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِللهِ) أشار إلى الاعتقاد الخالص وبقوله (وَهُوَ مُحْسِنٌ) أشار إلى الاعتقاد الخالص وبقوله (وَهُوَ مُحْسِنٌ)

# ١٢٦ - ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الأَمْرُضِ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطاً ﴾

فمهما سما الإنسان في إيمانه سما في عبوديته وتسليمه لله تعالى ، وسمت نفسه وشفّت وقربت روحه من الحقيقة وعرفت سر الوجود على أنه أكبر من ظاهره المشهود ، وإن جميع الموجودات في عالمها المادي والمعنوي لله تعالى فلا يخرج عن ملكه شيء وكلها محتاجة إليه وهو مستغن عنها (وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطًا) وكل المخلوقات مسخرة تحت إرادته وهو محيط بما إحاطة كاملة بالعلم والقدرة والتدبير والتقدير ، والقهر والتسخير والخلق والتغيير ، وهو محيط بأفعال عباده لذلك وحده المستحق للعبادة كما توجه الكون كله إليه بالطاعة والتسبيح والتسليم طوعاً وكرهاً ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ الإسراء/٤٤.

١٢٧ - ﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النِسَاءِ قُلُ اللَّهُ يُفْتِيكُ مُ فِيهِنَ وَمَّا يُتَلَى عَلَيْكُ مُ فِي الْكِتَابِ فِي بَيَامَى النِسَاءِ اللَّرْبِي لا تُؤْتُونُونَ مَا كَتُلَى عَلَيْكُ مُ فِي الْكِتَامَى بِالْقِسْطِ وَمَّا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِهِ كُتِبَ لَهُنَّ وَمَرْغَبُونَ أَنْ تَعَكُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِهِ كَتُبِ لَهُنَّ وَمُوا لِلْيَتَامَى بِالْقِسْطِ وَمَّا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِهِ عَلَيْماً ﴾

يَسْتَفْتُونَكَ : يطلبون منك يا رسول الله أن تذكر لهم وتوضح ما أشكل عليهم في أحكام النساء الشرعية (قُلُ الله يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ) يبين لكم الأحكام بلسان نبيه الصادق الأمين ومعنى هذا : أن الأحكام لله وحده ، وهو المشرّع والرسول ناقل التشريع ، لذلك جاء التحذير من الفتوى إلاّ من له مؤهلات علمية اجتهادية خاصة عالية المضامين تستطيع استنباط الحكم الشرعي من الكتاب والسنة بدقة تامة ، عن النبي (ص) : (أَجْرَوُكُمْ عَلَى الْفَتْوَى أَجْرَوُكُمْ عَلَى النَّارِ) البحار ١٢٣/٢، وبما أن الفتوى من غير المعصوم تصيب وتخطأ لذلك جاء قوله ﴿فَبَشِّرْ عِبَادٍ، الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُولَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ الزمر/١٥-١٨ ، وعن النبي (ص): (اِسْتَفْتِ نَفْسَكَ وَإِنْ أَفْتَاكَ الْمُفْتُونَ) كنز العمال خبر ٢٩٣٩، وعنه (ص) (مَا أَنْكَرَ قَلْبَكَ فَدَعْهُ) كنز العمال خبر ٢٩٣٩، وعنه (ص) (مَا أَنْكَرَ قَلْبَكَ فَدَعْهُ) كنز العمال خبر ٢٩٣٩، معنى فكر وتعلّم ولو

الأمور الضرورية ، ولا يجوز تعطيل العقل ، ولا تشتغل بعقل غيرك باستثناء القضايا التي تعجز عن معرفتها كرجوع الجاهل لأهل العلم والمريض للطبيب وهكذا ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ الأنبياء/٧، عن النبي (ص) (طلبُ الْعِلْم فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِم وَمُسْلِمَةٍ) البحار ١٧٧/١ كفريضة الصلاة والصيام (وَمَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ) والقرآن فيه تبيان الأحكام وهو دستور الحي شامل ومنه ما جاء (فِي يَتَامَى النِّسَاءِ اللاَّتِي لا تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ هُنَّ وَتَرْعَبُونَ أَنْ تَنكِحُوهُنَّ) كانت في الجاهلية عادات مكروهة ظالمة منها الاستهانة بالنساء واليتيمات بالخصوص تتكيحُوهُنَّ) كانت في الجاهلية عادات مكروهة ظالمة منها الاستهانة بالنساء واليتيمات بالخصوص ، اللواتي ترغبون في نكاحهن لجمالهن او لمالهن ولا تدفعون لهن مهورهن ، ومنعتموهن ما فرض لهن من الإرث والمهر فيتخذون المرأة كالسلعة والحيوانات ولا رأي لها ، وإن كانت المرأة اليتيمة غير مهيلة منعها من الزواج حتى تموت وأخذ مالها.

(وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنْ الْوِلْدَانِ وَأَنْ تَقُومُوا لِلْيَتَامَى بِالْقِسْطِ) يفتيكم أيضاً في شأن يتامى الذكور الصغار المستضعفين الذين لا تعطوفهم نصيبهم من الميراث ، وكانوا لا يورثون إلا من يحمل السلاح فنهى سبحانه عن ذلك وجعل ﴿لِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنثَيَيْنِ النساء/١١ ، كبيراً كان أم صغيراً ، فنهى سبحانه عن ذلك وجعل ﴿لِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنثَيَيْنِ النساء/١١ ، كبيراً كان أم صغيراً ، مل السلاح أم لم يحمل (وَأَنْ تَقُومُوا لِلْيَتَامَى بِالْقِسْطِ) ويفتيكم أيضاً أن تقوموا بالعناية اللازمة باليتامى بالعدل في أموالهم وأنفسهم وتعطوفهم حقوقهم في الميراث والمهر وغيرهما (وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ الله كَانَ بِهِ عَلِيماً) وهذا تحفيز على فعل الخيرات على إطلاقها ، كل إنسان بقدره ، فإن الله سيجزي عليه أوفر الجزاء ولاسيما إعطاء حقوق النساء واليتامى الصغار وتربيتهم تربية طالحة ، لذا صار التأكيد على الضعيفين المرأة واليتيم ، والله العليم بكل خير ودوافعه ولا يضيع أجر المحسنين ، وتحذير من المخالفة. فائدة : سئل النبي (ص) عن النساء ما لهن من الميراث فأنزل ألم الربع والثمن.

١٢٨ - ﴿ وَإِنْ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُونراً أَوْ إِعْرَاضاً فَلاجُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحا بَيْنَهُمَا صُلْحاً وَالصَّلْحُ خَيْرٌ وَأَحْضِرَتُ الأَنْفُسُ الشُّحَ وَإِنْ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُونراً أَوْ إِعْرَاضاً فَلاجُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحاً بَيْنَهُمَا صُلْحاً وَالصَّلْحَ خَيْرٌ وَأَحْضِرَتُ الأَنْفُسُ الشُّحَ وَإِنْ انْحُسِنُوا وَتَنْقُوا وَيَتَقُوا وَإِنَّا اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِراً ﴾

خَافَتُ : تُوقعت ما تكره بوقوع بعض أسبابه وعلاماته ، الْبِعِل : الزوج ، نُشُوزاً : ترفعاً وتكبراً ، إعْرَاضاً :ميلاً وانحرافاً ، فكل جُنَاحَ : لا لإثم ولا حرج ، الشُّحَّ : شدة البخل قد يكون النشوز من الزوجة وقد يكون من الزوجين معاً ، وقد يكون (النشوز من الزوج) بإيذائها وإزعاجها وعدم الإنفاق عليها ، وهو في بحث هذه الآية . المعنى : وإذا علمت المرأة أو شعرت بعدة دلائل من زوجها الترقع عليها أو عدم الإهتمام بحا والإعراض عنها بوجهه ونفسه ، لسبب في نفسه (فكل جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحاً) فلا بأس عليه ولا عليها أن يتصالحا مباشرة وبسرعة أو بواسطة أهل الخير ، فيجاهد هو نفسه أن لا يظلمها وهي تصبر وتتنازل عن بعض حقوقها من بواسطة أهل الخير ، فيجاهد هو نفسه أن لا يظلمها وهي تصبر وتتنازل عن بعض حقوقها من

نفقة أو كسوة أو مبيت لتستعطفه بذلك وتستديم مودته وعلاقته ، مع توفير جو المحبة بينهما ، ويرضى كل بما قسم له (وَالصَّلْحُ خَيْرٌ) من الطلاق والفراق وشتات العيال والأطفال (وَأَحْضِرَتْ اللَّنَفُسُ الشُّحُ ) أي أن الشح حاضر لا يغيب عن النفوس وهي مطبوعة عليه لتحفظ منافعها. الشُّحُ : بحل حاضر مستقر في نفس الزوجين سواء أكان البخل مادياً أو معنوياً (أخلاقياً) ، وهو أحد أسباب الخلاف ، وإن اللوعة التي يحس بما الباذل ويخفيها عندما يبذل هو الشح المطبوع في النفس البخيلة، فشح الزوجة : لا تتنازل عن حقها بسهولة من الكسوة والنفقة والفراش والوقاع ، بل تطمع في حقوق الآخرين، وشح الزوج: لا يتسامح معها من غير عوض ويبخل بالمقاربة والملاطفة والميل إذا أحب الفراق ، فالشح الذي جاء بالمشكلات والمشاحنات كان من الطرفين. والأزمات المالية والأخلاقية هي السبب في المعاناة والاختلافات. (وَإِنْ تُحْسِنُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ الله والأزمات المالية والأخلاقية هي السبب في المعاناة والاختلافات. (وَإِنْ تُحْسِنُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ الله على أساس التقوى ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ النساء /٩ ).

وَلْتَنافرات وَأَن تَحسنوا معاملة الزوجات وتتقوا الله بترك الظلم عليهن ، وهذه وصية للأزواج، أن والتنافرات وأن تحسنوا معاملة الزوجات وتتقوا الله بترك الظلم عليهن ، وهذه وصية للأزواج، أن يتقوا أسباب النشوز والإعراض وكل ما يؤدي إلى التنافر ، فإن إصلاح العيوب خير من تراكم الكروب ، وكل من بدأ بالإحسان والإصلاح كان هو الأفضل ، والله خبير بذلك فهو يجازي من أحسن بالحسنى ، فائدة : إذا أبدت الزوجة مرونة كثيرة وتنازلت وتعهدت ، فإن ذلك يؤدي بشكل طبيعي إلى مرونة الزوج وتنازله ويعمل بمسؤولياته فيسود التآلف ويحصل الحب والقرب والجذب والانسجام. عن الإمام الباقر (ع) : (إنَّ الله رَفِيقُ يُحِبُ الرِّفْقَ وَيُعْطِي عَلَى الرِّفْقِ مَا لاَ يُعْطِي عَلَى الرِّفْقِ مَا لاَ يُعْطِي عَلَى الرِّفْقِ مَا لاَ يُعْطِي عَلَى الرِّفْقِ مَا لاَ يُعْطِي

9 1 7 - ﴿ وَكُنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِسَاءِ وَلُوْ حَرَصْتُمْ فَلا تَمِيلُوا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَهَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِنْ تَصْلِحُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللَّهِ كَانَ عَفُومًا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِنْ تَصْلِحُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللَّهِ كَانَ عَفُومًا مَرْجِيماً ﴾

وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَيها الأزواج أَن تحققوا العدل الكامل بين تعدد الزوجات وتسووا بينهن في الحبة والأنس والمودة القلبية (وَلَوْ حَرَصْتُمْ) ولو بذلتم كل جهدكم لأن التسوية في الحبة وميل القلب ليست بمقدور الإنسان ﴿لا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا البقرة/٢٨٦ ، والتكافؤ في ميل القلب بين الزوجين من الطرفين وليس من طرف واحد ، يحصل من تعادل وتبادل التكافؤ بينهما في الخلق والخلق والذكاء والطبائع وفي كل المؤهلات ، لذلك صار العدل بين النساء على نوعين: ١- عدل ممكن كالمساواة في النفقة وحسن التعامل والحذر مما يغيظ ﴿وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعْرُوفِ النساء/١٥ ، كقوله ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَ تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً النساء/٣ ، ٢- وعدل غير ممكن في الميل والمحبة والمودة والرحمة كما في هذه الآية (وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِسَاء وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلا

غَيلُوا كُلَّ الْمَيْلِ) مع الزوجة المحببة لكم وتحرموا الأخرى من حقوقها وهذا يثقل عليكم ويخلق لكم المشاكل (فَتَلَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ) فلا تظهروا الميل الكامل لإحدى الزوجات فتتركوا الأخرى فتجعلوها كالمعلقة لا متزوجة لها حقوق الزوجات ، ولا مطلقة تستطيع الزواج بمن تريد ، شبهت بالشيء المعلق بين السماء والأرض فلا هي مستقرة على الأرض ولا هي في السماء وهذا من أبلغ التشبيه ومن أشد الظلم ، ومن ظُلِمَ فقد تنعض عيشه وكرهت أيامه وضاقت نفسه وعاش القلق والأرق (الظُلْمُ فِيُّ الدُّنيا ظُلُمَاتٌ فِيُّ الآخِرة) (وَإِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا) وإن تصلحوا في القسمة بين الزوجات والتسوية العادلة الممكنة بينهن في النفقة وحسن المعاشرة، وتتقوا الله بالتمسك بالعدل والابتعاد عن الظلم (فَمَنْ إِنَّقَى الله وَقَاهُ) ولا تكرهوا النساء على إلغاء حقوقهن والتنازل عن مهرهن (فَإِنَّ الله كَانَ غَفُوراً رَحِيماً) يغفر ما صدر من تجاوز منكم ويرهمكم لأنه يعتمد على هذه وقيم وحسن النية. فائدة: ١- عن النبي (ص) أنه كان يقسم بين نسائه ويقول : (اللهُمَ هذه وقِسْمَتِي فِيمَا أَمْلِكُ ، فَلا تَلُمْنِي فِيما مَلْكُ ولا أَمْلِكُ) مجمع البيان ٢٤١/٣٠.

١٦ الآية عبرة لأصحاب الشهوات الذين يكثرون الزواج ويكثرون الطلاق وهم لا يقصدون من الزوجية إلا التمتع باللذات وتكريس الذات دون مراعاة نظام السكن الزوجي ولا يخطر على بالهم العدل لأخم صغار العقول وعادة يكون الطلاق الميسور المبتذل ناتجاً من الزواج غير الكفؤ الميسور المبتذل! والله تعالى يبغض كل ذوّاق من الرجال وكل ذوّاقة من النساء ، أي كثير الزواج والطلاق!! في غرر الحكم: (إِذَا كَمُلَ الْعَقْلُ نَقَصَتْ الشَّهْوَةُ)، (إِذَا كَبُرَ الْعَقْلُ صَعْرَتْ الشَّهْوَةُ، وَإِذَا كَبُرَتْ الشَّهْوَةُ مَعْرَتْ الشَّهْوَةُ، وَإِذَا كَمُلَ الْعَقْلُ الْعَقْلُ اللَّهُ عَلَى التقوى لعلاج كثير من المشاكل فَاتَقُوا كَبُرَتْ الشَّهْوَةُ مَعْرَتْ السَّعْطُعُتُمْ التعابى المناكل فَاتَقُوا على التقوى لعلاج كثير من المشاكل فَاتَقُوا الله مَا السَّعَطَعُتُمْ التعابى المنادل في عده الآية فوإنْ تُصْبِرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ الله المراز (وَإِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا) يه هذه الآية فوإنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ الله المراز (وَإِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا) النساء ١٨٨٠ ، وقوي مصدر الخيرات. ٤ - يؤكد القرآن (وَإِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا) يه هذه الآية فوإنْ الله عَرَّ وَجَلَ لا يُحِبُرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ الله المراز الميار الزواج والطلاق. عن الإمام الصادق هذه وصية الله تعالى عند الخلافات في جميع الأحوال ، عن النبي (ص): (إنَّ الله عَرْ وَجَلَ الْبُعَضُ المِاللةِ، وإنَّ الله يَبْعُضُ المِطْلاق الذَوّاق) الذَوّاق الله يَبْعُضُ المِطْلاق الذَوّاق) الذَوّاق الله يَبْعُضُ المِطْلاق الذَوّاق) الذَوّاق الله يَبْعُضُ المَطْلاق الذَوّاق) الذَوّاق الله يُوعِ الكافية ص الكافية ص الكافية ص الكافية عن الكافية عنه الكافية عن الكافية عن الكافية عنه الكافية عن الكافية عن المؤلّ المُعْلِقُ المُعْلَقُ الله المُعْلَقِ الله المُعْلَقُ الله الله المُعْلَقُ الله الله عَنْ وَجُلَ الله الله الله عَنْ المُعْلَقُ الله الله عَنْ المُعْلِقُ الله الله عَنْ المُعْلَقُ الله عَلَا المُعْلَقُ

# • ١ ٣ - ﴿ وَإِنْ يَمُعْرَقَا يُعْنِ اللَّهُ كُلَّامِنْ سَعَيْدِ وَكَانَ اللَّهُ وَاسِعاً حَكِيماً ﴾

إذا امتنع التفاهم بين الزوجين ولم يتفقا في المعيشة ولم يستطيعا السكن الزوجي وحسن المساكنة والمعاشرة ولم يحصل التوافق بينهما ، وفشلت وساطات الخير وانقطع الأمل في استمرار العلاقة ، فيكون الطلاق هو الحل الأفضل (وهو أبغض الحلال عند الله) والتخلص من أشد الضررين وتحمل أهون العسرين ﴿ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفِ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ البقرة/٢٢٩ ، الفراق (الطلاق) فصل

الخطاب وآخر الدواء الكي وهو حسم أي نزاع زوجي مستعصي فالأرواح التي تتنافر لا يمكن أن تلتقي وتتعاشر لأنها تختلف في النفس! فإن الله يعوّض كلاً منهما بحياة أرغد وزوجة أسعد (أو زوج أحسن) وعيشة أهنأ من تلك المعيشة المنكرة المنغصة (وَكَانَ الله وَاسِعاً حَكِيماً) واسع الفضل على عباده وحكيماً في تدبيره لهم.

١٣١ - ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَمْنُ ضِ وَلَقَدُ وَصَيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكَوَيَابَ مِنْ قَبلِكُ مُ وَإِيكُ مُ أَنْ اتَّقُوا اللَّهَ وَإِنْ السَّمَوَاتِ وَمَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الشَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَمْنُ ض وَكَانَ اللَّهُ غَنِيّاً حَمِيداً ﴾

والله خلق جميع الكائنات العاقلة وغير العاقلة وهو مالكها ويعلم مستقرها ومستودعها ، ويهب الخيرات لمن يشاء كيف يشاء متى يشاء ، فهو صاحب الحق في التشريع وهو يستحق العبادة وحده (وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ) ولقد وصينا الأولين والآخرين وأمرناكم بما أمرناهم به من الاستقامة على منهج الله (أَنْ اتَّقُوا الله) توصية الله الدائمة لعباده هي (التقوى) من وقى توقّى وحذر ، كما أتقى النار خوفاً من إحراقها كذلك أتقى الله بالإعراض عن معاصيه والتمسك بطاعته (وهو الورع عن محارم الله تعالى) وهو الإحساس النفسي بأن الله قريب منك فتهابه فإن التقوى تزكّى النفوس وتطمئن القلوب وتنظم الأمور المادية والمعنوية ، وبما تّحسن العبادة وتصدق الطاعة وتستقيم الأقوال والأفعال وتصلح الأفراد والمجتمعات وتصلح أمور الدنيا والآخرة ، ومنها تصلح الحياة الزوجية، في غرر الحكم: (التَّقْوَى : مُنْتَّهًى رِضَاْ اللهِ مِنْ عِبَادِهِ وَحَاْجَتَهُ مِنْ حَلْقِهِ)، فمن ربح التقوى فقد ربح خير الدنيا والآخرة ، والتقوى صفة تكاملية من أخلاق الأنبياء وهي أحسن الأعمال وأفضل الأقوال وأكبر كنز وأعز حرز ، وأقوى عز، في غور الحكم: (إنَّ مَنْ فَاْرَقَ التَّقْوَى أُغْرِيَ بِاللَّذَاْتِ وَالشَّهَوَاْتِ ، وَوَقَعَ فِيْ تَيْه السَّيْفَاْتِ وَلَزِمَهُ كَثِيْرُ التَّبِعَاْتِ) ، (وَإِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ غَنِيّاً حَمِيداً) قابل ترك التقوى بالكفر، كفر النعم أو كفر العقيدة وكفر الظاهر وكفر الباطن وكفر القول وكفر العمل... وإن تكفروا فلا يضره تعالى كفركم لأنه مستغنِ عن العباد ولا حاجة لله إليكم وإلى تقواكم فله ما في السموات وما في الأرض وكل يسبح بحمده ويلهج بذكره ولكن لا تفقهون تسبيحهم ﴿فَمَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَلا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُمْ عِنْدَ رَجِّيمْ إِلاَّ مَقْتاً﴾ فاطر/٣٩، وإنما وصّاكم رحمة بكم ، وكان الله غنياً عن خلقه وطاعتهم محموداً في ذاته سواء حمده الناس أم لم يحمدوه ، إذ يرجع إليه كل حمد في هذا الكون بشكل مباشر أو غير مباشر كقوله ﴿ وَلَهُ الْحُمْدُ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَعَشِيّاً وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ الروم/١٨

١٣٢ - ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الأَمْنُ صِ وَكُنَّى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾

والله مالك كل شيء ومتصرف في شؤون خلقه كما يشاء بالحكمة القائمة على المصالح (وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلاً) حافظاً وقائماً بأمور عباده ، فلا يحتاج إلى معونة من أحد وهو ﴿يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنْ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ السجدة/ه ، وكفى به مدبراً لكل ما خلق ، فلابد أن يتوكل جميع الخلق عليه لا على أحد سواه ﴿وَمَنْ يَتَوكَلُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ الطلاق/٣، في نهج البلاغة خطبة ١٩٣٤ يصف العلاقة بين الإنسان وربه (حَلَقَ النَّلُقَ حِينَ حَلَقَهُمْ غَنِيّاً عَنْ طَاْعَتِهِمْ، آمِناً مِنْ مَعْصِيَتِهِمْ، لأَنَّهُ لا تَضُرُّهُ مَعْصِيَةُ مَنْ عَصَاهُ، وَلا تَنْفَعُهُ طَاْعَةُ مَنْ أَطَاعَهُ).

# ١٣٣ - ﴿إِنْ يَشَأْ يُذُهِبِكُ مُ أَيَّهَا الْنَاسُ وَيَأْتِ بِإِخْرِينَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى ذَلِكَ قَديرٍ إَ﴾

فائدة: وإطلاق معنى الآية في الإذهاب أو الاستبدال ، يعطي معنى الاستئصال المرحلي والهلاك الدفعي أو التدريجي كقوله : ﴿إِنْ يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِحَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ إبراهيم/١٩، بأية صورة يشاء وكيف يشاء في الحروب والأوبئة أو إعداد أناس آخرين تكون لهم الريادة في حمل الرسالة وتبليغها ومن مصاديق الآية في (سنّة الاستبدال) : يروى أنه لما نزلت هذه الآية ضرب النبي (ص) على ظهر سلمان الفارسي (ع) وقال (ص) : (هم قوم هذا) يعني الفرس ، وتواترت هذه الرواية في عدّة مصادر معتبرة. فائدة : تنبيه للناس إلى التأمل في سنن الله القاهِرة ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ الأنعام/٢٦ ، التي جرت في حياة الأمم وكيف نهضت حضارياً ؟ وكيف انحدرت وتأخرت وماتت حضارياً ، وإن هذه السنن التأريخية إذا تعلقت بما مشيئة الله تعالى وقعت لا محالة وكان ذلك على الله يسيراً ﴿إِنَّا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ يس/٨٢.

### ١٣٤ - ﴿مَنْ كَانَيْرِيدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ ثُوَابُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾

من كان يريد المكاسب الدنيوية ويترك التقوى والعمل للآخرة فقد فوّت الحظ الأوفر وخسر القسم الأكبر (فَعِنْدَ اللهِ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ) والعاقل البصير يعمل لهما معاً فيحرز الثوابين ويملك الدارين ، فلماذا يقصر نظره بمتاع قليل مؤقت ولا يطلق نظره لآفاق عالم آخر أشرف وأسمى من

الدنيا ، فمن أراد الله فعند الله ثواب وخيرات الدنيا والآخرة فليقترب إليه بالتقوى ﴿ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً ﴾ البقرة/٢٠١ ، (وَكَانَ اللّهُ سَمِيعاً بَصِيراً) والله سميع لأقوال العباد بصير بأعمالهم ، فائدة : في الآية دلالة : إلى أن الدين يهدي أهله إلى ثواب الدنيا والآخرة ، وهذه هداية متوازنة متعادلة متبادلة للتي هي أقوم. في غرر الحكم: (صُنْ دِيْنَكَ بِدُنْيَاكَ تَرْبَحُهُمَا ، وَلا يَتُوكُ النَّاسُ شَيْئاً مِنْ دِينِهِمْ لإِصْلاحِ دُنْيَاهُمْ إلا تَصُنْ دُنْيَاكَ بِدِينِكَ فَتَحْسَرُهُمَا) ، وفيه أيضاً: (لا يَتُرُكُ النَّاسُ شَيْئاً مِنْ دِينِهِمْ لإِصْلاحِ دُنْيَاهُمْ إلا فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُوَ أَضَرُ مِنْهُ) ، وفيه أيضاً: (مَنْ جَعَلَ مُلْكَهُ حَاْدِماً لِدِيْنِهِ إِنْقَادَ لَهُ كُلُّ سُلْطَانٍ ، وَمَنْ جَعَلَ مُلْكَهُ حَاْدِماً لِدِيْنِهِ إِنْقَادَ لَهُ كُلُّ سُلْطَانٍ ،

١٣٥ - ﴿ إِنَّهَا أَنْدِينَ آمَنُوا حَوْنُوا قَوَامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلْهِ وَلُوْعَلَى أَنفُسِكُ دُ أَوْ الْوَلِدَيْنِ وَالْأَقْرَ بِينَ إِنْ يَكُونُ عَنِياً أَوْ فَقِيماً فَاللّهُ أَوْلَى بَمَا فَلَا تَتْبَعُوا الْهَوَى أَنْ تَعْدِلُوا وَإِنْ تَلُووا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾

دُعوة قرآنية عامة للمؤمنين خاصة كي يعدوا أنفسهم ليكونوا قوامين بالعدل الدائم ملتزمين به قولاً وعملاً ، في جميع مجالات الحياة دون انعطاف أو ضعف أو عدول عنه وانحراف نحو هوى أو خوف أو طمع ، جاءت (قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ) صيغة مبالغة للقيام بوظيفة العدل على أعلى درجاته وفي أرقى مستوياته ، وهو الإنصاف المستمر على كلِّ صعيد بلا إنقطاع تأكيداً على الصلابة والقوة والحزم في العدل والحرص عليه والوفاء به في غرر الحكم: (أَعْدَلُ النَّاسِ مَنْ أَنْصَفَ عَنْ قُوَّةٍ) ، لأن بالعدل تستقيم الحياة وتصلح المجتمعات وتستثمر الطاقات وتؤدى الخدمات (شُهَدَاءَ لِلَّهِ) تقيمون شهاداتكم الخالصة بالحق لوجه الله دون تحيز ولا مجاملات بأن تتحروا الحق الذي يرضاه الله من غير مراعاة أحد ، فتكون الشهادة لله سبحانه هي عين الشهادة للناس بالعدل و(العَدْلُ مِيْزَانُ اللهِ فِيْ الأَرْضِ) ، فإن الاعتداء على العدل والاستهانة به هي عين الاستهانة بالله العزيز القهّار الذي ليس كمثله شيء.

(وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوْ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ) قُلْ الْحُقَّ وَلَوْ عَلَى نَفْسِكَ لأن (الشَّهَادَة إِظْهَارُ الْحُقِّ الْمَا مَن كان ولو كانت الشهادة بالحقوق ، وما هو مفقود من مصالح شخصية أو مصالح الشهادة بالحق تقوم على استرجاع الحقوق ، وما هو مفقود من مصالح شخصية أو مصالح الوالدين والأقربين، ودون أي ميل أو إذعان عاطفي أو نتيجة فقر أو غنى (إِنْ يَكُنْ غَنِيّاً أَوْ فَقِيراً فَاللّهُ أَوْلَى بِهِمَا) إن يكن المشهود عليه أو له (غنياً أو فقيراً..)، الجميع سواسية أمام القانون العادل ، فلا يكن المغنى أو الفقر مبرراً للتحريف والتزييف والله أولى بهما وأعلم بما فيه صلاحهما ، كيف والشهادة دين وإيمان واستقامة وتقوى (فَلا تَتَبِعُوا الْهُوَى أَنْ تَعْدِلُوا) والنهي عن إتباع الهوى والمزاج عند أداء الشهادة مخافة العدول عن الحق والانحراف عن الاستقامة ، بل إلزموا الحق على والمزاج عند أداء الشهادة في كل الأشكال حتى مع غير المسلمين لا طلاق معنى (قَوَّامِينَ) (وَإِنْ تَلُوُوا)

والنهى أن تلوا ألسنتكم وتغيّروا وتماطلوا وتسوفوا عن شهادة الحق وتحرفوها أو تبدلوها (أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً) أو تعرضوا عن الشهادة فلا تؤدوها ﴿وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى، المائدة/٨ ، فالله خبير بأعمالكم ومجازيكم عليها ، فائدة: دلالة الآية على وجوب الأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَنْ الْمُنْكَرِ ، فمن نصرهما أعزه الله ومن خذلهما خذله الله ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنْ اللَّهِ ﴾ البقرة/١٤٠ ، ﴿وَالَّذِينَ لا يَشْهَدُونَ الزُّورَ ﴾ الفرقان/٧٢.

١٣٦ - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ وَمَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَرَلُ عَلَى مَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَمْنُ مِكُفُرْ إِللَّهِ ومَلاهِكَتِهِ وَكُتُبهِ وَمُسُلِهِ وَالْيُوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً تَعِيداً ﴾

خطاب تربوي قرآني لكل المؤمنين الصادقين ، آمر إياهم أن يعلموا عناصر الإيمان وأن يزدادوا في مستويات الإيمان ويعلموا آفاقه ويعملوا بما فله عدة درجات وأن يعملوا به ويثبتوا عليه ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدِّي ﴾ مُحَد/١٧ ، فإن المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ، وذكر أهم عناصر الإيمان (آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِنْ قَبْلُ) آمنوا بالله ورسوله والقرآن والكتب التي أنزلها على الأنبياء قبله قبل التحريف ، لأنها تمدف إلى هدف مشترك سام ، فبينهم تعدد أدوار ووحدة هدف ، فالإيمان بواحد من حقائق المعارف لا يتم إلا مع الإيمان بجميعها ، فمن النفاق الإيمان ببعض والكفر ببعض ، فكل واحد من عناصر الإيمان يستلزم الآخر ، مما يشكل لدى المؤمن الواعى وحدة تصويرية متكاملة لا انفصام لها ولا انقطاع ، وهذا يدل أن الله لم يترك عباده في أيّ زمن بلا هداية ، ثم توعد من كفر بذلك (وَمَنْ يَكْفُرْ بِاللَّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِر فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً بَعِيداً) وأي قبول لبعضها ورفض بعضها الآخر يعني رفضاً لكل عناصر الإيمان لأن الإيمان كلُّ لا يتجزأ والدخول في معسكر الكفر والضلال البعيد ، لأنه إما يتبع الهوى وهو إله معبود ، ﴿وَلا تَتَّبعُ الْهُوَى فَيُضِلُّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ ص/٢٦ ، وإمّا يقلد عن جهل ويتبع عن عمى بلا تدبر وهذا يدل أنه بلغ النهاية في الضلال وسوء الأفعال ، مما يصعب معها الرجوع لطريق الهداية.

فائدة: هناك بعض المداخل الخطيرة في طرق الضلال يصعب الرجوع عنها ، فإن بَقى فيها يكون في خطر وإن خرج منها يكون في خطر ، فهو بين خطرين أيسرهما مرٌّ !! فعلى الإنسان أن يفكر ويتأكد قبل الدخول في أي أمر فيعرف مداخله ومخارجه كقوله ﴿رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ وَاجْعَلْ لِي مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَاناً نَصِيراً ﴾ الإسراء/٨٠، في نهج البلاغة خطبة٤٠١: (العَاْمَلُ بغَيْرِ علم كَالسَّائِرِ عَلَى غَيْرِ الطَّرِيقِ الصَّحِيْحِ لاَ تَزِيْدُهُ سُرْعَةُ السَّيْرِ إِلاّ بُعْدَاً عَنْ الصَّوَاْبِ)! كقوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكْفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ، أُوْلَئِكَ هُمْ الْكَافِرُونَ حَقّاً اللهاء/١٥٠٠.

١٣٧ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ كَفُرُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ اللَّهُ لِيَعْفِي اللَّهُ لِيَعْفِي اللَّهُ لِيَعْدِيهُمْ اللَّهُ اللَّهُ لِيَعْفِي اللَّهُ لِيَعْفِي اللَّهُ لِيَعْدِيهُمْ مُ

تتحدث الآية عن أناس ضعاف النفوس والعقيدة والمواقف والأخلاق ، مذبذبين منافقين يترددون بين حالتي الإيمان والكفر قبولاً ورفضاً حسب إختلاف مصالحهم فلا يزالون على هذه الحال زماناً حتى استحكمت فيهم هذه الصفة الخسيسة ثم تزداد حالة الكفر لديهم وتستحكم فلا يجدون في أنفسهم بعد هذا التذبذب الغريب قدرة على العودة إلى الله والإيمان الحقيقي ، فلا يستحقون الهداية والدراية والرعاية والحماية لأغم لا يستحقون المغفرة ، وأتوا بأكبر الذنوب مما منعهم من حصول الهداية (والْمَرُءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ) ، فإن كفرهم يكون عقوبة لهم فطبع الله على قلويهم حصول الهداية (والْمَرُءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ) ، فإن كفرهم يكون عقوبة لهم فطبع الله على قلويهم في كذلك نَطبّع عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا عَيْسِهُنَ اللهِ: ذَبْتُ صَعُرَ عِنْدَ صَاْحِبِهِ) وَأَصَرَّ عَلَيْهِ فَاْعِلُهُ، وَاسْتَهَانَ بِهِ عَامِلُهُ، وَاسْتَحَفَّ بِهِ رَاكِبُهُ. فائدة : جرت سنة الله بأن يكون كسب عَلَيْهِ فَاْعِلُهُ، وَاسْتَهَانَ بِهِ عَامِلُهُ، وَاسْتَحَفَّ بِهِ رَاكِبُهُ. فائدة : جرت سنة الله بأن يكون كسب البشر لعلومهم وأعمالهم مؤثراً في نفوسهم ، فلما طال عليهم أمد الذنوب الكبيرة قست قلوبهم وتلوثت فطرقم وفسد فكرهم وسلوكهم حتى صارت حجاب على عقولهم فلم تقبل نور الإيمان ولا الدليل والبرهان ، حتى ازداد العصيان فلا يستحقون الغفران كقوله ﴿وَلا يَكُونُوا كَالّذِينَ أُوتُوا كَالّذِينَ أُوتُوا (صَا: (تَرْكُ الْعِبَادُةِ يُقْسَتِيْ الْقَلْسَتُ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ الخديد/٢٠، عن النبي الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمْ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ الخدول العرد ١٠٠٠ عن النبي الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمْ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ المَددد ١٠٠٠ عن النبي (صُن وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ الله المناطرة عن النبي المؤلِل والبره صَالِهُ المَن المؤلِلُهُ المَالِقُونُ المَالِقُونَ المؤلِلة المَالِقُونَ المؤلِلة المؤلِلة والمُ طالة المؤلِلة والله المؤلِلة والمؤلِلة والمؤ

#### ١٣٨ - ﴿ بَشِيرِ الْمُنَافِقِينَ إِلَّا لَهُ عَذَا بِأَ الْبِمَا ﴾

البشارة لا تستعمل غالباً إلا في الأخبار السارة ، فاستعمالها في الأخبار السيئة يكون من باب التوبيخ والاستصغار ، تحديد قرآني للمنافقين بالعذاب الأليم لأنهم كانوا يشكلون مصدر خطر على استقرار المجتمع الإسلامي ، فكان لهم الأثر الكبير في تثبيط الشباب عن الجهاد ونشر الشكوك والشبهات في أوساطهم. فائدة : عن الإمام على (ع) : (إِنَّ النِّفَاقَ يَبْدُو لَمْظَةً (نقطة) سَوْدَاءَ فِي الْقُلْبِ، فَكُلَّمَا ازْدَادَ النَّقَاقُ السَّوَادُ ، فَإِذَا إِسْتَكْمَلَ النِّفَاقُ اسْوَدَّ الْقُلْبُ) كنز العمال خبر ١٧٣٤.

#### ١٣٩ - ﴿ الَّذِينَ يَتَخِذُونَ الْكَافِينِ أَوْلِيَا عَينْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَيُّبَعُونَ عِنْدَهُ مُ الْمِزَةَ فَإِنَّ الْمِزَةَ لَلَّهِ جَمِيعاً ﴾

أولئك الذين يوالون الكافرين وأعداء الدين ويتخذونهم قادةً وأعواناً وأنصاراً لما يتوهمونه فيهم من القوة والقدرة ويتركون ولاية المؤمنين لما يتوهمونه فيهم من الضعف والاستضعاف ، فيقدمون التنازلات على حساب دينهم ليحققوا مكسباً مادياً أو جاهاً ليوافق هوى أنفسهم لما يريدون من

العزة (أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمْ الْعِزَقَ) استفهام إنكاري أيطلبون بموالاة الكفار القوة والغلبة والجاه والأموال ، فإنهم لا عزة لهم ولا إيمان لهم ولا وفاء فإذا اصطدمت مصالحهم تنكرت أحوالهم وبشعت أعمالهم ! (فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعاً) والعزة من معاني القوة والقدرة والملك والعلم.. والملك لله وحده لأنه الخالق وحده ومصالح العباد بيده ومشيئته نافذة فيهم وهو يعز من يشاء ويذل من يشاء ، ضمن قانون الأسباب والمسببات، فإن مقادير العباد بيده سبحانه وتعالى ومشيئته نافذة فيهم ، وقد تكفَّل بنصر دينه وغلبة عباده المؤمنين أنَّ الأَرْضَ يَرِثُها عِبَادِي الصَّالِحُونَ الأنبياء/٥٠١، ﴿فَاصْبِرُ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ هود/٤٤، ولو تخلل تلك الحقيقة بعض الإمتحانات لعباده المؤمنين، ونصرة العدو الغادر الفاجر عليهم ولكنها نصرة غير مستقرة وغير مستمرة ، فإن للباطل جولة ومهلة وللحق دولة وعزة ﴿وَعَدَ اللهُ اللّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ لَيَسْتَخْلِفَتَهُم فِي الأَرْضِ النور/٥٥، فعليهم أن يطلبوا العزة من الله بصادق إيماضم وإتباعهم هدايته. عن الإمام علي (ع):(كُلُّ عَزِيْزٍ دَاْخِلُ فعليهم أن يطلبوا العزة من الله بصادق إيماضم وإتباعهم هدايته. عن الإمام علي (ع):(كُلُّ عَزِيْزٍ دَاْخِلُ . فعليهم أن يطلبوا العزة من الله بصادق إيماضم وإتباعهم هدايته. عن الإمام علي (ع):(كُلُّ عَزِيْزٍ دَاْخِلُ .

#### فائدة:

﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلا النَّصَارَى حَتَى تَتَبِعَ مِلَّتَهُمْ البقرة / ١٢٠ ، ﴿ لا تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ وَمَنْ يَتَوَهَّمُ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ اللَّائِدة / ١٥ ، ﴿ لا يَتَّخِذُ النَّصَارَى أَوْلِيَاءَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ وَمَنْ يَتَوَهَّمُ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ اللَّهُ فِي شَيْءٍ إِلاَّ أَنْ اللَّهُ فِي شَيْءٍ إِلاَّ أَنْ اللَّهُ فَعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنْ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلاَّ أَنْ تَتَقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً وَيُحَدِّرُكُمْ اللَّهُ نَفْسَهُ آل عمران / ٢٨ ، الذين يعتمدون الكافرين أنصار وأعوان من تَتَقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً وَيُحَدِّرُكُمْ اللَّهُ نَفْسَهُ آل عمران / ٢٨ ، الذين يعتمدون الكافرين أنصار وأعوان من

دون المؤمنين فإنه أكبر دليل عملي على شخصيتهم المنافقة التي ليست لها من الإيمان شيء بل هم خطر على المؤمنين.

• ٤ ١ - ﴿ وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُ مُ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُ مُ آيَاتِ اللّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهُزَأُ بِهَا فَلا تَفْعُدُوا مَعَهُ مُ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثِ غَيْرِهِ إِنَّكُ مُ إِذَا مِنْ لَهُ جَامِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَ افِينَ وَالْكَ اللّهَ عَلَيْهُ مُنْ اللّهَ عَلَيْهُ مُنْ إِذَا اللّهُ عَلَيْنَ وَالْكَ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مُنْ إِنّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ فِي اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَلْمُنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

في غرر الحكم: (كُنْ بِالْوَحْدَةِ آنَسُ مِنْكَ بِقُرَنَاءِ السُّوءِ)، والذي يجلس معهم يكون مثلهم، ومثلهم كالصاحي مع السكارى أو كالعالم بين الجهلاء!! فإن الراضي بالكفر كافر، والرَّاضِي بِفِعْلِ قَوْمٍ أَشْرِكَ فِيْ عَمَلِهِمْ، والْعَاْمِلُ بِالظُّلْمِ، وَالرَّاضِيْ بِهِ، وَالسَّاكِتُ عَنْهُ، وَالْخَاضِلُ لَهُ شُرَكَاءُ فِيْ الظُّلْمِ، عن النبي (ص): (المرءُ مَعَ مَنْ أحَبَ) كنز العمال خبر ٢٤٦٨٤، في الآية دلالة واضحة على وجوب الإعراض والتصدي بالقدر الممكن عن كل من يخوض بالباطل على إطلاق معناه أو يعبث ويسخر من قضايا الأخلاق والتدين والخير والصلاح في القول والعمل وفي جميع وسائل الإعلام المرئية والمصورة والصوتية، وهذا يشمل الإعراض عن صديق السوء وجار السوء وصحبة السوء وفكر السوء وعمل السوء ومهنة السوء وأفلام السوء وكل سوء. وفي الآية إشارة بأن مجالسة وفكر السوء وعمل المخالفة بالقيام عن مجالسهم لا الإعراض بالقلب أو بالوجه فقط ﴿وَالَّذِينَ فَي اللهُمُ عَنْ اللَّهُ وَحَقْدِهِمْ تَسْلَمُواْ مِنْ عَمْ الْمُعَلِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعاً) وهذا الوعيد منه سبحانه للتحذير من مخالطتهم عَمْ المُمَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعاً) وهذا الوعيد منه سبحانه للتحذير من مخالطتهم ومجالستهم، إنه مكما اجتمعوا على الاستهزاء بالدين في الدنيا سيجتمعون في العقاب يوم القيامة، ومجالستهم، إنهم كما اجتمعوا على الاستهزاء بالدين في الدنيا سيجتمعون في العقاب يوم القيامة، ومجالستهم، إنهم كما اجتمعوا على الاستهزاء بالدين في الدنيا سيجتمعون في العقاب يوم القيامة،

وعن الإمام الصادق (ع): (فَرَضَ اللهُ عَلَى السَّمْعِ أَنْ يَتَنَزَّهَ عَنْ الإسْتِمَاْعِ إِلَى مَاْ حَرَّمَ الله وَأَنْ يُعْرِضَ عَمَّا لاَ يَحِلُ لَهُ مَا نَهَى اللهُ عَنْهُ وَالإِصْغَاءُ إِلَى مَاْ أَسْخَطَ اللهُ ثُم ذكر الآية) كنز الدقائق ٢/٧٥٦، ثم استثنى موضع النسيان (الغفلة) فقال تعالى ﴿ وَإِمَّا يُنسِينَكَ الشَّيْطَانُ فَلا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ الأنعام/٦٨) ، في نهج البلاغة حكم ٣٧٠: (أَيُّهَاْ النَّاسُ : إِتَّقُواْ اللّهَ ، فَمَا خُلِقَ إِمْرُقِّ عَبَثَاً فَيَلْهُوْ ، وَلاَ تُركَ سُدَىً فَيَلْغُوْ!)

١٤١ - ﴿ الَّذِينَ يَسَرَّ صُونَ بِكُمْ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ فَتْحُ مِنْ اللَّهِ قَالُوا أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ وَإِنْ كَانَ لِلْكَ افِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوا أَلَـمْ نَسْتَحُوذْ عَلَيْكُمْ وَمَنْمَعْكُمْ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ فَاللَّهُ يَحْكُمْ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَكَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبيلاً

تُصُّورُ الآية حركات وضيعة من صفات المنافقين الانتهازيين، فهم يتحينون الفرص للشماتة بالمسلمين. كان المنافقون يخرجون مع المسلمين في الحروب لغرض الدس وتفريق الكلمة والخيانة وتخذيل الجيش ، ويتظاهرون بأنهم خرجوا لنصرة المسلمين، وَيَتَرَبَّصُونَ بمعني ينتظرون وقوع أمر بكم (فَإِنْ كَانَ لَكُمْ فَتْحٌ مِنْ اللَّهِ قَالُوا أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ) في النصر فليكن لنا سهم من الغنائم (وَإِنْ كَانَ لِلْكَافِرِينَ نَصِيبٌ) في الظفر عليكم والغلبة على المسلمين (قَالُوا أَلَمْ نَسْتَحُوذْ عَلَيْكُمْ) والاستحواذ : الغلبة والتسلط (وَغَنْعُكُمْ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ) قال المنافقون للمشركين : ألم نغلبكم ونتمكن من قتلكم وأسركم فأبقينا عليكم القدرة وثبطنا عزائم المؤمنين وأفشينا أسرارهم لكم حتى انتصرتم عليهم ؟ فهاتوا نصيبنا مما أصبتم من الغنائم المادية والمعنوية لأننا نواليكم ونمنع من يؤذيكم ونطلعكم على أسرار المؤمنين (فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ) فيجزي الصادقين بصدقهم والمنافقين أعد لهم عذاباً أليماً (وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً) هذه حقيقة من الحقائق الواقعية الكبرى التي لا تتبدل ولا تتحول ولا تتغير إنها مرتبطة بسنن الله في التكوين والتشريع وتشمل المجتمع وليس الأفراد ، فتذكر الآية : إنّ المؤمنين إذا صدق إيماهم إنتصروا وعلو كقوله : ﴿ وَلا تَعْنِنُوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَنْتُمْ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ آل عمران/١٣٩ ، كما تمتلك بعداً تشريعاً بالمنع عن كل عمل يؤدي إلى علو الكافرين وذل المؤمنين أمامهم، والدفع إلى الأمام نحو تهيئة كل الأسباب اللازمة والممكنة التي تؤدي إلى هيبة المؤمنين وقوتهم ، لتشكل قاعدة أساسية لتقوية الشعور بالنهوض الحضاري العام سواء على الصعيد الداخلي للأمة الإسلامية أو على صعيد العلاقات الواسعة المحلية والدولية ، فكل عمل أو معاهدة أو ميثاق جعل للكافرين على المؤمنين سبيلاً يُعدُّ ملغى لا قيمة له عن النبي (ص): (الإِسْلاَمُ يَعْلُو وَلا يُعْلَى عَلَيْهِ) وسائل الشيعة ٣٧٦/١٧، كما روي عن النبي (ص) وهذه الآية تبعث اليأس في نفوس المنافقين وغيرهم لئلا يستمروا في ضلالهم وتلونهم وضياعهم (وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً) ولن يجعل

الله للكافرين إنتصاراً أو تسلطاً على المؤمنين لا من النواحي العسكرية ولا السياسية ولا الثقافية والإقتصادية وغيرها ، والمؤمنون هم الأعلون بشرط المحافظة على شروط الإيمان ، والآية تكشف عن قانون الجماعة المؤمنة وليس قانون الأفراد ، وما غُلب المسلمون على أمرهم إلا بتركهم هدى القرآن وعاشوا اسم الدين بلا مضمون ، فذلوا بعد عزة ﴿لِيَقْضِيَ اللهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً لِيَهْلِكَ مَنْ مَيّنةٍ وَيَحْيا مَنْ حَيَّ عَنْ بَيّنةٍ ﴾ الأنفال/٢٤، وجاءت كلمة (سبيلاً) نكرة وعامة المعنى وجامعة المغزى ، فإن المؤمنين هم الأعلون على الدوام وما داموا ملتزمين بشروط الإيمان الأصيل الثابت المنطلق من رضا الله وإعلاء كلمته ، والبعيد عن الهوى والشهوات وحب الذات وإلغاء الآخر ، وما غُلب المسلمون على أمرهم وضعفوا وذلوا إلا بتركهم شروط الإيمان فآمنوا ببعض وتركوا البعض ، فذلوا بعد قوة جيلاً بعد جيل ، ودخلوا عليهم في عقر دارهم في نمج الملاغة وتركوا البعض ، فذلوا بعد قوة جيلاً بعد جيل ، ودخلوا عليهم في العقائدي والعسكري.. عن خطبة ٢٧: (اغْرُوهُمْ قَبْلُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمّتِي قَوْرَةً عَلَى أَمْرِ اللهِ لاَ يَضُرُهُمْا مَنْ حَالَفَهُا) كنز العمال للدلالة على الكثرة والتهويل أي أنواع الغزو كالغزو الفكري والثقافي والعقائدي والعسكري.. عن خبر ٥٠): (لا تَوْلُ هَائِهُمْ مَنْ خُيَارُهُمُا أَمَرُ وَهَا أَمْرَاهُمُا أَمَرُاهُمَا أَشْرَارُهُا ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ رَفَعَ اللهُ عَنْهُمْ يَدَهُ ثُمُّ سَلَطَ خيريهُمْ أَمْرَاهُمَا أَشْرَارُهُمَا ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ رَفَعَ اللهُ عَنْهُمْ يَدَهُ ثُمُّ سَلَطَ عَلَيْهِمْ جَبَابْرَتُهُمْ..) تنبيه الخواط ص٦٨.

فائدة: ١- يستخدم القرآن كلمة (فَتْحٌ) لإنتصار المسلمين وكلمة (نَصِيبٌ) لإنتصار الكفّار، لبيان أن نصرة الكافر عابرة ولذة زائلة، بينما نصر المؤمنين نعمة باقية لأن أساسها الحق (والحق أقوى ظهير وأفضل نصير) وللدلالة أن للحق دولة وللباطل جولة ومهلة. ٢- يمكن التواصل مع الكفّار لاكتساب العلوم المتنوعة والصناعات المختلفة بشرط أن لا أكون تبعاً لهم ومن دون تسلط وغلبة على المؤمنين كقول النبي (ص): (أُطْلُبُواْ الْعِلْمَ وَلُوْ بِالصِّيْنِ) تفسير النور ١٧٩/، ولكن يُحرم أي تواصل يجعل الكفّار متسلطين على المؤمنين ويتحكمون بهم، وعلى المسلمين أن يحصلوا على الاستقلال التام في جميع المجالات السياسية والعسكرية والإقتصادية والثقافية، وهذه المقدمات تعطيك تلك النتائج (وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً).

٧٤٢ - ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُـمْ وَإِذَا قَامُوا لِلى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ الْنَاسَ وَلا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً﴾

الخداع: إيهام الغير على شيءٍ فيظهره على غير حقيقته. يخادعون الله بمعنى يخادعون رسول الله (ص) فيظهرون له الإيمان ويبطنون الكفر، ونسب ذلك إلى الله لأن معاملة الرسول بالمخادعة كمعاملة الله ومن خان الرسول فقد خان الله تعالى، (وَهُوَ خَادِعُهُمْ) مجازيهم ومعاقبهم على

خداعهم كقوله ﴿سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ، وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾ الأعراف/١٨٢-١٨٣ ، فيتركهم في غيهم وهم يسيرون إلى سوء العاقبة بسوء تصرفهم وخبث ضمائرهم ونياقم ، فمخادعتهم لله هي مخادعة لأنفسهم بسوء اختيارهم لها ما يضرهم ولا ينفعهم ولكن لا يشعرون ! كقوله ﴿وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ ﴾ آل عمران/٥٥، (وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَاكَى) متثاقلين وهي علامة حسية واقعية على النفاق الخطير وعدم ثبات الإيمان في قلوبهم ، والكسل لا يكون إلا بفقدان الرغبة إلى الصلاة من قلوبهم ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ البقرة/٥٤ عن الإمام على (ع): (إِنَّ الأشْيَاءَ لَمَّا ازْدَوَجَتْ ازْدَوَجَتْ الْكَسَلُ وَالْعَجْزُ فَنُتِجَا بَيْنَهُمَا الْفَقْرَ) الكافيه ٨٦/٥ وإلا فالصلاة تعني قمة الوعي وصلة المخلوق الضعيف بخالقه القدير والاستمداد منه الرحمة والنور والاطمئنان بالاستقامة على نهجهه، وهي حالة لا تنسجم مع الكسل والملل عن الإمام على (ع): (الصَّلاةُ مِيزَانُ: فَمَنْ وَفَّ، اسْتَوْفَ!) البحار ٢٦٤/٨٤، (يُرَاءُونَ النَّاسَ) يبتغون بذلك أن يراهم الناس فيعدّوهم من المؤمنين ، ولا يصلون حين لا يوجد احد البشر، وقلبهم لا يتوجه لله ، وما أقبح الإنسان ظاهره جميل وباطنه عليل ، لأنه يعمل للناس ولا يعمل لله عز وجل، ومن يعمل لغير الله وكله الله إليه لذلك يكون الرياء شركاً! (**وَلا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً**) لا يصلّون إلاّ قليلاً وأمام الناس لإنشغال بالهم بمراءاة الناس وغفلة قلبهم عن الله تعالى ، وأمثال هؤلاء في كل زمان ومكان، فائدة: سئل الإمام الرضا (ع) عن قوله: (سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ) التوبة/٧٩، (وَمَكَرُوا وَمَكَر اللَّهُ) آل عمران/٥٥ وقوله (اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ) البقرة/١٥ وقوله (يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ) النساء/٢٤ افقال: (إنَّ الله عَزَّ وَجَلَ لا يَسْحَرُ ولا يَسْتَهْزِئُ ولا يُمْكُرُ ولا يُخَادِعُ وَلَكِنَّهُ يُجَازِيْهِمْ جَزَاءَ السُخْرِيَةِ، وجَزَاْءَ الاسْتِهْزَاءِ، وجَزَاْءَ المِكْرِ والْخَدِيْعَةِ، تَعَالَى عَمَّا يَقُولُ الظَالِمؤنَ عُلُوًا كَبِيرًا) تفسير النور ١٨٠/٢ ﴿ هَلْ يُجْزَوْنَ إِلا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأعراف/١٤٧، و(الْعُقُوبَةُ مِنْ حِنْس الْعَمَلْ)، في غرر الحكم: (نِفَاْقُ الْمَرْءِ مِنْ ذُلِّ يَجِدُهُ فِيْ نَفْسِهِ).

#### ٣ ٤ ١ - ﴿مُذَبُذَبِهِ بَيْنَ بَيْنَ ذَلِكَ لا إِلَى هَوُلا ، وَلا إِلَى هَوُلا ، وَمَنْ يُضْلِلُ اللَّهُ فَلَن تَجد لَهُ سَبِيلاً ﴾

مُذَبْذُبِينَ : متلونين بين الكفر والإيمان ، تحقير للمنافقين وبيان لوضعهم القلق ونفوسهم المهزوزة وهو أمر عام ينعكس على تفاصيل حياتهم ، فهم يعيشون مذبذبين متقلبين مترددين مضطربين بين الكفر والإيمان وهم في حيرة من دينهم، أعطوا قلوبهم للكافرين ولسانهم للمؤمنين مما يجعل شخصيتهم مضطربة ونفسهم قلقة وأيامهم كريهة وعيشهم منغّص لأنهم لا يخلصون إلى أحد فهم يخونون حتى أنفسهم وما ذلك إلاّ الضلال البعيد عن هداية الله (**وَمَنْ يُضْلِلْ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لُهُ** سَبِيلاً) ولن يجد الضالون عن هدى الله الحائرون في سلوكهم سبيلاً لحياة إنسانية كريمة كقوله ﴿ فَرِيقاً هَدَى وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمْ الضَّلالَةُ ﴾ الأعراف/٣٠، وهكذا الَّذِيْ لاَ يَلِيْقُ بِهِ الْهُدَىْ يَلِيْقُ بِهِ الضَّلاَلُ ، عن الإمام علي (ع): (الَّذِيْ لا يَنْفَعُهُ الْحَقُّ يَضُرُّهُ الْبَاْطِلُ، وَالَّذِيْ لا يَنْفَعُهُ الْيَقِيْنُ يَضُرُّهُ الْبَاْطِلُ، وَالَّذِيْ لا يَنْفَعُهُ الْيَقِيْنُ يَضُرُّهُ الْبَاْطِلُ، وَالْخِلَهِ وَعِلْصَهِم من ظلمات الشَّكُ) البحار ٢٩٣/٧٧، وهؤلاء لن تجد لهم سبيلاً ينقذهم من حيرة الضلالة ويخلصهم من ظلمات الجهالة ، لأن الله تخلى عنهم وأوكلهم إلى أنفسهم لفسادهم ، ومن كان هذا شأنه لا يرجى منه رشدٌ وصلاح. في غرر الحكم: (أَعْجَزُ النَّاسِ مَنْ عَجِزَ عَنْ إصْلاَحِ نَفْسِهِ) والذي لا يمتلك موقف ثابت أي لا يمتلك الاستقامة بمعنى أنه لا يمتلك فكراً ثابتاً ولا نفساً مستقرة ولا قلباً مطمئناً فهو يعيش القلق النفسي والأرق الليلي وفي هذا خسران الدنيا والآخرة.

٤٤٤ - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا الْكَ افِرِينَ أَوْلِيَا عَمِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَتْرِيدُ وَنَ أَنْ تَجْعَلُوا لِلَّهِ عَلَيْكُ مُ سُلْطَاناً مُبِيناً ﴾ أُوْلِيَاءَ: أنصار وأعوان وقادة. تكرر هذا التحذير الخطير في القرآن لأنه تجاوز لحدود الله ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١، وقال تعالى: ﴿تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ البقرة/٢٣٠. المعنى: من صفات المنافقين إتخاذ الكافرين أنصار من دون المؤمنين متجاوزين ولاية المؤمنين ومستغنين عنهم وشبيه الشيء منجذب إليه ، نهى الله تعالى عباده المؤمنين أن يتصفوا بمذه الحالة القبيحة التي تعتبر جريمة وخرقاً لمنهج الله تعالى لأنها ضرر عليكم وعلى المسلمين ومن جميع الوجوه (أتُريدُونَ أَنْ تَجْعَلُوا لِلَّهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَاناً مُبِيناً) سلطاناً : حجةً بالغة ودليلاً واضحاً أي أتريدون أن تجعلوا لله حجة بالغة عليكم أنكم منافقون ؟ تستحقون بما العقاب الشديد في الدنيا والآخرة ، باعتمادكم على صحبة الكفار ونصرتهم والتخلّي عن جماعة المؤمنين وخذلانهم. وتقدُّم شرح مثلها آل عمران ٢٨ ، في نهج البلاغة حكم ٢٩٥: (وَأَعْدَاؤكَ ثَلاَتَةٌ: عَدُوُّكَ، وَعَدُوُّ صَدِيقِكَ، وَصَدِيقُ عَدُوّكَ)، تشرح الايتان من سورة النساء ١٤١-١٤١ علاقة المنافقين بالكفار فإن تولي المؤمنين والتبري من الكافرين من لوازم الإيمان، لأنه لا مكان لحبّين وولاءين في قلب واحد ﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُل مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ الأحزاب/٤، يطيع الله في قلب ويُرضي أعداء الله (وقوى الشر) في قلب! ، ومعنى ذلك إنّ الذي لا ينصر الحق فهو يساهم في نصرة الباطل ، وفي هذا دلالة: إنَّ أي عزل أو تنصيب أو اي إجراء يؤدي إلى تسلط الكفار على رقاب المسلمين فهو حرام وخيانة ومن الذنوب الكبيرة ، فإن فاعلها يجعل الله عليه سلطاناً مبيناً.

#### ٥٤٥ - ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّمْ لِي الأَسْفَل مِنْ النَّام وَكُنْ تَجِدَ لَهُمْ نَصِيراً ﴾

كما إنّ الجنة درجات والإيمان درجات ، كذلك الضلال درجات والنار دركات أي طبقات باعتبار الدرجات إلى الأعلى في التكريم والنعيم والدركات هبوط إلى الطبقات السفلى في الجحيم الأليم ، والنفاق ذنب كبير وجرم خطير وضرر مرير ، والنفاق حالة تقلّب وتلوّن وتذبذب ، لذلك يكون العقاب على قدر الجناية، إنهم في أسفل دركات العذاب وتحت سائر الكفار ، لأنهم جمعوا بين الكفر والنفاق ومساوئ الأخلاق، كالمكر والخديعة والشماتة بالمؤمنين ومعاداتهم والتآمر عليهم بشكل فني ظاهره يسر وباطنه يضر، وشاركوا في ظلمهم وسفك دمائهم وارتكبوا ما يسخط الله ،

ويضر بالناس فاستحقوا أشد العذاب (وَلَنْ تَجِدَ هُمْ نَصِيراً) وليس لهم منقذ من عذابه الشديد ولا ناصر يخلصهم من عقابه المديد ، لأنهم شر أهل النار ، ويكون (الجُزَاءُ مِنْ جِنْسِ الْعَمَلْ). فائدة : الله النار سبع : جهنم ولظى والحطمة والسعير وسقر والجحيم والهاوية ، ٢- قال تعالى عن المنافق : ﴿فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً ﴾ النساء/١٤٣ ، حرموا أنفسهم من نعمة الهداية في الدنيا ، وقال تعالى هنا (وَلَنْ تَجِدَ فَهُمْ نَصِيراً) كما ضلوا عن الهداية وهنا ضلوا عن إيجاد النصير والمخلِّص ، إنها خسارة من جميع الوجوه. ٣- قال (إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ) ولم يقل (إنّ الكافرين) خطورة النفاق ، لأن المنافق عدو مستور والكافر عدو مشهور. في غرر الحكم: (نِفَاقُ الْمَرْءِ مِنْ ذُلٍّ يَجُدُهُ فِيْ نَفْسِهِ)

والنفاق يفسد الإيمان وأخو الشرك وتوأم الكفر ومثل الإلحاد.

7 ٤٦ - ﴿ الله الذين الله الله واعترفوا بالله وأخلصوا ديه مراله فأولك مَ المؤمين وَسَوْف يُؤت الله المؤمين أجرا عظيما وهذا استثناء للذين (تَابُوا) ندموا واعترفوا بالذنب وأحسوا بالخطأ والخطيئة وخرجوا من النفاق ولحقوا بالإيمان قولاً وفعلاً وظاهراً وباطناً وعادوا إلى الله تعالى (وَأَصْلَحُوا) فالتوبة لا تنفع دون إصلاح لما فسد منهم من فكر وقناعات خاطئة وطبائع سيئة وسلوك منحرف ، وهكذا الإسلام حسن عبادات تؤدي إلى حُسنُ معاملات (وَاعْتَصَمُوا بِاللهِ) فالإصلاح ينفع إذا كان منطلقاً من الاعتصام والتمسك بالله وهو القرآن والسنة الشريفة الصحيحة (وَأَخْلَصُوا) فالاعتصام ينفع بقدر الإخلاص، عن الإمام على (ع): (في الإِخْلاَصِ يَكُونُ الْخَلاَصُ) تنبيه الخواطر ص ٣٩٠ (دِينَهُمْ لِلهِ) وحده دون شائبة هوى أو شرك أو رياء.

عن الإمام علي (ع): (دِينَكُمْ دِينَكُمْ ! فَإِنَّ السَّيِّئَةَ فِيهِ حُيْرٌ مِنَ الْحُسَنَةِ فِي غَيْرِهِ لا تُعْبَلُ فِهِ ضرورة حياتية الْحُسَنَةُ فِي غَيْرِهِ لا تُعْبَلُ مستدرك نعج البلاغة٣٦٨/٣، لذلك صار الدين هو الحياة فهو ضرورة حياتية لتزكية النفس (فَأُوْلَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ) ولن يكونوا من المؤمنين حتى يتصفوا بهذه الأوصاف ويُعرفوا بها ويستمروا عليها (وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجْراً عَظِيماً) لا يمكن وصفه وتخيله و التعبير عنه ، جزاء سلامة عقيدتهم وخلوص نياتهم وحسن سيرتهم وصالح أعمالهم ﴿فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِي لَمُمُ وَلَى عَرَبِ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ السجدة/١٧، فائدة: ١- إذا تمكن النفاق من تخريب القلوب وتلويث الأرواح ، فلا يزيله إلا جملة إصلاحات متوالية غير منقطعة تشمل القول والعمل والشكل والمضمون وهي (تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا) ﴿أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ والشَكل والمضمون وهي (تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا) البحار٧٥ص٢٥، وعنه (ص): (أَحْلِصْ دِيْنَكَ يَكْفِيْكَ الْقَلِيلُ مِنَ الْعَمَلِ) البحار٧٥ص٢٥، وعنه (ص): (مَنْ أَحْلَصَ للهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا ظَهَرَتْ يَنَابِيعُ الْحِكْمَةِ مِنْ قَلْبِهِ عَلَى لِسَانِهِ) مواهب الرحمن ١٨٥٠.

١٤٧ - ﴿مَا يَفْعَلُ اللَّهُ بِعَذَا بِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرٍ عَلِيماً ﴾

#### الجزء السادس من القرآن الكريم

# ١٤٨ - ﴿ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوعِ مِنْ الْقُولِ إِلاَّ مَنْ ظُلِمَ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعاً عَلِيماً ﴾

الجهر : الإعلان ، كلام السوء بكافة أشكاله ، والتهجم على الناس بالفحش والشتم وسيء القول والإعلان عنه وإذاعته والتشهير بالعيوب والتسقيط الإجتماعي الذي يفقد الإنسان ثقته وكرامته بين الناس ، إنه كلام لا يحبه الله وتصرف يبغضه الله ، وهو كناية عن الكراهة الشديدة التي تقترب من التحريم (إِلاَّ مَنْ ظُلِمَ) باستثناء المظلوم فإنه مسموح له ان يدافع عن نفسه ويظهر حقه ويجهر بإعلان ظلامته والتعريف بها أمام من يهمه الأمر ويذكر سيئات من أساء إليه واعتدى عليه ولا يتعدى الحدود فيذكر غير ظالمه ، والآية ذات دلالة واسعة فتشمل كل من يفسد في البلاد والعباد بأنواع الفساد ويسفك الدماء وينشر الإرهاب ويسلب الأموال وينتهك الأعراض.. فلا حرمة له ولا لدمه! (وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعاً عَلِيماً) يسمع أقوالكم ويعلم بنياتكم. فائدة: الإسلام يعمل على بناء مجتمع موحّد متماسك يشد بعضه بعضاً بوحدة الصف والكلمة ، ويعمل على إشاعة روح الثقة والمحبة وحسن الظن ، والجهر بالسوء يتنافى مع ذلك إلا المظلوم فعليه إظهار ظلامته ممن ترجى نجدته ومساعدته على إزالة هذا الظلم فإن الله لا يحب لعباده أن يسكتوا على الظلم ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمْ الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ ﴾ الشورى/٣٩، (مَا ضَاعَ حَقٌّ وَرَاءَهُ مُطَالِبٌ). فائدة ١- كقوله ﴿ وَلَمَنْ انتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُوْلَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلِ ﴾ الشوري/١٤. ٧- اعتبر القرآن نشر عيوب الناس والمتاجرة بفضائحهم وتسقيطهم الإجتماعي من الذنوب الكبيرة كقوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا هَمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ النور/١٩، عن الإمام الصادق (ع): من مصاديق الآية (مَنْ أَضَاْفَ قَوْمَاً فَأَسَاْءَ ضِيَاْفَتَهُمْ فَهُوَ مِمَّنْ ظَلَمْ، فَلاَ جُنَاْحَ عَلَيْهِمْ فِيْمَا قَالُواْ فِيْهِ) وسائل الشبعة ٢ / ٢٨٩.

# ٩ ٤ ١ - ﴿إِنْ ثَبْدُوا خَيْرٍ أَأُو تُخْفُوهُ أَوْ تَعْفُوا عَنْ سُوءٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُواً قَديرٍ إَ

هذا ترغيب في الخير المادي والمعنوي على إطلاق معنى الخير ، إن تظهروا نعمة أنعمها منعم في السر والعلن (أَوْ تُحْفُوهُ) ليكون العمل الصالح أبعد عن الرياء (أَوْ تَعْفُوا عَنْ سُوءٍ) بالستر عليه قولاً بأن لا يذكر الظالم بظلمه (فَإِنَّ الله كَانَ عَفُواً قَدِيراً) فإن عفوتم عن السوء فقد إتصفتم بصفة الله (مِنَ الشَّجَاْعَةِ وَالنَّزَاْهَةِ الْعَفْوُ عِنْدَ الْمَقْدِرَةِ) وهي من صفات الله الكمالية. ودعانا الرسول (ص) أن نتشبه بأخلاق الله تعالى. فائدة : لا يحب الله إظهار الفضائح والقبائح إلا في حق ظالم عظم ضرره وكثر كيده وتوسّع مكره ، يحب الله سبحانه العفو عن المسيء ، ولكن بشرط أن يكون العفو خيراً له ليرتدع ، وليس فيه ضرر على المجتمع ، أما إذا أضرَّ العفو بالمجتمع أو كان وسيلة لتشجيع المسيء فيجب العقاب له ولا يجوز العفو عنه ، لأن ذلك يؤدي إلى الفوضي العامة والإخلال بالنظام. عن فيجب العقاب له ولا يجوز العفو عنه ، لأن ذلك يؤدي إلى الفوضي العامة والإخلال بالنظام. عن المبي (ص): (أَذْكُرُواْ الْفَاْسِقَ عِمَا فِيْه كَيْ يَكْذَرَهُ النَّاسُ ) روح البيان٣/٣١٣، وفي الحديث: (ثَلاَتَةٌ لَيْسَتْ هَمُّ الْغِيْبَةُ : الإِمَامُ الْجُائِرُ، وَالْفَاْسِقُ الْمُعْلِنُ بِفِسْقِهِ، وَالْمُبْتَدِعُ الَّذِيْ يَدْعُو النَّاسَ إلى يدْعَتِهِ) روح البيان٣/٣/٣،

### ٠٥٠ – ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَصُفُرُهِنَ بِاللَّهِ وَمَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَمَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ ثُوْمِنُ بَبِعْضٍ وَتَصَفُمُ بَبِعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَنَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبَيلًا﴾

يؤكد القرآن الكريم في مواضع عديدة أن دين الله القيم ﴿ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيّمُ الروم/٣٠ ، وحدة واحدة موحدة متحدة، وكلُّ مترابط يشد بعضه بعضاً ولا يمكن أن يتجزّاً ، ولا يمكن أن يكون الدين كالطين تتلاعب فيه الرغبات حيث تشاء الميول والأهواء فهم تارة يكفرون بالله ورسوله (وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ) وتارة يفرقون بين الإيمان بالله والإيمان بالرسل (وَيقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ ) نؤمن ببعض الأحكام ونكفر ببعض ، نؤمن ببعض الرسل ونكفر ببعض كاليهود آمنت بالإنجيل وكفروا بالإنجيل ، والنصارى آمنت بالإنجيل وكفروا بالقرآن وبمحمد (ص) وتركوا الإسلام (وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ) أي طريقاً وسطاً بين الكفر والإيمان ولا واسطة بينهما. من أنكر حكماً واحداً من أحكام الله الثابتة ، عالماً بأنه من الله وإلى الله فهو كافر واسطة بينهما. من أنكر حكماً واحداً من أحكام الله الثابتة ، عالماً بأنه من الله وإلى الله فهو كافر وعسب قوله تعالى

#### ١٥١ - ﴿ أُولِكَ هُـمُ الْكَ افِرُ وَنَ حَقّاً وَأَعْتَذُنَا لِلْكَ افِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً ﴾

هؤلاء الذين يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض سواء بلسان القول أو بلسان الفعل و (لِسَاْنُ الْحَاْلِ أَصْدَقُ مِنْ الْمَقَاْلِ) كقوله تعالى ﴿ الَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْآنَ عِضِينَ ﴾ الحجر/٩١ ، أعضاء وأجزاء ، إنحا صفة قبيحة لا يتصف بحا إلاّ الكافرون حقاً ويقيناً ولو تظاهروا بالإيمان وأدّوا شعائر الإسلام! (وَأَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً) عذاباً شديداً مع الإهانة والذلة في نار جهنم.

٢٥١ - ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُلُهِ وَلَـمْ يُفَرِقُوا بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُ مَا أُولَئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمُ مُ وَكَانَ اللَّهُ عَفُوراً مَرَحِيماً ﴾

أما المؤمنون حقاً والواعون والمتبعون للتعاليم الإسلامية المنسجمة مع الفطرة والعقل السليم فهم يؤمنون بالله ورُسله كافة ، ولا يفرقون بين أحد منهم من حيث الصدق والتبليغ عن الله (أُولَئِكَ سَوُفَ يُوْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ) سنعطيهم ثوابهم الكامل على قدر إيماهم وحجم مسؤوليتهم (وَكَانَ اللهُ عَفُوراً رَحِيماً) غفوراً لمعاصيهم متفضلاً عليهم بأنواع النعم. فائدة : أما داء التكفير بين المسلمين الخطير المدمر لمستقبلهم ، فيكفّر بعض المسلمين بعضاً ، فلا يجوز تكفير المسلمين كافة ، فمن كفّر مسلماً معناه أخرجه من الإسلام والإيمان ولا يعترف بعبادته ، وهذا إلغاء للآخر وإنكار لوجوده ، وهذا بذاته استكبار ، والقرآن يمنعنا أن نُزكي أنفسنا فكيف نتجرًا على تكفير المؤمنين ؟! ﴿فَلا تُرَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ اتَّقَى ﴾ النجم/٣٦، عن النبي (ص): (مَنْ كَفَر مُسْلِماً فَهُو كَافِرٌ) تفسير المبين ص ١٢٩، والذي أشاع التكفير بين المسلمين هو من جماعة من قال (فرِق تَسُدُ) ولا يمكن أن يسود إلا بخلق الفتن والتي تسمى (الفوضى الخلاقة) في العصر الحديث ، التي تفقد المجتمعات يسود إلا بخلق الفتن والتي تسمى (الفوضى الخلاقة) في العصر الحديث ، التي تفقد المجتمعات الأمان وتنشر الإرهاب المنظم!

٣ ٥ ١ - ﴿ يَسْأَلُكَ أَهْلُ الْكِتَابُ أَنْ تُعْزَلَ عَلَيْهِمْ كِتَابًا مِنْ السَّمَاءِ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرَ مِنْ ذَلِكَ فَقَالُوا أَمْرِنَا اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخُذَ أَهُ السَّاعَةِ فَعَدْ السَّاعَةِ فَعَدْ الْكَاوَآتَيْنَا مُوسَى سُلْطَاناً مُبِيناً ﴾ فَأَخَذَ أَهُ حَدْثُهُمْ الْبَيْنَاتُ فَعَنْوْنَا عَنْ ذَلِكَ وَآتَيْنَا مُوسَى سُلْطَاناً مُبِيناً ﴾

نزلت في أحبار اليهود حين قالوا للنبي عُبِّد (ص) إن كنت نبياً فإتنا بكتاب من السماء مرة واحدة كما أتى به موسى مرة واحدة ، وإنما طلبوا ذلك على وجه العناد ، فذكر تعالى سؤالهم ما هو أفضع وأشنع ، تسلية للنبي (ص) ليتأسى بالرسل فقال (فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرَ مِنْ ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا الله بَهُورَةً) رؤية الله بالعين المجردة ، وهو مطلب طابعه التكبر الذي لا يصدر من مؤمن ، ودافعه الجهل بالله إذ هم ظنوا أن الله جسم محدود تدركه الأبصار كيف و الله نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ النور/٢٥؟ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ الشورى/١١، ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُو يُدُرِكُ الأَبْصَارُ وَهُو يُدُرِكُ الأَبْصَارِ والنور/٢٥؟ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ الشورى/١١، ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وهُو يُدُرِكُ الأَبْصَارِ والنور/٢٥؟ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ المورى ١٠٠٠ ﴿ لا يُعلَى عَلَى الله على (ع) : (هَلْ رأيتَ رَبَكَ ؟ فَقَال (ع): لَمْ تَرَهُ الْعُيُونُ بَمُشَاهَدَةِ الأَبْصَارِ ، وَلَكِنْ رَأَتُهُ الْفُلُوبُ بِحَقَائِقِ الإِيمَانِ المحارة ص٧٢، في غرر الحكم: (التوجيدُ حِياةُ النَفْسِ) عن الإمام على (ع): (مَا رَأَيْتُ الله قَبْلُهُ وَبَعْدَهُ وَمَعَهُ وَفِيهِ) مواهب الرحن٧٠. ١٠ (فَأَحَدُتُهُمْ الْبَيْنَاتُ ) وزيادة في عرض عنادهم تعرض الآية صورة قبيحة لهم ، بعد أن جاءتم المعجزات الباهرات من العما واليد البيضاء وفلق البحر وغيرها ثم إتخذوا العجل إلهاً وعبدوه (فَعَفُونَا المعجزات الباهرات من العصا واليد البيضاء وفلق البحر وغيرها ثم إتخذوا العجل إلهاً وعبدوه (فَعَفُونَا عَنْ ذَلِكَ) مع عظم جريمتهم وخيانتهم (وَآتَيْنَا مُوسَى سُلْطَاناً مُبِيناً) حجة ظاهرة تظهر صدقه مصحة نمته .

٤ ٥ ١ - ﴿ وَمَرَفَعْنَا فَوْقَهُ مُ الطُّومَ بِينِ أَقِهِ مُ وَقُلْنَا لَهُ مُ اذْخُلُوا الْبَابَ سُجَداً وَقُلْنَا لَهُ مُ لاَ تَعْدُوا فِي السَّبْتِ وَأَحَذُنَا مِنْهُ مُ مِيثَاقاً عَلِيظاً ﴾

يوفع الله فوق اليهود (الطّور) هو الجبل الذي ناجى عليه موسى (ع) ربه ، مهدداً لهم بالسقوط عليهم إن لم يؤمنوا، لإرهابهم بعظمة القدرة دون إجبارهم (بمِيتَاقِهِمْ) إنهم نقضوا العهد والميثاق الذي قطعوه على أنفسهم من وجوب الإلتزام والعمل بالتوراة (وَقُلْنَا فَهُمْ ادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّداً) أدخلوا باب بيت المقدس ناكسي الرؤوس خضوعاً لله فخالفوا ما أمروا به وقالوا لموسى بكل صلافة وادْهَبُ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلاً اللهُ المائدة/٢٤ ، (وَقُلْنَا فَهُمْ لا تَعْدُوا فِي السَّبْتِ) لا تعتدوا بإصطياد الحيتان يوم السبت فخالفوا واصطادوا (او) لا تمارسوا فيه أي عمل وتفرغوا فيه للعبادة (وَأَخَذُنَا مِنْهُمْ مِيثَاقاً عَلِيطاً) عهداً وثيقاً مؤكداً فنقضوه. فصار نقض الميثاق سبباً لغضب الخلاق ، فعلى المؤمن أن يراعي عهده وميثاقه ليسلم من شدة البلاء.

٥٥١ - ﴿ فَبِمَا نَفْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ وَكُفْرِهِمْ بِآيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمْ الأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلاَيْوِمُونَ الْإَقْلِيدَا؟ بَكُفْرُهِمْ فَلاَيْوَمِنُونَ إِلاَّ قَلِيدًا ﴾

وَرغم أَن الميثاق المُأخوذ على بني إسرائيل في التزامهم بالتوراة كان غليظاً موثقاً إلاّ ألهم نقضوه (وَكُفْرِهِمْ بِآيَاتِ اللهِ وَقَتْلِهِمْ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقّ) وراحوا يكفرون بأيآت الله ويقتلون الإنبياء بلا ذنب ولا يمكن أن يقتلوا نبياً ويكون هناك حق أو ذنب ؟ كقتلهم زكريا ويحيى ، ويعلنون عدم إمكان هدايتهم من خلال قولهم بسخرية (قُلُوبُنَا عُلْفٌ) أي مغلّفة ومغطاة بأغطية قاسية تمنع استماع المدعوة النبوية فلا تعي شيئاً ثما تقولونه ، فلا تتعبوا أنفسكم معنا !! وهنا يوضح القرآن أن القلب السليم مؤهل لتلقي نور الهداية إلاّ أن يظلم الإنسان نفسه وغيره ويكفر ويتجاوز الحدود فيجازيه الله تعالى بالختم على قلبه (بَلْ طَبَعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً) بكفرهم وبسوء أعمالهم ختم على قلوبهم ، في نمج البلاغة خطبة ٨٨ : (مَا كُلُّ ذِيْ قَلْبٍ بِلَيْبٍ، وَلاَ كُلُّ ذِيْ سَمْعٍ بِسَمِيْعٍ، وَلا كُلُّ نَا ظِلْ بِبَصِيْرٍ). فائدة : ختم الله على قلوبهم أي طبع عليها بسبب كفرهم وإصرارهم وعنادهم وما له من الأثر القبيح في أعمالهم وأخلاقهم ، فهم باستمرارهم على الكفر فلا ينظرون في شيء آخرنظر استدلال واعتبار والبحث عن الدليل والبرهان ، فهم لا يختارون إلا ما ألفوا وتعوّدوا عليه وكفى بحيث استدعى هذا التحجر أن طبع الله عليها بكفرهم ، وليست قلوبهم هي مطبوع عليها فصار كفرهم نتيجة وسبب الطبع ﴿كَذَلِكَ نَطْبُعُ عَلَى قُلُوبِ الْمُعْتَدِينَ ﴿ يوسِت قلوبُم هي مطبوع عليها فصار كفرهم نتيجة وسبب الطبع ﴿كَذَلِكَ نَطْبُعُ عَلَى قُلُوبِ الْمُعْتَدِينَ ﴿ يوسَدِ وَلَالِهُ اللهُ عَلَيها بَعْمَا لَقَلُوبُ الْمُعْتَدِينَ ﴿ يوسَدِ وَلَالُهُ وَلَالِكُ وَلَاللهُ عَلَيها عَلَيها بَعْرَانِ هُ يَوْلُوبُ اللهُ عَلَيها بين عَلَى فَلَوْلُوبُ وسبب الطبع ﴿ كَذَلِكَ نَطْبُعُ عَلَى قُلُوبُ الْمُعْتَدِينَ ﴿ يُوسَلَمُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيها بكفرهم نتيجة وسبب الطبع ﴿ كَذَلُوكَ نَلُمُ عَلَيها بَلُونُ عَلَيْهِ الْمُعْلَدِينَ فَلُوبُ الْمُعْتَدِينَ ﴾ يوسَلُمُ والمَنْ المُنْ اللهُ اللهُ عَلَيْها بكفره من يتيجة وسبب الطبع ﴿ كَذَلُولُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْها اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْها اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهَ اللهُ عَلَيْها اللهُ عَلَيْها الله

#### ١٥٦ - ﴿وَبِكُنْمِ هِـ مُ وَقُولِهِ مُ عَلَى مَنْ مَ بُهَاناً عَظِيماً ﴾

وبكفرهم بعيسى (ع) ورميهم مريم العذراء بالزبى وقد فضلها الله على نساء عالم زمانها ، وهو بمتان عظيم واعتداء فظيع وهو أَفْحَشِ الظُّلْمِ ظُلْمُ الْكِرَاْمِ ، وبئس الظلم من ظلم الغافل المستسلم البريء الذي لا ناصر له إلاّ الله عز وجل.

٧٥٧ - ﴿وَقَوْلِهِ مْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْبِهِ مَرَسُولَ اللَّهِ وَمَا قَتُلُوهُ وَمَّا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهِ لَهُ مْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكِ مِنْهُ مَا لَهُ مْ إِنَّا أَتِبَاعَ الظَّنِ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِيناً ﴾ شك مِنْهُ مَا لَهُ مْ إِنِّ الْجَلَعَ الظَّنْ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِيناً ﴾

قتلنا هذا الذي يزعم أنه رسول الله على سبيل الاستهزاء ، ويزعمون أن عيسى إبن زني وأمه العذراء زانية (وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبّهَ لَهُمْ) ولكن القرآن يحسم الموقف معلناً أن هؤلاء لم يقتلوا عيسى ولم يصلبوه وإنما إشتبه عليهم الأمر ، روي أن رجلاً كان ينافق على عيسى فخرج ليدل عليه فألقى الله عليه شبهه فأُخذ وصلب وهم يظنون أنه عيسى ﴿ وَلا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئُ إِلاَّ بأَهْلِهِ ﴾ فاطر/٤٣ ، في غرر الحكم: (مَنْ مَكَرَ بِالنَّاسِ رَدَّ اللهُ سُبْحَاْنَهُ مَكْرَهُ فِيْ عُنْقِهِ) و (مَنْ حَفَرَ بِعْرَاً لأَخِيْهِ وِقَع فِيْهَاْ) و (مَنْ سَلَّ سَيْفَ الْبَغْي قُتِلَ بِهِ) البحار ٢١ /٧٧ (وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكِّ مِنْهُ) روي : أنه لما رفع عيسى وأُلقي شبهه على غيره فقتلوه قالوا : إن كان هذا المقتول عيسى فإين صاحبنا ؟ وإن كان هذا صاحبنا فأين عيسى ؟ فإختلفوا (مَا فَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ إِلاَّ اتِّبَاعَ الطَّنّ) ﴿إِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنِي مِنْ الْحُقِّ شَيْئاً ﴾ يونس/٣٦ ، وعن الإمام على (ع) : (وَمِنْ طَبِيْعَةِ مُجَالَسَةِ الأَشْرَاْرِ، تُؤرِثُ سُوْءَ الظَّنِّ بِالأَخْيَارِ) البحار ١٩٧/٧٤، (وَمَا قَتَلُوهُ يَقِيناً). إنها هي الحقيقة فلا قتل ولا صلب ولكنه ألقى الله شبهاً على يهوذا الذي كان جاسوساً على عيسى (ع) وساعد اليهود في إعطاء معلومات مهمة عن عيسى فرفع الله المسيح وألقى شبهه على يهوذا فأخذ وصلب بدلاً عن عيسى ، وهذه هي الحقيقة كيد كاده يهوذا ضد عيسي فرجع عليه! بعض الفرق المسيحية تنفي صلب المسيح لوجود إختلاف بين الأناجيل. إختلف اليهود والنصارى في السيد المسيح (ع) ووقفوا منه موقفين متناقضين ، فقالت اليهود هو إبن زنا وقالت النصارى هو إبن الله ، فردّ الله سبحانه على الجميع (مَا هَمْ بِهِ مِنْ عِلْم).

### ١٥٨ - ﴿بُلْ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيهِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيماً ﴾

وما قتلوه متيقنين أنه عيسى بل شاكين متوهمين ونجاه الله من شرهم ، فرفعه الله حياً بجسده وروحه كما دلت على ذلك أحاديث صحيحة وكما حصل في معراج النبي (ص) ، (وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً) عزيزاً في ملكه حكيماً في صنعه ، أما كيفية الرفع لم يوضحها القرآن وجعله رفعاً للتفخيم والتعظيم كقوله ﴿إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى إِنِي مُتَوَقِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنْ الَّذِينَ كَفَرُوا اللهُ وَالتعظيم كقوله ﴿إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى إِنِي مُتَوَقِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنْ الَّذِينَ كَفَرُوا اللهُ عمران ٥٥

# ٩٥١ - ﴿ وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلا لَيُؤْمِنَنَ بِعِ قَبَلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ وَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً ﴾

ليس أحد من اليهود والنصارى إلا ليؤمنن بعيسى (ع) قبل موته وبأنه عبد الله ورسوله باعتبار أن كل إنسان ينكشف له ساعة الإحتضار عما كان يعتقده في الحياة الدنيا حقاً كان أم باطلاً ، ولكن هذا الإيمان جاء بعد فوات الأوان فلا ينتفع به كالإيمان بيوم القيامة عند الموت والاحتضار (وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً) سيكون عيسى يوم القيامة شهيداً على أهل الكتاب كاشفاً لكل ما انحرفوا به، وروي بالتواتر: أن عيسى (ع) ينزل قبل يوم القيامة إلى الدنيا فلا يبقى أهل ملة

يهودي ولا غيره إلا آمن به قبل موته ويتخلى المسيحيون عن عقائدهم بأنه إبن الله ويقر عيسى (ع) على نفسه بأنه عبد الله ورسوله ويصلي خلف الإمام المهدي (عج) ويتوحد المسلمون والنصارى لمحاربة الصهاينة المجرمين وهم الدجّال مصدر الفتن ومنبع المحن.

# • ١٦ - ﴿ وَبِظُلْمِ مِنْ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِ مُ طَيِّبَاتِ أُحِلَّتُ لَهُمْ وَبِصَدْهِمْ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيرًا ﴾

بسبب ظلم اليهود لأنفسهم ولغيرهم وما ارتكبوه من الذنوب العظيمة والفضيعة حرمنا عليهم أنواعاً من الطيبات التي كانت محللة لهم (وَبِصَدِهِمْ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ كَثِيراً) وبمنعهم كثيراً من الناس عن الدخول في دين الله بكل وسيلة خسيسة. الظلم والصد (المنع) عن سبيل الله عاملان لحرمان النعم (فَبِظُلْمٍ وَبِصَدِهِمْ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ) الظلم والصد بكل معانيهما سواء أكانا عن طريق التحريف في الدين أم الكتمان أم الابتداع أم الفساد أم الاعتداء أم الانحراف وغيرها. هما السبب في حرمة الطيبات. في غرر الحكم: (الظُّلْمُ يَرِلُّ الْقَدَمِ، وَيَسْلِبُ النِّعَمْ، وَيُهْلِكُ الأُمَمَ) وله تبعات موبقات للفرد وللمجتمع.

# ١٦١ - ﴿ وَأَخْذِهِ مُ الرِّيا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِ مُ أَمُولَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَأَعْتَدُنَا لِلْكَ افْرِينَ مِنْهُ مُ عَذَا بِأَالِيماً ﴾

تعاطيهم الربا وهم أوّل من شرَّع تحليله ، وقد حرَّمه الله عليهم في التوراة (وَأَكْلِهِمْ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ) بالرشوة وسائر الوجوه المحرمة التي يأخذها أقوياؤهم من ضعفائهم لتغيير الأحكام الشرعية (وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيماً) وهيأنا لمن كفر من هؤلاء اليهود العذاب المؤلم الموجع في الآخرة وتكون (الْعُقُوبَةُ عَلَى قَدَرِ الْجِنَانَيةِ). كقوله ﴿سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَالُونَ لِلسُّحْتِ المائدة/٢٤، السحت : الكسب الحرام بأنواعه.

# ٢٦٢ - ﴿لَكِنُ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَالْمُقْمِنِينَ الصَّلاةَ وَالْمُؤْمُونَ النَّرَكَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَالْمُقْمِمِينَ الصَّلاةَ وَالْمُؤْمُونَ النَّرَكَ اللَّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَالُونُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللْمُؤْمِنُونَ اللَّمُ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُ ال

ما ذكرته الآيات السابقة من أوصاف منحطة لبني إسرائيل ، إلا أن ذلك لم يمنع من أن يوجد فيهم أناس ممدوحين تعمقوا في العلم وتمكنوا منه والعريقين فيه وليس علماً سطحياً فقادهم ذلك إلى الإيمان بالإسلام والأديان التي سبقتهم ووضح الحق لديهم فذكرهم القرآن ومدحهم كقوله ﴿وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ الرعد/٧ ، للدلالة أنه لا تخلو الأرض من هداة ودعاة إلى الله تعالى (وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِكَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِنْ قَبْلِكَ) وخصَّ بالمدح (وَالْمُقِيمِينَ الصَّلاةَ وَالْمُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ) ملتزمون بالأحكام الإسلامية ومؤمنون بكل تفاصيل العقيدة (أُولَئِكَ سَنُؤْتِيهِمْ أَجُراً عَظِيماً) هؤلاء الموصوفون بالأوصاف الجليلة سنعطيهم ثواباً جزيلاً وأجراً عظيماً. فائدة: ١- وخصَّ بالمدح (الْمُقِيمِينَ الصَّلاةَ ... إلى البيان فضلها وزيادة منزلتها. ٢- (الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) الرَّاسِخُونَ : الثابتون أي ثبت العلم واليقين في قلوبهم فأنار الإيمان طريقهم وهم العلماء العاملون

بعلمهم ، الذين لم يتخذوا العلم وسيلة للإرتزاق بل منظاراً لمعرفة الدين والحياة ، من اليهود رفعهم العلم إلى الإيمان بالإسلام حتى أدّوا أحكامه، وسمّاهم راسخين في العلم لثباتهم في العلم والعريقين فيه فلا تميل بهم الشبهة لأنهم أهل التحقيق والتدقيق ووالوعي والفهم السليم والنظر القويم المصيب ، بمنزلة الشجرة الراسخة بعروقها في الأرض ، فهم أهل العلم الصحيح بالدين الصحيح والعمل الصحيح الصريح ، المستبصرون فيه غير التابعين للظن الذين لا يشترون به ثمناً قليلاً من المال والجاه كقوله ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ يوسف/١٠٨.

٣- عن النبي (ص) : (الْعُلَمَاءُ أُمَنَاءُ اللهِ عَلَى خَلْقِهِ) كنز العمال خبر ٢٨٦٧٥، وهؤلاء العلماء خلفاء الرسل وورثة الأنبياء وهم صمام أمان الأمة ، وعن الإمام الصادق (ع): (الْمُلُوكُ حُكَّامٌ عَلَى النَّاسِ، وَالْعُلَمَاءُ حُكَّامٌ عَلَى الْمُلُوكِ) البحار ١٨٣/١، وعن النبي (ص): (الْعُلَمَاءُ أُمَنَاءُ الرُّسُل مَا لَمْ يُخَالِطُواْ السُّلْطَانَ)! كنز العمال خبر ٢٨٩٥٢ ٤- هؤلاء الراسخون هم والمؤمنون سواء لأنهم يشتركون بوحدة هدف وهو نصرة الحق وإن تعددت الأدوار والمسؤوليات بينهم (لَكِنْ الرَّاسِخُونَ.. وَالْمُؤْمِنُونَ) هم الذين استجابوا للرسول (ص) وصاروا مسلمين واعيين مؤمنين خاضعين لمنهج الله الصحيح وهو الإسلام. دائماً العلم يدعم الإيمان ، والإيمان يدعم العلم ويهذِّبه ، فإذا ازداد العلم على الإيمان فيكون الإنسان داهية وشيطاناً ، وإذا ازداد الإيمان على العلم فيكون مؤمناً بسيطاً ساذجاً ، وكن من كليهما على حذر! والمطلوب الجمع والتوازن والاعتدال بين العلم الراسخ والإيمان البصير والعمل الصالح ، بحيث قوة الإيمان ترفع الإنسان إلى مستوى العلم الراسخ والعمل الصالح عندئذٍ يستقيم فلا تهزه الهزاهز كقوله ﴿اتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمْ اللَّهُ ﴾ البقرة/٢٨٢ ، وقدّم التقوى على العلم ، لأن بالتقوى يصان العلم. فهو علم راسخ بذاته ومرسّخ لغيره (أُوْلَئِكَ سَنُؤْتِيهِمْ أَجْراً عَظِيماً) في غرر الحكم: (الْعِلْمُ بِغَيْرِ الْعَمَلِ وَبَأْلُ ، وَالْعَمَلُ بِغَيْرِ الْعِلْمِ ضَلاَلً). إذاً ، هناك درجات للعلم: ١- علم ، ٢- علم سطحي غير واع، ٣- علم عميق ودقيق وواسع ومتمكن وثابت وراسخ هذا العلم يستطيع أن يُثَبِّتَ صاحبه عند مواجهة التحديات الضاغطة بقوة ، ويعطيه سلامة التفكير والدقة في التصرف وأن يقول الحق فيماله وعليه ولا تأخذه في الله لومة لائم ، وهذا هو المطلوب.

٣٦٠ - ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبِينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَى وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأُوبَ وَيُفْونُ وَسُلْيَمَانَ وَآتُيْنَا دَاوُودَ نَرُومِها ﴾

نحن أوحينا إليك يا مُحَّد (ص) كما أوحينا إلى نوح والأنبياء من بعده ، وإنما قدّم في الذكر النبي (ص) وإن تأخرت نبوته لتقدمه في الفضل. (وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ) وخصَّ الله تعالى هؤلاء بالذكر تشريفاً وتعظيماً لهم ، وأكدت الآية وحدة الوحي والشريعة والمسيرة المؤمنة عبر التأريخ كله ، فكلهم يستقي

من خالق الكون والمشرّع للبشرية نظامها الأصلح لها ، وكلهم يبلغ عن الله ويبشرون بالحياة الطيبة التي تنتظر المؤمنين في العالم الآخر ويحذرون من العذاب الأليم في جهنم. (وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُوراً) الزبور: بمعنى الكتاب المكتوب، وكل كتاب زبور ، وكان فيه مائة وخمسون سورة ليس فيها حكم من الأحكام وإنما هي حِكَم ومواعظ وإرشادات وأنواع الدعاء ، وقد أفرد بالذكر لأن له شأناً خاصاً عند أهل الكتاب، وهو قدوة يقتدى بها. الأسباط: واحدهم سبط وهو ولد الولد وأسباط بني إسرائيل إثنا عشر سبطاً وهم أبناء يعقوب العشرة وولدا إبنه يوسف ، والأسباط في بني إسرائيل كالقبائل في ولد إسماعيل. فائدة: في الآية دلالة أن ﴿وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ الرعد/٧ ، وأن لكلِّ أمّة كلا في ولد إسماعيل. فائدة : في الآية دلالة أن ﴿وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ الرعد/٧ ، وأن لكلِّ أمّة مبلّغ ﴿وَإِنْ مِنْ أُمّةٍ إِلاَّ خلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ فاطر/٢٠ ، كلُّ الأنبياء (ع) على نمج واحد لا اختلاف فيه ، ولو اجتمع جميع الأنبياء (ع) في مكان واحد لما اختلفوا أبداً لأنه لا يوجد بينهم هوى النفس، وكلُهم يريدون رضا الله تعالى.

في الحديث: (إنَّهُ أُوحِيَ إلى النِبَي (ص) عَيِنَ مَا أُوحِيَ إلى الأنبيَاءِ السابِقِينَ (ع)) لأنَّ الأشْيَاءَ المتُمَاثِلَةِ تُؤدِي إلى نَتَائِحٍ وأَحْكَامٍ مُتَمَاثِلَةِ. عدد الأنبياء المذكورين في القرآن الكريم (٢٦) نبياً ، (١١) منهم ورد إسمه في هذه الآية تفسير النور ١٩٨/٢.

### ١٦٤ - ﴿وَرَرُسُكُو قَدْ قَصَصْنَاهُ مُ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرَسُكُو لَمْ نَقْصُمْهُ مُ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيماً ﴾

وأرسلنا رُسلاً منهم من ذكرنا أخبارهم لك يا مُحَّد (ص) في غير هذه السورة (وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ) ورسلاً آخرين لم أخبرك عن أحوالهم كالذين أرسلوا إلى الأمم المتنوعة كالصين واليابان والهند وأوروبا وأفريقيا ، ولم يبين كم كان عددهم ويقال في عددهم أنه (١٢٤٠٠٠) نبي فلا دليل عليه (وَكَلَّمَ الله مُوسَى تَكْلِيماً) لم يذكر الله سبحانه موسى مع من ذكر من الأنبياء في الآية ، وأفرد له جملة لأنه تعالى قد خصه بالتكليم من دونهم ، حتى إشتهر عنه (موسى كليم الله) (وَوَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي له طه/١٤ ، هذه الرعاية الإلهية الخاصة لموسى (ع) تتناسب مع مسؤوليته الجهادية الكبرى المقاومة لفرعون الطاغية في الحديث : (أَفْضَلُ الجُهاْدِ كَلِمَةُ حَقِّ عِنْدَ سُلْطَانٍ جَائِرٍ) الكاشف٢١٢١، وجعله الله نبياً وقائداً لأعتى قوم وأصعبهم قيادة ، وليس معنى تكليم الله لموسى (ع) أنه أفضل الأنبياء ، وإنما يتمايز الأنبياء في الدرجات والمنازل على قدر قدرتهم على أداء مسؤوليتهم الرسالية وحجمها ، و(الهُمَّةُ عَلَى قَدَرِ النُهُهِمَّةِ) وقد كلّم الله سبحانه موسى (ع) من وراء حجاب كقوله وحجمها ، و(الهُمَّةُ عَلَى قَدَرِ النُهُهِمَّةِ) وقد كلّم الله سبحانه موسى (ع) من وراء حجاب كقوله وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلاَ وَحْياً أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ الشورى/١٥.

والحكمة في الحجاب الاستعداد بالتوجه إلى شيء واحد شديد الأهمية تتحفز من خلاله المشاعر والضمائر وتستنفر الأحاسيس وتتأمله القلوب وتتدبره العقول وتتركز عليه الأفكار وتتشوق إليه النفوس للإحاطة به ليكون في موقف لائق واستعداد لائق وحديث لائق ، وكلام الله نوع من أقسام

الوحي، عن الإمام على (ع): (كلَّمَ اللهُ مُؤسَى (ع) تَكْلِيْماً بِلاَ جَوْاْرِحَ وَأَدَوَاْتٍ وَشَفَةً وَلاَ لَمُواْتٍ وَلاَ فَمْ) كنز الدقائق ٢٨٨/٢، سبحانه وتعالى عن الصفات (نفي التشبيه والتجسيم)، وعنه (ع): (كلاَمُ اللهِ تَعَاْلَى لَيْسَ بِنَحْوِ وَاْحِدٍ، مِنْهُ مَاْ كَلَّمَ اللهُ بِهِ الرُّسُلَ ، وَمِنْهُ مَاْ قَذَفَهُ فِيْ قُلُوكِمِمْ ، وَمِنْهُ رُوْيَا يُرِيْهَا الرُّسُلَ وَمِنْهُ وَحْيٌ وَتَنْزِيْلُ يُتْلَى وَيُقْرَأُ فَهُوَ كَلاَمُ اللهِ) نور الثقلين ١٥٥/٥، وعن الإمام الرضا (ع): (كلاَمُ الرُّسُلَ وَمِنْهُ وَحْيٌ وَتَنْزِيْلُ يُتْلَى وَيُقْرَأُ فَهُوَ كَلاَمُ اللهِ إِنْ يُلْفَظُ بِشَقِ فَم وَلِسَانٍ) المصدر السابق، وعن الإمام الرفا على النُّالُوقِ وَلاَ يُلْفَظُ بِشَقِ فَم وَلِسَانٍ اللهِ اللهِ وَمِنْهُ وَحْيُ النَّبُوقِ وَمِنْهُ وَحْيُ الرِّسَالَةِ وَلاَ يُلْفَظُ بِشَقِ فَم وَلِسَانٍ اللهِ اللهِ وَمِنْهُ وَحْيُ الرِّسَالَةِ وَمِنْهُ وَحْيُ الرِّسَالَةِ قوله ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَلِنَّهُ وَحْيُ النِّبَيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ ﴿ النَّالَةِ قوله ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَلِنَا اللهِ مَنْهُ وَحْيُ النِّسَالَةِ قوله ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَلِيَسَانَةٍ وَلِهُ وَلَا اللهِ مَعْدُى النَّبُوقِ وَالرِسَالَةِ قوله ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَلِنَا اللهُ وَمِنْهُ وَحْيُ النَّبُوقِ وَالرِسَالَةِ قوله ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَلِلْهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

٧- وَأَمَّا وَحْيُ الْإِلْمَامُ فقوله ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ ﴾ النحل/٢٠ ، ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ الْمِعْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَرْضِعِيهِ ﴾ القصص/٧ ، ٣- وَأَمَّا وَحْيُ الإِشَارَةِ قوله ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنْ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبِّحُوا بُكُرَةً وَعَشِيّاً ﴾ مربم/١١ ، ٤ - وَأَمَّا وَحْيُ التَّقْدِيْرِ قوله ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحُوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي ﴾ فصلت/١١ ، ٥ - وَأَمَّا وَحْيُ الأَمْرِ قوله ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحُوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي ﴾ المائد/١١ ، ٦ - وَأَمَّا وَحْيُ الْكَذِبِ قوله ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحُوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي ﴾ المائد أَنْ الله الله الله الله وَحْيُ الْكَذِبِ قوله ﴿ وَعَمْلُنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوا شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالجُنِّ يُوحِي المَّامِّ المَالِي الله الله الله الله وحي النبوة والرسالة يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْمُيْرَاتِ ﴾ الأنباء/٧٦ ، ٧ - وَأَمَّا وَحْيُ الْخَبْو والرسالة هو وحي النبوة والرسالة والله وَحْيُ يُوحَى ﴾ النجم/٤، الكافي١/٥٧٥ عن الإمام الصادق (ع): (كَانَّ جِبْرَائِيْلُ (ع) إِذَا أَنَى النَّيْ وَرَى الله عَنْهَ الْمَامِ الصادة (ع): (كَانَّ جِبْرَائِيْلُ (ع) إِذَا أَنَى النَّيْ وَلَى الله الشيعة ١٩٥٩ ٥، وعن الصادق (ع): (إِنَّ لَمَّا أَنْ لَنَا عَالِماً مُتَعَالِيا مُنْ يَكُونُ أَنْ يُشَاهِدَهُ حَلَّقُهُ وَلاَ يُلاَمِسُوهُ فَيْبَاشِرَهُمْ وَيُبَاشِرُهُمْ وَيُبَاشِرُهُمْ وَيُبَاشِرُهُمْ وَيُبَاشِرُهُ وَ كَانَ لاَ يَدْخُلُ حَتَى يَسْتَأُونَهُ وَلاَ يُلاَمِسُوهُ فَيْبَاشِرَهُمْ وَيُبَاشِرُوهُ وَ وَالله الشيعة ٤٩٥ ، الكافي ١٩٥١ ، في غرر الحكم وَلَاقَ وَكَانَ ذَلِكَ الصَّانِعُ حَكِيماً مُتَعَالِياً لَمْ يَعْرُونَ عَنْهُ إِلَى خَلْقِهِ) الكافي ١٩٥١ ، في غرر الحكم (التوجِيدُ حَيَاةُ النَفْس).

# ٥٦١ - ﴿رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لَلْأَيْكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَةٌ بَعْدَ الرَّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾

الآية ظاهرها أنيق دقيق جذاب ، وباطنها رقيق عميق منساب ، ذات مغزى واسع الدلالة ، ظاهر الآية تقول : وظيفة الرسل يبشرون بالجنة لِمن أطاع الله سبحانه وينذرون بالنار لمن عصاه (لئلا يكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ) بعث الله جميع الرسل ليقطع حجة من يقول لو أُرسل إلي رسولٌ لآمنتُ وأطعت منهج الله ، فقطع الله حجة البشر بإرسال الرسل وإنزال الكتب لبيان هدف الله من خلق المخلوقات ﴿فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ الأنعام/١٤٩ (وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً) عزيزاً في ملكه حكيماً في صنعه ، أما باطن الآية وأعماقها البعيدة نطرحها بقدرنا لا بقدرها مع (الإختصار) فنقول : الآية تطلق المعنى لكافة الرسل الذين بعثهم الله لتكون وظيفتهم الأساسية

(مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ) وجاء (لئلاً يَكُونَ لِلنَّاسِ..) على إطلاق الناس كل الناس أينما وجدوا على الكرة الأرضية ، مما يدل على عالمية المرسل وعالمية الرسل وعالمية الرسالات وعالمية المسؤولية ﴿سَلامٌ عَلَى نُوحٍ فِي الْعَالَمِينَ ﴾ الصافات/٧٩ ، وأهم هدف يريد أن يحققه إرسال الرسل جميعاً هو إلقاء الحجة التي يريدها الله هو تبليغ الرسالة الصحيحة إلى الناس كافة ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ الحجة التي يريدها الله هو تبليغ الرسالة الصحيحة إلى الناس كافة ﴿وَمَا خَلَقْتُ الجُنِّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ سبأ/٢٨، لبيان الغاية السامية من خلق الإنسان ﴿وَمَا خَلَقْتُ الجُنِّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ الذاريات/٥٠.

في غرر الحكم: (مَنْ قَاْمَ بِشَرَائِطِ الْعُبُودِيَّةِ أُهِلَ لِلْعِتْقِ) وَمَنْ قَصَّرَ عَنْ أُصُولِ الْعُبُودِيَّةِ أُعِيْدَ إِلَى الرَّقِ ! وإن من حكمة الله في إرسال الرسل كافة لئلا يتعذر الناس بالجهل وأنهم لم يصلهم ما يريده الله منهم (لئلاً يكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ) حتى يعلم الناس حدود الله فلا يتعدوها ولئلا يقول الناس لو علمنا ولو كان لدينا قائد شرعي ودليل قطعي ولا توجد شبهات ، لآمناً واستقمنا فكان إرسال الله الرسل لإتمام الحجة على الناس ببيان ما ينفعهم وما يضرهم في دنياهم وآخرتم ، وهكذا وظيفة المبلغين للرسالة بأمانة في زماننا المعاصر وهم امتداد للرسل بالقوة والفعل من علماء وفضلاء وهداة للناس وللكلِّ قَوْم هَادٍ الرعد/٧ ، وَوَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خلا فِيهَا نَذِيرٌ فاطر/٢٤ ، ليكونوا (مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ) على قاعدة (الترغيب والترهيب) ليكون الناس بين الخوف والرجاء ليكونوا (مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ) على قاعدة (الترغيب والترهيب) ليكون الناس بين الخوف والرجاء فيكذر الآخِرة وَيَرْجُو رَحْمَة رَبِّهِ الزمر/٩ ، فلا عقاب بلا بيان رسالي ، ولا عقوبة بلا نص قانوني ، ولا عذر لمن يجهل النص والشريعة وهو قادر على الوصول لمعرفتها بالسؤال أو بالبحث والدرس ولو معرفة الأساسيات. فينبغي أن لا يتعطّل هذا الهدف الكبير في كل زمان ومكان (لئلاً يَكُونَ للنَاس عَلَى الله عُجَةً بَعْدَ الرُّسُل).

الآية حددت الهدف الكبير هو تبليغ الرسالة ، وأطلقت الوسائل إليه حتى يتناوله كل إنسان مبلّغ بقدره وبمقدار قابليته ، وأن لا ينشغلوا عنه في الصغائر المهمة كطرح الخلافات فيضيّعوا القضايا الكبرى الأهم (ومَنْ إِشْتَعَلَ بِالْمُهِمْ ضَيَّعَ الأَهَمّ) كقوله ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ الكبرى الأهم (ومَنْ إِشْتَعَلَ بِالْمُهِمْ ضَيَّعَ الأَهَمّ) كقوله ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ الْبَيّنَاتُ وَأُولَئِكَ فَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمْ الله الله الله!) شرح النهجه /١٨١ وهكذا واقعنا، بعد نبيّها إلا ظَهَرَ أَهْلُ بَاطِلِها عَلَى أَهْلِ حَقِّها إلا مَا شَاء الله!) شرح النهجه /١٨١ وهكذا واقعنا، اختلفنا فاختلفت قلوبنا فاختلفت أهدافنا فانشغلنا بالقضايا الصغيرة المحلية وبالنزاعات المرية والاختلافات المضرة التي أخرتنا إلى الوراء قروناً وضيّعنا الهدف الكبير من الآية (لئلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله عن منهج الله في الله علينا من لا يخافه ولا يرحمنا ، فحكمنا الأشرار وقُتلَ الأبرار وانهانت الأخيار ودعوا الله فلا يستجاب لهم! ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ الشورى /٣٠٠.

وهكذا إن لم نستدرك واقعنا المأساوي ونحقق الهدف الكبير ونكون مؤهلين له وإلا تشملنا سُنة الاستبدال القاهرة التي يكشف عنها القرآن الكريم في العديد من آياته كقوله ﴿وَإِنْ تَتَوَلُّوا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمُّ لا يَكُونُوا أَمْثَالُكُمْ ﴾ مُحَدره، ﴿إِنْ يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِحَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ فاطر/١٠. فقوله ﴿وَلُو أَنّا فائدة : توضح الآية نهج الأنبياء والهدف من بعثتهم وإنها ضرورة في حياة الناس كقوله ﴿وَلُو أَنّا أَهْلَكُنَاهُمْ بِعَذَابٍ مِنْ قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبّنا لَوْلا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً ﴾ طه/١٣٤. فكما أن القانون الدولي لا يحمي المغفلين ، كذلك الرسالات السماوية لا تحمي المغفلين عن الحقائق الأساسية ، لأن الْغَفْلَة ضَلاَلَةٌ، وَهِيَ مِنْ فَسَادِ الْحِسْ (فَلاَ تَغْفَلُواْ فَلَيْسَ بِمَغْفُولٍ عَنْكُمْ)، في غرر الحكم: (الجُاْهِلُ مَنْ حَدَعَتْهُ الْمَطَالِكِ)، واستعبدته المذاهب.

# ١٦٦ - ﴿ لَكِنْ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَمْرَلَ إِلَيْكَ أَمْرَكُهُ بِعِلْمِهِ وَالْمَلاهِكَةُ يُشْهَدُ وَنَ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيداً ﴾

إِن لَم يشهد لك هؤلاء بالنبوة يَا مُحَّد فالله يشهد لك بذلك وبما أنزل إليك من القرآن المعجز (أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ) الخاص ﴿ الرَّحْمَنُ ، عَلَمَ الْقُرْآنَ ﴾ الرحن/١-٢ ﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ، لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ فصلت/١١-٢٤ ، وهو تأليف بديع عالي المضامين عميق المعنى دقيق المبنى واسع المغزى بعيد الدلالة ، لا تَنْقَضِي عَجَائِبُهُ وَلاَ تَفْنَى غَرَائِبُهُ وَلاَ تُكْشَفُ الظُلُمَاتُ إِلاَّ بِهِ ، وهو كلام الخالق الذي يعجز عن بلاغته كل بليغ وهو دستور حياة للإنسان على الأرض في الكرة الأرضية وعلى مدى الأجيال ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ص/٨٨، به الهداية وبتركه الضلال ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الحَقِيِّ إِلاَّ الضَّلالُ ﴾ يونس/٣٦ ، (وَالْمَلائِكَةُ يَشْهَدُونَ) كذلك بنبوتك وبعظمة القرآن الكريم ، وشهادة الله تغني عن كل شهادة لذلك قال (وَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً) ومن يشهد الله بصدقه لا يهمه من كذّب رسالته أو أعرض عنه.

فائدة: ١- الدليل على شهادته تعالى ما أنزله من آيات التحدي ﴿فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ ﴾ يونس/٣٠. ٢- (اللّه يَشْهَدُ.. وَالْمَلائِكَةُ يَشْهَدُونَ) إلى كلِّ من ينفع الناس بجهة من الجهات يشهد له الله والملائكة والناس كلُّ يشهد بقدره (والله خير الشاهدين) الكل تشهد بأن المتنبي شاعر ولكنه لا يحمل شهادة خطية بأنه شاعر أو أديسون مخترع الكهرباء الكلُّ تشهد بأنه مخترع ، وهكذا شهادة الإنسان ذاتية. ما يتركه العلماء والشعراء والأدباء هو الشاهد على تخصصهم. ٣- (أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ) أي القرآن من علم الله لا من علم المخلوقين الذي يكون معرّضاً للأخطاء والأهواء ، أما علم الله الله متناهي ومن مصاديقه القرآن الكريم الذي أنزله دستور حياة ولهداية الإنسان وتتناسب معه في كلِّ جيل وفي كلِّ زمان ومكان ، وهو يدعو إلى العلم ويدعمه ويكرم العلماء ﴿وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة/١٥١. ﴿وَلُو أَمَّا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة/١٥١. ﴿وَلُو أَمَّا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ اللهُهُ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةً اللهُ الله علمون المِنْ ومكان ، وهو يدعو إلى العلم ويدعمه ويكرم العلماء ﴿وَيُعَلِمُكُمْ مَا لَمْ

أَ**جُوٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ** لقمان/٢٧. عن النبي (ص): (إنّ هَذَا القَرآنَ سَبَبُ طَرفهُ بَيَد اللهِ، وَطَرفهُ بأَيْديكُمْ فَتُمسّكُوا بهِ، فإنكُمْ لَنْ تَزِلّوْا وَلَنْ تَضِلّوا بَعْدَهُ أَبَداً) مواهب الرحمن٢٢٨/٦.

#### ١٦٧ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ قَدْ ضَلُّوا صَلَا أَبِعِيداً ﴾

بعد وضوح الآيات والبينات وقيام شهادة الله والملائكة للرسول ، يتوضّح الضلال البعيد الذي أبتلي به الكافرون الذين ظلوا أنفسهم وظلوا غيرهم (وَصَدُّوا) ومنعوا الناس عن الدخول في دين الله بأفعالهم قبل أقوالهم في غرر الحكم: (لِسَانُ الْحُالِ أَصْدَقُ مِنْ لِسَانِ الْمَقَالِ) وبشتى أساليب الصدِّ من بأفعالهم قبل أقوالهم في غرر الحكم: (لِسَانُ الْحُالِ أَصْدَقُ مِنْ لِسَانِ الْمَقَالِ) وبشتى أساليب الصدِّ من ترغيب وترهيب وتضليل وشبهات (قَدْ ضَلُوا ضَلالاً بَعِيداً) وابتعدوا عن نور الهداية وانحوفوا عنها مسافات واسعة لأنهم جمعوا بين ظلم أنفسهم وظلم غيرهم وضلالهم وإضلال غيرهم فصار ضلالهم بعيداً وفسادهم شديداً ومضاعفاً ﴿قُلْ مَنْ كَانَ فِي الضَّلالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ الرَّحْمُنُ مَدّاً هُم مِم/٥٧، ﴿إِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ الأنعام/١١٦ ، في غرر الحكم: (ضَلَّ مَنْ إِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ الأنعام/١١٦ ، في غرر الحكم: (ضَلَّ مَنْ إِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ الإعلام الكاذبة المضلة والمضللة للناس إِنْ تُعَدِّر هُدَى اللهِ). وتنطبق هذه الآية على جميع وسائل الإعلام الكاذبة المضلة والمضللة للناس في زماننا المعاصر (قَدْ ضَلُّوا ضَلالاً بَعِيداً). فائدة : (كَفَرُوا وَصَدُّوا) يقترن الكفر بالصد عن سبيل الله فيؤدي بحم إلى الضلال البعيد وسوء العاقبة ، فإنه يظلم نفسه ومن ظلم نفسه يظلم غيره سبيل الله فيؤدي بحم إلى الضلال البعيد وسوء العاقبة ، فإنه يظلم نفسه ومن ظلم نفسه علم عنه الظَّورة وَصَدُ عَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولُوكَ هُمْ الظَّالِمُونَ المِقَدَّة ، فإنه يظلم نفسه ومن ظلم نفسه يظلم غيره المَدَّة المَدَّة عَنْ المَدَّة المَدَّة عَنْ المُعْلَامُ عَنْ المُعْلَى اللهُ المُعْلَامُ المُعْلَدُ المُعْلَامُ المُعْلَدُ اللهِ وَالمُعْلَدُ المُعْلَامُ عَنْ المُعْلَامُ المُعْلَقِيْ المُعْلَى المُعْلَامُ المُعْلَامُ المُعْلَى المُعْلَامُ المُعْلَامُ المُعْلَامُ المُعْلَى المُعْلَامُ المُعْلَامُ المُعْلَى المُعْلَامُ المُعْلَامُ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَامُ المُعْلَى المُع

## ٨ ٢٦ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَظُلَّمُوا لَـدْ مِكُنَّ اللَّهُ لِيَغْفِي لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴾

الكفر في ذاته ظلم ولغيره ظلم ، فهو ظلم للنفس وظلم للهداية وظلم للناس عندما يحكم فيهم ويتعامل معهم بالأهواء، والهوى إله يعبد من دون الله لذلك صار الهوى شريك العمى لأنه يضل عن سبيل الله فيغرق في الفساد (لَمْ يَكُنْ اللّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ) بسبب ضلالهم البعيد وفسادهم الشديد (وَلا لِيَهْدِيهُمْ طَرِيقاً) إلى الجنة ، و مَنْ لاَ يَلِيْقُ بِهِ طَرِيْقُ الجُنَّةِ يَلِيْقُ بِهِ طَرِيْقُ البَّنَارِ كقوله ﴿وَإِحْوَانُهُمْ فِي الْغَيِّ مُمَّ لا يُقْصِرُونَ اللهُ الاعراف/٢٠٢.

# ١٦٩ - ﴿إِلاَّ طَرِيقَ جَهَنَ مَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبِداً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرًا ﴾

إلهم اختاروا سلوك جهنم بأنفسهم في الدنيا فمهدوا الطريق إليها فكانت لهم مهاداً هم ومرصاداً ، للطّاغِينَ مَآباً النبا/٢٠-٢٢ ، فهي ترصدهم حين ظلوا وتعد لهم مكانهم المخصص لهم فيها ولبئس المهاد (الذي لا ينفعه الهدى تضره الضلالة) وهكذا الذي لا يعرف كيف ينتهي لا يعرف كيف يبدأ همن كان في هذه أعمى فَهُو في الآخِرةِ أعمى وأضل سبيلاً الإسراء/٧٢ ، (وكان ذلك على الله يسبيراً) فهو سبحانه لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء وكان ذلك الجزاء بجهنم سهلاً على الله تعالى ، وليست المسألة يسير وأيسر ، وإنما من لم يتخذ بالأسباب اللازمة للنجاة يهوى ويسقط، في غرر الحكم: (والمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفَسَهُ). فائدة : علة الخلود عن الإمام الصادق (ع) :

(إِنَّمَا خُلِدَ أَهْلُ النَّارِ فِي النَّارِ لأَنَّ نِيَّاتِهِمْ كَانَتْ فِي الدُّنْيَا أَنْ لَوْ خُلِدُوا فِيهَا أَنْ يَعْصُوا اللهَ أَبَداً ، وَ إِنَّمَا خُلِدَ أَهْلُ النَّارِ فِي النَّانِ نِيَّاتِهِمْ كَانَتْ فِي الدُّنْيَا أَنْ لَوْ بَقُوا فِيهَا أَنْ يُطِيعُوا اللهَ أَبَداً ، وَ إِنَّمَا خُلِدَ اللهَ أَبَداً ، فَإِلاَءِ مُ مُّ تَلا قَوْلَهُ تَعَالَى ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ الإسراء/٨٤ ، عَلَى فَبِالنِيَّاتِ خُلِدَ هَؤُلاءِ وَ هَؤُلاءِ، ثُمُّ تَلا قَوْلَهُ تَعَالَى ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ الإسراء/٨٤ ، عَلَى فَبِالنِيَّاتِ خُلِدَ هَؤُلاءِ وَ هَؤُلاءِ ، ثُمُّ تَلا قَوْلَهُ تَعَالَى ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ الإسراء/٨٤ ، عَلَى فَيْلِيَّةِ إِللهِ اللهُ النَّيَةُ أَسَاسُ الْعَمَل ).

• ١٧٠ - ﴿ اَلَّهُ النَّاسُ قَدْ جَاءَكُ دُ الرَّسُولُ بِالْحَقِ مِنْ مَرَّبِكُ دُ فَآمِنُوا خَيْراً لَكُ مُ وَإِنْ تَكُفُّمُهَا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَلاَ مَنْ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكِيماً ﴾

الخطابُ لكل الناس في الكرة الأرضية يعني الخطاب عالمي قد جاءكم مُجَّد رحمة للعالمين ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ الأنبياء/١٠٧ ، بالقرآن العالمي ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ص/٨٨، ومن الله رب العالمين بِالشَّريْعَةِ السَّهْلَةِ السَّمْحَةِ (بِالْحَقِّ مِنْ رَبِّكُمْ) والإيمان بهذه الشريعة إيمان بالحق المتطوّر بذاته والمطوّر لغيره فهو خير نصيروأقوى دليل ، والحق أحق أن يتبع فهو قمة القمم لا يطوره الزمان ولا يحدّثه العلم المتطوّر ، والحق ليس له وطن خاص ولا طائفة معينة ، وإن الرسول (ص) قد جاء بهذا الحق من الله وصار بعده الباطل ﴿فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقّ إِلاَّ الضَّلالُ ﴾ يونس/٣٢ ، فمن أطاعه فقد أطاع الله ومن عصاه فقد عصى الله، ومن كان في شكِ من ذلك فليقارن بين عقيدة الإسلام وشريعته القيمة مع سائر العقائد والمبادئ الوضعية ، ثم يستفتي قلبه ، فإن القلب مفتاح البصيرة وينبوع الحكمة، في غرر الحكم: (إِنَّ هَذِهِ الْقُلُوبُ أَوْعِيَةٌ فَحَيْرُهَا أَوْعَاْهَا لِلْحَيْرِ) وأوعاها للخبر والأحداث، فإن الإسلام يقاضي كل ضلال ومنكر إلى العقل فيقول (أَفَلا تَعْقِلُونَ) (أَفَلا تَتَفَكَّرُونَ) (فَآمِنُوا خَيْراً لَكُمْ) والحياة كلُّها لغز صعب حلّه ، لولا الإيمان ، لما عرف للحياة معنى ، فالإيمان يعطى للحياة معناها ، لأن الإيمان يقترن بالعمل الصالح ويدفع إلى الاستقامة والتقدم الحضاري للفرد والمجتمع فهو منهج متطوِّر ، لذلك الإيمان أحسن نعمة وأفضل أمانة وأحسن تربية ، به الهداية وبغيره الغواية (وَإِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ) فكفركم يضركم ولا ينفعكم ولا يزيدكم شيئاً ، ولا ينقص من الله شيئاً وهو غني عنكم ولا يضره كفركم إذ له ما في الكون كله من كائنات وعجائب وأسرار وعلوم وأنظمة وسنن (وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكِيماً) عليماً بأحوال العباد حكيماً فيما دبره لهم. فائدة: عن الإمام الباقر (ع): (إصْبِرْ نَفْسَكَ عَلَى الْحَقِّ فَإِنَّهُ مَنْ مَنَعَ حَقّاً اللهِ عَزَّ وَجَلَّ أَنْفَقَ فِيْ بَاْطِلِ مِثْلَيْهِ) تحف العقول ص٢١٦.

١٧١ - ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلاَ تَقُولُوا عَلَى اللّهِ إِلاَّ الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْبَ مَرَسُولُ اللّهِ وَكَلَمْتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْبُ مَ وَرَهُ فَإِمِنُوا بِاللّهِ وَمَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُوا ثَلاَنَةٌ التَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِنَّمَا اللّهُ إِلَّهُ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَكَدُّ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَمْرُضِ وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلًا ﴾

والغلو: من الذنوب الكبيرة والخطيرة والمريرة لأنه يحبط الأعمال ويبطل العبادة ﴿ أَنْ تَعْبُطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴾ الحجرات/٢ ، قال رسول الله (ص) : (لا تَرْفَعُونِيْ فَوْقَ حَقِيْ فَإِنَّ اللهُ تَعَالَى إِثَّخَذَيْ وَأَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴾ الحجرات/٢ ، قال رسول الله (ص) : (لا تَرْفَعُونِيْ فَوْقَ حَقِيْ فَإِنَّ اللهُ تَعَالَى إِثَّخَذَيْ وَبَيلًا أَنْ يَتَّخِذَيْ نَبِياً ) البحاره٢٥/٢٥، في نعج البلاغة حكم١١٧، ٢٦٩: (هَلَكَ فِيَّ رَجُلاَنِ : مُحِبُّ غَالٍ وَمُبْغِضٌ قَالٍ)، والغلو : تطرُّف في الحب وتطرُّف في الكراهية ، ومبالغة في كلِّ أمر وهذا بعنى فقدان الاستقامة في كل شيء ، وعن الإمام الصادق (ع) : (إحْذَرُوا عَلَى شَبَابِكُمُ الْغُلاَةَ لا يُفْسِدُوهُمْ ، فَإِنَّ الْغُلاَة شَرُّ حَلْقِ اللهِ، وَيُصَغِرُونَ عَظَمَة اللهِ، وَيَدَّعُونَ الرُّبُوبِيَّة لِعِبَادِ اللهِ، وَاللهِ إِنَّ الْغُلاَة لَتُهُ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ (ع) الْعُبُودِيَة فَهُو مِنَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَمِنَ الضَّالِينَ) البحاره٢٧٤/٢٥ (حذار من الغلو) : (حذار من الغلو) : (حذار حذار من الغلو)

(إنَّكَا الْمَسِيخُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ) المسيح : المبارك وهو مثال العدل والاعتدال ، أرسله الله إلى بني إسرائيل وأمرهم بأن يعبدوا الله وحده ولا يشركوا به شيئاً وزهدهم في الدنيا وحثهم على التقوى وبشرهم بمحمد (ص) وحذّرهم من الغلو وأرشدهم إلى الاعتدال والاستقامة في كل شيء (وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ) وهو مكوّن بكلمته تعالى (كُنْ) فيكون بطريقة إعجازية خارقة من غير واسطة أب ولا نطفة (وَرُوحٌ مِنْهُ) إنما تدل على عظمة تلك الروح أي ذو روح مبتدأة من الله وهو أثر نفخة جبريل في صدر مريم حيث حملت بتلك النفخة الإعجازية الفريدة بعيسي (ع) ، وإنما أضيف إلى الله تشريفاً وتكريماً (فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ) آمنوا بوحدانية الله وصدقوا رسله أجمعين (وَلا تَقُولُوا ثَلاثَةً) الأب والإبن وروح القدس فنهاهم الله عن التثليث فهو شرك، وأمرهم بالتوحيد لأن الله نور وليس كمثله شيء ومنزه عن التركيب والتجسيم (انتَهُوا خَيْراً لَكُمْ) انتهوا عن التثليث فهو بدعة منكم وخلاف التوحيد ذلك خيرٌ لكم (إنَّما اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ) تنزه الله عن أنْ يكون له ولد فثمرة العلم معرفة الله ومن عرف الله وحده ، في غرر الحكم: (مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ) ومن عرف ربه استقام على منهجه ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آهِةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا﴾ الأنبياء/٢٢ ، (سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ) فيكون مولوداً ، ولم يولد فيصير محدوداً كما في نمج البلاغة ، ومعنى المحدود : إنّ لوجوده بداية وهي يوم ولادته. وكلمة (سُبْحَانَهُ) للتنزيه عما لا يليق بالله جلّ في علاه ، بمعني هو منزّه عن أن يكون له ولد كما قلتم في المسيح إنه إبنه ، فإنه تعالى لا يقاس ولا تدركه العقول والحواس لأنه ليس له مماثل (لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ) فكل شيء خلقه الله فهو مملوك له ومفتقر إليه ولا يستغني عنه بل يستغني به في غرر الحكم: (بلِسَاْنِ الْحَاْلِ قَبْلَ لِسَاْنِ الْمَقَالِ) فمحال أن يكون له شريك منهم (وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً) عنكم ولياً لشؤونكم ، مدبراً لأموركم يهديكم إلى هداه، في غور الحكم: (يَهُدَى اللهِ يَكْثُرُ الإسْتِبْصِاْرُ).

فائدة: الغلو: آفة جميع الأديان السماوية في تعظيم أئمة الدين وهو خروج عن الوسطية والاعتدال وبالتالي فهو إساءة إلى الله تعالى ومَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ الأنعام/٩١، والآية لا تخص السبب في النزول وإنّما تعني عموم المعنى وسعة المغزى فالآية تحرّم الغلو في جميع أبعاده وأشكاله وألوانه، فهو ينسف عقيدة التوحيد ويخلط الشرك مع الإيمان كقوله ومَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللهِ إِلاَّ وَهُمْ مُشْرِكُونَ في يوسف/١٠٦، لأنهم يعبدون مع الله إلها آخر ، ويصغرون قدسية الله ويجعلون صفات الخالق للمخلوق.

١٧٢ - ﴿ نَ يَسْتَعَكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً لِلّهِ وَلا الْمَلاَئِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ وَمَنْ يَسْتَعَكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِنْ فَسَيَحْشُرُهُ مُ اللّهِ جَمِيعاً ﴾

إن المسيح الذي إتخذتموه إلها هو عبد من عبيد الله وهو نفسه يعتز بهذه العبودية ويتشرّف ، ولن يأنف ويتكبر أن يكون عبداً لله ، لأن العبودية لله حرية في الأرض وعرَّةٌ للنفس ، والعبودية لغير الله

رق وذلة وهوان وتبعه في غرر الحكم: (مَنْ قَاْمَ بِشَرَائِطِ الْعُبُودِيَّةِ أُقِلَ لِلْعِتْقِ) وَمَنْ قَصَّرَ عَنْ أُصُولِ الْعُبُودِيَّةِ أُقِلَ لِلْعِتْقِ) وَمَنْ قَصَّرَ عَنْ أُصُولِ الْعُبُودِيَّةِ أُعِيْدَ إِلَى الرِّقِ! وعنه (ع): (إلهَي كَفَى بِي عَوَّا أَنْ أَكُونَ لَكَ عَبْداً، وَكَفَى بِي فَحْراً أَنْ تَكُونَ لِي رَبَّا أَنْتَ كَمَا أُحِبُ، فَإِجْعَلْنِي كَمَا تُحِبُ البحار ٢٧/٠٠٤، (وَلا الْمَلائِكَةُ الْمُقَرِّبُونَ) لا يتكبرون أن يكونوا عبيداً لله (وَمَنْ يَسْتَنكُوفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتكُيْرٍ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعاً) ومن يأنف ويتكبر عن عبادة الله سبحانه فسيجمعهم يوم القيامة للحساب والجزاء. فائدة: الاستنكاف: من الأنفة والإستياء والترقُع والعجرفة والامتناع الشديد الناتج من فراغ النفس وجهلها وإعجابها بنفسها، والاستكبار: استعلاء النفس فوق ما هي عليه غروراً وإعجاباً بَمَا ، فصار الاستكبار السخيف دون الاستنكاف الحسيس، لكن الاستنكاف على الاستكبار أن الاستنكاف هو استكبار مع أنفة وعجرفة وخيلاء فهو مبالغة الاستكبار ، والاستكبار أن يجعل نفسه كبيرة فوق ما هي عليه استعلاء وعجرفة وخيلاء فهو مبالغة الاستكبار ، والاستكبار أن يجعل نفسه كبيرة فوق ما هي عليه استعلاء على الآخرين وتجبراً. في غر الحكم: (رَحِمَ اللهُ إُمْرِئُ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهِ) و (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئُ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهُ) و (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئُ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهُ) عن الإمام علي (ع): في دعاء الصباح (وَادِب اللَّهُمَّ نَرَقَ الْخُرُقِ مِنِي بَارِمَّة الْقُنُوع).

١٧٣ - ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُوقِيهِ مُ أَجُورَ هُمُ وَيَزِيدُهُ مُ مِنْ فَضْلِهِ وَأَمَّا الَّذِينَ اسْتَنَكَفُوا وَاسْتَكَبَرُوا فَيُعَذِّبُهُ مُ عَذَا باَ الِيما وَلاَ يَجِدُونَ لَهُ مُنِ دُونِ اللَّهِ وَلِياً وَلاَ نَصِيراً ﴾

وقدَّم الإيمان على العمل الصالح لأن الإيمان أساس العمل الصالح ، ولا عمل صالح من دون إيمان ، وقدَّم الإيمان على على حتى يكون القرآن عبادات ومعاملات ، هؤلاء ممن لم يستنكف عن عبادة الله ولا يتكبر عليه ولا على خلقه ، فيعطيهم أجورهم على قدر إيمانهم وعملهم الصالح (وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَضْلِهِ) إكراماً وإنعاماً وهنا أطلق الفضل ولم يحدده للدلالة على مضاعفته أضعافاً مضاعفة مع المفآجأة والمسرات (وَأَمَّا الَّذِينَ اسْتَنكَفُوا وَاسْتكْبَرُوا فَيُعَذِّبُهُمْ عَذَاباً أَلِيماً) الذين تعالوا وتعادوا وتعدوا الحدود وتجاوزوا الأصول والآداب مع الله واستكبروا عن عبادته ، فتلقفهم الشيطان واعتبرهم كالفريسة! ﴿أَمَّ تَوَ أَنَّا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَؤُزُّهُمْ أَزًا ، فَلا تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ إِنَّا نَعُدُ لَهُمْ عَدًا ﴾ مريم/٨٣-٨٤ ، أرْسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَؤُزُّهُمْ أَزًا ، فَلا تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ إِنَّا نَعُدُ لَهُمْ عَن مُونِ الله ﴿يَوْمَ الله وَلِياً وَلا نَصِيراً) ليس لهم من ينصرهم ويخلصهم من عذاب الله ﴿يَوْمَ اللهُ عَلْكُ نَفْسٌ لِنَفْس شَيْئاً وَالأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِللهِ الإنفطار/١٩ .

### ١٧٤ - ﴿ يَا أَيُهَا الْنَاسُ قَدْ جَاءَكُ مُ بُرُهَا أُمِنْ مَرَّبُكُ مُ وَأَنزُلْنَا إِلَيْكُ مُ نُوم المُبِينا ﴾

خطاب الآية لكل الناس في الكرة الأرضية ، معناه خطاب عالمي من رب العالمين يحمل مسؤولية ربانية بلاغية عالمية عالمية المضامين ، لتوصيل رسالة النبي (ص) العالمية السهلة السمحة ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ الأنبياء/١٠٧ ليهتدي بما الناس كافة فهي كالبرهان كامل البيان من

ربهم والدليل والدستور والمنقذ لهم من حيرة الضلالة ومن ظلمات الجهالة (وَأَنوَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبِيناً) فإذا كان الخطاب لكلِّ الناس في العالم فلابد أن يكون النور المنزّل إليهم عالمياً أيضاً كقوله ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ دَكُرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ التكوير/٢٧ ، فهو نور ﴿يَهْدِي بِهِ اللّهُ مَنْ اتّبَعَ رِضُوانَهُ سُبُلَ السَّلام ﴾ المئادة/١٦ ، وعبّرت الآية عن القرآن (نُوراً مُبِيناً) والسبب : لأن هدايته كالنور يدخل للنفس المؤمنة في كل جيل وفي أي زمان ومكان ، ويحرّك مشاعرها ويُحيي ضمائرها ، وتستضيء النفس بهذه الهداية في كل حياتها، فتكون كالنور يستضيء به الإنسان في الظلام ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ النوار ١٠ فائدة : (بُرْهَانٌ.. نُوراً) البرهان رسالة الإسلام لأنه يبرهن به أنه دين الله القيم لكل الناس ، والنور هو القرآن وسنة الرسول (ص) الصحيحة. لكونهما سبباً لوقوع نور الإيمان في القلوب كما تتبين بالنورالأعيان المطلوبة ﴿نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ النور/٥٠٠. عن ابن عباس: (الحِكْمَةُ: التَّفَقُهُ فِيْ الْقُرْآنِ).

# ١٧٥ - ﴿ فَأَمَا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدُ خِلُهُ مُ فِي رَحْمَةٌ مِنْهُ وَفَضْل وَيَهْدِيهِ مُ إِلَيْهِ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً ﴾

الاعتصام: التمسك بما يعصم ويحفظ ، أي فأما الذين صدقوا في إيماهم واستقر في قلوبهم واستقام سلوكهم فوصلوا إلى درجة الاعتصام بالله (التمسك بمنهجه) وهي درجة الاعتماد عليه والاستعانة به والتوكل عليه وتفويض الأمور إليه والتسليم لأوامره ونواهيه والرضا بقضائه في كل الأحوال (وَاعْتَصَمُوا بِهِ) أي إمتنعوا بمنهج الله عن إتباع النفس الأمارة وتسويلات الشيطان ، فَمَنْ تَوَكَّلَ عَلَى اللهِ كَفَاهُ ، وَمَنْ إِتَّقَى اللهَ وَقَاهُ، ومَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ هَدَاهُ ، وَمَنْ اِسْتَعَانَ بِهِ رَعَاهُ، وَمَنْ اعْتَمَدَ عَلَيْهِ حَمَاْهُ، وَمَنْ شَكَرَهُ جَزَاْهُ ، فإن الاعتصام بالله ثمرة ملازمة للإيمان به ، متى صح الإيمان وتوازن مع صحة العلم ، ومتى عرفتْ النفس الإيمان بالله أنه كنز من كنوز المعرفة ، وعرفت أهمية العبودية لله للفرد وللجميع ، فلا يبقى أمام النفس المؤمنة إلا أن تعتصم بالله وحده وتتمسك بمنهجه بصدق ولا تتعدى حدوده في جميع الأحوال والأشكال (فَسَيُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَصْل) فيدخلهم الله في رحمة خاصة منه لا يدخل فيها سواهم ، وفضل خاص لا يتفضل به على غيرهم ، والفضل هو لطف وتكريم أكثر من الاستحقاق ، وهكذا يكون الجزاء على ضوء العمل ﴿فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ هَمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ السجدة ١٧/١ ، (وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً) يرشدهم طريقاً قويماً وهداية خاصة يثبتون عليها ينالون بها سعادة الدنيا والآخرة، لأن هدايتهم إلى الصراط المستقيم بتوفيق من الله تعالى ، والصراط المستقيم هوكل طريق لا إعوجاج فيه ولا عيوب ولا مساوئ ويعتمد الحق والعدل والخير ، وهو الإسلام الذي به السلام والأمان ، وهو أقصر الطرق وأهمها وأكثرها أرباحاً وأقلها خسارة للوصول إلى لقاء الله بسلامة واطمئنان وأمان. ١٧٦ - ﴿ يَسْنَفْنُونَكَ قُلْ اللَّهُ يُغْيِيكُ مْ فِي الْكَلَةِ إِنْ امْرُؤُ هَلَكَ كَيسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ وَهُو يَرَبُهَا إِنْ لَـمُ كَبُّنُ لَهَا وَلَدُّ فَإِنْ كَاتَنَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثُلْثَانِ مِمَّا تَرْكَ وَإِنْ كَأَنُوا إِخْوَةً مرِجَالاً وَسِّنَا ۚ فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظْ لِلأَنْتَيْنِ بُيِينُ اللَّهُ لَكُ مُ أَنْ تَضِلُّوا وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيدٌ ﴾

آية الميراث. الاستفتاء : معرفة الحكم الشرعي الصحيح ، (قُلْ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ) أحكام الشريعة من الله تعالى لأنه هو المشرّع وحده والنبي (ص) ناقل التشريع والأمين عليه (في الْكَلالَة) الكلالة: الإحاطة في موارد الميراث وهي لقرابة الإنسان ما عدا الوالدين والأولاد (أو) بمن يموت وليس له ولد ولا والد. (إِنْ امْرُوِّ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ) ولا واحد من الأبوين (وَلَهُ أُخْتُ) والمراد بما هنا الأخت للأبوين أو للأب فقط ، وتقدم حكم الأخت للأم فقط من سورة النساء/١٢، (فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ) بالفرض والنصف الثاني بالرد ، وتنفرد وحدها بجميع التركة سواء أكانت للميت عصبة أو لم تكن (وَهُوَ يَرِثُهَا إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهَا وَلَدٌ) ذكر ولا انثى ولا أحد الوالدين (فَإِنْ كَانَتَا اثْنَتَيْن) أو أكثر ، شريطة أن يكون الإنتساب بالأبوين أو الأب فقط لا بالأم فقط ، فيكون حكم البنات حكم البنين دون تفاوت (فَلَهُمَا الثُّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ) الميت أخاً كان أو أختاً (وَإِنْ كَانُوا إِخْوَةً رَجَالاً وَنِسَاءً فَلِلذَّكُر مِثْلُ حَظِّ الْأَنتَيَيْن) إذا اجتمع الأخوة والأخوات، وكانوا بالكامل للأبوين أو للأب فقط فللذكر مثل حظ الأنثيين ، وإن كانوا للأم فقط فالذكر والأنثى بمنزلة سواء ، ولا ميراث إطلاقاً لأخ أو أخت من الأم فقط مع الأخوة والأخوات من الأبوين ، ويرث مع المتقرب بالأم فقط (راجع التفصيل في كتب الفقه)، (وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ) والله تعالى يشرع لكم بمقتضى علمه المحيط بكل شيء وهذه الأحكام أقرب إلينا نفعاً لئلا تظلوا. فائدة : جاء في سورة النساء/١٢ ، أن الأخت والأخ يرثان بعضهما بمقدار السدس ، وتقول هذه الآية إنهما يرثان النصف والسبب في ذلك هو أن مقصود تلك الآية هم الأخوة غير الأشقاء ، أي الذين هم من أم واحدة وآباء متعددين ، أما هذه الاية فتقصد الأخوة من أب واحد وأمهات متعددات أو من أب واحد وأم واحدة.

وفي الختام نقول : ﴿قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظِ ﴾ الأنعام/١٠٤.

وآخر دعوانا (أَنِ الْحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) يونس/١٠. تمّ بعون الله تعالى (وَعْيُ القُرآنِ الْمُيَسَّر) لسورة النساء ، بقدري لا بقدرها ، بجهد متواصل ، فللّه الحمد والمنّة ، وبالحمد تتمُّ الصّالحات وتزداد البركات وتدفع النقمات بتأريخ ١١/رجب/١٤٥ هـ الموافق ٢٠١٤/٧/١ م مع تصحيحها عدّة مرّات وتدقيقها في بغداد-الكاظمية ، داعين الله تعالى أن يُعيننا على تكملة بقية السُّور القرآنية الكريمة ، إنّ ربّي سميعٌ مجيب الدُّعاء.

بقلم الباحث: مكى قاسم البغدادي



#### من مقاصد السورة:

كلها مدنية إلا قوله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ فإنها نزلت في حجة الوداع تناولت السورة جانب من التشريع وموضوع العقيدة وقصص أهل الكتاب وفيها أحكام العقود والذبائح والصيد وأحكام الردة وحدالسرقة والبغي والإفساد في الأرض وأحكام الطهارة والخمر والميسر والوصية عند الموت ، وسميت (بالمائدة) لورود قصة المائدة فيها الدالة على نبوة عيسى (ع) ، وهي من آخر من نزل من القرآن، وفيها قصة إبني آدم.. وغيرها ، عدد آياتها ١٢٠ آية ، الجزء السادس. فضلها : عن الإمام الباقر (ع): (مَنْ قَرَأُ سُؤرَةَ الْمَائِدَةِ فِيْ كُلِّ يَوْمِ خَمِيْسٍ لَمْ يُلْبَسْ إِيمَانَهُ بِظُلْمٍ وَلاَ يُشْرِكُ أَبَداً) عن الإمام الباقر (ع): (مَنْ قَرَأُ سُؤرَةَ الْمَائِدَةِ فِيْ كُلِّ يَوْمِ خَمِيْسٍ لَمْ يُلْبَسْ إِيمَانَهُ بِظُلْمٍ وَلاَ يُشْرِكُ أَبَداً) بعمع البيان٣٩٩٢، ملاحظة عامة: كل فضل من فضائل السور القرآنية بشرطه وشروطه والإلتزام بمنهج الله من شروطه. راجع فضل سورة البقرة.

# بِسْ لِللَّهِ ٱلرَّحِيمِ

١ - ﴿ اَلَهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعَقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلاَّ مَا يُتلَى عَلَيْكُ مْ غَيْرَ مُحِلِي الصَّيْدِ وَأَتُسُدْ حُرُمُ اللَّهَ يَخْتُ مُمَا يُرِيدُ ﴾
 يَحْتُ مُمَا يُرِيدُ ﴾

أوفوا من الوفاء: الإتيان بالشيء وافياً لا نقص فيه. والْعُقُود : عهود الله التي عهد بها إلى عباده للبر والفاجر وتشمل جميع أنواع العقود والعهود ، والْعُقُد : شد أحد شيئين بالآخر ، ويستعمل في العبادات والمعاملات ، والْعُقُد : هو عهد يقع على جميع المواثيق الدينية كالتوحيد والعقائد الأخرى ويقع مع جميع العهود التي يبرمها الأفراد فيما بينهم أو الجهات ، مهما كان نوع العهد خاصاً أم عاماً لفظياً أم مكتوباً أم مواثيق وعهود سياسية أو إقتصادية أو إجتماعية أو عائلية أودولية ومع القوي أو الضعيف ومع الصديق والعدو ومع البر والفاجر ، ويجب الوفاء بالعهد مما لا إنساء عنى للإنسان عنه في حياته سواء في حقوق الفرد والمجتمع ﴿إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْئُولاً الإسراء /٣٠ ، عن النبي (ص) : (الْمُسْلِمُونَ عِنْدَ شُرُوطِهِمْ مَا وَافْقَ الحُقُ من ذَلِكَ) كنز العمال خبر١٠٩١ ، وعنه عن النبي (ص) : (إذَا نَقَصُواْ النّع هُدَ سَلَّطَ الله عَلَيْهِمْ عَدَوَهُمْ) البحار ١٠٩٠ م ٢٠١٠ لذلك يجب رعاية الحق والحقوق والعهود كيفما كان وفي ذلك رعاية منافع المجتمع ومصدر تقدمه الحضاري وتطوره والحقوق والعهود كيفما كان وفي ذلك رعاية منافع المجتمع ومصدر تقدمه الحضاري وتطوره الأخذاقي وفي نقضها ذهاب لنظامه واستقراره وابتلاؤه بالفوضي. في غرر الحكم: (إنَّ العُهُودَ قَلاَئِدُ اللهُ عَنَوْهُ اللهُ عَنَوْ وَسَلَهُ الله ، وَمَنْ نَقْضَهَا خَذَلَهُ الله ، وَمَنْ السَتَحَفَّ عِمَا اللهُ عَنَوْهُ الْعَيْمُ عَدَوْهُ اللهُ عَمَلُ وصَلَهُ الله ، وَمَنْ نَقْضَهَا خَذَلَهُ الله ، وَمَنْ السَتَحَفَّ عِمَا

حَاْصَمَتَهُ إِلَى الَّذِيْ أَكَدَمَا). المعنى: يا معشر المؤمنين أينما كنتم أوفوا بالعقود على إطلاقها ويشمل كل عقد وعهد بين الإنسان وربه وبين الإنسان ونفسه وبين الإنسان والإنسان ، وهي عهود ما أحل الله يجب مراعاتها وما حرّم يجب اجتنابها ، وما فرض في القرآن كله من التكاليف والأحكام ، يجب الوفاء بالعقد أو العهد (إذا استوفى شروطه) حتى ولوكان بالتالي يخالف مصلحة أحد الطرفين، وهكذا تتجلى أخلاقية الإسلام في كل عهوده ، في الحديث (القرآن عهد الله) ، ثم أخذ يفصل الأحكام التي أمر بالإيفاء بما : (أُجلَّتْ لَكُمْ بَيِيمَةُ الأَنْعَامِ) البهيمة : كل ذات أربع من دواب البر ولأن أصواتها مبهمة المعنى عند البشر ، والأنعام: الإبل والبقر والغنم ، وهذه الأصناف الثلاثة حلال ولا يحرم منها (إلاَّ مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ) تحريمها وهي الميتة والدم ولحم الخنزير.. إلخ (غَيْرَ مُحِلِّي الصَيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ) أحلت لكم هذه الأشياء من غير أن تستحلوا الصيد وأنتم في أثناء الإحرام في الحج (إنَّ الله يَحْكُمُ مَا يُويِدُ) وفي ذلك صلاح أمركم لأنه حكيم في أمره ونهيه. لا حرام في الحج (إنَّ الله يَحْكُمُ مَا يُويدُ) وفي ذلك صلاح أمركم لأنه حكيم في أمره ونهيه. ومَرضَوانا وإذا حَالَة مَا مُعَالَمُ المَالَة والمَالَعُ المَالَعُ اللهُ وَاصَعَادُوا والاَيْمَ مُنَالَعُ مَا اللهُ عَلَيْكُمْ والمَالَعُ المَالَعُ المَالَعُ وَالمَالَعُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَعَالَعُ اللهُ اله

وَالتَّفُوى وَلا تَعَاوَتُوا عَلَى الإثْد وَالْعُدُوان وَاتَّفُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾

لا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللَّهِ: الشعائر: جمع شعيرة وهي ما جعل شعاراً ومعلماً من معالم الحج، وشعائر الله عامة وتتعلق بمعالم الدين الصحيحة التي توصل إلى إعلاء كلمة الله. بمعنى: لا تنتهكوا مناسك الحج بتركها وعدم إحترامها، وهكذا تحترم شعائر الله إذا إنطلقت من التقوى وسارت على التقوى وأدّت إلى تقوى القلوب ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ الحج/٣٦، وأدّت إلى تقوى القلوب ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ الحج/٣٦، شَعَائِرَ الله والله ومنها آياته المتنوعة وأحكام دينه ومنها مناسك الحج والعمرة، أي لا تستهينوا بحرمات الله ولا تتهاونوا بشعائر الله ولا تعتدوا حدوده سبحانه (وَلا الشَّهْرَ الحُرَامَ) وهي الشهور التي حرّم فيها القتال وهي رجب ومحرم وذو القعدة وذو الحجة (وَلا الهُدْيَ) ما يهدى إلى البيت الحرام من الأنعام وهي الخالية من العلامة (القلائد) (وَلا الْقَلائِد) وهو ما يقلد به الهدي في عنقه من قلادة ليعلم أنه هدي للحج فلا يعترض له (وَلا آمِينَ) ولا قاصدين (الْبَيْتَ الحُرَامَ) ولا تستحلوا قتال القاصدين إلى بيت الله الحرام للحج أو للعمرة، نمى عن صدّهم والإغارة عليهم حتى لو قصدوا الربح المالي والأجر والثواب الأخروي الذي فيه رضا الله وخدمة الناس (وَإِذَا حَلَلْتُمْ) من إحرامكم (فَاصْطَادُوا) إن شئتم فهو المخروي الذي فيه رضا الله وخدمة الناس (وَإِذَا حَلَلْتُمْ) من إحرامكم (فَاصْطَادُوا) إن شئتم فهو مباح في أرض غير محرمة. (وَلا يَجُومَنَكُمْ) يحملكم بغض المشركين لكم أن تمنعوهم من حقوقهم ومن زيارة البيت الحرام بعد أن ينبغي أن يملكم بغض المشركين لكم أن تمنعوهم من حقوقهم ومن زيارة البيت الحرام بعد أن

أظهركم الله وقويتم عليهم لأنهم منعوكم من قبل ، فلا ترد الخطأ بالخطأ فتكون مثله ، بل أمر الله عز وجل بالتعاون (وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ وَالتَقْوَى) وهومبدأ إسلامي عام لكل شؤون الحياة ، هو مساندة الحق لا القبيلة أو المنطقة أو الطائفة أو العرق أو اللغة ، على الحكومة العادلة الدفاع عن المظلوم وإدانة الظالم ومساندة الخير والبر والتقدم. هذا التعاون المفيد من أركان الهداية الإجتماعية التي تبعث نهضة حضارية سريعة للفرد والمجتمع ، وهو التكافل الإجتماعي الواسع أن يعين الناس بعضهم بعضاً على كل ما ينفع الناس أفراداً وجماعات وحمل المجتمع وتمذيبه على إقامة هذا الواجب النبيل ، إنّ القوي مسؤول عن الضعيف ، والغني عن الفقير والعالم عن الجاهل والطبيب عن المبيل وأولي الأمر عن المجتمع وكل مسؤول عن مسؤوليته ﴿وَقِقُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُولُونَ الله الطافات ٢٤٠ ، في الحديث : (أَلاَ كُلُّكُمْ رَاْعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ) صحيح مسلم ٩٠٥ ، وعنه المافات ٢٤٠ ، في الحديث : (أَلاَ كُلُّكُمْ مَا حَاْكُ فِي صَدْرِكَ ، وَكَرِهْتَ أَنْ يَطَلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ) المراغي ٢٥٠ .

والتقوى: إتّقاء وتحبّب ما يضر صاحبه ومجتمعه والناس جميعاً في دينهم ودنياهم في السر والعلانية (وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْم وَالْعُدُوانِ) ولا تتعاونوا على المعاصي والتعدي على حقوق الناس. والإثم: كل ذنب ومعصية والعدوان: تجاوز حدود الشرع والعرف، وتجاوز واعتداء على حقوق الفرد والمجتمع (وَاتَّقُوا اللَّه إِنَّ اللَّه شَدِيدُ الْعِقَابِ) خافوا عقابه، فإنه تعالى شديد العقاب لمن عصاه وتجاوز الحدود وأصر على المنكر وقد يشمل العقاب في الدنيا والآخرة ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِي ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴿ هود/١٠٢، وهذا عذاب الأمم في الدنيا. عن الإمام الصادق(ع): (مَنْ مَشَى فِي عَوْنِ أَخِيهِ الْمُسْلِم وَمَنْفَعَتِهِ ، فَلَهُ ثَوَابُ اللهُ فِيْ حَاْجَتِهِ)، أي كان الله وسائل الشيعة ٨/١٠٢، وعنه (ع): (مَنْ كَانَ فِيْ حَاْجَةِ أَخْيِهِ الْمُسْلِم كَانَ الله فِيْ حَاْجَةِ)، أي كان الله قاضياً لحاجته ! وقد وصل النهي عن إعانة الظالم إلى حدود (لاَ تُعِنْهُمْ عَلَى بِنَاءٍ مَسْجِدٍ) وسائل الشيعة ٨/٥٥٣. عن النبي (ص): (مَنْ قَانَ ظَالِماً سَلَّطَهُ الله عَلَيْهِ) كنز العمال خبر٥٥٧

٣ - ﴿ حُرِيْتُ عَلَيْكُ مُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَكَحْمُ الْحِنْرِي وَمَّا أَهْلِ اللّهِ بِهِ وَالْمُنْحَنِقَةُ وَالْمَوْفُوذَةُ وَالْمَتْرَدِيةٌ وَالْعَلِيحةُ وَمَّا أَصَلَ السّبُعُ لِهِ مَا ذَكِيتُ مُ وَمَا ذُمِحَ عَلَى النّصُبُ وَأَنْ مَسْتَقْسِمُوا بِالْأَنْرُلامِ ذَلِكُ مُ فِسُقُّ الْيُوْرَيُسِ الّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلا مَحْشُوهُ مُ وَاحْشُونِي الْيُوْرَ يَشِي الْيُوْرَ يَشِي الْيُوْرَ الْمِسْلامَ دِيناً فَمَنْ اصْطُرَ فِي مَحْمَصة غَيْرَ وَاحْشَونِي الْيُوْرَ اللّهِ اللّهِ وَإِنَّا لَلْهُ عَفُومٌ مُرَحِيمةٌ ﴾
منه عالى الله عن الله والله الله عنور الله عنور الله عنور الله الله عنور الله عنور الله عنور الله عنور الله الله عنور الله عنور الله عنور الله عنور الله عنور الله عنور الله الله عنور الله الله الله عنور الل

حُرِّم عَلَيكُم أَيِّهَا المؤمنون أكل الْمَيْتَةُ وهي ما مات حتف أنفه من غير تذكية (وَالدَّمُ) المسفوح الذي يخرج بقوة ويتميز عن اللحم لأن ما يختلط باللحم معفو عنه (وَخَمُ الْخِنزِيرِ) وهو حرام في جميع أجزائه وهو حرام بعينه وخبيث بذاته حتى لو ذبح بالطريق الشرعي ، وإنما نص الله عليه من

بين سائر الخبائث من السباع لأن طائفة من أهل الكتاب من النصارى يزعمون أن الله أحله لهم فلا تصدقوا بهم ، وقال الطب الحديث إن له ضرراً يأتي من أكله القاذورات (وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ فلا تصدقوا بهم ، وقال الطب الحديث إن له ضرراً يأتي من أكله القاذورات (وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ) ما ذكر عليه غير اسم الله ، أو ذبح لغير الله ، أو لم يذكر اسم الله عليه وإنه لفسق ، فكما أن ذكر الله يطيب الذبيحة ويزكيها ، فيكون ذكر اسم غير الله عليها يخبثها معنوياً ويلوث القلب نفسياً ويفسد الفطرة لأنه شرك بالله تعالى (وَالْمُنْخَنِقَةُ) هي التي تموت إختناقاً بيد أو حبل أو ما شبهه (وَالْمَوْقُوذَةُ) التي تضرب بعصا أو حجر ونحوهما حتى تموت (وَالْمُتَرَدِّيَةُ) التي تتردى وتسقط من جبل أو مكان عال (وَالنَّطِيخَةُ) التي نطحتها بهيمة أخرى فتموت بالنطح (وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ) ما تبقى من فريسة الحيوان المفترس كالسبع.

(إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ) إلا ما أدركتم فيه الروح فذبحتموه الذبح الشرعي قبل الموت فإن التذكية الشرعية تطهر الذبيحة بفري الأوداج الأربعة بآلة حادة (وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ) وما ذبح على الأحجار المنصوبة كان أهل الجاهلية يذبحون عليها ويعظمونها فنهى الله عنها (وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلامِ) أي طلب معرفة ما قُسم له من الخير أو الشر بطريقة المقامرة بواسطة ضرب القداح وهي مكتوب على بعضها نهاني ربي ، وعلى بعضها أمرني ربي وبعضها خالٍ، فإن خرج الأمر مضى لغرضه وإن خرج النهي أمسك وإن خرج الخالي أعاد حتى يخرج الأمر أو النهي. وعوضهم عنه (بالاستخارة) لربحم في جميع أمورهم ، وطريق إلى طلب الخير من الله تعالى بالدعاء والإلتجاء إليه عند الحيرة ، لذلك صارت الخيرة عند الحيرة (حصراً) ولا يجوز تعطيل العقل ، وما حار من استخار في غرر الحكم: (مَا نَدِمَ مَنْ اِستَحَارً) ، والخيرة بحاجة إلى توجه لله والاستعانة به تعالى ، وإذا كانت الخيرة بالقرآن فيجب حسن تفسيره.

(ذَلِكُمْ فِسْقٌ) كل ما تقدَّم من المحرمات وغيرها صيانة لعباده وحماية لهم من الضلال والفساد، فإن تجاوز العبد طاعة الله يقع في طاعة الشيطان وإنما فسق في الفكر والقول والعمل لأنها تدفع إلى المعصية ومن حيث تعلم أو لا تعلم (الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْفِينَ) يئس الكفار من زوال الإسلام أو تحريفه بعد أن تمكّن في نفوس المسلمين وأخذ طريقه في الإنتشار فأصبح يعلو ولا يُعلى عليه ، لأن قوة الإسلام من قوة المسلمين قال تعالى هُو الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحُقِّ لِيُطْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ التوبة/٣٣، فلا تخافوا أيها المسلمون من الكافرين وخافوا من الله وحده ، عن النبي (ص): (رَأْسُ الْحِكْمَةِ مَخَافَةُ اللهِ) البحار ١٣٣/٧٧، وعنه (ص) (مَنْ كَانَ بِاللهِ أَعْرَفْ كَانَ مِنَ اللهِ أَحْوَفْ) البحار ١٣٩٣/٧، وعنه (ص) (مَنْ كَانَ بِاللهِ أَعْرَفْ كَانَ مِنَ اللهِ أَحْوَفْ) البحار ١٣٩٣/٧، وعنه مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ الرَّمن/٢٤، عن النبي (ص) : (طُوبِي لِمِنْ شَعَلَهُ حَوْفُ اللهِ عَنْ حَوْفِ النَّاسِ) البحار ١٢٦/٧٧، (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ) (وَأَثْمَاتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي) (وَرَضِيتُ حَوْفِ النَّاسِ) البحار ١٢٦/٧٧، (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ) (وَأَثْمَاتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي) (وَرَضِيتُ حَوْفِ النَّاسِ) البحار ١٢٦/٧٧، (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ) (وَأَثْمَاتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي) (وَرَضِيتُ

لَكُمْ الإسْلامَ دِيناً) بشارات ثلاث في هذه الآية للمسلمين عامة وللمؤمنين خاصة وهي إكمال الدين وإتمام النعمة ورضا الإسلام منهجاً ودستوراً نموذجياً للبشرية، وكمال هذا الدين بهيمنته على الدين كله لقوله ﴿مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ ﴾ المائدة / ٤٨ ، فلا دين بعد هذا الدين الكامل الذي ارتضاه الله تعالى أن يكون منهجاً علمياً وعملياً للبشرية كلها الموجودة على الكرة الأرضية فهو منهاج عالمي ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ التكوير/٢٧، يجب أن يبلَّغ للبشرية في العالم بكماله وجماله وجلاله ، وإن ما سواه من أديان ومناهج وضعية ناقصة ومتناقضة مع الإسلام فهي ضالة باطلة ، والإسلام هو النعمة التامة ، عن النبي (ص) : (قال جبريل (ع) : قال الله عز وجل : هَذَاْ دَيْنُ اِرْتَضَيْتُهُ لِنَفْسِيْ ، وَلَنْ يُصْلِحَهُ إِلاَّ السَّحَاْءُ وَحُسْنُ الْخُلُقِ ، فَأَكْرِمُوهُ يِمِمَا مَاْ صَحِبْتُمُوهُ) روح البيان ٣٤٣/٢. المعنى العام: (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ) ماذا حصل في ذلك اليوم حتى كمل الدين ؟ إنه لابد من شيء مهم ، به يحصل كمال الدين (وَأَتَّمُمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي) فكل تصرف يسلك بالإنسان إلى درجة القرب من الله فهو نعمة كالهداية والتوفيق وإكمال الدين والشرائع، فالنعمة الكبيرة الإحساس بالعبودية ودخولها تحت ربوبية الله عز وجل لتدبير شؤون العبد ليكتسب كمال الدنيا والآخرة (وَرَضِيتُ لَكُمْ الإسْلامَ دِيناً)، في نهج البلاغةخطبة١٩٨: (ثُمَّ إِنَّ هذَا الْأَسْلاَمَ دِينُ اللهِ الَّذِيْ إصطفَاهُ لِنَفْسهِ وَإصْطَنَعَهُ عَلى عَيْنِهِ وَاصْفَاهُ خِيْرَةَ حَلْقِهِ وَأَقَامَ دَعَائِمَهُ عَلَى مَحَبَّتِهِ أَذَلَّ الأَدْيَانَ بِعِزَّه وَوَضَعَ الْمِلَل بِرَفْعِهِ، وَهَدَم أَركانْ الضَّلالَة بَركَنْهُ) وأساس هذا الدين القيّم طاعة الله فهي مفتاح كل سداد وصلاح كل فساد.

في غرر الحكم: (أَكْرِمْ نَفْسَكَ مَاْ أَعَانَتْكَ عَلَى طَاْعَةِ اللهِ) كقوله ﴿ أَطِيعُوا الله وَ وَلاية رسول وَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ النساء/٥٥ ، طاعة الله الولاية الكبرى وولاية من أمر به الله وهي ولاية رسول الله (ص) وولاية أولي الأمر وجاءت طاعته من بعد طاعة الله وطاعة الرسول (ص) ليقيم أسس الدين القيم في الأمة ، وولي الأمر يتحدد بطاعته لله ورسوله ، فبمقدار الطاعة يكون مقدار ولايته (راجع الآية). فإذا كملت النظرية الإسلامية وتمت النعمة في هذه الآية المباركة ، عاش النبي من بعدها (٨١) يوماً فلم يستطع الرسول (ص) أن يبني أجيالاً إسلامية يعتمدها من بعده ليكون لحلن لجي وصياً تمتد رسالته من بعده ، فكان لموسى ﴿ اثْنَيْ عَشَرَ نَقِيباً ﴾ المائدة / ١٦ ، وكان لعيسى إثنا عشر حوارياً قالوا ﴿ نَعْنُ أَنصَارُ الله ﴾ كمال الدين وإتمام النعمة ﴿ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ الأنعام/٢١ ، في هذا اليوم التأريخي كمال الدين وإتمام النعمة ﴿ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ الأنعام/٢١ ، في هذا اليوم التأريخي (الْيومَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ..) عين النبي (ص) الإمام الأول للأمة من بعده وهو علي بن أبي (الْيومَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ..) عين النبي (ص) الإمام الأول للأمة من بعده وهو علي بن أبي طالب (ع) وأعدّه وأهله لهذه المهة الكبيرة بعدّة مناسبات أذكر منها قوله (ص) : (إنَّ لِكُلِّ نَبِي وَوَارِثَا وَارَقَ وَارْقِي) تاريخ دمشق ابن عساكر ٣صه وإتّفق المفسرون أن سورة المائدة وصيق وَوَارْقِي) تاريخ دمشق ابن عساكر ٣صه وإتّفق المفسرون أن سورة المائدة

مدنية ما عدا هذه الآية (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ..) إنها نزلت في مكة في حجة الوداع في مكان غدير خم جمع الرسول (ص) الناس وخطب فيهم (الخلاصة) قال : (مَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِيٌّ مَوْلاَهُ اللَّهُمْ وَالِ مَنْ وَالاَهُ وَعَاْدِ مَنْ عَادَاْهُ وَأُنْصُرْ مَنْ نَصَرَهُ وَأُحْذُلْ مَنْ حَذَلَهُ وَأُدِرْ الْحَقَّ مَعَهُ حَيْثُ دَاْرَ..) تاريخ دمشق لابن عساكر ج٢ص١١. معنى إكمال الدين : كمل الدين كنظرية وكمل بالإمامة كتطبيق لأنها نظام الأمة وعز المؤمنين ووحدة المسلمين ، وحفظة السنة، لتكون امتداد طبيعي للنبوة ، كما امتدت رسالة موسى (ع) بالنقباء ، وإمتدت رسالة عيسى (ع) بالحواريين كذلك تمتد رسالة مُحِد (ص) بالإمامة ، عن النبي (ص) (لاَ يَزَاْلُ هَذَاْ الدِّيْنُ قَاْئِماً حَتَّى يَكُوُنَ عَلَيْكُمْ إِثْنَا عَشَرَ حَلِيْفَةً) كنز العمال خبر٢٩٢٩، وعنه (ص): (إِنَّ عِدَّةَ النُّقَبَاْءِ بَعْدِيَ عِدَّةَ نُقَبَاْءِ مُوْسَى (ع)) كنز العمال ١٤٩٧١، وبعد أن أكمل النبي (ص) خطبته: فقال عمر بن الخطاب لعلى بن ابي طالب (ع) بخ بخ لك أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة فإنزل الله (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ..) ﴿ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللَّهِ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُجِزُّكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيمِ ﴾ الأحقاف/٣١، (فَمَنْ اضْطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لإثْم فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ) مَخْمَصَة : مجاعة (غَيْرَ مُتَجَانِفِ لإِثْمُ) غير منحرف إلى البغي ومتعد لحدود الله ، فمن الجأته الضرورة إلى تناول شيء من المحرمات المذكورة، في حالة مجاعة وكونه غير مائل إلى الآثام فإن الله لا يؤاخذه بأكله لأن الضرورات تبيح المحظورات.

#### فائدة:

١- سؤال ألا تتعارض حلِّية ذبح الحيوان ليأكله الإنسان مع مفهوم الرحمة الإلهية ؟ الجواب: عالم الخلق يقوم على مبدأ التغيرات والتحوّلات ، فالتربة تتحول إلى نبات والنبات إلى حيوان والحيوان إلى إنسان ، وبالنتيجة فإن عملية التحوّل تفرز رشداً وكمالاً ديمومة في حركة الحياة والمخلوقات ، وبإختصار : كمال الحيوان المأكول هو قربان في ذبحه ليأكله الإنسان ، والإنسان قربان إلى طاعة الله. ٢- أقصى ما يخشاه الكفّار هو الدين الكامل ، ولا يكتمل الدين دون قائد مسدد ومؤيد (ومعيَّن) من الرسول (ص) أفضل من (الشوري) وانتخاب الأمة ، والأمة لا تزال فتية على فهم الدين فالخشية على الدين عندما يكون القائد فيه خانع والجهاد معطّل والأمة متفرقة والخيرات مسلوبة (الْيَوْمَ يَئِسَ.. الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ). ٣- يرخص للمضطر أن يتناول من المحرمات بمقدار الضرورة وهي تقدّر بقدرها والزائد حرام (فَمَنْ اضْطُرَّ). ٤- (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ..) إنّ الله سبحانه أكمل للمسلمين دينهم بإظهاره على الأديان كلها رغم محاربة المشركين وومقاومتهم للإسلام والمسلمين ، وأتمّ الله نعمته على المسلمين بالنص على الإسلام أصولاً وفروعاً وألقى الله تعالى الحجة على الناس بإكماله وإتمامه بكل ما يحتاجون إليه في أمر دينهم ودنياهم ﴿وَنَزُّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ النحل/٨٩ ، ولكن اقترنت هذه الآية بحادثة تفسرها تدعم سبب نزولها وهي حادثة (الغدير) القطعية التي نصبت الإمام على (ع) خليفة للمسلمين بقول

الرسول (ص) لعلى (ع) (مَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَهَذَاْ عَلِيَّ مَوْلاَهُ) تاريخ ابن عساكر ١ص٣٦٦ ومن الملفت للنظر أن سورة المائدة مدنية كلها ما عدا هذه الآية نزلت في مكة ثما يؤكد هذه الحادثة ، ليقود الإمام على (ع) القائد النموذجي الكفؤ المميز ، الأمة المختارة على أسس هذا الدين القيم الكامل بذاته والمكمل لغيره ، وتتم نعمته المباركة على الناس ، ومعارضة هذه الحقيقة هو جحود بالنعمة ولها عواقب وخيمة في الدنيا والآخرة. كقوله ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ بِالنعمة وَلَمْ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنْ النَّاسِ المائدة /٦٧ ، عن النبي (ص) : (إِنَّا مَثْلُ أَهْلُ بَيْتِي فِيْكُمْ كَمَثَلِ سَفِيْنَةِ نُوْح مَنْ دَحَلَهَاْ نَجَاْ وَمَنْ ثَخَلَفَ عَنْهَاْ غَرِقَ) البحار ٢٠/٢٣ .

﴿ إِسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَ لَهُ مُ قُل أُحِلَ لَكُمُ الطَّيْبَاتُ وَمَا عَلَمْتُ مْ مِنْ الْجَوَارِجِ مُكَلِّينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَمَكُ مُ اللَّهُ فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنْ عَلَيْكُ مُ وَاذْكُرُ وَالسَّمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاتَّعُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾

يسألونك يا محمًّ ما الذي أُحل هُم من المطاعم والمشارب (قُلْ أُحِلَّ لَكُمْ الطّيّبَاتُ) وهي جميع ما تستطيبه الأذواق السليمة غير المنصوص على تحريمها فإنَّ الله تَعَالَى طَيّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ الطّيّبَ ، وكل شيء لك حلال حتى يثبت أنه حرام ، وهو واجب مطلق واسع الدلالة يميز الحلال من الحرام هو وكل شيء لك حلال حتى يثبت أنه حرام ، وهو حلال ، وكل ما هو حلال طيب (وبالعكس) الحرام هو الخبيث ، والخبيث هو الحرام لقوله ﴿وَيُحِلُّ هُمُ الطّيّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمْ الْجُبَائِثَ ﴾ الأعراف/١٥٧ ، وكأن الآية تُرجُع الإنسان إلى فطرته السليمة وذوقه الطبيعي لتشعره بهذا المعنى ، وهذا يبين الانسجام بين السنن التشريعية والسنن التكوينية (وَمَا عَلَمْتُمْ مِنْ الجُوَارِحِ) وأحل لكم صيد ما علمتم من الجوارح وهي الكلاب وبعض النسور الجارحة الأليفة ونحوها بما يصطاد به (مُكلّبِينَ) المكلب مؤدب الجوارح واشتقاقه من الكلّب لأن التأديب أكثر ما يكون في الكلاب وبعض النسور الجارحة الأليفة وتربيتها للصيد وهذا جزء مما علمه الله للإنسان ، فلو انطلق من تلقائه وأتى بالصيد مقتولاً لا يحل أكله والكلب المعلّم والنسر المعلّم على الصيد هو الذي إذا أمره صاحبه يأتمر وإذا نماه لا يحل أكله والكلب المعلّم والنسر المعلّم على الصيد هو الذي إذا أمره صاحبه يأتمر وإذا نماه ينتهى (فإذا كان الحيوان يتعلم.

(تُعَلِّمُونَهُنَّ) فيجب أن يتعلّم الإنسان ﴿ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة/١٥١، (راجع تفصيل شروط التحليل مما يصطاده الكلب في كتب الفقه). (فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكْنَ عَلَيْكُمْ) ضمير أمسكن للكلاب، وعليكم أي أن الكلاب أو الجوارح تحوز الصيد لكم لا لأنفسها ، هذا إذا أدركت الصيد حياً ومات بسبب الإمساك ولو أدركته ميتاً لم يحل (وَاذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ) ويشترط أيضاً للتحليل أن يُسمي الصائد عند إرسال الكلب إلى الصيد فيقول إذهب على إسم الله فهو ذكاته (وَاتَّقُوا الله في أعمالكم ولا تقربوا شيئاً مما نماكم عنه ، والتقوى : لكي لا يكون الاصطياد عن بطر واسراف في القتل ولا تقتلوا تلهياً وتجبراً ، والظلم على الحيوان يكون خصمه الاصطياد عن بطر واسراف في القتل ولا تقتلوا تلهياً وتجبراً ، والظلم على الحيوان يكون خصمه

يوم القيامة (إِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الحِسَابِ) إذا حان حسابه أتى سريعاً وتماماً ، ويؤاخذكم سريعاً مع دقة الحساب والعدل في الحكم والرحمة في القضاء ولا رقة في العقاب فيجازي سيئة الظلم والعدوان في الدنيا قبل الآخرة ويحاسب الناس كلهم يوم القيامة في وقت واحد ، فلا يشغله محاسبة أحد عن محاسبة غيره ، ولا يشغله شيء عن شيء ولا أمر عن أمر ولا طلب عن طلب إنّ الله على كلّ شيء قدير.

﴿ وَطَعَامُ كُمْ حِلْ لَهُ مُ الطَّيْبَاتُ وَطَعَامُ الذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلِّ لُكُمْ وَطَعَامُ كُمْ حِلْ لَهُمْ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ وَمَنْ يَكُمُ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنْ الْمُؤْمِنَاتُ مِنْ الْمُؤْمِنَاتُ مَنْ الْمُؤْمِنَاتُ مُومَى اللّهِ مِنْ الْمُحْدِينَ وَمَنْ يَكُمُ مُنْ مُحْصِيْنَ عَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلا مُتَخِذِي أَحْدَانٍ وَمَنْ يَكُمُ مُنْ الْمُحْصَنِينَ عَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلا مُتَخِذِي أَحْدَانٍ وَمَنْ يَكُمُ مُنْ الْمُؤْمِنَاتِ اللّهِ مِنْ الْحَاسِرِينَ ﴾
 بالإيمان فقد حَبط عَمَلُهُ وَهُوفِي الآخِرَةِ مِنْ الْحَاسِرِينَ ﴾

أبيح لكم الطيبات على إطلاقها حلّية عقلية ما تستطيعه النفوس المؤمنة المستقيمة في تعاملاتها ، فكل طيب في ذاته وصفاته فهو حلال عندهم ، وكل حلال طيب بعيد عن الخبيث (بعكس الحرام) ما لم يكن نص شرعي قطعي على حرمته ، ومن الورع عن محارم الله التوقف عند الشبهة ، عن النبي (ص) (دَعْ مَا يُرِيْبُكَ إِلَى مَا لاَ يُرِيْبُكَ) تنبيه الخواطر ص٤٣ ، وهذا إمتنان من الله بحذه الحلية وإزالة حالة الشك في مسألة أهل الكتاب بعد التشديد في معاشرتهم (وَطَعَامُ اللّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلِّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلِّ لَمُهُمْ) ، عن الإمام الصادق (ع): (عَنَى بِطَعَامِهِمْ هُنَا الحُبُّبُوبُ وَالْقالَكِهَةُ غَيْرَ الذَّبُائِحَ الَّتِي يَذْبَحُونُ فَإِنَّهُم لا يَذْكُرُونَ اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا) الأمثل ١٨٥٣ ، فهي فسق ولا تدخل ذبائحهم لنا في عِداد الطيبات (وَالْمُحْصَنَاتُ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنْ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَاب مِنْ قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ) وأبيح لكم أيها المؤمنون نكاح الحصنات أي الكتاب مِنْ قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ) وأبيح لكم أيها المؤمنون نكاح الحصنات أي المغيفات الحرائر من المؤمنات والعفيفات من النساء ومن أهل الكتاب (يهوديات أو نصرانيات) شرط أن يدفعوا لهن مهورهن بالزواج الشرعي لأن الله إنما أحل طعامهم وأحل العفيفات من نسائهم ليكون سبباً لانتشار الإسلام بينهم ، وانتقال الأخلاق والشريعة الإسلامية السامية إلى غير نسائهم ليكون سبباً لانتشار الإسلام بينهم ، وانتقال الأخلاق والشريعة الإسلامية السامية إلى غير المسلمين، لا أن يتأثر المسلمون بأخلاق الكفار فتصبح نعمة الله نقمة كقوله.

﴿ بَدَّلُوا نِعْمَةَ اللّهِ كُفُواً ﴾ إبراهيم/٢٠. (مُحْصِنِينَ) عفيفين بعيدين عن الزنا والحرام ، والزواج الشرعي هو حصن حصين من العفة والدين والشرف (وحفظ الفرج) ، لذلك صار العفاف أفضل عبادة لأنه درع من المنكر ، في غير الحكم: (إِذَا أَرَاْدَ الله بِعَبْدٍ حَيْرًا عَفَّ بَطْنَهُ وَفَرْجَهُ) ، في نهج البلاغة حكم ٤٤: (قَدَرُ الرَّجُل عَلَى قَدَرِ هِيَّتِهِ، وَعِقَّتِهِ عَلَى قَدَرِ غَيْرَتِهِ) ، (غَيْرَ مُسَافِحِينَ) غير زانين جهراً ، (وَلا مُتَّخِذِي أَخْدَانٍ) جمع خدن وهو الصديق والصديقة والعشيقة تزنون بهن سراً ، أي لا تعاشرونمن خفية ولا تقربوهن سرّاً ولا علناً إلاّ عن طريق زواج عفيف شريف نظيف مع عقد شرعى، على كتاب الله وسنة رسوله ليكون ميثاق غليظ ، بعد أن يحصل الرضا من الطرفين وإيتاء

المهر. (وَمَنْ يَكْفُرْ بالإيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنْ الْخَاسِرينَ) الكفر : هو الستر لنعمة الله وآياته وتغطية شريعته وأحكامه عز وجل ، والكفر بالإيمان هو ترك العمل بمايعلم باستمرار كالارتداد عن الدين ، أمّا الكفر المؤقت فهو فسق ، وكل كفر بالإيمان بأية مرتبة كان فإنّه يؤدي إلى حبط (بطل) عمله الصالح الذي عمله قبل ذلك!، فلا يعود له أثر أو نفع في حياته وهو في الآخرة من الخاسرين والهالكين ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ أُوْلَئِكَ هُمْ الْخَاسِرُونَ ﴾ العنكبوت/٥٢ ، عن النبي (ص): (الْخَاْسِرُ مَنْ غَفِلَ عَنْ إِصْلاَحِ الْمَعَاْدِ) تنبيه الخواطر ص٥٩٥. فائدة: (فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ) الكفر بالإيمان نسب ودرجات فكل نسبة تؤدي إلى حبط العمل كالاسترسال مع فساد الكفار وظلمهم للناس والاعتداء عليهم ، وحماية الظالمين والدفاع عنهم ، والتسامح في دين الله ، واللامبالاة في الحلال والحرام وهذا لا يكون إلا نتيجة جحد الحق والتكذيب في الدين والشك فيه ، فيكون عمله من دون عقيدة وإيمان وإن تظاهر بهما ، إذاً فلا وزن لكل عمله ولا قيمة له وهذا هو (حَبِطُ العَمَلِ !) عن النبي (ص) (مختصر): (إِنَّهُمْ يَعْمَلُوْنَ الْحُسَنَاْتِ مَعَ النَّاسِ وَهُمْ إِخْوَانُكُمْ مِنْ أَهْلِ جِلْدَتِكُمْ ، وَلَكِنَّهُمْ إِذَاْ دَخَلُواْ بِمَحَارِمِ اللهِ إَنْتَهَكُوهَاْ ، وَإِذَاْ عُرِضَ لَهُمْ حَرَاْمٌ لَمْ يَدَعُوهُ !) ، وعنه (ص) : (ثَلاَثُ مَنْ لَمْ يَكُنَّ فِيْهِ لَمْ يَقُمْ لَهُ عَمَلُ : وَرَعُ يَحْجُزُهُ عَنْ مَعَاْصِيْ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَعِلْمُ يَرُدُّ بِهِ جَهْلَ السَّفِيْهِ ، وَعَقْلٌ يُدَاْرِيْ بِهِ النَّاسَ ) تحف العقول ص١١، وعن الإمام الصادق (ع) في قوله تعالى (وَمَنْ يَكْفُرْ بِالإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ) : (أَدْنَى مَاْ يَخْوُجُ بِهِ الرَّجُلُ عَنِ الإِسْلاَمِ أَنْ يَرَى الرَّأْيَ بِخِلاَفِ الْحَقِّ فَيُقِيْمُ عَلَيْهِ) وسائل الشيعة٢٧ص٢٠، كقوله ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُوراً ﴾ الفرقان/٢٣.

الآية تتضمن حكم الطهارات الثلاث (الوضوء وغسل الجنابة والتيمم) لأنه (لا صَلاَة إِلاَ بِطَهُورٍ). المعنى : (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاقِ) إذا أردتم القيام إلى الصلاة وأنتم محدثون فيجب عليكم الوضوء لأنه مقدّم على الصلاة ، فإن مقدمة الواجب واجب ، هذه الآية تحدد أعضاء الوضوء وحدوده غسلاً ومسحاً ولم تحدد كيفيته (فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ) وهو ما بين قصاص الشعر من الناصية (الجبهة) وآخر الذقن طولاً ، وما دارت عليه الإبحام والوسطى عرضاً (وَأَيْدِيكُمْ إلى الْمَرَافِقِ) والغسل إمرار الماء الطاهر على المغسول ، واليد ما بين المنكب (مفصل اليد) إلى أطراف الأصابع ، فلذلك قيده بقوله إلى المرافق أي بحيث يبدأ الغسل من المرفق إلى أطراف

الأصابع (وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ) مسح جزءٍ من مقدّم الرأس لأن به (رؤوسكم) (الباء) للتبعيض (وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ) الْكَعْبَيْنِ: الكعب هو العظم الناتئ البارز في ظهر القدم قرب مفصل الساق ، يجب مسح الأرجل لا غسلها لأنما معطوفة على الرؤوس (هنا محل خلاف) واختلاف الرأي لا يفسد الود ولا يقطع الصلة ، أمّا على قراءة الجر فواضح إذ الرؤوس مجرورة بالباء والمعطوف يعطي حكم المعطوف عليه ، وأمّا على قراءة النصب فمعطوفة على محل الرؤوس محلاً لا لفظاً ، فإنما مجرورة لفظاً منصوبة محلاً. وإن إقتران (أَرْجُلَكُمْ) به (رُءُوسِكُمْ) دليل على أن الأرجل يجب أن تمسح هي أيضاً لا أن تغسل ، وما فتح اللام في (وَأَرْجُلَكُمْ) إلاّ لأنما معطوفة محلاً على رؤوسكم (وهي الأقرب) وليست معطوفة على وجوهكم (وهي الأبعد) ، وحكم العطف يكون على الأقرب وليس على الأبعد ، والحكمة في الوضوء : الوضوء نظافة وطهارة ، نظافة بدنية وطهارة معنوية ، والحكمة لا تنحصر في النظافة الظاهرية فلعل منه الطهارة الباطنية وتمذيب النفس وطهارة معنوية ، والحكمة لا تنحصر في النظافة الظاهرية فلعل منه الطهارة الباطنية وتمذيب النفس ، عن النبي (ص) : (الوضوء نور) والبقاء على الوضوء نورٌ على نور، وسائل الشيعة ١٥٦م، عن النبي (ص): في قوله (فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ) فعرفنا أن الوجه كله ينبغي أن يغسل ثم قال (وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَوَافِقِ) ثم فصل بين الكلامين فقال (وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ) فعرفنا حين قال برؤسكم أن المسح ببعض الرأس لمكان الباء عن النبي (ص): (الوضوء غسلتان ومسحتان) مجمع البيان ۲۳۲/۳۰.

معنى أن كلام رسول الله (ص) مستنبط من الآية الكريمة ، فالآية وصلت الرجلين بالرأس كقوله (وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ) فهذه مسحتان ، فعرفنا حين وصلت الآية مسح الرجل بمسح الرأس أي أن المسح يكون على بعضهما أي جزء منهما. ووصلت الآية اليدين بالوجه كقوله (فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ) هذه غسلتان ، فصار الوضوء غسلتان ومسحتان. عن النبي (ص): (إنَّ فِي كِتَابِ اللهِ المسْحَ ويَأْبَى النَاسُ إلاّ العَسْلَ) مجمع البيان٣/٣٣٢ (وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطَّهُرُوا) الجنابة الحدث الأكبر الذي يحصل بالجماع أو مطلق خروج المني فيجب الاغتسال من الجنابة جميع البدن وهو يجزي عن الوضوء وفيه طهارة البدن وتزكية النفس (وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى) تتضررون من البدن وهو يجزي عن الوضوء وفيه طهارة البدن وتزكية النفس (وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى) تتضررون من البدن وهو المناء.

(أَوْ عَلَى سَفَرٍ) ولم بحدوا الماء (أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنْ الْغَائِطِ) كناية عن قضاء الحاجة والغائط هو المكان المنخفض (أَوْ لامَسْتُمْ النِّسَاءَ) كناية تلميحية رقيقة عن الجماع (وربّ تلميح أبلغ من التصريح) فإن الله يحب الستر فلم يسمّ أدباً وصوناً ، وتربية اللسان من التصريح (فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً) بعد طلبه (فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً) التيمم هو القصد ، فإقصدوا التراب الطاهر للتيمم به، (صَعِيداً) وجه الأرض الطاهر (فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ) كيفية التيمم : من الجبين أي ببعض وجوهكم وبعض أيديكم على ظاهر الكف ، ويتألف التيمم من مسحتين إحداهما للوجه من الجبين إلى الأنف والأخرى لليدين بظاهر الكفين اليمني ثم اليسرى (مَا يُريدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ

مِنْ حَرَجٍ) الحَرَجْ : المشقة والضيق كقوله تعالى : ﴿ يُوبِدُ اللّهُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْعُسْرَ ﴾ البحرة البقرة / ١٨٥ ، عن النبي (ص) : ﴿ بُعثتُ بِالشّرِيْعَةِ السّهْلَةِ السّمْحَاء ) البحارالأنوار٢٦٣/٢٢ ، والإسلام لا يدع المسلم في حرج مطلقاً ، ولم يكلّف بشيء إلاّ لمصلحة تعود على المكلّف ، وهذه قاعدة عامة تبين أن الدين الإسلامي يسر ولا مشقة فيه ولا حرج ولا ضرر ولا ضِرار ، ويدفع المسلم إلى كلّ خير وتقدُّم ويمنعه من كلّ شر وتأخر ، وهذا يدلُّ على مرونة الإسلام المستوعبة لجميع الحالات ، وهو صالح لكل زمان ومكان ولكل إنسان ولجميع الأجيال (وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ) التطهير وهو صالح لكل زمان ومكان ولكل إنسان ولجميع الأجيال (وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ) التطهير الظاهري والباطني ، فالوضوء والغسل والنظافة تطهير ظاهري ينتج منها تطهير باطني ، التطهير النفسي بتزكيتها وتحذيبها وتعليمها، وتطهير أخلاقي بحسن التعامل، عن النبي (ص): (الإسلام المسلام المستقيم المنافقية نعمة الدين عبد النبي (ص): (أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِيْنَ إِيمُانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقاً) البحار ١٧٩/١٨٥ ، (وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ) إن هذه التكاليف الإلهية نعمة الدين القيم الذي يهديهم إلى الصراط المستقيم صراط الله وولاية الله على العباد وطاعة العباد لله ولتشكروه على نعمه الظاهرة والباطنة التي قال عنها الله تعالى ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَة فَمِنْ اللّهِ ولا الله وهرية الله على الشكر استخلصه الله النحل ٥٠ ، ﴿ وَإِنْ تَعْمَةُ اللّهِ لا تُحْصُوهَا ﴿ إبراهيم ٢٤ ، ومن أدّى حق الشكر استخلصه الله لفسه ، و في وأرضاه.

﴿ وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمِيثَاقَهُ الّذِي وَاتَّقَكُمْ بِهِ إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾

نِعْمَة : جاءت نكرة للدلالة على عمومها ، إذكروا نعمه سبحانه اللدينية والدنيوية والظاهرية والباطنية والمادية والمعنوية الحسية واللاحسية المعروفة وغير المعروفة ، إذكروها بقلوبكم وألسنتكم ولا تنسوا فضل الله عليكم لتشكروه وتحبوه وتطيعوه ، وفي الذكر زوال للعُجُب عن النفس ، كما قال الإمام علي (ع) في دعاء الصباح: (وَأَدِبِ اللّهُمَّ نَزَقَ الْخُرُقِ مِنِي بِأَزِمَّةِ الْقُتُوعِ) النزق: الطيش، الحرق: الجهل، بأزمة: جمع زمام وهو اللجام، وأبرز نعمة (الإسلام) ولا شرف أعلى منه ، عن النبي (ص) : (الإسلامُ ذَلُولٌ لا يَزَكَبُ إلا ذَلُولاً) كنز العمال خبر ٢٤٤ (وَمِينَاقَهُ الَّذِي وَاتَقَكُمْ بِهِ إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا الميثاق : العهد المؤكّد وليس المراد بذلك أغم لفظوا العهد ونطقوا بالميثاق ووقعوه، وإنمّا المراد من دخل بدين على عمومه فقد قطع عهداً على نفسه أن يعمل بتعاليمه. المسلمون حين اعتصموا بالإسلام عن رضا وعلم وإيمان وطيب نفس ، فهو عهد أعطوه بفطرقم وإسلامهم لله بصورة ضمنية بمجرد قبولكم الإسلام وقولكم شهادة (أنَّ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهِ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ) وحده ولا يستعين إلا به كقوله ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَأَشُهَدَهُمْ وَالشَاق على أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا الأعراد الامراد السمع والطاعة عن علم على عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا الله الأعراد السمع والطاعة عن علم على أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا الله الأعراد الشهادة السمع والطاعة عن علم على المنافرا السمع والطاعة عن علم على المنافرا السمع والطاعة عن علم على المؤرفرة على المؤلولة عن علم عن علم المؤلولة عن علم على المؤلولة عن علم على المؤلولة عن علم عن علم عن علم المؤلولة عن علم على المؤلولة عن علم علم عن علم المؤلولة عن علم عن علم علم المؤلولة عن علم عن علم المؤلولة عن علم علم المؤلولة عن علم عن علم علم عن المؤلولة عن عن المؤلول

وإيمان في العسر واليسر ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾ آل عمران/١٩ ، وحيث اعتنقوا الإسلام فهو يعلُو ولا يُعلى عليه ، فعليكم أن تهتدوا بهداه فإنه منهج الله إرتضاه لنفسه واختاره خيرة خلقه ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحُقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ التوبة/٣٣ ، فإن تمسّل المسلم بإسلامه والتزامه بأحكامه هو العهد والميثاق المسلّم لله الذي لا يُعبد سواه ولا يُستعان إلا به جل في علاه ، علينا أن نحافظ على الميثاق (بلسان الحال قبل لسان المقال) ونعمل بموجبه فنوفي بعهدنا وميثاقنا الذي واثقنا ، ومن عصى فقد إتبع الهوى وعمى وضلّ عن سبيل الله وخان نفسه ودينه وربه، ونقض عهد الله وميثاقه ، وكذّب على نفسه بنفسه عن النبي (ص): (الْكَذِبُ بَاْبٌ مِنْ أَبْوَاْبِ النِّفَاقِ) تنبيه الخواطر ص٩٢ والله من وراء القصد ويعلم سرّكم وعلانيتكم. (وَاتَّقُوا اللَّهُ) فلا تنقضوا عهده وميثاقه (إنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُور) فلا يخفى عليه ما أضمره كل واحد ممن أخذ عليه الميثاق الفطري في عالم الذر من نية الوفاء به أو عدم الوفاء به ، في نهج البلاغة خطبة ١: (وَوَاتَرَ إِلَيْهِمْ أَنْبِياءَهُ، لِيَسْتَأْدُوهُمْ (ليهدوهم) مِيثَاقَ فِطْرَتِهِ ، وَيُذَكِّرُوهُمْ مَنْسِيَّ نعْمَتِهِ).

٨ - ﴿ إِنَّا أَبِهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ لِلَّهِ شَهَدًا ۚ بِالْقِسْطِ وَلا يَجْرِمَنَكُ مُ شَنَّآنُ قَوْمِ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾

قَوَّامِينَ : صيغة مبالغة من كثرة القيام بالمسؤولية والقائم بها حق القيام (قَوَّامِينَ لِلَّهِ) : دائمين على القيام بعهود الله وشريعته ، إنها لفريضة الأمة القوّامة على البشرية القائدة لها ، مهما يكن فيها من مشقة فلها حلاوة ، وتمرتما تغطّى على المشقة ، هكذا يريد الإسلام للمؤمنين أن يكونوا في كلّ حياهم وشؤونهم قوّامين لله وحده لا لغيره ولا لغرض دنيوي ، مبالغين في الاستقامة والقوامة في جميع أقوالهم وأفعالهم طموحين في دنياهم بالصدق والإخلاص وأن يلتحقوا بالتقدم العلمي والحضاري المستمر ومشاركين فيه ، ذاكرين آخرتهم وعاملين على تحقيق منهج الله في الأرض بأساليب يرضاها الله وأن تكونوا بهذه القوامة قاصدين للقسط هو العدل (شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ) بحيث تبنى شخصيتهم على العدل في جميع سلوكهم في كافة حالاتهم في كل أقوالهم وأفعالهم دون استثناء وإخفاق ، فإن بالعدل (والإنصاف) نظام الأمة وقوة الدولة وإصلاح المجتمع والأفراد وجمال السلطة ومضاعفة البركة، عن الإمام على (ع): (الْعَدْلُ أَسَاسٌ بِهِ قَوَاْمُ الْعَالَمِ) البحار ٧٨ص٨، قوموا بالعدل على النفس والقريب والبعيد والصديق والعدو بلا إفراط ولا تفريط ولا تلوّن في أقوالهم ولا تقلُّب في أفعالهم ، وتقدم في سورة النساء/١٣٥ ، والقصد من التكرار للتأكيد على أن نكون أقوياء في نصرة الحق والعدل لا ضعفاء مهزوزين متخاذلين جبناء و(الْمُؤْمِنُ الْقَوِيُّ أَقْرَبُ وَأَحَبُّ إِلَى اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيْفِ) وكشفت لنا سنن التأريخ أن الإيمان الراسخ قوة في القلب وصلابة في الإرادة ولا يقف في وجهه أي حاجز ومانع ، عن النبي (ص): (الإِسْلاَمُ يَسْبُكُ الرِّجَاْلَ كَمَاْ تَسْبُكُ النَّارُ حَبَثَ الْحَدِیْدِ وَالذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ) کنز العمال ج١ص٨٧، کان المسلمون يخاطبون الملوك والأمراء في العالم (أَسْلِمْ تَسْلَمْ) من أين جاءتهم هذه القوة ؟ إنها قوة الإيمان القوّام بالعدل لله (وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ) ولا يحملنكم (شَنَآنُ قَوْمٍ) بغضهم (عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا) فلا يحملنكم بغض لأحد بعدم إقامة العدل له او عليه لمجرد الكره والتشفي ، فاعدلوا مع أوليائكم كما تعدلون مع أعدائكم على السواء (اعْدِلُوا هُوَ أَقْرُبُ لِلتَّقْوَى) العدل في كل الحالات والإنصاف في جميع المجالات مع من تحب ومن تبغض على السواء أقرب للتقوى و(مَنْ اتَّقَى الله وَقَاهُ) ﴿فَاتَقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ ومن التغابن/١٦. إنما عدالة متأصلة في أعماق النفس ومتواصلة مع المجتمع باستمرار دون انقطاع. (إنَّ التغابن/١٦. إنما عدالة متأصلة في أعمالكم ومجازيكم عليها. فائدة : في الآية تنبيه عظيم على أن العدل إذا وجب مع الكفّار الذين هم أعداء الله ، وكان بهذه الصفة من القوة ، كان أولى بوجوبه مع المؤمنين وهم أحباؤه. عن النبي (ص) : (عَدْلُ سَاعَةٍ حَيْرٌ مِنْ عِبَادَةٍ سَبْعِيْنَ سَنَةٍ ، قِيَامُ لَيْلِهَا ، وصِيامُ نَهَارها)البحاره ٢٥/١٧٥.

#### 9 - ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُ مُنْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيدٌ ﴾

#### • ١ - ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَيْكَ أَصْحَابُ الْجَحِيدِ

يقترن الكفر بتكذيب الآيات البينات الواضحات على إطلاقها ، ويقترن الكفر بإتباع الهوى فإنه إله يعبد من دون الله ﴿وَلا تَتَبِعُ الْهُوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ ص٢٦/ ، حتى نحذر من الكفر أشد الحذر ، لأنه ينتهي إلى إنكار الحق الصريح مع العلم بأهميته لذلك هدد الكافرين والمكذبين بجهنم فهم ملازمون لها ملازمة الصاحب لصاحبه كما لازموا التكذيب. فائدة : جاءت الجملة فعلية للمؤمنين متضمنة الوعد بالماضى الذي هو دليل على الوقوع، وفي الكافرين جاءت الجملة

إسمية خبرية دالة على ثبوت هذا الحكم لهم فهم دائمون في جهنم ليستدركوا أنفسهم ويخلصوها من سوء العاقبة.

١ - ﴿ مَا أَيْهَا الذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمْ قَوْمٌ أَنْ يَبسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيدِيَهُمْ فَكَفَ أَيدِيهُمْ عَنْكُمْ
 وَاتَّمُوا اللَّهَ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾

نِعْمَةَ اللَّهِ : جاءت نكرة للدلالة على عمومها وتعدد أشكالها ﴿وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا ﴾ النحل/١٨ ، يذكِّر الله تعالى عباده المؤمنين بنعمه العظيمة ، الظاهرة والباطنة ، المادية والمعنوية والدائمة والمؤقتة الصغيرة والكبيرة في الدنيا والآخرة... ويحثهم على تذكّرها بالقلب واللسان ويشكرها بالقول والعمل فإن الذكر التقرب إلى الله فهو لذة المحبين ويزيل الغفلة ويرفع الغرور ويقوّي العلاقة مع الله تعالى ، في نهج البلاغة خطية٢١٣: (لَمْ تَخْلُ مِنْ لُطْفِهِ مَطْرَفَ عَيْنِ فِي نِعْمَةٍ يُحْدِثُهَا لَكَ أَوْ سَيِّئَةٍ يَسْتُرُهَا عَلَيْكَ أَوْ بَلِيَّةٍ يَصْرِفُهَا عَنْكَ) ، (إِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَنْ يَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ) ويذكرهم بأهم هذه النعم من قوة الإسلام والمسلمين ، بعد ان نجاهم الله من تآمر الكافرين الذين حاولوا أن يبطشوا بكم بالقتل والهلاك (فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ) فعصمكم الله من شرّهم وردّ أذاهم عنكم ونصركم على أعدائكم في نهاية الجولة ، فكانت لهم جولة ولكم دولة تلك نعمة الله الواضحة على المسلمين (وَاتَّقُوا الله) واتقوا الله الذي أراكم قدرته على أعدائكم وقت ضعفكم وقوة أعدائكم (فَمَنْ إِتَّقَى اللهَ وَقَاهُ) (وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلْ الْمُؤْمِنُونَ) فليعتمد المؤمنون على الله وليثقوا به في كل الأحوال عن النبي (ص): (مَنْ تَوَكَّلَ عَلَى اللهِ كَفَاْهُ مَؤْنَتَهُ، وَرَزَقَهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ)كنز العمال خبر٥٩٣ه و (عَلَى قَدَرِ التَّقْوَى يَكُوْنُ التَّوَكُّلُ) في غرر الحكم: (حُسْنُ تَوَكُّل الْعَبْدِ عَلَى اللهِ عَلَى قَدَرِ ثِقَتِهِ بِهِ) وتحصل قوة الإرادة وصلابة القلب على الحق ، من قوة التوكل على الله ، فقد أراكم عنايته بكم ، عن النبي (ص): (مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَكُونَ أَقْوَى النَّاسِ فَلْيِتَوَكَّلْ عَلَى الله) البحار ١٥١/٧١. فائدة: التقوى: من اتقاء عقاب الله وسخطه بترك معاصيه والالتزام بطاعته. والتوكل على الله: الاعتصام بالله في جميع الأمور، ومحله القلب وأثره في الخارج الاستقامة ﴿وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ آل عمران/١٠١ ، والتوكل من معالي درجات المقربين. في غور الحكم: (مَنْ تَوَكَلَ عَلَى اللهِ سُبْحَانَهُ أَضَاءَتْ لَهُ الشُّبُهَاتُ).

الم وَلَقَدْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَ إِنِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُ مُ اثْنَيْ عَشَرَ نقيباً وَقَالَ اللهُ إِنِي مَعَكُمُ لَئِنْ أَقَمْتُمُ الصَّلاةَ وَآثَيْتُمُ اللهُ وَرَضْتُمُ اللهَ قَرْضاً حَسَناً لا حَفْرَى عَنْكُمُ سَيِّنَا وَحُدُ وَلا ذُخِلَتَكُمُ جَنَاتِ النَّهِي وَعَنْهَ رُمُ تُمُوهُ مُ وَأَقْرَضْتُمُ اللهَ قَرْضاً حَسَناً لا حَفْرَى عَنْكُمُ سَيِّنَا وَحُدُ وَلا ذُخِلَتَكُمُ وَعَلَى اللهَ قَرْضاً حَسَنا لا عَنْهَا اللهَ فَيْ اللهَ عَرْضا اللهَ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ اللهُ قَرْضا اللهُ اللهُ قَرْضا اللهُ اللهُ قَرْضا اللهَ قَرْضا اللهَ قَرْضا اللهَ قَرْضا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهَ قَرْضا اللهَ قَرْضا اللهَ قَرْضا اللهُ قَرْضَا اللهُ قَرْضا اللهَ قَرْضا اللهُ قَرْضَا اللهُ قَرْضَا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ قَرْضا اللهُ اللهَ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

ميثاقهم أي عهدهم المؤكد باليمين أن لا يتجاوزوا حدود الله (وَبَعَثْنَا مِنْهُمْ اثْنَيْ عَشَرَ نَقِيباً) بَعَثْنَا: لابد للقائد أن يعيِّن من الله ، كذلك من يختارهم الأنبياء وأوصياء عنهم بتعيين. النقيب :

كبير القوم وقائدهم والقائم بأمورهم دون أن يتلقى وحياً ويشرع شريعة ، ونقباء بني إسرائيل الإثني عشر جعلهم الله زعماء وقادة لأسباطهم الإثني عشر ، لكل سبط نقيب وقائد يدبر أمور جماعته المنقب عن أحوالهم ، والمراد ببعثهم إرسالهم لمقاتلة الجبارين (وَقَالَ الله أِنِي مَعَكُمْ) ناصركم ومعينكم (لَئِنْ أَقَمْتُمْ الصَّلاة وَآتَيْتُمْ الزَّكَاة) اللام موطئة للقسم أي وأقسم لكم يا بني إسرائيل لئن أديتم ما فرضتُ عليكم خمسة أمور : وقدم منها إقامة الصلاة بحيث تنهى عن الفحشاء والمنكر وإيتاء الزكاة المفروضة لمستحقيها (وَآمَنْتُمْ بِرُسُلِي وَعَرَّرْتُهُوهُمْ) وصدقتم برسلي ونصرتموهم وعظمتموهم وصرتم سداً مانعاً من الأعداء (وَأَقْرَضْتُمْ الله قَرْضاً حَسَناً) أي بالإنفاق في سبيل تقدم الفرد والمجتمع ابتغاء مرضاة الله ، دون الزكاة الواجبة وجزاء القيام بهذه الخمسة شروط شيئات يُذهبُنَ السَّيِئاتِ ذَلِكَ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ) لأمحون عنكم ذنوبكم وهذا جواب القسم ﴿إِنَّ الْحُسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِئَاتِ ذَلِكَ وَكُرَى لِلذَّاكِرِينَ هود/١١٤.

٧- (وَلأَدْخِلَنَّكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ) هذا الجزاء والتكريم أخروي وهو وعد جميل مغر لمن سمع وأطاع (فَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ) والكفر هو التمرد على منهج الله تعالى يؤدي إلى الضلال البعيد والضياع عن الصراط الوسط الواضح المعتدل السوي المستقيم الموصل بأقصر الطرق وأفضلها إلى جنان الخُلد ، وهكذا الذي لا تنفعه الهداية تضره الضلالة. عن النبي (ص) : (إِنَّ عِدَّةَ الخُلَفَاءِ بَعْدِيَ عِدَّةَ نُقْبَاءٍ مُوْسَى (ع))كنز العمال خبر ١٤٩٧١. في نمج البلاغة خطبة ١٦ (اليمين والشمال مضلة، والطريق الوسطى (الإسلام) هي الجادة المستقيمة عليها باقي الكتاب وآثار النبوة، ومنها منفذ السّنة، وإليها مصير العاقبة).

١٣ - ﴿ فِبِمَا نَفْضِهِ مْ مِيثَاقَهُ مُ لَقَنَاهُ مُ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُ مُ قَاسِيَةً يُحَرَّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَسُواحَظًا مِنَا دُكِرُهُ اللهِ وَلا تَرَالُ تَطَلِمُ عَلَى خَائِنَةٍ مِنْهُ مُ إِلاَّ قَلِيهِ مُ وَاصْفَحُ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾
 تَطَلَمُ عَلَى خَائِنَةٍ مِنْهُ مُ إِلاَّ قِلِيهِ كَامِنْهُ مُ فَاعْفُ عَنْهُ مُ وَاصْفَحُ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾

فكان موقف بني إسرائيل أنهم نقضوا ميثاقهم وأخلفوا عهودهم لله فحقّت عليهم صفات الإنحطاط الحضاري التي منها: ١- (لَعَنَّاهُمْ) أبعدناهم عن رحمتنا (ومن موانع الرحمة) من لا يرحم الإنسان نفسه فلا يرحم الناس فيمنعه الله رحمته ويكله إلى نفسه فتذوق مرارة الضلال ، ويكون اللعن للصفات السيئة وليس للأسماء ، واللعن للخط العام وكونه ظاهرة إجتماعية منحرفة وليس للأشخاص ، ٢- (وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً) جافة جافية خشنة غليظة لا تلين لقبول الإيمان ولا ترضى للحق ولا تتأثر برحمة ، ميتة ضمائرهم سيئة أخلاقهم لا يتورعون عن فعل أقبح الجرائم عن الإمام علي (ع): (وَمَا قَسَتْ الْقُلُوبُ إِلاَّ لِكَثْرَةِ الذُّنُوبِ) البحار ٢٠ص٥٥، وثما يقسي القلوب: ترك العبادات، وكثرة الكلام بغير ذكر الله يُقسي القلب، واستماع اللهو والطرب وكثرة أكل اللحوم الحمراء وكثرة التحدّث مع النساء والتعلق بمن وكلب الصيد والتعامل مع السلطات الجائرة ، والتوقع

بحب المال.. عواقب قسوة القلب: تموت العواطف نحو القيم والمبادئ والأخلاق، والاستهانة بالنصوص القرآنية والدينية وتحريفها لفظاً ومعنى ، ومعنى (وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً) ليس هذا الجعل تكوينياً وإنما بسبب خبث أعمالهم ونقض ميثاقهم وعهودهم لعنهم الله وطردهم من رحمته وتركهم في طغيانهم يتخبطون في طريق لا يعرفون عواقبه لأنهم على غير هدى الله ، حتى صاروا شياطين الإنس من دون أن يمنعهم بالقهر عن الجرائم والرذائل. ومن نتائج قسوة القلب إنهم (يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ) يغيرون معنى الكلام ومبناه ومغزاه بما لا يرضى به الله سبحانه من زيادة أو نقصان ، ويحرفون كلام الله والتوراة حسب أهوائهم بتفسيرها بالباطل ، بإسقاط أو زيادة أو تغيير ، وقالوا على الله ما لم يقل وهذا تجرّأ على الله عظيم وتجاوز للحدود الحمراء ، خطيرة عواقبها وأدى بهم ذلك إلى أن نسوا وفقدوا جزءاً مهماً من أساسيات دينهم (**وَنَسُوا حَظّاً مِمَّا ذُكِّرُوا بهِ)** تركوا نصيباً وافراً مما أمروا به في التوراة ، ففاتتهم حقائق الدين الناصعة بترك العمل بها ، وتركوا نصيباً مما تدور عليه سعادتهم وهو طاعة ربحم والالتزام بمنهجه فأصابتهم الشقاوة والخذلان فإن الله يمهلهم ويجعل لهم جولة ولكن يحرمهم من أن تكون لهم دولة مستقرة شرعية يعترف بما المجتمع الدولي كاملاً ، وبهذا يُحذّر الأمة الإسلامية أن تبتلي بهذه الأمراض الفتاكة المريرة والخطيرة (وَلا تَزَالُ تَطّلِعُ عَلَى خَائِنَة مِنْهُمْ إِلاَّ قَلِيلاً مِنْهُمْ)

ولا تزال يا مُحَدِّد تتعرّف على خيانة منهم بوجود فرقة خائنة محترفة بالغدر وبنقض العهود وتدبير المكائد ، فالغدر والفساد والخيانة عادتهم إلا قليلاً منهم ممن يخافون الله، فقد أمر الله نبيه أن يقابل إساءتهم بالإحسان لأن الله يحب المحسنين وهم الذين يأتون بالصالحات قولاً وعملاً واجباً ومستحباً على أحسن وجه لله تعالى. (فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ) وأن يصفح النبي (ص) عن هذه الجماعة القليلة التي أسلمت من اليهود ، إن كفّوا عنك شرّهم وضرهم ﴿فَإِنْ انتَهَوْا فَلا عُدْوَانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ البقرة/١٩٣. فائدة: ١- عن النبي (ص): (إِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ ذُنُوْبَاً يَوْمَ الْقِيَاْمَةِ أَكْثَرُهُمْ كَلاَمَاً فِيْمَا لاَ يَعْنِيْهِ)، في غرر الحكم: (إِيَّاكَ وَمُسْتَهْجَنُ الْكَلاَمِ فَإِنَّهُ يُؤْغِرُ الْقُلْبَ). ٢- (خائنة) تعبير عن الخيانة بالخائنة ما يكشف عن الأسلوب الخبيث الذي يتخذه اليهود في خياناتهم إنّه أسلوب النفاق والمكر والدهاء ، فلا يلقون بالخائنة إلا حيث لا ترصدهم العيون ليكون أذاها أكبر وضررها أشد.

٤ ١ - ﴿ وَمِنْ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَامَرَى أَخَذُنَّا مِيثَاقَهُ مُ فَنَسُوا حَظًّا مِنَّا ذُكْرُوا بِهِ فَأَغْرَبْنَا بَيْنَهُ مُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْفِيَامَةِ وَسَوْفَ يُنِّبُنُّهُ مُ اللَّهُ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾

ومن الذّين سمّوا أنفسهم نصارى إدّعاءً لنصرة الله وقالوا ﴿ نَحْنُ أَنصَارُ اللَّهِ ﴾ الصف/١٤ ، كذلك النصارى وهم أتباع المسيح أخذنا منهم الميثاق والعهد المؤكد على توحيد الله والإيمان بمحمد رسول الله ولا يقولون الله ثالث ثلاثة ولكنهم نقضوا الميثاق وحرّفوا الإنجيل وزالوا النص على نبوة مُحلًا باسم (أحمد) واختلف النصارى فيما بينهم من كتب الأناجيل ومتى كتبت وبأية لغة ؟ وكيف فقدت نسختها الأصلية ، وتوجد تفاصيل هذه الخلافات في دائرة المعارف الفرنسية الكبرى ويوجد تفصيل عنه في تفسير المنار (فَنسُوا حَظّاً) نسوا وتركوا نصيباً من الثواب والإيمان وفعل الخير ونسوا قسماً أساسياً من دينهم وحظاً من التقدّم الحضاري لو سمعوا وأطاعوا (عما ذُكرُوا بِه) وهو الإنجيل الذي حرفوه، لو بقي كما أنزل على عيسى (ع) والتوراة كما أنزلت على موسى (ع) لكان الدين واحداً في شرق الأرض وغربما (فَأغرينا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَة وَالْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيامَةِ) أي ألزمنا وألصقنا بين فرق النصارى العداوة والبغضاء إلى قيام الساعة ولا يزالون متباغضين متعادين يكفّر بعضهم بعضاً ويلعن بعضهم بعضاً وكل فرقة تمنع الأخرى دخول معبدها، وهكذا نجد النزاع الدائم بينهم فكرياً وعملياً حتى شهدنا بينهم الحروب المدمّرة على امتداد تأريخهم. من أراد التفصيل فليراجع ركتاب الإسلام والنصرانية للشيخ لحمد عبده) (وَسَوْفَ يُنَيِّنُهُمُ اللهُ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ) سيلقون جزاء عملهم القبيح، وتكون عقوبتهم على قدر جنايتهم وهو تمديد لهم.

فائدة: ١- (في العداوة) عن الإمام الهادي (ع): (لاَ تُعَاْدِ أَحَداً حَتَى تَعْرِفَ الَّذِيْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللهِ تَعَاْلَى، فَإِنْ كَانَ مُسِيْعاً فَإِنَّ عِلْمَكَ بِهِ يَكْفِيْكَهُ وَالْنَ مُسِيْعاً فَإِنَّ كَانَ مُسِيْعاً فَإِنَّ عِلْمَكَ بِهِ يَكْفِيْكَهُ وَالْنَ مُسِيْعاً فَإِنَّ كَانَ مُسِيْعاً فَإِنَّ عِلْمَكَ بِهِ يَكْفِيْكَهُ فَلا تُعَادِهِ) البحار ٣٦٥/٧٨، في غرر الحكم: (رَأْسُ الجَهْلِ مُعَاْدَاةُ النَّاسِ)، وعن النبي (ص): (دَبَّ إِلَيْكُمْ فَلا تُعَادُهِ الْبَعْضَاءُ وَالْحَسَدُ) البحار ٢٥٣/٧٣، ٢- (فَأَغْرَيْنَا) من الإغراء المأخوذ من الغراء المأخوذ من الغراء اللاصقة ، وهو ما يلصق الشيء بالشيء ، أي ألصقنا بحم العداوة بسبب تفرق الأهواء واختلاف القلوب ، الموجب للعداوة والبغضاء ، فيتسلط بعضهم على بعض ويلعن بعضهم بعضا ، والغضاء الكراهية في موافرق بين العداوة والبغضاء: العداوة بالأفعال الخارجية بالاعتداءات، والبغضاء الكراهية في القلوب لأخم ﴿ بَدَّلُوا نِعْمَةَ اللّهِ كُفُراً ﴾ إبراهيم/ ٢٨. إذن : (الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ) عذاب إلهي بما كسبت أيديهم.

١٥ - ﴿ مَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُ مُ رَسُولُنَا يُبِينَ لَكُ مُ كَثِيرًا مِمَا كُنتُ مُ تُخفُونَ مِنْ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ قَدْ
 جَاءَكُ مْ مِنْ اللَّهِ فُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾

الخطاب لليهود والنصارى قد جاءكم رسولنا مُحَّد (ص) الذي وعدناكم به وإضافة الرسول إلى الله (رَسُولُنَا) تعظيم وتكريم لشأن الرسول ورسالته (يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيراً مِمَّا كُنْتُمْ تُخْفُونَ مِنْ الْكِتَابِ) يبين لكم ويكشف الكثير مما كنتم تكتمونه في كتابكم من الإيمان به ومن آية الرجم ومن قصة أصحاب السبت الذي مسخوا قردة ، وأخفى النصارى التوحيد وأخفى اليهود تحريم الربا وغير ذلك ، ومما أخفوه معاً البشارة بنبوة مُحَّد (ص) (وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ) أي يتركه ولا يبينه ويتغاضى عن ذلك ، ومما أخفوه معاً البشارة بنبوة مُحَّد (ص) (وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ) أي يتركه ولا يبينه ويتغاضى عن

كثير ممن أساؤا إليه من رؤسائكم الطغاة ، ولا يظهر الكثير مما يكتمونه ، وإمّا لم يظهره لأنه لا حاجة إلى إظهاره في الدين ، ولو ذكر كل شيء لفضحكم ، والآية دليل على صحة نبوة مُحّد (ص) لأنه يبيّن ما أخفوه في كتبهم وهو أمّي لم يقرأ كتبهم (قَدْ جَاءَكُمْ مِنْ اللّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ) (نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ) جاءتا بصيغة النكرة للتعظيم والإجلال ، سبيلان رشيدان لهدف نبيل واحد (النور) هو الرسول مُحَّد (ص) لأنه نور للبصيرة والعقل كما أن النور ضياء للبصر ، فلولا النور ما أدرك البصر شيئاً من المرئيات ، كذلك لولا ما جاء به النبي (ص) من القرآن والإسلام ، لما أدرك الناس حقيقة الدين الحق، ولظلوا في ظلمات الجهالة وحيرة الضلالة ، وأيضاً القرآن الكريم يهدي الناس حقيقة الدين الحق، ولظلوا في ظلمات الجهالة وحيرة الضلالة ، وأيضاً القرآن الكريم يهدي للتي هي أقوم ، وهو بيّن واضح ومُيسَّر في نفسه ومبيّن وموضّح للناس لما يحتاجونه لهدايتهم ﴿وَلَقَدْ يَسَّوْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكُو فَهَلْ مِنْ مُدَّكِوٍ القمر/١٧) فأعطى القرآن الحقائق الكبيرة والعلوم الكثيرة والأخلاق السامية والأحكام المنسجمة مع الفطرة فكان الإسلام شَرِيْعَةٌ سَهْلَةٌ سَمْحَةٌ ، الكثيرة والأخلاق السامية والأحكام المنسجمة مع الفطرة فكان الإسلام شَرِيْعَةٌ سَهْلَةٌ سَمْحَةٌ ،

17 - ﴿ وَهُدِي بِهِ اللّهُ مَنْ التَّبَهِ مِرْ مُؤَانُه سُبُلُ السّلام وَيُخْرِجُهُ مُنِ الظّلْمَاتِ إِلَى الْعُورِ بِإِذَنِه وَيَهْدِهِ مُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمِ فَي مَعْزَاه ، القرآن كتاب هداية ﴿ هُدًى لِلنّاسِ ﴾ البقة تعبير بليغ في معناه ، دقيق في مبناه ، عميق في مغزاه ، القرآن كتاب هداية ﴿ هُدًى لِلنّاسِ ﴾ البقة المناسبة والقلب الملائم والتوجه الصادق وكلها تستند على قاعدة رضوان الله تؤثر إلا في أرضيتها المناسبة والقلب الملائم والتوجه الصادق وكلها تستند على قاعدة رضوان الله كانظلاقة عامة في كلِّ شؤون الحياة ، فإنه من إتبع رضوان الله فإنه (سُبُلُ السّلام) وطريق الاستقامة التي فيها السلامة والكرامة بلا أية ندامة ولا ملامة، ورضوان الله تعالى لا يُنال إلاّ بطاعته ، والله يوصل من إتبع رضوانه (منهجه) (سُبُلُ السّلام) ما أجمل هذا الهدف النبيل الذي يحققه هذا الدين الإسلامي، والسلام من أسماء الله الحسني ، وهذا القرآن الهادي إلى السلام الشامل المادي والمعنوي، سلام على كلِّ صعيد سلام الفكر والعمل والنية سلام الفرد والأسرة والمجتمع والسلام العالمي ، سلام العقل والضمير، سلام البشرية كافة ، السلام مع الحياة والأحياء والكائنات ، سلام مع الله ورسله ورسالاته، سلام لا تجده البشرية إلا من اهتدى بنور منهج الله (وَيُخْرِجُهُمْ مِنْ الظُّلُمَاتِ إِلَى النّوبِ إِذْنِهِ) يخرجهم من أنواع الظلمات والخرافات والضلالات والضلالات والتجاوزات إلى نور الإيمان بتوفيق الله وإرادته، وجاءت.

(الظلمات) بالجمع و(النور) بالمفرد للدلالة على أن طريق الهداية واحد لأن النور واحد ، وسمى الإيمان نوراً لأن الإنسان يهتدي به في ظلمات الجهالة ويخلّص من حيرة الضلالة ونجاة من كل سبل الهلاك والخسران ، وجاءت (الظلمات) بالجمع ، لأن مجرد أن تترك النور الهادي الواحد

فتتلقفك الظلمات المتعددة الكثيرة والخطيرة ، والمتعددة الأشكال والألوان والتي ظاهرها يغر ويسر وباطنها يضر كالتعبد للأهواء والشهوات ، والمجتمعات الجاهلية كلها ظلمات ، ظلمات فوق ظلمات ، ظلمة الشبهات والانحرافات والقلق والأرق ، فما الفائدة أن أربح كل شيء وأخسر أهم شيء وهي نفسي؟ (وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) ويوجههم إلى أقرب الطرق إلى الله تعالى وأكثرها أرباحاً وأقلها خسارة إن كانت هنالك خسارة ، وهذه الهداية إلى صراط مستقيم هي نفس الهداية إلى (سُبُلَ السّلامة) ، بحيث أن طريق الاستقامة يؤدي إلى السلامة، وطريق السلامة هو عين طريق الاستقامة وهذا نِعم الشاهد على صدق الرسالة وأحقية الكتاب المبين ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ الشورى/٥٢، فائدة : في غرر الحكم: (عَلاَمَةُ رِضَا اللهِ سُبْحَاْنَهُ عَنْ الْعَبْدِ، رِضَاهُ عَنْ الْعَبْدِ، رِضَاهُ عَنْ اللهِ اللهِ المُبْحَانَةُ لَهُ أَوْ عَلَيْهِ !) ، عن الإمام السجاد (ع) : (أَرْضَا كُمْ عِنْدَ اللهِ أَسْبَعُكُمْ (أكرمكم) عَلَى عِيالِهِ) البحار ١٣٦/٧٨٨.

٧ - ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَالْمَسِيحُ ابْنُ مَرْهِ مَ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنْ اللَّهِ شَيْناً إِنْ أَمْرَادَ أَنْ يُولِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْهِ مَ وَأَمَّهُ وَمَنْ فِي الأَمْ مَلِهُ مَا يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ الأَمْرُض وَمَا بَيْعُهَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

يشير القرآن إلى فرقة نصرانية مبالغة في الغلو والتطرّف ، تدّعي أن الله يتحد مع المسيح أي المبارك ، وزعموا أن الله حل في عيسى (ع) بدلاً من جعله ثالث ثلاثة ، ونجد في كتبهم (وجاء الرب يسوع) ويسوع عندهم هو عيسى (ع)، ونص القرآن على أن عيسى (ع) أتى بعقيدة التوحيد وبقيت عند كثير من المسيحيين ولم تعلن عقيدة التثليث إلاّ سنة ٣٢٥ م حيث أصدر مجمع نيقية في آسيا الصغرى قراراً بإثبات ألوهية المسيح ، وتكفير من يقول أنه إنسان، وحرق جميع الكتب التي تصفه بغير الألوهية، ونفذ قسطنطين إمبراطور الرومان هذا القرار ، وأصبح المسيح إلها عندهم بعد أن كان بشراً (قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنْ اللَّهِ شَيْئاً) فالسلطة لله وهو المستقل بالتأثير والملك وحده ، لأن الله سبحانه إذا ملك القدرة على هلاك المسيح فمعنى هذا أن المسيح ليس بإله ، ولو فرضنا إن الله عجز عن هلاك المسيح فمعنى هذا أن الله ليس بإله ، وعليه فالجمع بين إلهين محال فكيف بالثلاثة؟ ولا أدري كيف يمكن أن يكون إلها ويصلبه اليهود وقد آذوه قبل الصلب حسب عقيدتهم (إِنْ أَرَادَ أَنْ يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعاً) فمن الذي يستطيع أن يدفع عذاب الله لو أراد أن يهلك المسيح وأمه وأهل الأرض جميعاً ؟ فعيسى عبد مقهور قابل للموت والفناء كسائر المخلوقات ولو كان إلهاً لقدر على تخليص نفسه من الموت (وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا) فهو سبحانه صاحب الملك المطلق والتصرف الحكيم في السماوات والأرض وما بينهما ولا أحد يشاركه الألوهية (يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ) ولا يخلق ما يشاء غيره ، لذلك خلق الله عيسى (ع) من غير أب بطريقة إعجازية ، وهذا دليل على نفوذ مشيئته سبحانه في كلّ شيء ، لأنه مالك لكل شيء (وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) لا يعجزه شيء ، إرادة الله بين الكاف والنون (كن) فيكون ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ يس/٨٢.

١٨ - ﴿ وَقَالَتُ الْيَهُودُ وَالنَصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأَحِبَاؤُهُ قُلْ فَلِـمَ يَعَذَ بُكُمْ بِذُنْوِبِكُ مْ بَلْ أَنْتُمْ بَشَلُ مِمَّنْ خَلَقَ يَعْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعِذِبُ مَنْ بَشَلَاءُ وَلِلَّهِ الْمَصِيرُ ﴾
 ويُعذِبُ مَنْ بَشَاءُ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَمْرُ ض وَمَا بَيْهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾

تشريف لأنفسهم فهم بحسب دعواهم بمنزلة أبناء الملك بالنسبة إلى رعيته ، مما يستلزم استثناءهم من الأحكام التي تجري على غيرهم ،ولله عناية فائقة بهم لأنه يحبهم وفضلهم على العالمين في زماهم (تفضيل نعمة لا تفضيل قيمة) فضلهم ليكسبهم إليه ولكنهم لؤماء أخذوا فوق مقدارهم فتنكرت أحوالهم وإختلت موازينهم ، وإدّعي اليهود أنهم (شعب الله المختار) والدعوى إذا لم يكن عليها بينات فأصحابَها أدعياء ﴿قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ النمل/٦٤ ، (قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُمْ بِذُنُوبِكُمْ) لو كنتم كما تدّعون أبناء الله وأحباؤه فلِمَ أعدّ لكم نار جهنم على كفركم وفسادكم ؟ (بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ مِمَّنْ خَلَقَ) فهم بشر لا يمتازون عن غيرهم ، فتشملهم سنن الله في الخلق كما تشمل غيرهم في الخير والشر ، فلماذا هذا التعالي والغرور ؟ وما هو فرقكم على الناس؟ عن النبي (ص) (الْخَلَقُ كُلُّهُمْ عِيَالُ اللهِ وَأَقْرَبُهُمْ وَأَحَبُّهُم إِلَى اللهِ أَنْفَعُهُم لِعِيالِهِ) الكافي ١٦٤/٢، ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ الحجرات/١٣ ، ﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَٰنِ مِنْ تَفَاوُتٍ ﴾ الملك/٣ ، في غرر الحكم: (كَفَى بِالْمَرْءِ غُرُورًا أَنْ يَثِقَ بِكُلِّ مَاْ تُسَوِّلُ لَهُ نَفْسُهُ) ، (يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ) إنهم بشر مكلفون فلهم الثواب إن التزموا ولهم العقاب إن أفسدوا وهذه سنة الله الثابتة في عباده (وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ) إن الله المتصرّف المطلق في كل شيء لأنه خلق كلّ شيء، وجميع المخلوقات عبيد له هو سبحانه غني عنهم وهم لا يستغنون عنه بل يستغنون به إذن لا أبناء الله ولا أحباؤه ﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدا ﴾ مريم/٩٣ ، فائدة: ينبغي أن يعي المسلمون هذه الحقيقة إن أكرم الناس عند الله أتقاهم ﴿إِنْ أَوْلِيَاؤُهُ إِلاَّ الْمُتَّقُونَ ﴾ الأنفال/٣٤ ، فلا يصابوا بالغرور ولا يتجاوزوا الحدود، ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُوْلَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة/٢٢٩ ، في غرر الحكم: (كَفَى بِالإِغْتِرَارِ جَهْلاً).

١٩ - ﴿ إِنَّا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُ مْ مَرَسُولَنَا بَيْنِ لَكُ مْ عَلَى فَتْرَةٍ مِنْ الرُّسُلِ أَنْ تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلا نَذِيرٍ فَقَدْ
 جَاءَكُ مْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

يا معاشر اليهود والنصارى لقد جاءكم رسولنا مُحَّد (ص) يوضّح لكم ما كنتم تخفون من الكتاب، وإن الدين الإسلامي مصدق لما معكم باعتبار الأديان السماوية وحدة واحدة موحدة متّحدة، وكانت (عَلَى فَتْرَةٍ مِنْ الرُّسُلِ) ويوضّح لكم منهج الله على انقطاع من الرسل مع ثبات الحجة، وكانت الفترة بين عيسى (ع) و مُحَد (ص) مدتما خمسمائة وستون سنة لم يُبعث فيها رسول (أَنْ تَقُولُوا مَا

# ٠ ٢ - ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقُوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُها نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُ مْ إِذْ جَعَلَ فِيكُ مْ أَنِيَا ۗ وَجَعَلَكُ مْ مُلُوكاً وَآتَاكُ مْ مَا لَكُ مُنَا لَكُ عُلَاكُ مُ اللَّهِ عَلَيْكُ مْ إِذْ جَعَلَ فِيكُ مْ أَنِيَا ۗ وَجَعَلَكُ مْ مُلُوكاً وَآتَاكُ مُ مَا لَكُ مُوالِعُمَةُ اللَّهِ عَلَيْكُ مُ إِذْ جَعَلَ فِيكُ مُ أَنِيَا ۗ وَجَعَلَكُ مُ مُلُوكاً وَآتَاكُ مُ مَا لَا عَلَيْكُ مُ اللَّهِ عَلَيْكُ مُ إِنْ الْعَلَيْنِ الْعَالِمِينَ ﴾

تذكير قرآني بالنعم الإلهية الخاصة على بني إسرائيل والتي إحتج بما موسى (ع) عليهم وجاءت (نعمة الله) نكرة للدلالة على عمومها وشموليتها ، منها هدايتهم إلى دينه ، ونجاتم من طغيان فرعون وغيرهما وإشكروا الله على كل نعمة ، وبالشكر تدوم النعم وتدفع النقم وكُونُم أُنبِياء) لأَزِيدَنّكُم ابراهيم/٧، وقد قسّم الله تعالى هذه النعمة إلى ثلاثة أجزاء : أ- (إِذْ جَعَلَ فِيكُم أُنبِياء) ، ب- (وَجَعَلَكُم مُلُوكاً) أي تملكون أمركم بعد أن كنتم مملوكين لفرعون عندما رزقهم الحرية في تدبير أمورهم ومنحهم استقلالهم وخلصهم من ذل الفراعنة ، ج- (وَآتَاكُم مَا لمَّ يُؤْتِ أَحَداً مِنْ الْعَالَمِينَ) (الْعَالَمِينَ) : المراد بالعالمين الأمم الماضية إلى زمانهم ، أي عالمي زمانهم التي كانت مستعبدة للطغاة ، فقد خصهم بنعم عظيمة ، منها فلق البحر لهم ، وأهلك عدوّهم من غير جهاد ، وأورثهم أموالهم ، وأنزل عليهم المنّ والسلوى بلا تعب، وأظلّ قومهم الغمام (السحاب) في حرِّ الصيف وأخرج لهم من الحجر ماءً عذباً. إلح وغيرها من النعم وذلك لتثبيت الحجة عليهم المتيف وأخرج لهم من الحجر ماءً عذباً. إلح وغيرها من النعم وذلك لتثبيت الحجة عليهم والزامهم بما ، أعطاهم الكثير لاستمالتهم للدين ولكنهم قساة عصاة. ولكن كانت هذه النعم والزامهم بما ، أعطاهم الكثير لاستمالتهم للدين ولكنهم قساة عصاة. ولكن كانت هذه النعم أسلحة يحاربون بما الله تعالى ، ومعاول يهدمون بما معالم الحق والهدى كقوله ووَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الله عاربون بما الله تعالى ، ومعاول يهدمون بما معالم الحق والهدى كقوله ووَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الله عالى ، ومعاول يهدمون بما معالم الحق والهدى كقوله وأورَّه أَنْهُمْنَا عَلَى الله عالم الحق والهدى كقوله الله وأَنْهُمْنَا عَلَى الله علم المنا المن المنافرة يحاربون بما الله المنافرة يحاربون بما الله المنافرة يعاربون بما الله المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة عليهم المنافرة المنافرة المنافرة الله المنافرة الم

الإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَأَى بِجَانِبِهِ ﴿ فَصَلَتَ ١٥٠. عَنِ النَّبِي (صَ): (كَانَ الرَّجُلُ مِنْ بَنِيْ إِسْرَائِيْلَ إِذَاْ كَانَتْ لَهُ الزَّوْجَةُ وَالْخَادِمُ وَالدَّابَّةُ كُتِبَ مَلِكَاً) الميزان٥٥/٥٠ دلالة على ضعف الحال العام.

#### ٢١ - ﴿ يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْأَمْنُ صَالْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَلا تَرْبَدُوا عَلَى أَدْبَاسِ كُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ ﴾

هي أرض بيت المقدس سميت بذلك لأنها كانت قرار الأنبياء وسكن المؤمنين ، والمطهرة من الشرك وفيها بركة الدين وتنوع الخيرات (الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ) أن تعيشوا مع أهلها الكنعانيين في أمن وسلام (وَلا تَرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ) ولا ترجعوا مدبرين خوفاً من الجبابرة فتخسروا الحياتين الدنيا والآخرة. فائدة : طلب منهم موسى (ع) بحمل الرسالة والجهاد ضد الطاغوت وتحرير بيت المقدس وامتلاك حكمها وقيادتها ما داموا ملتزمين بالشريعة ، أمّا الارتداد عن الرسالة فأمامكم الخسران في فقدان أهلية حمل الرسالة وقيادتها وفقدان النعم الإلهية ، وبهذا يتبين زيف إدّعاء اليهود للأرض المقدسة وانها أرض الميعاد ، لأنه ترتبط أرض الميعاد بحمل الرسالة وعدم الارتداد عنها.

# ٢٢ - ﴿ قَالُوا يَا مُوسَى إِنْ فِيهَا قَوْماً جَبَّا مِن وَإِنَّا لَنَ مَدْخُلَهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَحْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ ﴾

جَبَّارِينَ : أولو السطوة والبطش والقوة من الذين يجبرون الناس على ما يريدون ، وهم أجسامهم ضخمة وطوال القامة وهم العمالقة من بقايا قوم عاد ونحن لا نطيقهم وليس لنا القدرة على مقاومتهم (وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا) قالوا ذلك من دافع الجُبن والتخاذل فهم يريدون نصراً بغير مشقة ولا عناء ، حباً لحياة الراحة والاسترخاء والتهرب من الجهاد والعناء والتضحيات ، على الرغم أنهم يرغبون في فتح الأرض المقدسة ولا يكون إلا في بركة الجهاد في سبيل الله (فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ) لن ندخلها حتى يسلموها لنا من غير قتال ثم يخرجوا منها ، بعد ذلك ندخلها ! أمة كهذه لا تستحق أن تتمتع بنعيم الاستقلال ، ولا تحيا حياة الحرية والكرامة ، ومن ثم ندخلها ! أمة كهذه لا تستحق أن تتمتع بنعيم الاستقلال ، ولا تحيا حياة الحرية والكرامة ، ومن ثم نقم لها دولة مستقلة معترف بها عالمياً بلا نزاع ، ﴿وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنْ ذُكِّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا الكهف/٥٠ ، ﴿ وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً الكهف/٥٤ .

# ٣٣ - ﴿ قَالَ مَرَجُلانِ مِنْ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْهَ مَ اللَّهُ عَلَيْهِما ادْخُلُوا عَلَيْهِمْ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنِّكُمْ عَالِبُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَلُوا عَلَيْهِمْ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنِّكُمْ عَالِبُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَلُوا اللَّهُ عَلَيْهِمْ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنِّكُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾

من بين ذلك الحشد المتخاذل يتميز رجلان فقط وهما من نقباء موسى الإثني عشر فيواجهان المنطق المتخاذل بالموقف الرسالي السليم ومِنْ أهم صفاقهما أنهما يخافان الله تعالى فلا يعصيان له ولا لرسوله أمراً ، وقد أنعم الله عليهما فهماً وعلماً وإيماناً يشكران نعمة الله شكراً بالقول والعمل واعْمَلُوا آلَ دَاوُودَ شُكْراً سبأ/١٣ ، (أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمَا) والنعم هنا مطلقة غير مقيدة وتشمل الرؤية الواضحة والحكمة في إتخاذ القرار الصعب ، والوعي في تشخيص الواقع، وهنا تبرز قيمة

الإيمان بالله والخوف منه ، يُنشىء الخوف من الله استهانة بالجبارين! لأنَّه خوف هيبة لا خوف رهبة، وأيضاً يرزقهما شجاعة في وجه الخطر الموهوم! وهذه قيمة الإيمان في ساعة الشدة وقيمة الخوف من الله في مواطن الخوف من الناس ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ إبراهيم/١٥، فالله سبحانه لا يجمع في قلب واحد بين مخافتين ، مخافة الله قوة في النفس ، ومخافة الناس ضعف في الإرادة ، والذي يخاف الله لا يخاف أحداً بعده (ادْخُلُوا عَلَيْهِمْ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ) قالا لهم لا يهولنكم عِظمُ أجسامهم ولكن قلوبهم ضعيفة ، فإذا دخلتم عليهم باب المدينة غلبتموهم من غير حاجة إلى القتال بإذن الله ، ليستفيدوا من مميّزات الهجوم وسرعة المباغتة وعنصر المفاجأة ، فيأخذوا زمام المبادرة من العدو (وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ) اعتمدوا على الله وتوكلوا عليه (فمن توكل على الله كفاه) فإنه ناصركم إن كنتم حقاً مؤمنين مع الإعتماد على وسائل النصر وعلى قدر الإيمان يكون التوكل ﴿وَأَعِدُوا فَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةِ ﴾ الأنفال/٢٠ ، في نمج البلاغة خطبة٢٧: (أُغْزُوهُمْ قَبْلَ أَنْ يَغْزُوكُمْ فَوَ اللهِ مَاْ غُزِيَ قَوْمٌ قَطُّ فِي عُقْرِ دَارِهِمْ إِلاَّ ذَلُّواْ)! والغزو هنا على إطلاق معناه : الغزو الثقافي والعسكري والسياسي والإقتصادي.. إلخ ، فائدة : ١-تكشف الآية عن قاعدة مهمة في علم القلوب وقوتها وفي علم الحروب وفنيتها وفي علم فن المبادرة وسرعتها ، وفي أهمية التوكل على الله وقدرته الفائقة. ٧- (مِنْ الَّذِينَ يَخَافُونَ) جاءت بصيغة الجمع للدلالة أن الرجلين من جماعة تخاف الله لذلك قال (أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا) بالتصريح بطرح خطة المهاجمة من بين المتخاذلين ، فإنكم متى دخلتم عليهم في عقر دارهم انكسرت قلوبهم بقدر ما تقوى قلوبكم ، وشعروا بالهزيمة النفسية وكتب لكم الغلب عليهم.

#### ٤ ٢ - ﴿ قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلُهَا أَبِدا مَا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبْ أَنْتَ وَمَرَّبُكَ فَقَا تِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾

وهذا مبالغة في العصيان والخذلان وتثبيت لأنفسهم الخسران ، وهو سوء أدب يدل على الكفر والاستهانة بالله ورسوله ، مع الإعراض عن مخاطبة الرجلين القياديين إهانة لهما ثم أصرّوا على العناد والتمرد ، لأنهم لا طاقة لهم بالحرب والقتال فليسوا من أهله ، إنهم يريدون تشريد أهل الديار في الأرض المقدسة وأخذها منهم غصباً ونهباً وقتلاً، ثم جرأتهم على ما هو أعظم من ذلك (فَاذْهَبُ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ) إذهب أنت ومن أرسلك بكل تعالي وترفُّع وكبرياء (ومن موقع الضعف) وهذه هي غطرسة إسرائيل وطبيعتها الخبيثة وقسوتها وخشونة طبائعها، وهذه الروح الانجزامية المتخاذلة تذكّر بموقف المقداد في يوم بدر ليقول للنبي (ص) : (وَاللهِ لا نَقُولُ لَكَ الرُوح الانجزامية إِسْرَائِيلَ لِمُوسَى وَلَكِنِ نَقُولُ لَكَ إِذْهَبُ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا مَعَكُما مُقَاتِلُونَ) تفسير النور ٢/٥٥ وفي كلامهم دلالة على كفرهم وفساد طباعهم وقسوة قلوبهم وإنهم يتصفون بالجبن والوقاحة وإنهما لصنوان ، فالجبن يؤدي إلى الوقاحة ، والوقاحة تؤدي إلى الجبن.

# ٥٧ - ﴿ قَالَ مَرِبَ إِنِّي لا أَمُلِكُ إِلا أَنْسِي وَأَخِي فَافْرُقُ بَيْنَا وَبْيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ

وهنا يلجأ موسى (ع) شاكياً إلى ربه معلناً قلة النصير من القوم الجبولين على الفساد والعناد ويقابلون الإحسان بالإساءة (فَاقْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ) فإفصل بيننا وبين هؤلاء الأجلاف الذين لا يطاقون من دون طلب لتعذيبهم ، فإنه (ع) كان الشفيق عليهم في أشد الحالات !، وإذا كان موسى (ع) على حلمه وعلمه وعصمته وهو المفضل عليهم ، فقد الصبر والتصبّر على العيش مع قومه فكيف يمكن التعايش المشترك مع الصهاينة المجرمين على أساس الحق والعدل ؟ فائدة : (لا أَمْلِكُ إِلاَّ نَفْسِي وَأَخِي) أي لا أملك في إقامة أمرك إلا نفسي المطيعة لك وأخي لا يملك إلا نفسه المطيعة لك وقد قمنا بواجبنا وتكليفنا ولكن القوم واجهونا وتمردوا علينا ، وأنت الذي تفك هذه العقدة وأحكم وأفصل بيننا وبين القوم الفاسدين المتمردين حثالة البشر ، فأننا وصلنا معهم إلى الطريق المسدود ! كناية عن عدم القدرة على تحمل غير نفسه وأخيه على الدعوة ، وليس المراد نفي مطلق القدرة ، لأن هناك آخرين ومنهم الرجلان النقباء والقادة مستجيبون لدعوته (ع).

# ٢٦ - ﴿ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِ مُ أَمْرَهِ بِنَ سَنَةً بَيْنِهُ وَنَ فِي الْأَمْرُ ضِ فَلا تَأْسَ عَلَى الْقُومِ الْفَاسِقِينَ ﴾

استجاب الله دعاءه وعاقبهم في التيه أربعين سنة ، وكانت العقوبة على قدر الجناية (فَلا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ) فَلا تَأْسَ: لا تحزن عليهم فإنهم فاسقون مستحقون للعقاب غير مأسوف عليهم القوّمِ الْفَاسِقِينَ) فَلا تَأْسَ: لا تحزن عليهم فإنهاء الله وأحباؤه. فائدة : يتيهون : التيه : الحيرة ، يضيعون ويتحيرون في صحراء سيناء الجرداء في وهج الشمس المحرقة ، يسيرون فيها ويتخبطون على غير هدى ، وفي مجاهل الطرق لا يعرفون لها بداية ولا نهاية ولا يدرون كيف يكون مصيرهم ! حتى مات أكثرهم ونشأ في الصحراء جيل جديد يتحمّل خشونة الصحراء ، صلب العود ، نشأ جيل غير هذا الجيل المتخاذل الذي لا يصلح لهذا الفتح الجليل للأرض المقدسة ، ويتركهم السياق القرآني في التيه ، ولا يزيد على ذلك ، وهو موقف فيه العبر العقائدية والمواعظ النفسية وكشف عن السنن التأريخية بسياق بلاغي فني مؤثر يبنى على الجمال في التربية القرآنية حيث (الحدّية في المبادئ والمرونة في التعامل)

عن النبي (ص): (وَالَّذِيْ نَفْسِيْ بَيَدِهِ لَتَرْكَبُّنَّ سُنَنَ مَنْ كَاْنَ قَبْلَكُمْ حَذْوَ النَّعْلِ بِالنَّعْلَ وَالْقِذَةَ بِالْقِذَةَ بِالْقِذَةِ كَتَّى لاَ تُخْطِؤُونَ طَرِيْقَهُمْ وَلاَ تُخْطِئُكُم سُنَّةَ بَنِيْ إِسْرَأْئِيْلَ)! نور الثقلين ٢٠٧/١ عن الإمام الباقر (ع): (مَاْتَ هَارُوُنُ قَبْلَ مُؤسَى (ع) وَمَاْتَا جَمِيْعَا فِي التَّيْهِ) المصدر السابق، عن الإمام علي (ع): (أَيُّهَا النَّاسُ لَوْ لَمْ تَتَحَاذَلُوا عَنْ نَصْرِ الْحَقِّ وَلَمْ تَقِنُوا عَنْ تَوْهِينِ الْبَاطِلِ لَمْ يَطْمَعْ فِيكُمْ مَنْ لَيْسَ مِثْلَكُمْ وَلَمْ يَقْوَ مَنْ قَوِيَ عَلَيْكُمْ التِيهُ مِنْ بَعْدِي أَضْعَافاً يَقْوَ مَنْ قَوِيَ عَلَيْكُمْ التِيهُ مِنْ بَعْدِي أَضْعَافاً

كَثِيْرَةً لِمَا حَلَّفْتُمُ الْحَقَّ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ وَقَطَعْتُمُ الاَّدْنِ وَوَصَلْتُمُ الاَّبْعَدَ) المصدر السابق، قال أهل التفسير : إنَّ موسى وهارون كانا معهم في التيه ، ولكنهم لم تشملهم عقوبة التيه فقد يكون الله سهّل عليهما معاناة التيه لأن والله ولي الله ولي البقرة/٢٥٧ ، كما سهّل على إبراهيم النار فجعلها عليه برداً وسلاماً ، ومات موسى في التيه وفتح بيت المقدس يوشع بن نون وصي موسى والنبي في قومه بعد موسى. روي : أهم في التيه كانوا يسيرون الليل كله فإذا أصبحوا وجدوا أنفسهم في الموضع الذي كانوا فيه ! عن الإمام الصادق (ع) : (فَلَمْ يَدْخُلُواْ الأَرْضَ الْمُقُدَّسَةَ حَتَّى حَرَّمَها عَلَيْهِمْ وَعَلَى أَبْنَانِهِمْ وَإِثَمَا دَحُلَها أَبْنَاءُ الأَبْنَاءِ) المصدر السابق وكانت هذه القصة من المنهج القرآني في التربية بالقصة في القصص القصص لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ والتسريعي كقوله وحَرَّمْنَا عَلَيْهِ عَلَيْهِمْ وَعَلَى أَبْنَاءُ عَلَيْهِمْ وَعَلَى أَبْنَاءُ اللهُ التحريم التعبدي التشريعي كقوله وحَرَّمْنَا عَلَيْهِ عَلَيْهِمْ القصص /١٧٦.

٧٧ - ﴿ وَاثْلُ عَلَيْهِ مُ نَبَأَ ابْنِي آدَمَ بِالْحَقِ إِذْ قَرَبًا قُرُبَاناً فَتُقَبِلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَـمْ يُتَقَبَلُ مِنْ الآخَرِ قَالَ لَا قَتَلَكَ قَالَ إِنْمَا يَتَقَبُلُ اللَّهُ مِنْ الْأَخْرِ قَالَ لَا قَتَلَكَ قَالَ إِنْمَا يَتَقَبُلُ اللَّهُ مِنْ الْأَسْتِينَ ﴾ الْمُتَقِينَ ﴾

إقرأ يا مُحَّد على هؤلاء الحسدة من اليهود وأشباههم خبر قابيل وهابيل إبني آدم بالحقيقة الواضحة فهي قصة حق (إِذْ قَرَّبَا قُرْبَاناً فَتُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلْ مِنْ الآخَرِ قَالَ لأَقْتُلنَّكَ قَالَ) دبَّ الخلاف بينهما فقال لهما آدم قربا قرباناً فمَنْ أيكما تُقبل فهو المرضى عند الله ، والقربان : الشيء الذي يتقرب به إلى الله من الذبائح وغيرها ، كان قابيل صاحب زرع فقرّب أرذل زرعه ، وكان هابيل صاحب غنم فقرّب أحسن كبش عنده فقُبل قربان هابيل بأن نزلت نارٌ فأكلته فإزداد قابيل حسداً وسخطاً على أخيه بلا ذنب وتوعده بالقتل ظلماً وعدواناً وهذا هو ذنب الإنسان الطاهر عند الفاجر ﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلاَّ أَنْ يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ البروج/٨، إلا أنَّ الأخ المؤمن هابيل يصحح له خطأه ويقول له (إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنْ الْمُتَّقِينَ) لا ينفع عمل من دون تقوى ، حيث التقوى تطهّر الأعمال ، والأعمال تزكو وتنمو بالتقوى ﴿فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ التغابن/١٦، في نهج البلاغة حكم ٩٥: (لا يَقِلُ عَمَلُ مَعَ التَّقْوَى، وَكَيْفَ يَقِلُ مَا يَتُقْبَّلُ ؟) ، في غرر الحكم: (أَيَسُرُكَ أَنْ تَكُوْنَ مِنْ حِزْبِ اللهِ الْغَالِبِينَ ؟ إِتَّقِ اللهَ سُبْحَاْنَهُ وَأَحْسِنْ فِيْ كُلّ أُمُورِكَ) ، ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ ﴾ النحل/١٢٨، وفي الآية دلالة: إلى أن الأعمال والطاعات لا تُقبل إلا من مؤمن متقِ لله ، قال تعالى ﴿لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ﴾ آل عمران/٩٢ ، عن النبي (ص) : (إِنَّ اللهَ تَعَالَى طَيِّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ الطَيِّبَ) المراغي٩٨/٦. فائدة: (لأَقْتُلنَّكَ) قد يبلغ الحسد بالإنسان أن يقتل أخاه، فالحسد مفتاح الرذائل ﴿ وَمِنْ شَرّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَلَ ﴾ الفلق/٥ ، عن الإمام على (ع) : (كُلُّ ذِيْ نِعْمَةٍ مَحْسُؤُدٌ) شرح النهج ٢/١٦/١، عن النبي (ص):

(لاَ تُقْتَلُ نَفْسٌ ظُلْمَاً إِلاَّ عَلَى إِبْنِ آدَمَ كِفْلٌ مِنْ دَمِهَاْ ، لأَنَّهُ كَاْنَ أَوَّلَ مَنْ سَنَّ الْقَتْلَ) في ظلال القرآن ٧٠٣/٢.

### ٢٨ - ﴿ لِنُنْ بَسَطَتَ إِلَيْ يَدَكُ لِتَفْتَلِنِي مَا أَنَا بِبَاسِطِ يَدِي إِلَيْكَ لَأَفْتَلُكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ مَرَبَ الْعَالَمِينَ ﴾

يبين الله تعالى حرمة دم الإنسان وحفظ النفس البشرية ولاسيما بين الأخوة والأقربين. المعنى: وأقسم إن مددت إلي يدآك لتقتلني ظلماً فما أنا بالمجازي لك على السيئة بسيئة مثلها فأرد الخطأ بالخطأ فأكون مثلك مسيئاً وهذا خلاف إيماني وأخلاقي واستقامتي ، فإني أموت مظلوماً خير من أن أحيا ظلماً ، وخير منهما من عاش عادلاً محسناً ومات شهيداً في سبيل إعلاء كلمة الله ونصرة القيم والمبادئ والأخلاق. وبين سبب إمتناعه عن قتله فقال (إيني أَخَافُ الله رَبَّ الْعَالَمِينَ) يُعلن هابيل أنه لن يرد عليه بقتله بنفس الدوافع الليمة ، فيقتله عمداً فيرتكب أكبر الكبائر ﴿وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَد لَهُ عَذَاباً عَظِيماً للله الساء/٩٣ ، عن النبي (ص) : (لَرَوَالُ الدُّنْيَا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ قَتْلِ رَجُلٍ مُسْلِمٍ) الترغيب والترهيب٣٩٣ ، عن النبي (ص) : (لَرَوَالُ الدُّنْيَا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ قَتْلِ رَجُلٍ مُسْلِمٍ) الترغيب والترهيب٣٩٣ ، إلّ جواب هابيل (إيني أَخَافُ الله) لا يوجد مبرر أن أقدم على قتل أخي الذي يريد أن يقتلني ولا يوجد سبب عقلاني لذلك ، ولا أريد أن يراني الله تعالى باسطاً يدي لقتل أخي وأكون ظلماً له ، فإن الظُّلْمَ فِيْ الدُّنْيَا ظُلُمَاتٌ فِيْ الآخِرَةِ ، مَنْ ظَلَمَ كُرِهَتْ أَيَّامُهُ، وَتَنَعَّصَ عَيْشُهُ، وَضَاقَ صَدْرُهُ ، فإن ذلك من موجبات سخطه وعقابه سبحانه وهو ربي وقد أحسن إلي وهو (ربَّ وضَاق صَدُرُهُ ، فإن ذلك من موجبات سخطه وعقابه سبحانه وهو ربي وقد أحسن إلي وهو (ربَّ وضَاق صَدُرُهُ ، فإن ذلك من موجبات سخطه وعقابه سبحانه وهو ربي وقد أحسن إلي وهو (ربَّ قَلْهَالَهُ عَلَيْهُ الله الله عَلَيْكُمُ وَلَاهَا كُومَا الله الذي يربيهم بفضله وإحسانه.

وَالْوَصِيَّةِ ، فَأَمَرَهُمُا أَنْ يُقَرِّبًا قُرْبَاْنَاً بِوَحْي مِنَ اللهِ ، فَفَعَلاَ فَقَبِلَ اللهُ قَرْبَاْنَ هَابِيْلَ فَحَسَدَهُ قَابِيْلُ فَقَتَلَهُ) نور الثقلين ٢١٠/١، وفي هذا دلالة إلى خطورة الحسد بين الناس وهو مصدر النزاعات والجرائم في العالم الإنساني ﴿وَزَيَّنَ هَمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأنعام ٢٥٠.

٣- قوله (مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لَأَقْتُلَكَ) إنه الجواب اللَّين الذي يُسكِّن الحقد ويهدَّئ الحسد ويعالج الشر ويرخي الأعصاب المهتاجة، ويرد صاحبها إلى حنان الأخوة وجمال العلاقة الإيمانية النموذجية، وطريق الرفق هو طريق الرشد أفضل من ردّ العنف بالعنف فأكون عنيفاً وشريراً ويكون القاتل والمقتول في النار. عن النبي (ص): (إِذِا إِلْتَقَى الْمُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِماْ على غير سّنة فَقَتَلَ القاتل والمقتول في النار. عن النبي (ص): (إِذِا اللهُ هذا الْقاتِلُ فما بَالُ الْمَقْتُولِ ؟ قَالَ أَحَدَهُما صَاحِبَهُ فَالْقاتِلُ فما بَالُ الْمَقْتُولِ ؟ قَالَ (ص) إِنَّهُ كَانَ حَرِيْصاً عَلَى قَتْلِ صَاحِبِهِ) وسائل الشيعة ١١٣/١١.

### ٧٩ - ﴿إِنِي أُمْرِيدُ أَنْ تَبُوءَ بِإِثْمِي وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَامِ وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ ﴾

تَبُوءَ: ترجَع. ولتتم عملية ردع قابيل عن قتل أخيه هابيل يذكره أخوه المهدد بالقتل (هابيل) بأنه سيتحمل إلله وإلى أخيه المقتول لو أقدم على ذلك مما يؤدي به إلى النار (وَذَلِكَ جَزَاءُ الطّالِمِينَ) عقاب من تعدى ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الطّالِمُونَ ﴾ البقرة/٢٢٩ ، المعنى: لا أبدؤك بالقتل لترجع بإلى قتلي إن قتلتني ، وإله الذي كان منك هو الدافع الذي حرضك على قتلي فتصير من أهل النار، عن الإمام الباقر (ع): (مَنْ قَتَلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً أَثْبَتَ الله عَلَى قَاتِلِهِ جَمِيعَ الذُنُوبِ وَبَرَّئَ الْمَقْتُولَ مِنْهَا ثم ذكر الآية) وسائل الشيعة ١٩ص٧. فائدة: يقول هابيل المؤمن لأخيه المتهور ناصحاً له إنّك تسلب مني حق الحياة التي وهبها الله لنا و أكرمنا بما فليس لك الحق أن تحتكر الحياة لك وتسلب مني نعمة الحياة من دون حق ولا يقوم بذلك إلا المجرم الذي يرتكب أكابر الذنوب فينفصل عن حسِّه الإنساني ولا يؤمن بحقوق المعايشة المشتركة في غرر الحكم: (أعْظُمُ اللهُ يُوبُ عِنْدُ اللهِ ذَنْبٌ أَصَرَّ عَلَيْهِ عَامِلُهُ!)

### • ٣ - ﴿ فَطُوعَتُ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أُخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنْ الْخَاسِرِينَ ﴾

فَطُوّعَتْ: فشجعت وسهّلت وزينت له نفسه بالتدريج في الوسوسة ، كان يهاب قتل أخيه وما زالت نفسه الأمارة بالسوء تشجعه حتى لانت نفسه فانقادت وأطاعت أمره وبحرّاً وقتله عقب التطويع بلا تفكر ولا تدبر في سوء العاقبة (فَأَصْبَحَ مِنْ الْخَاسِرِينَ) من الذين خسروا أنفسهم في الدنيا والآخرة فصار من النادمين، عن الإمام الصادق (ع): (قِفْ عِنْدَ كُلِّ أَمْرٍ حَتَّى تَعْرِفَ مَدْحَلَهُ الدنيا والآخرة فصار من النادمين، عن الإمام الصادق (ع): (قِفْ عِنْدَ كُلِّ أَمْرٍ حَتَّى تَعْرِفَ مَدْحَلَهُ مِنْ خَرْجِهِ قَبْلَ أَنْ تَقَعَ فِيْهِ فَتَنْدَمْ) البحار ٢٨٣/٧٨، أَشَّدُ النَّدَامَةِ فِيْ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وأَحْسَرُ النَّاسِ أَظْلَمُهُمْ، ﴿ قُلُ هَلْ نُنبِّئُكُمْ بِالأَحْسَرِينَ أَعْمَالاً ، الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ أَظْلُمُهُمْ، ﴿ قُلُ هَلْ نُنبِّئُكُمْ بِالأَحْسَرِينَ أَعْمَالاً ، الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ لَكُمْ بَالْمُومِنَ أَعْطَمُ عِنْدَ اللهِ مِنْ زَوْالِ يَعْسَبُونَ أَنْهُمْ يُحْسِنُونَ صَنْعا ﴾ الكهف/١٠، عن النبي (ص) : (قَتْلُ الْمُؤْمِنِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ مِنْ زَوْالِ لَكُهُنَا ) الترغيب والترهيب العره ٢٩٤، ثم إنّ القتل عدوان على حق الله تعالى الذي وهب لوحده الحياة والموت فلا يحق لأحد أن يسلب الحياة من أحد بغير حق ، للدلالة على حرمة الإنسان وقيمته والموت فلا يحق لأحد أن يسلب الحياة من أحد بغير حق ، للدلالة على حرمة الإنسان وقيمته

كخليفة لله وكرامته على الله عز وجل وعند الناس، عن الإمام السجاد (ع): (الذُّنُوبُ الَّتِيْ تُوْرِثُ النَّدَمَ قَتْلُ النَّفْسِ الَّتِيْ حَرَّمَ اللهُ ثُم ذكر الآية) نور الثقلين ١٥/١، وأَخْسَرُ النَّاسِ مَنْ كَاْنَ عِبْرَةً

النَّدَمَ قَتْلُ النَّفْسِ الَّتِيْ حَرَّمَ اللهُ ثُم ذكر الآية) نور الثقلين / ٦١٥، وأَخْسَرُ النَّاْسِ مَنْ كَأْنَ عَبْرَةً لِلنَّاْسِ، وفي الحديث: (مَا مِنْ نَفْسٍ تُقْتَلُ ظُلماً إِلاَّ كَاْنَ عَلَى إِبْنِ آدَمَ الأَوَّلِ كِفْلٌ مِنْ دَمِهَا) لأَنَّهُ لِلنَّاسِ، وفي الحديث: (مَا مِنْ نَفْسٍ تُقْتَلُ ظُلماً إِلاَّ كَاْنَ عَلَى إِبْنِ آدَمَ الأَوَّلِ كِفْلٌ مِنْ دَمِهَا) لأَنَّهُ أُوّلَ مَنْ سَنَّ الْقَتْلَ روح البيان ٣٨٢/٢. فائدة: سؤال: يُقال تكاثرت البشرية من قابيل القاتل الممثل للشر فإنتشر الشر بين الناس؟ الجواب: البشرية تكاثرت بعد طوفان نوح، وهلكت ذرية

٣١ - ﴿ فَبَعَثَ اللَّهُ عُرَاباً بِبْحَثُ فِي الأَمْن لِيُرِبَهُ كَيْفَ يُوامرِي سَوْأَةَ أَخِيهِ قَالَ يَا وَيَلْتَا أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوامري سَوْأَةَ أَخِيهِ قَالَ يَا وَيَلْتَا أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوامري سَوْأَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنْ النَّادِمِينَ ﴾

قِيمَةُ كُلِّ اِمْرِيُ عَلَى قَدَرِ بَجُرِيتِهِ وَمِقْدَاْرِ عِلْمِهِ وَخِبْرَتِهِ ، لم يعرف القاتل كيف يواري ويستر جثة أخيه المقتول الذي يسوؤه أن يراها بارزة للعيان ، وتعلّم القاتل دفن أخيه من الغراب الذي (يَبْحَثُ فِي الْأَرْضِ) يحفر برجليه حفيرة ليخفي جزءاً من طعامه كما هي عادة الغربان فلمّا رآه القاتل تعلّم منه (لِلرِيهُ كَيْفَ يُوَارِي سَوْأَةَ أَخِيهِ) والسَوْأَة : كل ما يسوء الإنسان وما يكرهه ويحسن ستره ، والمراد هنا بسوأة أخيه : جسده المقتول لأنه ثما تستقبح رؤيته ، فتحيّر القاتل في جثة أخيه حتى بعث الله الغراب (قَالَ يَا وَيْلَتَا) كلمة جزع وقلق واضطراب ، قالها قابيل بحسرة يا لفضيحتي يالهلاكي (أَعَجَرْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوَارِيَ سَوْأَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنْ النّادِمِينَ) استفهام يالهلاكي (أَعَجَرْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوارِيَ سَوْأَة أَخِي فَأَصْبَحَ مِنْ النّادِمِينَ) استفهام إنكاري بينه وبين نفسه، فهل بلغ من عجزي فكنت دون الغراب فأتعلّم منه كيف أستر جسد أخي وأدفنه في التراب؟ والندم الذي أظهره على الخطأ الذي فعله وفضاعته وسوء عاقبته عليه وكان نتيجة وأدفنه في التراب؟ والندم الذي أظهره على الخطأ الذي فعله وفضاعته وسوء عاقبته عليه وكان نتيجة تعب ونصب وقلق نفسي وأرق ليلي ، وفي الآخرة نار جهنم ، لم يكن ندمه توبة لأنه لم يتب إلى الله تعب ونصب وقلق نفسي وأرق ليلي ، وفي الآخرة نار جهنم ، لم يكن ندمه توبة لأنه لم يتب إلى الله ولم ينفعه ندمه.

عن الإمام الصادق (ع): (لا يُوفَقُ قَاْتِلُ الْمُؤْمِنِ مُتَعَمِّداً لِلْتَوْبَةِ) وسائل الشيعة ١٩ص٥ ، بل صار سُنَّةً سَيِّئَةً فَعَلَيْهِ وِزْرِهَاْ وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ هِمَا ما دامت باقية في الدنيا ، وهكذا يتبين الصراع بين الحق والباطل وَوَلَوْ يَشَاءُ اللهُ لانتصر أهل الحق على أهل الباطل بالقهر ولكن ليمتحن الناس بعضهم ببعض وَفِي الإِمْتِحَانُ يُكْرَمُ الْمَرْءُ أَوْ يُهَانُ ، عن النبي (ص) : (لَوْلاَ ثَلاَثَةٌ فِي إِبْنِ آدَمَ مَا طَأْطَأَ رَأْسَهُ لِشَيْءٍ : الْمَرَضُ وَالْمَوْتُ وَالْفَقْرُ وَكُلُّهُنَّ فِيْهِ وَإِنَّهُ لَمَعَهُنَّ لَوَقَالًا وَكُلُّهُنَّ فِيْهِ وَإِنَّهُ لَمَعَهُنَّ لَوَقَالًا وَالْمَوْتُ وَالْفَقْرُ وَكُلُّهُنَّ فِيْهِ وَإِنَّهُ لَمَعَهُنَّ لَوَقَالًا وَكُلُّهُنَّ فِيْهِ وَإِنَّهُ لَمَعَهُنَّ لَوَقَالًا وَكُلُّهُنَّ فَيْهِ وَإِنَّهُ لَمَعَهُنَّ لَوَقَالًا وَكُلُّهُنَّ فِيْهِ وَإِنَّهُ لَمَعَهُنَّ لَوَقَالًا وَكُلُّهُنَّ فَيْهِ وَإِنَّهُ لَمَعَهُنَّ لَوَقَالًا وَلَمَوْتُ وَالْمَوْتُ وَكُلُّهُنَّ فِيْهِ وَإِنَّهُ لَمَعَهُنَّ لَوَقَالًا وَكُلُّهُنَّ فَيْهِ وَإِنَّهُ لِلْمَوْتُ وَالْمَوْتُ وَلَا لَعَلَامُ وَلَا اللهُ وَالْمَوْتُ وَلَا لَعُلَامِ ، البحار ٢٧ص٥٥.

٣٣- ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَاعَكَى بَنِي إِسْرَاثِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ فَفْس أَوْفَسَادفِي الأَمْن فَكَأَنْمَا فَكَ النَاسَ جَمِيعاً وَمَنْ أَحْدَامَ اللَّهِ الْمُنْفِقِي الْمَاسَ بَعْدَ وَلِكَ فِي الْأَمْن ضِلَسُلْمِ فُونَ ﴾ أَحْيَاهَا فَكَا النَاسَ جَمِيعاً وَلَقَدْ جَاءَتُهُ مُرْسُلُنَا بِالْبَيْنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرٍ إَنْ عُمْدَ بَعْدُ ذَلِكَ فِي الْأَمْن ضِلُسُلْمِ فُونَ ﴾

من أجل حادثة قابيل وهابيل التي تكشف أنّ من طباع الإنسان الشريرة أن يندفع وبسبب واه إلى إرتكاب هذه الجريمة العظيمة ، ولأجل ما ظهر من بني إسرائيل من الحسد والكبرياء وإتباع الهوى

كتبنا عليهم هذا الحكم العام ذو الدلالات الواسعة ، من أجل جريمة القتل وإنها من الجرائم الكبرى وعاقبتها وخيمة وأضرارها في الدنيا وخسارتها في الآخرة ، وخص بالذكر بَنِي إِسْرَائِيلَ لأَهُم أُجرًا الناس في العالم على قتل الأولياء والفضلاء والأنبياء ونشر الفساد في الأرض ، ولكن حكم القتل عام وشامل (أنّه مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنّا قَتَلَ النّاسَ جَمِيعاً) والمقصود من التشبيه المبالغة في تعظيم أمر القتل بغير حق والتأكيد من الوقاية منه والاحتراز عنه ، أنه من قتل نفساً واحدة (بِغَيْرِ نَفْسٍ) بغير سبب موجب للقصاص كقوله ﴿وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيها أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ المائدة /ه ٤، أو قتل نفساً بريئة من غير ذنب ولم تعمل فساداً في الأرض ، هذا الاعتداء على الدماء الزكية يزرع الإرهاب ، يسلب الأمن والأمان من الفرد والمجتمع ، من يفعل القتل للفرد الواحد بغير ذنب فكأنما قتل الناس جميعاً وهذا استخفاف بقيمة الإنسانية المكرمة ، القتل للفرد الواحد بغير ذنب فكأنما قتل الناس جميعاً وهذا استخفاف بقيمة الإنسانية المكرمة ، عن النبي (ص) : (فَنَاءُ الدُّنيًا بِأَكْمَلِهَا أَهْوَنُ عِنْدَ اللهِ مِنْ قَتْلِ مُؤْمِنِ وَاْحِدٍ) البحار ٢٨٢١٨.

حق الحياة واحد ثابت لكل نفس، فقتل نفس واحدة هو اعتداء على حق الحياة المكرمة ذاتما، الحق الذي تشترك فيه كل النفوس البشرية في حياتما ومماتما سواء كانتا في معناهما المادي أو المعنوي، الجسدي أو الروحي (في الهداية أو الضلال) لأن سفك دم النفس الواحدة هو اعتداء على النوع الإنساني فمن سقطت عنده حرمة الفرد فإنه تسقط عنه حرمة المجتمع، فكما أن قتل كلّ الناس أمر مستقبح وبشع ويرفضه الحس الإنساني، كذلك قتل النفس الواحدة مستقبح وبشع ولمنطق الحس التجرأ على حقوق المجتمع، فإن فناء الفرد بالقتل والاعتداء هو إبطال لغرض الله سبحانه بتكثير الأفراد للاستخلاف في الأرض فيأتي القتل بغير حق إبطال لسنة الله في استخلاف الناس، وإلغاء حياة الآخر بالقوة والاعتداء، وكأنما يريد القاتل احتكار الحياة لنفسه، وشر الناس من عاش لذاته ولذّاته، والمقصد هو تحويل أمر القتل العمد! فكيف بالذين يتسابقون إلى أسلحة الموت والقتل الجماعي، فمن القنبلة الذرية إلى الأسلحة الكيمياوية والنووية وأسلحة التدمير الشامل التي لا تُبقى ولا تذر؟!

(وَمَنْ أَحْيَاهَا) على إطلاق معناها جسدياً أو روحياً، أحياها بالشكل والمضمون ، أحياها بالإنقاذ من الموت أو الإنقاذ من الضلال إلى الإيمان، أو أعطاها حياة جديدة من النمو والتقدم والتطوّر وإحياء الآمال والسعي المتواصل نحو الكمال (فَكَأَنَّا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً) ومن يمتلك القدرة على إحياء نفس واحدة ولو بنسبة معينة ، فإنه يمتلك القدرة على إحياء كل النفوس بنفس النسبة ، إحياء على كلِّ صعيد ، بتوفير الخدمات وإنتاج أنواع الإختصاصات ، وحسن الاستثمارات والسير في ركب الحضارات الحديثة وإنتاج أنواع التطورات المعاصرة ، وشق الأنمر والطرقات وتطور الزراعة والصناعات وبناء المدارس والجامعات وإنشاء أنواع المستشفيات المجانية ، واستثمار أنواع الطاقات والإختصاصات بأعمال إنتاجية متنوعة ، والقضاء على البطالة والفقر والتحلّف والأمية (حياة) فإن التقدم يحصّن الحياة.. والبحث عن كل ما ينفع الناس والتخلّص من كل شيء يضرهم

، عن الإمام الصادق (ع) : في الآية (مَنْ أَخْرَجَهَاْ مِنْ ضَلاَل إِلَى هُدَى فَكَأَنَّكُاْ أَحْيَاْهَاْ ، وَمَنْ أَخْرَجَهَاْ مِنْ هُدَىً إِلَى ضَلاَلِ فَقَدْ قَتَلَهَا ) الكافي ٢١٠/٢ القتل المعنوي، وعن سعيد بن جبير : (مَنْ اِسْتَحَلَّ دَمَ مُسْلِم فَكَأَنَّا اسْتَحَلَّ دِمَاءَ النَّاس جَمِيْعًا ، وَمَنْ حَرَّمَ دَمَ مُسْلِم فَكَأَنَّا حَرَّمَ دِمَاءَ النَّاس جَمِيْعًا). وهذه الآية: تكرم الإنسان الخليفة وتصون حياته الكريمة وتضمن حقوقه وتحفظ ممتلكاته.. (وَلَقَدْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ) يعلمونهم منهج الله حلاله وحرامه ، ويحذرونهم من القتل والفساد في الأرض (ثُمُّ إِنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ) فهم قوم مفسدون متجاوزون للمعقول مصرون على استكبارهم وخرجوا عن الأصول الإنسانية وتجاوزوا الحدود الإلهية قديماً وحديثاً ولا يزالون يسرفون ، في غرر الحكم: (وَيْحَ الْمُسْرِفِ مَاْ أَبْعَدَهُ عَنْ صَلاَح نَفْسِهِ وَإِسْتِدْرَاكُ أَمْرِهِ) ، عن الإمام الباقر (ع): (الْمُسْرِفُوُنَ هُمُ الَّذِيْنَ يَسْتَحِلُّوْنَ الْمَحَاْرِمَ وَيَسْفِّكُوْنَ الدِّمَاءَ) نور الثقلين ١/١/١، والإسراف: عدم الاعتدال واللامبالاة في تعد الحدود الإلهية وتجاوز الأصول الإنسانية والذي يشمل كل تجاوز ولاسيما البغى والعدوان. فائدة : المجتمع الإنساني يشكّل منظومة عضوية واحدة ذات إحساس مشترك ، إذَا إِشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاْعَى سَائِرُهُ بِالشَّكْوَى والسَّهَرِ وَالْحُمَّى ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْس وَاحِدَةٍ ﴾ النساء/١، فإن فقدان أي فردٍ منهم يعتبر خسارة للمجتمع الإنساني الكبير خسارة طاقة وكفاءة وقيمة متعددة الجوانب ، وكذلك إحياء النفس الواحدة بمثابة إحياء وإنقاذ لجميع أفراد المجتمع كقوله ﴿إِنَّا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ الحجرات/١٠ ، عن النبي (ص) : (الْمُؤْمِنُونَ تَتَكَافَأُ دِمَاؤُهُمْ وَهُمْ يَدٌ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ وَيَسْعَى بِنِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ) كنز العمال خبر ٤٠٢. وعنه (ص) (أَوَّلُ مَاْ يُقْضَى بَيْنَ النَّاسْ يَوْمَ الْقِياْمَةِ فِي الدِّمَاْءِ) الترغيب والترهيب ٢٩٢/٣.

وعنه (ص) (المُؤمِنُونَ كَالنَفْسِ الوَاحِدَةِ) المراغي ٥ص١٧.

٣٣ - ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَامِرُونَ اللَّهَ وَمَرَسُولَهُ وَيَسْعُوْنَ فِي الأَمْرُضِ فَسَاداً أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تَقَطَّمَ أَبِدِيهِمْ وَأَمْرُجُلُهُمْ مِنْ خِلافٍ أَوْ يُنَعُوا مِنْ الأَمْرُضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْمِيٌّ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾

إمّا عقوبة الذين يحاربون شريعة الله ورسوله ودينه وأولياءه ، بلسان الحال قبل لسان المقال بأنواع الأساليب البغي والعدوان (وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً) بنشر أنواع الفساد والتفنن فيه منها دعم الإرهابيين بالسلاح والتعدي على حرمات المجتمع بالخطف وقطع الطرقات ، والإخلال بالأمن العام وإرهاب الناس الآمنين ومخالفة القوانين العادلة وإراقة الدماء المحرمة ونحب الأموال الشرعية وهتك الأعراض الشريفة (أَنْ يُقتَّلُوا أَوْ يُصلَّبُوا) هناك أربع عقوبات لتلك الجنايات : ١- (أَنْ يُقتَّلُوا ) وجاء بصيغة المبالغة إشارة إلى أن القتل حتم لابد منه ، ولو أن قاطع الطريق قتل نفساً وعفا عنه ولي المقتول فلا يُعفى عنه.

٧- (أَوْ يُصَلَّبُوا) والمبالغة فيه كالمبالغة في القتل زجراً لغيرهم ، ٣- (أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلافٍ) تقطع أربعة أصابع من أيديهم اليمني وأربعة أصابع من أرجلهم اليسرى، والمبالغة فيه أظهر من مبالغة القتل والصلب ، ٤ - (أَوْ يُنفَوْا مِنْ الأَرْض) النفي هو الطرد مع الاستخفاف به إلى بلدِ ناءٍ بعيد عن بلده يحس فيه بالغربة والوحشة والتشريد (ذَلِكَ هُمْ خِزْيٌ في الدُّنيَا) ذلك الجزاء المذكور ذل لهم وفضيحة في الدنيا (وَلَهُمْ في الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ) العقوبة الشديدة التي يلقونها في الدنيا لا تُسقط عنهم عذاب الآخرة بل وصفه (عَذَابٌ عَظِيمٌ) وهذا تغليظ للعقوبة وتبشيع للجريمة ، ذلك أن المجتمع المسلم ولو بحدّه الأدبي يجب أن يعيش آمناً إجتماعياً مطمئناً قلبياً ، والحاكم الشرعي يجب أن يكون مطاعاً. سئل الإمام الرضا (ع) عن الآية، فما الذي إذا فعله استوجب واحدة من هذه الأربع ؟ فقال (ع): (إِذَاْ حَاْرَبَ اللهَ وَرَسُؤُلَهُ وَسَعَى فِي الأَرْضِ فَسَاداً فَقَتَلَ قُتِلَ بِهِ ، وَإِنْ قَتَلَ وَأَحَذَ الْمَاْلَ قُتِلَ وصُلِبَ ، وَإِنْ أَحَذَ الْمَاْلَ وَلمْ يَقتُل قُطِعَتْ يَدُهُ وَرجْلُهُ مِنْ خِلاَفٍ ، وَإِنْ شَهَرَ السَّيْفَ فَحَاْرَبَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَسَعَى فِي الأَرْضِ فَسَاداً وَلَمْ يَقتُلْ وَلَمْ يَأْخُذِ الْمَالِ نُفِيَ مِنَ الأَرْض) نور الثقلين ٦٢٣/١(مختصر الحديث)، عن الإمام الجواد (ع) في الآية (النفي من الأرض): (إذَا كَانُوا لَمْ يَقْتُلُوا أَحَداً وَلَمْ يَأْخُذُوا مَالاً، أَمِرَ بايدَاعِهِمْ الحَبْسَ) كنز الدقائق٧٦/٣. فائدة: ١- إن إقامة الحدود لا تكفِّرُ بعض المعاصى لقوله (وَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ). ٢- إقامة حدود الله تكون متيسرة فقط في ظل حكومة إسلامية ، وهذا يعني لا فصل بين الدين و السياسة. ٣٤ - ﴿ إِلاَّ ٱلَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْل أَنْ تَقْدِيرُوا عَلْيهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ مرجيمةً

الاستثناء مخصوص: أي إذا تاب قاطع الطريق توبة نصوحة من تلقائه وقبل القبض عليه سقطت عنه العقوبة المعبر عنها بحق الله أو الحق العام أو العقوبة الأدبية ، أمّا الحق الخاص المادي بالإنسان فمسؤول عنه صاحبه فيطالب صاحب الحق بحقه من السارق أو القاتل ، فإن سلب مالاً فعليه إرجاعه أو إرجاع بدله من المثل أو القيمة إذا قد تلف ، وإن قتل فلأولياء المقتول أن يقتلوه به إن شاءوا (الله غَفُورٌ رَحِيمٌ) ينبئ أن الاستثناء مخصوص في حقوق الله تعالى أما حقوق الناس لا تسقط بمذه التوبة إلا إذا هم تنازلوا عن حقهم ، أمّا بعد القبض فالحد قائم عليه (فَاعْلَمُوا أَنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ) برفع الحد عن التائبين قبل القبض عليهم ، والله واسع المغفرة والرحمة لمن تاب وأناب يقبل توبته ويغفر زلته وإنَّ الله يُحِبُ التَّوَابِينَ البقرة/٢٢٢ ، في غرر الحكم: (التَّوْبَةُ تُطَهِّرُ الْقُلُوبُ وَتَعْسِلُ الذُّنُوبَ). فائدة: الحكمة من العقوبة أن يرتدع المجرم عن الفساد فهي تحمل طابع تربوي وإصلاحي، فإن ارتدع من نفسه لم يبق للعقوبة موجب

٣٥ - ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهُ وَابَّنُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُ مُ ثَفْلِحُونَ ﴾

الْوَسِيلَة : القربة ، نقول توسلت إليه أي تقربت إليه برغبة وحب ، يدعو القرآن المؤمنين إلى الارتقاء في مدارج الكمال الإنساني عن طريق الإيمان والتقوى وإتباع الوسائل الصحيحة للتقرّب إلى الله تعالى حتى يحبه ، فإذا أحبه كان سمعه الذي يسمع به إلى الله تعالى وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بما ورجله التي يمشي بما ويستجيب الله له الدعاء ووالله في آمنُوا أَشَدُ حُباً لله في البقرة/١٦٥ ، عن الإمام الصادق (ع) : (القلب حرّم الله فلا تُسْكِنْ حرّم الله غير الله الله)! البحار ٧٠ ص ٢٥ فتكون الاستعانة وطلب الحاجة إلى الله تعالى وحده ، ولا تطلب الحاجة من المخلوق الولي والنبي والإمام مباشرة ، وإنما من الله لقريم من الله ومنزلتهم عنده تعالى باعتبارهم وسيلة صالحة عنده سبحانه ومعنى الوسيلة : هي التوصل والتقرّب إلى الله تعالى بأسباب طاعته ، وحقيقة الوسيلة إلى الله تعالى براعاة سبيله ومنهجه بالعلم والعبادة ومكارم الأخلاق ، لأن أقوى وحقيقة الوسيلة إلى الله تعالى براعاة سبيله ومنهجه بالعلم والعبادة ومكارم الأخلاق ، لأن أقوى أستَجِب لَكُمْ إِنَّ اللَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَينَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ في غافر/٢٠ ، والوسيلة كالقربة إلى الله ، وكشعائر الله ﴿وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ الله فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ الجر/٢٠ ، والوسيلة خطاب الآية للذين آمنوا خصوصاً وليس لغيرهم ، ثم طلب منهم المزيد أن (اتَّقُوا الله) ﴿فَاتَقُوا الله مِنْ عَادْرِه وَحُاجِتَهُ مِنْ خُلْقِهِ) ومَنْ إِنَّقَى الله وَنْ عرا الحكم: (التَّقُوَى : مُنْتهى رضًا الله مِنْ عَبْدُوه وَحُاجِتَهُ مِنْ خُلْقِهِ) ومَنْ إِنَّقَى الله وَنْ هُواْدُهُ.

ثم قال (وَابْتَغُوا إِلَيْهِ) إلى الله سبحانه بالتحديد (الْوَسِيلَة) على إطلاق معناها هي الإخلاص لله والعمل الصالح ، ثم حدّد مبناها ومقصدها بثلاثة شروط في السياق القرآني: ١ - الإيمان (يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا) وزيادة على الإيمان طلب منهم ٢ - (اتَّقُوا اللَّهَ) ﴿أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ المِقرة /١٩٤ ، اللّذينَ آمَنُوا) وزيادة على الإيمان طلب منهم ٢ - (اتَّقُوا اللَّه) ﴿أَنَّ اللّه مَعَ الْمُتَّقِينَ المِقرة /١٩٤ ، ثم بعد التقوى قال ٣ - (وَابْتَغُوا إِلَيْهِ) أي أطلبوا إلى الله الحاجة والوسيلة حصراً لا إلى غيره عز وجل ثم ذكر (الْوسيلة) فصارت الوسيلة رخصة مقيدة بثلاثة قيود متصلة غير منفصلة ، وأعطى نموذجاً مميزاً عن الوسيلة التي تقرّب إلى الله فقال (وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِه) فلا جهاد من دون سبيل الله، جاهدوا لتهذيب أنفسكم وقهر عدوكم، في غرر الحكم (ذَرْوَةُ الْغَايَاتِ لاَ يَنَاهُمُا إلاَّ ذَوْوُ اللهُ الله والوا أولياء الله وعادوا أعداءه فإن بالجهاد الله، والفريب وَالْمُهُمُاهُدُاتِ) ، وجاهدوا لإعلاء كلمة الله ووالوا أولياء الله وعادوا أعداءه فإن بالجهاد تصلح النفوس ، (لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) فابتغاء الوسيلة إلى الله المرضية عند الله ها شرطها وشروطها وبدلك تحصل عبادته سبحانه التي هي رجاء النجاح والصلاح والفلاح كقوله ﴿لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ وبذلك تحصل عبادته سبحانه التي هي رجاء النجاح والصلاح والفلاح كقوله ﴿لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بعنى طه/ه ١٠. فائدة : (وَابْتَعُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَة) الأمر بإبتغاء الوسيلة المرضية عند الله تعالى بمعنى : تقربوا إلى الله بالدعاء وطلب الحاجة بوسيلة يرتضيها الله من الطاعات وأنواع القربات ، بميث لا يخرج من الله شيء إلاّ ويعود إليه ، فتكون (الْوَسِيلَة نُحَاة وسبيل سلامة وطلب بمن لا عليه عنه الله شيء إلاّ ويعود إليه ، فتكون (الْوَسِيلَة) : طريقة نجاة وسبيل سلامة وطلب

كرامة لأنها تعتمد الاستقامة ، لذلك تقدمت التقوى على الوسيلة حتى تزكّي التقوى الوسيلة وتطهرها من كل ضلال يحاول أن يطرأ عليها. وأخطر ما في هذا الموضوع الحساس عندما يُساء فهمه فيحصل الخلل في تطبيقه ، عندما تتحول الوسيلة إلى هدف ، فتُقصد الوسيلة لنفسها دون الله عزّ في علاه وتكون الوسيلة غاية مطلوبة لذاتها ، فيكون الانشغال بالوسيلة عن الغاية ، وليست الوسيلة مطلوبة لغيرها لهدف أهم منها وهو القربي والطاعة والدعاء وطلب الحاجة من الله تعالى ، عندئذ تكون الوسيلة هي الهدف ويكون الهدف هو الوسيلة ، وهنا تنقلب المفاهيم وتتشوش الرؤية ، ويحصل اضطراب في الأداء.

وهذه حالة تشابه الغلو في الدين الخطير والمرير ، معناه التطرف في فهم الدين، فأجعله في الدين وهو ليس من الدين هيا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم النساء/١٧١ وهو حالة تشابه الشرك الخفي كقوله هوما يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللّهِ إِلاَّ وَهُمْ مُشْرِكُونَ وسف/١٠٦. فهذه هي القاعدة الخفي كقوله هوما أكثر تطبيقها على كل من زيارة مراقد الأنبياء (ع) وأئمة أهل البيت (ع) وهم شهداء العامة، ويمكن تطبيقها على كل من زيارة مرشدون بسيرتهم ، فهم يسمعون الكلام ويردون السلام ، أحياء عند الله يرزقون وعند الناس قادة مرشدون بسيرتهم ، فهم يسمعون الكلام ويردون السلام ، ويتقربون إلى الله بقضاء حوائج الناس ، فهم وسيلة شريفة إلى الله وواسطة شفاعة بين الناس المؤمنين وربهم الكريم الرحيم. في نهج الملاغة خطبة ١٠١٠: (إنَّ أَفْضَلَ مَا تَوسَّلُ بِهِ الْمُتَوسِّلُونَ إِلَى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الإِعْانُ بِهِ وَبَرَسُولِهِ وَالْجِهَادُ فِي سَبِيلِهِ فَإِنَّهُا فَرِيضَةٌ وَاجِبَةٌ وَصَوْمُ شَهْرِ رَمَضَانَ فَإِنَّهُا الْمِلَّةُ وَإِنَّهَا الْمِلَّةُ وَإِنَّهَا الْمِلَّةُ وَإِنَّهَا الْمِلَّةُ وَإِنَّهَا الْمِلَّةُ وَإِنَّهَا اللهِ وَمَنْسَأَةٌ فِي النَّمَالُ وَصَدَقَةُ السِّرِ فَإِنَّهَا تُكَفِّرُ الْخُطِيئَة وَصَدَقَةُ الْعَلائِيةِ فَإِنَّهَا مَثْرَاةٌ فِي الْمَالِ وَمَنْسَأَةٌ فِي الْمُعَلُوفِ فَإِنَّهَا تَقِى مَصَارَعَ الْمُولِينَ الْفَقْرَ وَ يَرْحَضَانِ الذَّنْبَ وَصِلَةُ الرَّحِمِ وَالَعَةً المُعْرُوفِ فَإِنَّهَا تَقِى مَصَارَعَ الْمُولِينَ الْمُعْرُوفِ فَإِنَّهَا تَقِى مَصَارَعَ الْمُولِينَةِ وَالْتَهَ الْعَلائِيةِ فَإِنَّهَا تَقَى مَصَارَعَ الْمُولِينَةَ السُّوءِ وَصَنَائِعُ الْمُعُرُوفِ فَإِنَّهَا وَصَدَقَةُ السِّرِ فَإِنَّهَا اللهُ وَلَالَةً الْمُعْرُوفِ فَإِنَّهَا وَصَدَقَةُ السِّرِ فَالْمُعُولُونَ الْمُعْرُوفِ فَإِنَّهَا وَصَدَقَةً المُعْرُوفِ فَإِنَّهَا مَنْ الْمُعْرُوفِ وَالْمَعْرُوفِ فَإِنَّهَا مَوْرَانِ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمِنَائِعُ الْمُعْرُوفِ فَإِنَّهَا وَصَدَقَةُ السَّوْمُ الْمَعْرُوفِ فَإِنَّهُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالَالِهُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ الْمَالُونُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

بمعنى كل الأعمال الصالحة هي وسيلة قربي إلى الله تعالى. الخلاصة: طريقان للصلة بالله تعالى (المباشر وغير المباشر): ١- الطريق المباشر: وهو الأهم والمعتمد الأساسي في القرآن والسنة ، وعليه تقام جميع العبادات الواجبة والمستحبة كالصلاة وغيرها، التي تقام مباشرة مع الله تعالى من دون الحاجة إلى وسيلة وواسطة. ٢- الطريق غير المباشر إلى الله (وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلة): فسح القرآن مجال للوسيلة وجعل معناها عاماً يشمل جميع الوسائل والأسباب فتكون رخصة شرعية وتكون في الدرجة الثانية في العلاقة مع الله تعالى ، كالصلاة التمام والقصر ، فتكون صلاة التمام هي القاعدة وصلاة القصر هي الرخصة (ويُحِبُّ اللهُ أَنْ يُؤْخَذَ بِرُخَصِهِ) فتكون العلاقة مع أضرحة الأنبياء والأثمة (ع) وسيلة ورخصة لزيارتهم والاقتداء بمم وطلب الحاجة إلى الله تعالى بواسطتهم الأخم شهداء أحياء مكرمون عند الله يرزقون ، لمنازلهم الرفيعة عند الله، لو كانت الحاجة منهم لكان

شركاً ولكن طلب الحاجة من الله تعالى وحده بحرمة جاههم ومنزلتهم عنده سبحانه ﴿أُوْلَئِكَ اللَّهِ مَلَى الله فَبِهُدَاهُمْ اقْتَدِهِ ﴾ الأنعام/ ٩٠ ، ويمكن الاقتداء بحم أحياءً وأمواتاً بسيرتهم الحسنة ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ الأحزاب/ ٢١

٣٦ - ﴿إِنَّالَانِنَ كَفُرُوا خَسُرُوا أَلَهُ مُمَا فِي الأَمْنُ جَيِعاً وَيَلْهُ مَكُولِيَة تُدُوا بِمِنْ عَذَابِيَوْمِ الْفَيَامَةِ مَا فَيْهَا وَالْحَانَ الله الله الله الله الله الحقار وإن ربحوا كل شيء ولكنهم خسروا أهم شيء لأصبحت لغزاً مبهماً يصعب حلّها ، لذلك الكفّار وإن ربحوا كل شيء ولكنهم خسروا أهم شيء وهو أنفسهم ﴿الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ الأنعام / ٢ ، فهؤلاء يكون موقفهم يوم القيامة مخزياً ، فيفرض فرضاً محالاً ، وفرض المحال ليس بمحال ، لو أن لهم ملك ما في الأرض كلها ومعه أضعاف مضاعفة ليفتدوا به من عقاب الله إيّاهم (ليَفْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَا تُقبِل الله منهم ذلك الفداء عوضاً من عذابهم بل هو معذبهم عذاباً موجعاً يتناسب مع إصرارهم على ما ارتكبوه من جرائم بحق أنفسهم والناس ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ عَذَاباً موجعاً يتناسب مع إصرارهم على ما ارتكبوه من جرائم بحق أنفسهم والناس ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ عَذَاباً مُوجعاً يتناسب مع إصرارهم على ما ارتكبوه من جرائم بحق أنفسهم والناس ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ الأنفال/٢٠، في نهج البلاغة خطبة ١١٤: (إِنَّهُ لَيْسَ شَيْءٌ بِشَرِّ مِنَ اَلشَّرِ إِلاَّ تَوَابُهُ).

## ٣٧ - ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يَخْرُجُوا مِنْ النَّاسِ وَمَا هُمْ إِخَاسِ جِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾

عن النبي (صُ): (يُؤْتَى بِالرَّجُلِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَيُقَالُ يَا ابْنَ آدَمَ كَيْفَ وَجَدْتَ مَضْجَعَكَ ؟ فَيَقُولُ شَرَّ مَضْجَعٍ فَيُقَالُ لَهُ هَلْ تَفْتَدِي بِقُرَابِ الأَرْضِ ذَهَبًا ؟ فَيَقُولُ نَعَمْ يَا رَبِّ فَيَقُولُ اللهُ تَعَالَىٰ كَذَبْتَ شَرَّ مَضْجَعٍ فَيُقَالُ لَهُ هَلْ تَفْعَلْ فَيُؤْمَرُ بِهِ إِلَى النَّارِ) تفسير الرازي ٢٢١/١١. ﴿لا يَصْلاَهَا إِلاَّ قَدْ سَأَلْتُكَ أَقَلَ مِنْ ذَلِكَ فَلَمْ تَفْعَلْ فَيُؤْمَرُ بِهِ إِلَى النَّارِ) تفسير الرازي ٢٢١/١١. ﴿لا يَصْلاَهَا إِلاَّ الأَشْقَى، اللَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَّى ﴾ الليل/١٥٥-١٦ في غرر الحكم: (النَّارُ غَاْيَةُ الْمُفَرِّطِيْنَ) هذا المصير يشمل كل خائن ومعتد وشرير وكل من يتمنى للناس الأسى والأذى، فائدة: سؤال يريدون أن يخرجوا من النار، مع علمهم بأنهم لا يخرجون منها؟ الجواب: أن العلم بأن الشيء هذا لا يكون فلا يصرف إرادته عنه للحاجة إليه، كالغريق الذي يتمسك بقشة!.

## ٣٨ - ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيدِيهُمَا جَزَا ۗ بِمَا كَسَّبَا نَكَالًا مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾

يوفر الإسلام للمُجتمع المسلم حياة الكفاية والحماية والرعاية والهداية والعيش الرغيد ، ويعالج الفقر والحاجة والبطالة والتخلّف.. ما يدفع خاطر السرقة عن كلِّ نفس سوية ، ويجعل الملكية الفردية تنبت من حلال وتساهم في تطوِّر المجتمع، بدفع الزكاة الواجبة والحقوق المفروضة من الأغنياء لصالح الفقراء ، مما يدفع خاطر السرقة عن كلِّ نفسٍ سوية، فمن حق القرآن أن يشدد في عقوبة السرقة والاعتداء على الملكية الفاردية والملكية العامة ورفع الأمن والأمان من المجتمع والاعتداء على الحريات الشخصية ، ومع تشديده فهو يدفع الحدود بالشبهات فلا يؤخذ الجاني بغير دليل ثابت.

المعنى : الهدف من قطع يد السارق (بعد إثبات السرقة بالإقرار والبينات) هو ردع المجرم المعتدي تأديباً لغيره وصيانة للمجتمع وحفظاً للأمن وبقاءً للأمان والاطمئنان ، فاقطعوا أربعة أصابع من كف يمين كل منها وترك الراحة والإبمام (جَزَاءً بِمَا كَسَبَا) مجازاة لهما على فعلهما القبيح (نَكَالاً مِنْ اللَّهِ) النكل: العقوبة الشديدة الرادعة من حكم الله ليعتبر بما غيره (وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ) عزيز في انتقامه من كل معتد وحكيم في شرعه وتربية خلقه فلا يأمر بقطع اليد ظلماً. فائدة: ١- ولا معنى لتوهم القسوة في هذا الحرِّ وأمثاله ، لأن الإسلام كفل للمسلم حياة كريمة عادلة لا فقر فيها ولا حاجة بحيث تجعل التفكير في السرقة وأمثالها من الجرائم الكبيرة لأنه اعتداء على حقوق الفرد والمجتمع وإهانة لكرامة الإنسان كإنسان ، وتقديم مصلحة المجتمع أهم من مصلحة الفرد المعتدي ، إنما يريد السارق أن يزيد كسبه من كسب غيره ، بالاعتداء عليه ونشر الرعب والإرهاب بين الناس ، فلا يرضى بالحلال ولا يخشى الحرام ولا يخاف الله ولا يحترم الإنسان والمجتمع ، إذن المسألة ليست سرقة المال القليل أو الكثير لأن الذي يسرق القليل مستعد أن يسرق الكثير ، والذي يستعد أن يسرق من الفرد ويهدده ، يستعد أن يسرق من المال العام في الدولة ويرهب الجميع ، ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ البقرة/١٧٩، ﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَفَسَدَتْ الأَرْضُ ﴾ البقرة/٢٥١، عن النبي (ص): (إِنَّمَا أُهْلَكَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَانُؤاْ إِذَاْ سَرَقَ فِيهِمُ الشَّرِيفُ (القوي) تَرَكُوهُ ، وَإِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الضَّعِيفُ أَقَامُواْ عَلَيْهِ الْحَدَّ ، وَإِنِّي وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ يَدَهَا !)روح البيان ٢/٢ ٣٩٠. ٢- شروط قطع **أصابع كف السارق**: أ- أن يكون المسروق في حرز أمين ويخرجه السارق منه ، فمن سرق شيئاً من دكان مقفل يحدُّ ويرجع المسروق إلى أهله ، ومن سرقه من الطريق أو من دكان غير مقفل فلا يحدُّ بل يعزّر بما يراه الحاكم ويرجع المسروق إلى صاحبه ب- إتفقوا حجم السرقة في ربع دينار وأكثر في وقت يكون للدينار قيمة كبيرة ، ج- أن يكون السارق بالغاً وعاقلاً ، د- ولا قطع إذا سرق من مال ولده أو أمه وأبيه ، ولا تسمى سرقة إذا أخذت الزوجة من مال زوجها لتنفقه على أولادها ، ه - أن لا تكون السرقة في عام المجاعة فإذا سرق الجائع مأكولاً إضطراراً لسدِّ حاجته فلا حد ، و- إذا سرق وهو في مجتمع إسلامي يقيم حكم الله وتسعى الدولة لعلاج الفقر والجهل والبطالة ويكون السارق غير فقير ولا مضطراً على السرقة وإنّما يسرق اعتداءً على حقوق الناس ونشر الرعب بينهم ، عندئذٍ تقطع يد السارق الإرهابي ليكون عبرة لغيره. ٣- قال (وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ) وفي الزنا قال ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِيَةُ وَالزَّانِيَةُ وَالزَّانِيَةُ وَالزَّانِيَةُ النور/٢ ، وقدّمت الآية الرجل السارق على المرأة السارقة، بينما الزنا ذكر العكس والسبب لأن السرقة غالباً ما تصدر عن الرجال ، بينما النساء الخليعات يشكلن في الغالب المحفز للزنا. ٤- يسقط حد السرقة في قطع اليد بالعفو عن السارق قبل رفع أمره إلى الحاكم الشرعي ، إذا وجد أي مبررٍّ للعفو عنه.

٣٩ - ﴿ فَنَنْ تَابَمِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ مرَحِيب مُ

إذا تاب السارق من تلقاء نفسه وقبل أن تثبت السرقة عليه عند الحاكم فلا حدَّ عليه (وَأَصْلَحَ) أعلن توبته وصلحت سيرته رجعت ثقة الناس به وردَّ المال المسروق إلى مالكه وعزم على أن لا يعود (فَإِنَّ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ) ويقبل توبته ، فمَنْ تَاْبَ مِنَ الذَّنْ كَمَنْ لاَ ذَنْبَ عَلَيْهِ ، (إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ) مبالغ في المغفرة والرحمة. ﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُو عَنْ السَّيِّنَاتِ ﴾ الشورى/٢٥ ، عن الإمام علي (ع) : (التَّوْبَةُ تَسْتَنْزِلُ الرَّحْمَةَ) مستدرك الوسائل ٢٨/٢٨. فائدة: إذا شهد عادلان على سرقته فإن التوبة لا تسقط عنه الحد ، أما إن تاب السارق قبل أن تثبت سرقته في عكمة إسلامية يسقط عنه حد السرقة ويجب إعادة الحق المسروق إلى صاحبه.

## • ٤ - ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَمْنُ ضِ يَعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

ثمَّ نبّه الله تعالى على ملكه الواسع ﴿وَاللَّهُ يَعْكُمُ لا مُعَقِّبَ خِكْمِهِ ﴾ الرعد الم الله الله يدل بأَحْكَمِ الْحَاكِمِينَ ﴾ التين / ٨ ، فإنه لا يخرج حكمه عن المصلحة والحكمة ، وهذا ملكه الباهر يدل عليه (يُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَعْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ) ومن حكمته أنه وضع العقوبة بقدر الجناية وذلك لردع المعتدين والمحافظة على أمن الناس وممتلكاتهم ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَعْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴾ فصلت ٢٠٤ ، في نهج البلاغة (في صفة الله تعالى) خطبة ١٨٦ : (يُحِبُ وَيَرْضَى مِنْ غَيْرٍ رِقَّةٍ!) ، وإنه سبحانه يغفر للتائبين توبة نصوحة برحمته وفضله ترغيباً لهم في تزكية أنفسهم (وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ).

1 ٤ - ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَخْرُبُكَ الَّذِينَ يُسَامِرِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنْ الَّذِينَ قَالُوا آمَنَا بِأَفْوَاهِ مِدُ وَكَدُ تُؤْمِنُ قَلُوبُهُ مُ وَمِنْ الَّذِينَ مَادُوا سَمَّاعُونَ اللَّكَذِبِ سَمَّاعُونَ لَقُوْمِ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ وَإِنْ لَمْ تُؤْتُوهُ فَاخْذَمُوا وَمَنْ يُرِذُ اللَّهُ فِيتُنَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنْ اللَّهِ شَيْئًا أُولِيْكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِذُ اللَّهُ أَنْ يُطَهِّرَ قَلُوبَهُ مُ فِي الدُّنْيَا خَزْيُ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمةٌ ﴾

كان المنافقون واليهود يثيرون أموراً تشيع القلق والفوضى والإرهاب في المجتمع ، مما كان يُحزن الرسول على عصيان الخلق لله الحق ، ومن هؤلاء العصاة الذين أشار إليهم سبحانه (يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ) أبلغ من (يُسَارِعُونَ إلى الْكُفْرِ) يسارعون إلى الكفر وهم خارجه ليصلوا إليه بينما (يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ) يتسابقون إلى الكفر وهم في داخله وكأنه غنيمة وفرصة ثمينة! ومن صفات المغرور أنه يتسابق في ضلال نفسه وهو لا يعلم (مِنْ الَّذِينَ قَالُوا آمَنًا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ) وهم المنافقون الذين يظهرون الود ويضمرون الحقد وأيضاً (قَالُوا آمَنًا بِأَفْوَاهِهِمْ) مع أن القول لا يكون إلا باللسان وفيه إشارة دقيقة إلى أن أفواههم ليست معبرة عما في قلوبهم وأن ما يلوكونه على ألسنتهم لا يجاوز أفواههم ومخالف لما يضمرونه في قلوبهم (وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ) (وَمِنْ الَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ) ومن هؤلاء اليهود يرحبون بكل إفتراء ويذيعونه مؤيدين ومروجين بكل وسيلة خسيسة ، وجاءت (سَمَّاعُونَ) مبالغون في سماع الكذب ومؤيدون للأباطيل (سَمَّاعُونَ بِكلّ وسيلة خسيسة ، وجاءت (سَمَّاعُونَ) مبالغون في سماع الكذب ومؤيدون للأباطيل (سَمَّاعُونَ بِكلّ وسيلة خسيسة ، وجاءت (سَمَّاعُونَ) مبالغون في سماع الكذب ومؤيدون للأباطيل (سَمَّاعُونَ)

لِقَوْمِ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ) مبالغون في قبول كلام قوم آخرين لم يحضروا مجلسك (ص) تكبراً وإفراطاً في العداوة والبغضاء إنهم يتجسسون عليك وعلى المسلمين لمصلحة قوم آخرين لم يأتوك وهم يهود خيبر ولكن يجتمعون سراً مع المنافقين ويستمعون إليهم ويلقنونهم دروساً في الكيد والنفاق (يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ) يزيلونه ويميلونه عما أرادها الله إما لفظاً بإهماله أو تغيير وصفه أو إجرائه في غير مورده والسبب هو إضلال الناس عن دين الله وجعلهم في شكوك وحيرة.

(يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ وَإِنْ لَمْ تُؤْتَوْهُ فَاحْذَرُوا) يقولون أحبار اليهود لأذنابهم إن أفتاكم مُحَّد بالمحرّف والمزيّف (فَخُذُوهُ) واعملوا به ، وإن أفتاكم بالحق والصدق (فَاحْذَرُوا) وارفضوه (وَمَنْ يُردُ اللَّهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمُّلِكَ لَهُ مِنْ اللَّهِ شَيْئاً) ومن يرد الله أن يختبره من الناس في دينه فيظهر الاختبار كفره وضلاله فلن تملك له أيها الرسول من الله شيئاً من الهداية والرشد ، وقد تدنّست قلوب هؤلاء وتلوثت وفسدت فلم تعد قابلة للتطهير ، وحرمهم الله لذلك طهارة القلوب وسلامتها ، وما أنت يا مُحَّد بمستطيع أن تدفع عنهم الفتنة التي حاكوها وقد سلكوا طريقها ودخلوا في أعماقها (أُوْلَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدْ اللَّهُ أَنْ يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ) فقلوبهم باقية على ضلالها وفسادها فهي قذرة فلم تعد قابلة للتطهير ولم تتأهل للهداية وابتعدوا عن الحق واستذوقوا الباطل، لما تكرر منهم من الفسق والفجور فأضلهم الله بذنوبهم وما يضل بها إلاّ الفاسقين ، ولم يرد الله أن يلجأهم إلجاءً إلى تطهير القلوب ولم يجبرهم على تزكية النفوس بل جعل لهم الخيار في ذلك وهم مسؤولون عن اختيارهم ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ الرعد/١١ ، وبهذا الاعتبار صحت الفتنة لله تعالى وقد اختاروا الضلال لأنفسهم (لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌّ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ) فلهم عذابين : ففي الدنيا الخزي والذل والهوان والفضيحة وفي الآخرة نار جهنم ووصفها بـ (عَذَابٌ عَظِيمٌ). فائدة : من جعل الشرع الإسلامي الصحيح حكمه ورضيّ به وافق هواه أو خالفه فإنه من طهارة القلب ، ودلّ على انّ طهارة القلب سبب لكل خير وهو أكبر داع إلى كلّ قول سديد وعمل رشيد ، في غرر الحكم: (قُلُوبُ الْعِبَاْدِ الطَّاهِرَةِ مَوَاْضِعُ نَظَرِ اللهِ سُبحَاْنَهُ فَمَنْ طَهرَ قَلبُهُ نَظَرَ الله إلَيْهِ) ، ومن اعترض على حكم الله وخالف كتابه هذا دليل على عدم طهارة قلبه وهو القلب الملوث ﴿ فَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ كِمَا ﴾ الأعراف/١٧٩ ، في نعج البلاغةخطبة٨٨: (مَاْ كُلُّ ذِيْ قَلْبٍ بِلَبِيْبٍ، وَلاَ كُلُّ ذِيْ سَمْع بِسَمِيْع، وَلاَ كُلُّ نَاْظِرٍ بِبَصِيْرٍ).

٢ = ﴿سَمَّاعُونَ اللَّكَذِبِ أَكَالُونَ اللَّسُحْتِ فَإِنْ جَاءُوكَ فَاحْكُ مُ بَيْتُهُ مُ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُ مُ وَإِنْ تَعْرِضْ عَنْهُ مُ فَانْ يَضُرُّ وِكَ شَيْناً وَإِنْ حَكَمْت فَا فَعْرَضَ عَنْهُ مُ فَانْ يَضَرُّ وَكَ شَيْناً وَإِنْ حَكَمْت فَا فَحْدُ مُ بَيْنَهُ مُ إِلْقِسْط إِنَّ اللَّهُ يُحِبُ الْمُفْسِطِينَ ﴾

(سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ) كرّر هذه الصفة الملعونة التي هي مفتاح كل شر ، إنما صفة ثابتة في طبيعة اليهود وجزء من حياتهم بحيث تستأنس نفوسهم لسماع الكذب المبالغ فيه وبالمقابل تنقبض لسماع

الحق والصدق ، وهذه طبيعة القلوب حين تفسد تنقلب عندها المقاييس الصحيحة والمعايير المتوازنة (أَكَّالُونَ لِلسُّحْتِ) وهكذا الأمم الذليلة التي تلوذ بالكذب في حياتها تراها ينتشر بين أفرادها أكل السحت وهو المال الحرام بشتى أنواعه من الرشوة والسرقة والربا وأنواع الفساد ، وسميً المال الحرام سحتاً لأنه يقطع البركة ويمحقها ، ويلوث الفطرة ويدنسها ويستأصل الدين ، ويُقسّي القلب ويغلظ الطبع وينغص العيش.. (فَإِنْ جَاءُوكَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ) تخيير للنبي وإرجاع الأمر إلى نظره ورأيه المصيب (وَإِنْ تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَنْ يَصُرُّوكَ شَيْئاً) لأن الله عاصمك وحافظك من الناس ، ولست مسؤولاً عنهم أمام الله (وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ) بالعدل والحق وإن كانوا ظلمة خارجين عن طريق العدل لأن الله يحب العادلين (إنَّ الله يُحِبُ العادلين (إنَّ الله يُحِبُ المعنى) المعادلين مع الناس في قولهم وفعلهم. فائدة : (فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ) : بمعنى شريعة الإسلام لا بما يدينون ، وإذا كان أحد المتخاصمين مسلماً والآخر غير مسلم ، فعلى الحاكم المسلم أن يحكم بحكم الإسلام وإما أن يعرض عنهم عند الضرورة ، عن الإمام علي (ع) : (الْعَدْلُ السلم أن يحكم بحكم الإسلام وإما أن يعرض عنهم عند الضرورة ، عن الإمام علي (ع) : (الْعَدْلُ الله يكم بحكم الإسلام وإما أن يعرض عنهم عند الضرورة ، عن الإمام علي (ع) : (الْعَدْلُ

## ٣٤ - ﴿وَكَنْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنْدَهُ مُ التَّوْمَ إِنَّا فِيهَا حُكْمُ اللَّهِ ثُمَدَ كَيَوَّوْنَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُوْلَيْكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴾

الاستفهام في الآية إنكاري يستهدف توضيح خلفية هؤلاء ونيتهم في عملية رجوعهم إلى النبي (ص) ليحكم بينهم، فهم لا يريدون حكم الله وإنمّا يسعون لحكم ينسجم مع أهوائهم وإلاّ فكيف يرجعون لتحكيم رسول لم يؤمنوا بعد برسالته وفي قضية أوضحت التوراة حكمها ؟ (ثُمَّ يَتَوَلَّوْنَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُوْلَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ) إلاّ أن الحقيقة هي أهم لا يؤمنون بالتوراة وحكمها لأنهم يعبدون أهواءهم ، والهوى إله يتبع لأنه ميل النفس الأمارة بالسوء إلى شهواتها، فهو أُسُّ المحن ومولّد الفتن في أراًيْتَ مَنْ اتَّخَذَ إِلَهُ هَوَاهُ أَفَائْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً الفرقان/٢٤ ، في غرر الحكم: (إنَّكَ إِنْ أَطَعْتَ هَوَاكُ أَصَمَّكَ وَأَعْمَاكَ وَأَعْمَاكَ وَأَوْسَدَ مُنْقَلَبَكَ وَأَرْدَاكَ).

٤٤ - ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْمَرَاةَ فِيهَا هُدَى وَتُومُرُ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَالِيُّونَ وَالاَحْبَارُ بِمَا اسْتَحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شَهُدَاءَ فَلا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً وَمَنْ لَـمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولِيكَ هُمْ الْكَوَانِ اللَّهُ فَأُولِيكَ هُمْ الْكَافِينَ فَيْ اللَّهُ فَأُولِيكَ هُمُ الْكَافِينَ فَيْ اللَّهُ فَالْوَلِينَ اللَّهُ فَأُولِيكَ هُمْ الْسَالُوا فَيْ اللَّهُ فَالْوَلِينَ فَيْ اللَّهُ فَالْوَلِينَ اللَّهُ فَالْوَلِينَ

التوراة كتاب الله وفيه حكم الله وشريعته ونور في ظلمات الحياة وهدى إلى الأهداف العليا ، وحسب حال بني إسرائيل ومبلغ استعدادهم ، وهي نزلت على موسى (ع) دفعة واحدة وفيها بيان واضح يكشف ما إشتبه من الأحكام ، وتوراة اليوم هي غير توراة موسى لما أصابحا من تحريف ، (يَحْكُمُ كِمَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا) يحكم بالتوراة أنبياء أسلموا أنفسهم لله وانقادوا لحكمه مخلصين له الدين لا باجتهادهم ، وصف النبيين بالإسلام بمعنى التسليم لله، وهكذا تشترك كل

الأديان بهذا الإسلام ، لهذا الدين عند الله وحدة واحدة موحدة متّحدة والاختلاف بينها بالفرعيات وليس بالأساسيات ، وكلُّ مؤمن بالله في أي دين هو مسلم ، فليس له أن يستكبر عن قبول شيء من أحكامه فالنبيون يحكمون (لِلَّذِينَ هَادُوا) وهم اليهود (وَالرَّبَّانِيُّونَ) العلماء الخبراء بسياسة الناس وتدبير مصالحهم ، الذين يعلّمون الناس منهج رب العالمين لذلك ينسبون إلى الرب لأنهم يذكّرون بتربية الرب لهم منذ طفولتهم ومن مصاديق ذلك الإمام على (ع) فهو ربايي هذه الأمة ومربيهم (وَالأَحْبَارُ) وهم الخبراء من علمائهم الذين عليهم أن يحكموا (بَمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاء) اسْتُحْفِظُوا: أمروا بحفظه ، فهم يحفظونه في قلوبهم ويعملون به وكانوا عليه شهداء وأمناء ورقباء وحماة كيلا يحرّف ويُزيّف (فَلا تَخْشَوْا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ) لا تخافوا يا علماء اليهود الناس فتغيروا أحكام التوراة، والله أحق أن تخافوه، عن النبي (ص): (رَأْسُ الْحِكْمَةِ كَافَةُ اللهِ) البحار ١٣٣/٧٧، في غرر الحكم: (أَعْلَمُ النَّاسِ بِالله سُبْحَاْنَهُ أَخْوَفَهُمْ مِنْهُ) ، (ؤلا تَشْتَرُوا **بآيَاتي ثَمَناً قَلِيلاً)** تحذِّر الآية من الاستخفاف بآيات الله أي لا تبيعوا دينكم للشيطان (بكتمانه أو تحريفه) ، فإنه يأخذ منكم الآخرة ويعطيكم الدنيا الزائلة ، يأخذ منكم الإخلاص والأمانة والإيمان ويعطيكم اللهو والكذب والخيانة كقوله ﴿ وَلا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُواً ﴾ البقرة/٢٣١ ، (وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَئِكَ هُمْ الْكَافِرُونَ) حكم الآية صارمٌ وجازمٌ ، والآية عامة في اليهود وغيرهم وتشمل المسلمين، (وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ) مستهيناً برسالته فهو يحكم وفق مبادئ وضعية وفق الأهواء، فأولئك هم الكافرون وهم الظالمون وهم الفاسقون ﴿أَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللَّهِ حُكْماً لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ المائدة/٥٠. فائدة: (فَلا تَخْشَوْا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ): العلماء ورثة الأنبياء وخلفاء الرسل وأمناء الله على خلقه ، فالعلماء مكلفون بحفظ الرسالة فإن عليهم ألاّ يخشوا أحداً إلاّ الله في تبليغ الرسالة الصحيحة وإن خالفت الرسالة العُرف العام ﴿الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رسَالاتِ اللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلا يَخْشَوْنَ أَحَداً إِلاَّ اللَّهَ ﴾ الأحزاب/٣٩، ﴿ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائِم ﴾ المائدة/٥٥ ، وهذا إنذار لوعاظ السلاطين الذين يسخّرون دينهم وعلمهم في سبيل الدنيا وإرضاء للسلطات ، أو إنهم يجمّدون علمهم فلا ينفع الناس ، فلاَ حَيْرَ فِيْ عِلْمِ لاَ يَنْفَعُ ، في غرر الحكم: (لاَ يَتْرُكُ النَّاسُ شَيْئًا مِنْ دِينِهِمْ لِإِصْلاحِ دُنْيَاهُمْ إِلاَّ فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُوَ أَضَرُّ مِنْهُ !). عن النبي (ص): (مَنْ حَكَمَ فِيْ دِرْهَمَيْنِ بِحُكْم جَوْرِ ثُمُّ جُبِرَ عَلَيْهِ كَاْنَ مِنْ أَهَل هَذِهِ الآيَةِ (وَمَنْ لَمْ يَحُكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَئِكَ هُمْ الْكَافِرُونَ)) الكافي ٤٠٨/٧

٥٤ - ﴿وكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَ التَفْسَ بِالتَفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفَ وَالْأَذُنَ بِالْأَذُنَ بِالْأَذُنِ وَالسِّنِّ بِالسِّنِ وَالْجُرُوجَ قِصَاصُّ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوكَفَا مَرَةً لَهُ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأَوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾

٤٦ – ﴿وَقَفَيْنَا عَلَى آثَامِرِهِـ هُ بِعِيسَى ابْنِ مَرْدَ مَصَدَقاً لِمَا بَيْنَ يَدَّيْهِ مِنْ النَّوْمَ إَقِوَآئَيْنَاهُ الإِنجِيلَ فِيهِ هُدَى وَنُوسٌ وَمُصَدَّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ التَّوْمَ إِهْ وَهُدُى وَمَوْعِظَةً لِلْمُنَّقِينَ ﴾

وهكذا (مَنْ لا يَنْفَعُهُ الْحَقُّ يَضُرُّهُ الْبَاْطِلُ). ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا ﴾

السجدة / ٢٢ ، ﴿ أَفَعَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ آل عمران / ٨٣.

وَقَفَّيْنَا : أَتبعنا على آثار النبيين الذين كانوا يحكمون بالتوراة بعيسى بن مريم وأرسلناه عقبيهم أي بعدهم (مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ التَّوْرَاقِ) التَّوْرَاقِ : كلمة عبرانية بمعنى الشريعة وأيضاً عيسى (ع) كان يحكم بتوراة موسى (ع) (وَآتَيْنَاهُ الإِنجِيلَ فِيهِ هُدًى وَنُورٌ) و الإِنجِيل : يعني البشارة، فيه هدى إلى الحق ونورٌ يُستضاء به في إزالة الشبهات وإقامة منهج الله (وَمُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ التَّوْرَاقِ) والتكرار لزيادة الإقرار مُصَدِّقاً: موافقاً لما سبقه من التوراة في شرائعها ، إلا ما استثنى من الأحكام المنسوخة ، لنكون على يقين بأن هدف الأنبياء والمرسلين ورسالاتهم كلها هدف واحد، هو هداية الإنسان إلى الله ويجعله يسير على منهج الله المستقيم لينال سعادته في الدنيا والآخرة (وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ) وكتاب هداية ودراية ورعاية للمتقين، (فَمَنْ إِتَّقَى الله وَقَاهُ) ، والمتقون

الذين أخلصوا العبودية لله وحده فهم وحدهم المنتفعون بمنهج الله وهداه في جميع الأديان السماوية ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ الحجرات/١٣، والقرآن ﴿ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ البقرة/٢، ﴿ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ البقرة/١٨٥.

## ٧٤ - ﴿وَلَيْحُكُ مُ أَهْلُ الإِنجِيلِ بِمَا أَمْنَ اللَّهُ فِيهِ وَمَنْ لَـمْ يَحْكُمْ بِمَا أَمْنَ اللَّهُ فَأُولَٰذِكَ هُـمُ الْفَاسِقُونَ ﴾

و ما كان إنزال الإنجيل الا ليعمل به أهل الإنجيل ويهتدوا بهداه وإن هدى الله هو الهدى الانعام/٧١ ، عملاً بحاكمية الله وتسليماً لحكمه وسعياً في سبيل رضاه عز وجل ، ولو حكم أهل كتاب سماوي بما فيه بلا تحريف لفتح الله عليهم وعلى الناس — كل الناس في العالم — بركات السماء ورفع عنهم الظلم وأطمأنت قلوبهم بذكر الله واستقام سلوكهم ولعاشوا إخواناً في الدين وفي الإنسانية كقوله ووَلَوْ أَنّهُمْ أَقَامُوا التّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إليهم مِنْ رَبِّمِمْ لأَكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهم المائدة علمه المائدة والمنتق المؤود عن طريق الشرع وعدم الرعاية بالأحكام والحلال والحرام ، والآية لها دلالة عامة: والذي يتعالى على منهج الله ويستكبر فسوف يلجأ إلى القوانين الوضعية فيتبع هواه أو هوى غيره ونحانا القرآن عن إتباع الهوى ولا تتبيع الهوى فيضلك عَنْ سَبِيلِ الله به (الظالمين ، الكافرين ، القرآن عن إتباع الهوى (ولا تتبع الفرى في فيضلك عَنْ سَبيلِ الله به (الظالمين ، الكافرين ، الفاسقين) فجمعوا صفات الشر ومفاتيح الضر من جميع أطرافه ، سواء أكانوا يهوداً أو نصارى أو الفاسقين فجمعوا صفات الشر ومفاتيح الضر من جميع أطرافه ، سواء أكانوا يهوداً أو نصارى أو مسلمين، وإنما خص أهل الإنجيل بالذكر لأن الحديث عنهم. ﴿ أَفَحُكُمُ الجُاهِلِيَةِ يَبْعُونَ وَمَنْ مسلمين، وإنما خص أهل الإنجيل بالذكر لأن الحديث عنهم. ﴿ أَفَحُكُمُ الجُاهِلِيَةِ يَبْعُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللهِ حُكُماً لِقَوْمٍ يُوقِئُونَ المائدة ، . . .

 غَنيٌّ عَنْ الْعَالَمِينَ﴾ آل عمران/٩٧ ، فقد وصف سبحانه تارك الحج بالكفر مع أنه مؤمن بجميع الأحوال فيتعين أن المراد بالكفر هو الفسق، أما لفظ الظلم: فيجوز إطلاقه على الكفر والفسق معاً ، لأنَّ كلاً من الكافر والفاسق قد ظلم نفسه وحمّلها من العذاب ما لاتطيق كقوله ﴿ وَالْكَافِرُونَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة/٢٥٤ ، وبهذا يتبين أن الكفر والفسق والظلم ألفاظ كثير ما تتوارد في القرآن على معنى واحد ، وعليه يصح أن يوصف بما (مَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ) والقصد التغليظ والتشديد على من لم يحكم بالحق ، سواء أحكم بالباطل أو استنكف عن الحكم.

٨٤ - ﴿وَأَنزَلُنَا إِلَيْكَ الْكِيَّابِ بِالْحَقِّ مُصَدَقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ الْكِتَابِ وَمُهْيِمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَبَعْ أَهْوَا وَهُدْ عَمَّا جَاءَكَ مِنْ الْحَقّ لِكُلَّ جَعَلْنَا مِنْكُدْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجاً وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَعَلَكُدْ أَمَّةً وَاحِدَّةً وَلَكِنْ لِيُلْوَكُدْ فِي مَا آتَاكُ مْ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُ مْ جَمِيعاً فَيُتَبِّدُكُ مْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾

الآية ذات مبنى دقيق ومعنى عميق ، يحفظ القرآن الكريم الأصول الثابتة غير المتغيرة لما تقدمه من الكتب السماوية من التوراة والإنجيل وموافقاً لها قبل التحريف ، ويجمع فيه القواسم المشتركة ، وينسخ منها ما هو قابل للتغيير من الفروع ، بما يلائم سلوك التكامل الإنساني بمرور الزمن ويبيّن ما حرّف منها ويأتي القرآن الكريم بنفس الوقت ببرامج وخطط أكثر شمولاً للحياة حتى يناسب حال الإنسان ومقدار دعمه في طريق التطوّر والتكامل بمرور الزمان لذلك وصف نزوله بالحق (وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ) وقوله (وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ) مُهَيْمِناً : محافظاً مراقباً ذا سلطة ، باعتباره أكمل الرسالات وأكثرها تفصيلاً فالقرآن إذا كان مهيمناً ومسيطراً وذا سلطة فكرية وعلمية وعقائدية على كل كتاب سماوي في الماضي ، فهو من باب أولى أن يكون له الهيمنة والقدرة والسيطرة المعنوية والفكرية والعقائدية على كل كتاب لاحق وحالى!! فيكون القرآن الفرقان الذي يفرق بين الحق والباطل ويميز بين ما يُنسب إلى الله تعالى (وإلى دينه) حقاً وصدقاً ، وما ينسب إلى الله تعالى (وإلى دينه) كذباً وافتراءً كقوله ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً ﴾ الفرقان/١، ﴿ وَمَا تَفَرَّقُوا إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ الْعِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾ الشوري/١٤ ، فيكون القرآن الكريم من جهة يصدق الرسالات السماوية السابقة ومن جهة أخرى يسمو عليها ويهيمن وله الولاية والتمكين والهيبة والقدرة أيضاً على كل ما ينتجه البشر من أنظمة وضعية ، فهو الأمين العام وله الهيبة والسلطان العلمي والمعنوي والعقائدي والأخلاقي. إلخ على ماكان قبله من الكتب وعلى ما يكون بعده من نتاجات فكرية وتطورات علمية ، وكأنه له السلطة في الحجة والسلطة في المراقبة والسلطة في الفكر المتطوّر ، لذلك القرآن يدفع نحو الحداثة ومواكبة التقدّم مع كلّ زمان ومكان وينفع كلَّ جيل ، لذلك صار دستور الإنسان في العالم ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ص/۸۷.

#### عن النبي (ص):

(مَنْ أَرَادَ عِلْمَ الأَوّلِيْنَ وَالآخِرِيْنَ فَالْيُثَوّرِ الْقُرْآنَ) كنز العمال خبر ٢٤٥٤، فليثور : فليتعمق ، فيكون القرآن الصورة الأخيرة المتألقة لدين الله ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ يوسف/٤٠ ، القيَّم: من القيمة العليا والقيمومة الكبرى على جميع الكتب السماوية السابقة وجميع الأنظمة الوضعية ، ويكون القرآن المرجع الأخير في حياة الإنسان على الأرض لأنه منهج حياته وهدايته واستقامته وهو نظام سعادته في االدنيا والآخرة ، بلا تبديل ولا تحويل بعد ذلك ولا تعديل ، باعتبار القرآن ﴿تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ النحل/٨٥، ﴿وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ يوسف/١١١ ، و ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ الأنعام/٣٨ ، ﴿لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ فصلت/٤٢ ، فيكون (القرآن ميزان دقيق : فمن وفي ، استوفى) وكلُّ اختلاف يجب أن يرد إلى هذا الكتاب ليفصل فيه بالحق. فائدة: المراد بالكتاب الأول القرآن ، والمراد بالكتاب الثاني جنس الكتاب الشامل لجميع الكتب السماوية ومنها التوراة والإنجيل ، وجميع الكتب الوضعية والنظريات ذات الأبعاد المختلفة والمتنوعة في طرحها، والقرآن يهيمن عليها بحجته وبرهانه وبيانه الذي يبهر الإنسان ، لأن الله جمع فيه محاسن ما قبله وزاده من الكمالات المتألقة ما ليس في غيره ليكون مهيمن على كل كتاب حتى يكون دستور حياة جميع البشرية بكافة أجيالها وأديانها وأجناسها ﴿كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمُّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴿ هُود/١ ، (فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ) فالقرآن حق فيما وافق مابين يديه من الكتاب ، وحق فيما خالفه لكونه مهيمناً عليه ، فأحكم بين الناس بلا استثناء بهذا الحق المطلق المؤثر ﴿فَمَاذَا بَعْدَ الْحُقِّ إِلاَّ الضَّلالُ ﴾ يونس/٣٢ ، (وَلا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنْ الْحُقّ) فأعرض عن هؤلاء المنافقين واليهود فيما حرفوا وبدلوا في دينهم ، فالسبيل الحق إتباع الحق ، والحق أحق أن يتبع ﴿ قُلْ اللَّهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لا يَهِدِّي إِلاَّ أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَعْكُمُونَ ﴾ يونس/٣٥ ، (وَلا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ) النبي (ص) لا يحكم إلا بالحق ولا يتسامح فيه ومحال أن يتبع هوى مخلوق ، كيف وأقواله وأفعاله سنّة تتبع وميزان يقاس به الحق والعدل ، ولو إفترض أن مخادعاً حاول أن يخدع الرسول (ص) فالله يسدده ﴿ وَلَوْلا أَنْ تَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلاً ﴾ الإسراء/٤٧ ، التأكيد عليه من باب التحذير له ولنا ، عن الإمام الصادق(ع) (نَزَلَ الْقُرْآنَ بِإِيَّاكِ أَعْنَى وَإِسْمَعِيْ يَاْ جَاْرَة)

﴿ أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمْ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعاً ﴾ النساء/١٣٩ ، وقوله (لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجاً) شرعة من الشريعة : السبيل الموصول إلى المطلوب ، يقال شريعة الله هي الطريقة الإلهية الموصلة إلى رضا الله، لكُلِّ أمّة من الأمم (والخطاب عامٌّ للناس) جعلنا شريعة وطريقاً واضحاً إلى الكمال خاصاً بتلك الأمة يعرفون به الحلال والحرام ، فكانت شريعة في الفروع لا في الأصول

الكافي ٦٣١/٢، حتى نكون على حذر شديد من إتباع أهواءهم.

والعقيدة لأن أغلبها مشتركة بين الأديان (وَمِنْهَاجاً) سنة وقانوناً واضحاً يجري عليه. فصار دين الله منهاجاً واحداً والشريعة مختلفة بين الأديان، بمعنى: دين الله منهاج واحد، لأنه ثابت، متألق، متفق عليه في جميع الأديان ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ ﴾ آل عمران/١٩.

الإسلام: بمعنى التسليم لمنهج الله الذي يعتمد الأصول والعقائد كالتوحيد والنبوة والمعاد ، وهذا لا يختلف عليه باختلاف الأنبياء (ع) ، وأيضاً دين الله شرائع مختلفة مرنة غير ثابتة، لذلك تركت الشريعة الإسلامية مناطق فراغات لتُملئ من العلماء العاملين المجتهدين بمرور الأيام وتطوّر الأحداث، وهذه الشرائع مختلفة في فروعها بين الأديان الرئيسة كاليهودية والمسيحية والإسلام، وفيها حكم الحلال والحرام تختلف باختلاف الرسل مع اختلاف الأمم وطبائعها واستعداداتها وظروف زمانها ، وبذلك أغلق الله تعالى مداخل الشيطان كلها (وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً) ذات شريعة واحدة ومنهاج واحد تعملون به ، وهذا يقتضي أن يكون جميع الناس على استعداد واحد ، فتكونون كسائر المخلوقات التي يقف استعدادها عند مستوى معين كالنحل والله لا يريدنا كذلك ، بل يريد أن نؤمن عن قناعة ونستقيم بلا إكراه ، ونُحسن التصرف عن حرية ، ونطيعه عن علم (وَلَكِنْ لِيَبْلُوَكُمْ في مَا آتَاكُمْ) ما الحكمة في تعدد الشرائع السماوية؟ الجواب: هو تعدد قابليات الإنسان وتفاوت قدراته ومتناسبة مع العصور التي نزلت فيها كما يحصل بالضبط للمراحل التعليمية التي يمر بها الشاب في مدرسته ، وذلك ليكون إمتحان للإنسان فيما أعطاه الله من النعم المختلفة ، في مواقف الحياة المتعددة ، في الأعمال المتنوعة وبذلك يتميز الخبيث من الطيب وتتبين السعادة من الشقاء ﴿فَمَنْ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلا يَضِلُّ وَلا يَشْقَى ، وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ طه/١٢٣-١٢٤ واختلاف النعم يستدعي اختلاف الاختبار ، وتنوع البلاء يتناسب مع تنوع الطبائع باعتبار (الْبَلاَءُ عَلَى قَدَر الطّبَاع) بالاختبار تتبين حقائق الناس كيف يعملون، وتبتلى كل أمة بحسب ما تقتضيه حكمة الله ، ويمتحن كل إنسان بما يليق به وليحصل التنافس بين الأمم ، فكل أمة تحرص على سبق غيرها بوسائل التطوّر ، وكذلك تسابق الأفراد عندئذٍ يكون الإنسان دائماً في مسؤولية إنتاجية نافعة بعيداً عن الفراغ والبطالة والجهل والفقر ، فإذا كان للإنسان حرية كافية أن يختار وقدرة بها يفعل أو يترك وعقل يميز ويفكر.

إذن: ليعمل كل على اختياره وقصده وهو مسؤول ومحاسب على اختياره ، والله تعالى يعاملنا معاملة السيد المختبر لعبيده (أيهم أحسن عملاً)، والله يعلم السرّ وأخفى ، ولكنه سبحانه جعل الجزاء على قدر العمل (فَاسْتَبِقُوا الْحَيْرَاتِ) ﴿وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ، أُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ المواقعة / ١٠-١١، فتسابقوا في الخيرات على إطلاق معناها المادية والمعنوية ، الدنيوية والأخروية ، مع النفس ومع الله ومع الناس ، تسابقوا إليها تسابق الذي يريد الفوز فلا يسبقه أحد ولا تتأخروا ، تسابقوا بإتباع الشريعة الحقة والمنهج الحق المهيمن على كافة الشرائع والمناهج المختلفة ، وأهما

التسابق في أداء الصلاة في وقت فضيلتها كقوله ﴿وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى ﴿ طه/١٨٤ وَتَتَعَلُوا بِالخلافات بينكم فتختلف قلوبكم ﴿وَلا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيعُكُمْ ﴾ الأنفال/٢٤ ، (إِلَى الله مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبِّئُكُمْ عِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَعْتَلِفُونَ ) لابد من العودة إلى الله للجزاء على ضوء الأعمال ، فاجعلوا دين الله الواحد يوحدكم لتتنافسوا في الخيرات لا لتشغلكم الخلافات ﴿وَفِي لَا عَمَالُ ، فاجعلوا دين الله الواحد يوحدكم لتتنافسوا في الخيرات لا لتشغلكم الخلافات ﴿وَفِي لَلْعَمَالُ الْعَامِلُونَ ﴾ الطففين/٢٦ ، ﴿لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلُ الْعَامِلُونَ ﴾ الصافات/٢٦ ، عن الإمام على (ع): (مَا الْحُتَلَفَتُ أُمَّةٌ بَعْدَ نَبِيّهَا إِلاَّ ظَهَرَ أَهْلُ بَاْطِلِهَا عَلَىْ أَهْلِ حَقِّهَا إلاّ ما شاء الله ) شرح النهجه/١٨١ .

9 ٤ - ﴿وَأَنْ احْكُ مُ بَيْنَهُ مُ بِمَا أَنْرَلَ اللَّهُ وَلا تَتَبِعُ أَهْوَا عَصُمْ وَاحْذَىٰ هُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْرَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَقِنُواْ فَاعْلَمُ أَنْمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُصِيبَهُ مُ بَبْعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنْ النَاسِ لَفَاسِقُونَ ﴾

لأهمية المطلب أكّد عليه وكرره على لزوم الحكم بينهم بما أنزل الله بمذا القرآن الحكيم ، ولا يسبقكم بالعمل به غيركم، فإتخذوه إماماً وقائداً وهادياً والإعراض عن الأهواء المصلحية والقوانين الوضعية (وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ) ولزوم الحذر في عملية تطبيق القرآن من الخداع والتلفيق والتفسير بالرأي والتحايل على شيء من أحكام القرآن ، والدقة العلمية والعملية في تنفيذها حتى ولو أدّى ذلك إلى إعراض أو نفور من قِبل ذوي الجاه والسلطة وأصحاب النفوس المريضة (فَإِنْ تَوَلُّوا فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْض ذُنُوكِمِمْ) فإن أعرضوا عن حكم القرآن وأرادوا غيره ، فإعلم يا مُحَّد إنَّما يريد الله أن يعاقبهم ببعض نفوسهم المريضة وهو عقاب الضلال ، فإن للذنوب عقوبات عاجلة وآجلة ومن أعظم العقوبات أن يتزيّن له سوء عمله فيراه حسناً كقوله ﴿ أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً ﴾ فاطر/٨ ، ﴿ قُلْ مَنْ كَانَ فِي الضَّلالَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدّاً ﴾ مريم/٧٥، (وَإِنَّ كَثِيراً مِنْ النَّاسِ لَهَاسِقُونَ) أكثر الناس خارجون عن طاعة ربحم فسقوا عن أمره وخالفوا هداه واتبعوا سخطه ﴿أُوْلَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوْا الضَّلالَةَ بِالْهُدَى فَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ ﴾ البقرة/١٦ ، في نهج البلاغة خطبة ٢٨: (وَمَنْ لاَ يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْهُدَى يَجُرُّ بِهِ الضَّلاَلُ إِلَى الرَّدَى). فائدة : في الآية (وَلا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ) دلالة على وجوب الإعراض عن أهل البدع والضلال وذوي الأهواء والفساد والتخلّف.. وترك مخالطتهم ، وعن الإمام الصادق (ع) : (والله لَتُمَحَّصُنَّ واللهِ لَتُميَّزُنَّ والله لَتُغربَلُنَّ حَتَّى لاَ يَبْقَى مِنْكُمُ إِلاَّ الأَنْدَرُ) ، والنبي (ص) (لا يتبع أهواءهم) وإنَّما يتبع هدى الله ، وهذا من باب تحذير لنا من الإنخداع بأهل الباطل.

### • ٥ - ﴿ أَفَحُكُ مَ الْجَاهِلِيَةَ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنِ اللَّهِ حُكُماً لِقُومِ يُوقِنُونَ ﴾

إستفهام توبيخي واستنكار قرآني يستمد تأييده من الفطرة الإنسانية حُكْمَ الْجَاهِلِيَّةِ : كل حكم بغير مَا أَنزَلَ الله ، فيه جور وظلم وعدوان ويكون منشأه العناد والطغيان ، يَبْغُونَ : يطلبون

ويرغبون كل حكم يخالف حكم الله فهو حكم الجاهلية سواء القديمة أو الحديثة ، إذن الجاهلية : هي حكم البشر للبشر لأنها هي عبودية البشر للبشر والخروج من عبودية الله والإيمان بعبودية البشر للبشر من دون الله ، والذي لا يبتغي حكم الله يبتغي حكم الجاهلية ويعيش في الجاهلية التي تعتمد الهوى ومتابعة النفس الأمارة بالسوء ، وهذا لا يخص زمن معين وإنّما هو انحراف في كل زمان ومكان مقابل الاستقامة في الإسلام ، وهذا مفرق الطريق ، ثم يسألهم سؤال استنكار لابتغائهم حكم الجاهلية ، وسؤال تقرير لأفضلية حكم الله (وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللَّهِ حُكْماً لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ) لا أحدَ أحسنُ حكماً من حكم الله تعالى لقوم يذعنون لدين الله لأنه حكم جامع بين منتهى العدل والحق من الحاكم والقبول من المحكوم له والمحكوم عليه (وَمَنْ أُحْسَنُ) ، وإنَّا أطلق الحسن لأن حكم الله تعالى يعلو ولا يُعلى عليه ، ويجمع الحسن من جميع جوانبه في الدنيا والآخرة. وخصص (لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ) لقوم يفرقون بين الحكمين (حُكْمُ اللهِ وحُكْمُ الْجَاهِلِيَّةِ) لقوم يتدبرون الأمور بروية وعلم فيعلمون يقيناً أن حكم الله عز وجل أحسن الأحكام وأعدلها وفائدتها على المدى القصير والطويل. فائدة : ١- الملفت للنظر أن القرآن لا يضع أي فاصل بين حكم الله وحكم الجاهلية ، مما يدل أن كل حكم فيه صلاح للناس فهو حكم الله سواء ورد فيه نص من الكتاب والسنة أم لم يرد ، وكل ما فيه ضرر للناس باعتداء فإنه حكم الجاهلية لأنه خروج عن الحق والعدل ولا يرضاه الله ، عن الإمام الصادق (ع): (الْحُكْمُ حُكْمَاْنِ : حُكْمُ اللهِ وحُكْمُ الْجَاهِلِيَّةِ ، فَمَنْ أَخْطَأً حُكْمُ اللهِ ، حَكَمَ بِحُكْم الْجَاهِلِيَّةِ) نور الثقلين ١/٠٦، عن النبي (ص): (أَبْغَضُ النَّاسُ إِلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ مَنْ يَبْتَغِيْ فِي الإسْلاَم سُنَّةً جَأْهِلِيَة) الدر المنثور ٢٠/٠٢. ٢- ما لم يحسم ضمير المؤمن في هذه القضية فلن يستقيم له ميزان ولن يتضح له منهج ولن يفرق في ضميره بين الحق والباطل ولن يطمئن له قلب ولن يستقر له فكر و عقيدة ! ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَا مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ﴾ الأنفال/٤ ، وكقوله ﴿أَفَعَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأرْض طَوْعاً وَكُرْهاً وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ آل عمران/٨٣.

1 ٥ - ﴿ مَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَامَى أُولِيَاءً بَعْضُهُ مُ أُولِيَاء بَعْضِ وَمَنْ يَتَوَلَّهُ مُرْضِكُ مُ فَإِنَّهُ مِنْهُ مُ إِنَّ اللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾

الآية من الفكر الحركي في القرآن الكريم ، الخطاب خاص بالمؤمنين ليكونوا على حذر شديد من خطر مرير خادع ظاهره يغر ويسر وباطنه يضر ، وإن نزلت الآية في خصوص السبب ولكن أريد منها عموم المعنى ، الإتخاذ : الاعتماد على الشيء لإعداده لأمر (أَوْلِياء) جمع ولي وهو المعين والنصير وهو مشتق من مصدر الولاية : اقتراب من الشيء يوجب ارتفاع الموانع والحجب بينهما ، فالولي هو الناصر والمحبوب والمطاع والصديق والمتحالف.. وله معاني واسعة ، ومعنى الولاية في

الآية: هو التناصر والتحالف مع اليهود والنصارى الذي طابعهم العداء للإسلام، فتكون علاقة وثيقة قلبية معهم فأكون جزءاً منهم ، مما يجعل المحبة والنصرة والمعاونة على الباطل من آثارها كقوله والدّينَ يَتَّخِذُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَيَبْتَعُونَ عِنْدَهُمْ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلّهِ وَالنصرة والمعاونة على الباطل من آثارها كقوله والدّين يَتَّخِذُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَيْبْتَعُونَ عِنْدَهُمْ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلّهِ وَالنّاهِ الساء/١٣٩ ، فلا يبقى مجال للانسحاب أو الاختلاف معهم ، فيكون البقاء معهم مشكلة والانسحاب منهم مشكلة، وبهذا يكون الإنسان ضعيفاً وذليلاً ولا ينبغي للمؤمن أن يذل نفسه ، فيخون نفسه ودينه وأمته ، ويخسر دنياه وآخرته.

المعنى: ليس المراد منع المسلمين من إقامة أية علاقات تجارية وإجتماعية وسياسية وإقتصادية...إلخ مع اليهود والنصارى ، بل المقصود منع المسلمين من التحالف مع هؤلاء أو الإعتماد عليهم في مواجهة الأعداء كقوله ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ ﴾ المتحنة/١ ، كما حدّد سبحانه المعاشرة معهم فقال ﴿لا يَنْهَاكُمْ اللَّهُ عَنْ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ المتحنة ٨/. شروط المعاشرة هي أن لا يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم ولم يظهر عليهم العداء والكراهية للمسلمين ويكون التعايش السلمي معهم ولهم دينهم ولنا دين ﴿إِنُّمَا يَنْهَاكُمْ اللَّهُ عَنْ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلُّوهُمْ وَمَنْ يَتَوَهُّمُ فَأُوْلَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ المتحنة/٩ ، الإِسْلاَمُ دِيْنُ تَحَبَّةٍ عن الإمام الصادق(ع): (وَهَلْ الدِّيْنُ إِلاَّ الْحُبُّ ؟) البحار ٢٣٧/٦٩، والإسْلاَمُ دِيْنُ أَلْفَةٍ وَتَٱلُفِ، وحَيْرُ النَّاس مَنْ يَأْلُفُ النَّاسَ والنَّاسُ تَأْلَفُهُ، وَلا حَيْرَ فِيْمَنْ لاَ يَأْلُفُ وَلا يُؤْلَفُ، والإسلام ينطلقُ من قاعدة عن النبي (ص): (الخُلْقُ كُلُّهُمْ عِيَالُ اللهِ وَأَقْرَبُهُمْ وَأَحَبُّهُم إِلَى اللهِ أَنْفَعُهُم لِعِيالِهِ) الكافي ١٦٤/٢، أما سبب النهي في ولاء المؤمنين لليهود والنصاري كونهم (بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ) بعضهم أنصار بعض ويكونون يداً واحدة على من سواهم ، فهم الأعداء على الحقيقة ولا يبالون بضركم ، فإذا حققوا بعضهم أولياء بعض مما يحفز المسلمين أن يكونوا بعضهم أولياء بعض أيضاً ، فلا يجوز أن يكون ولاء المسلم ومناصرته ومناصحته لغير المسلمين فلا ينصرونكم على أنفسهم ، فأهل الكتاب هم الذين كانوا يقولون للذين كفروا ﴿هَؤُلاءِ أَهْدَى مِنْ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلاً ﴾ النساء/٥١ ، ثم أن انحرافهم العقائدي لا يبقى فيهم محلاً للولاء ولا للثقة الكاملة بهم ويتضامنون ويتحدون في معسكر واحد ضد الإسلام (وَمَنْ يَتَوَهُّمُ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ) ومن ينصرهم أو يستنصر بهم من دون المؤمنين وهم أعداء فإنه في الحقيقة منهم لا منكم ، لأنه معهم عليكم وهذا لا يقع من مؤمن صادق ، فإن من تولى قوماً منهم لحق بهم ، ومن أحب عمل قوم أشرك في عملهم.

عن النبي (ص): (المَرةُ مَعَ مَنْ أَحَبَ) كنز العمال خبر ٢٤٦٨٤ (إِنَّ اللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ) فإن من يتولى أعداء الإسلام ويتعاون معهم بالإثم والعدوان ممن يُحسب على المؤمنين فالإيمان منه براء ، بل من يتولى الظالمين هو مثلهم في الظلم بل هو ظلم عظيم (إِنَّ اللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ

الظَّالِمِينَ) لأنفسهم لأنهم حرموا أنفسهم لذة الهداية ، وظلموا قومهم بمولاتهم للظالمين الذين يعادون الإسلام ، ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ المائدة/٥٠.

فائدة: ١- دلالة الآية أن الكفر ملة واحدة وإن تعددت الأسماء ولكن الأهداف واحدة (بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْض) ، ٢- هناك فارق بين دعوة السماحة والحب التي هي طابع الإسلام العام ، ودعوة الولاء لليهود والنصاري الذي يحذّر منه القرآن الكريم ، ٣- تدل الآية أن عملاء الاستكبار الذين يحرسون مصالحه هم أشد جرماً وخطراً من المستكبرين أنفسهم ، ٤ - ولاية الكافر مفهوم نسبي : لها حالات مختلفة حسب ظروفها الموضوعية ، هناك ولاية خفيفة ومتذبذبة وعميقة بمعنى : أ-ولاية خفيفة سطحية مسموح بما ضمن العلاقات الإجتماعية أو الإقتصادية ، ب- ولاية متذبذبة تكتيكية لها صداقة ومحبة وعلاقة سياسية بلا ولاء ولا انتماء ولا خالص الوفاء في العمل معهم من أجل التمكّن في خدمة المجتمع الإسلامي ، وهذه ولاية جزئية مصلحية مؤقتة ونسبية وتبنى على الحذر والخطر ، وبحاجة إلى كفاءة عالية في العلم والدين والقدرة والقوة والوعى والاستشارة المستمرة، ج- ولاية عميقة تامة (ولاية عمالة) وإتباع في الشكل والمضمون ، في القول والعمل ، وتكون مصالح مشتركة بين المستكبر القوى والعميل الذليل الضعيف ، يبدأ يوالي في المحبوب ويصطدم في المحذور ويرتكب المكروه والمحرّم ، فيكون دينه تبعاً لدنياه فيكون واحد منهم (وَمَنْ يَتَوَهُّمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ) وهذه الحالة المتجاوزة للحدود المنهى عنها في الآية (والله أعلم). ٥- كقوله ﴿وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِباً وَلَهُواً وَغَرَّتْهُمْ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ﴾ الأنعام/٧٠ ، في غرر الحكم: (مَنْ جَعَلَ مُلْكَهُ حَاْدِماً لِدِيْنِهِ إِنْقَادَ لَهُ كُلُّ سُلْطَانِ ، وَمَنْ جَعَلَ دِيْنَهُ خَاْدِماً لِمُلْكِهِ طَمِعَ فِيْهِ كُلُّ إِنْسَانٍ)، وفيه أيضاً: (لاَ يَتْرُكُ النَّاسُ شَيْئاً مِنْ دِينِهِمْ لإِصْلاح دُنْيَاهُمْ إِلاّ فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُوَ أَضَرُ منْهُ)!!.

٢٥ - ﴿ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مُرَضٌ يُسَامِعُونَ فِيهِ مَ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دَاثِرَةٌ فَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي أَنفُسِهِ مُ نَادِمِينَ ﴾

(فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُومِهِمْ مَرَضٌ) في نفوسهم خلل وفي عقولهم انحراف أدّى إلى نفاقهم وهم الذين ينتمون إلى الإسلام في الظاهر في قلوبهم شك ونفاق (يُسَارِعُونَ فِيهِم) يسارعون في موالاة أعداء الإسلام ومعاونتهم (يَقُولُونَ نَحْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دَائِرةٌ) دَائِرةٌ : نائبة ، ما يدور به الزمان من المصايب التي تحيط بالمرء إحاطة الدائرة بما فيها ، تشير الآية إلى المنافقين المتذبذبين لا إلى المسلمين ولا إلى المشركين ، وتذم سلوكهم المتلون الذي يحمل إزدواجية الشخصية ، ويعتمدون انقلاب الموازين والمعايير، فكانوا يتظاهرون بالتديّن أمام المسلمين وكانوا يمدون خطوط التملق والتعاون مع اليهود ويكسبون ودهم بسرعة ، وإذا عوتبوا بذلك قالوا : ما يدرينا أن الدائرة تدور

على المسلمين وتصير السلطة بأيدي المشركين ، ونحن نخاف تقلبات الدهر من يسر إلى عسر ، فجاء الرد على مزاعمهم الخبيثة (فَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ) إنتصار المسلمين على اليهود والمشركين (أَوْ أَمْرِ مِنْ عِنْدِهِ) يفتضح به كل انتهازي منافق وإذلاله.

(فَيُصْبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُوا فِي أَنفُسِهِمْ نَادِمِينَ) إنهم خططوا للمستقبل ففشلوا فيصبحون على ما أضمروا في أنفسهم من الغدر والخيانة والنفاق (نَادِمِينَ) على تخطيطهم الفاشل وبطلان سعيهم المنافق عندما يفتح الله للمسلمين ، وسيندمون بعد فوات الأوان في وقت لا يفيد فيه الندم وفَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ المجرات/ ، فائدة: ١- ونحن نخاطب الأنظمة السياسية التي تركن إلى هذا المعسكر المستكبر أو ذاك ، خشية أن تصيبها دائرة السوء، هؤلاء نسوا الله فنسيهم من رحمته وتركهم في طغيانهم يعمهون (يتحيرون) يلاقون مستقبلهم البائس بأنفسهم مع المعموم والقلق والأرق والموت البطيء كقوله وفلا تَدْعُ مَعَ اللهِ إِلَمَا آخَرَ فَتَكُونَ مِنْ المُعَذَّيِينَ الشعراء/٢٠٠ ٢- (يُسَارِعُونَ فِيهِم) يتسابقون بجد وقصد وجهد وكأنما هناك سباق فيه جوائز ثمينة ، وهم يريدون أن يكونوا من الأوائل لنيل هذه الجائزة الذي ظاهرها يغر وباطنها فيه جوائز ثمينة ، وهم يريدون أن يكونوا من الأوائل لنيل هذه الجائزة الذي ظاهرها يغر وباطنها أمر بسلامة وكيف نخرج منه بسلامة كقوله وقُلُ رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدُقٍ وَأَخْرِجْنِي مُحْرَجْنِي مُعْرَجُ في عُنْدَ كُلِ مَن لَدُنْكَ سُلْطَاناً نَصِيراً الإسراء/٨٠عن الإمام الصادق (ع): (قِفْ عِنْدَ كُلِ صِدْقِ وَاجْعَلْ فِي مَنْ لَدُنْكَ سُلْطَاناً نَصِيراً الإسراء/٨٠عن الإمام الصادق (ع): (قِفْ عِنْدَ كُلِ مَتَى تَعْرَفَ مَدْحَلُ في مَنْدَم) البحار٨٧٤٨

٣٥ - ﴿وَيُمُولُ الّذِنِ آمَنُوا اَمُولا وَ اللّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِ مُ إِنَّهُ مُلَكَكُمُ مُ حَبِطَتُ أَعْمَالُهُ مُ فَأَصَبُحُوا حَاسِرِنَ وَ يَقُول المؤمنون تعجباً من حال المنافقين عندما كشف الله نفاقهم (أَهَوُلاءِ الّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ أَيَّا يَمْمُ إِنَّهُمْ لَمَعَكُمْ) أَهؤلاء إشارة إلى اليهود والنصارى وفيه تقريع لمن يتولاهم. حين يفتضح المنافقون ويظهرون على حقيقتهم، يقول بعض المؤمنين لبعض : أهؤلاء هم بالذات الذين كانوا يحلفون بالأمس أغلظ الأبمان إنهم منا ومعنا وفينا ولنا وكانوا يقولون ﴿وَإِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنّكُمْ وَاللّهُ يَسُهُدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ الحشر/١١ ، وإلى هذا الحد بلغ بهم الغش والرياء؟ وكفى بذلك عاراً وشناراً وشناراً رحبِطَتْ أَعْمَاهُمُ أَى فسد تدبيرهم وبطل عملهم وضل سعيهم (فَأَصْبَحُوا حَاسِرِينَ) وخسر هنالك المبطلون لأنهم لم يوافق باطنهم ظاهرهم، قال تعالى ﴿مَنْ يَعْمَلْ سُوءاً يُجُزُ بِهِ ﴾ النساء/١٢٣ ، في غرر البطلون لأنهم لم يوافق باطنهم ظاهرهم، قال تعالى ﴿مَنْ يَعْمَلْ سُوءاً يُجُزُ بِهِ ﴾ النساء/١٢٣ ، في غرد الحكم: (إِيَّاكَ وَكُلَّ عَمَلٍ يُنَقِّرُ عَنْكَ حُرَّا أَوْ يُذِلُ لَكَ قَدْرًا أَو يَجْلِبُ عَلَيْكَ شَرًا أَوْ تَحْمِلُ بِهِ إِلَى القِيامَةِ وزُرًا ﴾. القِيامَةِ وزُرًا ﴾.

٤ ٥ - ﴿ اَلَهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْبَدَ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقُومٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذَلِةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكَافِحِينِ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لاَثِمِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ الارتداد : الرجوع إلى الوراء والعودة من المكان الذي كان قد تحرك منه المرتد إلى الأمام ، انتقال إلى الكفر بعد الإسلام ، وهذا يعني أنه يهدم ما بني ولا يفعل ذلك إلاّ سفيه غبي أحمق! وجاء النهى عن الارتداد بعد النهى عن موالاة أعداء الدين يُشعر بأن هذه الموالاة قد تؤدي إلى الارتداد عن الإسلام ومن حام حول الحمى أوشك أن يقع فيه ، الآية تهديد شديد مَنْ يرتد عن دينه من الذين آمنوا ، وقد أخبر عنه القرآن قبل وقوعه ، ولما قُبض رسول الله (ص) ارتدَّ بعض المسلمين عن الإسلام، وأتت هذه الآية بقانون عام يحمل إنذاراً لجميع المسلمين ، وأكدت أن من يرتد عن دينه فهو لن يضر الله شيئاً ولن يضر الدين ولا المجتمع الإسلامي ، لأن الله كفيل بإرسال من لديهم الاستعداد في حماية هذا الدين ، وهذا يدل أن الله هو الحامي لهذا الدين وهو حافظه ﴿فَإِنْ يَكْفُرْ كِمَا هَؤُلاءِ فَقَدْ وَكَلْنَا كِمَا قَوْماً لَيْسُوا كِمَا بِكَافِرِينَ ﴾ الأنعام/٨٥ ، وقوله (وَإِنْ تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرِكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ) مُعَدرهم وجاء (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا) بالجمع وجاء (عَنْ دِينِهِ) بلفظ المفرد، ليلفت النظر للمؤمن إلى هذا الدين الذي دخل فيه وأصبح من أهله هو دينه وغرته عائدة عليه وحده فيكون هو ودينه وحدة واحدة ، وإنّه علّمك لترقى عن كلّ المخلوقات لتصلح لخلافة الله على أرضه ، فينبغى أن تعيش فيه ومعه وله ويشتد حرصك عليه ، إذ هو الدين الذي يدين به كل عاقل لأنه يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ، وفيه سعادة الدنيا والآخرة ، وهؤلاء القوم الذين سيأتي الله بهم ويدخلهم في دينه فهم أكرم عند الله وأكثر نفعاً للمسلمين وللإسلام ، ونسب الإتيان إلى نفسه ليقرر أن نصرة الدين بقيادة الله وإرادته وحده وقد وصفوا بأوصاف أربعة بارزة (فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ) ذكر أوصافهم ولم يذكر أسماءهم الصفة الأولى (يُحِبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ) علاقة الحب الرائعة المتوازنة والمتبادلة والمتعادلة وهي أكبر من أن توصف بالكلمات ولا يعرفها إلا من يذوقها وهي من أفضل النعم ، وإذا أحبّ الله قوماً فيختار منهم نخبة ييّسر لها الأسباب ويهّون عليها كلَّ عسير ويوفقها لحمل صفات التكامل ويؤهلها لتفعيل أنواع الإختصاصات والقدرات والكفاءات والإمكانيات ، وليثبت أقدامها على منهج الله ، وهذا فضل عظيم لتكون أداة القدرة الإلهية وعنصر الإرادة الربانية ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُوَ وَمَا هِيَ إِلاَّ ذِكْرَى لِلْبَشَرِ﴾ المدثر/٣٦ ، عن النبي (ص) عن الله تعالى : (مَاْ تَقَرَّبَ إِلَىَّ عَبِدُ بِشَى ءٍ أَحَبَّ إِلَىَّ مِمَّا افْتَرَضتُ عَلَيهِ ، وَلاَ يَزالُ عَبْدِيَ يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوافِل حَتَّى أُحِبَّهُ ، فَإِذَا أَحْبَبتُهُ كُنتُ سَمَعَهُ الَّذِيْ يَسْمَعُ بِهِ ، وَبَصَرَهُ الَّذِيْ يُبْصِرُ بِهِ ، ولِسانَهُ الَّذِيْ يَنطِقُ بِهِ ، ويَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَاْ ، وَلَئِنْ سَأَلَنِي لأَعْطَيَنَّهُ..).

أما حبهم لله تعالى: فهم يستجيبون دعوته ويمتثلون أوامره ويسعون لنصرته وإعلاء كلمته ، وأيضاً (يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ) حبُّ الله لعبده : بعدة أشكال منها أن يرفع غداً من شأنهم ، يطمئن قلبهم ويشرح صدرهم وتثبيت قدمهم ويؤهلهم للدعوة إلى الله وتحبيب الناس لدينه وطاعته سبحانه أما

حبُّ العبد لله : بعدة اشكال منها كقوله ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًا لِلّهِ ﴾ البقرة/١٦٥ ، وأن يمكنهم ليقدّموا للناس ما ينفعهم ويرفع عنهم ما يضرهم وينفسون عن معاناهم ويقضون حاجاهم ، والله في عون العبد ما دام العبد في عون أخيه كقوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمْ الرَّحْمَنُ وُدًا ﴾ مريم/٩٦ ، الصفة الثانية: (أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ) فهم رحماء متواضعين للمؤمنين فهم لشدة تواضعهم وخضوعهم للمؤمنين يظهر كأنهم في موقف ذلة ومعنى الذل هنا الرفق واللين لا الضعف والهوان ، فهم يخفضون جناحهم للمؤمنين تعظيماً لله الذي هو وليهم وإحتراماً لهم لأنهم أولياؤه (أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ) عزتم بالترفّع عما عند الكافرين من العزة الموهومة.

عن الإمام على (ع): (كُلُّ عَزِيْزِ دَاْخِلٌ تَحْتَ الْقُدْرَةِ فَذَلِيْلٌ) تحف العقول ص١٥٣، وهم أشدّاء أقوياء غلاظ مع الكافرين لا يلينون مع الأعداء كقوله ﴿أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ الفتح/٢٩ ، الصفة الثالثة : (يُجَاهِدُونَ في سَبِيلِ اللَّهِ) فهم يجاهدون بأموالهم وأنفسهم ولا يبخلون بأنفسهم ونفيسهم في الدفاع عن الإسلام والمسلمين ورد يد البغي والعدوان عنهم ، وهذه إحدى مناقبهم البارزة ، وهذا يدل أنهم يعملون أكثر مما يقولون ، وقولهم ترجمان لعملهم ،عن الإمام الصادق (ع): (الإِيْمِانُ عَمَلُ كُلَّهُ وَالْقَوْلُ بَعْضُهُ)! البحار ٢٩ ص٢٦ في غرر الحكم: (الْعِلْمُ بِغَيْرِ الْعَمَل وَبَاْلٌ ، وَالْعَمَلُ بِغَيْرِ الْعِلْمِ ضَلاَلٌ) ، الصفة الرابعة : (وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائِمٍ) ولا يخافون بمن لامهم ولا يبالون في طريقهم الصحيح من يعترضهم لتنفيذ منهج الله والدفاع عن الحق والحقوق فهم يمتلكون القوة العسكرية والقدرة الجسمانية والعلمية والشجاعة الكافية وقوة العزيمة والجرأة على مواجهة التقاليد الخاطئة والوقوف بوجه الأغلبية المنحرفة التي تاجرت باسم الدين وإتخذته سلماً لدنياها ، فهم صلبون في دين الله ولا يساومون ولا يخافون في ذات الله أحداً ، فإن نيل هذه الامتيازات السامية وغيرها مرهون بفضل الله الذي يهبها لمن يشاء ، لمن يراه كفؤاً لها من عباده ، بعد أن يسعى سعيها المناسب (ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ) كل موهبة يتحلّى بما الإنسان فهي من الله بفضله وإحسانه فشملت رحمته كل شيء ﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللَّهِ ﴾ النحل/٥٣ ، ويوسّع على أوليائه من فضله ما لا يعطيها لغيرهم ، ولكنه واسع علمه بمن يستحق الفضل فيعطيه ﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ الأنعام/١٢٤ ، فعلينا أن نقابل فضله بالشكر والاستقامة على طاعته سبحانه وبالشكر تدوم النعم. فائدة : من مصاديق الآية روي عن النبي (ص) أنّه سُئل عن هذه الآية فَضَرَبَ بِيَدِهِ (ص) عَلَى عَاْتِقِ سَلْمَاْنَ (ع) فقال : (هَذَاْ وَذَوْوُهُ ، لَوْ كَاْنَ الدِّيْنُ مُعَلَّقًا بالثُّرَيَّا لَنالَهُ رِجالٌ من أَبْنَاْءِ فَاْرِسْ) مجمع البيان٣/٢١٦، وتشمل الآية نمضة الإمام المهدي (ع) العالمية وأصحابه ، لأنها تبشر المؤمنين بمجتمع إسلامي نموذجي كقوله ﴿أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَ ﴾ الأنبياء/١٠٥.

# ٥٥ - ﴿إِنَّمَا وَلِيْكُ مُ اللَّهُ وَمَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ مَرَاكِمُونَ ﴾

بعد أن نحى الله سبحانه وتعالى عن إتخاذ أعداء الدين أولياء مثل الآية ٥١ ، بيّن من الذي يجب إتخاذه ولياً ، وذكر تعالى الولي (إِنَّمَا وَلِيُّكُمْ) بالمفرد لينفرد الله بالولاية ثم الولاية للرسول بواو العطف ثم الولاية للمؤمنين بواو العطف أيضاً وليس الولاية لليهود والنصارى والذين أشركوا.. و (إِنُّما) أداة حصر وبذلك حصرت ولاية أمر المسلمين في الله ورسوله والذين آمنوا ، وقصر ولاية الذين آمنوا على ممثل لهم واحد بسبب قوله (إِنَّمَا وَلِيُّكُمْ) بالمفرد ، وكانت ولاية (الله ورَسُولُه وَالَّذِينَ آمَنُوا) ولاية واحدة لأنها أسندت الجميع إلى (وَلِيُّكُمْ) لكون الولاية في الجميع بمعنى واحد لذلك قال في الآية التي بعدها (فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمْ الْعَالِبُونَ) يدل المتولين جميعاً حزباً لله لكونهم تحت ولايته، والله تعالى له الولاية التكوينية ﴿أَنْتَ وَلِيِّ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ﴾ يوسف/١٠١ ، وله ولاية النصرة ﴿ وَكَانَ حَقّاً عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الروم/٤٠ ، وله سبحانه كل معاني الولاية في الهداية والرعاية والحماية والتوفيق ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ البقرة/٢٥٧ ، وله سبحانه الولاية التشريعية في القيام بتشريع الأحكام وتربية عباده، ثم ذكر الله سبحانه لنبيه (ص) الولاية التشريعية. ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ الأحزاب/٦، ﴿مَنْ يُطِعْ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ ﴾ النساء/٨٠، فصارت الولاية واحدة لله بالأصالة ولرسوله والذين آمنوا بالتبع وبإذن الله تعالى وقوله (الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزُّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ) والركوع الممثل للخضوع والتذلل والخشوع لله على الهيئة المخصوصة في العبادة ﴿ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ ﴾ التوبة/١١٢، وصارت ولاية الذين آمنوا خاصة لمن كانت صفتهم (يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ) ويوضح المعنى بأسباب النزول: روي عن أبي ذر (ع) قال: (صَلَّيْتُ مَعَ رَسُؤلِ اللهِ (ص) يَوْمَا صَلاَةَ الظُّهْرِ فَسَأَلَ سَائِلٌ فِي الْمَسْجِدِ فَلَمْ يُعْطِهِ أَحَدٌ ، وَعَلِيٌّ (ع) كَانَ رَأْكِعَا فَأَوْمَا إِلَيْهِ بِخُنْصُرِهِ الْيُمْنَى وَكَانَ فِيْهَا خَاتُمٌ فَأَقْبَلَ السَّائِلُ حَتَّى أَحَذَ الْخَاْتُمْ مِرْأَى النَّبِيّ (ص) فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنَّ أَخِيْ مُؤسَى سَأَلَكَ فَقَالَ ﴿ رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي ، وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي ، وَالحُلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسَايِي ، يَفْقَهُوا قَوْلِي ، وَاجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ أَهْلِي ، هَارُونَ أَخِي، اشْدُدْ بِهِ أَزْرِي ، وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴾ طه/٢٥-٣٢ ، فَأَنْزَلْتَ قُرْآنَاً نَاْطِقاً ﴿سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَاناً ﴾ القصص/٣٥ ، اللَّهُمَّ وَأَنا مُحَمَّدٌ نَبِيُّكَ وَصَفِّيُكَ فَإِشْرَحْ لِيَ صَدْرِي وَيَسِّرْ لِيَ أَمْرِيَ وَإِجْعَلْ لِيَ وَزِيْرًا مِنْ أَهْلِيَ عَلِيًّا أُشْدُدْ بِهِ ظَهْرِيَ ، قَاْلَ أَبُؤ ذَرْ (ع) : فَوَ اللهِ مَاْ أَتَّمَّ رَسُولُ الله (ص) هَذِهِ الكَلِمَةَ حَتَّى نَزَلَتْ الآيَةُ) التفسير الكبير للرازي ج١٢ ص٢٦ وغيره من المصادر ، فيكون معنى (الولي) الناصر والمحب والمتصرف في شؤون الناس أصالة ووكالة ، فيكون بمثابة القائد لأمته والموجّه والهادي ﴿وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾ الرعد/٧ ، عن النبي (ص): (عَلِيٌّ مَعَ الْحَقِّ وَالْحَقُّ مَعَ عَلِيّ يَدُورُ حَيْثُمَاْ دَاْرَ) شرح النهج٢٩٧/٢.

فائدة: ١- (راكعون) يمكن أن يستعار الراكعون الساجدون لمطلق التذلل والخضوع ٢- (هدف الآية): لبيان أمر مهم هو حفظ دين الله واستمرار تأثيره في البشرية ، وأن الله تعالى تعهّد بإتيان أقوام لهم مؤهلات مميزة خاصة تتحمّل مسؤولية حفظ هذا الدين ويجعلهم قدوة وقيادة في البشرية ، كقوله فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمٍ يُجِبُّهُمْ وَيُجبُّونَهُ المائدة/٤٥ ، فالولاية المقصودة ولاية كبيرة وهي تحمل مسؤولية حفظ هذا الدين القيّم وهذا يستدعي أن يكون معنى الولاية في (إنّما وَلِيُكُمْ) هي ولاية التمكين والتصرف وقيادة مسيرة البشرية بعد وفاة النبي (ص) وتعيين الخليفة من بعده ، وهنا تفترق الأمة إلى طوائف فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ النساء/٥٥ ، عندما ردّنا الله إلى القرآن والسنة الصحيحة عند أي خلاف فلابد لهما من الإمكانية الكافية لحل كل خلاف ، فعلينا من التجرّد من أي أنا وحبّ ذات والخضوع للدلالة القطعية لتوحيد كلمة الأمة لأن الحق واحد لا يتجزأ فَهَمَاذَا بَعْدَ الْحَقّ إِلاَّ الضَّلالُ فَأَنَّ تُصْرَفُونَ في يونس/٢٢

#### 7 ٥ - ﴿ وَمَنْ يَتُولُ اللَّهُ وَمَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِيرْبِ اللَّهِ هُــُ الْعَالِبُونَ ﴾

جاءت هذه الآية مكملة لمضمون الآية السابقة. ومن يتخذ الله ورسوله والذين آمنوا أولياء وهم الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون ، باعتبار ولايتهم واحدة ، ولابد أن تكون ولاية الذين آمنوا تعادل ولاية الله ورسوله لأنما تصبُّ في نفس الهدف كقوله ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ الأحزاب/٦ ، لذلك كانوا سواء في ولاية واحدة موحدة متحدة ، ومعنى ولايتهم ذات معنى كبير هي القيادة والإشراف والحكم والتصرف والزعامة الشرعية على الناس بالإضافة إلى نصرتهم ومحبتهم والتقرب إليهم بقضاء حوائجهم وهذا له صلة بالحكومة الإسلامية المنشودة ، التي تحكم بما أنزل الله ، فإن من يحقق هذه المقدّمة المطلوبة ينال النتيجة المقصودة (فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمْ الْغَالِبُونَ) بمعنى من يتخذهم ويعتمدهم أولياء فلهم الولاية والهداية والرعاية والحماية والحاكمية فهم الغالبون القاهرون لأعدائهم ، ولهم النصر والظفر بالسعادة والحياة المستقيمة المهيوبة المتقدمة والطيبة في الدنيا والآخرة لذلك جاءت (الْغَالِبُونَ) كنتيجة بمعنى الغلبة مطلقة المادية والمعنوية العاجلة والآجلة والسبب في هذه الغلبة لأنهم إجتمعوا على نصرة دين الله فإقتضى نصرتهم وغلبتهم على أعدائهم (بغض النظر عن تفاوت القدرات) وهذه سنة عامة فعّالة يكشف عنها القرآن الكريم كقوله ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ لَحُا٧ ، وأي تخلّف عن هذا الهدف يعني فقدان هذه الميزة النموذجية وهذا الشرف العظيم ، وتكون أمامهم الهزيمة والذلة بدل الظفر المؤكَّد والعزة. فائدة: (فَإنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمْ الْغَالِبُونَ) الحزب المضاف إلى الله إضافة عبودية وولاية وقدرة وحاكمية إنه لشرف عظيم لمن قام بأمر الله وصار من حزبه وجنده أن له الغلبة لأنه حزب الله مؤيد بنصره تعالى ﴿ وَإِنَّ جُندَنا لَهُم الْغَالِبُونَ ﴾ الصافات/١٧٣ ، وقوله ﴿ أَلا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمْ الْمُفْلِحُونَ ﴾ الجادلة/٢٢، والغلبة لهؤلاء لا لشيء منه لهم ، لا لشيء لذواتهم ومصالحهم الخاصة ، وإنّما هو قدر الله يجريه على أيديهم ويرزقهم إياه لحساب عقيدتهم لا لخسابهم ، وصلاح الناس كلهم بهذا التمكين ، ووعد الله القاطع في الغلبة أصدق من ظواهر الأمور وعقبات الطريق ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنْ اللّهِ حَدِيثاً ﴾ النساء/٨٨، ﴿ كَتَبَ اللّهُ لأَغْلِبَنَّ أَنَا اللّه سُبْحَانَهُ وَرُسُلِي ﴾ الجادلة/٢١ ، في غرر الحكم: (أَيسُرُكُ أَنْ تَكُونَ مِنْ حِزْبِ اللهِ الْغَالِبِيْنَ ؟ إِتَّقِ اللهَ سُبْحَانَهُ وَأَحْسِنْ فِيْ كُلِّ أُمُولِكَ ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ ﴾ النحل/١٢٨).

٧٥ - ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُنُهُا وَلِعِباً مِنْ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِيَّا بَنْ فَبْلِكُمْ وَالْكُفَّامِ أَوْلِيَاءَ وَاتَّقُوا الْلَهَإِنْ كُنتُمْ مُؤْمِينِنَ﴾

تأكيد على لزوم عدم تولي الكفار راجع المائدة/٥، وتحذير المؤمنين من أعداء الإسلام، فمن إتخذ دينكم سخرية لا يصح لكم أن توالوه وتثقوا به بل يجب أن تحذروه (مِنْ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أُولِيَاءَ) ولا تتخذوه ولياً وناصراً وحليفاً ولا صديقاً وإن أظهر لكم مودة وصداقة لأنه إتخذ هذا الدين القيم هزواً ولعباً ويقول القرآن ﴿وَلا تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللهِ هُزُواً البقرة/٢٣١ ، فالنهي عن موالاة وتقوية علاقات من ليس معه الحق في كافة المجالات (وَاتَّقُوا الله إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ) خافوا الله من هذه المجازفة الخطيرة إن كنتم صادقي الإيمان ، فإن الغيرة على الدين ونصرته من ينتهك حرمته هو من تقوى الله. كقوله ﴿وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِباً وَهُواً وَغَرَّتُهُمْ الْحَيَاةُ اللهُ النفيس ﴿ ذَلِكَ الدِينُ الْقَيِّمُ الْوم/٣٠ ، الدُنْيَا الله النفيس ﴿ ذَلِكَ الدِينُ الْقَيِّمُ الروم/٣٠ ، يتخذه لهواً كما يلعب الأطفال بألعابهم ، فالأطفال لا يعرفون قيمة الجوهرة فيتلاعبون فيها كأنها كرة !! فليس من العقل والإيمان أن يكونوا هؤلاء أولياء وأنصار وأصدقاء فيتلاعبون فيها كأنها كرة !! فليس من العقل والإيمان أن يكونوا هؤلاء أولياء وأنصار وأصدقاء فيتلاعبون فيها كأنها كرة !! فليس من العقل والإيمان أن يكونوا هؤلاء أولياء وأنصار وأصدقاء أوفياء لكم ؟!

## ٨٥ - ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُ مُ إِلَى الصَّلاةِ اتَّخَذُوهَا هُزُواً وَلِعِباً ذَلِكَ بِأَنَّهُ مُ قَوْمُ لا يَعْقِلُونَ ﴾

لكل دين من الأديان طريقة خاصة يدعون الناس فيها إلى الصلاة فالنصارى يدعون إلى الصلاة بأجراسهم واليهود يدعون بأبواقهم والمسلمون بآذانهم فمن القباحة والوقاحة أن بعض أهل الكتاب يسخرون من الآذان (ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَعْقِلُونَ) إنهم قوم فجّار لا يعقلون حكمة الصلاة ولا يدركون غايتها في تزكية النفوس واستقامة السلوك ، ونفى العقل عنهم لكونهم لم ينتفعوا به في أمور الدين وإن كان لهم عقول يدركون بها مصالح الدنيا ، هؤلاء لا يمكن مد أواصر الولاء معهم وطلب النصرة منهم ، في غرر الحكم: (الصَّلاَةُ تُنْزِلُ الرَّمْمَة) وفيه أيضاً: (الصَّلاَةُ حُصْنٌ مِنْ سَطَواتِ الشَّيْطَان).

٩ - ﴿ قُلْ مِا أَهْلَ الْكِتَابِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَا إِلاَّ أَنْ آمَّنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنزِلَ مِنْ قَبْلُ وَأَنَّ أَكُثَرَكُ مُ فَاسِقُونَ ﴾

أمر الله تعالى نبيه أن يحاججهم ، يا معشر اليهود والنصارى (هَلْ تَنقِمُونَ مِنَّا) هل تعيبون علينا وتنكرون منا وتكرهون إسلامنا مع الغلظة والشدة (إلاَّ أَنْ آمَنًا بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ مِنْ قَبْلُ) هل لكم علينا مطعن أو عيب إلاّ كوننا آمنا بمنهج الله واستقمنا عليه وآمنا بالكتب السماوية كلها ، وهذه مكرمة وليس مثلبة ، وهذا سبب للحب لا للكره (وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسِقُونَ) خارجون عن الاستقامة فكرهكم لإيماننا هو كره للحق والعدل ، ومن لا ينفعه الحق يضره الباطل ، ومن لا يكم بالعدل يحكم بالباطل! ، إذن ذنبنا عندكم هو ذنب المنصف عند المنحرف، والأتقى عند الأشقى ، والبار عند الفاجر. فائدة : (وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسِقُونَ) ولم يقل كلهم فاسقون لأن فيهم مؤمنين في موقف ضعيف لا تأثير لهم في الواقع الفاسد الكاسح

• ٦ - ﴿ قُلْ هَلْ أَنْبِيُكُ مُ بِشَرَ مِنْ ذَلِكَ مَتُوبَةً عِنْدَ اللّهِ مَنْ لَعَنَهُ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيهِ وَجَعَلَ مِنْهُ مُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَانِرِيرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ أَوْلَكَ شَنَ مُكَانًا وَأَضَلُ عَنْ سَوَا وِ السَّبِيل ﴾

الاستفهام تمكمي رداً على استفهامهم التهكمي الساخر ، وهنا يستهزئ القرآن بمؤلاء الساخرين بالمؤمنين ، ويقول : (بِشَرّ مِنْ ذَلِكَ) وهم أعداء الدين وأعداء رسول الله هل أخبركم بما هو شر من هذا الذي تعيبونه علينا (مَثُوبَةً عِنْدَ اللَّهِ) من ثاب إليه إذا رجع ويراد به الجزاء والثواب والمثوبة تستعمل في الجزاء بالخير والعقوبة في الجزاء بالشر ، وتذكر المثوبة في الشر من باب السخرية بمم أي شر من نقمة أهل الكتاب على المسلمين وما يكيدون لهم وما يؤذونهم بسبب إيمانهم ، وأين نقمة البشر الضعاف من نقمة الله وعذابه أي جزاءً ثابتاً عند الله ، ووضع الثواب موضع العقاب تَهَكَماً بَهِم واستخفافاً بقدرهم كقوله ﴿فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ التوبة/٣٤ ، (مَنْ لَعَنَهُ اللَّهُ) طرده من رحمته ﴿ وَمَنْ يَلْعَنْ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ نَصِيراً ﴾ النساء/٥٠ (وَغَضِبَ عَلَيْهِ) بكفره وكثرة معاصيه (وَجَعَلَ مِنْهُمْ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ) ومسخ بعضهم قردة وخنازير فصار لهم طباع الحيوانات فلا يألفون ولا يؤلفون وتركهم أذلة خاسئين (وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ) وجعل منهم من عبد الشيطان بطاعته ، وعبد الطاغوت ويطيعون الطغاة ويتمرغون على أعتابهم ، وما أخسَّ مثل هذه الحالة فهي المستحقة للسخرية (أُوْلَئِكَ شَرٌّ مَكَاناً وَأَضَلُّ عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ) شَرٌّ مَكَاناً : شرٌّ منزلة عند الله ، سَوَاءِ السَّبيل : الطريق المعتدل والخالي من التطرّف هؤلاء الملعونون الموصوفون بتلك القبائح في شر مكان والضلال البعيد ، وتشمل اليهود وكل من ضلّ عن سبيل الله. **فائدة** : (وَجَعَلَ مِنْهُمْ الْقِرَدَةَ وَالْخُنَازِيرَ) بَعذه اللعنة التي رماهم الله بما فمسخت آدميتهم وطبيعتهم ومسخت قلوبهم ، فإذا هم قردة وخنازير في صور آدمية (وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ) الطاغوت : مشتق من الطغيان وهو عنوان عام يشمل كل مجاوزة الحدّ المشروع ، والطاغوت كل سلطان لا يستمد من سلطان الله ويُعبد ويطاع من

دون الله مالاً كان أو منصباً أو إمرأة أو أي شيء من زخرف الحياة الدنيا الذي ظاهره يغر وباطنه بضر.

## ١٦ - ﴿ وَإِذَا جَاءُوكُ مُ قَالُوا آمَنَا وَقَدْ دَحَلُوا بِالْكُفْرِ وَهُ مُ قَدْ خَرَجُوا بِهِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُسُونَ ﴾

الضمير يعود إلى المنافقين الذين ظاهرهم يغر ويسر وباطنهم يضر ، وهؤلاء عندما يلتقون المؤمنين أظهروا الإسلام (وَقَدْ دَحَلُوا بِالْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ حَرَجُوا بِهِ) إنه تصوير فني متحرك لمشهد حي ، الشدة كفرهم وتجسيم له إنه دخلوا كافرين وخرجوا كذلك ، فلم يترك القرآن أي أثر في نفوسهم ، والكفر يعيش معهم كما يعيش بعضهم مع بعض ، وقد حسبوا أفم أخفوا هذا الكفر الذي يحملونه في صدورهم (وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُمُونَ) والله لا تخفى عليه خافية منهم. فائدة : (قَدْ دَحَلُوا بِالْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِهِ) من كان يجالس الرسول (ص) عليه خافية منهم والحكمة ويرى منه مكارم الأخلاق ما يؤثر في القلوب القاسية ويهدي النفوس الصالة ، وكان الرجل يجيء إلى النبي (ص) يريد قتله حتى إذا رآه أهابه وسمع كلامه فأحبه وترك الكفر والفسوق وآمن به ، أمّ هؤلاء اليهود ومن شابه أفعالهم فشذوا عن القاعدة لسوء نيتهم الكفر والفسوق وآمن به ، أمّ هؤلاء اليهود ومن شابه أفعالهم فشذوا عن القاعدة لسوء نيتهم وطغيان نفوسهم وفيه وعيد شديد لهم ، فهم يتقلبون في أحوال الكفر المختلفة ، من ضاق عليه الإيمان فالكفر عليه أضيق ، في غور الحكم: (مَا أَقْبَحَ بِالإِنْسَانِ أَنْ يَكُونَ ذَا وَجُهَيْنِ). عن الإمام الباقر (ع) (بِعْسَ العَبْدُ عَبْدٌ يَكُونُ ذَا وَجْهَيْنِ وذَا لِسَانِينِ يَطْرِي أَحَاهُ شَاهِداً ويَاكُلُهُ غَائِباً، إنْ أَلْعَلَى حَدَلَهُ مَا وَلَا الْبَالِي حَدَلُهُ مَا وَلَا الْبَالِي عَدَدُهُ والله الكفر المُحَاهُ وَلَا أَلْمَام عَدَدُهُ وَلَا الْبَالِي عَدَلُهُ مَا اللهُ عَدَلَهُ مُا المِعْلُوم عَدَلُهُ عَائِباً، إنْ

## ٢٢ - ﴿ وَمَرَى كَثِيرًا مِنْهُ مُنْ يُسَامِعُونَ فِي الْمِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَأَكْلِمُ السُّحْتَ لَبِسْ مَا كَأُنوا يَعْمَلُونَ ﴾

يستعرض القرآن الكريم ظاهرة طبيعية تنشأ من النفاق والكفر وهي ظاهرة المسارعة في الإثم والعدوان على إطلاق معناهما ، إنهم يتنافسون على السلب والنهب والاعتداء على الحق والحقوق ويتسابقون في الذنوب والظلم ، والفرق بين الإثم والعدوان إنّ الإثم هو تعدِّ لحدود الله وتجاوز منهجه والعدوان التعدِّي على مخلوقات الله ، المعنى :إنَّ كثيراً من اليهود يأتون كافة المنكرات في غير تحرج وبدون خجل وحياء ، بل يفعلونها وكأنها قربات يتقربون بها إلى الله ، وهذا يكشف عن ضمائرهم الميتة (وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ) المحرّم الدنيء أي المال الذي يسحت ويستأصل روح الدين من نفسه كالربا والرشوة وأجر الزانية والمعنية والسرقة... إلخ ، فلم يكتفِ أنهم يفعلون ذلك بل يسارعون فيه ، وهذا دليل خبثهم في سرِّهم ، وشرِّهم في علانيتهم (لَبِنُسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) وهذا غلية الذم ، ويدل أن أعمالهم البائسة تقودهم نحو الهاوية في نهاية أمرهم.

فائدة: (الإثم) الفساد الأخلاقي ، (العدوان) الفساد الإجتماعي ، (السحت) الفساد الإداري والإقتصادي ، وأقبح من ذلك كله الاعتياد على ممارسة الفساد والتسابق فيه (يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ) وجاءت يسارعون بالمضارع للدلالة على الاستمرار، وكأنهم يتنافسون على أهداف تصنع لهم

الفخر والمجد ، وهي صورة ترسم البشاعة والشناعة والقبح الشديد لنفوس لا تعرف للقيم والمبادئ والأخلاق معنى ويسيطر عليها الشر وتتظاهر بالتقدّم ، ولننظر إلى هذه المجتمعات نراهم يتسابقون إلى الشر قويهم وضعيفهم سواء ، وهذه سمة الصهيونية العالمية في كل آن وفي كلِّ مكان! 

77 - ﴿وَهُمُ يَهُاهُ مُ الرَّوْلِيَ وَالْاَحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِ مُ الإِنْدَ مَ وَأَكُولُهِ مُ السَّحْتَ لَبِسُ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾

وهنا تلقى الآية القرآنية اللوم على المسؤولين عن الشؤون الروحية والدينية من العلماء والرهبان نتيجة سكوتهم عن المعاصى الرَّبَّانِيُّونَ : الفقهاء بالدين من الأحبار وهم علماء اليهود ، والرَّبَّانِيُّونَ وهم الرهبان علماء النصارى ، وهم العرفاء بالله والبصراء بسياسة الأمور والخبراء بتدبير شؤون الناس (عَنْ قَوْلِهِمْ الإثْمَ وَأَكْلِهِمْ السُّحْتَ) وكانت معاصيهم انحرافات كثيرة في القول والعمل وأبرز آثامهم أكل المال الحرام والربا (لَبَئْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ) بئس صنيعهم ذلك تركهم النهي عن ارتكاب محارم الله وكأنهم راضون بأفعالهم القبيحة ، عن الإمام على (ع) (الْعَاْمِلُ بالظُّلْم، وَالمُعُينُ عَلَيْهِ، وَالرَّاضِيْ بِهِ، شُرِكَاءٌ ثَلاَثةٌ) البحار ٣١٢/٧٥، وأيضاً السَاكِتُ عَنْهُ وَالْحَاْضِنُ لَهُ، شُرَكَاءُ فِيْ الظُّلْمِ. فائدة: ١ - الفرق بين قوله (لَبئْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) آية/٢٦ و (لَبئْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ) وصف الله عملهم هذا بأنه ليس مجرد عمل بل هو صنعة ومهنة ومهارة فنية مع علم ومعرفة في تطوير المنكر فهي صنعة مخطط لها ويعملون وفق نظم وتنظيم وذات أبعاد جهنمية بينما عمل أتباعهم بأنه (عمل) مجرد عمل قد لا يخضع لتخطيط ولا إلى تنظيم ولا إلى علم وإختصاص ، وإنّما عمل مستند على أباطيل الطغيان! ٧- في الآية دلالة على أن تارك النهى عن المنكر بمنزلة مرتكبه. ٣- المعنى العام هلا ينهاهم العلماء العاملون خلفاء الرسل وورثة الأنبياء والأمناء على الرسالة ، عن المعاصى التي تصدر منهم ليزول عنهم الجهل وتقوم عليهم حجة الله (لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ) من الرضى بهذه الجرائم. عن إبن عباس: (مَاْ فِي الْقُرْآنِ أَشَدُّ تَوْبِيْخَاً مِنْ هَذِهِ الآيَةِ) كنز الدقائق٣/١٣٠، إنَّما حجة على العلماء إذا هم قصّروا في الهداية والإرشاد ، وتركوا النهي عن الشرور والآثام التي تفسد نظم الحياة للفرد والمجتمع، فحق على العلماء والحكّام أن يعتبروا بمذا النهي على اليهود ساسة وعلماء فيزدجروا ، ويعلموا أن هذه موعظة وذكرى لهم! ﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الذاريات/٥٥

٤ - ﴿ وَقَالَتُ الْيَهُودُيدُ اللّهِ مَعْلُولَةٌ عُلَتْ أَيدِهِ مُ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَان يُنِفِي كَيْفَ يَشَاءُ وَلَيْزِيدِنَ كَثِيرًا مِنْهُمُ مَا أَنْزِلِ اللّهِ مَعْلُولَةً عُلَتْ اللّهُ وَيَسْعُونَ فِي أَنْزِلَ اللّهُ وَيَسْعُونَ فِي الْمِيَامَةِ كُلّمَا أَوْقَدُوا نَامَ اللّهُ وَيَسْعُونَ فِي الْمَادَا وَهُ وَالْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ كُلّمَا أَوْقَدُوا نَامَ اللّهَ مَنْ اللّهَ وَيَسْعُونَ فِي الْمُنْ اللّهُ وَيَسْعُونَ فِي الْمُحْرَبُ وَاللّهُ لا يُحِبُ المُفْسِدِينَ ﴾

مَعْلُولَةٌ : بخيلة مقيّدة ، قال بعض من اليهود ذلك ونسبه إلى الأمة بناء على التكافل العام بين أفرادها وكونها كالشخص الواحد في تعاونهم على الإثم والعدوان ، (يَدُ اللهِ) لليد معان كثيرة ، يأتي

معناها حسب سياق الآية ، منها اليد دليل القوة ومنها النعمة ومنها الملك والقدرة والسلطة والحكم وتستعمل في البذل والإمساك (يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ) : يد الله من المتشابحات، وهي كناية تشبيهية عن القدرة، وهي صفة من صفات الله تعالى كالسمع والبصر والوجه، ويداه إشارة إلى صفاته الجمالية والكمالية والجلالية، عن النبي (ص): (كِلْتَا ْ يَدَيْهِ يَمِيْنٌ) روح البيان٢ ١٤/٢ كقوله ﴿ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ ﴾ الزمر/٦٧، مَغْلُولَةٌ : أي مقبوضة عن العطاء ممسوكة عن الرزق فنسبوا الله إلى البخل ، وإنّ الله لا يقدر على إغناء عباده المؤمنين وإنقاذهم من الفقر ، أو أنهم قالوا بأن الله محتاج لأنه قال ﴿وَأَقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾ المزمل/٢٠ ، وقالوا عن الله ﴿إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاءُ ﴾ آل عمران/١٨١ ، وقد أخذهم الله سبحانه على هذا التجرّأ عليه وتعد حدوده وإساءة الأدب معه ، فجعل عقابهم من نوع جنايتهم (غُلَّتْ أَيْدِيهمْ) فجعل أيديهم بخيلةً شحيحةً ممسكةً لا تجودُ بمعروف أبداً ، فهم يجمعون المال ولا ينعمون به (وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا) أبعدهم الله من رحمته ، فهم لعنة ونقمة تمشى على الأرض لا يحبهم الناس وإن كانوا معهم (بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ) (يُنفِقُ) : الإنفاق عام مادي ومعنوي ، أتت اليدان بالتثنية لتشبيه القدرة وكمال العطاء وكناية عن الجود ، فإن الجواد الكريم يعطى بيديه جميعاً للدلالة (إِذَا أَعْطَى أَدْهَشَ وإِذَاْ أَحَذَ فَتَشَ) ولكن ينفق كيف يشاء بحسب ما يقضى علمه وتقدّر حكمته كقوله ﴿وَلَوْ بَسَطُ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْا فِي الأَرْضِ ﴾ الشوري/٢٧ ، وتضييق الرزق ليس لقصور في فيضه بل لأن إنفاقه تابع لمشيئته وحكمته ومصالح الناس ، وهذه النتيجة في التقدير بحسب المقدمة والسعى والخبرة والتدبير (وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ مَا أُنزلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَاناً وَكُفْراً) كلّما نزلت عليك يا محمدُ آية من القرآن الكريم إزداد اليهود كفراً بالله وحسداً لك وحقداً عليك ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ الصف/ه ، كما أن الطعام ينفع الأصحاء ولكن نفس الطعام لا ينفع المرضى بل يضرهم ، وهكذا بسط الله لهم في الرزق من مال وجاه فإزدادوا طغياناً وكفراً ، وهذا شأهم مع كلّ نعمة (وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمْ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ) كلمتهم مختلفة وقلوبهم شتى ولا يزالون متباغضين متنافرين متعادين إلى قيام الساعة حتى بعد موتهم فتصحبهم إلى قبورهم، عن النبي (ص): (إِذَا مَاْتَ أَحْدُكُمْ فَقَدْ قَاْمَتْ قِيَامَتُهُ) كنز العمال خبر٤٢٧٤ كقوله ﴿بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً وَقُلُوبُهُمْ شَتَّى ﴿ الحَسْرِ ١٤ .

والعداوة أشد من البغضاء ، لأن العداوة بغض عملي يتحول إلى اعتداء على غيرهم ، والبغضاء: الكراهية النفسية ما يكون في القلب من تنافر ، فإن لم يكونوا متعادين يصدر منهم الظلم ، يبغضون الناس ، ويبغضهم الناس تلك هي اللعنة مع كل نفس يتنفسونه ، وما تزال طوائف اليهود متعادية ، وإن ظهرت في هذه الفترة أن اليهودية العالمية تتساند وتقوى ، ولكن

ينبغي ألا ننظر إلى فترة قصيرة من الزمان ، ولا نحكم إلى مظهر لا يشتمل على الحقيقة كاملة ، فهم في دور المهلة وزمن الامتحان في بناء دولتهم المغصوبة المزعومة التي بنيت على الظلم وقتل الناس، في الصحيفة السجادية (إِنَّمَا يَحْتَاجُ إلى الظُّلْمِ الضَّعيفُ) ، إنَّ الله سُبْحَانَهُ أَمْهَلَ حَتَّى كَأَنَّهُ أَعْدَر ! وقد عمّ وشمل هذا العذاب والغضب من الله سبحانه إلى المسلمين أيضاً (كُلَّمَا أَوْقَدُوا نَاراً لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللهُ)

وهذه نتيجة الشقاق والنفاق والنزاع ﴿وَلا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا ﴾ الأنفال/٢٦، وكلّما أشعلوا ناراً على النبي (ص) والمؤمنين وعلى دين الله سبحانه على قاعدة (فرّق تسدٌ) (أَطْفَاهَا اللهُ) بإلقاء الاختلاف بينهم ، أمّا الحروب التي يوقدونها في الحاضر، فهم يخططونها وأمريكا تنفذ وأوربا تساند ، فهي تنفعهم قليلاً وتضرهم كثيراً ولاسيما بعد وجود الصحوة والمقاومة الإسلامية العامة والنهضات الجماهيرية (وَيَسْعُونَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً) يسيرون بسرعة مع الجهد والجدوالقصد في الأرض على سعتها فساداً ، والفساد الفكري والعملي المتنوع يمشي في دمهم وطبيعة فيهم ، بل يتفننون في عرض الفساد ويقننون له قوانين وينشرونه في كافة وسائل الإعلام في مختلف الأشكال والأحوال ، وهذه أفلام السكس الخلاعية وكل الفساد بتحريضهم وبدعمهم! (وَاللهُ لا يُحِبُ العاملين بالفساد بأنواعه ، ولا الساكتين عنه ، ولا الراضين به، ولا الحاضنين له ، ولا المنتفعين به فهم شركاء في الفساد.

### ٥٦ - ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُوا وَاتَّقُوا لَكَفَّرُهُا عَنْهُ مُ سَيِّئًا تِهِمْ وَلاَ ذَخَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ التعبيم

دعوة من القرآن لأهل الكتاب أن يتوبوا ويسلموا ويعملوا بمنهج الله ويلتزموا به ، والقرآن يدعو كل الناس أن يدرسوا الإسلام الذي فيه السلامة والكرامة والاستقامة بلا أية ندامة ولا ملامة ، وجاءت التقوى بعد الإيمان للدلالة عن إتقائهم الذنوب وسائر الكبائر (لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّمَاتِمِمْ وَلَأَدْ خَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ) كقوله ﴿وَمَنْ يَعْمَلُ مِنْ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَائِكَ يَدْخُلُونَ الجُنَّةَ النساء/١٢٤ ، لَكَفَّرْنَا : محونا فائدة : تكشف الآية بإشارة أن الإسلام يجبُ ما قبله ، وأن الكتابي لا يدخل الجنة ما لم يسلم قلبه لله.

77 - ﴿ وَلَوْ أَنْهُ مُ أَقَامُوا النَّوْمَ أَهُ وَالْإِنجِيلُ وَمَا أُنرِلَ إِلِيهِ مُن مَرَّهِ مُلاَكُوا مِنْ فَوْقِهِ مُ وَمِنْ تَحْتِ أَمْرُجُلِهِمْ مِنْهُ مُ أَمَّةُ مُقْتَصِدَةً وَكَا أَنْهُمُ أَمَّةُ مُقْتَصِدَةً وَمِنْ تَحْتِ أَمْرُجُلِهِمْ مِنْهُمُ وَأَمَّةُ مُقْتَصِدَةً وَمِنْ تَحْتِ أَمْرُجُلِهِمْ مِنْهُ مُ أَمَّةً مُقْتَصِدَةً وَكَانِ مِنْهُمُ وَأَنْهُ مُقْتَصِدَةً وَمِنْ تَحْتِ أَمْرُجُلِهِمْ مِنْهُمُ وَأَمَّةً مُقْتَصِدَةً وَالْعَالَمُونَ

ولو أخمّ استقاموا على منهج الله وعملوا بما في التوراة والإنجيل والقرآن لأنّ دين الله واحد ، وفي هذا نحي عن خلط العصبيات القومية بالدين (لأكلوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ) لوستع الله عليهم الأرزاق وأغدق عليهم الخيرات بإفاضة بركات السماء والأرض عليهم ، وارتفاع المستوى الإقتصادي فيهم كقوله ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكاتٍ مِنْ السَّمَاءِ

وَالْأَرْضِ الْعَراف / ٩٦ ، باعتبار انسجام نظام الكون مع نظام العدل لذلك صار (العَدْلُ أَسَاسُ الْمُلْكِ) في غرر الحكم: (إنّ العَدْلَ مِيزَانُ اللهِ الذَّي وَضَعَهُ للحَلْقِ، ونَصَبَهُ لإقَامَةِ الحَقِّ، فَلا ثُحَالِفُهُ فِي مِيزَانِه) ولكنهم كان الخير بين أيديهم فضيعوه وكان النور معهم فأطفؤوه ، وهكذا الَّذِي لاَ تَلِيْقُ بِهِ الْهُدَائِةُ تَلِيْقُ بِهِ الْغَوْايَةُ (مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدةٌ) معتدلة في الدين غير مغالية أي منهم جماعة آخذة بالقصد وهو التوسط في الأمور فهي بحثت عن الحقيقة وآمنت بمحمد (ص) وبالقرآن ، وعن طريق الحق وسلكت سلوكاً معتدلاً في أمر الدين والدنيا وهي جماعة قليلة (وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَاءَ مَا ليعْمَلُونَ) وكثير منهم أشرار بئس ما يعملون من قبيح الأقوال وسوء الأعمال ، وهذا يدل أن الكثرة ليست دليل الحق. فائدة : (مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدةٌ) وإذا قلّت الأمة المعتدلة المستقيمة فسد المجتمع وساءت عاقبته، والقرآن يكشف عن سنة إجتماعية أن لا يخلو أي قوم من هاد كقوله ﴿وَلِكُلِ وَسَاءت عاقبته، والقرآن يكشف عن سنة إجتماعية أن لا يخلو أي قوم من هاد كقوله ﴿وَلِكُلِ فَوْمُ هَادٍ الرَّعد المُ الرَّعد اللهُ فَيْ الْمُ الْمُ الْمُ الرَّه المُ الرَّه المُ الرَّه الرَّه المَّه المُ المَّهُ اللهُ خلا فِيهَا نَذِيرٌ فَيْ فَاطر / ٤٢.

٧٧ - ﴿ اَلَّهُ يَعْصِمُكَ مِنْ النَّهِ الْهِ الْهَاكَ مِنْ مَرَبِكَ وَإِنْ لَـمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ مَرِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنْ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْدِي الْقَوْمَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ لَا يَعْدِي الْقَوْمَ اللَّهُ لَا يَعْدِي الْقَوْمَ اللَّهُ لَا يَعْدِي اللَّهُ لَا يَعْدِي اللَّهُ لَا يَعْدِي اللَّهُ لَا أَنْ إِلَيْكُ مِنْ مَرَبِكَ وَإِنْ لَـمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلْغُتُ مَرِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنْ النَّاسِ إِنَّ اللَّهُ لَا يَعْدِي الْقَوْمَ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا يَعْدِي اللَّهُ لَا يَعْدِي اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَاللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الْمُؤْمِلُولُولُولُولُولُولُولُكُ اللللَّهُ لَاللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ لِللللْهُ لَلْمُ لَا الللللْهُ لَا اللَّهُ لَلْمُ لَا اللَّهُ لَا لَا لَاللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الللللْمُ

(بَلَغْ) أكثر توكيداً من (أبلغ) وتحمل إبلاغاً قطعياً ورسمياً مؤثراً مهماً ، الآية ظاهرها أنيق وباطنها عميق ودلالتها واسعة ، يدلُ أسلوب الخطاب مع النبي (ص) والتأكيد عليه بأن الله سبحانه قد أمر تبليغ أمر مهم للغاية ، وهو إبلاغ ما أُنزل إليه من ربه واعتبار تبليغ هذا الأمر المهم بمستوى تبليغ الرسالة كلها! وأن النبي (ص) قد ضاق بهذا الأمر ذرعاً لأنه ثقيل على أنفس جماعة من الصحابة (وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ) بلغ رسالة ربك غير مراقب أحداً ولا تخاف أن ينالك مكروه ﴿وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبُلاغُ الْمُبِينُ النور/ءه ، عن إبن عباس : (بَلِّغْ جَمِيْعُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ فَإِنْ كَتَمْتَ شَيئاً لأي سَبَبٍ كَانَ) فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ، ومن ثمرة رسالته (حديث الثقلان) مِنْ الآخِرِ، كِتَاْبُ اللهِ (التُقْلُ الأكبرُ) حَبْلُ مُمْدُودٌ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ وَعِتْرَيْقُ أَهْلَ بَيْتِيْ (التُقْلُ والشَّعْدُ) وَإِنَّهُمَا لَنْ يَفْرَفُومُ مِنْ اللهِ (التُقْلُ الأَكبرُ) عَبْلُ مُمْدُودٌ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ وَعِتْرَيْقُ أَهْلَ بَيْتِيْ (التُقْلُ الأَحْبَرُ) عَبْلُ مُمُدُودٌ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ وَعِتْرَيْقُ أَهْلَ بَيْتِيْ (التُقْلُ الأَصْعَرُ) وَإِنَّهُمَا لَنْ يَفْتَرَفًا حَتَى يَرَدُا عَلَيَّ الْحُوضَ) تفسير الرازي ١٦٣٨، في غم البلاغة خطبة ١٧٥ (فَلَنْ يُغْرِجُونُكُمْ مِنْ هُدَى وَلَنْ يُعِيْدُوكُمْ فِيْ رَدَى) فَلاَ تَتَقَدَّمُوهُمْ فَتَهْلَكُواْ وَلاَ تَتَحَلَّفُواْ عَنْهُمْ فَتَهُمْ فَتَهْلَكُواْ وَلاَ تَتَحَلَّفُواْ عَنْهُمْ فَتَهُمْ فَتَهْلَكُواْ وَلاَ تَتَحَلَّفُواْ عَنْهُمْ فَتَهُلَكُواْ وَلاَ تَتَحَلَّفُواْ عَنْهُمْ فَتَهُمْ فَتَهُمْ فَتَهْلَكُواْ وَلاَ تَتَحَلَّفُواْ عَنْهُمْ فَتَهُمْ فَتَهُمْ فَتَهُمْ فَتَهُمْ فَيَهُمْ فَتَهُمْ فَانَهُمْ فَانَهُمْ فَنَهُمْ فَانَهُمْ فَتَهُمْ فَاللهُ وَلَا تُعَلِّمُ وَنْكُمْ)

وعنه (ص): (مَثَلُ أَهْلُ بَيْتِي فِيْكُمْ كَمَثَلِ سَفِيْنَةِ نُوْحٍ فَمِنْ قَوْمِ نُوْحٍ مَنْ رَكِبَهَاْ نَجَاْ وَمَنْ تَخَلَّفَ عَنْهَاْ هَلَكَ ، وَمِثْلُ أَهْلُ بَيْتِي فِيْكُمْ كَمَثَلِ سَفِيْنَةِ نُوْحٍ فَمِنْ قَوْمِ نُوْحٍ مَنْ رَكِبَهَاْ نَجَا وَمَنْ عَنْهَا هَلَكَ ، وَمِثْلُ بَاْبِ حِطَّةٍ فِيْ بَنِيْ إِسْرَائِيْلَ) كنز العمال خبر ٣٤١٧٠، حطَّة : إدعوا الله أن يحطّ أي يضع عنكم ذنوبكم ، وكلمة الحق أحق أن تتبع ، ومن ضاق عليه الحق فالجور عليه أضيق كقوله هُوْمَاذَا بَعْدَ الحُقِّ إِلاَّ الضَّلالُ فَأَنَّ تُصْرَفُونَ في يونس/٣٢ ، ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا

قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ فَمُمْ الْخِيَرةُ مِنْ أَمْرِهِمْ الْحزاب/٣٦. وهذا تذكير لحملة العلم من المسلمين ألاّ يكتموا شيئاً من أمر الدين ، فإن هذا الكتمان يعتبر خيانة بتعطيل منهج الله ، والخيانة نقض أمانة الدين وهي ضد الأمانة ومن الخيانة التخلي عن تكاليف الأمة المسلمة وعدم توجيهها. ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَخُونُوا اللّهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ الْانفال/٢٧ ، في نهج البلاغة كتاب ٢٦: (إِنَّ أَعْظَمَ الْخِيْانَةُ الأُمَّةِ ، وَإِنَّ أَفْظَعَ الْغُشِ عُشُّ الأَئِمَةِ) ، (وَإِنْ لَمُ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ) والحكمة في التصريح بالأمر بالتبليغ وتأكيده بجعل كتمان بعضه ككتمان كله لأهميته البالغة، والناس لابد أن يعرفوا هذه الحقيقة الكبيرة بالنص ، فلا يعذروا بعضه ككتمان كله لأهميته البالغة، والناس لابد أن يعرفوا هذه الحقيقة الكبيرة بالنص ، فلا يعذروا إذا إختلفوا فيها بعد بيانها (وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِنْ النّاسِ)

والله يمنعك ويحميك من أن ينالوك بسوء من المعارضين والمعاندين وسيمنع الله الأسباب الجارية لهؤلاء المعارضين أن يضروك شيئاً. لم يكن (ص) خائفاً على نفسه وإنمّا خائفاً من وضع العراقيل في طريق تبليغ الرسالة (إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ) إنذار وتحديد بمعاقبة الذين ينكرون هذا الأمر الخاص ويقفون ضده فإنه يقضي عليه بالكفر ﴿لِيَقْضِيَ اللَّهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ الْانفال/٢٤.

فائدة: ١- القرآن الكريم لم يذكر هذا الأمر المهم صراحة ، وإذا علمنا أن سورة المائدة آخر سور القرآن نزولاً ، وإذا علمنا هذا أدركنا السر في تأخر هذا الأمر المهم بل البالغ الأهمية ، فإن بين نزول سورة المائدة ونزول هذه الآية ووفاة الرسول (ص) شهوراً قليلةً ، لذلك أكدت الآية على هذا الأمر المهم قبل وفاة النبي (ص) ، فأصبحت الرسالة كاملةً بمذا الأمر المهم ، وبحذا الأمر يحصل إكمال الدين وإتمام النعمة فكانت (الرسالة الإسلامية ميزان دَقِيْق فَمَنْ وَفي ، اسْتَوْفَى) فلم أجد بيان هذا الأمر البالغ الأهمية إلا عبر أسباب النزول ، التي تدعو إلى مستقبل الإسلام ومن الذي يستخلف رسول الله (ص) بعد وفاته ، بحيث يكون إمتداداً للرسول وأميناً على رسالته بتعيين منه نزلت أخذ بيده رسول الله (ص) وقال : نزلت هذه الآية في فضل علي بن أبي طالب (ع) ، ولَمّا نزلت أخذ بيده رسول الله (ص) وقال : (مَنْ كُنْتُ مُؤلاه فَعَلِيُّ مَوْلاه اللَّهُمَّ وَالِ مَنْ وَالْاه وَعَادِ مَنْ وَالله وَعَادِ مَنْ (الإمامة) بعد الرسول (ص) فصارت الإمامة من تمام الدّين وهي نظام الأمّة ووحدة المسلمين وعز (الإمامة) بعد الرسول (ص) فصارت الإمامة من تمام الدّين وهي نظام الأمّة ووحدة المسلمين وعز المؤمنين ﴿ قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاً الْمَوَدَة في الْقُرْبَى الشوري /٢٢ .

عن النبي (ص): (مَنْ مَاتَ وَهُوَ لاَ يَعْرِفُ إِمَاْمَهُ مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً) البحار ٢٣ص٧٧، وعن الرضا (ع) : (في صفة الإمام : مُضْطَلِعٌ بِالإِمَاْمَةِ ، عَالِمٌ بِالسِّيَاْسَةِ) الكافي ٢٠٢/١. ٢- حادثة الغدير

بإختصار: بعد أن أدى المسلمون مع رسول الله (ص) حجة الوداع ونزل (ص) في منطقة (غدير خم) فخطب فقال من ضمن كلامه (ص): (إِنَّ الله مَوْلاَيَ وَأَنْ مَوْلَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَأَنْا أَوْلَى بِحِمْ مِنْ أَنْفُسِهِمْ فَمَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِيٌّ مَوْلاَهُ اللَّهُمْ وَالِ مَنْ وَالاَهُ وَعَادِ مَنْ عَادْاَهُ وَأَحِبَّ مَنْ أَخَبّهُ وَأَبْغِضْ مَنْ أَنْعَضَهُ وَأَنْصُرُهُ وَأَحْدُلْ مَنْ حَذَلَهُ وَأَدِرْ الْحَقَّ مَعَهُ حَيْثُ دَازْ.. ثم نزلت الآية ﴿الْيَوْمَ مَنْ أَبْعَضَهُ وَأَنْصُرُهُ وَأَخْدُلْ مَنْ حَذَلَهُ وَأَدِرْ الْحَقَّ مَعَهُ حَيْثُ دَازْ.. ثم نزلت الآية ﴿الْيَوْمُ الْمُعْمَلْتُ لَكُمْ لِيسَاكُمْ وَلَقَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الإِسْلامَ فِينا للائدة الله الله وَالْمَوْلُ الله وَلاَيْكُمْ وَالْمَالِيْ وَإِثْمَامُ اللّهِ عَلَى إِلَى الله وَالْمَلْكُمُ وَاللهُ وَلاَيْكُمْ وَاللهُ وَلاَيْكُ عَمْ الْمِسْلامَ فِينا للله وَالْمَلْكُمْ وَالْمَلْكُمُ وَاللّهُ وَلاَيْكُمْ وَالْمُعْمَلِي الله وَلاَيْكُمْ الْإِسْلامَ وَينا للله وَلاَيْكُ وَالْمُولُولُ اللّهِ وَالْمَلْكُمُ وَاللّهُ وَالْمُلْكُمُ اللهُ لِكُلّ شَيْءٍ قَدْراَ لللهُ اللهُ لِمُنْ وَلاَيْتِكَ لَمُعَلِي مِنْ وَلاَيْتِكَ لَكُمْ اللهُ وَلِكُولُ اللّهِ فِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لِكُلّ شَيْءٍ قَدْراً لللهُ وَلِكُولُ اللهُ وَلِي اللهُ وَلِمُ اللهُ اللهُ وَلِمُنْ وَاللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَيْفُولُ اللّهُ وَلَيْ اللهُ وَلَهُ اللهُ اله

7 ٨ - ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ لَسْتُدُ عَلَى شَيْءٍ حَتَى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُدْ مِنْ مَرِّبِكُ مُ وَلَيْزِيدَنَّ كَثِيرًا مِنْهُدُمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ مَرَبِكَ طُغْيَاناً وَكُفْراً فَلا تَأْسَ عَلَى الْقُومِ الْكَافِرِينَ ﴾

قل يا مُحَدُّ لَمُؤلاء اليهود والنصارى (لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ) لستم على منزلة من الدين الصحيح وليس لكم مكانة ولا قيمة عند الله ، ولا ينفعكم الإنتساب إلى موسى وعيسى والنبيين حتى تعملوا بما في التوراة والإنجيل وتقيموا أحكامها كاملة (وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ) القرآن العظيم المنزل ليكون دستوراً لهدايتكم (وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَاناً وَكُفُواً) اللام للقسم ، أي وأقسم ليزيدن هذا القرآن المنزل عليك يا مُحَدِّ الكثير منهم زيادة في التكذيب وإصراراً على الكفر بدل أن يزيد هؤلاء إيماناً وتقوى وهدى وهذا التأثير المعكوس في التحوس للآيات الصادقة والقول المتزن يكون في النفوس المملوءة عناداً ولجاجاً! (فَلا تَأْسَ عَلَى الْمَوْمِ الْكَافِرِينَ) فَلا تَأْسَ : فلا تحزن عليهم لزيادة طغياضم وكفرهم ، وهو استخفاف بأمرهم ، المقوم من هذا شأنه فلا يستحق أن يأسف عليه، في غرر الحكم: (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نفسَهُ). وهذه الآية عامة ، فالمسلمون إذا اكتفوا بإدّعاء الإسلام ولم يلتزموا بمنهجه وبالقرآن الكريم ، فلم تكن لهم منزلة عند الله وليس لهم مكانة إجتماعية وهيبة سياسية ، بل سيظلون دائماً أذلاء ومغلوبين على أمرهم.

9 - ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِتُونَ وَالنَّصَامِى مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ

الآية الكريمة توضح المقياس العام الذي يخضع له أمن الناس يوم القيامة. آمَنُوا: صدقوا الله ورسوله (ص) ورسالته الإسلامية واليهود (وَالصَّابِئُونَ) عبدوا غير الله ، وذكرهم القرآن ثلاث مرات ، وهم قوم متوسطون بين اليهودية والنصرانية ، ولهم كتاب ينسبونه إلى يحيى بن زكريا (ع) ومنهم من يعبد الملائكة والكواكب ، فهم مالوا عن دعوة الفطرة السليمة واتبعوا أهواءهم (وَالنَّصَارَى) أتباع عيسى (ع) (مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيُوْمِ الآخِوِ وَعَمِلَ صَالِحًا) إذ لا عبرة بالأسماء والألقاب ولا بالأحساب والأنساب ، ليس العبرة أن نقول هذا مسلم وهذا يهودي وهذا صابئي وهذا نصراني وإنّما العبرة بالإيمان المتكامل والعمل الصالح قولاً وعملاً ، والإيمان يحث على العمل الصالح ، والعمل الصالح يحث على الإيمان ولا إنفصال بينهما ، وكل إنسان بقدره، عن الإمام الصادق (ع): (الإِيمُانُ عَمَلُ كُلُهُ، وَالْقُولُ بَعْضُ ذَلكَ العَمَلُ بِقَرْضٍ مِنَ اللهِ بيّن فِي كِتَابِهِ) البحار ٢٩ص٣٦، وهذا يدل على أن دين الله عبادات ومعاملات ، فالعبادات متعلقة بالمعاملات والأخلاق ، عن النبي (ص) : (الإِسْلاَمُ حُسْنُ النُّاقِي) كنز العمال خبر ٢٥٠٥، ﴿إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ المجرات /٢٠٥٠.

ويقرر القرآن الكريم بأن ﴿ وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنْ اخْاسِرينَ ﴾ آل عمران/٨٥. الإسلام بمعناه العام والشامل والذي يسع كل الأديان والذي معناه التسليم لأمر الله والإلتزام بمنهجه ، وهكذا فإنَّ أيَّة أمَّة تتّبع سبيل الإسلام الشامل ذو المعنى العام من دون تحريف فيكون هو سبيل الحق والهدى البعيد عن الباطل والفساد (فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ) فأولئك لا خوف عليهم مما يكون في مستقبل أمرهم ، ولا هم يحزنون من شيء ينغص عليهم حاضرهم ، فهم ناجون في الدنيا والآخرة ، لأنّ في الاستقامة السلامة والكرامة بلا أية ندامة ولا ملامة ﴿وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى﴾ البقرة/١٧٩ ، فإن هذا الإسلام الشامل يسبك الرجال ويصوغهم صياغة نموذجية فيعطيهم القوة والقدرة وينفى عنهم الخوف والذلة والحزن والضعف عن النبي (ص): (الإِسْلاَمُ يَسْبُكُ الرِّجَالَ كَمَاْ تَسْبُكُ النَّازُ حَبَثَ الْحَدِيْدِ وَالذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ) كنز العمال ٧٨/١ (وتقدّم في البقرة ٦٢). والمقصود : كل الذين آمنوا بالإسلام ذي المعنى الشامل من دون تحريف ، فإنهم يؤمنون بقرآن مُحَّد (ص) والإسلام الأصيل ويعملون العمل الصالح على إطلاق معناه ، وكانٌ حسب قدرته ، ويستقيمون في أقوالهم وأفعالهم ويندمون على سوء أعمالهم وينيبون إلى ربمم ، فيتوب الله عليهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون كقوله ﴿إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخَلاً كَرِيماً ﴾ النساء/٣١ ، عن النبي (ص) : (التَّائِبُ مِنَ الذُّنْبِ كَمَنْ لاَ ذَنْبَ لَهُ) كنز العمال خبر١٠١٧٤، في نهج البلاغة خطبة١٢٠: (أَلاَ وَإِنَّ شَرَائِعَ الدِّيْنِ وَاْحِدَةٌ وَسُبُلَهُ قَاْصِدَةٌ فَمَنْ أَخَذَ هِمَا لَحِقَ وَغَنِمَ ، وَمَنْ وَقَفَ عِنْدَهَا ضَلَّ وَنَدِمَ). فائدة : الآية ترد على الذين يظنون النجاة في ظل قومية معينة ، والآية ترد على الفرقة الناجية من طائفة معينة

والباقي في النّار!! تدعو الآية إلى التعايش السلمي والأخوي مع الآخرين على أساس التقوى إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ الحجرات/١٣.

والقرآن يؤكد هذه الحقيقة كقوله ﴿مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَلا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ البقرة/١١٢، وقوله ﴿وَمَنْ يَعْمَلْ مِنْ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ السَاء/١٢٤، وقوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ نَقِيراً السَّاء/١٢٤، وقوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَا اللَّهُ السَّتَقَامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ الاَحقاف/١٣، ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَكَفَرْنَا عَنْهُمْ سَيِّنَا تِهِمْ وَلاَ دُخُلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ المائدة ١٥٠٥، وغيرها فإنّ مجرّد الإنتساب واتّع دين من الديانات لا ينجيه من عذاب الله، بل يلزمه الإيمان والعمل الصالح.

٠٧٠ - ﴿ لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَاثِيلَ وَأَمْ سَلْنَا إِلَيْهِمْ مُسُلًا كُلَّمَا جَاءَهُمْ مَرَسُولٌ بِمَالاَ نَهْوَى أَنفُسُهُمْ فَرِيقاً كَذَّبُوا وَفَرِيقاً يُقْتُلُونَ﴾

ولقد أخذنا من اليهود الميثاق أي العهد الموثق المؤكد على الإيمان بالله ورسله ، كرّر الله سبحانه أخذ الميثاق منهم تأكيداً لعتوهم وشدّة تمردهم ، وأنّ الله تعالى أراد أيضاً بحذا التكرير أن يحذر المسلمين من طبائع بني إسرائيل كقوله ﴿وَلَقَدْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمْ اثْنَيْ عَشَرَ نَقِيباً للسلمين من طبائع بني إسرائيل كقوله ﴿وَلَقَدْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمْ الله ولكن عَشَرَ نَقِيباً للمائدة / ١٠ (وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلاً) ليرشدوهم أمر دينهم ويبلغونهم منهج الله ولكن (كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لا تَهْوَى أَنفُسُهُمْ) والرسول من الله لا يأتي تبع أهوائهم ، والله لا يشرع وفق ما يحبون ، بل عليهم أن يحبّوا ما يشرّع الله ، لأن أمر الله فيه سعادتهم وخيرهم (فَرِيقاً كَذَّبُوا) وهذا شأنهم منذ زمن قديم (وَفَرِيقاً يَقْتُلُونَ) ولا يجرأ على قتل أطهر الناس إلاّ شرُّ الناس وهم اليهود ، وذلك ديدنهم في الماضي والحاضر والمستقبل ، (يَقْتُلُونَ) بالفعل المضارع للدلالة على أن الميهود ، وذلك ديدنهم وأخم يعتمدونه في حياتهم كلها ، وهم الذين يستهينون بقتل الإنسان وكرامته وإستخلافه لله على الأرض هم يستهينون بشرائع الله وشرائع القانون الدولي وحقوق الإنسان لذلك هم وبال وشر على البشرية جمعاء، قال تعالى ﴿وَلا تَتَبِعُ الْهُوَى فَيُضِلُكُ عَنْ النبي (ص): (مَا عُبِدَ إِللهُ سَبِيلِ الللهِ مِنَ الْهُوَى) روح البيان ١٩٧/٢ (الهُوَى شَرِيْكُ الْعَمَى). عن النبي (ص): (مَا عُبِدَ إِللهُ سَبِيلِ اللهِ مِنَ الْهُوَى) روح البيان ١٩٧/٢

٧١ - ﴿ وَحَسِبُوا أَلاَ يَكُونَ فِيَنَا فَعَنُوا وَصَنُوا ثُم َ تَابَ اللّهُ عَلَيْهِ مَ ثُم عَنُوا وَصَنُوا كَثِيرُ مِنْهُ مُ وَاللّهَ بَعِلَونَ ﴾ وظن بنو إسرائيل بأن لهم كرامة فلا غالب لهم ولا يصيبهم بلاء وعذاب ومحنة بقتل الأنبياء وتكذيب الرسل اغتراراً بإمهال الله تعالى لهم لأنهم أبناء الله وأحبّاؤه وشعب الله المختار (فَعَمُوا وَصَمَّوا) فخدعوا أنفسهم وخانوها وتمادوا في الفساد فعموا عن الهدى ولم يبصروا الحق وصمّوا عن سماع العظة والإرشاد كقوله ﴿ أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً ﴾ فاطر / ٨ ، ﴿ وَزَيَّنَ لَهُ مُوءً عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً ﴾ فاطر / ٨ ، ﴿ وَزَيَّنَ فَهُمْ

الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ الأنعام ١٤ ، وهذا تشبيه بالأعمى والأصم لأنه لا يهتدي إلى طريق الرشاد (ثُمَّ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ) لما ندموا وتابوا لشدّة ما أصابهم من (بختنصر) من المذلة والهوان فنهب أموالهم وسبى نساءهم وأطفالهم وقتل شبانهم (ثُمُّ عَمُوا وَصَمُّوا كَثِيرٌ مِنْهُمْ) فلما إنقضت تلك الأجيال ونشأت أجيال أخرى اكتسبوا صفات آبائهم في اكتساب الآثام فعموا كثير منهم وصمّ بعد تبين الحق له ، فهم يتمردون إن استطاعوا ويخضعون عندما يعجزون (وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ) عليم وبصير بما يفعلون من جرائم وما يدبرون من مؤامرات خبيثة ، وهو وعيد وتمديد لهم وهو يجازيهم عليه بالخزي والخذلان في الدنيا قبل الآخرة ﴿فَلا يَأْمَنُ مَكُرَ اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ فَى الأَعْرَافَ الْمَا وَاللَّهُ اللَّهُ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ فَى الأَعْرَافِ اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ فَى الدنيا قبل الآخرة ﴿فَلا يَأْمَنُ مَكُرَ اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ فَى الدنيا قبل الآخرة ﴿فَلا يَأْمَنُ مَكُرَ اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ فَى اللهُ عَلَى اللهِ اللَّهُ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ فَى اللهُ عَلَى اللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ فَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الْعَرْقُ أَلَا اللهُ عَلَى اللهُ إِلاَّ الْقَوْمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

٧٧ - ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَنْ مَ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَ إِثِيلَ اعْبُدُوا اللَّهَ مَرَّبِي وَمَرَّبَكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمُ اللَّهُ مَرِّبِي وَمَرَّبَكُمْ إِنَّهُ مَنْ أَنصَامِ ﴾

لقد كفر الذين قالوا أن مريم ولدت إلها ، وزعموا أن الله تعالى حلّ في ذات عيسى وإتّحد به ، وهذا إعتقاد بالتجسيم الإلهي على أنه سبحانه جسم مادي كبقية الأجسام ، وهذا خلاف عقيدة التوحيد، وتعالى الله عن ذلك علواً كبيراً ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ الشوري/١١ ، (وَقَالَ الْمَسِيخُ يَا بَني إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ) أول كلمة نطق بما وهو طفل رضيع ﴿إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ ﴾ مريم/٣٠ ، أنا عبد مثلكم فأعبدوا خالقي وخالقكم الذي يذل له كل شيء ويخضع له كل الوجود والحقيقة أن السيد المسيح قال لهم ضد ما يقولون ، إنهم ﴿ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ ﴾ المائدة/١٣ فقد أمرهم بعبادة الله وحده معترفاً بأنه ربه وربمم (إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الجُنَّةَ) من يعتقد بأن مع الله إلها آخر أو من يعتقد بألوهية غير الله فلن يدخل الجنة أبداً لأنها دار الموحدين (وَمَأْوَاهُ النَّارُ) ومصيره جهنم (وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ) ولا منقذ له من عذاب الله ، وهذا إبطال لقول النصارى بالفدية بمعنى : أنّ المسيح (ع) باختياره الصلب (حسب إدّعائهم) قد فداهم بنفسه فهم مغفورٌ لهم ، وإنّ التكاليف الإلهية مرفوعة عنهم ومصيرهم إلى الجنة ، فخدعتهم الدنيا بغرورها وأنفسهم بخيانتها ، وهكذا الجاهل يعمل بنفسه كما يعمل العدو بعدوه ، وهذا الضلال يشمل حتى المسلمين. فائدة: غالى اليهود في بغض عيسى وأمّه، وغالى النصارى في عقيدتهم بهما إلى حدود الآلهة ، والإسلام معتدل يحارب الغلو بكل معانيه وأشكاله، عن الإمام على (ع): (سيهلك في صنفان : مُحِبُّ مُفْرطٌ يَذْهَبُ بِهِ الْحُبُّ إِلَى غَيْرِ الْحَقِّ، وَمُبْغِضٌ مُفْرطٌ يَذْهَبُ بِهِ الْبُغْضُ إِلَى غَيْرِ الْحَقِّي ، وَحَيْرُ النّاس حَالاً فِي النَّمَطِ الأَوْسَطِ فَإِلْزَمُوهُ) (الاعتدال) الكاشف١٠٣/٣، وينهى القرآن عن الغلو ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ ﴾ النساء/١٧١ ، والغُلُو : تجاوز الحدود في الحب والبغض وهو كالطغيان.

#### ٧٣ - ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلاَثَةٍ وَمَّا مِنْ إِلِهِ إِلاَّ إِلَهُ وَاحِدٌ وَإِنْ لَـمْ يَنتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمُ عَذَابٌ أَلِيـمُ ﴾

لقد كفرت فرقة من النصارى الذين قالوا إن الله أحد ثلاثة آلهة (الله وعيسى ومريم) وكلُّ واحد من هؤلاء إله حتى قالوا (الأب والإبن وروح القدس) وقالوا هذه الثلاثة إله واحد وهذا باطل لأن الثلاثة لا تكون واحداً وإن الواحد لا يكون ثلاثة (وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ إِللهِ وَإِحدٌ) لا يقبل الله بذاته المتعالية الكثرة فهو تعالى في ذاته واحد وإذا إتصف بصفاته الكريمة وأسمائه الحسنى لم يزد ذلك على ذاته الواحدة شيئاً ، فهو تعالى واحد في ذاته لكن لا بالوحدة العددية التي لسائر الأشياء لا تعدد الذّات ولا تعدّد الصفات ولا تعدّد أجناس وأنواع ولا تعدّد جزيئات وأجزاء ، في غرر الحكم: (لا إِلهَ اللهُ عَزِيمَةُ الْإِيمَانِ وَفَاتِحَةُ الْإِحْسَانِ وَمَرْضَاةُ الرَّحْمَنِ وَمَدْحَرَةُ الشَّيْطَانِ)، وفيه أيضاً: (التَّوْحِيدُ حَيَاةُ النَّهْ سُبْحَانَهُ أَعْلَى الْمَعَارِفِ) ، وفيه أيضاً: (يَنْبغِيْ لِمَنْ عَرَفَ الله أَنْ يَتَهُوا عَمًا يَقُولُونَ) عن القول بالتثليث ويصرون على ترك التوحيد (لَيمَسَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ) بسبب كفرهم. فائدة : (كَفَرُوا مِنْهُمْ) لن يعذب جميع (لَيمَسَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ) بسبب كفرهم. فائدة : (كَفَرُوا مِنْهُمْ) لن يعذب جميع الذين آمنوا بعقيدة التنليث ، بل الذين أصرّوا عليها ورفضوا عقيدة التوحيد الخالصة ، ولكن الذين آمنوا بعقيدة التوحيد الخالصة ، ولكن الذين أمنوا من أهل التثليث ، وإنّا يردون القول ترديداً من دون أن يعقلوا بعنه با

# ٧٤ - ﴿أَفَلا يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُ وَنَهُ وَاللَّهُ عَفُورٌ مَرَحِيبَ

هذا أمر بالتوبة في لفظ الاستفهام للتوبيخ لإصرارهم على الكفر ، أي أفلا ينتهون عن تلك العقائد الزائفة ويستغفرون الله مما نسبوه إليه ممّا لا يليق به ؟ (وَاللّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ) لمن يستحق ذلك. والفرق بين التوبة والاستغفار : أن الاستغفار ستر الذنب ومحوه ، وطلب المغفرة من الله بالدعاء فيكون خير الدعاء ، والتوبة الندم على المعصية وحسن العودة إلى الله ﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التّوبَةَ فَيْكُ التّوبَةَ عَنْ السّيّئاتِ الله الله عَمَلْ سُوءاً أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرْ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُو عَنْ السّيّئاتِ الله السورى ملى الله عَمَلْ سُوءاً أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُ اللّهَ يَجِدُ اللّهَ غَفُوراً رَحِيماً النساء / ١١ ، في غرر الحكم : (سِلاَحُ الْمُذْنِبِ الإسْتِغَفَارُ) والندم على الذنب.

# ٧٥ - ﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْهِ مَ لِلاَّ مَرَسُولُ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبِلِهِ الرُّسُلُ وَأَمَّهُ صِدِيقِةٌ كَانَا يَأْكُلنِ الطَّمَامَ انظُنْ كَيْفَ تُبَيْنُ لَهُمْ الآياتِ ثُمَّ انظُرْ أَنَى يُؤْفَكُونَ﴾

خَلَتْ: مضت، ما المسيح إلا رسول كالرسل الماضية خصّه الله تعالى ببعض الآيات والمعجزات الباهرات إظهاراً لصدقه كما خصّ بعض الرسل (وَأُمُّهُ صِدِّيقَةٌ) مبالغة في الصدق والعبادة والأخلاق، فصدَّقت بكلمات ربحا وكتبه وأنبيائه وعملت بموجبها فكان إيمانها عملياً وصدقها

حركياً، فكان قولها طبق عملها ، وعملها طبق قولها ، وصدقت مع نفسها ومع ربها ومع الناس في كل حالاتها كقوله ﴿وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ وَكَانَتْ مِنْ الْقَانِتِينَ ﴾ التحريم/١٠، (كَانَا عَلَّكُلانِ الطَّعَامَ) كل من افتقر إلى شيء احتاج إليه فهو مخلوق ، فالافتقار هو ضعف والخالق لا يكون ضعيفاً والسيد المسيح مخلوق كسائر المخلوقين مركب من جسم وروح وأعضاء ويضعف عن الحركة إذا لم يتغذّ وفيه إشارة لطيفة إلى أن من يأكل الطعام عليه أن يبحث عنه في الأسواق ، ولابد أن يكون في حاجة إلى إخراج فضلاته ، وإنهما ينامان ويمرضان ويجوعان ويأكلان مما يأكل الناس ويخضعان للضروريات التي يخضع لها الناس ، ومن كان هذا شأنه فكيف يكون إلها ؟

ويشترك مع الله في ألوهيته ، فالله حيٌّ وقائم ومدبر باقٍ بذاته وصفاته لا يحتاج إلى شيء ، بينما كلُّ شيء محتاج إليه (انظُرْ كَيْفَ نُبَيِّنُ فَهُمْ الآيَاتِ) تعجب من حال الذين يدّعون إلوهية عيسى وأمه أنظر كيف نوضّح لهم الآيات الباهرات على بطلان ما اعتقدوه (ثُمَّ انظُرْ أَنَّ يُؤْفَكُونَ) كيف يُصرفون عن استماع الحق الواضح معرضين عنه ومكذبين له ومتعالين عليه ؟

### ٧٦ - ﴿ قُلْ أَتْعُبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يُمْلِكُ لَكُ مُ ضَرٍّ وَلا نَفْعاً وَاللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيدُ ﴾

الاستفهام للإنكار والتعجب، الآية عامة تشمل جميع ما يُعبد من دون الله سواء أكان من البشر أم من الحجر أم المال أم النساء أم الجاه... وكل ما عبد من دون الله هو دون الله ، هو تسفيه لعقول أولئك الذين يعبدون من دون الله أرباباً ثم يرجون عندها النفع والضر ، وهي عاجزة لا تملك من أمر وجودها شيئاً ، فكيف يكون لها سلطان على العباد ؟ ذلك هو الضلال البعيد (وَاللّهُ هُوَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ) السميع لأقوالكم العليم بأحوالكم. فائدة : وفي تقديم الضر على النفع ، إذ إن الكائن الحي يطلب السلامة لنفسه أولاً كي يضمن وجوده وبقاءه ، ولا بقاء لحي مع وجود الخطر الذي يتهدد حياته ، فإذا تمكن الكائن الحي من استخلاص نفسه من بين الأخطار التي تترصده ، كان له بعد ذلك أن يطلب ما ينفع في حفظ حياته.

### ٧٧ - ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ٧ تَنْلُوا فِي دِيبِكُ مُ غَيْرَ الْحَقِّ وَ٧ تَتَبِعُوا أَهْوَا ۚ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَصَلُّوا عَنْ سَوَاءٍ السَّيل﴾

وتقدم في سورة النساء/١٧١، الآية وإن نزلت بخصوص السبب ولكن أريد لها عموم المعنى ، الغلو: صفة سلبية وهو الإفراط وتجاوز الحد وإدخال ما ليس من الدّين في الدّين القيم ، ومن أعطى المسلم المخلوق صفة من الصفات الخاصة للخالق فقد وقع في الغلو الخطير والمرير ﴿وَتَحْسَبُونَهُ هَيِّناً وَهُوَ عِنْدَ اللّهِ عَظِيمٌ النور/١٥٥ ، فلا تتجاوزوا بدينكم حدود الحق بل التزموا هذه الحدود وقفوا عندها فإن ما بعدها هو الضلال المؤدي إلى الكفر ﴿فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ

الضَّلالُ » يونس/٣٢ ، وقوله (غَيْرَ الْحَقِّ وَلا تَتَبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُّوا كَثِيراً وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ) ولا يكون الغلو إلا بغير الحق فيكون القيد (غير الحق) للتأكيد وتذكير لخطورة الموضوع لئلا يغفل عنه السامع فهو مبالغة في طريق الضلال ، وغلوٌ في متابعة الهوى كقوله ﴿وَقَتْلَهُمُ الأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ » آل عمران/١٨١ ، وكلُّ غلو باطل بأية نسبة من نسبه ، سواء ما قالته النصارى عن عيسى إنه إله أو إبن إله ، وغلو اليهود في عيسى أنه إبن زنا.

وغلو بعض المسلمين في الإمام على (ع) وهو القائل (ع): (يَهْلَكُ فِيَّ اِثْنَاْنِ وَلاَ ذَنْبَ لِيَ : مُحِبُ مُفْرِطٌ وَمُبْغِضٌ مُفْرِطٌ) البحار ٢٧٢/٢٥ والغلاة كفّار، عن الإمام على (ع): (اللَّهُمَّ إِنِيّ بَرِيْءٌ مِنَ الْغُلاَةِ كَثَرَاْءَةِ عِيْسَى بِنِ مَرْيَمَ مَنَ النَّصَاْرَى، اللَّهُمَّ أَخْذُهُمْ أَبَداً وَلاَ تَنْصُرْ مِنْهُمْ أَحَداً) البحار ٢٨٤/٢٥ كقوله ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة ٢٩٩ كقوله ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة ٢٩٩٠ كقوله ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودُ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة ٢٩٩ من الإمام على (ع) : (سَيَهْلَكَ فِيَّ مِنْفَانِ : مُحِبُّ مُفْرِطٌ يَذْهَبُ بِهِ الْخُبُ إِلَى غَيْرِ الْحَقِّ ، وَمُبْغِضٌ مُفْرِطٌ يَذْهَبُ بِهِ النَّمْطِ الأَوْسَطِ (المعتدل) فَالْزَمُوهُ) الكاشف ١٠٣/٣

(وَلا تَتَبعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ) المراد بالقوم رؤساء الدين الذين يتاجرون به ويحرفونه كما يشتهون وقد وصفهم سبحانه بالضلال في أنفسهم أولاً و بإضلال أتباعهم ثانياً (وَأَصَلُّوا كَثِيراً) غيرهم بإغوائهم وإغرائهم وبالترغيب والترهيب، ثمّ بيّن نوع الضلال والاضلال بأنه انحراف لمن قصد السبيل (وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيل) ضلُّوا عن سبيل الاعتدال والوسط وهو القرآن ، وانحرفوا عن الصراط المستقيم ، وتكرار (ضَلُوا) للإشارة إلى أنهم ضلوا من قبل وضلوا من بعد وقطعوا عدّة مراحل في الضلال على أنفسهم وعلى غيرهم وضلال عن العقل وضلال عن الشريعة ، وهو ضلال على ضلال وضلال بعد ضلال فلم يستفق في ما بينهما ﴿ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ ﴾ النور / ٠٤. فائدة : تنهى الآية عن أمرين خطيرين وهما الغلو والتقليد الأعمى فأما **الغلو في الدين** فيعني تحويل الأمور النسبية إلى مطلقات عامة من خلال خيال ذهني لا واقع له ، ويعني أيضاً منح الكثير من أفراد البشر كالأنبياء والصلحاء صفات ألوهية وجعلهم مؤثرين في إدارة الكون بقدرات إنسانية مستقلة عن الله ، وأمّا التقليد الأعمى فيعني عدم التعقل الصحيح ، والاعتماد على ما يقدمه الآخرون من أهواء واستنتاجات ضالة. جاءت (أَهْوَاءَ قَوْمٍ) بالجمع تنبيهاً على أنّ لكل واحد هويً معيّن غير هوى الآخر! وباعتبار كثرة الأباطيل التي عمموها بين النّاس وأصّلوها بينهم عن طريق الهوى. عن الإمام الصادق (ع): (احْذَرُوا عَلَى شَبَابِكُمُ الْغُلاَةَ لاَ يُفْسِدُوهُمْ، فَإِنَّ الْغُلاَةَ شَرُّ حَلْقِ اللهِ، يُصَغِّرُونَ عَظَمَةَ اللهِ، وَيَدَّعُوْنَ الرُّبُوبِيَّةَ لِعِبَادِ اللهِ، وَاللهِ إِنَّ الْغُلاَةَ لَشَرٌّ مِنَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى وَالْمَجُوسِ وَالَّذِينَ أَشْرَكُواْ، إِليْنَا يَرْجِعُ الغَالِي فَلا نَقْبَلُهُ، وبِنَا يِلْحَقُ المقصّرُ فَنَقْبلُهُ) البحار ٢٦٦/٢٥.

٧٨ - ﴿ لَعِنَ الَّذِينَ كَفَمُ وَا مِنْ يَنِي إِسْرَ إِثِيلَ عَلَى لِسَانِ دَا وُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَنْ إَمْ وَكَابِمَا عَصَوَّا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾

لَعِنَ : أبعد عن رحمة الله ، لعنوا بكل لسان ، لعنوا على عهد موسى في التوراة وعلى عهد داود في الزبور وعلى عهد عيسى في الإنجيل وعلى عهد مُحَّد في القرآن (ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ) بين سبب اللعن هو عصيانهم للنظام العام واعتداؤهم على الخلائق وانحرافهم عن منهج الله ﴿كَلاَّ بِلُ رَانَ عَلَى قُلُوكِمِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ المطففين / ١٤، فائدة : جاء اللعن في القرآن للظاهرة المنحرفة وليس لعن الأفراد كقوله : ﴿أَلا لَعْنَةُ اللّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ هود / ١٨ ، عن النبي (ص) : (لاَ يَكُونُ الْمُؤْمِنُ لَعَانًا) كنز العمال خبر ٨١٧٨.

### ٧٩ - ﴿ كَانُوا لَا يَتَنَاهُوْنَ عَنْ مُنكر فَعَلُوهُ لَبْسُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾

هذه إحدى صفاتهم القبيحة التي استحقوا عليها اللعنة ، لا ينهى بعضهم بعضاً عن قبيح فعلوه ، والنهي عن المنكر حفظ للفضائل وتدعيم للآداب وتقوية للدين ، ومن نهى عن المنكر أمر بلمعروف، لا ينهى محسنهم مسيئهم ولا يأخذ عالمهم بيد جاهلهم فلا تناصح بينهم على معروف ولا تناهي عن منكر ، يعيش كل فرد يهودي لذاته ولذّاته، ولا يعنيه إلا ما يتصل به إتصالاً مباشراً، لا عليه أن يهلك الناس جميعاً ، وإن عمل المنكر عند اليهود لم يكن في فرد وإنمّا كان عملاً جماعياً مألوفاً عندهم فهو فضيلة وحسنة ، وهكذا عندهم المعروف منكراً والمنكر معروفاً (لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ) هذا تقبيح لسوء فعلهم وتعجب منه، والآية إرشاد للمؤمنين وعبرة لهم حتى لا يفعلوا فعلهم فيكونوا مثلهم، وأخسرُ النَّاس مَنْ كَانَ عِبْرَةً لِلنَّاس.

# ٨٠ ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُ مُ يَتَوَكَّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَبِنْسَ مَا قَدْتَمَتْ لَهُ مُ أَنْسُهُ مُ أَنْ سَخِطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُـمْ خالدُونَ ﴾

تَرَى كَثِيراً من اليهود يعطون مودتهم ونصرتهم وتحالفاتهم للذين كفروا ليصدوا عن سبيل الله ، ويقفوا أمام دعوة الإسلام ويقفوا مع جبهة الكفر ، وتراهم يعملون أمام الأنظار بالإهتمام الكثير في إمتلاك قلوب حكّام الجور حيث يجدونهم حماة لجشعهم وأعوان لجرائمهم ، وهذه الآية وغيرها يكمن سر الإعجاز في القرآن (لَبِئْسَ مَا قَدَّمَتْ لَهُمْ أَنفُسُهُمْ) أسوأ الأعمال وأقبحها اعتمدوها

في مخططاقم في تعاونهم مع الكفّار وحربهم ضد المؤمنين وهذا أسوأ ما قدموه لأنفسهم في آخرتهم ، وذكر (أَنفُسُهُمْ) للدلالة على أن التحريض كان عن هوى أنفسهم وميولها المادية لا عن عقيدة بمن تولوهم، والهوى إله معبود ﴿أَرَأَيْتَ مَنْ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ الفرقان/٤٤ ، فجزاؤهم (أَنْ سَخِطَ اللّهُ عَلَيْهِمْ) وغضب على أفعالهم (وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَالِدُونَ) يذوقون وبال عملهم القبيح ، فيكون جزاؤهم من نفس عملهم ﴿لِتُجْزَى كُلُ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُون الجائية/٢٢ ، عن الإمام الباقر (ع) : (يَتَوَلَّوْنَ الْمُلُوكَ الْجُبَّارِيْنَ وَيُزَيَّنُونَ لَمُمُ أَهْوَاْءَهُمْ لِيُصِيْبُواْ مِنْ دُنْيَاهُمْ) الأمثل ١١١/٤.

# ٨١ - ﴿ وَكُوْكَ أَنُوا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالَّذِي وَمَّا أَنزَلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُ مُذَّ أُولِيَا ؟ وَكَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَاسْفُونَ ﴾

لو كان هؤلاء اليهود يصدقون بالله وبرسالة نبيهم وما جاءهم به من التوراةالتي فيها هدى ونور ما إتخذوا المشركين أولياء وأصدقاء يلقون إليهم بالمودة وهم أعداء الله ، ولا الطغاة أنصار من دون الصالحين لأن حبّ أولياء الله وحبّ أعدائه لا يجتمعان في قلب واحد هما جَعَلَ الله لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ الْإِمام على (ع): قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ الْإِمام على (ع): قلبَيْنِ فِي جَوْفِهِ الْإِمام على (ع): (اللَّذِي لا يَنفَعُهُ الْخَوْلَةُ يَلِيْقُ بِهِ الْهِدَائيةُ تَلِيْقُ بِهِ الْغِوَائيةُ ، عن الإمام على (ع): (وَلَكِنَّ (اللَّذِي لا يَنفَعُهُ الْخَوْلُةُ الشَّكُ) البحار ٢٩٣/٧٧ (وَلَكِنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ فَاسِقُونَ) فَاسِقُونَ : خارجون عن حدود الدين وإن تسمّوا باسمه ، لا يريدون إلا الرياسة والجاه ويسعون إلى تحصيلها من أي طريق قدروا عليه ، إن المسألة عندهم ليست دين وعقيدة وإستقامة ، وإنمّا هي مسألة مصلحة ومنفعة وغرور هوَعَرَتْكُمْ الأَمَانِيُّ حَتَّى جَاءَ أَمْرُ اللهِ وعَيْدة وإستقامة ، وإنّا هي عمر الحكم: (غُرُورُ الأَمَلِ يُفْسِدُ الْعَمَلَ).

الجزء السابع من القرآن الكريم

٨٢ - ﴿ لَتَجِدَنَ أَشَدَ النَاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا وَلَتَجِدَنَ أَقْرَ أَهُدُ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَامَرَى ذَلِكَ بِأَنْ مِنْهُ مُ وَسِيسِينَ وَمَرُهُ بَاناً وَأَنْهُ مُر لاَ يَسْتَكُبُمُ وَنَ ﴾

فَهُوْلاء الطَّائِفَتان (الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا) وقدّم اليهود على الذين أشركوا لأخّم أشدُّ خبثاً أعظم الناس معاداة للإسلام والمسلمين، وأكثرهم سعياً في إيصال الضرر إليهم وذلك لشدة عداوتهم وبغضهم لهم (وَلتَجِدَنَ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَى) إن التوجيهات الدينية المسيحية هي من حيث الإنسانية والأخلاق أقرب منها إلى الإسلام وإنسانيته وأخلاقه من الأفكار والتوجيهات الدينية اليهودية ، وكلُّ من قرأ التوراة والإنجيل ينتهي إلى العلم بهذه الحقيقة (مثلاً) إله الإنجيل هو إله المحبة والرحمة للبشرية جمعاء ، وهذا مشابه لما جاء في القرآن ﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى الْفِيمِ الرَّحْمَةُ الأنعام/٤٥ ، أمّا إله التوراة مرتبط باليهود وحدهم وهم شعب الله المختار كما يزعمون (ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِيسِينَ وَرُهْبَاناً) قِسِيسِينَ: علماء النصارى الرهبان : عبّاد زهّاد منقطعين للعبادة وحرمان أنفسهم من النعم الدنيوية كالزواج والولد ولذّات الطعام والزينة ﴿وَرَهْبَانِيَّةً الْتَعَامُ والزينة ﴿وَرَهْبَانِيَّةً الْتَعَامُ والزينة ﴿وَرَهْبَانِيَّةً الْتَعَامُ والزينة عَلَيْهُمْ الحديد/٢٧.

عن النبي (ص): (لا رَهْبَانِيَّة فِيْ الإِسْلاَم) تفسير الرازي٢ ١٧/٦، لأنّ الرهبانية غلو وتطرّف ، أمّا تعليل قرب مودتهم من المسلمين بسبب أن منهم علماءً وعباداً يذكرونهم مقام الله ومعارف الدّين ، فيكون العلم مع العبادة وتبني الأخلاق والمحبة للآخرين مما يلطف القلب ويرققه ويزيل عنه الغلظة والقسوة ومن الأسباب (أنَّهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ) ليس فيهم تكبر ولا غرور عن الانقياد للحق ، فإن المتواضع أقرب إلى الخير من المستكبر ، أمّا اليهود فيهم أحبار وعلماء ولكن مستكبرون ، لا تسمح لهم رذيلة العناد والاستعلاء لقبول الحق ، وأما الذين أشركوا فإنهم يفقدون العلماء والفضلاء ، وفيهم رذيلة الاستكبار، والنصارى إذا تصهينوا صاروا كاليهود الصهاينة فإنهم يرتكبون الجرائم كاليهود كما حصلت في الحروب الصليبية سابقاً ، ولاحقاً في عالمنا المعاصر وفي التحالف الصهيوني كما حصلت في الخروب الصليبية سابقاً ، ولاحقاً في عالمنا المعاصر وفي التحالف المهيوني الأمريكي الإنكليزي بمساعدة الإتحاد الأوربي لحماية دويلة إسرائيل وتقسيم العالم الإسلامي بحسب الخريطة الصهيونية وفي ذلك المخطط اللئيم الخبيث ويلات المسلمين كقوله ﴿ يُويِدُونَ لَيُطْفِئُوا نُورَ السَّهِ الصف/٨.

٨٣ - ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيَنَهُ مُ تَفِيضُ مِنْ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنْ الْحَقِّ يَقُولُونَ مَرَّبَنَا آمَّنَا فَاكْتُبُنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ الشَّاهِدِينَ ﴾

إذا سمع المؤمنون النصارى القرآن الكريم المنزل على الرسول مُحَدّ (ص) (تَرَى أَعْينَهُمْ تَفِيضُ مِنْ اللّهُمْعِ) حرّك القرآن قلوبهم وخشعوا وفاضت أعينهم بالدمع من خشية الله لرقةقلوبهم وتأثرهم بكلام الله الجليل (مُحَا عَرَفُوا مِنْ الحُقِّ) من أجل معرفتهم أنه كلام الله وأنه حق (يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنًا) بكلام الله الجليل (مُحَابك (فَاكُتُبنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ) مع أمة مُحَّد (ص) الذين يشهدون الله بالتوحيد ولرسله بالرسالة وصحة ما جاءوا به ، ويشهدون على الأمم السابقة بالتصديق والتكذيب إن أحسنوا وأساءوا ، وهم عدول شهادتهم مقبولة ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾ البقرة/١٤٣ وهذه واقعة خاصة لا يقاس عليها كلُّ راهب وقسيس ، ولذا نكر الله سبحانه ، ولم يقل (القسيسين والرهبان) والواقعة هي أن جعفر بن أبي طالب وقسيس ، ولذا نكر الله سبحانه ، ولم يقل (القسيسين وأمه من القرآن فبكي ومن حضر من قومه.

### ٨٤ - ﴿وَمَا لَنَا لا نُوْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا جَاءَنَا مِنْ الْحَقِّ وَمُطْمَعُ أَنْ يُدْخِلَنَا مَرَبُنَا مَعَ الْقُومِ الصَّالِحِينَ ﴾

ما الذي يمنعنا عن الإيمان وقد لاح لنا الصواب وظهر الحق ؟ وهذا الذي بشّر به عيسى ﴿وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ الصف/٦ ، أقرّوا بالحق بشجاعة ولم تخفهم الأجواء المخيفة السائدة! قالوا ذلك في جواب من عيّرهم بالإسلام من اليهود ، وهذا ما يلائم الفطرة السليمة ، (وَنَطْمَعُ أَنْ يُدْخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ الْقَوْمِ الصَّالِحِينَ) إننا نطمع أن يدخلنا ربنا مع القوم الذين صلحت

أنفسهم بالعقائد الصحيحة والأخلاق الحميدة ، ليكونوا مؤهلين لدخول الجنة بصحبة الصالحين من عباده الذين عملوا بالحق ونصروه.

### ٨٥ - ﴿فَأَثَابُ مُ اللَّهُ بِمَا قَالُوا جَنَاتَ مِنْ مَعْتِهَا الأَثْهَامُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ الْمُعْسِينِينَ ﴾

جازاهم على إيمانهم وتصديقهم واعترافهم بالحق ، وهذا دليل إسلام هذه الفئة من النصارى ، الإسلام العام بمعنى التسليم لأمر الله تعالى ، والإسلام الخاص التفصيلي هو إسلام نبي الرحمة مُحَّد (ص) ولها ثواب الله سبحانه ورضوانه (جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا) خلودٌ أبدي لا يحولون عنها ولا يزولون (وَذَلِكَ جَزَاءُ الْمُحْسِنِينَ) ذلك الأجر والثواب جزاء من أحسن عمله وأصلح نيته ولا يكتفون بالقدر الواجب منها ، فائدة ١- ليس كل أهل الكتاب في فساد وضلال بل منهم قوم صالحون ﴿لَيْسُوا سَوَاءً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللّهِ آنَاءَ وضلال بل منهم قوم صالحون ﴿لَيْسُوا سَوَاءً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللّهِ آنَاءَ اللّهِ لَيْ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴾ آل عمران/١١٣. ٢- (بِمَا قَالُوا) إنه لم يكن مجرد قول وإنما هو ترجمة عن اللسان صادق تعلق به القلب وخشعت له المشاعر وفاضت به العيون دمعاً ولكن عبر عنه اللسان فضار اللسان ترجمان القلب والجوارح.

# ٨٦ - ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآياتِنَا أَوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيدِ

قابل القرآن في سياقه المصدقين بآيات الله بالمكذبين كأنما قابل الترغيب في الترهيب ولا يصلح الإنسان إلا الخوف والرجاء ، وهكذا لا يستوي عند العدالة الإلهية المسيء والمحسن ، وإذا سلم المجرم من عقاب الناس فلا مفر له من عذاب الله، في غور الحكم: (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ).

### ٨٧ - ﴿ عَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيْبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُ مُ وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهُ لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾

الخطاب للذين آمنوا أن لا يمنعوا أنفسهم طيبات ولذائذ الرزق الحلال الذي ينفع الإنسان من المطاعم والمشارب ، فإنحا نعم أنعم الله بها عليكم فإحمدوه إذ أحلها وأشكروه ، وبالشُّكْرِ تَدُوم النَّعَمْ، ولا تردوا نعمته بكفرها والاعتقاد بتحريمها فتجمعوا بذلك بين قول الكذب على الله وكفر النعمة وحرمان النفس من الطيبات واعتقاد الحلال الطيب حراماً ، فإن هذا من الاعتداء ، والله قد نهى عن كلِّ اعتداء فقال (وَلا تَعْتَدُوا) الاعتداء في كلّ شيءٍ حرام ، لاسيما حرمان النفس من الطيبات ظلم واعتداء وهم الذين يعتدون على حقوق أنفسهم ورجم والناس ، ومن الاعتداء الذين يعملون للآخرة وينسون الدنيا ، أو يعملون للدنيا وينسون الآخرة ، ولا تعتدوا على الله في تشريعه ، فالخروج على تشريع الله وعدم الالتزام به هو اعتداء على الله (إنَّ الله لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ) الذين يحرمون ما أحل الله ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ الطلاق/١.

فائدة: ١- سبب النزول (مختصر): نزلت هذه الاية في جماعة من الصحابة غلب عليهم الخوف من الله، فحرّموا على أنفسهم النساء والطيبات وانقطعوا إلى العبادة ، فنهاهم النبي (ص) وقال لهم

فيما قال (إنَّ لأَنْفُسِكُمْ عَلَيِكُمْ حَقًا): أَمَّا أَنَاْ فَأَقُومُ وَأَنَامُ وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ وَآتِي النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِيَ ، فَقَامَ هَؤُلاءُ فَقَالُوا يَا رَسُولَ اللهِ فَقَدْ حَلَفْنَا عَلَى ذَلِكَ فَأَنزُلَ اللهُ ﴿لا يُوَاخِذُكُمْ اللّهُ بِاللّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ ﴾ المائدة/٨٩، روح البيان٢/٤٣، ٢ في الآية نحي عن الرهبانية والانعزال عن الناس ، وترك اللذائذ المشروعة المتنوعة ﴿وَرَهْبَانِيَّةُ ابْتَدَعُوهَامَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلاَّ ابْتِغَاءَ رِضُوانِ الناس ، وترك اللذائذ المشروعة المتنوعة ﴿وَرَهْبَانِيَّةُ ابْتَدَعُوهَامَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلاَّ ابْتِغَاءَ رِضُوانِ الناس ، وترك اللذائذ المشروعة المتنوعة ﴿وَرَهْبَانِيَّةُ ابْتَدَعُوهَامَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلاَّ ابْتِغَاءَ رِضُوانِ اللهِ فَمَا رَعُوهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ الحديد/٢٧، يُشعر بأن تحريم الحلال مثل تحليل الحرام كل منهما ظلم واعتداء وتجاوز الحدود كقوله ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطّيّبَاتِ مِنْ الرّزْقِ ﴾ الأعراف/٢٢.

# ٨٨ - ﴿وَكُلُوا مِنَّا مَهَرَقَكُ مُ اللَّهُ حَلَالًا طَيْبًا وَاتَّفُوا اللَّهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾

٩٨ - ﴿ نَوْآخِذُكُمْ اللَّهُ بِاللَّغُوفِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ فَوَاخِذُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمْ الأَيْمَانَ فَكَفَّامَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُوتُهُمْ أَوْ تَخْرِيمُ مَرَقَبَةٍ فَكَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاَيَةٍ أَيَامٍ ذَلِكَ كَفَّامَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا كَلْفُتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانِكُمْ كَذَلِكَ بَيْنَ اللَّهُ لَكُمْ آيَّتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ

اللَّغُو : مَا لا يترتب عليه أثر من أعمال ، يمين اللغو ما يدور على اللسان من حلف من غير قصد أي لا يؤاخذكم الله بما يسبق إليه اللسان من غير قصد الحلف كقولكم لا والله ، بلى والله

(وَلَكِنْ يُوَاخِذُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمْ الأَيْمَانَ) تعقيدها: توكيدها أي عقدتم مبالغة في العقد، ولكن يؤاخذكم بما وتقتم الأيمان عليه وأكدتم الحلف عليه بالقصد والنية ثم خالفها كقوله ﴿وَلَكِنْ يَوْاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ البقرة/٢٢٥، (فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ البقرة (٢٢٥، ١٥ (فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ البقرة هي العمل الذي يستر المعصية وهي ما يغطي به الإثم ، وجب على مخالفة الحلف المؤكّد الكفارة مخيراً بين ثلاث خصال: ١- أن يطعم عشرة مساكين بالجمع أو بالتفريق والمسكين هو الذي سكّن الضر والفقر حركته وهو الذي لا شيء لديه وهو أشدُّ من الفقير ، ٢- (أَوْ كِسُوتُهُمْ) يكسو كلّ واحد منهم بثوب ما يسمى كسوة في العرف ، ٣- (أَوْ كُسُوتُهُمْ) أن يعتق عبداً ولا عبيد اليوم والحمد لله.

(فَمَنْ لَمْ يَجِدْ) عجز عن الخصال الثلاث (فَصِيَامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ) وهذا دليل على كون الكفارة تخيير له دون ترتيب بينها (ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيَّانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ) ذلك إشارة إلى الطعام والكسوة والعتق والصوم بعد العجز عن الخصال الثلاث (وَاحْفَظُوا أَيُّانَكُمْ) من الابتذال ولا تكثروا من الحلف بلا معنى ، فإن لليمين بالله حرمتها وقدسيتها ، ولا تحلفوا إلا لضرورة (أو) لا تتركوا الحلف المغلّظ بغير تكفير ، فإنه واجب وعدم تنفيذه حرام (كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) كذلك يبين الله لكم الأحكام الشرعية ويوضّحها لتشكروه على هدايته لدينه والتوفيق لما دعا إليه من سبيله فويعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ البقرة/١٥١ ، ﴿وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونِ البقرة/٢٥١ ، و (لا يَعْلِفُواْ بِاللهِ صَادِقِيْنَ وَلا تَكُفُرُونِ البقرة/٢٥٢ ، و (لا يَعْفِفُ البِّعْمَةَ إِلاَّ الشَّاكُرُ) ، عن الإمام الصادق (ع) : (لا تَعْفِفُواْ بِاللهِ صَادِقِيْنَ وَلاَ كَاذِيئِنَ فَإِنَّ اللهُ عَزَّ وَبَلَ فَقَالَ ﴿وَلا تَجْعَلُوا اللهُ عُرْضَةً لاَيْكُمْ البقرة/٢٥٢) وسائل وَجَلَّ قَدْ نَهَى عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ ﴿وَلا تَجْعَلُوا اللهُ عُرْضَةً لاَيْكُمْ البقرة/٢٢٢) وسائل الشيعة ٢١٦٦١. مِنْ أَوْسَطِ: الطعام الأغلب في البيوت لا الدون الذي يتقشف به أحياناً ولا واللهِ، بَلَى الذي يتوسع به أحياناً أخرى. عن الإمام الصادق (ع): (اللّغُو: قَوْلُ الرَّجُلِ لا وَاللهِ، بَلَى وَاللهِ، بَلَى وَاللهِ، بَلَى وَاللهِ، بَلَى وَاللهِ، وَلا يَعْقِدُ عَلَى شَيْءٍ) الكافِ٧٤٤٤

• ٩ - ﴿ الْمَالَّذِنَ الْمَعْمُ وَالْمَيْسِرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَنْمُ لَمْ مُرْخِصُّ مُنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنُوهُ لَمَّ الْحُونَ وَقَدِّم الحَدبث عنهما في سورة البقرة / ٢١ الْمَيْسِوِ: القمار ، الْحُمْرُ أُمُّ الحُبَائِثِ، وأُمُّ الْحَبَائِثِ، وأُمُّ الْحَبَائِثِ، وأُمُّ الْحَبَائِثِ، وأُمُّ الْحَبَائِثِ، وأُمُّ الْحَبَائِثِ، وأُمُّ الْحَبَائِثِ، وأُمُّ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمُ وَالْمِنْ وَالْإِثْمُ وَالْمِعْمُ وَلَا إِلَيْهِ وَبَائِعُهَا وَمُشْتَرِيْهَا وَآكِلُ ثَمْنِهَا وَحَارِسُهَا وَعَاصِرُهَا وَشَارِئِهَا وَسَاقِيْهَا وَمَا قِيْهُا وَمُشْتَرِيْهَا وَآكِلُ ثَمْنِهَا ) نور الثقلين ٢٠/١٥، وعن الإمام الباقر (ع): (مُدْمِنُ الْخُمْرِ كَعَابِدِ وَتَنِ ) البحار ٢٧٤/٢٥، وكل ما فعل فعل الخمر من أنواع المخدرات التي تعطّل (مُدْمِنُ الْخُمْرِ كَعَابِدِ وَتَنِ ) البحار ٢٧٤/٢٥، وكل ما فعل فعل الخمر من أنواع المخدرات التي تعطّل وحَرِّب الرّوح فهو حرام (وَالأَنصَابُ) الحجارة التي كانت تنصب لذبح القرابين عليها (وَالأَزْلامُ) هي السهام التي كانوا يقترعون بما وهو نوع من اليانصيب (رِجْسٌ) رِجْسٌ: المستقذر وَالأَزْلامُ) همي السهام التي كانوا يقترعون بما وهو نوع من اليانصيب (رِجْسٌ) رِجْسٌ: المستقذر واللّذي تنفر منه النفوس الطاهرة (مِنْ عَمَل الشَّيْطَانِ) إضافة هذه حساً ومعنى وهو الشيء القذر الذي تنفر منه النفوس الطاهرة (مِنْ عَمَل الشَّيْطَانِ) إضافة هذه

المنكرات إلى الشيطان تجعلها منكراً إلى منكر ، نسب سبحانه شرب الخمر ولعب القمار وعبادة الأصنام الحجرية أو البشرية، والاستقسام بالأزلام وما شابحها إلى الشيطان لأنه يغري بها ﴿وَزَيَّنَ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأنعام/٣٤ ﴿وَمَنْ يَكُنْ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسَاءَ قَرِيناً للسَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأنعام/٣٤ ﴿وَمَنْ يَكُنْ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسَاءَ قَرِيناً السَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأنعام/٣٤ ﴿وَمَنْ يَكُنْ اللَّهِ أُولَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلا إِنَّ حِزْبَ السَّيْطَانِ أَلا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ أَلا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمْ الْخَاسِرُونَ ﴾ الجادلة/١٩ ، (فَاجْتَنِبُوهُ) إتركوه ولا تقربوا إليه لتفوزوا ، وهذا نهي بعد الشَّيْطَانِ هُمْ الْخَاسِرُونَ ﴾ الجادلة/٩ ، (فَاجْتَنِبُوهُ) رجاء أن تفوزوا بما فرض عليكم من تزكية أنفسكم وسلامة أبدانكم والتحابب فيما بينكم ، وعلى قدر الاجتناب ترجُ الفلاح.

فائدة: دلالة تحريم الخمر: ضمير (فَاجْتَنِبُوهُ) يعود إلى الرجس ، وهو أمر بالاجتناب ، والأمر يبدلُ على الوجوب خاصة مع بيان السبب ،إنّ الأمر الموجه في تحريم عبادة الأصنام هو نفسه موجّه إلى الخمر والميسر والأزلام للمساواة بينها وبين عبادة الأصنام ، وهو دليل واضح يكفي على الحرمة ، وإنها رجس وإنها تحريض (مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ) والسنة الشريفة أكدت الحرمة ، وحفظ العقل ضرورة إنسانية وحجة دينية وكل ما يخامر العقل ويغطيه دليل على الحرمة. وكانت هذه الآية آخر المراحل التدريجية في تحريم الخمر بالكامل حين فشلت النظم الأخرى في عملية إنقاذ مجتمعاتها من هذا الداء المعدي الخطير والمرير.

فائدة: ١- النداء للمؤمنين بأن هذا الإيمان لا يجتمع مع الخمر والميسر في قلب مؤمن ، فعليكم الالتزام بالطاعات واجتناب النواهي ، ٢- الحكمة في تحريم الخمر بالتدريج أن الناس كانوا مغرمين بما وهي إحدى مواردهم الإقتصادية فلو حرّمت في أول الإسلام لانصرفوا عنه ، ٣- (إنما) تعني الحصر والتوكيد على الحرمة، والسنّة المتواترة والعقل والإجماع والأدلة الدينية أكّدت الحرمة من دون اختلاف ، وكل شيء قليله مسكر فكثيره حرام. آيات الخمر ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنْ الْخُمْوِ وَالْمَيْسِوِ قُلْ فِيهِمَا إِثمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾ البقرة/٢١٩ ، وقوله ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ أَمْنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاة وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ الساء/٢٤ ، وقوله (فَاجْتَبُوهُ) الإبتعاد وعدم الاقتراب مما يكون أشد من مجرّد النهي عن شرب الخمر (لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) ، وقوله ﴿وَوِلهُ وَرُقاً حَسَنا ﴾ النحل/٢٧ ، يلتح النص أن الرزق الحسن غير الخمر ، فكان أول ما يطرق حس المسلم من وضع السكر وهو الخمر في مقابل الرزق الحسن فكاتما الحرق الحسن النهيس ﴿مِنْ ثَمْرَاتِ التَّخِيلِ وَالأَعْبَابِ ﴾ النحل/٢٦ ، كما قال ﴿فَلْيَحْدَرُ بِالخمر من الرزق الحسن النهيس ﴿مِنْ ثَمْرَاتِ التَّخِيلِ وَالأَعْبَابِ اللهِ عَرَّ وَجَلَّ، وَلُو صَدَّقَ كِتَابُ اللّذِي عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ النحل/٢٦ ، كما قال ﴿فَلْيَحْدَرُ (عَ): (شُرْبُ الخَمْرِ مِفْتَاحُ كُلِّ شَرِّ، وشَارِبُ الخَمْرِ مُكَدِّبٌ بِكِتَابِ اللهِ عَرَّ وَجَلَّ، وَلُو صَدَقَ كِتَابُ اللهِ عَرَّ وَجَلَّ، وَلُو صَدَقَ كِتَابُ

# ٩ ٩ - ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيَطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْتَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنْ الصَّلاةِ فَهَلْ

ثم يستمر السياق القرآني في كشف خطة الشيطان من وراء هذا الرجس ، ذكر أن فيها مفسدتين إحداهما دنيوية (إجتماعية) والأخرى دينية ، يريد الشيطان لكم في الخمر والقمار أن يعادي بعضكم بعضاً وتتنافر قلوبكم فيكره بعضكم بعضاً ، ويشتت أمركم بعد تأليف الله قلوبكم بالإيمان ، ويصرفكم بالسكر والانشغال بالقمار عن (عَنْ ذِكْرِ اللهِ) الذي به صلاح دنياكم وآخرتكم (وَعَنْ الصَّلاةِ) التي فرضها عليكم تزكية لنفوسكم وتطهيراً لقلوبكم (وَيَصُدُّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنْ الصَّلاقِ) وذكرت الصلاة بمفردها جلالة على زيادة العناية بأمرها فهي عمود الدين ثم قال (فَهَلْ أَنْتُمْ مُنتَهُونَ) الصيغة للاستفهام الإنكاري ومعناه الأمر أي انتهوا وهذا الزجر (مُنتَهُونَ) أبلغ وأرهب من صيغة (انتهوا) ، وكان ذلك غاية في البلاغة ، كأنّه قيل : قد تلى عليكم ما فيهما من أنواع الموانع والنواهي فهل أنتم على ما كنتم عليه كأن لم توعظوا ولم تزجروا ، وهذا إنذار وتمديد ووعيد في أشد نهي ، فائدة : وحرّم الله الخمر في كلّ الشرائع السماوية ، عن الإمام الباقر (ع) (محتصر) : (مَا بَعَثَ اللهُ نَبِيَاً قَطُّ إِلاَّ كَانَ فِي تَحْرِيْمِ الْخَمْرِ) وسائل الشيعة٢٣٧/١٧، لكثرة أضراره على الفرد والمجتمع واللعب بالشطرنج وكل الألعاب التي تعتمد على المال دخلت في الميسر وكان حراماً ، إذا كان دون مال فلا وجه لتحريمه ، وإنَّما فيه إضاعة الوقت بلا فائدة.

### ٩٢ - ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُهُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُ مْ فَاعْلَمُوا أَنْمَا عَلَى مرسُولِنَا الْبَلاغُ الْدُينُ ﴾

وأطيعوا أمر الله وأمر رسوله في ترك الخمر والميسر وكلَّ حرام واحذروا مخالفتهما ، أَبَعْدَ كل هذا عمَّن يقول : لا نهى عن الخمر في القرآن ؟ (فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ) فإن أعرضتم ولم تعملوا بأمر الله ورسوله واقترفتم هذه المعاصى الكبيرة ، تأكيد فيه معنى التهديد (فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْمُبينُ) فاعلموا ليس من مسؤولية رسولنا هدايتكم وإنّما عليه تبليغكم الرسالة بوضوح وإلقاء الحجة الإلهية عليكم كاملة بلا التباس ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ، ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ ، الغاشية/٢٥-٢٦ ، والبلاغ المبين مسؤولية كل الرسل ﴿فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾ النحل/٣٥ ، وهذا من الله وعيد شديد لمن أعرض عن أمره ونهيه ﴿ فَمَنْ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ ﴿ يونس/١٠٨

٩٣ – ﴿ لِيسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقُوا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُـمَّ اتَّقُوا وَآمَنُوا ثُـمَّ اتَّقُوا وَأَحْسَنُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ

جُنَاح: إثْم وحرج، ليس على الذين آمنوا إيماناً صحيحاً وعملوا الصالحات ميل عن الحق مما ذاقوه من خمر وغيره من المحرمات قبل نزول آيات التحريم (فيمًا طُعِمُوا) في ما إقترفوه من السيئات إذا ما اتّقوها بإتيان التكاليف كاملة، ثم اتّقوا الله بالورع عن محارم الله ، ثم اتّقوا بتزكية أنفسهم من الذنوب من صح إيمانه صح عمله ، وفيه إطلاق الطعام بمعنى : بيان لسعة فضل الله على المؤمنين وأنّه وقد أحلَّ لهم الطيبات وحرّم عليهم الخبائث ، فإنهم في سعة من أمرهم فيما يطعمون حيث لا تطلب أنفس المؤمنين إلا الطيب الحلال الخالص البعيد عن الشبهات من كلّ حرام ، في الحديث : (دَعْ مَاْ يُرِيْبُكَ إِلَى مَاْ لاَ يُرِيْبُكَ فمن رعى (تحرك) حول الحمى يوشك أن يقع فيه) تنبيه الخواطر ص٤٣، فكان في الطعام الطيّب ما يصرفهم عن الخبيث ، وكلُّ حرام خبيث وإن كان ظاهره يغر لكن باطنه يضر ، والطعام الخبيث لا تشتهيه إلاّ النفس الخبيثة (إذًا مَا اتَّقَوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ) وهذا رفع الحرج عن المؤمنين فيما يطعمون ، وفي استغنائهم عن الحرام بالحلال ، فالمؤمن إذا ما إتقى الله وعمل الصالحات ، صلحت نفسه وطابت طبيعته فلا يجد فيما حرّم الله عليه من خبائث تضييقاً عليه، فالآية تكشف عن أهمية التقوى وحقيقة الإيمان والعمل الصالح في تهذيب الطبائع وتزكية النفس بحيث لا تقبل إلاّ الطيّب وفي ذلك راحتها وسعادتها ، ولا تستشعر ضيقاً عليها في بقائها ثابتة على حدود الله في إستعمال هذا الحلال الطيب المباح لها ، وهذا هو السر في التكرير (ثُمُّ اتَّقَوْا وَآمَنُوا ثُمُّ اتَّقَوْا وَأَحْسَنُوا). لم أجد بدقة السبب في تكرار التقوى، والذي كتبته هو آخر ما توصلت إليه في فهمي للآية بقدري وليس بقدرها وهو: جاءت كلمة التقوى ثلاث مرات في هذه الآية ذكرت أولاً مع الإيمان والعمل الصالح وثانياً مع الإيمان فقط وثالثاً مع الإحسان ، والمراد بالاتّقاء الأول اتّقاء شرب الخمر بعد تحريمها، وبالاتّقاء الثاني دوام الاتّقاء من شرب الخمر وبالاتّقاء الثالث اتّقاء جميع المعاصي (الورع عن محارم الله) وهذه هي درجة الإحسان ﴿إِنْ أَوْلِيَاؤُهُ إِلاَّ الْمُتَّقُونَ ﴾ الأنفال/٣٤ ، ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ الحجرات/١٣ ، في غرر الحكم: (التَّقْوَى مُنْتَهَى رِضَاْ اللهِ مِنْ عِبَادِهِ وَحَاْجَتُهُ مِنْ خَلْقِهِ).

والتقوى: تلك الحساسية المرهفة برقابة الله وقربه والإتصال به في كلّ لحظة من الاتّقاء ، كما أتقي النار خوفاً من حوفاً من الله وأتمسك بالطاعات حباً لله تعالى (الخلاصة) : إنّ من صحّ إيمانه وصلح عمله واستقام على هدى الله ، وعمل في تفصيلات حياته حسب اجتهاده المبني على أساس منهج الله والذي يعتمد على الإيمان والتقوى والعمل الصالح حتى يرتقي إلى مقام الإحسان المتألق الجميل فتلك هي وصايا دين الله الحنيف التي يجب أن يقف عندها المؤمن ولا يتجاوزها في كل حال ، في الشكل والمضمون ، في السر والعلانية ، في الشدة والرخاء ، في السفر والحضر ، في الكبر والصغر في الضعف والقوة (وَاللّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ) يحب المتقربين إليه بالأعمال الصالحة على أنواعها. فائدة : الإيمان والتقوى درجات ومنازل ، وجاء تكريرها إشارة إلى تلك الدرجات والمنازل ، عن الإمام الصادق (ع) : (لِلإِيمُانِ حَالاتُ وَدَرَجَاتُ وَدَرَجَاتُ وَدَرَجَاتُ

وعنه (ع): (التَّقْوَى عَلَى ثَلاَثَةِ أَوْجُهِ (تَقْوَى اللهِ وَهِيَ تَرْكُ الْحَلاَلِ (زهداً) فَضْلاً عَنْ الشُّبْهَةِ وَهِيَ تَقْوَى خَاْصِ الْخَاْصِ ، وَتَقْوَى مِنَ اللهِ وَهِيَ تَرْكُ الشُّبْهَةِ فَضْلاً عَنْ الْخَرَاْمِ وَهِيَ تَقْوَى الْخَاْصِ ، وَتَقْوَى مِنْ خَوْفِ النَّارِ وَالْعِقَابِ وَهِيَ تَرْكُ الْخَرَامِ وَهِيَ تَقْوَى الْعَاْمِ) كنز الدقائق ١٨٨/، بيان ذلك: إن أوائل درجات الإيمان تصديقات مشوبة بالشبه والشكوك على اختلاف مراتبها ويمكن معها الشرك الجلي أو الخفي كقوله ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلاَّ وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ يوسف/١٠٦ ويعبر عنها بالإسلام كقوله: ﴿قَالَتْ الْأَعْرَابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلْ الإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ الحجرات/١٤ ، والتقوى المتقدمة عليها هي تقوى العام. وأوسطها تصديقات لا يشوبها شك ولا شبهة كقوله ﴿الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمُّ لَمْ يَرْتَابُوا ﴾ الحجرات/١٥ ، وأكثر إطلاق الإيمان عليها خاصة كقوله : ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آياتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَاناً ﴾ الأنفال/٢ ، والتقوى المتقدمة عليها هي تقوى الخاص وأواخرها تصديقات كذلك مع إيقان كامل ومحبة كاملة لله عز وجل كقوله: ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ المائدة ١٥٤، ويعبِّر عنها تارة بالإحسان، في الحديث: (الإحْسَانُ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يِرَاكَ) نور الثقلين ١٥٥٣/، والأخرى بالإيقان كقوله ﴿ وَبِالْآخرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ البقرة ٤١، والتقوى المتقدمة عليها هي تقوى خاص الخاص ، وإنّما قدّمت التقوى على الإيمان لأن الإيمان إنّما يتحصّل ويتقوى بالتقوى، لأنها كلما ازدادت ازداد الإيمان بحسب ازديادها، وهذا لا ينافي تقدّم أصل الإيمان على التقوى، بل لازديادها بحسب ازدياده أيضاً، لأن الدرجة المتقدمة لكل منها غير الدرجة المتأخرة الكافي ٧/٥/٧، كنز الدقائق ١٨٨/٣، وغيرهما. أسباب النزول: قال بعض الصحابة لرسول الله (ص) كيف بإخواننا الذين ماتوا وقد طعموها أي شربوا الخمر، فنزلت الآية.

9 9 - ﴿ إِنَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيْبُلُوَّ كُمُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِنْ الصَّيدِ تَنَالُهُ أَيدِيكُمْ وَمَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَنْيبِ فَمَنْ الصَّيدِ تَنَالُهُ أَيدِيكُمْ وَمَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَنْيبِ فَمَنْ الصَّيدِ تَنَالُهُ أَيدِيكُمْ وَمَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَنْيبِ فَمَنْ الصَّيدِ تَنَالُهُ أَيدِيكُمْ وَمَرِمَاحُكُمُ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَنْيبِ فَمَنْ الصَّيدِ لَنَالُهُ أَيدِيكُمْ وَمَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَنْيبِ فَمَنْ الصَّيدِ لَنَالُهُ أَيدِيكُمْ وَمَرِمَاحُكُمُ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَنْيبِ فَمَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَنْيبِ فَمَنْ

لَيَبْلُوَنَّكُمْ: ليختبرنكم، لن يتكامل الإنسان إلا عبر الإمتحان المتواصل ﴿ وَلِيَبْتَلِيَ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ آل عمران/١٥٤، والآية تشير إلى هذا المعنى ، إذ يقرب الصيد من المحرمين بحيث تناله أيديهم ورماحهم كناية عن الصيد بلا مشقة (لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَخَافَهُ بِالْغَيْبِ) الغيب: ما غاب عن الحواس الخمس. المعنى : إنّ الله ابتلاكم بتحريم الصيد في البر دون

البحر، في حال إحرامكم بالحج أوالعمرة، ليميز بين من يخافه ومن يطيعه في السركما يطيعه في العلانية وبين من يتظاهر بطاعته والخوف من الله تعالى أمام الناس ويعصيه في الخفاء (فَمَنْ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ) من خالف أمر الله بالصيد بعد إقامة الحجة عليه استحق عذاب الله وعقابه الأليم. فائدة: (لِيَعْلَمَ اللهُ) معنى علم الله هنا: هو العلم الحيط بكل شيء ما كان وما سيكون، لكنّ الله تعالى يريد أن يعاملكم معاملة المختبر، يريد أن يعلم الشيء على أرض الواقع وإن كان هو عالماً به قبل وقوعه، تربية لكم وتزكية لنفوسكم وتطهيراً لها، يقال: في الْمِحَنِ مِنَحُ وَإِن كَان هو عالماً به قبل وقوعه، تربية لكم وتزكية لنفوسكم وتطهيراً لها، يقال: في الْمِحَنِ مِنَحُ مِنَ اللهِ، وَفِي الْمَكَارِهِ مِكِارِمٌ، وَفِي الْمَشَقَاتِ خبرات ورَاحَاتٌ، وَفِي الْمُعَانَاةِ هِبَانَّة، وَالْبَلاءُ بِدَايَاتُهُ الْكَرَامُاتُ ، عن الإمام العسكري (ع): (مَا مِنْ بَلِيَةٍ إِلاَّ وَللهِ فيها نِعْمَةٌ تُحِيْطُ بِمَا !) بساحري (ع): (مَا مِنْ بَلِيَةٍ إِلاَّ وَللهِ فيها نِعْمَةٌ تُحِيْطُ بِمَا !) بساحري (ع): (مَا مِنْ بَلِيَةٍ إِلاَّ وَللهِ فيها نِعْمَةٌ تُحِيْطُ بِمَا !)

9 9 - ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَتُسُدْ حُرُهُرُّ وَيَنْ قَتَلَهُ مِنْكُ مُ مُتَعَمِّداً فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنْ الْتَعَمَّيَ الْعَصَدَيَخُ عُرُهِ وَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ هَدُيا كَالِغَ الْكَعْبَةِ أَوْكَفَّامَ أَهُ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَاماً لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرٍ وِعَفَا اللَّهُ عَمَّا سَكَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنَقِّهُ اللَّهُ مِنْهُ وَاللَّهُ عَرَفِرٌ ذُو اتِقَامِ ﴾

لا تقتلوا الصيد وأنتم محرِمُون بحج أو عمرة (وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّداً فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنْ النعم وهي الإبل والبقر والغنم النّعَمِ) من قتل الصيد في حالة الإحرام فعليه جزاء يماثل ما قتل من النعم وهي الإبل والبقر والغنم ولا شيء على الناسي والمخطئ فهو غير متعمد (يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ) يحكم بالمثل حكمان عادلان من المسلمين (هَدْياً بَالِغَ الْكَفَيةِ) تذبح الفدية هدياً يهدى في سبيل الله تعالى ، يصل إلى الكعبة ويذبح في جوارها حيث تؤدى المناسك ويفرّق لحمه على المساكين (أَوْ كَفَارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ) كَفَّارَةٌ : هي ما يتكلفه الإنسان من أعمال البر لحو ذنبٍ إرتكبه ، إنّ الصائد مخير بين أن يذبح مثل الصيد وبين أن يقوّم مثله بدراهم يشتري بما طعاماً للمساكين (أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ وَمَالًا لَيَدُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ) عَدْلُ ذَلِكَ : ما ساواهُ ، وَبَالَ أَمْرِهِ : عاقبة فعله السّيء ، يصوم عن إطعام كل مسكين يوماً واحداً ليذوق سوء عاقبة هتكه لحرمة الإحرام. فائدة : كان الصيد في اطعام كل مسكين يوماً واحداً ليذوق سوء عاقبة هتكه لحرمة الإحرام. فائدة : كان الصيد في أمّا الآن فالناس في غني عن صيد البَر إلاّ للهو، والحاج يذهب إلى الحرم الشريف عابداً لا لاهيا أمّا الآن فالناس في غني عن صيد البَر إلاّ للهو، والحاج يذهب إلى الحرم الشريف عابداً لا لاهيا (عَقَا اللّهُ عَمّا سَلُفَ) عَمّا سَلَفَ : عما مضى، من قتل الصيد قبل التحريم (وَمَنْ عَادَ فَيَعَتِمُ اللّهُ وَمُنْ عَادَ إلى قتل الصيد وهو محرم فَيَنتَقِمُ اللهُ مِنْهُ فهو ينكل به ويبالغ في عقوبته في الآخرة (وَاللّهُ عَزِيزٌ خَالِبٌ عَلَى أَمْرِه، منتقم ممن عصاه وتعدى حدوده وأصرّ على الذنب.

أحل لكم أيها الناس صيد البحر محرمين أو غير محرمين (وَطَعَامُهُ مَتَاعاً لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ) ويحل صيده وأكله إداماً للحاضرين (وَلِلسَّيَّارَةِ) أي المسافرين غير المحرمين والمسافرين (وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صيد البر ما دمتم محرمين (وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ) للجزاء ، فالتقوى يجب أن تلازم كل الأعمال ، (فَمَنْ إِتَّقَى الله وَقَاهُ) في دنياه وآخرته ، أي استعينوا على تقوى الله بعلمكم وإيمانكم إنكم إليه تحشرون.

٧٧ - ﴿ جَعَلَ اللَّهُ الْكَ الْهَ الْهَ عَبَهَ الْبَيْت الْحَرَام وَيِاماً لِلنَاسِ وَالشَّهُ رَالْحَرَام وَالْهَدْي وَالْقَلاثِدَ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا

الْكَعْبَةَ : البيت المكعب أي المربع ، والكعبة اسمٌ للبيت الحرام ، البيت الشريف الرفيع المنزلة ﴿وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْناً ﴾ البقرة/١٢٥ ، مَثَابَةً : مرجعاً تتعلق به القلوب والأرواح والأجساد والوجوه ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكاً وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ ﴾ آل عمران ٩٦ ، القيام : ما يقوّم به نظام الناس وإصلاحهم واستقامتهم، المعنى : جعل الله الكعبة المشرفة صلاحاً ومعاشاً وأساساً للناس لقيام أمر دينهم ودنياهم ، ومحلاً للعبادة ، وعماداً وسنداً للناس يلوذ به الخائف ويأمن فيه الضعيف ، ويدبر الناس أمرهم لتقارب قلوبهم فيعضد بعضهم بعضاً (وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ) أي الأشهر الحرم ذو القعدة وذو الحجة ومحرم ورجب قياماً لهم لأمنهم القتال فيها (وَالْهَدْيَ وَالْقَلائِدَ) الأضاحي من الهدي ، وَالْهَدْي ما يهدى إلى الكعبة من الأنعام توسعةً على الفقراء ليس فيها علامة، وَالْقَلائِدَ: الهدي وهي الأنعام التي وضعت في عنقها علامة تدل على أنها للكعبة جعلها الله أيضاً قياماً للناس (ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض وَأَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ) بيّن الله سبحانه حلاله وحرامه ما صغر منه وما كبر حتى (الْقَلائِدَ) ليكون الناس على علم اليقين بأن ما من شيء إلا وفيه كتاب وسنة ، كيلا يترك مجالاً لأي إنسان أن يفتي برأيه ويحكم بغير ما أنزل الله كقوله ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ ﴾ البقرة/٢٣٥. فائدة : لم يكتف الإسلام أن تقوم العبادات على الجانب المعنوي وإنّما جعل هذه حرمات الحج عبادة حسية التي نصبها الله لأعين المؤمنين ، وهي تدريب لهم على التعرّف على عالم الغيب والإيمان بالله والاستقامة على نهجه مما يمنحها التهذيب النفسي والتحليق الروحي الشفاف الذي له آفاق بعيدة مطلوبة لإعداد النفس للجزاء الأكيد في يوم القيامة.

٩٨ - ﴿ عْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللَّهَ عَفُورٌ مَرَحِيدٌ ﴾

قرن الله تعالى العذاب بالرحمة والمغفرة ليكون العبد خائفاً من نقمته راجياً لرحمته فيعيش التوازن بين الخوف والرجاء وبين الترغيب والترهيب لأنه إذا خاف ابتعد عن المعصية وإذا رجا الرحمة اجتهد في الطاعة ﴿يَحُذُرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ الزمر/ ٩ ، في غرر الحكم: (حَيْرُ الأَعْمَالِ إِعْتِدَالُ الرَّجَاءِ وَالْخُوفِ). فائدة : وقدّم عقاب الله على مغفرته ، لأنّ ذلك في مواجهة حدود أقامها الله لصالح الناس ، وحذّر من مجاوزها والاعتداء عليها ، فناسب أن يجيء العقاب أولاً لمن اعتدى على هذه الحدود ثم تجيء الرحمة والمغفرة لمن أثم وأذنب ثم تاب واستغفر.

#### ٩٩ - ﴿مَا عَلَى الرَّسُول إِلاَّ الْبِلاغُ وَاللَّهُ يُعْلَمُ مَا ثَبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾

ليس على الرسول مسؤولية إلا أداء الرسالة بوضوح وإلقاء الحجة الإلهية بلا إلتباس ، ولا يطلب من الرسول أكثر من البلاغ وتبليغ الشريعة وبعد البلاغ ﴿لَيْسَ لَكَ مِنْ الْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ آل عمران/١٢ ، ولا عذر بعد البلاغ المبين لمن أهمل أو استهتر ، وهكذا مسؤولية كل الرسل ﴿فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾ النحل/٢٥ ، ويبقى أن يتحمل الإنسان الفرد والمجتمع مسؤولية العمل والتطور الحضاري في كل جيل ضمن منهج الله تعالى (وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ) لا يخفى على الله شيء من أحوالكم وأعمالكم وسيجازيكم عليها بما تستحقون بالعدل ، إنه تقديد إذ أخبر الله تعالى أنه مطّلع على حال كلِّ فردٍ بالتفصيل ظاهراً وباطناً فهو مجازيه على ذلك ثواباً أو عقاباً ، وإنّ الله يمهل ولا يهمل الذين يتاجرون باسم الدين وهم من أهل الدنيا ، عن الرضا (ع) : (لا دِيْنَ لِمَنْ لا وَرَعَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا أَسُرُهُ مِنْهُ إلا فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا أَسُورُ مِنْهُ أَلُولُ النَّاسُ شَيْئاً مِنْ دِينِهِمْ لإِصْلاحِ دُنْيَاهُمْ إلا فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا أَسُرُهُ مِنْهُ أَنْ أَلْ أَنْ اللهُ عَلَيْهِمْ أَلَا اللهُ عَلَيْهُمْ أَلِلا فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا أَنْهُ أَسُرُهُ مِنْهُ أَلْ أَنْ أَلُ النَّاسُ شَيْئاً مِنْ دِينِهِمْ لإِصْلاحِ دُنْيَاهُمْ إلا فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا أَنْهُ أَسْدُ أَنْهُمْ إلا قَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ أَلُولُ أَللهُ عَلَيْهِمْ أَلْهُمْ أَلْهُ أَنْهُ أَلْهُ أَلُولُ أَلْ النَّاسُ شَيْئاً مِنْ دِينِهِمْ لإصْلاحِ دُنْيَاهُمْ إلاّ فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا أَلْهُ مَا أَنْهُمْ أَلُولُ أَلْهُ أَلُولُ أَلْهُمُ أَلَاهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمْ أَلُولُ أَلْهُ أَلْهُ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهُمْ أَلَاهُ عَلَيْهُمْ إلاّ فَتَحَ اللهُ عَلَيْهُمْ أَلُولُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ عَلَيْهِمْ اللهُ اللهُ أَلَاهُ عَلَيْهُمْ إلاّ فَتَحَ اللهُ عَلَيْهُمْ أَلَاهُ اللهُ اللهُ أَلَاهُ اللهُ اللهُ الرّبِ اللهُ الل

# • • أ - ﴿ قُلُ لا يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالطَّيْبُ وَلَوْ أَعْجَبُكَ كَثْرَ أُالْخَبِيثِ فَا تَقُوا اللَّهَ يَا أُولِي الأَلْبَابَ لَعَلَّاكُ مُ تُفْلِحُونَ ﴾

قُلْ لا يَسْتَوِي الْحَبِيثُ وَالطَّيْبُ : إنهما لا يستويان لا في أنفسهما ولا عند الله ولا عند الناس إنه ميزان يزن به المسلم ويحكم ، إنه مقياس تربوي وقانوني وقرآني عالي المضامين في كلِّ شيء أن القليل من الحلال خير من كثيرٍ من الحرام في كلّ شيء ، على الإنسان المسلم أن يشخص الخبيث من الطيب بفطرته وورعه وإتباعاً لدينه ، حينئذ يتبع الطيبات في كل شيء قولاً وعملاً ويرفض الخبائث وإن كثرت وإن طليت بالطيب في أيّ وقت وفي أيّ مكان وبأيّة صورة ، في نهج البلاغة خطبة ٢٠١: (أَيُّهَا النَّاسُ لاَ تَسْتَوْحِشُواْ طَرِيْقَ الْمُدَى لِقِلَّةِ أَهْلِهِ) ، عن الإمام الكاظم (ع) : (أَبْلِغْ حَيْرًا وَطَهُلُ إِنَّ مُكُنْ إِمَّعَةً ، قُلْتُ ومَا الإمّعة ؟ قَالَ (ع) لاَ تَقُلْ أَنَا مَعَ النَّاسِ وَأَنَا كَوَاْحِدٍ مِنَ النَّاسِ ، إنَّ رَسُولَ الله (ص) قَالَ إِنَّا هُمَا نَجُدُ حَيْرٍ (طريق خير) وَجُدُدُ شَرٍ (طريق شر) فَلاَ يَكُنْ نَجُدُ الشَّرِ رَسُولَ الله (ص) قَالَ إِنَّا كُونُ المِحار ٢٠/٣٨ ولكن شعار العوام (حشرٌ مع الناس عيد) يعارضه القرآن ، والخبيث من الناس عيد) يعارضه القرآن ، والخبيث : معني عام يشمل كل ما نهي الله عنه من قول أو فعل ، والخبيث من الناس كل من

أصرّ على عصيان حكم من أحكام الله وعدم مراعاة الحلال والحرام ﴿ أُوْلَئِكَ هُمْ شَرُّ الْبَرِيَّةِ ﴾ البينة/٢، والطيب: معنى عام يشمل كل ما لم يرد فيه نحي ، بل فيه ترغيب لكل نافع حلال فهو طيّب قولاً أو فعلاً ، والطيّب من الناس كل من أطاع الله واتقاه واستقام على نحجه في كل شؤون حياته ، والإنسان الطيب هو الملتزم بدين الله ويسارع إلى الخيرات ، ويكون عمله الطيب كقوله الطيب وأخلاقه طيبة كقوله ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُوْلَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ البينة/٧ ، كَثْرَةُ الْجَبِيثِ ما يملكه من مال وجاه ، فإن المال والجاه لا يجعلان من الخبيث طيباً ، ولا الفقر والاستضعاف يجعلان الطيب خبيثاً.

فالطيب وإن بدا قليلاً في كميته فهو كثير في كيفيته وتأثيره ، والطيب نبتة من نبات الحق يزكو مع الزمن ويقوى بأهله مع الأيام ، إنّه كقوله : ﴿ضَرَبَ اللّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ، تُؤْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ إبراهيم/٢٤-٢٥ ، والخبيث وإن زها وإزدهر فهو كثير كميته ، ضئيل في قدره مكروه في طبعه ، ظاهره يغر ويسر وباطنه يضر وعواقبه وخيمة والأمور متعلقة بالخواتيم ﴿وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُثَتْ مِنْ فَوْقِ الأَرْضِ مَا فَعَ مِنْ قَرَارٍ ﴾ إبراهيم/٢٦، وهكذا الطيب والخبيث في كل شيء ومن كل شيء ، في الناس (أمم وجماعات وأشخاص) وفي الأقوال والأفعال وفي الطبائع والأخلاق والعادات وفي الأعراف والتقاليد وفي الأطعمة والأشربة وفي المكاسب والأموال والحلال والحرام ، وفي الحيوان والنبات والجماد ، وفي المعابى والخمود ، وفي العابى والمحسوسات ، وفي العالم المادي والمعنوي ، وفي أنواع التربية والتعليم.

فالخبيث من هذا كله لا يفلح ولا تحسن له خاتمة وإن كثر وانتشر مؤقتاً ، والطيب : من هذا كله وإن قل — نافع حي مرغوب فيه جميل العاقبة ﴿وَالْبَلَدُ الطّيّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبّهِ وَالّذِي خَبُثَ لا يَخْرُجُ إِلاّ نَكِداً ﴾ الأعراف/٨٥ ، (فَاتَّقُوا الله يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلّكُمْ تُفْلِحُونَ) دعوة إلى أصحاب العقول الواعية والآراء الشافية أن يستفيدوا من عقولهم وينطلقوا في الحياة على أساس التقوى (فمن اتقى الله وقاه) التقوى : موافقة الله في أمره ونهيه ، وهي الدعوة التي يحالفها النجاح ، ولا تحصل التقوى إلا بالعمل الطيب ، ولا يهتدي إلى الطيب ولا يعمل له ويتعامل معه إلا أصحاب العقول الطيبة والنفوس السليمة الذين احترموا عقولهم وعلومهم ، واستقاموا وطاب سلوكهم مع شدة المعاناة وكثرة الانحرافات والخبائث من حولهم ، فإن في الاستقامة الطيبة الكرامة والسلامة بلا أية ملامة ولا ندامة.

فائدة: ١- وهناك كثرة إتّباع الخبيث تجعل الأكثرية ذلك الخبيث المطلي بالطيب في مصاف الطيّب، فيشتبه على أكثر الناس الخبيث والطيّب، إنّ هذا الإنسان خبيث متستر بالطيب والذي يتظاهر بالصلاح لا يمكن معرفته وتأييده وإتباعه والثقة به على أساس الظاهر والشكل والإدّعاء

بالأقوال ولا كثرة المؤيدين، وإنّما معرفته من صدق الحديث واستقامة القول والعمل وأداء الأمانة وحسن السيرة والأخلاق ، عن النبي (ص): (الإسلاكم حُسْنُ الخُلُقْ) كنز العمال خبره ٥٢١، لذلك كان تقديم الخبيث على الطيب في الآية لتنبيه الناس أن كثرة الخبيث وإن طلى بالطيب ليس بديلاً على صحة الطيب ، فإن أصحاب العقول والإيمان يميزون الخبيث وإن أيدته الأكثرية ، لذلك القرآن واجه الأكثرية التي تتبع الإتباع الأعمى ولا تفكر ﴿إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينَ اتُّبِعُوا مِنْ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأُوْا الْعَذَابَ ﴾ البقرة/١٦٦ ، وقوله ﴿أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ الأعراف/١٨٧. ٢ - وهذا دليل على فشل الديمقراطية التي تعتمد على أصوات الأكثرية وإن كانت خبيثة ، ويقولون هذا أفضل من النظام الدكتاتوري ، فإن العبرة أن نفرّق بين الجيد والرديء وليس بين القلة والكثرة ، أمّا المقياس القرآبي يجعل الديمقراطية في ميزان الخبيث والطيب والحق والباطل تتمثل في المضمون وليس في الشكل ، في الكيفية وليس بالكمية ، تتمثل في العناصر الكامنة في ضمير الإنسان ودافعه وقناعته وعلمه وأهدافه على مستوى الأفعال قبل الأقوال في غرر الحكم: (لِسَانُ الْحَاْلِ أَصْدَقُ مِنْ الْمَقَاْلِ) على مستوى كبر الطموحات وكثرة الخبرات وتعدد التجارب والإختصاصات إذن يتألق القرآن عندما يقول ما معناه: القيادة للطيب وكفاءاته وإن قلت أصواته ، وليست القيمة والقيادة للديمقراطية التي تشتري أصوات الأكثرية بالمال ، فيتقدّم الخبيث على الطيب (قُلْ لا يَسْتَوي الْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ) فإنّ قليل طيب خير وأحب إلى الله وأنفع إلى الناس من كثير الخبيث.

٣- العقل حين يتخلص من دوافع الهوى ومداخل الشيطان ويعتمد التقوى ورقابة الله عليه، عندئذ يختار الطيّب على الخبيث ويستطيع أن يفرز الطيب المتداخل مع الخبيث المطلي بالعسل والقرآن يقول لهؤلاء ﴿فَبَشِرْ عِبَادِي ، الّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلُوكَ الَّذِينَ وَالقرآن يقول لهؤلاء ﴿فَبَائِنُ مُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ الزمر/١٧-١٨ ، وهذا هو الإسلام في مبادئه وشريعته يدعو إلى الوسطية والاعتدال ، لا يمين ولا يسار ،، ولا شيوعية ولا رأسمالية ، وإنمّا الإتباع الأحسن ، والأحسن يختار الأحسن لحياة الفرد والمجتمع في دنياه وآخرته عن النبي (ص) : (الحُكْمَةُ ضَالَةُ الْمُؤْمِنِ (أي قصده) أنّ وَجَدَهَا فَهُوَ أَحَقُ بِعَا) البحار ١٩٩٢، كالمريض يعالج داءه بدواء جيّد من المُؤمِنِ (أي قصده) أنّ وَجَدَهَا فَهُوَ أَحَقُ بِعَا) البحار ١٩٩٢، كالمريض يعالج داءه بدواء جيّد من أي منشأ كان وهكذا رسالة نبي الإسلام كقوله ﴿يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنْ الْمُنكِ وَيُحِلُ الْمُعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنْ الْمُنكِ وَيُحِلُ الْمُعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنْ الْمُنكِو وَيُحِلُ الْمُعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنْ الْمُنكِو وَيُفَعُهُمْ وَالْأَعْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ الْعَرافِ/١٥٥.

١٠١ - ﴿ مَا أَبِهَا الّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءً إِنْ ثُبداً لَكُمْ تَسْؤُكُمْ وَإِنْ تَسْأَلُوا عَنْهَا حِينَ يُسْزَلُ الْقُرْإِنَ ثُبداً لَكُمْ عَفَا اللّهُ عَنْهَا وَاللّهُ عَنْهُ عَلِيهِ مَا اللّهُ عَنْهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَنْهُ عَلِيهِ مَنْ عَلَيْهِ اللّهُ عَنْهُ وَلَيْ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَنْهُ وَلَيْ عَلَيْهِ مَنْ عَلِيهِ مَنْ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا لِللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَا لِللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَالّهُ عَلَّا لِلللّهُ عَلَيْهُ عَلَا اللّهُ عَلَا لَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَا لِلللّهُ عَلَا لِللّهُ عَلَّا لِللللّهُ عَلَّهُ عَ

السؤال عنوان عقل السائل ومقدار وعيه ، وحسن السؤال من حُسن العقل ، تحذّر الآية من سؤال ضرره عليك أكثر من نفعه ، المعنى : تربية قرآنية نموذجية للمؤمنين أن لا يسألوا عن أمور لا حاجة لهم بما ، إن ظهرت لهم ساءتهم ، كأن يسألون عن أشياء فضولية لا صلة لها بحياتهم ، شاقة عليهم إن كلفهم إياها تغمهم ويندموا على السؤال عنها ، ربما كان ذلك نتيجة وسوسة الشيطان ، كالسؤال عن يوم موت الإنسان ، وعن حال آبائهم في الجنة أو النار ، وعن الأرزاق والحوادث والفتن والأسرار العسكرية وعن عيوب الآخرين وغيرها ، فنظام الله جارٍ في الكون والكائنات على إبداء أشياء وإخفاء أشياء لحكمة لا يعلمها إلا خالقها ولم يتعرض لبيانها تخفيفاً وتسهيلاً عليكم ، وإنّ إظهار ما خفي وإخفاء ما ظهر يسبب إختلال هذا النظام (وَإِنْ تَسْأَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُوْآنُ تُبْدَ لَكُمْ) وإن تسألوا عن هذه الأسئلة الصعبة في زمان نزول القرآن واقتضى الشرح توضَّح لكم الأمر (عَفَا الله عَنْهَا) عفا الله عن مسائلكم الفضولية التي لا ضرورة لها فلا تعودوا إلى مثلها (وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ) واسع المغفرة عظيم الفضل وكثير الحلم. من الضرورة تصنيف الأخبار والمعلومات وتبويبها ، روي : أنّ جابراً الجعفى كان يحفظ الآف الروايات عن الإمام الباقر (ع) ولكن لم يؤذن له بنقل بعضها لجميع الناس ، وعن النبي (ص) : (يَاْ أَيُّهَاْ النَّاسُ قَدْ فَرَضَ اللهُ عَلَيْكُمُ الْحَجَّ فَحِجُّواْ ، فَقَالَ رَجُلٌ أَكُلَّ عَامٍ يَاْ رَسُولَ اللهَ ؟ فَسَكَتَ (ص) حَتَّى قَالْهَاْ ثَلاَثَاً ، فَقَالَ (ص) لَوْ قُلْتُ نَعَمْ لَوَجَبَتْ ، وَلَوْ وَجَبَتْ لَمَاْ إِسْتَطَعْتُمْ ، ثُمَّ قَالَ ذَرُونِي وَمَاْ تَرَكْتُكُمْ فنزلت الآية (لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ)) المراغي ٤١/٧، في نمج البلاغة حكمه ١٠: (إِنَّ اللهُ اِفْتَرَضَ عَلَيْكُمْ فَرَائِضَ فَلاَ تُضَيِّعُوُهَاْ ، وَحَدَّ لَكُمْ حُدُوُداً فَلاَ تَعْتَدُوُهَاْ وَنَهَى عَنْ أَشْيَاْءَ فَلاَ تَنْتُهِكُوُهَاْ ، سَكَتَ لَكُمْ عَنْ أَشْيَاءً وَلَمْ يَدَعْهَا نِسْيَاناً فَلاَ تَتَكَلَّفُوْهَا).

# ١٠٢ - ﴿ قَدْ سَأَلُهَا قَوْرُ مِنْ قَبِلِكُ مُ ثُمَّ أَصْبَحُوا بِهَا كَافِرِينَ ﴾

سأل أمثال هذه المسائل الفضولية قوم قبلكم سؤال تعنت لا استرشاد فلما أعطوها وفرضت عليهم كفروا بما ولهذا قال (ثُمَّ أَصْبَحُوا بِمَا كَافِرِينَ) صاروا بتركهم العمل بما كافرين. فائدة: ١- قواعد الكلام الصحيح: أن يكون الكلام المناسب /في وقته المناسب/ في مكانه المناسب / للإنسان المناسب/ بالأسلوب المناسب / بمعنى (لِكُلِّ مَقَامٍ مَقَالٍ) (وَلَيْسَ كُلُّ مَا يُعْلَمُ يُقَالُ) (وَلَيْسَ كُلُّ مَا يُعْلَمُ يُقَالُ) (وَلَيْسَ كُلُّ مَا يُقَالُ بَاءً أَوْانُهُ بَاءً أَوْانُهُ بَاءً أَوْانُهُ بَاءً أَوْانُهُ وَرَائِضَ عَلَيْكُمْ فَرَائِضَ فَلاَ تَسْأَلُواْ عَنْهَا) المراغي ٢٠/٤، وعن فَلاَ تَسْأَلُواْ عَنْهَا) المراغي ٢٤/٤، وعن فَلاَ تَسْأَلُواْ عَنْهَا) المراغي ٢٤/٤، وعن الإمام الباقر (ع): (إن رسول الله (ص): نَهَى عَنْ الْقِيْلِ وَالْقَالِ وَفَسَادِ الْمَالِ وَكَثْرَةِ السُّؤَالِ) نور الثقلين ١٨٣٨ الفضولي الذي لا فائدة فيه ، وليس كلّ سؤال كقوله : ﴿قَالَ رَبِّ إِنِي أَعُودُ بِكَ أَنْ اللهَ عَلَمُ مَنْ عَيْرِ نِسْيَانِ فَلا شَرِوط (أدي بهِ عِلْمٌ هود/٤٤ ، وعن قصة بني إسرائيل وذبح البقرة : جاء الأمر بذبح البقرة بلا شروط (أدي بقرة) ولكنهم لما شدّدوا على أنفسهم بالسؤال شدّد الله عليهم ، ولو تركوا البقرة بلا شروط (أدي بقرة) ولكنهم لما شدّدوا على أنفسهم بالسؤال شدّد الله عليهم ، ولو تركوا البقرة بلا شروط (أدي بقرة) ولكنهم لما شدّدوا على أنفسهم بالسؤال شدّد الله عليهم ، ولو تركوا

السؤال الفضولي التافه الذي يشوش أفكار الناس وضرره أكثر من نفعه ، ليسروا على أنفسهم ، ويحث الإسلام على السؤال الجليل المفيد المناسب فهو مفتاح العلم ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ النِّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ النحل/٤٣ .

عن النبي (ص): (الْعِلْمُ حَرَائِنٌ وَمِفْاتِيْحُهُ السُّوَّالُ فَإِسْأَلُواْ يَرْحَمْكُمُ اللهُ فَإِنَّهُ يُوْجَرُ فِيهِ أَرْبَعَةُ: السَّائِلُ، وَالْمُسْتَمِعُ ، وَالْمُحِبُّ لَهُمْ) كنز العمال خبر٢٨٦٦٦، وينهى عن السؤال الفضولي المتعنت الذي لا ينفعه إذا علمه بل يضره كقوله عن بني إسرائيل ﴿فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرَ مِنْ ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا اللَّهُ جَهْرَةً ﴾ النساء/١٥٣. ومعنى (عَفَا اللَّهُ عَنْهَا) أشياء نهيتكم عن السؤال عنها لأنها مُها عفا الله عنها بسكوته في كتابه وعدم تكليفكم إيّاها فاسكتوا عنها أيضاً. في الحديث: (مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَإْجْتَنِبُوهُ وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَأْتُواْ مِنْهُ مَا اِسْتَطَعْتُمْ ، فَإِثَمَا أَهْلِكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَإِخْتِلاَفُهُمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ) نور الثقلين ٢٨٢/١.

# ٣٠١- ﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلا سَاتِبَةٍ وَلا وَصِيلَةٍ وَلا حَامِ وَلَكِنَ الَّذِينَ كَفَرُهُ ا يَفْتَرُهُ نَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَأَكْثَرُهُ مُدُلا مُعْقُونَ ﴾

البحيرة: الناقة تلد خمسة أبطن ، والسائبة: المنذورة للآلهة فهي تسيب لحالها ، والوصيلة: الشاة تصل أخاها لو ولدا معاً فلا يذبح للآلهة ، والحامي: الفحل يولد من ظهره عشرة أبطن ، كان أهل الجاهلية يحرمون هذه الأنواع من الأنعام وبالتالي إهدارهم للثروة الحيوانية نتيجة جهلهم ، فلما جاء الإسلام أبطل هذه العادات كلها فلا بحيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولا حام ، وأيضاً أبطل الإسلام كل الأساطير التي تتحكم في المجتمع (وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لا يعقلون الله ويقولون الله أمرنا بعدا وأكثرهم لا يعقلون أن هذا افتراء ، لأنهم يقلدون فيه الآباء بالإتباع الأعمى ، فائدة : هذه العادات ذهبت مع زمانها ولا جدوى وراء التطويل والتحليل.

# ١٠ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ مُ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنزَلَ اللّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولُو كَانَ آبَاؤُهُ مُ لاَ يَعْلَمُونَ شَيْناً وَلا تَهْدُونَ تَهْدُونَ

وإذا قيل لهؤلاء الضالين تعالوا إلى حكم الله ورسوله فيما حللتم وحرمتم (قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا) يكفينا دين وتقاليد آبائنا إن دين الحق عندهم هو دين الآباء والأجداد لا دين العقل والوحي والفطرة والبحث نحو الأحسن. والذي يتبع الأحسن هو الأحسن (أَوَلُو كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْلَمُونَ شَيْئاً وَلا يَهْتَدُونَ) سؤال إنكاري عميق المغزى إذ تسألهم : هل كانوا سيقلدون آباءهم لو علموا بجهلهم وضلالهم ؟ والجواب كلا ، حتى يندفعوا لإعادة النظر في عاداتهم وتقاليدهم المنحرفة ، وإعمال العقول الناضجة فيها لأن تقليد الجاهل للجاهل مرفوض عقلاً ومذموم شرعاً، لأنه يجعل الإنسان مجمداً يرفض التقدّم المستقيم والتطلّع نحو الأحسن. عن الإمام على (ع) (إنه لَيْسَ لَمِالِكِ

هَلَكَ مَنْ يَعْذِرُهُ فِي تَعَمُّدِ ضَلالَةٍ حَسِبَهَا هُدًى، وَلا تَرْكِ حَقِّ حَسِبَهُ ضَلالَةً) بحار الأنواره/٣٠٥ فائدة: في الآية دلالة على فساد التقليد الأعمى وإنه لا يجوز العمل في شيء من أمور الدين إلا بحجة ، وهذا يدفع إلى فريضة العلم والتعلم على كل إنسان، عن الإمام على (ع): (الْعِلْمُ ضَالَّةُ الْمُؤْمِنِ) البحار ١٦٨/١، ضالة: قصده. (لا يَعْلَمُونَ شَيْئاً وَلا يَهْتَدُونَ) نفى الله سبحانه وتعالى عنهم الاهتداء والعلم والفرق بينهما الاهتداء يكون بالاستقامة بالحجة والبرهان ، والعلم يكون بقوة البيان ، والعلم النافع أفضل هداية وأسلوب حماية كقوله ﴿وَاتَّقُوا اللّهَ وَيُعَلِّمُكُمْ اللّهُ البقرة /٢٨٢ ، فتكون التقوى وقوة الهداية صمام أمان للعلم ألا يتجاوز حدوده.

١٠٥ - ﴿ إِلَيْهَا الذَّهِنَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسكُمْ لا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا الْهَتَدَيْتُمْ إَلَى اللَّهِ مَرْجِعِكُمْ جَمِيعاً وَيَتَبَنُكُمْ مَا اللَّهِ مَرْجِعِكُمْ جَمِيعاً وَيَتَبَنُكُمْ مَا كُنتُمْ فَعَلَونَ ﴾

دعُوة قرآنية للمؤمنين أن يلتفتوا إلى صلاح أنفسهم أولاً وأن يعملوا على تحصينها من أمواج الفساد ومسارب الضلال وتزويدها بالتقوى في كل الأحوال ﴿وَتَنَرَّوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى﴾ البقرة/١٩٧، ولاسيما في حال الظروف الشديدة وحالة الضلال والشر يعم ويغطّي على الهدى والخير، فاحفظوا أنفسكم من السقوط في الفساد والانزلاق مع التيار الجارف نحو الشر وإلزموا إصلاحها ولا تضعوها على غير موضعها المناسب لها (لا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ) لا يضركم ضلال من ضل من الناس إذا كنتم مهتدين ، وليس معنى ذلك ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، إذ لا هداية من دون ذلك ولاسيما إذا لم تتوفر شروط الأمر والنهى أو لم يصل إلى نتيجة مطلوبة أو يؤدي بالواعظ المرشد إلى التهلكة، حينذاك مامن مسؤولية عليكم سوى حفظ أنفسكم وهدايتها ، وأيضاً صيانة المجتمع من المعاصى والفساد بفرضية الأمر بالمعروف والنهى هو من أمثلة (عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ) عَلَيْكُمْ حفظ استقامة أَنفُسَكُمْ فاشتغلوا بتزكيتها ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ، وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ الشمس/٩-١٠ ، (إلى الله مَوْجِعُكُمْ جَمِيعاً) لا عذر لمن قصر وأهمل وضل ما دامت العودة إلى الله مؤكدة (فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ) فيكون الجزاء من نوع العمل. فائدة: ١- في هُج البلاغة حكم ١٨: (قِيمَةُ كُلِّ إِمْرِئٍ مَا يُحْسِنُهُ)، وقيمته بمقدار خبرته ونوع تجربته ومؤهلاته ، وأن يتقن عمله فينال أمله ، فواجب على كلّ مواطن أن يقوم بتقدم شعبه مخلصاً له ، مثل على الجندي أن يدافع عن بلده ويحرص على نظامه، على المعلم أن يعلم الصحيح ويرغّب الطلاّب في العلم.. وهكذا بقية الإختصاصات كل إنسان يؤخذ بعمله ولا يؤاخذ بذنب غيره ﴿مَنْ اهْتَدَى فَإِنَّا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلا تَزرُ وَازرَةٌ وزْرَ أُخْرَى ﴾ الإسراء/١٥ ٧- عن النبي (ص) في الآية : (ائْتَمِرُواْ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنَاْهَوُاْ عَنِ الْمُنْكَرِ فَإِذَاْ رَأَيْتَ دُنْيَاْ مُؤَثِّرَةً وَشُحَّاً مُطَاْعًا وَهَوَى مُتَّبَعًا وَإِعْجَاْبُ كُلِّ ذِيْ رَأْيِ بِرَأْيِهِ فَعَلَيْكَ بِحُوُيْصَةِ (خاصة) نَفْسِكَ وَذَرْ عَوَاْمَّهُمْ فَإِنَّ مِنْ وَرَاْئِكُمْ أَيَّامًا ، الصَّابِرُ فِيْهِنَّ مِثْلُ الْقَابِض عَلَى الجُمْرِ ، لِلْعَاْمِلُ فِيْهِنَّ أَجْرُ خَمْسِيْنَ رَجُلاً يَعْمَلُونَ كَعَمَلِكُمْ) المراغي ٤٦/٧. ٣- يا أيها المؤمنون أنتم وحدة موّحدة متّحدة ، وإنكم أمة

واحدة متضامنة متكافلة لها صفات نموذجية تميزها عمن سواها ﴿إِنْكَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ الحجرات/١٠، فعليكم أنفسكم فإنكم بعضكم أولياء بعض ، إنّ هذه الآية تقرر مبادئ أساسية في علاقة الأمة الإسلامية ببعضها وعلاقة أفرادهم ببعضهم وعلاقتها بالأمم الأخرى ليكونوا قدوة لغيرهم ، ومن اشتغل بغير ذلك فقد اشتغل في المهم وضيّع الأهم. ٤ - (عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ) حذار من البحث عن عيوب الآخرين وينسى عيوب نفسه في غرر الحكم: (مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ كَانَ لِعَيْرِهِ أَعْرَفُ ، وَمَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ ، عَجِبْتُ لِمَنْ يَجْهَلُ نَفْسَهُ كَيْفَ يَعَرِفَ رَبَّهُ) ، عن النبي (ص): (طُوْقِيَ لِمَنْ مَنَعَهُ عَيْبُهُ عَنْ عُيُوبِ الْمُؤْمِنِيْنَ مِنْ إِخْوَاْنِهِ) البحار ١٢٦/٧٧٧.

٦٠١ - ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُ مُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُ مُ الْمُوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدُلِ مِنْكُ مُ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُ مُ إِنَّ ٱللَّهِ إِنَّ الرَّبَتُ مُ لَا عَمْنِ الْمُوْتِ تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلَاةِ فَيُقْسِمَانِ مِاللَّهِ إِنَّ الرَّبَتُ مُ لا غَيْرِكُ مُ مُصِيبَةُ الْمُؤْتِ تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلَاةِ فَيُقْسِمَانِ مِاللَّهِ إِنَّ الرَّبَتُ مُ لا مَن اللَّهِ إِنَّ الرَّبَتُ مُ لا اللَّهِ إِنَّ الرَّبَتُ مُ لا اللَّهِ إِنَّ الرَّبَتِينَ ﴾
 مَنْ مَنْ اللَّهِ إِنْ أَنْتُ مُ صُلِحَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّا إِذَا اللَّهِ إِنَّ الرَّالِيقِ إِنَّ اللَّهِ إِنْ الرَّبِينَ اللَّهِ إِنْ اللَّهِ إِنْ الرَّبِينَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنْ الرَّبُونَ اللَّهِ إِنْ الرَّالِيقِ اللَّهِ إِنْ الرَّالِيقِ اللَّهِ إِنْ الرَّيْمِينَ اللَّهِ إِنْ الرَّالِيقِ اللَّهِ إِنْ الرَّيْمِينَ اللَّهِ إِنْ الرَّيْمِ لَهُ اللَّهُ إِنْ الرَّالِيقِ اللَّهُ إِنْ الرَّالْمِينَ الْمَالِقُ اللَّهُ إِنْ الرَّالِيقِ اللَّهُ إِنْ الرَّالَةِ إِنْ الرَّالِيقِ اللَّهُ إِنْ الرَّالِيقِ اللَّهُ إِنْ الرَّيْمِ اللَّهُ إِنْ الرَّالِيقِ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِنْ الرَّالِيقِ اللَّهُ إِنْ الرَّالِيقِ الْمَالِقُ إِنْ الرَّيْمِ اللَّهِ إِنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُلْعِلَى اللَّهُ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَى اللَّهُ إِنْ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ إِلَا اللَّهُ إِلَّهُ إِنْ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ إِنْ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ إِنْ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ إِنْ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ إِلَى الْمُؤْمِنِ اللَّهُ إِلَى الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُعْلَى الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنَا اللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُعْمِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِم

يا أيها المؤمنون إذا شارف أحدكم على الموت وظهرت علائمه فينبغى أن يُشهد على وصيته (اثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرُكُمْ) يُشهد على الوصية شخصين عدلين (مستقيمين) من المسلمين أو اثنان من غير المسلمين إن لم تجدوا شاهدين منكم (إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ في الأَرْض فَأَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةُ الْمَوْتِ) إن أنتم سافرتم فقاربكم الأجل ونزل بكم الموت ، ولا حاجة في الحَضرْ إلى الاستشهاد بشهيدين من غير المسلمين بخلاف حالة السفر حيث يضطر الإنسان إلى الانتفاع من غير المسلم بشهادة أو غيرها ، ويراد بغير المسلمين الثقاة من أهل الكتاب (تَحْبِسُونَهُمَا) في حالة الشك والريب فواجبكم تجاه الشاهدين توقفوهما (تعدوهما للشهادة) (مِنْ بَعْدِ الصَّلاقِ فَيُقْسِمَان بِاللَّهِ إِنْ ارْتَبْتُمْ) بعد أيّ صلاة في وقت اجتماع الناس ، يحلفان بالله إن شككتم وارتبتم في شهادتهما إنهما ما خانا ولا كتما حقاً ولا أخذا رشوة وإنّما تكلّما بالحق عندئذٍ تقبل شهادتهما (لا نَشْرَي بِهِ ثَمَناً وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى) يحلفان بالله قائلين : لا نخون بشهادتنا أحداً ولا نستبدل بالقسم بالله عرضاً من الدنيا ، أي لا نحلف بالله كاذبين من أجل المال ولو كان من نُقسم له قريباً لنا كقوله ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوْ الْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرِبِينَ ﴾ النساء/١٣٥ (وَلا نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللَّهِ إِنَّا إِذاً لَمِنْ الآثِمِينَ) ولا نكتم الشهادة التي أمرنا الله تعالى بإقامتها إنّا إن فعلنا ذلك كنّا من الآثمين المستحقين للعقوبة ، أمّا الشاهد الأمين المعروف بالثقة فلا يمين عليه لقوله تعالى (إنْ ارْتَبْتُمْ). فائدة : ١ - الآية تؤكد الوصية والإشهاد عليها في حال إحتمال الشك والتردد من الورثة. ٧- أصل الوصية مستحبة مؤكدة ، ولا تجب إلا على من كان عليه حقوق لله أو للناس وخاف ضياعها من بعده. ٣- تدل الآية على أهمية الوصية وعلو شأنها وتأكد أمرها وعدم التهاون فيها لحفظ الحقوق بين الناس. ٤- كلُّ ما يملكه الإنسان المسلم لا يحصل منه نفعاً بعد موته إلاّ ثلث ماله تكريماً له ، ويذهب الثلثان إلى الورثة ، فإذا لم يكتب المسلم وصية مستوفية الشروط تُثَبِّتُ حقه في الحياة فسوف يذهب حقه من الثلث أيضاً بعد وفاته، سواء من الناحية الشرعية أو القانوينة، لذلك أصبح من الضروري جداً أن يكتب كلَّ مسلم وصية يعدُّها على الحق في حياته قبل ظهور علامات موته ، وبغض النظر عن مقدار عمره ، وصيّة مصدّقة من كاتب عدل مع شاهدين عدلين حتى تكون الوصية قانونية ، والوصية الرسمية و(الشرعية) من نظام التكافل في الإسلام ، فلا تخص الجانب الذاتي والشخصي والأخلاقي للإنسان وإنما تتسع إلى حمل همّ الرسالة والأمة والأسرة والسعي الجاد في خدمتها كقوله تعالى ﴿وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُولُونَ ﴾ الصافات ٢٤٠ ، عن النبي (ص) : (أَلاَ كُلُكُمْ رَاْءٍ وَكُلُكُمْ مَسْؤُولُ عَنْ رَعِيبِيبٍ صحيح مسلم ١٤٥٩ . ٥ - (مُصِيبَةُ الْمَوْتِ) الموت الذي يقع في السفر والغربة هو محنة أكبر من مرارة الموت لما يبعث من حسرة مضاعفة حيث لم يشهده أهله معاناته عند الموت ولم يؤدّوا طبيعي ، في غير تلك الحالة الغريبة التي وقع فيها.

٧٠١ - ﴿ وَإِنْ عُشِرَ عَلَى أَنْهَمَا اسْتَحَقَّا إِثْماً فَإَخَرَ إِنَّ بِقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنْ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِ مُ الأُولَيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِاللَّهِ لِشَمَّادَتُنَا أَحَقُّ مِنْ شَمَّادَتِهَمَا وَمَّا اعْتَدَيْنَا إِذَا لَمِنْ الظَّالِمِينَ ﴾

غُثِرَ: ظهر، فإن اطّلع بعد حلفهما ودلّت الدلائل على خيانتهما أو كذبهما في الشهادة، ومع ذلك بقيا مصرين على صدقهما (فَآخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنْ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِمْ الأَوْلَيَانِ) وللكونا من أولياء الميت المستحقين للتركة يقومان مقام الشاهدين الخائنين وليكونا من أولى من يستحق الميراث (فَيُقْسِمَانِ بِاللَّهِ لَشَهَادَتُنَا أَحَقُّ مِنْ شَهَادَتِهِمَا) يحلفان بالله لشهادتنا أصدق وأولى بالسماع والاعتبار من شهادتهما لأخما خانا (وَمَا اعْتَدَيْنَا إِنَّا إِذاً لَمِنْ الظَّلِمِينَ) وما تحاوزنا الحق والصدق فيما قلنا فيهما من الخيانة، إنّا إذا كذبنا عليهم نكون من الظالمين لأنفسنا والمفترين على غيرنا.

١٠٨ - ﴿ وَلِكَ أَدْنَى أَنْ يَأْتُوا بِالشَّهَادَةِ عَلَى وَجْهِهَا أَوْ يَخَافُوا أَنْ تُرَدَّ أَيْمَانُ بَعْدَ أَيْمَانِهِ مْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاسْمَعُوا وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾

ذلك الحكم أقرب أن يأتوا بالشهادة على حقيقتها من غير تغيير (أَوْ يَخَافُوا أَنْ تُرَدَّ أَيْمَانٌ بَعْدَ أَيْمَاغُمُ بَعْدَ أَيْمَافُوا أَنْ تُردَ اليمين على أَيْمَاغِمُ أي يخافون أن يحلف غيرهم بعدهم فيفتضحون أو أقرب إلى أن يخافوا أن ترد اليمين على الورثة المدّعين بعد إيماهم سيحلف الورثة على كذبهم فيفتضحوا بظهور الخيانة واليمين الكاذبة (وَاتَّقُوا اللَّهُ وَاسْمَعُوا) أي خافوا ربكم وأطيعوا أمره فإن (مَنْ إِتَّقَى الله وَقَاهُ) (وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ

الْفَاسِقِينَ) والله لا يهدي الخارجين عن طاعته وشريعته فهم في ضلال دائم ﴿وَمَنْ يُضْلِلْ اللَّهُ فَمَا لَهُ مَنْ هَادٍ ﴾ الرعد/٣٥.

# ٩ - ١ - ﴿ وَوْمَ رَبِّحْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلُ فَيَقُولُ مَاذَا أَجْبُتُ مُ قَالُوا لا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ ﴾

إذكروا أيها الناس ذلك اليوم الرهيب الحاسم يوم القيامة حين يجمع الله الرسل والخلائق للحساب والجزاء ثم يجابه كلُّ أمة وكلُّ قوم برسولهم ، أراد بالسؤال أن يلقي الحجة على عباده ويمهد للحكم والحساب (فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ) ما الذي أجابتكم به أممكم ؟ وما الذي ردّ عليكم قومكم حين دعوتموهم إلى الرسالة والاستقامة ؟ (قَالُوا لا عِلْمَ لَنَا) علمنا قاصرٌ إلى جانب علمك المطلق ، فحق العلم لا يوجد إلا من عند الله تعالى لأن العلم كله لله تعالى ، والسرُّ في ذلك ان علم الإنسان إلمّا ينشأ من طلبه وحبه للعلم وكلاهما من الغيب ، فلا يتعلق العلم بحقيقته إلاّ بالغيب كله كقوله ﴿وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إلاَّ هُوَ الأنعام/٥٥ ، (إنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ) عَلاَّم عند الله لأنه يعلم حق العلم وحقيقته وكماله ، والْغُيُوب جمع غيب وإنّما جمع باعتبار أنواعه وأصنافه ، وعالم الغيب عند الله كعالم الشهادة والحضور عنده سبحانه شيء واحد واقع تحت علمه ، أمّا بالنسبة للرسل وغيوب، يستفاد من هذه الآية أنّ علم الغيب مختص بذات الله ولكنه يُعلِّمهُ لمن يشاء بالقدر الذي يشاء هوغيب ، يستفاد من هذه الآية أنّ علم الغيب غيه أحداً ، إلا مَنْ ارْتَضَى مِنْ رئسول الفدر الذي يشاء بالقدر الذي يشاء ها لم المهادة هو عَلِم الله يُطْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً ، إلا مَنْ ارْتَضَى مِنْ رئسول الذي يشاء بالقدر الذي يشاء بالقدر الذي يشاء ها لم المنه المناه المنه المنه المناه المنهاء الله المتواه المنهاء المنهاء المنهاء ها المنهاء المنه المنهاء المنه المنهاء المنهاء المنهاء المنهاء هناه المنهاء المنهاء المنهاء ها المنهاء هناه المنهاء المنهاء المنهاء هناه المنهاء هناه المنهاء المنهاء المنهاء هناه المنهاء المنهاء المنهاء هناه المنهاء المنهاء المنهاء المنهاء المنهاء المنهاء المنهاء المنهاء هناه المنهاء الله المنهاء المن

١ أ - ﴿إِذْ قَالَ اللّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْهِ مَ اذْكُرْ رَهْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالدَمِكَ إِذْ أَيْدِ تُكَ بِرُوحِ الْقُدُس تُكَلّمُ النّاس فِي الْمَهْدِ وَكَمْ لَا وَإِذْ عَلَيْنَ وَإِذْ عَلَيْنَ اللّهِ يَا عَيْنَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْراً وَكَالِإَ جِيلَ وَإِذْ تَخْرِجُ الْمُؤْتَى بِإِذْنِي وَإِذْ تَخْرِجُ الْمُؤْتَى بِإِذْنِي وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَ إَثِيلَ عَنْكَ إِذْ جِنْتَهُمْ بِالنّبِيَاتِ فَقَالَ الّذِينَ كَانُ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ عَلْكَ إِذْ جِنْتَهُمْ إِلَيْنِيَاتِ فَقَالَ الّذِينَ كَنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ سِحْرُ مُبِينًا ﴾

تقدّم في سورة آل عمران / الآية ٤٩ ، يذكّر الله تعالى ما منّ به على عبده ورسوله عيسى بن مريم (ع) بما أجراه على يديه من المعجزات وخوارق العادات من ولادته من غير أب ، وجعله الله آية قاطعة على كمال قدرة الله ، وعلى والدتك حيث جعلتك برهاناً على براءتها بما اتهمها اليهود الضالون من الفاحشة (إِذْ أَيَّدَتُكَ بِرُوحِ الْقُدُسِ) حين قويتك بجبرائيل (ع) (تُكلّمُ النّاسَ في المضالون من الفاحشة (إِذْ أَيَّدتُكَ بِرُوحِ الْقُدُسِ) حين قويتك بجبرائيل (ع) (تُكلّمُ النّاسَ كلاماً المُهدِ) تكلّم الناس بكلام الله وأنت في المهد حال الطفولة قبل وقت الكلام (تُكلّمُ النّاسَ) كلاما إعجازياً تنزيها لأمك من كلِّ شبهة (وَكهلاً) أي أن كلام السيد المسيح (ع) طفلاً يضاهي كلامه كهلاً فهو مسدَّد ومؤيد في كلِّ الأحوال والكهولة : من سن ٢٤-٥١ ، وما قبلها شباب وما بعد الكهولة الشيخوخة ومن غير تفاوت في الحالتين ، تبتدأ بالكلام المعجز وتنتهي بالكلام المعجز

مع كمال العقل لبيان رحمة الله وقدرته (وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ) وتذكّر إذ علمتك دفعة واحدة بلا تدرّج عن طريق الإلهام كتب الله المنزلة الكمالية على الأنبياء السابقين ، وإذ علّمتك الخط والكتابة وعلوم الشريعة في الكتب السابقة كالتوراة ويشمل الإنجيل الذي أنزله الله عليه الذين تحاج بهما اليهود.

والحكمة: هي معرفة أسرار منهج الله وأهدافه وهي نور في القلب ويظهر على اللسان واستقامة في القول والعمل والحكمة تؤدي إلى العصمة، في غرر الحكم: (لا حِكْمةَ إِلاَّ بِعِصْمَةٍ)، (وَإِذْ تَخْلُقُ مِنْ الطّينِ كَهَيْئَةِ الطّيْرِ بِإِذْبِي) وإذكر أيضاً حين كنت تأخذ الطين وتعمله كصورة الطير بإذي وأمري (فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْراً بِإِذْبِي) فتنفخ في تلك الصورة فتصبح طيراً بإذي وبأمري (وَتُبْرِئُ وأمري (وَتُبْرِئُ اللّاكْمَة وَالأَبْرَصَ بِإِذْبِي) (الأَكْمَة) الذي يولد أعمى تشفي الأعمى الذي لا يبصر والأبرص الذي استعصى شفاؤه بإذي وبأمري (وَإِذْ تُحْرِجُ الْمَوْتَى بِإِذْبِي) تحيي الموتى بإذي وأمري وأخرجهم من قبورهم حتى يشاهدهم الناس أحياء.

وكرر لفظ (بإِذْيِن) أربع مرات مع كلِّ معجزة دفعاً لشبهة الشرك والغلو ورداً على من نسب الربوبية إلى عيسى ، ولبيان أن تلك الخوارق من الله وحده أظهرها على يديه معجزة له وتدعم دعوته ورسالته (وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَنْكَ إِذْ جِئْتَهُمْ بِالْبَيّنَاتِ) كَفَفْتُ: منعتُ ، وإذكر حين منعتُ اليهود من قتلك حين جئتهم بالحجج والمعجزات الواضحات الدالة على نبوتك (فَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ مُبِينٌ) وقال الذين جحدوا نبوتك ولم يؤمنوا بك ما هذه الخوارق إلا سحر ظاهر واضح! بينما هي منن أمتنَّ الله بها على عيسى (ع) ودعاه إلى شكرها و(بِالشُّكْرِ تَدُومُ النِّعَمُ) ، وإنه عبدٌ له صفات العبد لا يملك من أمره شيئاً إلاّ من عند الله شكرها و(بِالشُّكْرِ تَدُومُ النِّعَمُ) ، وإنه عبدٌ له صفات العبد لا يملك من أمره شيئاً إلاّ من عند الله

فائدة: ١- يقول البعض: تدُلُّ الآية على الولاية التكوينية لأولياء الله وهو قول ضعيف لأنه يعارض القرآن ، لأن عطايا الله الخاصة لأنبيائه (ع) كانت لضرورة معينة في موارد خاصة وتتم (بإذنِ الله) (مَا شَاءَ الله كَانَ وَمَا لَمْ يَشَأَ لَمْ يَكُنْ) كقوله ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ الله ﴿ وَالله لَا الله عَلَى الله أعطى إذنا في إدارة الكون لأحد وهذا القرآن ينطق: ﴿ وَاللّهُ يَكُنُ لا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ الرعد/١٤ ، ﴿ وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ الكهف/٢٦، ﴿ قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلّهُ لِلله ﴾ آل عمران/١٢، ﴿ وَلا يُسْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ الكهف/٢٦، ﴿ قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلّهُ لِلله ﴾ آل عمران/١٢، ، ﴿ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ الأنعام/٧١ ، إلخ. ٢ - وقد أعطى الله لآصف بن برخيا مع سليمان بعض الخوارق والقدرات الخاصة التي تنتج أعمالاً خاصة للحاجة إليها في عالم التحدي والكرامة ، ولم يثبت له أكثر من ذلك لضرورات معينة نما لا تدعم نظرية الولاية التكوينية لأوليائه من دون إذن الله بإعطاء وكالة مطلقة لهم ، وهذا المعنى فيه غلو والقرآن الولاية التكوينية لأوليائه من دون إذن الله بإعطاء وكالة مطلقة لهم ، وهذا المعنى فيه غلو والقرآن

ينهانا عن الغلو ﴿لا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ ﴾ النساء/١٧١. وقوله (وَتَحْسَبُونَهُ هَيِّنًا وَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ عَظِيمٌ) النور/١٥ عن النبي (ص): (لاَ تَرْفَعُونِيْ فَوْقَ حَقِيْ، فَإِنَّ اللَّهَ تَعَاْلَى اِتَّخَذَيِيْ عَبْداً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَيْ نَبِياً) البحاره٢٥/٢٥ عن الإمام الصادق (ع): (فَإِنَّ الْغُلاَةَ شَرُّ حَلْق اللهِ، يُصَغِرُونَ عَظَمَةَ اللهِ، وَيَدَّعُونَ الرُّبُوبِيَّةَ لِعِبَادِ اللهِ، وَاللهِ إِنَّ الْغُلاَةَ لَشَرُّ مِنَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى وَالْمَجُوسِ وَالَّذِينَ أَشْرَكُواْ) البحاره٢٦٦/٢٥

# ١١١ - ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَامِرِينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِمَ سُولِي قَالُوا آمَنَا وَاشْهَدُ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾

الحُوَارِيّونَ : من الحور وهو البياض الخالص لبياض قلوبهم وخلوص نفوسهم ونياتهم وسعيهم المستمر في تطهير الناس وإصلاحهم ، وهم أنصار عيسى ورسالته حواريوا الإنسان خاصته وهو من أخلص المودة وحواريوا عيسى عددهم (١٢) ، والوحي في القرآن له معنى واسع راجع الآية ﴿وَأُوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ النحل/٢٨ ، (الوحي في اللغة) الإشارة السريعة الخفية والإعلام بسرعة وخفاء ، قد يكون بإرسال الملك وقد يكون بمعنى الإلهام وهو المقصود بالآية كقوله ﴿وَأُوْحَيْنَا إِلَى أُمّ مُوسَى اللهُ عليك حين يسرت لك اتباعاً وأعواناً هم أَنْ أَرْضِعِيهِ القصص/٧ . المعنى : وإذكر فضل الله عليك حين يسرت لك اتباعاً وأعواناً هم الحواريون وهديتهم وألهمتهم إن صدقوا بي وبرسولي عيسى (ع) (قَالُوا آمَنًا وَاشْهَدْ بِأَنّنا مُسْلِمُونَ مخلصون في إيماننا وأعمالنا وأعمالنا وأمستسلمون لأمر الله بإقامة دعوته وتحمّل الأذى في جنبه ، وإننا في إيماننا خاضعون لأمر ربنا. وهكذا جاءت كلُّ رسل الله ورسالاتهم بالإسلام العام بمعنى الاستسلام لطاعة الله ، والإسلام وهكذا جاءت كلُّ رسل الله ورسالاتهم بالإسلام العام بمعنى الاستسلام لطاعة الله ، والإسلام الخالص المفصّل جاء به الرسول مُحَدِّد (ص) ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإسلام المفصّل جاء به الرسول مُحَدِّد (ص) ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإسلام المفصّل جاء به الرسول مُحَدِّد اللهِ اللهِ اللهِ المرسول مُحَدِّد اللهِ المهران الله ورسالاتهم بالإسلام العام معنى الاستسلام العامة الله ، والإسلام الخالص المفصّل جاء به الرسول مُحَدِّد (ص) ﴿إِنَّ اللّذِينَ عَنْدَ اللهِ الإسلام العام المعام العام العام العام العام المورن الله الله ورسالاتهم بالإسلام العام العام العام العام المهران الله المرسول مُحَدِّد اللهِ اللهُ ورسالاتهم الله الله ورسالاتهم المؤسّل الله ورسالاتهم العام العام العام الله اله الله ورسالاتهم العام العام العام العام العام العام العام العام العام المورن الله الله ورسالاتهم العام العام العام العام العام الله العام العا

# ٢ - ﴿إِذْ قَالَ الْحَوَارِبُونَ يَا عِيسَى ابنَ مَرْبَحَ هَلْ يَسْتَطِيعُ مَرَبُكَ أَنْ يُعْزَلِ عَلَيْنَا مَانِدَةً مِنْ السَّمَاءِ قَالَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنتُ مُ مُؤْمِنِينَ ﴾

بالرغم من إيمان الحواريين وتسليمهم فإنهم طلبوا إنزال مائدة (طبق من طعام) من السماء تشكِّلُ دليلاً حسِّياً بالعيان بعد الإيمان عن طريق العقل والبرهان ، فيأكلون منها وتطمئن معها القلوب ويتركز العلم بالتصديق كحال إبراهيم الخليل (ع) ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِينَ كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتَى وَيتركز العلم بالتصديق كحال إبراهيم الخليل (ع) ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِينِ كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتَى قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ البقرة/٢٦٠. المعنى : لا شكّ عند الحواريين في عظمة الله وقدرته ، ولكن (هَلْ يَسْتَطِيعُ) بمعنى هل يفعل الله ويستجيب سبحانه ذلك بمجرد مسألتك إيّاه ؟ (قَالَ اتَّقُوا الله إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ) إنها دعوة للأدب مع الله ، إلى ما هو أولى بالمؤمنين في ارتباطهم بالله ، فإن المؤمن يحمله إيمانه على ملازمة التقوى عن النبي (ص) : (مَنْ رُزِقَ حَيْرَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ) كنز العمال خبر ١٤٥، لذلك من السهولة على المتقي أن ينقاد ويسلّم لأمر الله و(مَنْ تَوَكَّلَ عَلَى اللهِ كَفَاهُ). فائدة: ١- تسمية السورة بالمائدة لأن فيها مائدة

سماویة إعجازیة. ٢- كان أسلوب الحواریین في السؤال غیر دقیق وأقرب إلى الجرأة ، فبدلاً من قول یا رسول الله قالوا یا عیسی ، وبدلاً من (هل یلطف بنا) قالوا هل یستطیع ؟ وبدلاً من ربنا قالوا (ربك) لذلك جاءهم الرد بالعبارة (اتَّقُوا اللهَ)، ولقد كان الحواریون علی ایمان وثیق بالله كقوله هوال عیستی ابْنُ مَرْیمَ لِلْحَوَارِیّینَ مَنْ أَنصَارِی إِلَی اللهِ قَالَ الْحَوَارِیّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللهِ الله عیستی ابْنُ مَرْیمَ لِلْحَوَارِیّینَ مَنْ أَنصَارِی إِلَی اللهِ قَالَ الْحَوَارِیُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللهِ الله الله عالی وهكذا طلب موسی الله تعالی وهكذا طلب موسی (ع) أكثر من هذا هال رَبِّ أَرِي أَنظُرْ إِلَيْكَ الأعراف/١٤٣.

# ٣ ١١ - ﴿ قَالُوا نُرِيدُ أَنْ نَأْكُلُ مِنْهَا وَتَطْمَئِنَ قُلُوبُنَا وَتَعْلَمَ أَنْ قَدْ صَدَقَتَنَا وَمَكُونَ عَلَيْهَا مِنْ الشَّاهِدِينَ ﴾

قال الحواريون نريد بسؤالنا المائدة أن نأكل منها تبركاً من هذا الطعام الفريد وتسكن نفوسنا بزيادة اليقين برؤية هذه الخارقة التي تتحق أمام أعينهم ، فإنحا أكلةٌ لا كالأكلات ومائدة ليست ككُلِ الموائد، ربما كان في هذا الحوار يُشعِرُ المسلمين بلزوم الترفع عن هذه المستويات الحسية ويكون الطموح لأهداف أسمى لأهداف إيمانية وعلمية ، في غرر الحكم: (لَوْ كُشِفَ لِيَ الْغِطَاءُ مَا إِزْدَدْتُ الطموح لأهداف أسمى لأهداف إيمانية وعلمية ، في غرر الحكم: (لَوْ كُشِفَ فِي النبوة والرسالة وَلَمُ الله الشك بصدقك في النبوة والرسالة (وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنْ الشَّاهِدِينَ) نشهد بها عند من لم يحضرها من الناس فيؤمن من كفر ويزداد إيماناً من آمن ولم يأكل. فائدة : إنّ الحواريين كانوا مؤمنين بنبوة عيسى (ع) حين طلبوا ذلك ولكن كان إيمانهم هذا بالوحي والعلم والإلهام فأرادوا أن يضيفوا إليه إيمان بالحس والعيان للدلالة على كمال الله، ونتيقن أن قد صدقتنا في إدّعاء النبوة والرسالة ، في غرر الحكم : (عَلَى قَدَرِ البّيْنِ على كمال الله، ونتيقن أن قد صدقتنا في إدّعاء النبوة والرسالة ، في غرر الحكم : (عَلَى قَدَرِ البّيْنِ أن كُونُ فُوّةُ الْيَقِيْنِ). درجات اليقين: علم اليقين وعين اليقين وحق اليقين، ١٠ علم اليقين: وانحش المعلوم المعلوم للقلب فيشاهده كإنكشاف المرئي للبصر، ٢ عين اليقين: منسوبة إلى بصر العين كنسبة البصيرة للقلب، هذا الوادى ماء، والمرتبة الثانية : كرؤيته ، والثالثة : كالشرب منه. الأولئ: كعلمك بأن في هذا الوادى ماء، والمرتبة الثانية : كرؤيته ، والثالثة : كالشرب منه.

٤ ١ ١ - ﴿ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْبِ مَ اللَّهُ مَرَبُنَا أَنْرِلْ عَلَيْنَا مَائِدُةً مِنْ السَّمَاءِ وَكُونُ لَنَا عِيداً لأَوْلِنَا وَآخِرِ بِنَا وَآيَةً مِنْكَ وَالرَّهْرُ فَنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّائِرَ قِينَ﴾

بعد أن رأى عيسى (ع) من أصحابه إخلاصاً وإصراراً في الطلب وعلم أنهم لا يقصدون العنت والتعجيز ، دعا ربه بدعاء العبد الخاضع المتضرع لينزل عليه وعلى الحواريين مائدة من السماء تكون معجزة وفرحة ، مع وجود آيات كبرى ومعاجز خارقة إلهية بين أيديهم وتحت مشاهدتهم ، وقام يصلي ويدعو ربه مرتين ، مرة بوصف الألوهية الجامعة لجميع الكمالات (اللَّهُمَّ رَبَّنَا) ، ومرة بوصف الربوبية المنبئة عن التربية إظهاراً للتضرع والأدب مع الله عز وجل (تَكُونُ لَنَا عِيداً لأَوْلِنَا وَتَير فيه الفرح ، ويكون يوم عيد وسرور لنا وآخرنا) فإن المعجزة الحسية تقود القلب للاطمئنان وتثير فيه الفرح ، ويكون يوم عيد وسرور لنا

ولمن يأتي بعدنا فإن العيد من شأنه أن يجمع الكلمة ويجدّد حياة المؤمنين وينشط نفوسهم وتبقى نعمة لا تنسى ، كما جعل الله تعالى أعياد المسلمين بعد الفرائض تكريماً لهم ومذكرة لآياته (وَآيَةً مِنْكَ وَارْزُقْنَا وَأَنْتَ خَيرُ الرَّازِقِينَ) آية ودلالة وحجة شاهدة على صدق رسولك وأرزقنا يا الله فإنك خير من يعطى ويغني ويرزق لأنك الغنى الحميد.

في دعاء الإمام السجّاد (ع) في الصحيفة السجادية: (يا مَنْ يُسْتَغْنَى بِهِ وَلاَ يُسْتَغْنَى عَنْهُ ، وَيا مَنْ يُسْتَغْنَى بِهِ وَلاَ يُرْغَبُ عَنْهُ). فائدة: لاحظ أدب عيسى (ع) مع الله ومع الحواريين ، كان الحواريون ذكروا العيد مطلوباً للأكل من المائدة وقدموه على غيره ما هو أهم ، ولكن عيسى (ع) عده غير مطلوب بذاته وأخره عن جميع المطالب ، وبدّل لفظ الأكل بلفظ الرزق ، وسأل (ع) لجميع أمته ونفسه ، فقد أخذ (ع) سؤالهم وهذبه ثم عاد صياغة الطلب بما يليق أن يوجّه لمخاطبة الله عز وجل ويكون الطلب مرضياً عنده سبحانه ومن محاسن هذا الدعاء أنّه أخّر الفائدة المادية للمائدة (وَارْزُقْنَا) عن ذكر فائدتما الدينية الروحية (عيداً وآية منك) بعكس ما فعله الحواريون إذ قدّموا الأكل على غيره من الفوائد الأخرى !!

### • ١١ - ﴿ قَالَ اللَّهُ إِنِّي مُنْزِلُهَا عَلَيْكُ مُ فَنَنْ يَكُفُرُ بِعُدُ مِنْكُ مُ فَإِنِّي أَعَذَ بُهُ أَحَداً مِنْ الْعَالَمِينَ ﴾

أجاب الله تعالى لُدعاء عبده عيسى (ع) ليكون حجة بالغة عليهم ولكنه رتب شرطاً على هذا الوعد، إلا أنه حذر الحواريين وغيرهم من الذين آمنوا إنْ طلبوا دليلاً حسياً آخر ، وعندما يأتيهم هذا الدليل فإن مسؤوليتهم حينئذ تعود أعظم مما كانت عليه وبذلك تلزمهم الحجة البالغة ، فهذا هو الجد اللائق بجلال الله حتى لايصبح طلب الخوارق تسلية ولهوا ، الأمر الذي يستدعي عذابا خاصاً عند كفرهم وهذا عذاب خاص لأن (الْعُقُوبَةُ عَلَى قَدَرِ الذَّنْبِ) لا يتناسب مع عذاب الكافرين الآخرين (فَمَنْ يَكُفُرْ بَعْدُ مِنْكُمْ فَإِنِي أَعَذِبُهُ عَذَاباً لا أُعَذِبُهُ أَحَداً مِنْ الْعَالَمِينَ) إنهم طلبوا معجزة خارقة عن المألوف والمعروف شرّفهم الله بها على العالمين ، لذلك خص الله من يكفر منهم بعذاب خاص لا يشاركه أحد من العالمين. فائدة : لا يوجد في الأناجيل ذكر عن قصة المائدة السماوية كما جاءت في القرآن الكريم.

# ٦ ١ ١ - ﴿ وَإِذْفَالَ اللَّهُ يَاعِيسَى ابْنَ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ الْنَاسَ الْمُعْدِدُونِي وَأَمْيِ الْمَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَالَيسَ لِي بِحَقِ إِنْ كُنْتُ عَلَيْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُعْدِي فَلْمُ الْمُعْدِي فَلْمُ عَلِمْتُهُ مُعْلَمُ مُا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنْكَ أَنْتَ عَلَامُ الْفُيُوبِ ﴾

سُواُلُ إِنكَارِي يوجّهه الله تعالى لنبيه عيسى (ع) يوم القيامة بمدف إفهام الأتباع بخطئهم وانحرافهم في تصورهم عن هذا العبد الرسول المعجزة فيسأل الله تعالى عما إذا كان قد طلب من الناس أن يؤلموه (والعياذ بالله) فيرد عيسى منزِّها ربه عن الشبيه والشريك (قَالَ سُبْحَانَكَ) وهذا توبيخ للنصارى الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة فيقول الله هذا الكلام لعيسى ، فيتبرأ منه عيسى (ع) ، أخذ الله تعالى اعترافه وإقراره على هؤلاء الضالين الذين ألبسوه وأمه هذا الثوب الإلهي وعبدوهما

من دون الله يواجههم بما يجزيهم (قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ) أنزهك عما لا يليق بك يا رب فما ينبغي لي أن أقول قولاً لا يحق لي أن أقوله (إِنْ كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ) إِن كَان ذلك صدر مني فإنك لا يخفى عليك شيء وأنت العالم بأي لم أقله ، وهذا اعتذار وبراءة من ذلك القول ومبالغة في الأدب وإظهار الذلة والعبودية في حضرة الله ذي الجلال والكمال (تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ) تعلم حقيقة ذاتي وما انطوت عليه ولا أعلم حقيقة ذاتك وما احتوت عليه من صفات الكمال إنك أنت العالم بالخفايا والنوايا ، وعلمك محيط بما كان وما يكون، وهذا من كمال أدب المسيح (ع) في خطابه لربه ، فلم والنوايا ، وعلمك محيط بما كان وما يكون، وهذا من كمال أدب المسيح (ع) في خطابه لربه ، فلم الشريف. فائدة : وقيل أنّ الله سبحانه لم يقصد بمذا السؤال عيسى (ع) بالذات لأنه يعلم ما قال الشريف. فائدة (ع) للنّاس، وإنمّا قصد به إقامة الحجة على من إدّعي لعيسي وأمه (ع) هذه الدعوى عيسى (ع) للنّاس، وإنمّا قصد به إقامة الحجة على من إدّعي لعيسي وأمه (ع) هذه الدعوى الكافرة على طريقة (إينّاكِ أَعْنِيْ وَإِسْمَعِيْ يَا جَازَة) (التَّخِلُونِي وَأُمِّي إِفَيْنِ مِنْ دُونِ الله قَالَ سُبْحَانَكَ) أنها عن أن يكون معك إله آخر. عن الإمام الصادق (ع): (إنّ الله بَعَثَ نَبيهُ بإيّاكِ أَعْنِيْ وَالْمَهُ عَنْ جَازَة) البحار ١٩٥٨.

١١٧ - ﴿مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمْرُيْنِي بِهِ أَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ مَرِّي وَمَرَّاكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَا تَوْقَيْتِنِي كَاللَّهُ مَرِّي وَمَرَّاكُمُ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَا تَوْقَيْتِنِي كَانَتُ الْمَرْقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَهِيدٌ ﴾

فأنا عبد متبع لأوامرك ماضٍ في حكمك لا متجرئ عليك ولا متعدٍ لحدودك (أَنْ اعْبُدُوا اللّه رَبِّ وَرَبَّكُمْ) قلت لهم أعبدوا الله خالقي وخالقكم فانا عبد مثلكم وأدّيت وظيفتي من غير تقصير في ظلّ طاعتك (وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ) كنت شاهداً على أعمالهم حين كنت بين أظهرهم وكنت أراقبهم بدقة وأمنعهم من التطرّف من الكفر والمغالاة والشرك الخفي والجلي وأمنعهم من إتخاذي وَأُمِّي إِلَمْيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ ، وإني عبدٌ خاضعٌ لله وأمّي صدّيقة عابدة لله (فَلمّا تَوَفَّيْتَنِي من أَنْتَ الرُقِيبَ عَلَيْهِمْ) فلمّا قبضتني إليك ورفعتني إلى السماء كنت يا الله الحفيظ لأعمالهم وشاهد على أفعالهم والمطّلع على ضمائرهم ، معنى (فَلمّا تَوَفَّيْتَنِي) التوفي هو الاستيفاء التام ويُعدُ الموت أحد أمثلته ، ومن أمثلته أيضاً (فلما رفعتني) أي عيسى (ع) وهو حي إلى السماء بعد الموت أحد أمثلته ، ومن أمثلته أيضاً (فلما رفعتني) أي عيسى (ع) وهو حي إلى السماء بعد استيفاء الأجل المحدّد له في الدّنيا ، ولا من استشكال بين أن يكون الله توفاه من حياة الأرض وأن يكون حياً عنده سبحانه ، فالشهداء كذلك يموتون في الأرض وهم أحياءٌ عند ربحم يرزقون (وَأَنْتَ عَلَى حُلِ شَيْءٍ شَهِيدٌ) أنت مطلع على كلّ شيء لا يخفى عليك شيء وأنت تجازي عبادك على على على علي شوء عملهم بما تعلمه فيهم بالتفصيل. فائدة : (مَا أَمْوَتَنِي بِهِ) يشير النّص إلى أنّ السيد المسيح مأمور ولا يقول شيئاً من عنده ، وإغّا هو رسول يبلغ ما أمره الله به ، وهو (ع) غير مشرّع بل

ناقل التشريع عن الله تعالى وهكذا كل رسل الله ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ ﴾ الكهف/١١٠.

# ١١٨ - ﴿إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ

آية عظيمة تَبيّنَ خلقاً كريماً من أخلاق الأنبياء (ع) فالأمر أمرك إن شئت أن تعاقبهم على إنحرافهم الكبير فهم عبيدك وليس بإمكاهم أن يفروا من عذابك فهذا حقك إزاء العصاة من عبيدك، أنت أرحم بهم من أنفسهم وأعلم بأحوالهم، فلولا أهم عباد متمردون لم تعذبهم (وَإِنْ تَعْفِرْ عبيدك، أنت الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ) فمغفرتك صادرة عن تمام عزة وقدرة لا كمن يغفر ويعفو عن عجز وعدم قدرة ، وإن تغفر لمن تاب منهم فإنك أنت العزيز القوي الغالب على أمره الحكيم في صنعه فلا عفوك دليل ضعف ولا عقابك خالٍ من الحكمة. فائدة : (الحكيم) : الحليم الذي يشاهد العصاة لأمره ولا يعاجلهم بالعقوبة ، يشير هذا القول من عيسى إلى أنه يطلب من الله العفو عن المذنبين وهكذا شأن الأنبياء والأصفياء كما قال النبي مُحمَّد (ص) (اللَّهُمَّ إِغْفِرْ لِقُوْمِيَ إِنَّهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ) ، وقال إبراهيم أبو الأنبياء والأصفياء كما قال النبي فَهُد (ص) (اللَّهُمَّ إبراهيم/٣٦ ، وكان النبي عُمَّد (ص) يقرأ هذه الآية ويقول (إيِّنَ سَأَلْتُ رُبِّيَ الشَّفَاعَة لأُمَّتِيْ فَأَعْطَأْنِيْهَا ، وَهِيَ نَائِلَةٌ إِنْ شَاءُ اللهُ لِمَنْ لاَ يُشْرِكُ باللهِ شَيْئاً) المراغي ١٦٧/٣٠.

# 9 1 1 - ﴿ قَالَ اللَّهُ هَذَا يُوْمُ كِينَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُ مُ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَامُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبِداً مَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَكَاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَامُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبِداً مَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَكَنْ وَلِهَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَكَنْ وَلِكَ الْفَوْنَمُ الْعَظِيمُ ﴾

قال الله مبيناً لحال عباده جميعاً يوم القيامة ﴿فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾ هود/١٠٥ ، والسعيد الذي بنيت حياته على الصدق واستقامت نفسه وفكره وقوله وعمله ونيته وبقي على الصراط المستقيم في كلِّ الأحوال والأشكال مع شدة المعاناة وكثرة الانحرافات التي يعاني منها المجتمع ، فيوم القيامة يحدون ثمرة ذلك الصدق والصدق : زينة الكلام وثقة الحديث وجمال المنطق ولسان الحق وعز العدل ، والصدق أقوى دعائم الإيمان (هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ) الصادقون : هم الذين استقامت نفوسهم وعقولهم وانعكست على استقامة أعمالهم وأقوالهم ونياتهم على الصراط المستقيم والهدى القويم في جميع الأحوال والأشكال في الشدّة والرخاء مع كثرة الصعوبات والابتلاءات ، في هذا اليوم الحاسم يجد الصادقون الذين أخلصوا لله دينهم فلم يحرّفوا ولم يبدّلوا ولم يكتموا ولم يغالوا في دين الله ، يجدون عاقبة هذا الصدق جناتٍ ومفاجآة ورضا متبادل ومتعادل بقدر الصدق في مُقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِرٍ القمر/ه ه ، ﴿وَالَّذِي جَاءَ بِالصِدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمْ مَقْعُدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِرٍ القدراه ه ، ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصِدْقِ وَصَدَّقَ الْمُعُرُوفِ وَطَنْطَنَتِهِمْ بِاللَّيْل ، وَلَكِنْ أَنْظُرُواْ إِلَى كَثْرَة صَلاَتِهِمْ وَصَوْمِهِمْ ، وَكَثْرَة الحُتِح وَالْمَعُرُوفِ وَطَنْطَنَتِهِمْ بِاللَّيْل ، وَلَكِنْ أَنْظُرُواْ إِلَى كَثْرَة صَلاَتِهِمْ وَصَوْمِهِمْ ، وَكَثْرَة الْحَحِق وَلَمْ المَدْرُوفِ وَطَنْطَنَتِهِمْ بِاللَّيْل ، وَلَكِنْ أُنْظُرُواْ إِلَى صَدْقِ الْمُدِيْثِ وَأَدَاْءِ الأَمَانَةِ) الكافي ٢/٥٠ ، (هُمُ مُعَاتُ

تَجْرِي مِنْ تَعْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً) كقوله تعالى: ﴿فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِي فَمُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ السجدة/١٧، في نهج البلاغة حكم٥٦: (إِنَّهُ لَيْسَ لأَنْفُسِكُمْ ثَمَنٌ إِلاَّ الْجُنَّةِ فَلاَ تَبِيْعُونَهَا إِلاَّ بِهَا ) (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ) رضى الله عن سرائرهم وضمائرهم وأقوالهم وأفعالهم، وأحسنوا التعامل مع أنفسهم ومع الله ومع الناس لأنهم دعوا الله أن يوفقهم لرضاه ويهتدوا بمداه ولم يُفتنوا بسواه وكانت خير أيامهم يوم يلقوه ، وهكذا تمثل الصدق فيهم لأخّم اهتدوا بمديه ، فصاروا مظاهر لرضاه عز وجل ، ونستدل أن الصدق قمة الصفات الحميدة التي تتفجر منها أنواع الكمالات ، لأن بالصدق صلاح الأشياء وبالمقابل الكذب فساد الأشياء ، عن الإمام الصادق (ع): (إِنَّ الصَّادِقَ أَوَّلُ مَنْ يُصَدِّقُهُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يَعْلَمُ أَنَّهُ صَاْدِقٌ، وَتُصَدَّقُهُ نَفْسُهُ تَعْلَمُ أَنَّهُ صَادِقٌ) الكافي ١٠٤/٢، وَيُصَدِّقُهُ النَّاسُ لِعِلْمِهِمْ أَنَّهُ صَاْدِقٌ.

(وَرَضُوا عَنْهُ) بما أحسن إليهم من فضله وأفاض عليهم من بركاته ، عن الإمام الصادق (ع) : (إعْلَمُواْ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ عَبْدٌ مِنْ عَبِيْدِهِ حَتَّى يَرْضَى عَن الله فِيْمَا صَنَعَ اللهُ إِلَيْهِ وَصَنَعَ بِهِ عَلَى مَاْ أَحَبَّ وَكُرِهَ) البحار ٢١٧/٧٨، فإنّ مقام الصدق يقتضي الخضوع التام لله تعالى وهذا دليل الرضاعنه ، فإنه لا شيء غيره عندهم حتى تركن له القلوب ولا يصل إلى هذا المقام الجليل غير الصادقين الذين عقدوا آمالهم بالله عز وجل ، فلم يروا شيئاً إلا ويروا الله فيه ومعه وقبله وبعده، في نمج البلاغة خطبة١٩٣: (وعَظُمَ الْخَالِقُ فِي أَنْفُسِهِمْ فَصَغُرَ مَا دُونَهُ فِي أَعْيُنِهِمْ) عن النبي (ص): (مَاْ رَأَيْتُ شَيْئَاً إِلَّا وَرَأَيْتُ اللَّهَ قَبْلَهُ وَبَعْدَهُ وَمَعَهُ وَفِيهِ) تفسير مواهب الرحمن٣٠٠/٧ فأعطوا الله أعزّ ما يملكون فأعطاهم الله فوق ما يتمنون.

(ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ) الذي تعدل اللحظة منه عمر الدنيا كلها وما لقى المنعّمون فيها من نعيم وما ذاق السعداء فيها من طعوم السعادة ، فكلُّ هذا لا يُعدُّ شيئاً إلى نظرة رضا من الله إلى من عِشِي ، اللهم إجعلنا منهم ومعهم وفيهم وإليهم. فائدة: لفتة كريمة قرآنية جليلة عالية المضامين تبيّنُ الرضا المتبادل والمتعادل والمقدَّر والموزون بين الخالق المطلق والمخلوق المحدود المقيَّد الضعيف ، مع الفارق الكبير بين الخالق والمخلوق وأصبحت النتيجة رضاً متساوياً ومتناغماً ومترابطاً ، ولا تكون النتيجة بهذا الرضا المتبادل المتألق والمتحلِّق إلا إذا كانت المقدمات والاستعدادات في كلّ شؤون حياة الإنسان إنطلقت برضا متحقق ومتصدق! فتكون النتيجة كالمقدمة (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ) في غرر الحكم: (أَصْلُ الرِّضَاْ حُسْنُ التِّقَةُ بِاللهِ) ، (ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ) طريقة التصوير القرآنية للْفَوْزُ الْعَظِيمُ لم تدعه وعداً يوعد ولم تدعه عبارات تسمعها الآذان وتقرؤها العيون ، إنَّما حرَّكت به المشاعر وجسمته واقعاً اللحظة تسمعه الآذان وتراه العيون وكأنّما ترى حقيقته فعلاً.

• ١ ٢ - ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمُوَاتِ وَالْأَمْنُ صُومًا فِيهِنَ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾

أحسن ختام لهذه السورة وقد بين الله سلطته الكاملة على الحياة والأحياء والكائنات وهي مملوكة له خاضعة لإرادته، فأطيعوا الله تعالى وارتبطوا مع طاعة الكون كله لله ، فتكونون مع كل ما خلق الله في نظام مطيع في وحدة واحدة موحدة متّحدة لذلك يطمئن قلب المؤمن وألا بِنِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ الرعد/٢٨ ، (وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) وهذا حتُّ للناس على الالتزام بمنهج الله ﴿ ذَلِكَ الدّينُ الْقُيّمُ الروم/٣٠ ، ذو القيمة العليا والقيمومة الكبرى والقدرة التي لا حدود لها. وفي الختام نقول : ﴿ لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تَذْكِرَةً وَتَعِيمَهَا أَذُنٌ وَاعِيَةً الماقة/١٢ ، وآخر دعوانا (أنِ الحُمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) يونس/١٠.

تمّ بعون الله تعالى (وُعيُ القُرآنِ المُميَسَّر) لسورة المائدة ، بقدري لا بقدرها ، بجهدٍ متواصل ، فلله الحمد والمنّة، وبالحمد تتمُّ الصّالحات وتزداد البركات وتدفع النقمات بتأريخ ٥ / شعبان/٣٣٦ ه الموافق ١ / ٨ / ٤ / ٢ م مع تصحيحها عدّة مرّات وتدقيقها في بغداد الكاظمية ، داعين الله تعالى أن يُعيننا على تكملة بقية السُّور القرآنية الكريمة ، إنّ ربّي سميعٌ مجيب الدُّعاء.

بقلم الباحث: مكى قاسم البغدادي



#### من مقاصد السورة:

مكية إلا ست آيات نزلت بالمدينة يدور محورها حول العقيدة وأصول الإيمان وقضية الألوهية والوحي وأهية الرسالة والرسل ، والإيمان بالتوحيد والعدل وبالبعث والنشور والجزاء ، وتعتمد السورة الحجة الدامغة بأسلوب التقرير وأسلوب التلقين ، وتبين فلسفة البلاء والاختبار ، سمّيت بسورة الأنعام لورود ذكر الأنعام فيها ، عدد آياتها : (١٦٥) آية ، الجزء السابع. (فضلها) عن الإمام الصادق (ع) : (نَزَلَتْ سُورَةُ الأَنْعَامِ جُمْلةً (دُفْعَةٌ) وَاْحِدَةً شَيَّعَهاْ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ حَتَّى أُنْزِلَتْ عَلَى الصادق (ع) : فَعَظِّمُوهُا وَيَجِلُوها فَإِنَّ إِسْمَ اللهِ فِيْهاْ فِيْ سَبْعِيْنَ مَوْضِعاً ، وَلَوْ عَلِمَ النَّاسُ مَا فِيْهاْ مَا عَمَّدٍ (ص) ، فَعَظِّمُوها وَيَجَلُوها فَإِنَّ إِسْمَ اللهِ فِيْهاْ فِيْ سَبْعِيْنَ مَوْضِعاً ، وَلَوْ عَلِمَ النَّاسُ مَا فِيْهاْ مَا تَرَكُوهُما ) عمع البيان عصل ، إنّ استنطاق آيات هذه السورة يقضي على روح النفاق والتشتت بين المسلمين ، ويجعل الآذان سميعة ، والأعين بصيرة ، والقلوب عارفة ، ومن قرأها وتدبرها ترتوي روحه من ينبوع التوحيد الصافي وعبادة الله النقية وتعقد الجلسات لقراءة هذه السورة المباركة لتنفيس المعاناة عن الأفراد وطلب الحاجات من الله عز وجلّ ، ومن تدبرها بعمق فإنها تحل مشاكل المسلمين عامة !!

# بِسْ لِللَّهِ ٱلرَّحِيمِ

# ١ - ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَمْنُ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّوسَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بَرِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾

(الْحُمْدُ لِلَّهِ) حق على العباد ، والله يستحق الحمد ويختص به ، تبدأ السورة بحقيقة كبرى أن الحمد بشتى أنواعه لله عز وجل ، لأنه خالق الوجود كله برحمته والمنعم عليه بنعم لا تحصى ، والحمد : هو الثناء والمدح والشكر لله والذكر الجميل له سبحانه على كل عمل طيب وصفة وخبرة وعلم وقوة مكتسبة لأي إنسان عن اختيار وإرادة وبدونهما ، والحمد لله على كل نعمة ﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةِ فَمِنْ اللَّهِ ﴾ النحل/٥٣ ، ومن هذه النعم خلق السموات والأرض وما فيهما من مظاهر العظمة والدقة والأنظمة المتقنة والأهداف الواعية السامية عن الإمام على (ع): (الْحَمْدُ للهِ أَحَقُّ مَنْ خُشِيَ وَحُمِدَ، وأَفْضَل مَن أُتُّقِيَ وَعُبِدَ، وَأُولَى مَنْ عُظِّمَ ومُجِّدَ ، نَحْمَدُهُ لِعَظِيم غَنَائِهِ، وَجَزِيْل عَطَائِهِ، وَتَظَاهُرٍ نَعْمَائِهِ، وَحُسْن بَلاَئِهِ)البحار ٣٥٣/٧٧. المعنى: إحمدوا الله ربكم المتفضل عليكم بصنوف الإنعام والإكرام الظاهرة والباطنة، المادية والمعنوية، الصغيرة والكبيرة ، الدائمة والمؤقتة ، فإن قوة سلطان حجة الله عليكم أعظم من قوة سلطان القدرة! ﴿ فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ الأنعام/١٤٩ ، لذلك إحتج الله على الناس بما آتاهم وعرِّفهم، وهذا كلُّه يدلُّ دلالة قاطعة أنَّ الله تعالى هو المستحق للعبادة وإخلاص الدّين لله ﴿أَلا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ﴾ الزمر٣ ، عن الإمام على (ع) : (إِنَّهُ لَيْسَ لِمَالِكِ هَلَكَ مَنْ يَعْذُرُهُ فِيْ تَعَمُّدِ ضَلاَلَةٍ حَسِبَهِاْ هُدَى ، وَلاَ تَرْكُ حَقِّ حَسِبَهُ ضَلاَلَةٌ) البحاره/٣٠٥ (وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ) أي أوجد السبب الموجب لوجودهما (الظُّلُمَاتِ) جاءت بالجمع لأنما رمز التفرّق والتشتت ولأن شعب الضلال متعددة ، ومسالكه متنوعة، (وَالنُّورَ) جاء بالمفرد لأنه رمز التوحد والتآلف والتعاون ولأن مصدره واحد وهو الرحمن منوّر الأكوان والإنسان ، بمعنى مجرد أن تترك النور الواحد في الحق الواحد الذي لا يتجزأ ، تقع في الظلمات المتعددة التي لا حصر لها كقوله ﴿فَمَاذَا بَعْدَ الْحُقِّ إِلاَّ الضَّلالُ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ ﴾ يونس/٣٢ ، وأنشأ الظلمات والأنوار ، وخلق الليل والنهار، يتعاقبان في الوجود ليكتشف الإنسان سنة الله في التداخل بين الأشياء المتنوعة ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ، إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ﴾ الشرح/٥-٦ ، وإن مع الصحة مرضاً ومع الضعف قوةً ومع الشدة رخاءً ومع الفقر غنيّ ومع العلم جهلاً ومع الأمل عملاً ومع الحياة الموت ومع الجسد الروح ومع الشدّة الرخاء.. وهكذا ، وتزداد شدة الظلمات بحسب القرب والبعد عن مصدر النور.

(ثُمُّ) للتراخي الدال على التعجب.

(الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَكِيِّمْ يَعْدِلُونَ) يَعْدِلُونَ : العديل هو الشريك والشبيه والمثيل أي يعدلون فيجعلون له عِدلاً مساوياً وشريكاً له في العبادة عدلت عنه : أعرضت، وعدلت به غيره بمعنى جعلته مساوياً

لغيره ومحل الغرابة أن هذا الكون العجيب وهذه البيانات الساطعة المحسوسة تدل كلِّ واحدة منها على أنه خالق واحد لم تره عين الشرك ، ولم يشعر به قلب الكفر ، أعماهم الضلال في البصر وفي البصيرة ، وصور لهم الهوى والجهل أن الدين رجعية لذلك من إتبع الهوى فقد هوى وعمى ، والحقيقة أن كل ما في الكون من كائنات كلها تسير بنظام الله وتسبّح لله وتطيعه وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ الإسراء/٤؛ فكيف يعدلون به أصناماً حجرية أو بشرية ويجعلون له آلهة أخرى ، وهو المتوحد بالألوهية والمتفرد بالربوبية وليس كَمِثلِهِ شَيْءٌ الشوري/١١ ، ولا يشاركه شيء في تدبير المخلوقات وتوفير حاجاتما وأليس الله بِكافٍ عَبْدَهُ المورية من دعاء الإمام الحسين (ع) في يوم عرفة: (عَمِيتْ عَيْنٌ لا تَراكَ عَلَيْها رَقِباً وَحَسِرَتْ صَفْقة عَبْدٍ لَمْ جَعَلَ لَهُ مِنْ حُبِّكَ نَصِيبًا ، مَأذًا وَجَدَ مَنْ فَقَدَكَ وَمَا الَّذِي فَقَدَ مَنْ وَجَدَكَ ؟ لَقَدْ حَسِرَ مَنْ بَعَى عَنْكَ مُتَحَوِّلاً) وَالَّذِي لَا تَلِيقُ بِهِ الْمِدَائيةُ تَضُرُّهُ الضَائعة في السنن الكونية، وبين آثارها الضائعة في السنن الكونية، وبين آثارها الضائعة في السنن الكونية، وبين آثارها الضائعة في السنن الأنفسية!

# ٢ - ﴿ هُوَالَّذِي خَلَقَكُ مُنِ طِينِ ثُدَّ قَضَى أَجَلًا وَأَجَلٌ مُسَتَّى عِنْدَهُ ثُمَّ أَتُسُمُ تَشَرُونَ ﴾

خلق آباكم وأصلكم هو آدم و (آدم من تراب وماء) من هذا الطين الذي لا قيمة له كائناً مكرماً عزيزاً ذو قيمة كبرى وجعله سيد الكائنات، في غرر الحكم: (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهِ) وفيه ايضاً (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ قَدْرُهُ وَلَمْ يَتَعَدّ وَكِرَمه أفضل أيضاً (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ قَدْرُهُ وَلَمْ يَتَعَدّ طُوْرَهُ)، كقوله ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ التين/٤ ، وفي أعقد تركيب وكرّمه أفضل تكريم ، وهُوَ الْقَادِرُ على أن يعيد هذا الكائن إلى مكانه الذي جاء منه وهو الطين (ثمُّ قَضَى تكريم ، وهُو الْقادِرُ على أن يعيد هذا الكائن إلى مكانه الذي جاء منه وهو الطين (ثمُّ قَضَى أَجَلاً) (أَجَلاً) تنكير الأجل لبيان أنه من الغيب ثم حكم وقدَّر لكم أجلاً من الزمن مشروط غير محتوم قابل للتغيير، تختبرون فيه وتموتون عند انتهائه يستطيع الإنسان ان يقدّمه أو يؤخره من خلال أعماله الصالحة أو الطالحة من حيث يشعر أو لا يشعر ﴿لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ الملك/٣ كالدعاء وبر الوالدين وصلة الرحم تزيد في العمر ، في حين يبقى الآخر محتوماً لا تغيير فيه ولا يتقدّم ولا يتأخر ولا يتدخل الإنسان في تعيينه وتمديده كقوله ﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ الأعراف/٣. يتقدّم ولا يتأخر ولا يتدخل الإنسان في تعيينه وتمديده كقوله ﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَقْدُمُونَ ﴾ الأعراف/٣.

(ثُمُّ أَنْتُمْ مَّتْرُونَ) تشكون وتنكرون وتفكرون ، وبعد هذا النظام الدقيق الذي لا يضعه إلا منظِمٌ حكيم قدير عليم ، فهل للمرء مع قيام الشواهد والدلائل أن يشك في وجود الله وقدرته ؟ ﴿وَخَلَقَ حُكِيم قدير عليم ، فهل للمرء مع قيام الشواهد والدلائل أن يشك في وجود الله وقدرته ؟ ﴿وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيراً ﴾ الفرقان/٢ ، عن الإمام الصادق (ع) في الآية (محتصر): (هُمَا أَجَلاَنِ أَجَل مَوْقُوفٌ (مخروم) قَاْبِلُ لِلْتَقْدِيمُ وَالتَّأْخِيْرِ) نور الثقلين ٧٠٤/١، ٧٠٤

بسبب العوارض الخارجية والآفات المهلكة كالحرق والغرق ولدغ الحشرات وغيرها، عن الإمام على (ع): (عَجِبْتُ لِمَنْ شَكَّ فِي اللهِ وَهُوَ يَرَى خَلْقَ الله ، وَعَجِبْتُ لِمَنْ نَسِيَ الْمَوْتَ وَهُوَ يَرَى الْمَوْتَى، عَجِبْتُ لِمَنْ أَنْكُرَ النَّشْأَةَ الأُخْرَى وَهُوَ يَرَى النَّشْأَةَ الأُولَى) البحار ٤٢/٧. فائدة: تكررت (أَجَلُ مُسَمَّى) (٢١) مرة في القرآن الكريم.

### ٣ - ﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمُوَاتِ وَفِي الأَمْنُ صَيِّعَكُ مُ سِرَّكُ مُ وَجَهْرَكُ مُ وَيَعْلَ مُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾

الله هو المعبود والموجود في السماء كما هو الله المعبود والموجود في الأرض بلا تفاوت ، والمالك لهما والمتصرّف فيهما لا يشاركه أحدّ في ملكه ، وهو الله المعظم يعبده ويوحده ويقرله بالألوهية من في السماوات والأرض ويدعونه رغباً ورهباً وسراً وعلانية ويسجدون له طوعاً وكرهاً ويسبحونه كل الكائنات العاقلة وغير العاقلة ، والله محيط بكل شيء وهو بإحاطته تحضر لديه كل الأشياء لعلمه بها (يَعْلَمُ سِرُّكُمْ وَجَهْرُكُمْ) ويتساوى لديه سركم وعلنكم والخفي المكتوم والظاهر المكشوف منكم (بعكس الإنسان) وعلمه سبحانه بالسر يسبق علمه بالجهر لذلك قدمه بالرغم أن علم الله لا زمان له ويعلم بكل ما تفعله المخلوقات (وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ) ويحصى عليكم ما تفعلون لجلب نفع أو دفع ضر من الأعمال المكتسبة مادية أو معنوية أوعلمية صالحة أو طالحة فيجازيكم على ضوء أعمالكم، فيكون الجزاء من جنس العمل ﴿ وَلِتُجْزَى كُلُ نَفْس بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ الجاثية/٢٢. فائدة: وفي هذا استدعاء للإنسان الشارد عن الله أن يعود إلى الله ويتقى محارمه ، وارغبوا في الأعمال الصالحة التي تقربكم إلى الله واحذروا من كلّ عمل يبعدكم عنه ومن رحمته ، فاليوم عمل ولا حساب ويوم القيامة حساب ولا عمل.

#### ٤ - ﴿ وَمَا نَأْتِيهِ مُنِ آيَةِ مِنْ آيَةِ مِنْ آيَاتِ مِنْ هِمْ إِلاَّ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾

ما يظهر لهم دليل من الأدلة القاطعة الكثيرة أو معجزة من المعجزات المبهرة أو آية من آيات القرآن القاطعة في الآفاق وفي الأنفس ، إن الأدلة قائمة ومتوفرة على ضرورة الدين في حياة الإنسان ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ الروم/٣٠ ، وأهمية الإسلام الذي ظاهره مشرق وباطنه مونق كأساس لعقيدة الإنسان ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾ آل عمران/١٩، ولا عذر لجاحد لأن هذه الأدلة لا تتطلب من العاقل إلا أن ينظر إليها بعقله دون هواه ، وهكذا أكثر الناس الذين لا يعلمون يصرون على الرفض والإنكار بلا بحث ولا علم (إلا كَانُوا عَنْهَا مُعْرضِينَ) غير مبالين استهزاءً نتيجة الاستكبار في نفوسهم ، فهم يرفضون دليل الحق ويعرضون عنه دون أن ينظروا إليه بإمعان ، ولو كانوا من طلاب الحق والعلم لنظروا إلى الدليل وتدبروه ، والرفض قبل العلم جهل وإمعان في الجريمة كقوله ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ يونس/٣٩ ، طبيعة الجاهل يتعامل مع الجوهرة النفيسة على أنها حجر خسيس لا قيمة له! وأما الذين يتبعون الحق فيزدادو هدى ، ولهذا لم يخاطبهم الله خطاب حضور بل أنذرهم إنذار غيبة لأنهم مبعدون من رحمة الله ، غائبون بوجودهم عنه مشغولون بأهوائهم عن هداه.

عن الإمام على (ع): (إِنَّ مَنْ لا يَنْفَعُهُ الْحَقُّ يَضُرُّهُ الْبَاْطِلُ، وَمَنْ لاَ يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْهُدَى تَضُرُّهُ الضَّلاَلَةُ، وَمَنْ لاَ يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْهُدَى تَضُرُّهُ الضَّلاَلَةُ، وَمَنْ لاَ يَنْفَعُهُ الْيَقِيْنُ يَضُرُّهُ الشَّكُ) شرح هج البلاغة ٩١/٢.

#### ٥ - ﴿ فَقَدْ كَنَبُوا بِالْحَقَ لَمَا جَاءَهُ مُ فَسَوْنَ يَأْتِيهِ مُ أَبَّاءُ مَا كَانُوا بِعِيسْتَهُمْ رَهُونَ ﴾

والحق أحق أن يتبع والباطل أحق أن يجتنب ، ومن الحق أن يُشكر الله على تيسيره الحق لهم وإتياضم به فقابلوه بدل الإحترام بالاستهزاء فاستحقوا العقاب الشديد ، وقد كذبوا بالحق على إطلاقه ، والقرآن على خصوصه وهو الحق من الله ، وهكذا الذي تآلف مع الضلال وعاش معه فأصبح الحق غريباً لديه كغرابة العفيف الشريف عند العاهر الفاجر ، وكدود الأرض الذي إذا كشفت التراب عنه ينكمش تحت التراب مرة ثانية ولا يحب أن يسلط عليه نور الشمس (فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَاءُ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُون) النبأ : الخبر العظيم ، سوف يحل بحم العقاب ويتحملون النتائج وسوء العاقبة ، ولا بد أن ينكشف لهم القناع وتظهر لهم الحقيقة إن عاجلاً أو آجلاً في النتائج وسوء العاقبة ، ولا بد أن ينكشف لهم القناع وتظهر لهم الحقيقة إن عاجلاً أو آجلاً في الدنيا والآخرة ، وهذا وعيد بالعذاب والعقاب على استهزائهم كقوله ﴿هَذِهِ النَّالُو فِيْ صِدْقِ الْمُودِقِيُ الْمُسْتَهْزِئُ بِالنَّاسِ فِيْ صِدْقِ الْمُودِقِيُ الْمُسْتَهْزِئُ بِالنَّاسِ فِيْ صِدْقِ الْمُودِقِيُ الله فائدة أَلُولَ المُسْتَهْزِئُ بِالنَّاسِ وَيْ صِدْقِ الْمُودِقِيُ الله المؤلِق على الذي لا يعوفون كيفيته ولا كميته ولا كميته ولا موعده.

٣- ﴿ أَلَمْ يَهُواكَمْ أَهُلَكُنَامِنْ قَلِهِمْ مِنْ قَرْنِ مَكَنَّاهُمْ فِي الأَمْنِ مَالَمْ نُمُكِنْ لَكُمْ وَأَمْ سَلْنَاالسَمَاءَعَلَيْهِمْ
 مِذْمَ الرَّا وَجَعَلْنَاالاً ثَهَارَ بَحْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكُنَاهُمْ إِذْنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَامِنْ بَعْدِهِمْ فَرْنَا آخَرِينَ

القَرْن: أهل كلّ عُصر مأخوذ من أقرائهم في العصر الواحد ، ألا يعتبرون بمن أهلكنا من الأمم قبلهم لتماديهم في تكذيب الأنبياء ألم يعرفوا ذلك ؟ والذي لا يتعظ بالماضين صار عبرة للباقين ، وأخسر الناس من كان عبرة للناس (مَكَّنَاهُمْ فِي الأَرْضِ) منحناهم من أسباب القوة من الطاقات البشرية والقدرات العقلية المفكرة والآلات المتقدمة والعيش المرفّة والاستقلال في الأرض والمكانة الرفيعة (مَا لَمُ ثُمُكِنْ لَكُمْ) أعطيناهم ما لم نعطكم مثله ، ثمّ بيّن نوع العطاء (وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ الرفيعة (مَا لَمُ مُدْرَاراً) أنزلنا الماء غزيراً متتابعاً الذي يكوّن الأنهار المترعة بالمياه والزراعة المتنوعة والثمار الكثيرة والماشية التي تتغذى من مراعيها (وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ) من تحت أشجارهم الكثيرة والماشية التي تتغذى من مراعيها (وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ) من تحت أشجارهم

وديارهم كناية عن الرخاء وكثرة الإنتاج لأن خير الأرض من خير السماء ولكن ذلك لم تغن عنهم شيئاً فكفروا بأنعم الله كقوله ﴿الَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَةَ اللَّهِ كُفْراً ﴾ إبراهيم/٢٨ ، ولم يؤمنوا بما جاءهم به أنبياؤهم (فَأَهْلَكْنَاهُمْ بِذُنُوبِيمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْناً آخَرِينَ) فللسيئات دخل في وقوع البلايا والمحن العامة كما أن الطاعات لله لها الدخل في زيادة النعم ونزول البركات ، فاستحقوا الهلاك بسبب استغراقهم في الذنوب ولم يستجيبو لنداء الحق والفطرة ما أهونهم على الله ، وخلقنا من بعد إهلاك المكذبين قوماً آخرين غيرهم كقوله ﴿وَكُمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَرْيَةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا فَتِلْكَ مَسَاكِنُهُمْ لَمْ تُسْكَنْ مِنْ بَعْدِهِمْ إِلاَّ قَلِيلاً وَكُنَّا نَعْنُ الْوَارِثِينَ ، وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَى حَتَّى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولاً يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي الْقُرَى إِلاَّ وَأَهْلُهَا ظَالِمُونَ ﴾ القصص/٥٥-٥٩ ، وكقوله ﴿ وَإِنْ تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾ مُدّار٣٠. فائدة : ١- تشير الآية إلى قوانين وسنن حقيقية تربط بين العصيان لتشريع الله والانحلال الحضاري للأمم بسنة الاستدراج كقوله ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ﴾ الأعراف/١٨٢، أما أمة مُحَّد (ص) فقد ترك الله حساب ذنوبهم إلى يوم القيامة ، وليست هذه كرامة للمسلمين لأن عذاب الآخرة أشد ولأن الله قال ﴿إِنَّمَا غُلِي هَمْ لِيَزْدَادُوا إِثْمًا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ﴾ آل عمران/١٧٨، وإنما الكرامة لنبي الرحمة مُحَّد (ص) ، كقوله ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ الأنفال/٣٣ ، عن الإمام الباقر (ع) :

(عَجِبْتُ لِمَنْ يَعْتَمِيْ مِنَ الطَّعَامِ مَخَافَةَ الدَّاءِ كَيْف، لا يَعْتَمِي مِنَ الذُّنُوبِ مَخَافَةَ النَّارِ!) البحار٢٦٩/٦٢. ٢- (فَأَهْلَكْنَاهُمْ بِذُنُوكِمِمْ) تختلف أشكال النهاية بين الماضي والحاضر ، مرة يأخذهم الله بعذاب الاستئصال، أو بعذاب من فوقهم أو من تحت أرجلهم، ومرة يأخذهم بالجاعة ونقص الأنفس والثمرات ، ومرة يأخذهم بأن يذيقهم بعضهم بأس بعض فيعذب بعضهم بعضاً ، فالسعيد من وعي هذه السنّة الجارية والشقى من غفل عن هذه الحقيقة (لاَ تَغْفَلُواْ فَلَيْسَ بِمَغْفُولٍ عَنْكُمْ) ويكرر القرآن هذه الحقيقة ، هلاك قوم وإنشاء آخرين ، ليقرّر طرفاً من التفسير الإسلامي لأحداث التأريخ ﴿ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِفُهُ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ آل عمران/١٤٠. ٣- في الآية دلالة على وجوب التفكّر والتدبّر والتأمّل فإنمّا جلاء العقل وتهدي إلى الحكمة وتوصل إلى العصمة فيحيي القلب بحسن التفكّر.

# ٧ - ﴿ وَلُوْ نَزَلُنَا عَلَيْكَ كِتَا با فِي قِرْطَاسَ فَلْمَسُوهُ بأيدِيهِ مُ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِخْرُّ مُبِينًا ﴾

سبب النزول: إن بعض المشركين قالوا يا مُجَّد لن نؤمن لك حتى تأتينا بكتاب من عند الله ومعه أربعة من الملائكة يشهدون أنه من عند الله وأنك رسوله فأنزل الله الآية. قِرْطَاس: الورق التي يكتب فيه. المعنى: لو أنزلنا عليك يا مُحَّد الكتاب جملة واحدة في صحيفة واحدة حسية كما اقترحوه فرأوه وشاهدوه ولمسوه بأيديهم ليرتفع عنهم كل شك كهذه الكتب المعروفة (لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ مُبِينٌ) لقال الكافرون عند رؤية تلك الآية الباهرة ما هذا إلاّ سحر واضح يقولونها تعنتاً وعناداً ، وهكذا المستكبر يسمّي الحقائق بأضدادها، فرفضهم الحق يجعلهم يختلقون الأعذار للإعراض عنه، طبيعة المؤمن دليل قطعي واحد يكفيه، وغير المؤمن (الكافر المعاند) لو تأتيه بألف دليل ودليل لا يؤمن حتى يرى العذاب الأليم، عن الإمام الحسن العسكري (ع): (مَا تَرَكَ الحُقُ عَزِيْزاً إِلاَّ ذَلَّ وَلاَ أَحَذَ بِهِ ذَلِيْلٌ إِلاَّ عَزَّ) البحار ٢٣٢/٧٧٧، كقوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَزْيُراً إِلاَّ ذَلَّ وَلاَ أَحَذَ بِهِ ذَلِيْلٌ إِلاَّ عَزَّ) البحار ٢٣٢/٧٧٧، كقوله ﴿إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴿البقرة/٦، فائدة: نموذج النفس المكابرة: التي تخرق الحق عينها ولا تراه!، والتي تنكر ما لا يُنكر لأنّه من الوضوح بحيث يخجل المخالف أن ينكره، يرسم القرآن هذا النموذج في كلمات بليغة مبدعة في التعبير والتصوير!

## ٨ - ﴿ وَقَالُوا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مِلَكُ وَلَوْ أَنْزَكْنَا مَلَكَ أَلْقُضِي الأَمْرُ ثُمَّ لا يُنظَّرُونَ ﴾

لقال الكافرون هلاً أنزل على مجًد مَلك يعاونه ويساعده ويشهد بنبوته وصدقه بحيث نراه ويكلمنا أنه نبي ، وقدرة الإنسان على تبليغ الرسالة أكثر من قدرة الملائكة (وَلُوْ أَنزَلْنَا مَلَكاً لَقُضِيَ الْأَمْرُ) لو أنزلنا الملك كما اقترحوا وعاينوه وهو آخر مرحلة في إتمام الحجة فلا يكون دليلاً أوضح منه (لَقُضِيَ الْأَمْرُ) ثم كفروا لصار من الحق إهلاكهم ، وهكذا من طلب آية ثم لم يؤمن بما أهلكه الله حالاً (ثم لا يُنظرون) لا يمهلون ولا يؤخرون. لكن الله تعالى بلطفه بعباده ورحمته بهم وليمنحهم فرصة للتأمل والتفكير ، لا يفعل ذلك إلا في حالات خاصة يكون فيها طالب الدليل على أتم استعداد أو في حالات يستحق فيها طالب الدليل الهلاك ، بالإضافة إلى أن النفوس المتولعة في حب المادة لا تطبق مشاهدة الملائكة لو نزلوا عليهم وإختلطوا بهم لكون عالمهم غير عالم البشر كقوله ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنْ الْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنْ الْجُنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً الجن/٦ ، ﴿فَلا رَحْمَ الله يَم وحلمه عليهم وأمام جهلهم بمصلحة أنفسهم وجهلهم بسنة الله في تنزيل الملائكة ، وهم بهذا الجهل يدمرون حياتهم تدميراً.

فائدة: ١- اعترض الكفار أن الرسل بشر وهم يأكلون ويشربون كبقية البشر فهم ليسوا بأهل بحمل الرسالة بين الله وعباده كقوله همّا هَذَا إِلاَّ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمّا قَلْوَنَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمّا قَلْهُ وَيَشْرَبُ مِمّا قَلْهُ وَيَشْرَبُ مِمّا قَلْهُ وَيَشْرَبُ مِمّا تَشْرَبُونَ، وَلَئِنْ أَطَعْتُمْ بَشَراً مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذَا خَاسِرُونَ المؤمنون/٣٣-٣٤ ، فلا بد من نزول ملك يؤدي رسالة الله لا يمتلك صفات البشر عندئذ لا يكون حجة على البشر لأنه ليس من البشر عندئذ لا يؤمنوا به لما استحكم فيهم من الطغيان والاستكبار ، ولا يستقيم أمر الناس مع مخلوق مغاير لهم في الخَلق والحُلق والقدرات والهيئات كقوله هفقالُوا أَبشَراً مِنَّا وَاحِداً نَتَبِعُهُ إِنَّا إِذاً لَفِي ضَلالٍ وَسُعُو ، أَأَلْقِيَ الذِّكُمُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوَ كَذَّابٌ أَشِرٌ القمر/٢٤-٢٥ ٢ من طبيعة

الإنسان أحبُّ شيء إليه ما يمنع عنه حتى إذا ناله طلب سواه ، وهكذا إلى ما لا نهاية. ٣- الرسول قدوة للناس لابدَّ أن يكون من جنس الناس وعلى شاكلتهم حتى يالفهم ويألفوه، وحَيْرُ النَّاسِ مَنْ يَأْلُفُ النَّاسُ والنَّاسُ تَأْلُفُهُ، وَلاَ حَيْرَ فِيْمَنْ لاَ يَأْلُفُ وَلا يُؤْلَفُ. عن الإمام على (ع): (طُوبَى لِمَنْ يَأْلُفُ النَّاسَ ويَأْلُفُونَهُ عَلى طَاعَةِ اللهِ) البحار ٧٨ص٥٥.

#### ٩ - ﴿ وَرُوجَعَلْنَاهُ مَلَكَ أَجَعَلْنَاهُ مَرَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلْيهِمْ مَا يَلْبِسُونَ ﴾

لو أراد الله تعالى أن يبعث إلى البشر مَلَكاً رسولاً إليهم لأقتضت حكمته أن يلبس هذا الملك صورة البشر حتى يسكن إليه الناس ويكون بينه وبينهم لقاء ومودة وسماع كلامه الذي يبلغه عن ربه ، ولو جعله الله ملكاً في صورة بشر لأعتقدوا أنه بشر لأنهم لا يدركون منه إلا صورته وصفاته البشرية التي تمثل بما ، وحينئذٍ يقعون في نفس اللبس والاشتباه ، وهكذا الإنسان المعقّد يُعقّد على نفسه الحياة لذلك يكون بلاؤه على قدر طباعه كما قيل (الْبَلاَءُ عَلَى قَدَرِ الطّبَاعِ!) كقوله ﴿قُلْ لَوْ كَانَ فِي الأَرْضِ مَلائِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَئِيِّنَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمْ مِنْ السَّمَاءِ مَلَكاً رَسُولاً ﴾ الإسراء/٥٥، لا بد أن يكون بعث الرسل إلى خلقه من جنس المرسل إليهم ، فإن كانوا بشراً فرسولهم منهم وإليهم وكذلك لو كانوا ملائكة يمشون مطمئنين لكان رسولهم ملائكة من جنسهم لأن شبيه الشيء منجذب إليه والطيور على أشكالها تقع ، إذن : فالمشكلة عندهم والشك منعقد عليهم (وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ) اللبس: الخلط، أي لخلطنا عليهم الأمر ما يخلطون على أنفسهم وعلى الناس الآخرين الجهلاء ، ولاشتبه الأمر عليهم ، كما اشتبه عندهم الحق بالباطل ، فإنهم لو رأوا الملك في صورة إنسان قالوا هذا إنسان وليس بملك ، ولو أتاهم ملك من غير جنسهم لما ألفوه لذلك يجعله الله في صورة رجل لقالوا نحن نريد مَلَكاً لا إنساناً ، وهكذا كل جنس يألف إلى جنسه، فإنهم أغلقوا على أنفسهم باب الهدى وفتحوا أبواب الضلال بتشكيكهم برسالة الرسول ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ الصف/ه ، زَاغُوا : مالوا وانحرفوا ، وهذا شأن كثير من الناس يوقعون أنفسهم في المشكلات بسوء تدبيرهم ثم يحارون في التخلّص منها.

## • ١ - ﴿ وَلَقَدْ اسْتُهْرِئَ مِرُسُلِ مِنْ قَبِلِكَ فَحَاقَ بِأَلَّذِينَ سَخِرُ وَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا بِعِيسْتَهْزِ وَفُنْ ﴾

الاستهزاء: السخرية واحتقار الشخص. المعنى: إن المعاندين في كل زمان ومكان إنما يستهزئون بالرسل والمبلغين والمصلحين إنما يستهزئون بالحقيقة الكبرى وأجهل الناس من تعامل مع القضايا الكبرى بالإنكار والإهمال والاستهزاء كالأطفال يلعبون بالجوهرة على أنما حصى! (فَحَاقَ بِاللّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُون) حَاقَ: نزل وأحاط، أي أحاط بهم واشتمل عليهم استهزاؤهم بعين العذاب الذي كانوا به يستهزئون و(الجُزَاءُ مِنْ جِنْسِ الْعَمَلُ)، وهذه السخرية هي التي أوردتهم موارد الهلكة، في غرر الحكم: (مَنْ مَكَرَ حَاْقَ بِهِ مَكْرُهُ) كقوله ﴿وَلا يَحِيقُ الْمَكْرُ

السَّيِّعُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ فَاطر/٤٦، فائدة: تكشف الآية عن سنن الله في الأمم مع رسلهم ورسالاتهم، وهي تسلية للنبي (ص) عن إيذاء قومه له، وهي بشارة له بحسن العاقبة كقوله ﴿إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُسْتَهْزِئِينَ ﴾ الحجر/٩٥. وسنن الله تنطوي على الحكمة وهي لا تنغير وفقاً لأهواء البعض، في غرر الحكم: (إِنَّ الله سُبْحَاْنَهُ يُجْرِيْ الأُمُؤرَ عَلَى مَاْ يَقْتَضِيْهِ، لاَ عَلَى مَاْ تَرَتَضِيْهِ).

## ١١ - ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الأَمْرُضِ ثُمَّ انظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾

# ١٢ - ﴿ قُلْ لِنَنْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَمْرُضِ قُلْ لِلَهِ كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَ كُمْ لِلِي يَوْمِ الْقِيَامَةِ لا مَرْبِ فِيهِ الَّذِينَ خَسِرُ وَالْفَيَامَةِ لا مَرْبِ فِيهِ الَّذِينَ خَسِرُ وَالْفُسَامُ مُ فَهُ مُلا يُؤْمِنُونَ ﴾

قل يا مُحُد لمن الكائنات جميعاً خلقاً وملكاً وتصرّفاً ؟ والسؤال لإقامة الحجة العلمية على الكفّار وما شابحهم ، فهذا الوجود الذي هو أكبر من ظاهره المشهود بما فيه من عجائب وأنظمة هائلة وغرائب، وكل شيء له آية — تدل على أنه واحد ، وهو سؤال لشدة وضوحه جاء للتوبيخ (قُلْ للله) سؤال عام مطلوب من كلِّ عاقل أن يسألَ نفسه وأن يجيب عليه ، فالمالك لهذا الوجود المنظّم ، هو المنظّم لهذا الوجود والقائم عليه هو الله رب العالمين لا شريك له في سلطانه ووَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَق السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله الله لقمان/٢٥ ، (كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة) أوجب الله على نفسه الرحمة إيجاب فضل وكرم وإحسان ، كتب الرحمة بإرادته لا يوجبها عليه موجب ولا يقترحها عليه مقترح إلا إرادته الطليقة الكريمة ، وبهذه الرحمة خلق الكون والكائنات وكلها تستغني يقترحها عليه موترغب إليه ولا ترغب عنه ، وهذه الرحمة عامة تنال كل مخلوق بر وفاجر ومؤمن وكافر ورحمته وسعت كلَّ شيء ، ورحمته سبقت غضبه فلا تغلقوا أبواب سعة رحمته سبحانه

بذنوبكم ﴿إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنْ الْمُحْسِنِينَ ﴾ الأعراف/٥٦ في غور الحكم: (بِبَذْلِ الرَّحْمَةِ تُسْتَنْزَلُ الرَّحْمَةُ) ، ورحمة الله بإفاضة النعمة على مستحقها وإيصال الشيء إلى كماله وجلاله وجماله الذي يليق به ولازم ذلك أن يجمعكم ليوم الحساب ، فكأنه قيل وما تلك الرحمة ؟ فقيل (لَيَجْمَعَنَّكُمْ إلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ) لينال كل ذي حق حقه ، بالقسم ونون التوكيد إشارة إلى أن البعث أمر كتبه الله سبحانه وتعالى على نفسه كما كتب الرحمة على نفسه ، وإنّ البعث والحساب والجزاء هو رحمة من رحمة الله، لأنه أساسه العدل والرحمة.

﴿كَتَبَ ربكم عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ الأنعام/٥٥ ، ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ الأعراف/١٥٦، (لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لا رَيْبَ فِيهِ) وهذا قسم منه سبحانه وهو أصدق المخبرين وقد أقام على ذلك من الحجج ما يجعله حق اليقين ، ومن مظاهر رحمة الله ليحشرنكم من قبوركم مبعوثين إلى يوم القيامة ﴿يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ المطففين/٦ ، الذي لا شك فيه ليجازيكم بأعمالكم، وهذا اليوم الحقيقة الكبرى يمنح حياة الإنسان هدفاً سامياً ، ويقرر العدالة والحكم بالحق ﴿ وَاللَّهُ يَعْكُمُ لا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ ﴾ الرعد/٤١ ، في ضح البلاغة خطبة ١٥٧: (إحْذَرُواْ يَوْمَا تُفْحَصُ فِيْهِ الأَعْمَالُ، وَيَكْثُرُ فِيْهِ الزِّلْزَالُ، وَتَشِيْبُ فِيْهِ الأَطْفَالُ) ، وفي ذلك اليوم المؤكّد يقتص الله للمظلوم من الظالم ويجازي المسيء على السيئة بمثلها والمحسن على الحسنة بعشر أمثالها ولولا ذلك اليوم لذهب الحق هدراً ، ولولا هذا اليوم الحاسم لأصبحت الحياة لغزاً مبهماً لا يحله شيء إلا الإيمان بيوم القيامة ﴿كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴿ الْأَعِرَافِ/٢٩، (الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ) الَّذِينَ حَسِرُوا أَنفُسَهُمْ في الدنيا قبل الآخرة ولم يعودوا يملكونها فهم لا يذوقون حلاوة الإيمان أبداً بل أذاقوها مرارة الكفر ولوعة العناد فهم لا يصدقون بالحق والحقيقة فهم الخاسرون، خسارة الأنفس أكبر خسارة تبدأ بإفساد فطرتها وحرمانها من هداية الله ولذة طاعته وحرموا نعمتي العقل والعلم ، وبذلك فقد خسروا أنفسهم ، وعيشها على الحرام واعتدائها على حق الله وحقوق الناس ، فعاشت الضلال ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِيناً ﴾ الأحزاب/٣٦ ، عن الإمام على (ع): (مَنْ لاَ يَستقيم به اهْدَىْ تَضُرُّهُ الضَّالاَلَةُ) البحار٢٩٣/٧٧، الذين خسروا أنفسهم بحرمانها نعمة الإيمان ولذة الاطمئنان فلم يستفيدوا من عقولهم ومن منظومة المعلومات الواسعة حولهم، فَمَاْ الْفَائِدَةُ أَنْ أَرْبَحَ كُلَّ شَيْءٍ، وَأَخْسَرَ أَهَمَّ شَيْءٍ، وَهِيَ نَفْسِيْ؟! وهذا الضلال أخذ نفوسهم فقبلت الخبيث الفاسد ورفضت الطيّب المستقيم ﴿ وَلَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْراً لاَ سُمَعَهُمْ ﴾ الأنفال/٢٣ ، وقوله ﴿فَحَبِطَتْ أَعْمَاهُمُ فَلا نُقِيمُ هُمُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْناً ﴾ الكهف/١٠٥. فائدة: إن تدبّر هذه الحقيقة على النحو الدقيق ليدع القلب في دهشة وعجب ، كما يدعه في روح وراحة واطمئنان لا تبلغ الكلمات أن تصوّر جوانبه وحالاته. قال أفلاطون : (لَوْ لَمْ يَكُنْ لَنَاْ مَعَاْدٌ نَرْجُو فِيْهِ الْخَيْرَاْتِ لَكَاْنَتْ الدُّنْيَاْ فُرْصَةُ الأَشْرَاْرِ ، وَكَاْنَ الْقِرْدُ أَفْضَلَ مِنَ الإِنْسَاْنِ !).

### ١٣ - ﴿وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالْعَامِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيدُ ﴾

سَكَنَ : استقرّ وهدأ ، هو الله مالك الحركة والسكون ، وذكر الساكن وأراد به الساكن والمتحرك بمعنى (لَهُ مَا سَكَنَ وتحرك) وذكر الساكن دون المتحرك لأنه أعم وأكثر ، لأن عاقبة كل تحرك سكون، ومن السكون تحصل القدرة على الحركة. المعنى: لله عز وجل ما استقر وسكن في الليل والنهار ، للدلالة على عموم الملك لكل كائن أينما كان في كلّ زمان ومكان وفي الليل والنهار كالمهد للخلائق يمنحونهم السكينة والطمأنينة ، بعض الخلائق يلتمس السكينة في الليل والبعض الآخر يلتمسها في النهار ، الجميع خلقه وخاضعون لتدبيره وتصرفه وقهره وله النظام الجاري على الجميع بقدر سعته (وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ) وهو السميع لجميع الأصوات على اختلاف اللغات والحالات بتفنن الحاجات (الْعَلِيمُ) بما كان وما يكون وما لم يكن لو كان كيف كان يكون ، والمطلّع على الظواهر والبواطن ، ويعلم السرّ وأخفى ، ويعلم حركة النملة الصغيرة الضعيفة على صخرة سوداء في ظلمة الليل الساكن في وادٍ سحيق صامت وإنه ليدرك حاجاتها ويعلم ما تفعل هي وغيرها ويدبر أمرها كقوله ﴿ يُكَبِّرُ الْأَمْرَ مِنْ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ ﴾ السجدة/٤، والتعقيب (السَّمِيعُ الْعَلِيمُ) يفيد الإحاطة الكاملة بكل الخلائق. فائدة: ١- في نمج البلاغة خطبة١٤٧: (لَا يَنْبَغِي لِمَنْ عَرَفَ عَظَمَةَ اللَّهِ أَنْ يَتَعَظَّمَ، فَإِنَّ رِفْعَةَ الَّذِينَ يَعْلَمُونَ مَا عَظَمَتُهُ (سبحانه) أَنْ يَتَوَاضَعُوا لَهُ). ٢- وقدّم الليل على النهار لأن الليل لعبادة الله تعالى والقرب منه ، والنهار لخدمة الخلق ، ومعارج الأنبياء كانت بالليل ، والقدر في لَيْلَةُ الْقَدْرِ في اللّيل خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرِ وليس في النهار ، والله تعالى مالك جميع التحولات والتبدلات من السكون إلى الحركة (وبالعكس) ومن النوم إلى اليقظة (وبالعكس) ومن الحياة إلى الموت ، ومن الموت إلى الحياة مرة أخرى وفي ذلك إثبات للمعاد إلى يوم القيامة.

# 12 - ﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيّاً فَاطِرِ السَمَوَاتِ وَالأَمْرُضِ وَهُو يُطْعِدُ وَلا يُطْعَدُ قُلْ إِنِي أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْلَدَ وَلا يَعْقَدُ قُلْ إِنِي أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْلَدَ وَلا يَعْقَدُ قُلْ إِنِي أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْلَدَ وَلا يَعْقَدُ مُونَا أَيْنِ أَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْلَدَ وَلا يَعْقَدُ مُونَا أَيْنِ أَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْلَدَ وَلا يَعْقَدُ مُونَا أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْلَدَ وَلا يَعْفَدُ مُونَا أَنْ أَحْدُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْلَدَ وَلا يَعْفَدُ مُونَا أَنْ أَحْدُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْلَدَ وَلا يَعْفَى اللَّهِ الْعَلَمُ وَلَا يَعْفَدُ اللَّهِ الْعَلَيْدِ فَا فَالْحِيلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُثْرِكِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّ

وَلِيّاً: معيناً ومعبوداً ، فَاطِر: موجد من العدم ، الاستفهام للتوبيخ والإنكار وهو أبلغ من سائر الفاظ النفي في إظهار الولاء الخالص لله والثبات عليه وفيه إنكار لموالاة غير الله ، وفي هذه العملية إثارة للعقل وتحريك للوجدان لإتباع هدى الله والإعراض عن هوى النفس. المعنى: إني لا أتخذ وليا ورباً ومعتمداً أعتمد عليه وأستعين به غير الله، من دعاء الصباح للإمام علي (ع): (دَلَّ عَلى ذَاتِهِ بِذَاتِهِ وَتَنَزَّهُ عَنْ مُجُانْسَةِ مَخْلُوْقَاتِهِ وَجَلَّ عَنْ مُلاءَمَةِ كَيْفِيّاتِهِ، يَاْ مَنْ قَرُبَ مِنْ حَطَراْتِ الظُّنُونِ وَبَعُدَ عَنْ لَحَانَاتِ الظُّنُونِ وَبَعُدَ عَنْ لَحَانَاتِ الظُّنُونِ وَبَعُدَ عَنْ لَحَانَاتِ الْعَيُونِ وَعَلِمَ عِانَ كَانَ قَبْلَ أَنْ يَكُونَ) تلك القدرة التي صنعت كلّ شيء بإتقان في هذا

الوجود المبني على الجمال والكمال والجلال في سماواته وأرضه (فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ) ومبدعهما على غير مثالٍ سابق (وَهُو يُطْعِمُ وَلا يُطْعَمُ) يرزق ولا يُرزق وهو مصدر النعم ﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللّهِ النحل/٥٥، وهو الذي يقُوت المخلوقات ويطعمها وبمدُّها بما يحفظ وجودها فضل منه سبحانه ، المستغني عن كلِّ عون والغني عن كلِّ مخلوق (قُلْ إِنِي أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ خضع للتسليم لأمر الله وألتزم بمنهجه وارتضى أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ) قل أمرين ربي أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ خضع للتسليم لأمر الله وألتزم بمنهجه وارتضى بحكمه كقوله (وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ الْمُسْلِمِينَ) الزمر/١٢، وأمرت أن أكون أول من أخلص العبادة ﴿أَلَا لِلّهِ الدِّينُ اخْلِصُ الزمر/٣.

عن النبي (ص): (ثَمَاْمُ الإِخْلاَص إِجْتِنَاْبُ الْمَحَاْرِمْ) كنز العمال خبر ٤٤٣٩٩ ومعنى الإسلام هنا الخضوع والتسليم لله هما من لوازم العبودية والتي منها رفض منهج التبعية للأنظمة الوضعية البعيدة عن الله بكل مظاهرها الطاغوتية وهذا يعلمنا أن لا ندعو إلى دعوة صالحة إلا كنّا أول المؤمنين بها والسائرين على نهجها ، وأن نفعل ما نقول ولا نقول ما لا نفعل ، بحيث تتطابق أفعالنا مع أقوالنا ﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ ق/١٨ ، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لِمُ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ، كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴿ الصف/٢-٣ ، والمعنى : (أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ) على إطلاق معناها، وأمرت بالإسلام والتسليم والخضوع لله ولدينه وهي من لوازم العبودية ويتحقق فيها أهداف العبادة ، بحيث لا يكون ذلك موقف أو كلام أو إتباع أو إنتماء خارج نطاق أمر الله ونحيه ، بل أن يكون كيانك كله لله في استسلام خاضع خاشع ، فهو أول من يبادر قبل غيره ، وهو مدرسة تربوية عالية المضامين ، ليكون كل مؤمن مشروع مبادرة حضارية عامة (يهدي لِلَّتي هِيَ أَقْوَمُ) ، وإنيّ أمرت أن أكون في المرتبة الأولى من بين كافة من استسلم وخضع لأمر الله تعالى ورضى بحكمه من السابقين واللاحقين، وتسابق في الخيرات لا يسبقكم بالعمل به غيركم ، وأول المؤمنين به وأول العاملين وأول الدّاعين المخلصين المجاهدين فيه ، وأسرع الناس في حمايته ورعايته والتضحية في سبيله ﴿وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسْ الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ المطففين/٢٦ ، ﴿لِمِثْل هَذَا فَلْيَعْمَلْ الْعَامِلُونَ ﴾ الصافات/٦١ ، (وَلا تَكُونَنَّ مِنْ الْمُشْرِكِينَ) ويحذر الله الإنسان في مشروعه النهضوي المتسابق بالخيرات من مخاطر الشرك الخفي والجلي ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ لقمان/١٣ ، الذي يضع العراقيل ويكدِّر صفاء النفس ويعيق من تطبيق مشروع ومبادرة (أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ) ، ﴿إِنَّ اللَّهُ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ النساء/١١٦.

# ١٥ - ﴿ قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ مَرِّبِي عَذَابً يُوْمِ عَظِيمٍ ﴾

يأمر الله رسوله الكريم أن يقول بأنه ليس مستثنى من قوانين الله ، وهذا تأكيد مبدأ المساواة بين الناس جميعاً أمام الله بلا امتياز وحقوق مقدسة لأي إنسان إلا بما يقدمه من خدمة تنفع الناس وترضى الله ﴿وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ الأنعام/٧١ ، وهذا هو الإسلام في واقعه ، عدل

ومساواة واحترام لحقوق الإنسان ، ولكن يأتي الخوف من الله على قدر العلم بعظمته ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ فَ فاطر/٢٨ ، والخوف من الله خوف هيبة لا خوف رهبة ، عن الإمام الصادق (ع) (مِسْكِيْنٌ اِبْنُ آدَمَ لَوْ حَاْفَ مِنَ النَّارِ كَمَاْ يَخَاْفُ مِنَ الْفَقْرِ لاَّمِنَهُمَاْ جَمِيْعَاً ، وَلَوْ حَاْفَ الله فِيْ الْبَاطِنْ كَمَاْ يَخَافُ حَلْقهُ فِيْ الظَّاهِرِ لَسَعُدَ فِيْ الدَّارَيْنِ) تنبيه الخواطر ص٣٥٣، فائدة: فعلى كلِّ إنسان أن يخاف من عذاب الله مثل ما يخافه النبي (ص) ولا مخلص منه إلا برحمة الله وتنال رحمته سبحانه بطاعته. في غرر الحكم: (خِفْ تَأْمَنُ، ولا تَأْمَنُ فَتَحَفُ)!

#### ١٦ - ﴿مَنْ يُصْرَفْ عَنْهُ يُؤْمِينَذِ فَقَدْ مرَحِمَهُ وَذَلِكَ الْفَوْسَ الْمُدِينَ ﴾

يُصْرَفْ: يُبعَد، من يحوّل عنه العذاب فقد نجاه الله برحمته من الفزع الأكبر ومن نجا منه فقد دخل الجنة. كلُّ من يخاف أهوال يوم القيامة ورهبة جهنم ، يرى النجاة منها رحمة ، من يرحم نفسه يرحمه الله (وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْمُبِينُ) فمن نالته رحمة الله فقد نجا بوضوح ﴿فَمَنْ رُحْزِحَ عَنْ النّارِ فَسُه يرحمه الله (وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْمُبِينُ) فمن نالته رحمة الله فقد نجا بوضوح ﴿فَمَنْ رُجِّيَ عَنْ النّبي وَأُدْخِلَ الجُنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَ الْمُبِينُ وَمِن الله يرحم الله وَأَدْخِلَ الجُنَّة فَقَدْ فَازَ وَ الله عمران/١٨٥ ، قال رجل للنبي (ص) أُحِبُ أَنْ يَرْحَمَنِي رَبِّي ؟ عن النبي (ص) : (إِرْحَمْ نَفْسَكَ وَإِرْحَمْ حَلْقَ الله يَرْحَمُكَ الله ) كنز العمال خبر١٥٥٤ ، ﴿وَأَطِيعُوا اللّه وَالرّسُولَ لَعَلّكُمْ تُرْحَمُونَ وَالرّحَمْ عَلْقَ الله يَرْحَمُكَ الله إلله عَمْلُه الله يَرْحَمُونَ النّاسِ أَحَدُ وَالرّحَمْ الله عِمَالِه الله عِمْلُه ، قَالُواْ وَلاَ أَنْتَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ (ص): وَلاَ أَنْ يَتَعَمَّدَنِيَ الله بِرَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضْلِ) مِمع البيان٤ص ١٩، ﴿إِنَّ رَحْمَةَ اللّه قَرِيبٌ مِنْ الْمُحْسِنِينَ الله والمراحة.

## ١٧ - ﴿ وَإِنْ يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلاكَ اشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِنْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُو عَلَى كُلْ شَيْءٍ وَدبِرُّ ﴾

المس: لمس الشيء برفق وتستعمل في الخير والشر. عرض لقدرة الله تعالى وإرادته الحاكمة على كلِّ شيء في منح البِّعم ومنعها، وأنه بيده النفع والضر وإن أقسى ما يصيب الإنسان من ضرِّ من ألم أو خوف أو مرضٍ أو فقرٍ أو حزنٍ.. ونحوه هو لمسة خفية من صنع الناس، محفوفة برحمة الله ولطفه ولولا ذلك لما إحتملها بشر، وهو إما أن يكشفه الله عنك بتيسير لك الأسباب التي تكشفه وإما أن يكشفه وإما أن يكشفه وكرمه بغير عمل منك، حتى الدواء الذي يشفيك من مرضك والطبيب الذي عالجك هما من خلق الله (وَإِنْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ) كصحةٍ وغنى وقوةٍ وجاه ونحوه فلا والطبيب الذي عالجك هما من خلق الله (وَإِنْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ) كصحةٍ وغنى وقوةٍ وجاه ولحوه فلا والطبيب الذي عالجك هما من خلق الله (وَإِنْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ) كصحةٍ قَدِيرًا فكل خير على إطلاقه هو كل من كان فيه منفعة في الحاضر أو المستقبل (فَهُوَ عَلَى حُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ) فكل خير على إطلاقه هو قطرة من فضل الله محفوفة بحكمته وتقديره ، فيكون الضر والخير مقدّر بمقادير ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٍ القمر/٤٤.

فائدة: ١- فعلى المؤمن الصادق في إيمانه ألا يطلب شيئاً من أمور الدنيا والآخرة من كشف ضر وصرف عذاب أو إيجاد خير وزيادة بركة إلا من الله تعالى وحده دون غيره من الشفعاء والأولياء والصالحين الذين لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضراً إلا بإذن الله تعالى ، ويمكن أن يكون الأنبياء

والأولياء (ع) وسائل رحمة إلى الله ووسائط خير وشفاعة إليه عز وجل يتوسل الناس بجاههم عند الله لقضاء حوائجهم كقوله ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي الله لقضاء حوائجهم كقوله ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ لله المائدة/٣٥٠. ٢ ونجاح كلِّ شيء في الحياة الدنيا و الاخرة هو إتقان العمل ﴿وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى النجم/٣٥ ، ومراعاة الأسباب التي اقتضتها سنة الله في الخلق ودل عليها الشرع وهدى إليها العقل.

٣- كيف ينسب الشرّ إلى الله تعالى ؟! الجواب : يُقصد به سلب النعمة ضمن قانون الأسباب والمسببات كقوله ﴿بَدَّلُوا نِعْمَةَ اللَّهِ كُفْراً ﴾ إبراهيم/٢٨ ، ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّراً نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴿ الْانفال/٥٠ ، ﴿ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوع وَالْحُوْفِ﴾ النحل/١١٢ ، وإنّما خصّ رسول الله بالذكر لأنه مع علو منزلته لم يقدر على كشف الضرّ الذي يصيبه فغيره عاجز عن كشفه بطريق أولى ومنه يستفاد أن ما يصيبه الإنسان من أنواع المحن إِنَّمَا هو من الله تعالى بسبب سوء تصرف الإنسان ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ الشورى/٣٠ ، لماذا قدّم الضرّ على الخير ؟ لأن الضرّ والشر ما يملأ مشاعر الإنسان خوفاً من الله تعالى وتعلقاً به ، فإن الإنسان في الخير كثيراً ما يُذهل عن الله ويغفلُ عن ذكره ، ولكنه في حال الشدة والضريذكر الله ويدعوه ويتعلق به ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَأَى بِجَانِيهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ كَانَ يَنُوساً ﴾ الإسراء/٨٣، وإنحا لنعمة تلك الشدائد التي توجه الإنسان إلى الله، وإنّ الله سبحانه وتعالى الغني الرحيم لا يريد الضرّ لأحد من عباده ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلاَّم لِلْعَبِيدِ﴾ وركر الله في الخير (فَهُوَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) وذكر في الضر أنه (لا كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ) للدلالة على أنّ إرادة الله لإيصال الخيرات غالبة على إرادته لإيصال المضار ، وعبر عن إصابة الضرّ والخير بالمس (إنْ يَمْسَسْكَ) للدلالة على القلة أي أنّ ما يصيب الإنسان من ضر أو خير شيءٌ يسير وأقل من الاستحقاق إنه للاختبار ﴿لِيَمِيزَ اللَّهُ اخْبِيثَ مِنْ الطَّيِّبِ﴾ الأنفال/٣٧، وأنّ دلالة المساس على الضرّ الذي يشعر بألمه الفرد أو المجتمع ومساس الخير الذي يحس بلذته الفرد والمجتمع.

## ١٨ - ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُوَ الْحَكِيدُ الْخَبِرُ ﴾

الْقَاهِرُ : من القهر بالقدرة والغلبة ، مع الذلة للمقهور ، إنّه تصوير متحرك لقهره وعلوه سبحانه وإخّم تحت تسخيره وتدبيره ﴿وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ الرعد/١٦ ، فلا يعمل أحد منهم عملاً من دون إذنه لا يعجزه شيء ، وأوجدهم دون إرادتهم وقهرهم بالموت والفناء وإرادة الله فوق إرادتهم ﴿وَهُمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ الله ﴾ التكوير/٢٩ ، (عَبْدِيْ أَنْتَ تُرِيْدُ وَأَنَا أُرِيْدُ وَالله يَفْعَلُ مَا يُرِيْدُ) فالله تعالى هو القاهر وغيره مقهور كان هو المستحق للعبادة بحق ، بعد أن أثبت الله كمال القدرة

لنفسه ، هنا أثبت لها كمال السلطان والهيبة والاستعلاء (فَوْقَ عِبَادِه) على جميع عباده مع كمال الحكمة والرحمة المحيطة بخفايا الأمور ، وهو الذي خضعت له الرقاب وذلّت له الجبابرة وعنت له الوجوه وقهر كلّ شيء وغلبه (وَهُو الحُكِيمُ) في جميع أفعاله فيما أمر ونحى وأثاب وعاقب وفيما قدّر ودبّر (الخُبِيرُ) بمواضع الأشياء والمطلّع على خفايا الأمور فلا ينبغي للمؤمن أن يتخذ أولياء من دون الله المقهورين تحت سلطانه ﴿قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلا يَمْلِكُونَ كَشْفَ من دون الله المقهورين تحت سلطانه ﴿قُلْ الْحُول اللّهِيرَ وَعَكن إتّخاذ روضات أولياء الله أماكن العبادة والدعاء الله بجاههم عنده وهم وسائل شريفة للقربي منه عز وجل لقضاء حوائج المؤمنين وشفعاء للداعين كقوله ﴿لَنَتَّخِذُنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِداً ﴾ الكهف/٢١ ، كما جاء من دعاء أهل البيت (ع) فيقد وَإِسْتَجِبْ لِيْ يَا رَبِّ بِهِمْ دُعَانِي ) ، ويبقى الله عز وجل هو الهدف والغاية في العبادة والدعاء على جوارحهم ليس بالسلطان المستبد الظلوم الجهول كقول فرعون ﴿وَإِنَّ فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴾ والإحسان الأوعة القاهرة مع الرحمة والإحسان القوة القاهرة مع الرحمة والإحسان الغامر.

9 - ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ سُهَادَةً قُلْ اللَّهُ شَهِيدُ بَشِنِي وَبَيْتَكُمْ وَأُوحِي إِلَيْ هَذَا الْقُرْ إِنْ لاَتُندِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ مَلَعَ أَتَتَكُمْ لَتَشْهَدُ وَلَ أَنْ مَعَ اللَّهِ الْهَةَ أَخْرَى قُلْ لاَ أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَاحِدٌ وَإِنْنِي بَرِيءٌ مِنَا تُشْرِكُونَ ﴾

أسباب النزول: إنّ مشركي قريش قالوا للنبي (ص) إنّ اليهود والنصارى لا يشهدون لك بالنبوة فارنا من يشهد لك بما فأنزل الله الآية. قل لهم يا مُحَد أي شيء أعظم شهادة حتى يشهد لي بأيي صادق في دعوى النبوة ؟ (قُلُ اللّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ) قل لهم الله أكبر شهادة فشهادته أكبر من شهادة الخلق ، وهو شاهد تعلو شهادته كل شهادة ، الله يشهد لي بالرسالة والنبوة وكفى بالله هادياً وشهيداً ولا شهادة بعد شهادته تعالى ، وشهادة الله يقوم عليها الوجود كله لأن شهادة آياته في القرآن وآياته في الأكوان وآياته في العقل والوجدان وفي نفس كلّ إنسان مفكّر. (وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُوْآنُ لَأُنْدِرُكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغُ والله تعالى يشهد بأنه أوحى القرآن للرسول لمصلحتكم ليقوم بإنذار هذه الأمة المخاطبة وغيرها ممن بلغه الخطاب القرآيي من الأمم الأخرى ، فيكون القرآن أكبر شاهد ودليل بلاغي معجز من الله تعالى على صدق نبوة مُحَدًّ (ص) ، وقد تحدّى وما يزال يتحدى كل جاحد ومعاند (أَئيَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللهِ آفِمَ أَخْرَى) استفهام توبيخ وإنكار ، كيف تجعلون مع الله شركاء بعد وضوح الأدلة وقيام الحجة على وحدانية الله عز وجل (قُلْ لا كيف تجعلون مع الله شهدتم به ولا أجعل مع الله إلها آخر فوازن بين شهادة رب العالمين وهي أكبر شهادة ،

وشهادة أزكى الخلق وهي أصدق شهادة المؤيدة بالبراهين القاطعة على توحيد الله وحده (قُلْ إِنَّمَ هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ) هذا هو التوحيد الخالص الذي أمرنا الله بالاقتداء به لا شريك له في ألوهيته (وَإِنَّنِي مَن بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ) ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ لقمان/١٣ ، وإنما يتبرأ خط التوحيد الصافي من خط الشرك الخفي والجلي في مختلف المجالات ، ولا مساومة بين خطي الحق والباطل ولا يمكن أن يجتمع الإسلام والشرك في قلب واحد كما يتصوره بعض الناس ولا يزال يتصوره أناس في هذا الزمان ، من أنه يمكن أن يكون الإنسان مسلماً لله ، بينما هو يتلقى من غير الله في شؤون الحياة ، وبينما هو يخضع لغير الله ويستنصر بغير الله ويتولى غير الله! فالرسول (ص) يواجه المشركين ليبين لهم مفرق الطريق بين دينه ودينهم وبين إسلامه وجاهليتهم ، وإنه لا وجه للمصالحة والمساومة في هذا الأمر ﴿وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ القلم/٩.

فائدة : (وَمَنْ بَلَغَ) ومن بلّغ الإسلام إلى العالم باعتبار القرآن دستوراً عالمياً للإنسان على الكرة الأرضية ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ التكوير/٢٧ ، وأيضاً فكل من بلغه هذا القرآن من الناس بلغة يفهمها فقد قامت عليه الحجة به وبلغه الإنذار الواضح وحق عليه العذاب إن كذّب بعد البلاغ ، ليكن القرآن الكريم اليقين الجازم بحقيقة هذا الدّين ، والمفاضلة الحاسمة مع الباطل وأهله ، عن ابن عباس: (مَنْ بَلَغَهُ الْقُرْآنُ فَكَأَمَّا شَافَهُتُهُ به) ثم قرأ (وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لِأُنْدِرَكُمْ بِهِ) المراغي ١٩٣٧، والسياق القرآني بمقاطعه هذه وبإيقاعاته هذه : يهر القلوب ويحرّك المشاعر ويحي الضمائر بما لا يملك الإنسان الانحزام منه ! ونلاحظ هذا التقطيع في العبارة هو الأنسب في جو الآية، وهو أولى من الوصل على تقدير (قُلُ اللّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ) وفي تكرار (قُلْ) أربع مرات في آية واحدة للدلالة على كمال عناية وتمام رعاية من الله سبحانه للنبي مُخَد (ص) أنه في إتصال مباشر مع وحي السماء وبذلك تقوى عزيمته ، في نمج البلاغة الرسالة ٣٦ في قوله (إِثَمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ) : (لَوْ كَانَ لِرَبِّكَ السماء وبذلك تقوى عزيمته ، في نمج البلاغة الرسالة ٣٦ في قوله (إِثَمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ) : (لَوْ كَانَ لِرَبِّكَ فَيْ نَفُوس الغافلين من لغة البشارة والرحمة والوعد للطائعين بالجنة.

## • ٢ - ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُ مُ الْكِتَابَ يَعْمِ فُونَهُ كَمَا يَعْمِ فُونَ أَبْنَا عَهُ مُ الَّذِينَ خَسِرُ وَا أَنفُسَهُ مُ فَهُمُ لا يُؤْمِنُونَ ﴾

يعني أهل الكتاب اليهود والنصارى الذين عرفوا الحق وخالفوه يعرفون أن هذا القرآن حق من عند الله، ويعرفون النبي (ص) بصفاته وصحة نبوته لعلاقة أحدهما بالآخر على ما هو (ص) مذكور في التوراة والإنجيل كما يعرف الواحد منهم أولاده ولا يشك ولا يشتبه في ذلك كقوله ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ البقرة / ٨٩ ، (الّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ) خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ : غبنوها حقها ولوثوا فطرتها ، وخسران النفس أشد خسارة لأنه خسران عدم التطلّع إلى أفق أوسع ، وفقد الإيمان (الذي هو منبع كل خير) يكون سبباً لكل أنواع الفساد لذلك صاروا معاندين

ومستكبرين على الحق فحرموا أنفسهم تزكيتها وتمذيب عاداتها واستغرقوا في حب الذات واللذات والواجب عليهم تمذيبهما، والاستغراق يضيّع الاستحقاق ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكّاهَا ، وَقَدْ خَابَ مَنْ وَالواجب عليهم تمذيبهما، والاستغراق يضيّع الاستحقاق ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكّاهَا ، وَقَدْ خَابَ مَنْ وَسَاهَا للسّم الشمس/٩-١٠ ، فقد حرموا أنفسهم فهم الحياة الحقيقية وفهم هذا الدّين حتى صدموها بالحسران ، فَمَا الْفَائِدَةُ أَنْ أَرْبَحَ كُلَّ شَيْءٍ، وَأَحْسَرَ أَهَمَّ شَيْءٍ، وَهِيَ نَفْسِيْ ؟! عن السيد المسيح (ع) (مَاذَا يَنْفَعُ الإِنسَانَ لَوْ رَبِحَ الْعَالَمُ كُلَّهُ وَحَسِرَ نَفْسَهُ)؟! ﴿قُلْ هَلْ نُنبِّدُكُمْ بِالأَحْسَرِينَ أَعْمَالاً ، اللّذِينَ ضَلّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً الكهف/١٠٤٠، ، اللّذِينَ ضَلّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً الكهف/١٠٤٠، ، اللّذِينَ ضَلّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً الكهف/٢٠٤٠، ومَنْ غَفِلَ عَنْ إِصْلاَحِ الْمَعَادِ) تنبيه الخواطر ص٩٥٥، في غرر الحكم: (مَنْ أَفَيْ عَنْ إِصْلاَحِ الْمَعَادِ) تنبيه الخواطر ص٩٥٥، في غرر الحكم: (مَنْ أَفَيْ) عُمْرَهُ فِي غَيْرْ مَا يُنْجِيهِ فَقَدْ أَضَاعَ مَطْلَبَهُ)

## ٢١- ﴿ وَمَنْ أَظْلَدُ مُمِنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِيا أَوْكَذَبَ بِآيَاتِهِ إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾

الآية بيان لأهم مظهر من مظاهر خسران النفس ، الظلم من أشنع الذنوب ، وكل ذنب مذموم بمقدار ما فيه من الظلم سواء لنفسه أو لغيره وكل من ظلم نفسه ظلم غيره فخسر نفسه ، والظلم هو انحراف وخروج عن الوسط العدل، والظلم يكبر ويصغر من جهة من صدر عنه الظلم ومن جهة من وقع عليه الظلم ، فلا أظلم ممن ظلم الساحة المنزهة عن الظلم وهو الله جل في علاه ، وهو بذلك لا يظلم إلا نفسه والمعنى: الاستفهام إنكاري ومعناه النفى أي لا أحد أظلم ، ومن أشدُّ ظلماً وإجراماً ممّن كان فيه أحد الوضعين فكيف لو اجتمعا ؟ ممن اختلق وافتعل على الله الكذب أو كذب بالقرآن أو نبوة مُحَّد (ص) والمعجزات الباهرة وسمّاهاسحراً أو أنكر الدين منهج للحياة (إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ) لا في الدنيا ولا في الآخرة ، إن الظالمين عامة لا يفوزون في عاقبة أمرهم ، فكيف تكون عاقبة من افترى على الله الكذب وكذّب بآياته المنتشرة في الآفاق وفي أنفسهم أو إدّعي الشفاعة للخلق من عند الله ومن إدّعي النيابة عن المعصوم أو من إدّعي النبوّة كذباً أو نسب حكماً إليه كذباً وابتداعاً أو التفسير بالرأي.. إلخ ، فكان أظلم الظالمين ؟ فائدة: ١- يحذِّر الإسلام من الكذب جدُّه وهزله ﴿إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ ﴾ النحل/١٠٥ ، عن النبي (ص): (الْكَذِبُ بَاْبُ مِنْ أَبْوَاْبِ النِّفَاقِ) تنبيه الخواطر ص٩٦. ٢-(افترى أو كذَّب) بأن كلاًّ من الافتراء والتكذيب وحده بالغ في غاية الظلم ، فكيف من جمع بينهما فاثبتوا ما نفاه الله ونفوا ما أثبته ﴿قَاتَلَهُمْ اللَّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ النوبة/٣٠. ٣-(وَمَنْ أَظْلَمُ) وردت في القرآن الكريم في (١٥) موضعاً، أشدُّ الظلم هنا يصل إلى الكفر، وكل من كذب على الله ورسوله عامداً متعمداً في الإفراط والتفريط فهو كافر بالاتّفاق. ومن أشدّ الظلم هو الظلم الثقافي وصدُّ الناس عن الفهم الصحيح للدّين، وإبعادهم عن الصحوة القرآنية، وهو من أسوأ الظلم والتضليل الذي يرتكب بحق المجتمع ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ افْتَرَى ﴾ طه/٢٦، فيكون للظلم مراتب كثيرة وأنواع مختلفة وكلما كان الظلم أشد كان أفظع وأكبر ﴿ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ لقمان / ١٣

#### ٢٢ - ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُهُ مُ جَمِيعاً ثُمَ مَّقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَينَ شُرَكَا وُكُمْ الَّذِينَ كُنتُمْ تَرْعُمُونَ ﴾

واذكر لهم أيها الرسول (وَيَوْمَ نَحْشُوهُمْ جَمِيعاً) أي نحشر كل الناس للحساب على اختلاف درجاتهم في ظلم أنفسهم وظلم غيرهم ، ثم نقول للذين أشركوا منهم وهم أشدهم ظلماً (أَيْنَ شُرَكَاوُكُمْ الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ) الاستفهام للتوبيخ، أين الشركاء الذين كنتم تزعمون في الدنيا أنهم أولياؤكم من دون الله وأنهم يقربونكم إلى الله زلفي (منزلة) ويشفعون لكم عنده ، فأين ضلوا عنكم فلا يُروْن معكم ولا يأتون لإنقاذكم ، سواء أكان الشركاء الذين يعبدونهم من دون الله حجراً أو بشراً أو مالاً أو نساءً أو جاهاً أو عقاراً.. وغيرها من ملذّات الدنيا كقوله ﴿وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُرَكَاءُ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُمْ مَا كُنتُمْ تَزْعُمُونَ الأنعام/٩٤ ، عن النبي (ص) : (إِيَّاكَ وَمَا يُعْتَذَرُ مِنْهُ فَإِنَّ فِيْهِ الشِّرْكَ الْخَفِيُّ) البحار ٢٠٠/٧٨

#### ٢٣ - ﴿ ثُمَّ لَمُ تَكُنُ فِتُنَّهُمُ إِلاَّ أَنْ قَالُوا وَاللَّهِمْ إِنَّا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾

٢٢ - ﴿انظُرْكَيْفَكَذَبُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَاكَانُوا يَفْتُرُونَ ﴾

الخطاب موجّه للنبي مُحَّد (ص) والمراد به القوم ، هذا تعجب من كذبهم الصريح المكشوف بإنكار الشرك عنهم وهو في أعماقهم أمام علام الغيوب (وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ) وَضَلَّ عَنْهُمْ : فاب وزال عنهم ما كانوا يرجون نصرته ، أي أنظر كيف كذبوا وخدعوا أنفسهم وكيف ذهب عنهم ما كانوا يفترونه ويبتدعونه من فنون الإشراك وأنواع الفساد والأذى والاعتداء الذي صدر منهم حتى نفوا عنهم كل سوء طلباً للنجاة. فائدة: (انظُرْ) النظر بعين العقل والبصيرة لا بالعين الباصرة أي أنظر نظر غلمية واعية. ثم وصف حال المشركين حين استماع القرآن فقال :

٥٧ - ﴿ وَمَنْهُ مُ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِ مُ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقُوهُ وَفِي آذَانِهِ مُ وَقَراً وَإِنْ بَرَوُّا كُلَّ آيَّةٍ لا يُؤْمِنُوا بِهَا حَتَّى إِذَا جَاءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَتُولُ الذينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا لِا أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ ﴾

ومن هؤلاء المشركين من يصغى إليك يا مُحِدّ حين تتلو القرآن ولكنهم لا ينتفعون به ولا بغيره من الدلائل والبينات لأن عقولهم منغمسة في المصالح المادية وفي التعصب الأعمى والأهواء والشهوات فأصبحت وكأنها واقعة تحت حواجز وحجب من الذنوب (وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوكِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ) وجعلنا على قلوبهم أُكِنَّةً أي أغطية وأغشية لئلا يفقهوا القرآن كلام الله ، فصان كلامه الجليل عن نفوس خبيثة ، إنهم اعتمدوا الضلال وصمموا على العناد والاستكبار حتى أعمى هذا العناد عقولهم عن إدراكه (وَفِي آذَانِهِمْ وَقُراً) ثقلاً وصمماً يحول دون سماعه عقوبة لهم لإصرارهم على الكفر والمعاصى وكانت العقوبة على قدر الجناية ومن جنسها ، وفي هذا تشبيه للحجب والموانع المعنوية التي تعطِّل أجهزة الاستقبال عندهم وتوقف عمل الحواس نتيجة لتراكم الذنوب ، فالقلب الذي لايفقه الحديث ولا يتدبّره كالوعاء الذي وضع عليه غطاء فلا يدخل فيه شيء ، وما فاز من ظفر بالإثم، والْغَالِبُ بِالذَّنْبِ مَغْلُوبٌ ، في غرر الحكم: (مَنْ تَلَذَّذَ بِمَعَاْصِي الله أَوْرَثَهُ الله ذُلاًّ) فالقلب الذي لا يفقه الحديث الحسن ولا يتدبره كالوعاء عليه عازل فلا يدخل فيه شيء ، والآذان التي لا تسمع الكلام النافع سماع فهم وتدبر وإصغاء كالآذان المصابة بالثقل والصمم وكأنها لا تسمع كقوله ﴿ وَلَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْراً لأَسْمَعُهُمْ ﴾ الأنفال/٢٣ ، وهذه نماذج مكرورة في البشرية التي تسمع ولكنها لا تفقه ، كأن ليس لها قلوب تدرك ولا آذان تسمع وكأن عقولهم في غلاف لا تنفذ إليه مدلولات العلوم والمفاهيم! (وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لا يُؤْمِنُوا كِمَا) فأعينهم ترى كذلك ولكن كأنها لا تبصر أو كأن ما تبصره لا يصل إلى قلوبهم ولا تتأثر به عقولهم ، فاستكبارهم قد أعمى أعينهم عن الحق ، في غرر الحكم: (إِيَّاكَ وَالْكِبَرْ، فَإِنَّهُ أَعْظَمُ الذُّنُوبِ وَأَلْمَمُ الْعُيُوبِ، وَهُوَ حِلْيَةُ إِبْلِيْسَ) ، (حَتَّى إِذَا جَاءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ) أَسَاطِيرُ : أكاذيب مسطورة في الكتب أي بلغوا من التكذيب والمكابرة إلى أنهم إذا جاؤوك مجادلين مخاصمين يقولون عن القرآن المعجزة ما هذا إلا خرافات وأساطير وأباطيل الأوائل ومنقول عنهم كقوله ﴿وَجَحَدُوا كِمَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْماً وَعُلُوّاً النمل/١١، وهكذا الذي لا ينفعه القرآن يصادقه الشيطان! ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ الصف/٥ ، عن الإمام على (ع) : (صُنْ دِيْنَكَ بِدُنْيَاكَ تَرْبَحْهُمَا ، وَلاَ تَصُنْ دُنْيَاكَ بِدِينِكَ فَتَحْسَرْهُمَا) مستدرك الوسائل٣٢٥/٢، في غرر الحكم: (لاَ يَتْرُكُ النَّاسُ شَيْئاً مِنْ دِينِهِمْ لإصلاحِ دُنْيَاهُمْ إِلاّ فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُوَ أَضَرُ مِنْهُ) ، وفيه أيضاً: (مَنْ جَعَلَ مُلْكَهُ حَاْدِماً لِدِيْنِهِ إِنْقَادَ لَهُ كُلُّ النَّسَانِ ) !
لِدِيْنِهِ إِنْقَادَ لَهُ كُلُّ سُلُطَانٍ ، وَمَنْ جَعَلَ دِيْنَهُ خَاْدِماً لِمُلْكِهِ طَمِعَ فِيْهِ كُلُّ إِنْسَانٍ) !

فائدة: (وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوكِمْ) وصحت نسبة الأكنة (الأغطية) إلى الله تعالى لأنه يستخدم قاعدة الأخذ بالأسباب، في غرر الحكم: (لِكُلِّ شَيْءٍ سَبَبٌ) والسبب بيد الإنسان تكريماً له والمسبب هو الله تعالى ولا يعمل المسبّب إلا بوجود السبب كقوله ﴿اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانفَلَقَ﴾ الشعراء/٦٣، الله تقالى ولا يعمل المسبّب إلا بوجود السبب كقوله ﴿اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانفَلَقَ﴾ الشعراء/٣٣، والله يقلب القلوب ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ الله يَعُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ الأنفال/٢٤، فيشرح بعض القلوب للهدى لمن هي مقبلة على الهداية، ويجعل بعضها في أكنة لمن هي مدبرة عنه فلا تعقل كلام الله تعالى فلا يذوقون حلاوة الإيمان كقوله ﴿وَمَنْ يُرِدُ اللّهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنْ اللهِ شَيْئاً أُولَئِكَ اللهُ عَلَى الله على القلوب ﴿كَذَلِكَ يَطْبُعُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّه على القلوب ﴿كَذَلِكَ يَطْبُعُ اللّهُ عَلَى الله عَلَى الله على ما هو عليه بما أراده قُلُوبِ الّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ الروم/٥ والختم هو الطبع ومعناه ترك الإنسان على ما هو عليه بما أراده لنفسه من ضلال وعمى بعيداً عن رحمة الله ولطفه وعونه لأنها لا تستجيب للهداية.

### ٢٦ - ﴿ وَهُ مُ يَهُونَ عَنْهُ وَيِنَّا وَنَ عَنْهُ وَإِنْ أَيْلِكُونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُ مُ وَمَّا يَشْعُرُهُنَ ﴾

يَنْهُوْنَ : يمنعون ، يَنْأُوْنَ : من النأي وهو البعد أي يبعدون ، تبيّن الآية حرصهم الشديد على صدّ النّاس عن الحق، فقد جمعوا بين الإبعاد والابتعاد ، وتكشف الآية عن سوء سريرتهم وأفعالهم الخبيثة مع أنفسهم ومع الناس بجميع مظاهرها، فهم شر على أنفسهم وعلى الآخرين ، في غرر الحكم: (شَرُّ النَّاسِ مَنْ لاَ يَتِقُ بِأَحَدٍ لِسُوء ظَنِهِ، وَلاَ يَتِقُ بِهِ أَحَدٌ لِسُوءُ فِعْلِهِ) ، هؤلاء المكذبون ينهون الناس عن إتباع القرآن وعن صحبة محُد (ص) ويبتعدون هم عن الإسلام ظانين أن ذلك أسلوب لمحاربته كان كبراء قريش يخافون من تأثير هذا القرآن على أتباعهم لو تركوا الناس يتفاعلون معه، (وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلاَّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ) وما يضرون بهذا الفعل إلاّ أنفسهم وما يشعرون أن هذا الموقف الخاطئ والخطير يؤدي بمم إلى الهلاك، وهكذا (الْذِيْ لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ، لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأُ) في نهج البلاغة خطبة ١٠٤: (العامل بغيرٍ علم كالسَّائِرِ عَلَى غَيْرِ الطَّيقِ الصَّحِيْحِ لاَ كَيْفَ يَبْدَأُ) في نهج البلاغة خطبة ١٥٤: (العامل بغيرٍ علم كالسَّائِرِ عَلَى غَيْرِ الطَّيقِ الصَّحِيْحِ لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ السَّيْرِ إلاّ بُعْدَاً عَنْ الصَّوْلِ)، فهم جمعوا بين قبيحين بين الضلال والإضلال لا يتنفعون ولا يدعون أحداً ينتفع كقوله ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْفَى التوبة/٣٢، مساكين أولئك الذين يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَنْأُونَ عَنْهُ فِي الحيلولة بين أنفسهم والنّاس معهم وبين هدى الله وإن تبدوا في ثياب الجبابرة فهم لا يهلكون إلاّ أنفسهم وإن بدا لهم حيناً من الدّهر أغم رابحون مفلحون. ويقى الإسلام يعلو ولا يُعلى عليه وهو يجتذب بين أنفسهم وإن بدا لهم حيناً من الدّهر أغم رابحون مفلحون. ويقى الإسلام يعلو ولا يُعلى عليه وهو يجتذب

القلوب ويفضح كل الأكاذيب ويبعثها حسرة في نفوس المفسدين كقوله ﴿وَيَتَرَبَّصُ بِكُمْ الدَّوَائِرَ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ التوبة/٩٨، وهكذا من مكر بالإسلام حاق به مكره ولو بعد حين. لأن نصرة الإسلام وعد حق غير مكذوب ﴿إِنَّ اللَّهُ لا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ آل عمران/٩.

#### ٢٧ - ﴿ وَكُوْ تَرَى إِذْ وَقِفُوا عَلَى الْنَارِ فَقَالُوا يَا لَيْنَا نُرَدُّ وَلا نُكَذِّب بِآيَاتِ مِرْبَنَا وَنَكُونَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

بيان لعاقبة جحودهم وإصرارهم على الكفر ، ولو ترى يا فَجَّد هؤلاء المشركين المعاندين إذا عُرِضوا على النار يوم القيامة لرأيت أمراً عظيماً تشيب لهوله الرؤوس وتفزع منه النفوس ، وجواب (لو) محذوف تقديره لرأيت أمراً شنيعاً ، وإنّما حذف ليكون أبلغ ما يقدّره السامع (فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلا نُكَذِب بِآيَاتِ رَبِّنا) تمنوا الرجوع إلى الدنيا ليعملوا عملاً صالحاً ولا يكذبوا بآيات الله ، فتمنوا العودة ليصلحوا العمل ويتداركوا الزلل (وَنكُونَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ) نؤمن بالله إيماناً صادقاً ، غير أن الحسرة لا تجدي نفعاً والتمني رأس مال المفلسين ، فلا يعيد حياة ولا يرفع عذاباً إنه ندم وإنها حسرات وجهنم هي المقر والجزاء ، وهل يرجى من رجعة العمر ما مضى في الحياة الدنيا ؟ فكيف بالآخرة ؟ ﴿كَذَلِكَ يُرِيهِمْ اللهُ أَعْمَاهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ البقرة/١٦٧ ، كقوله ﴿قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ الْمَاسِ المُوسِ اللهِ المُؤمنون/٩٩ -١٠٠٠.

#### ٢٨ - ﴿ بِلْ بِدَا لَهُ مُمَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ وَلَوْ مِرُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُ مَ كَاذَيُونَ ﴾

بَلْ بَدَا لَمُمُ أَي ظهر لهم يوم القيامة ما كانوا يخفون في الدنيا من عيوبهم وقبائحهم والله يعلم طبيعتهم وإصرارهم على باطلهم ﴿ يَوْمَئِذِ تُعْرَضُونَ لا تَخْفَى مِنْكُمْ خَافِيَةٌ ﴾ الحاقة/١٨ ، (وَلَوْ رُدُوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ) ولو ردّوا على سبيل الفرض إلى حال التكليف كما طلبوه ، لعادوا إلى ما نموا عنه من الكفر والتكذيب والضلال وإنهم لكاذبون في وعدهم بالإيمان ولعدم استعدادهم الاستقامة على منهج الله ، فقد قالوا ﴿ يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلا نُكَذّب بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الأنعام/٢٧، وكم قرأنا وسمعنا عن مجرمين تابوا في غياهب السجون حتى إذا خرجوا عادوا إلى جرائمهم، وهكذا ترى شارب الخمر والمقامر يريان الشقاء يحل بأمثالهما فيظهران الندم ويتوبان ثم لا يلبثان أن يرجعا سيرتهما الأولى كقوله ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا كَسُبُوا وَحَاقَ كِيمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِنُونَ ﴾ الزمر/٨٤. فائدة: من الضروري للمؤمن أن يختبر نفسه في عمله ليعرف في أي إنجاه يستر ليعمل لنفسه إعادة حسابات فيقوي نقاط الضعف في نفسه ويدعم نقاط القوة فيها ، ولا يدخل في عمل سيء لا يستطيع الخروج منه ، فإن الله تعالى يريد منا صناعة شخصية تصلح يدخل في عمل سيء لا يستطيع الخروج منه ، فإن الله تعالى يريد منا صناعة شخصية تصلح يدخل في عمل سيء لا يستطيع وتبريره بالقدر المكن، كقوله ﴿ وَقُلُ رُبِّ أَذْ خِلْنِي مُدْحَل عِلَى مَنْ لَكُنْ الله تعالى الإسراء /٨٠٤. عن الإمام الصادق صِدْقٍ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجْنِي مُحْرَفِي وَاجْعَلْ في مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَاناً نَصِيراً ﴾ الإسراء /٨٠٤. عن الإمام الصادق

(ع): (قِفْ عِنْدَ كُلِّ أَمْرٍ حَتَى تَعْرِفَ مَدْحَلَهُ مِنْ مَخْرِجَهُ، قَبْلَ أَنْ تَقَعَ فِيهِ فَتَندم) البحار ٢٨٣/٧٨، عن الإمام على (ع): (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئَ عَرَفَ مِنْ أَيْنَ، وَفِيْ أَيْنَ، وَإِلَى أَيْنَ) ٢٩ - ﴿وَقَالُوا إِنْ هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا وَمَا مَحْنُ بَسَمُعُوثِينَ﴾

من الحماقة والسفاهة أن ننفي حقيقة كبيرة عالية المضامين قبل أن نعرف الصواب والخطأ! يوم القيامة: من أصدق الحقائق ومن أقوى البديهيات ويقره العقل السليم ويثبته الدليل وينطق به الواقع ويصدقه العلم الحديث وتؤيده النصوص الكثيرة من الأديان السماوية، ويدعمه القرآن والسنة ولا تنكره الحجج والبراهين (يوم القيامة ميزان دقيق، فمن وفي ، استوفى)! الحياة الدنيا: بنيت على نظام وهدف وغاية وللإنسان فيها قيمة كبرى وله حرية الاختيار ومسؤول عن اختياره، وهذا يدفعك إلى وجود منظم ومديّر ومقدّر وإنّ الحياة تسير من دون فوضى، وهذا يقتضي وجود عالم آخر غيبي فيه الحساب والكتاب والجزاء، ونكران يوم القيامة: نكران الضرورات وهي من أشكل المشكلات، والتعامي عن الحقيقة الكبرى لا يلغي وجودها، وعدم الشعور بما دليل القصور في إدراكها، والعناد في تكذيبها قبل التأكد منها وقبل أن يأتي ببرهان علمي في نكرانها دليل على ضحالة منكرها، لذلك أصبح التكذيب جرعة بل هو علة ودافع لسائر الجرائم لأن من علامات الأجمق: (إذا أَمِنَ الْعِقَابَ أَسَاءَ الأَدَبِ ) لذلك أغلق القرآن أبواب التبرير للمنكر أو للخطأ، أمام الإنسان لعلّه يعي أهمية هذه الحقيقة الكبرى ويتحمل مسؤوليتها اللازمة.

وقضية الدار الآخرة والجزاء من قضايا العقيدة الأساسية وهي مرتبطة بالإيمان بالله تعالى ، فالحياة ليست هذه الفترة القي تمثل عمر الفرد والمجتمع وعمر البشرية في هذه الحياة الدنيا ، بل الحياة في التصوّر الإسلامي تمتد طولاً في الزمان وعرضاً في الآفاق وعمقاً في العوالم وتمتد تنوعاً في الحقيقة ، فالحياة أكبر من أن يحدها زمان ومكان أو تحدّها حدود ، وإنّ هذا الوجود أكبر من ظهره المشهود ، عن الإمام علي (ع) : (إِثَمَّا الدُّنْيَا عَرْضٌ حَاْضِرٌ يَأْكُلُ مِنْها البَرُّ وَالْفَابِحِر ، وَإِنَّ الدُّنِيا عَرْضٌ حَاْضِرٌ يَأْكُلُ مِنْها البَرُ وَالْفَابِحِر ، وَإِنَّ الدُّنِيا عَرْضٌ حَاْضِرٌ يَأْكُلُ مِنْها البَرُ وَالْفَابِحِر ، وَإِنَّ الدُّنِي عَرْضٌ حَاْضِرٌ يَأْكُلُ مِنْها البَرُ والْفَابِحِر ، وَإِنَّ اللَّرْحِرَة وَعْد صَاْدِق يَحْكُم فِيْها مَلِكَ قَادِرٌ) كنز العمال خبره ٢٢٢٤ (لاَ عَيْشُ إلاَّ عَيْشُ الآخِرَة). فائدة : (وَمَا نَحُنُ بِمَبْعُوثِينَ) إنكار المعاد والجزاء والحساب وهو إنكار لوجود الله تعالى وإنكارهم فو إنكار للرسل والرسالات، وهذا الإنكار من أهم أسباب انتشار الشرّ والفساد وهو يجلب الشقاء والعناء للإنسان ﴿فَلا تَدْعُ مَعَ اللهِ إِلَها آخَرَ فَتَكُونَ مِنْ الْمُعَدِّبِينَ الفساد وهو يجلب الشقاء والعناء للإنسان ﴿فَلا تَدْعُ مَعَ اللهِ إِلَها آخَرَ فَتَكُونَ مِنْ الْمُعَدِّبِينَ المنوي والقلق النفسي والأرق الليلي ﴿وَمَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرِي فَإِنْ لَهُ مَعِيشَةً صَنكا له عَداد الإسلامية ، والذين لا يؤمنون والقيامة : الإيمان بالجزاء في اليوم الآخر من أهم قضايا العقيدة الإسلامية ، والذين لا يؤمنون بالآخرة يضيق أفقهم ضمن حدود هذه الحياة الدنيا ، وهؤلاء يفترون على عقيدة يوم القيامة بالآخرة يضيق أفقهم ضمن حدود هذه الحياة الدنيا ، وهؤلاء يفترون على عقيدة يوم القيامة والقيامة الميابِ المؤرد على القيامة المؤرد على القيامة الميابِ المؤرد على عقيدة يوم القيامة المؤرد المؤر

فيقولون إنمّا تدعو النّاس إلى السلبية وإهمال الحياة الدّنيا ، ونقول لهم ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللّهِ الّي اللهِ الّي اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

• ٣ - ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى مَرْبِهِ مُ قَالَ أَلْيسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَمَرْبَنَا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بَمَا كُنتُ مُ تَكُفُّرُونَ ﴾ ولو ترى حال هؤلاء المكذبين حين تقفهم الملائكة على حقيقة ما وعدهم ربهم من عذاب الكافرين وثواب المؤمنين، في الموقف الحاسم الذي يحاسبهم فيه ربهم الذي كذبوا بلقائه ويمسكونهم إلى أن يحكم الله فيهم كما يوقف العبد الجاني أمام سيده للعقاب ، إنه تصوير لفظاعة الموقف وسوء حالهم فيه لذلك حذف جواب (لو) للتهويل في المشهد الرّهيب ﴿ يَوْمَ لا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسِ شَيْئاً وَالْأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِلَّهِ ﴾ الإنفطار/١٩ ، (قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ) قوله (هَذَا) إشارة إلى الجزاء والحساب ، أليس هذا المعاد بحق ؟ والهمزة للتوبيخ والتقريع على التكذيب (قَالُوا بَلَى وَرَبِّنَا) اعترف الكفار مذعنين بأن هذا المعاد حق ولكن جاء اعترافهم بعد فوات الأوان كقوله ﴿وَرَأُوْا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ كِيمْ الأَسْبَابُ ﴾ البقرة/١٦٦ ، كما آمن فرعون في الوقت الذي لا ينفعه الاعتراف (قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ عِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ) ولكنهم ما يكادون ينصرفون إلى أنفسهم يعالجون الهمّ الذي هم فيه حتى يقرعهم (قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ..) عبّر عن شدة الألم بتذوق العذاب ، إنه تصوير قرآني فني يتحسسون من خلاله أعماق رهبة العذاب وكأنهم يستذوقونه، كما يتحسسون بلذة الطعام الطيب ويستذوقونه! عن الإمام على (ع): (إنّ مَنْ لا يَنْفَعُهُ الْحَقُّ يَضُرُّهُ الْبَاْطِلُ، وَمَنْ لاَ يَسْتَقِيْمُ بِهِ الْهُدَى تَضُرُّهُ الضَّلاَلَةُ، وَمَنْ لاَ يَنْفَعُهُ الْيَقِيْنُ يَضُرُّهُ الشَّكُ) شرح النهج ٢ص٥١، وهكذا يتناسب كفرهم من الأعماق مع عذابهم إلى الأعماق ، فيكون (الجُزَاءُ مِنْ جِنْسِ الْعَمَلْ) ﴿ لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ الجاثية/٢٢. فائدة : (وُقِفُوا عَلَى رَجِّمْ) بمعنى معاينة آثار قهره وحكمه وحكومته وسلطته وقيادته كقوله (وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّار) الأنعام/٢٧ ﴿ فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ الأنعام/٢١ ، فيكون الوقوف مجازي مثل قولنا عند أداء الصلاة نقف بين يدي الله وفي حضرته.

٣١ - ﴿ قَدْ حَسِرَ الَّذِينَ كَذَبُوا بِلِقَاءِ اللَّهِ حَتَى إِذَا جَاءَتُهُ مُ السَّاعَةُ بَعْنَةً قَالُوا يَا حَسْرَ بَنَا عَلَى مَا فَرَطْنَا فِيهَا وَهُ مُ يَحْمِلُونَ أَوْنَرَا رَهُ مُ عَلَى ظُهُورِهِ مُ أَلَا سَاءَ مَا يَزِيرُهُونَ ﴾

قَدْ حَسِرَ هؤلاء المكذبون بلقاء الله وحرموا الخير كلّه ، ومعنى (لِقَاءِ اللّهِ) هو اللقاء المعنوي أي لقاء مشاهد يوم القيامة، فهي الخسارة المحققة المطلقة خسارة الدنيا ليعيش الإنسان حياة الجسد بشهواته ولذاته دون حياة الروح بقيمها ومبادئها وهذه حياة الأدنى، أما خسارة الآخرة فخسران

الحياة العليا، خسران الاستعداد ليوم المعاد، عن النبي (ص): (الخُاْسِرُ مَنْ غَفِلَ عَنْ إِصْلاَحِ الْمَعَاْدِ) تنبيه الخواطر ص٥٥ وهكذا (الْذِي لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَنْتَهِيْ، لاَ يَعْرِفُ كَيْفَ يَبْدَأً) وخسران فقدان الإيمان بالله واليوم الآخر الذي يفسد الفطرة ويشوش الرؤية لفهم الدنيا ، ويحرك النفس الأمارة بالسوء لتفعل ما تشاء من الشرور والآثام ، والآية تقرر المصير الذي ينتهي به هؤلاء أنه الخسران والضياع والهلاك ، وأَحْسَرَ النَّاسِ مَنْ بَاْعَ آخِرَتَهُ بِدُنْيَاهُ أَوْ بِدُنْيَا غَيْرِهِ. (حَتَّى إِذَا جَاءَتُهُمْ السَّاعَةُ والطَياع والهلاك ، وأَحْسَرَ النَّاسِ مَنْ بَاْعَ آخِرَتَهُ بِدُنْيَاهُ أَوْ بِدُنْيَا عَيْرِهِ. (حَتَّى إِذَا جَاءَتُهُمْ السَّاعَةُ بَعْتَةً) حتى إذا جاءهم يوم القيامة فجأة فيبهتهم وهم غافلون، عن النبي (ص): (مَنْ مَاْتَ فَقَدْ وَمَا أَمْرُ السَّاعَة فِيامَتُهُ) روح البيان٣/٢٢ وسميت القيامة بالساعة لسرعة الحساب فيها كأنّه ساعة ﴿وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِلاَّ كَلَمْح الْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ النحل/٧٧ .

(قَالُوا يَا حَسْرَتَنَا عَلَى مَا فَرَطْنَا فِيهَا) قالوا يا شدّة ندامتنا على ما قصرنا وضيّعنا من حقّها والاستعداد لها في الدنيا من صالح الأعمال ولم نعمل لوجه الله ، وسميت يوم القيامة يوم الحسرة لشدة حسرات الناس فيها ﴿وَأَنْدِرْهُمْ يَوْمَ الْحُسْرَةِ ﴿ مريم/٣٩ ، (وَهُمْ يَخْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى لشدة حسرات الناس فيها ﴿وَأَنْدِرْهُمْ يَوْمَ الْحُسْرَةِ ﴿ مريم/٣٩ ، (وَهُمُ الظهر كناية تصويرية عن طُهُورِهِمْ) الأوزار: الذنوب والآثام وهي الحمل الثقيل ، وحملها على الظهر كناية تصويرية عن ملازمتها لأصحابها ، في غرر الحكم: (لمُحَاهَرَةُ اللهِ سُبْحَانَهُ بِالْمَعَاصِيْ تُعَجِّلُ النّقمْ)، روي قتادة (عتصر): (أَنَّ الْكَافِرَ يَرْكَبُهُ عُمُلُهُ بُعْدَ أَنْ يَتَمَثَّلُ لَهُ فِيْ أَقْبَحِ صُورُوةٍ ، وَأَنَّ الْمُؤْمِنَ يَرْكَبُهُ عُمُلُهُ بُعْدَ أَنْ يَتَمَثَّلُ لَهُ فِيْ أَقْبَحِ صُورُوةٍ ، وَأَنَّ الْمُؤْمِنَ يَرَكَبُهُ عُمُلُهُ بُعْدَ أَنْ يَتَمَثَّلُ لَهُ فِيْ أَقْبَحِ صُورُوةٍ ، وَأَنَّ الْمُؤْمِنَ يَرَكَبُهُ عُمُلُهُ بُعْدَ أَنْ يَتَمَثَّلُ لَهُ فِيْ أَقْبَحِ صُورُوةٍ ، وَأَنَّ الْمُؤْمِنَ يَرَكَبُهُ عُمُلُهُ بُعْدَ أَنْ يَتَمَثَّلُ لَهُ فِيْ أَقْبَحِ صُورُوةٍ ، وَأَنَّ الْمُؤْمِنَ يَرَكَبُهُ عُمُلُهُ بُعْدَ أَنْ يَتَمَثَّلُ لَهُ فِي أَلْمُ اللّهُ أَعْمَاهُمُ مِنَ الْمُورَار ومن وبال الذنوب وغضب الجبار. عن النبي (ص) : (يَرَى أَهْلُ النَّارِ مَنَازِهُمُ مِنَ الجُنَّةِ (لو آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ) فَيَقُولُونَ يَأْ حَسْرَتَنَا) نور النقلين ١١/١١ ﴿ كَذَيْهُ لِدِيْنِهِ أَلَّهُ عُرِيْنَهُ لِدُيْنِهُ أَلُهُ لَا يُنِهُ لِدُنْهُ لِدُنْهُ لِدُنْيَاهُ لَا لَكَامُ وَيُنَهُ لِدُنْيَاهُ لِدِيْنِهُ أَلَّهُ لَانُهُ عَلَيْهُمْ ﴿ مَنَ وَلِكُ دِيْنَهُ لِدُنْيَاهُ المَامِ الكالمُ النَّامِ مَنْ تَرَكَ دُنْهُ لُهُ لِدُنْيَهُ لِدُنْيَاهُ لِهُ اللَّهُ أَعْمُ لَهُ لِهُ لَنْ الْمُؤْمِنَ يَرَكُ وَيْنَهُ لِدُنْيَاهُ لَا لَنَامُ المَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الْعُلُولُ لَهُ لَا لَهُ لَا لَعْنَاهُ لَا لَنَامُ لَا لَعْنَاهُ لَاللَّهُ لَا لَعْنَاهُ لَلْهُ لَا لَعْلَهُ لَاللَهُ لَا لَاللَّهُ اللَّهُ لَا لَنَاهُ لَا لَعُلُولُ النَّلُولُ لَا لَلْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَاللَّهُ لَا لَعْلُهُ اللَّهُ لَا لَعْل

## ٣٢ - ﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لِعِبُّ وَلَهُو وَلَلدَّامِ ٱلآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّفُونَ أَفَلا تَعْقَلُونَ ﴾

ما قيمة الدنيا وما قيمة الآخرة في ميزان الله تعالى ؟ الحياة الدنيا دنيا الحياة في أحسن أحوالها ، والحياة الآخرة عُليا الحياة لدوام حالها وجلالة قدرها ، حتى صارت الدنيا مزرعة الآخرة ، كيفما تزرع في الدنيا تحصده في الآخرة والآخرة غيب ، فالإيمان بها سعة في التّصوّر وارتقاء في العقل وشفافية في الروح وإخلاص في الدّين وصدق في القول والعمل واستقامة في السلوك. المعنى: الحياة الدنيا في التصوّر الإسلامي إذا فقدت الهدف الأخروي ، صارت بنفسها هدفاً عادت مجرد تسلية وقضاء وقت ولعب ولهو قصير مدّته يسير لذّته كثير تبعته ، وتشبيه الحياة الدّنيا باللهو واللعب لأنها ممارسات سطحية فارغة لا ترتبط بالبّاقِيَاتِ الصَّالِخاتِ ، والدّنيا أشبه بالتمثيلية إقامة النّاس أدوارها مشاهدها وسرعان ما ينتهي التمثيل ينتهي كلّ شيء لذلك كانت علاقة بين اللعب واللهو

حيث يشغلهم عن الإيمان والعمل الصالح ، فيأخذهم المهم عن الأهم فيغرقون في الغفلة و(الْغَفْلَةُ مِنْ فَسَاْدِ الْحِسْ). (وَلَلدَّارُ الآخِرَةُ حَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ) وأطلق الخير بمعنى خير من كلّ الوجوه ، خير في عالمها المادي والمعنوي خير في عاجلها وآجلها وفي ذاتما ولذاتما ، خير في صفاتما وبقائها ومفاجآتما، خير في نعيمها للقلوب والأرواح والمشاعر والضمائر ، خير للذين هم أحق بما وأهلها وهم المتقون ﴿فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِي هَمُ مِنْ قُرَّةٍ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ السجدة/١٧، ﴿وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَهِي الْحُيوانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ العنكبوت/٢٤ (الحُيوانُ) لشدّة ما فيها من الحيوية والنعيم وفيها مبالغة الحياة الحقيقية المرفهة والسعيدة والدائمة بلا شبهات ولا منغصات إنها قمة الحياة بل قمة القمم، أما إذا كانت الدنيا وسيلة للآخرة ، والدار الآخرة هي الهدف الكبير ، فإن الدنيا تصبح جسراً للجلال ومرقاة للكمال وسلماً للجمال ، وهكذا تكون النتائج في الآخرة على قدر المقدمات في الدنيا والدّنيا مُرِّ لمقر.

## ٣٣ - ﴿قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزَ بُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُ مُلا يُكِذِّ بُونَكَ وَلَكِنَ الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُ وَنَ ﴾

قد نعلم إن الذي يقوله المكذبون فيك يجزنك ويسوؤك، فلا تظن أن قولهم ﴿إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ مُبِينٌ ﴾ يونس/٢، صادر عن اشتباه في أمرك وشك فيك (فَإِنَّهُمْ لا يُكَذِّبُونَكَ) إنهم في الحقيقة قد تحدّوا الله بتكذيبهم لك، فإنه من استخف بالرسول فقد استخف بمن أرسله ، كان مشركو مكة يسمونه (الصَّاْدِقُ الأَمِيْنُ) قبل البعثة، ولما جاء بالرسالة قالوا ﴿سَاحِرٌ أَوْ عَجْنُونُ ﴾ الذاريات/٣٩، ولماذا مجنون؟ لأنه جاء بجديد لتغيير الجاهلية إلى الإسلام ، فإنهم في أعماق نفوسهم لا يكذبونك ولكن يكذبون رسالتك (وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ) لكنهم يجحدون عن عناد واستكبار فلا تحزن لتكذيبهم ﴿فَلا تَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ ﴾ فاطر/٨، وهذا تقوية لقلب النبي (ص)

وتطييب خاطره من جهة، وتهديد ووعيد لهؤلاء المشركين إنهم لا يكذبون مُحَدَّاً (ص)ولكنهم يكذبون بآيات الله التي بين يديه، بمعنى أنهم يكذبون الحق الذي هم بأمس الحاجة إليه من جهة ثانية.

٣٤ - ﴿وَلَقَدْ كُذِّبَتْ مُرُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَّمُوا عَلَى مَا كُذْبِوا وَأُوذُوا حَتَّى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَلا مُبَدَلِ لِكِلَمَاتِ اللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَيَا الْمُرْسِكِينَ﴾

كلمات يقولها الله عز وجل لرسوله (ص) لمواساته وتسليته وهي ترسم للدعاة إلى الله طريقهم واضحاً، إنها سنة الله في الدعوات واحدة وإنّ البلية إذا عمّت هانت وطابت، المعنى: فإن يكذبوك أنت فقد كذبت رسل من قبلك وأوذوا أنواع الإيذاء في سبيل نصرة الرسالة (فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِبُوا وَأُوذُوا) فصبروا حتى أتاهم النصر ، فاصبر أنت كما صبروا والله سينصرك كما نصرهم عن البهي (ص) : (مَا أُوذِي نَبِيٌّ بِيثُلِ مَا أُودِيْتُ في الله) كنز العمال خبر ٥٨١٨، كقوله ﴿فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُوْلُوا الْعَرْمِ مِنْ الرُّسُلِ الاحقاف/٥٥ ، وقوله ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجُراً حَبَيلاً المنول المؤلِق الطَّغْرِ مِنْ الرُّسُلِ الاحقاف/٥٥ ، وقوله ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرُهُمْ هَجُراً جَمِيلاً المنول المقاب وينفس عن النفس، في غرر جَمِيلاً المنول المقبر الجميل : المناسب يعطيك عزم في كلّ الأمور وقوة وإرادة لتوطين النفس على المحار المعاب الله المناسب يعطيك عزم في كلّ الأمور وقوة وإرادة لتوطين النفس على المحار أي أمر فلا تضعف ولا تخطأ ولا تتردّد لأن التردّد والتلون يناقض العزم والتصميم. (وَلا مُبَلِّلُ المَاسِل وغير لكلِمَاتُ الله لا تنقض وكلماته لن تتبدل، إن ذلك النصر قد سبقت به كلمة الله كقوله ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَ الْمُرْسَلِينَ، إنَّهُمْ هُمُ الْمُنصُورُونَ ، وَإِنَّ جُندَنَ المُمْ اللهُ كَقُوله ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَ الْمُوسِلِينَ، إنَّهُمْ هُمُ الْمُنصُورُونَ ، وَإِنَّ جُندَنَ كلمة الله كقوله ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَ الْمُرْسَلِينَ، إنَّهُمْ هُمُ الْمُنصُورُونَ ، وَإِنَّ جُندَنَ

﴿ وَكَانَ حَقّاً عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الروم/٤٠ ، (وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَا الْمُرْسَلِينَ) ولقد جاءك (مِنْ نَبَا ) بعض الأخبار عن المرسلين الذين كُذِبوا وأوذوا كيف أنجيناهم ونصرناهم على قومهم فتسل ولا تحزن وإنّ نصر الله في نهاية الطريق ﴿ كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ ﴾ الفرقان/٣٣. فائدة : (وَلا مُبَدِّلَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ ﴾ الفرقان/٣٣. فائدة : (وَلا مُبَدِّلَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ ﴾ الفرقان/٣٨. فائدة : (وَلا مُبَدِّلَ لِنُعَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ ﴾ الفرقان/٣٨. فائدة : (وَلا مُبَدِّلَ لِنُكُلِمَاتِ الله اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنى سنة الله مواعيده بالنصر ﴿ سُنَّةُ اللهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عَبَادِهِ ﴾ غافر/ه ٨ ، ﴿ وَلَيَنصُرُنَ اللّهُ مَنْ يَنصُرُهُ ﴾ الحج/ ٤٠٠.

٣٥ - ﴿وَإِنْكَانَكَبُرَعَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنْ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْغِيَ نَفَقاً فِي الأَمْرُضِ أَوْسُلَماً فِي السَمَاءِ فَتَأْتِيهُمْ بِآيَةٍ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمُ عَلَى الْهُدَى فَلا تَكُونَنَ مِنْ الْجَاهِلِينَ ﴾

المعنى العام: لقد قست قلوب المعاندين من كثرة الذنوب فلا تنفعهم الآيات مطلقاً ، ولذا فإن القرآن يؤكد أنه مهما عمل الرسول (ص) لهدايتهم ، حتى ولو اخترق الأرض أو السماء كناية عن القيام بأشق الأعمال ، فإنهم لن يهتدوا باختيارهم وإن كان الله تعالى يستطيع إجبارهم عليه ولكنه

شاء للبشر أن يؤمنوا باختيارهم ، المعنى المختصر : (وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ) وإن كان عظم وشق عليك إعراضهم عن الإسلام (فَإِنْ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِيَ نَفَقاً فِي الأَرْضِ) تَبْتَغِي : الابتغاء طلب فيه كلفة عالية ومشقة كبيرة وخروج عن المألوف ، إن قدرت أن تطلب منفذاً ومسكناً في جوف الأرض (أوْ سُلَّماً فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُمْ بِآيَةٍ) أو مصعداً تصعد به إلى السماء أو أيّة وسيلة نفّاذة في الصعود ، فتأتيهم بآية يؤمنون بسببها فافعل ، وإلاّ فسلم الأمر لصاحب الأمر وهو الله تعالى ﴿وَاللّهُ عَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ ﴾ يوسف/٢١ ، وفي هذا الخطاب الحكيم لقلب نبيه الكريم روح وريحان وسكينة واطمئنان.

(وَلُوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُلَدى) ولو أراد الله لهداهم إلى الإيمان مرغمين من دون آية ولكن ذلك ينافي التكليف ويبطل اختيارهم ولا طاعة لمرغم ولا ثواب لكاره ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لآمَنَ مَنْ فِي اللَّارْضِ كُلُهُمْ جَمِعاً أَفَائْتَ تُكُونُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ يونس/٩٩، ﴿لا إِكْرَاهَ فِي اللِّينِ قَدْ تَبَيّنَ الرُّشْدُ مِنْ الْحَيِّ البقرة/٢٥٦، (فَلا تَكُونَنَّ مِنْ الْجَاهِلِينَ) من الذين لا يعرفون حقائق قد تَبَيّنَ الرُّشْدُ مِنْ الغيّي البقرة/٢٥٦، (فَلا تَكُونَنَ مِنْ الْجَاهِلِينَ) من الذين لا يعرفون حقائق الأرلية الأمور ولا ينزلونها على منازلها ، فلا تكونن يا مُحَد من الذين يجهلون حكمة الله ومشيئته الأزلية والله يهدي من زكّى نفسه ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا ﴾ الشمس/٩، ويضل من أعرض عن ذكر ربه ورسً نفسه في الضلال وحبّ الدنيا ﴿وقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاها ﴾ الشمس/٩، الفائد : وإنّ الله سبحانه لم يشأ سلبهم حرية الاختيار التي بها التمييز بين المؤمن من الكافر والخبيث من الطيّب ، لقد قلنا لك هذا لئلا يأخذك القلق فتفقد صبرك وتجزع بسبب كفرهم فتكون من الجاهلين ، أو لقد قلنا لك هذا لئلا يأخذك القلق فتفقد صبرك وتجزع بسبب كفرهم فتكون من الجاهلين ، أو يكون تحسّرك على تكذيبهم أشبه بتحسّر الذين يجهلون ﴿أَنْ لَوْ يَشَاءُ اللّه فَي خلقه ﴿وَلُوْ شِئْنَا كُلُ نَفْسٍ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقُولُ مِنِي لأَمُلأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْ الْجُنَةِ وَالنّاسِ أَجْعِينَ ﴾ السَّمِينَ الله يَعْ فَلْهُ وَالنّاسِ أَجْعِينَ الله السَّمَة وَالنَّاسُ أَجْعِينَ الْمُولِينَ عَلَى الله المحدة/٢٢، وأيضاً لا تكون بالحرص على إسلامهم من الجاهلين بسنن الله في خلقه ﴿وَلُوْ شِئْنَا كُلُ نَفْسٍ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقُولُ مِنِي لأَمُلأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْ الْجُنِقِ وَالنَّاسِ أَجْعِينَ السَّمَة وَالنَّاسِ أَجْعِينَ الْمُلْوَنَ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ المُلْوَلُهُ المُنْ الْمُنْ مَنْ الْجُلُولُ وَلْفُولُ مَنْ الْجَلُولُ وَلُولُولُ مَنْ الْمُؤْلُولُ عَلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُلؤَلُ اللهُ اللهُ

# ٣٦ - ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَالْمُؤْتَى يَبْعَثُهُ مُ اللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ

الناس صنفان: صنف منهم أحياء حقيقة يؤثرون ويتأثرون ويسمعون ، أجهزة الاستقبال الفطرية عندهم عاملة ، وهم الذين يستجيبون لرسالة الله ، وصنف منهم كالميت لايسمع ولايستقبل معطّل الفطرة ولا يفكّر ولا يتأثر وإن كانوا ظاهراً في صور الأحياء على المعنى المعنوي للموت في غرر الحكم: (الجُاْهِلُ مَيِّتٌ بَيْنَ أَحْيَاء) والموتى أو شبيه الموتى أو ميتوا الأحياء يظلون على حالتهم وهم مرضى القلوب وموتى المشاعر والضمائر فشبّههم الله تعالى بأموات الأجساد استصغاراً لهم لأخم لا يطرأ عليهم أيّة بادرة تحسّن حتى يبعثهم الله للحساب ، لأن حبّهم للدّنيا أعماهم وأصمهم عن الهداية فكانوا كالموتى ولا ينبغي أن يخاطب الميت بشيء لأنّه فاقد الإحساس عن النبي (ص) : المُداية فكانوا كالموتى ولا ينبغي أن يخاطب الميت بشيء لأنّه فاقد الإحساس عن النبي (ص) :

مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِج مِنْهَا ﴾ الأنعام/١٢٢) (وَالْمَوْتَى يَبْعَثُهُمْ اللَّهُ) دعهم يا مُجَّد إنهم سوف يموتون ويبعثون عندئذٍ تنكشف الحقائق فيرون ويسمعون بعد الموت في وقتٍ لا ينفعهم ذلك (ثُمُّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ) فلابد من الرجوع إلى الله فيجازيهم على ضوء أعمالهم.

فائدة: ١- منهم من يستجيب لمتطلبات الإيمان بالله ، من يسمع كلامك ويصغى إليك وهو المؤمن يكفي أن تسمعه فيستجيب للنداء المؤثر ، فإن من لم يتفكر ولم يستدل بالآيات والدلالات بمنزلة من لم يسمع فهو الكافر والضال والمعاند بمنزلة الميت فلا يستجيب لنداء الهداية ﴿إِنَّكَ لا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ ﴾ النمل/٨٠ ، لقد أسمعت لو ناديت حياً ولكن لا حياة لمن تنادى. ٢- الكلام للتشبيه وتقريب الصورة فيكون له عذوبة خاصة وجاذبية مميزة ، وهذا يدل أن القرآن لا يعير أهمية كبيرة للحياة المادية كنظام الأكل والنوم والتنفس لأنه سهل معرفتها من أي علم مختص ، وإنما يُعنى أشد العناية بالحياة المعنوية وفهم العقيدة وأهداف الرسالة وهداية الإنسان لأنه لا سبيل إلى معرفتها إلاّ عن طريق دين الله ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ يوسف/٤٠، إذن : الدين ضرورة في حياة الإنسان (لا حَيَاةً [حقيقية] إِلا اللَّويْنِ) ، في غور الحكم: (الْمُصِيْبَةُ بِالدِّيْنِ أَعْظَمُ الْمَصَائِبِ).

# ٣٧ - ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُدْيِل عَلْيهِ آيَةٌ مِنْ مَرَبِهِ قُلْ إِنَّا اللَّهَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنْزَلَ آيَةً وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُ مُدْلاً مُعْلَمُونَ ﴾

قال كفّار مكة هلا أنزل على مُحمَّد (آيَةٌ مِنْ رَبّهِ) مُعجزة خارقة تدل على صدقه كالناقة والعصا والمائدة من السماء ونحن لا نعترف بإعجاز القرآن! وكان هذا منهم تعنتاً بعد ظهور البراهين وإقامة الحجة بالقرآن الذي عجزوا أن يأتوا بسورة من مثله (قُلْ إِنَّ اللَّهَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنَزِّلَ آيَةً) من النوع الذي اقترحوه وجميع الأشياء منقادة لأمره ولكن لا يستجيب لطلبهم ما دام تعنتاً بالباطل وتلبية للشهوات والأهواء ولو استجاب لهم لم يؤمنوا (وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ) لا يعلمون أن إنزالها يستجلب لهم البلاء ، لأنهم لو لم يؤمنوا لعاجلهم بالعقوبة كما فعل بالأمم السابقة لأنّ ذلك سيكون استهتاراً بمقام الله تعالى وإنّ ما اقترح به المعاندون لم تكن سبباً لهداية أمّة من الأمم بلكان سبباً للعذاب ﴿قُلْ لَوْ أَنَّ عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ لَقُضِيَ الْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ الانعام/٥٥. فائدة : ١- عن الإمام الباقر (ع) في الآية : (سَيُرِيْكُمْ فِيْ آخِرِ الزَّمَاْنِ آيَاْتٍ مِنْهَاْ دَاْبَّةُ الأَرْض وَالدَّجَّالُ وَنُزُوُلُ عِيْسَى بن مريم وَطُلُوْعُ الشَّمْس مِنْ مَغْرِبِهَاْ) نور الثقلين٧١٤/، ﴿وَمَا مَنَعَنَا أَنْ نُوْسِلَ بِالآيَاتِ إِلاَّ أَنْ كَذَّبَ بِهَا الأَوَّلُونَ ﴾ الإسراء/٥٥. ٢- كقوله ﴿وَلَكِنْ لِيَقْضِيَ اللَّهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَا مَنْ حَىَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ الأنفال/٤٢. ٣- يشهد التأريخ أنّ كثرة المعجزات الخارقات المتتاليات لا يحمل المعاندين على الإيمان بل إلى نزول العذاب كقوله ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمْ الْمَلائِكَةَ وَكَلَّمَهُمْ الْمَوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ ﴾ الأنعام/١١١. ٤ - وذكر (نُزِّلَ) و (يُنزِّلَ) مشدّدين من التفعيل للدلالة على تعدّد اقتراحاتهم وتنوعها تبعاً لأهوائهم وعنادهم.

٣٨ - ﴿وَمَا مِنْ دَابَةٍ فِي الأَمْنِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أَمَـدُّ أَنْنَالُكُ مُ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءً ثُمَدَّ إِلَى مَرَّبِهِمُ يُخشَرُونَ﴾

لا يوجد نوع من أنواع الدّواب الأحياء المتنوعة التي تدب (تمشي) على الآرض ولا من أنواع الطير التي تسبح في الهواء إلا وهي أمم مشابحة لكم أيها الناس ما من خلق في هذه الأرض صغيرها وكبيرها وبحرها ونحرها وجوها كلها ينتظم في نظام أمة ذات خصائص واحدة كلها تبحث عن الحياة وتسعى إلى العيش شأنها في هذا شأن أمة الناس والبشر يسعون لحفظ حياتمم ، ما ترك الله شيئاً من خلقه عاقل وغير العاقل بدون تدبير يشمله وعلم يحصيه وطريقة عيش يألفها ، وله عمر محدود في حياته ﴿وَوَمَا يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمَّرٍ وَلا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلاَّ فِي كِتَابٍ فاطر/١١، ﴿وَفِي مُعلقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِنْ دَابَةٍ آيَاتٌ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ الجائية/؛ ، وفي النهاية تحشر جميع الخلائق إلى ربحا لأن بينها ظالم ومظلوم ﴿وَإِذَا الْوُحُوشُ حُشِوتُ ﴾ التكوير/ه ، جمعت في يوم القيامة للحساب ليقتص الله من بعضها لبعض ، ويرى العباد كمال عدله حتى أنه يقتص من الشاة الجماء من الشاة الميوانات ! القرناء (إلاَّ أُمَمُ أَمْهَا الحيوانات !

﴿وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً ﴾ النحل/٦٦ ، والحيوانات أمم لها مقاصد وغايات وتشترك في مقاصد خاصة في الحياة كالرزق والتناسل والتسبيح لله ﴿يُسَبِّحُ لِلّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ التغابن/١ ، ﴿وَالطَّيْرُ صَافَاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ ﴾ النور/١٤ ، فأطوار حياتها ونظام معيشتها تدلُّ أن لها كالإنسان عقائد وآراء وقدرات نسبية فردية وجماعية تبني عليها حركاتها ، كلها من خلق الله وقدر صورها بكمالها وجمالها وجلالها ، وقدر عيشها وأرزاقها وأحوالها وأشكالها وآجالها (مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ) فَرَّطْنَا : تركنا أو قصرنا.

بمعنى: ما من شيء يحتاج إليه النّاس في دينهم عقيدة وشريعة وهداية إلاّ وقد أنزل الله سبحانه في كتابه ببيان خاص أو بأصل عام وبالسنّة النبوية التي تحكم بالقرآن ، فالكتاب تام كامل محفوظ فيه نظام كل حياة ، سواء كان المراد به اللوح المحفوظ أم القرآن الكريم ، الكريم في معلوماته الذي فيه تبيان لكل شيء وتفصيل كلّ شيء ، أو كتاب التكوين فقد قدّرنا لكلّ موجود ما يحتاجه لبلوغ كماله ﴿كُلُّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ هود/٦ ، (ثُمُّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ) والحشر : جمع بإزعاج ﴿لِيَجْزِيَ كَمَالُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى النجم/٣١ ، والإحسان والإساءة اللّذِينَ أَسَاءُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى النجم/٣١ ، والإحسان والإساءة

موجودان في الحيوانات والحشر يدور للجزاء بين كل ظالم ومظلوم والله سريع الحساب. فائدة: ١- هذه الآية قصيرة في مبناها عميقة في معناها لا تفنى غرائبها ولا تنقضي عجائبها ، إنها مدرسة تربوية عالية المضامين تمزُّ القلب وتحرِّك المشاعر وتحيي الضمائر وتوسع التفكير وتقوي التدبير وتحكم التقدير ، وكلها تدلك على الله ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ السجدة /٧.

٧- في الآية دلالة: أنه لا يجوز للعباد أن يعتدوا ويظلموا أي شيء منها، فإن الله خالقها والمنتصف لها وكل ذلك يدلُّ على وحدة الخالق ووحدة التدبير والتنظيم الذي يستحق العبادة والطاعة وحده سبحانه، عن النبي (ص): (مَنْ قَتَلَ عُصْفُوُرًا عَبَثَاً جَاْءَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ يَعُجُّ إِلَى اللهِ والطاعة وحده سبحانه، عن النبي (ص): (مَنْ قَتَلَ عُصْفُورًا عَبَثَاً جَاْءَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ يَعُجُ إِلَى اللهِ يَقُولُ يَا رَبِّ إِنَّ هَذَاْ قَتَلَنِيْ عَبَثَاً لَمْ يَنْتَفِعْ بِلَحْمِيْ وَلَمْ يَدَعْنِي آكُلُ مِنْ حَشَاشِ الأَرْضِ) مستدرك الوسائل ٢ص٨٥. ٣- ترشدنا الآية إلى البحث في حياة الأحياء ونزداد منها إيماناً وعلماً، ونعتبر بحال المكذّبين الذين لم يستفيدوا ممّا فضّلهم الله به على الحيوان ﴿أَوْلَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ اللهُ الله الله به على الحيوان ﴿أَوْلَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ الله الله الله الله به على الحيوان ﴿ الْعَافِلُونَ ﴾ الأعراف/١٧٩.

# ٣٩ - ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا صُمُّ وَبُّكُمُّ فِي الظَّلْمَاتِ مَنْ يَشَأُ اللَّهُ يُضْلِلُهُ وَمَنْ يَشَأَ مَجْعَلُهُ عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا)

على إطلاقها أخّم سدّوا على أنفسهم باب الهداية وفتحوا باب الغواية ، فهم مصابون بأمراض خبيثة في عقولهم وأفكارهم لا في أبدانهم ، فأصبحوا كائنات ميتة في صورة الأحياء! تراهم صمم في آذانهم لا يسمعون كلام الله ولا يتدبرونه ، وتراهم بكم لا ينطقون بالحق يتخبطون في أنواع الضلالات ، فمثلهم في عدم فهمهم لمنهج الله كمثل أصم وهو الذي لا يسمع وأبكم وهو الذي لا يتكلم وهو مع هذا تحيط به ظلمات متعددة من عادات جاهلية وتقاليد وحشية وأعراف فاسدة ونفوس مريضة لاتبصر، في غرر الحكم (كَيْفَ يستطيع الْهُدَىْ مَنْ يَغْلِبُهُ الْهُوَىْ) وَالْعَمَى وَالْأَنَا ؟ (صُمٌّ وَبُكْمٌ فِي الظُّلُمَاتِ) على إطلاق معناها ﴿ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ ﴾ النور/٤٠ ، فيشمل (الصم) وهم المقلدون الذين يتبعون قادتهم المفسدين دون اعتراض وهذا الإتباع الأعمى المنهى عنه ، ويصمون آذانهم عن سماع المواعظ والحِكم وأنواع العلوم التي تمديهم لكل خير وصلاح ، والمقصود (بالبكم) القادة المترفون الضالون المتبعون الذين يدركون الحقائق جيداً ويعلمون خطورة الانحراف المنتشر في الناس ، ولكنهم حفّاظون على مصالحهم ومراكزهم في الدنيا يسكتون ولا ينطقون بالحق ، فالجميع في الظلمات المتراكبة من الجهل والعناد والكفر والضلالة وكتمان الحقائق وعبادة الذات غارقون لا يبصرون طريق الحق، عن النبي (ص): (إِذَا ظَهَرَتِ الْبِدَعُ فِيْ أُمَّتَى فَلْيُظْهِر الْعَالِمُ عَلِمَهُ ، فَمَنْ لَمْ يَفْعَلْ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ)! الكافي ١ص٤٥ ﴿إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ اتُّبِعُوا مِنْ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأُوْا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمْ الْأَسْبَابُ ﴾ البقرة/١٦٦ ، (مَنْ يَشَأْ اللَّهُ يُضْلِلْهُ وَمَنْ يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِوَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) هو عرض لمشيئة الله وحكمته ﴿وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴾ البقرة/٢١، في (الجبر

والاختيار) وفي (القضاء والقدر)! (مَنْ يَشَأْ اللَّهُ يُضْلِلْهُ) من اختار الضلال لنفسه واعتمد الفساد والتكذيب بآيات الله يضله الله ﴿وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلاَّ الْفَاسِقِينَ ﴾ البقرة/٢٦ ، ﴿وَأَمَّا تُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى ﴿ فَصَلَتَ ١٧/ ، ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ الصف/ه ، زَاغُوا : انحرفوا (وَمَنْ يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) من اختار هو لنفسه الهداية والاستقامة ويجيب داعى الله إذا دعاه لما يحييه ويهديه الله للصراط المستقيم ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ مُحُد/١٧، في غور الحكم: (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ) عن النبي (ص): (الْذِيْ لا يَسْتَقِيمُ بِهِ الْهُدَى تَضُرُّهُ الضَّلالَةُ) كنز العمال خبر ٤٤٢٢٥. فائدة : (مشيئة الله ومشيئة العباد) فإذا توافقت مشيئة الله مع مشيئة العباد فهو الصراط المستقيم ، وإذا اعترضت مشيئة العباد مشيئة الله ، فمشيئة الله فوق كل مشيئة ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ الأنعام/١٨ ، وإذا لم يكن للعباد مشيئة فكيف يكرمون ويحاسبون على ما لا مشيئة لهم فيه كقوله ﴿لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ ، وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ التكوير/٢٨-٢١، المعنى: (لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ) فمشيئة الإنسان في الاستقامة متوافقة مع مشيئة الله لذلك لم يذكر الله مشيئته سبحانه (وَمَا تَشَاءُونَ) مشيئة الإنسان هنا مطلقة فلابد أن تكون مشيئة الله مطلقة تحدّد مشيئة الإنسان ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ الأنعام/١٨ ، فقال (إلا أَنْ يَشَاءَ الله ) كما روي (عَبْدِيْ أَنْتَ تُرِيْدُ وَأَنَا أُرِيْدُ، وَالله يَفْعَلُ مَاْ يُرِيْدُ) مشيئة الله مطلقة جعلت الإنسان في استعداد مزدوج للهدى والضلال ﴿وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ البلد/١٠ ، وكقوله ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ الإنسان/٣ ، وكقوله ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا ، فَأَفْمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴾ الشمس/٧-٨ وكقوله ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ ﴾ التغابن/٢ ، وهذا هو الاستعداد المزدوج عن اختيار وحكمة لاعن جبر وإلزام فمشيئة الله تعين المجاهد وتضل المعاند ﴿ وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ الكهف/٤٥.

٠٤ - ٤١ ﴿ قُلْ أَمَرَأَيَتِكُمْ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَتَّكُمْ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ، بَلْ لِيَهُ تَدْعُونَ فَيْنَ اللَّهِ مِنْ أَلَيْهِ أَنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ، بَلْ لِيَهُ تَدْعُونَ فَيْكُ شُونَ اللَّهِ إِنْ شَاءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ تَدْعُونَ فَيْتُ اللَّهِ إِنْ شَاءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾

استفهام تعجب، أخبروني عن رأيكم إن أتاكم عذاب الله كما أتى من قبلكم أو حصلت عندكم مشقات وكروب، أو أتتكم القيامة بغتة، مَنْ تدعون ؟ مَنْ يستطيع كشف البلاء والعذاب عنكم ؟ (أَغَيْرَ اللّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ) أتدعون غير الله لكشف الضر عنكم إن كنتم صادقين في دعواكم ألوهية الذين إتخذتموهم أولياء وشفعاء. فائدة : كلُّ ضالٍ عن سبيل الله إذا إشتد به البلاء، ويئس من أهل الأرض يلجأ فطرياً وآلياً إلى ربِّ السماء خاضعاً متضرعاً من غير شعور ضمن التوحيد الفطري، وهذا يدل أن النفس ترجع إلى خالقها بالطبع والغريزة حيث لا عقبات ولا حواجز من الشهوات، ثم أجاب عن ذلك بقوله ٤١ (بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ اللهُ فِي اللهُ إِنْ شَاءً) فهو غير مجبر ولا مضطر إلى كشف ذلك إذا دُعي بل هو القادر على كلِّ شيء في

كلّ حال حيث لا ملجأ ولا منجى من الله إلاّ إليه ، فيكون هذا الجواب الصادق المطابق للفطرة الذي ينطق به الحس المعنوي (الحس السادس) حس المشاعر والضمائر والأحاسيس ولو لم تنطق به ألسنتهم في غور الحكم: (لِسَانُ الْحَالِ أَصْدَقُ مِنْ لِسَانِ الْمَقَالِ) إن الأهوال المخيفة تجعل الفطرة مكشوفة بلا حواجز عليها فتتجه بتضرع وانقطاع إلى الله وحده لطلب النجاة (وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ) وتنسى أنها أشركت بالله وظلمت نفسها، إن معرفتها بربها هي الحقيقة المستقرة فيها ، وأما هذا الشرك الخفي أو الجلي (العلني) فهو قشرة سطحية طارئة على النفس من تلوث المحيط المنحرف وألفة الضلال والفساد ، فإذا جاء الخوف تطايرت هذه القشرة الطارئة وظهرت الحقيقة الإيمانية الأصيلة بالتوجه المنقطع نحو ربما ليكشف عنها هذه الأهوال المرعبة ، فهو يكشف ما يدعونه إليه إن شاء ، فمشيئته طليقة فإذا شاء استجاب لهم وإن شاء لم يستجب بحسب المصلحة والحكمة ﴿ قُلْ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعاً وَلا ضَرّاً إِلا مَا شَاءَ اللَّهُ ﴾ الأعراف/١٨٨. فائدة: ١- وتبقى الفطرة عاملاً قوياً تدفع إلى الهدى ، وتشجِّع الرساليين العاملين لدراسة الفطرة وكيفية تحفيزها لإصلاح الفرد والمجتمع وتقرير حاكمية الله على الأرض ، ٧- تعلمنا الآية أن نعيش الاستقامة في الشدة والرخاء وأن ندعو الله في الرخاء ليذكرنا وقت الشدة ، وأن نكون مع الله في السرّ والعلانية، وهكذا نكون مع الصادقين مع أنفسنا ومع ربنا ومع الناس والصدق مطابقة الحقيقة فهو الحق والعدل وصلاح كلِّ أمر ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ التوبة/١١٩. ٣-(وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ) في الرّخاء يذكرون الشيطان وينسون الرحمن وفي الشدائد تنعكس الآية كقوله ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرّ إِذَا هُمْ **يُشْرِكُونَ** العنكبوت/٦٥.

# ٢٤ - ﴿ وَلَقَدْ أَرُسَكُنَا إِلَى أَمَدِ مِنْ قَبْلِكَ فَأَحَدْنَاهُ مُرْبِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءَ لَعَلَهُ مُ يَتَضَرَّعُونَ ﴾

هذه سنة الله فيهم فقد أرسل الله رسلاً إلى أمم كثيرين من قبلك يدعونهم إلى منهج الله في التوحيد والإخلاص فكذبوهم فابتلوا بأنواع الشدائد وعالجناهم بالحن والمكاره (فَأَخَذْنَاهُمْ بِالْبَأْسَاءِ) من البؤس وهو الشدة والمكروه والحروب والمشقة (وَالضَّرَّاءِ) من الضر ضد النفع وهي سوء الحال فيما يرجع إلى النفس كالمرض والجهل والهم الغم والفقر بمقدار ما يلجئهم إلى العودة إلى الله (لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ) يخضعون ويبتهلون ويتوبون إلى الله سبحانه بحسن اختيارهم ليرفع عنهم البلاء والعناء فتلين قلوبهم القاسية ويستيقظوا من كبريائهم وعنادهم ، فقد جرت سنة الله أن يبتلي الأمم المختلفة بالشدائد فإنها تربي النفوس وتهذب الأخلاق وترقق القلوب ، وترجع المغرورين عن غرورهم ، فَفِيْ الْمِحَنِ مِنَحٌ مِنَ اللهِ، وَفِيْ الْمُكَارُهِ مِكِارِمٌ، وَفِيْ الْمَشَقَّاتِ رَاحَاتٌ وخِبْراتٌ، وَفِيْ الْمُعَانَاةِ هِبَاةً،

وَالْبَلاءُ بِدَاْيَاْتُ فَهَاْيَاتُهُ الْكَرَاْمَاْتُ، عن الإمام العسكري (ع): (مَاْ مِنْ بَلِيَةٍ إِلاَّ وَللهِ فِيْهَاْ نِعْمَةٌ تُحِيْطُ بِهَاْ !) بحار الأنوار ٣٧٤/٧٨.

## ٣٤ - ﴿ فَالُولا إِذْ جَاءَهُ مُنَا أَسُمُنا تَضَرَّعُوا وَلَكِنْ فَسَتْ قُلُوبُهُ مْ وَنَرَيْنَ لَهُ مُ الشَّيطانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

فهالا تضرعوا وتابوا ورجعوا إلينا خاضعين حين جاءتهم مقدمات العذاب لكشفنا عنهم قبل أن ينزل بمم تعرّضوا لنموذج من بأس الله سبحانه نلاحظ لم يذكر الضرّاء هنا مع الباساء (بأسنا) لأن الباساء أعم من الضرّاء ، إذ هو ضر وأكثر من ضر! وهذا عتاب على ترك الدعاء عن الإمام الباقر (ع): (الدُّعَاءُ يَرُدُ الْقَصَاءَ وَقَدْ أُبْرِمَ إِبْرَامًا) الكافي٢٩/٢٤، والدعاء سلاح المؤمن ومفتاح الرحمة ومصباح النجاح كقوله ﴿ادْعُونِي السّتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ اللّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ ومصباح النجاح كقوله ﴿ادْعُونِي السّتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ اللّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْخُلُونَ وَصَعَبَاح النجاح كقوله ﴿ادْعُونِي السّتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ اللّذِينَ لَهُمُ الشّيْطانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) ولكن عَلَوبَم كانت كالحجارة أو أشد قسوة فلم يؤثر فيهم البلاء ولم يستفيدوا من المواعظ ولم ينزلوا عن كبريائهم بل أصروا على الكفر وهذا يدلُّ أنّ قسوة القلب تمنع التضرّع ، وكان الشيطان من ورائهم يزين لهم ما هم فيه من ضلال وفساد بوسوسته فلزموها وتعلقوا بما ﴿وَكَانَ الشّيْطانُ لِلإِنسَانِ خَدُولاً ﴾ الفرقان ٢٩، عن الإمام على (ع): (ومَا قَسَتِ القُلُوبُ إلاَ لَكُثُرة الدُّنُوبِ) البحار ٢٧٠٤٥٣٠. فائدة القلب الله قلب تحجّر فلم تعد فيه نداوة تعصرها الشدة ، ومات فالم تعد الشدّة تثير فيه الإحساس ، وتعطّلت أجهزة الاستقبال الفطرية فيه فلم يعد يستشعر هذه الوخزة الموقظة التي تنبه القلوب الحيّة للتّلقي والاستجابة ، فمن كان حياً أيقظته الشدّة ، ومن كان مياً لم تفده في شيء بل كانت عليه شقاة وعذاب.

غ ع - ﴿ وَلَمَّا الْمُواَمّا ذُكِرُ وَالِهِ وَتَحْتَا عَلَهِ مِ أَوَابِ كُلُ شَيْء حَتَى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذَا هُمُ مُتَمّاتُ فَإِذَا هُمُ مُتَلِسُونَ ﴾ ثم ذكر ما حل بهم من العقوبات بعد أن ابتلاهم بالحسنات ، إنّه مشهدٌ عجيب وحالة غريبة يعرضها القرآن بطريقة يحرِّك المشاعر كقوله ﴿ وَبَلَوْنَاهُمْ بِالْحُسَنَاتِ وَالسَّيِّبَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ الأعراف /١٦٨، والمعنى : فلما أعرضوا عما أنذرهم به الرسل ولم يستفيدوا بالبأساء والضراء وأصروا على كفرهم وعنادهم ، وسُلطت عليهم المكاره والشدائد ليعتبروا ويتعظوا ، فلم ينفعهم البلاء بالشدة فنقلهم إلى البلاء بالرخاء ، وتدفقت عليهم الخيرات من كلِّ مكان (فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ) من أبواب الخيرات ممّا تشتهي أنفسهم وسهّل لهم سبل الرزق وكثرة المال والبنين ورخاء العيش وصحة الأجسام إلى فجاءتم متدفقة كالسيول بلاكدٍ ولا عناء ، واستغرقوا في المتاع بما فلم ينتفعوا أيضاً ولا شكروا الله على نعمه ، بل تحوّلت النعمة بطراً والشدائد قسوة (حَقَّ إِذَا فَوحُوا وفساداً ينتفعوا أَخَذْنَاهُمْ بَعْتَةً) حتى إذا ظنوا أن الذي أوتوه من النعم باستحقاقهم وزادهم غروراً وفساداً ، أَوْتُوا أَخَذْنَاهُمْ بعذابنا (بَعْتَةً) فجأة من حيث لا يحسبون لذلك حساباً ، (فَإِذَا هُمْ مُمُلِسُونَ) يائسون ، أخذناهم بعذابنا (بَعْتَةً) فجأة من حيث لا يحسبون لذلك حساباً ، (فَإِذَا هُمْ مُمُلِسُونَ) يائسون ،

من النجاة قانطون من كلّ أمل ونعمة وهذه عقوبة ومصيبة أشد وأعظم ﴿إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ هود/٢٠. فائدة: كقوله ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ﴾ الأعراف/١٨٢ عن النبي (ص) (إِذَا رَأَيْتَ الله يُعْطِي عَلَى الْمَعَاْصِيْ فَإِنَّ ذَلِكَ اِسْتِدْرَاْجٌ مِنْهُ ثُمَّ تَلا الآيَة ) الأعراف/١٩٥ عن النبي (ص) (إِذَا رَأَيْتَ الله يُعْطِي عَلَى الْمَعَاْصِيْ فَإِنَّ ذَلِكَ اِسْتِدْرَاْجٌ مِنْهُ ثُمُّ تَلا الآيَة ) معمع البيان ١٩٥٥، في نهج البلاغة حكم ٢٠ : (يَا إِبْنَ آدَمَ إِذَا رَأَيْتَ رَبَّكَ يُتَابِعُ عَلَيْكَ نِعَمَهُ وَأَنْتَ تَعْصِيهِ فَاحْذَرُهُ !) ، عن الإمام الحسين بن علي (ع) : معنى الاستدراج (الاِسْتِدْرَاْجُ مِنَ اللهِ سُبْحَانَهُ لِعَبْدِهِ أَنْ يُسْبِغَ عَلَيْهِ النِّعَمَ وَيَسْلَبَهُ الشُّكْرَ) البحار ١١٧/٧٨، قال تعالى ﴿وَلا يَخْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِعَبْدِهِ أَنْ يُسْبِغَ عَلَيْهِ النِّعَمَ وَيَسْلَبَهُ الشُّكْرَ) البحار ١١٧/٧٨، قال تعالى ﴿وَلا يَخْسَبَنَ اللهِ عَلَيْهِ النِّعَمَ وَيَسْلَبَهُ الشُّكْرَ) البحار ١١٧/٧٨، قال تعالى ﴿وَلا يَخْسَبَنَ اللهِ عَدْرُ اللهِ فَلا يَأْمَنُ مَكْرَ اللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخُاسِرُونَ ﴾ الأعراف ١٩٥٠.

## ٥٤ - ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمَّدُ لِلَّهِ مِرَبِ الْعَالِمِينَ ﴾

لم يتعظوا لا بالضراء ولا بالسراء ولم يستقيموا لا بالشدة ولا بالرخاء ولا بالترغيب ولا بالترهيب، فهؤلاء وبال على الحياة والأحياء ، (فَقُطِعَ دَابِرُ الْقُوْمِ) هلاك آخر واحد منهم ﴿وَتَقَطَّعَتْ بِحِمْ الْمُسْبَابُ﴾ البقرة/٢٦ ، فقطع دابرهم واستئصالهم وهلكوا عن آخرهم ولم تبق منهم باقية ، ليعتبر بعدهم ، أخسر الناس من كان عبرة للناس (وَاخْمَدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) على ما قضاه وقدره وعلى إنعامه على المؤمنين وهلاك الكافرين والظالمين وإعلاء كلمة الحق، وهذه سنة إلهية مستمرة تدفع المؤمنين للعمل المتواصل لاستئصال الظلم وكل أنواع الانحراف والتمرد على حكم الله تعالى ، لأن خلاص الإنسانية من هؤلاء الأشرار نعمة من نعم الله على الناس أجمعين ، تستوجب التعاون على البر والتقوى لتحقيق تلك النعمة التي تدوم وتستمر بالحُمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. فائدة : وفي هذا تربية للمؤمنين ليحمدوا الله تعالى على كفايته إياهم شرّ الظالمين ، ودلالة على أنّ هلاكهم نعمة من الله تعالى تستحق الحمد لله عليها. عن الإمام الصادق (ع): (مَنْ أَحَبَّ بَقَاءَ الظَّالِمْيْنَ فَقَدْ اللهُ تَعالى اللهُ ، وَإِنَّ اللهُ مَكَ نَفْسَهُ عَلَى إِهْلاَكِ الظَّالِمِيْنَ وقرا الآية) مجمع البيان٤/٠٠، وفيه حتَّ على ذكر في خاتمة كل أمر قوله في وصف عباده المتقين ﴿وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنْ الْحُمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ في ونسل ١٠.

#### ٢٤ - ﴿ قُلْ أَمْرَأَيْتُ مُ إِنَّ أَحَدَ اللَّهُ سَمْعَكُ مُ وَأَبْصَامَ كُمْ وَتَحَدَّ عَلَى قُلُوبِكُ مُ مَنْ إِلَّهُ عَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُ مُ بِهِ اظْرُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الآياتِ ثُمَّ مُمْ يَصْدِفُونَ ﴾

قل يا مُحَّد لهؤلاء المكذبين المعاندين أخبروني لو أذهب الله منكم النعم الثمينة التي وهبها لكم مثل السمع والبصر أي أذهب حواسكم فأصمكم وأعماكم (وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ) حَتَمَ أي طبع على قلوبكم بمعنى إغلاقها وسد منافذ النور فيها فلا يدخلها شيء من الهدى وأذهب عقولكم وسلب عنكم التميز ، فمتى تتفكرون في أمركم وتميزون النافع من الضار ؟ مع حفظ صلاحية التعقل

والتفكر. في ضح البلاغة: (فَوَ اللهِ لَقَدْ سَتَرَ، حَتَّى كَأَنَّهُ غَفَرَ) التفسير المبين ص١٦٥، وَأَمْهَلَ حَتَّى كَأَنَّهُ اَعْدِرَا)، كقوله ﴿ وَكَأْيِنْ مِنْ قَرْيَةٍ أَمْلَيْتُ لَمَا وَهِي ظَالِمَةٌ ثُمُّ أَخَذْتُهَا وَإِلَيَّ الْمُصِيرُ ﴾ الحج/٨٤ أَمْلَيْتُ لَهَا: أمهلتها مدة طويلة ، فيكون الإملاء والإمهال هو استدراج وبلاء خطير ومرير وعواقبه وخيمة في الدنيا والآخرة ، روي: (فِيْمَا أَنْزِلَ اللهُ عَلَى مُؤسَى أَيَفْرَحُ عَبْدِي الْمُؤْمِنِ أَنْ أَبْسُطَ لَهُ الدُّنْيَا وَهُوَ أَبْعَدُ لَهُ مِنِي ، أَوْ يَجْزَعُ عَبْدِي الْمُؤْمِنِ أَنْ أَقْبِضَ عَنْهُ الدُّنْيَا وَهُو أَقْرَبُ لَهُ مِنِي أَنْ أَبْسُطَ لَهُ الدُّنْيَا وَهُو أَبْعَدُ لَهُ مِنِي ، أَوْ يَجْزَعُ عَبْدِي الْمُؤْمِنِ أَنْ أَقْبِضَ عَنْهُ الدُّنْيَا وَهُو أَقْرَبُ عَبْدُ مِنَ مَالٍ وَبَنِينَ ، نُسَارِعُ لَهُمْ فِي اخْيَرُاتِ بَلَ لا أَقْرِبُ لَهُ مِنِي أَنْ أَبْسُطُ لَهُ الدُّنْيَا وَهُو اللهِ عَنْ اللهِ وَبَنِينَ ، نُسَارِعُ لَهُمْ فِي اخْيْرُاتِ بَلَ لا يَشْعُرُونَ ﴾ المؤمنون/٥٥٥-٥٦ ) ومثله مروي عن النبي (ص) في مجمع البيان٧/٨٠٥، (مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللّهِ يَقْدر على ردِّ ذلك إليكم إذا سلبه الله منكم ، هل تقدر آلهتكم مهما كان نوعها على إيتاء نفع أو كشف ضر بقدرتها ؟ كلا فما معنى ألوهيتها إذا ؟ (انظُرْ كَيْفَ مُعْمَونُ أَلَا اللهُ عَبْرُ اللهُ عَمْ يَصْدُفُونَ)

(نُصَرِّفُ الآياتِ) الصَّرْفُ : ردُّ الشيء من حال إلى حال أو إبداله بغيره والمعنى : نكرّر الآيات ونبينها بأساليب مختلفة ، يَصْدِفُونَ : يعرضون بشدّة ، أنظر وتدبر كيف نكرر العظات في شتى الأساليب ونضرب الأمثال على وجوه شتى تتناسب مع مختلف المستويات العقلية مع الترغيب والترهيب ليعتبروا ويتذكروا ، ثم هم بعد ذلك يُعرضون عنها ويلقونها وراء ظهورهم غروراً واستكباراً. فائدة: ١- وهكذا ينوّع القرآن الآيات والدلائل وفنون التعابير لتبصر النفوس ﴿فَمَنْ أَبْصَرَ فَلَيْفُسِهِ وَمَنْ عَمِي فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ الأنعام/٤٠١. ٢- وجاء (سَمُعَكُمْ) بالمفرد وجاء (أَبْصَارَكُمْ) بالجمع لأن السمع مصدر يدلُّ على التكثير والتقليل فلا حاجة إلى جمعه. وفي التعبير بالفعل (أَخَذَ) إشارة إلى أن هذه النّعم هي منحة لهم من عند الله ، ومن حق الله تعالى أن يأخذ منهم ما أعطى ولا اعتراض لهم عليه.

# ٧٤ - ﴿ قُلْ أَمْرَأَيْكُ مُ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ بَعْنَةً أَوْجَهُمْ مَا نَعْلَكُ إِلاَّ الْقُومُ الظَّالِمُونَ ﴾

قل لهؤلاء المكذبين أخبروني إن أتاكم عذاب الله (بَغْتَةً) بسرعة بلا مقدّمات من حيث لا يحتسبون وفجأة وبلا إنذار وإشعار (أَوْ جَهْرَةً) عذاب واضح علني له علامات ومقدّمات وهم متأهبون مع الإنذار والإشعار أو عذاب الله بالليل أو بالنهار (هَلْ يُهْلَكُ إِلاَّ الْقَوْمُ الظّالِمُونَ) الاستفهام إنكاري بمعنى النفي أي ما يهلك بالعذاب في الدنيا والآخرة إلا من يستحق العذاب وهم القوم الظالمون لأنفسهم ولغيرهم ، فلم يفد الإنذار وقد قست القلوب وضلت العقول وكانت كلمة العذاب على الظالمين ، ولن يدفعوه عن أنفسهم سواء جاءهم بغتة أو جهرة. أما الأبرار فلهم أجرهم مرتين بما صبروا وكل إجرام يأتي مع الظلم والظلم يستتبعه الهلاك ، والظلم في الدنيا ظلمات في الآخرة فهو الشقاء الأبدي ، والظلم معنى واسع مادي ومعنوي ، كبير وصغير ﴿إِنَّ الشِّرْكُ

لَظُلُمٌ عَظِيمٌ لقمان/١٢، ومن ظلم كرهت أيامه وتنعّص عيشه وقلقت نفسه واضطرب قلبه لأن في الظلم تبعات موبقات فهو أم الرذائل ، وإذا كان الله تعالى لم يُعجل لبعض الظالمين الهلاك فذلك الاستدراج والإمهال لعلّهم يهتدون وإلاّ ليذوقوا العذاب ضعفين يوم القيامة عذاب ظلمهم لأنفسهم وعذاب ظلمهم لغيرهم. فائدة: ١- هذه الاية تقول (هَلْ يُهْلَكُ إِلاَّ الْقَوْمُ الظَّالِمُونَ) الظالمون وحدهم يهلكون وقوله ﴿وَاتَّقُوا فِتْنَةً لا تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً المنفال/٢٥ ، هنا تعميم الفتنة على الجميع فكيف يمكن الجمع بين الآيتين ؟ الجواب: ليست كلُّ فتنة هلاكاً وإنمّا كل فتنة امتحان واختبار وهناك فارق بين الهلاك والفتنة. ٢- وإنما قابل البغته بالجهرة، لأن البغته تضمن معنى الخفية، لأنه يأتيهم من حيث لا يشعرون (أوجهرة) أي علانية. مجمع البيان ١٢/٤.

# ٨٤ - ﴿ وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسِكِينَ إِلاَّ مُبَشِرِينَ وَمُنذِمِرِينَ فَعَنْ أَمَنَ وَأَصْلَحَ فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَكا هُمْ مَيْخُرَاً وَنَ

وما وظيفة الرسل تجاه قومهم إلا مبشرين بالثواب لمن أطاع ومنذرين بالعقاب لمن عصى ، ووظيفتهم بيان منهج الله للناس ﴿لِئَلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ النساء/١٦٥ فما للرسل سلطان على الناس وليس لهم أن يجبروا الناس على الاستقامة ﴿ فَذَكِّرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَّكِّرٌ ، لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرٍ ﴾ العاشية/٢١-٢٢ ، وإنما هم دعاة إلى الخير والهداية ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قُلْبَهُ ﴾ التغابن/١١، في غرر الحكم: (مَنْ اِسْتَرْشَدَ عَلِمَ ، وَمَنْ عَلِمَ اِهْتَدَى، وَمَنْ اِهْتَدَى نَجَا) ، ﴿فَمَنْ اهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾ الزمر/٤١ ، والرسل ليسوا وكلاء على الناس ﴿لَيْسَ لَكَ مِنْ الْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ آل عمران/١٢٨ ، وهذا يقتضى الانتقال بالبشرية من عهد المعاجز والخوارق الحسية التي تجبر المتكبرين على الإذعان إلى توجيه الإدراك البشري إلى التفكر ﴿ صُنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ النمل/٨٨ ، ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ هَمُمْ أَنَّهُ الْحُقُّ ﴾ فصلت/٥٣، وهذا يقتضى توجيهاً طويلاً حتى يألف الإدراك والعقل البشري هذه النقلة من دائرة الحس إلى آفاق العلم الواسعة ، حتى يقرأ الإنسان هذا الوجود على أنه أكبر من ظاهره المشهود (فَمَنْ آمَنَ وَأَصْلَحَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ) هو بيان أن هناك في الناس من يهتدي عن طريق الرسل ورسالاتهم فيعرفهم الرسل أن طريق النجاة في أمرين أحدهما يُكمل الآخر ولا ينفصل عنه (فَمَنْ آمَنَ وَأَصْلَحَ) عن النبي (ص): (فلاَ يُقْبَلُ إِيْمَانٌ بِلاَ عَمَلِ (صَالِح) وَلاَ عَمَلُ (صَاْلِحٌ) بِلاَ إِيمَانٍ) كنز العمال خبر٢٦٠، وعلى قدر العلم يكون الإيمان وعلى قدر الإيمان يكون العمل الصالح ، وخير الأعمال ما قامت وعمّت ودامت وأريد بما وجه الله وكثُر نفع الناس منها ﴿ وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَاباً وَخَيْرٌ مَوَدًا ﴾ مريم/٧٦. 

## 9 ٤ - ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا كِيَسُهُ مُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسَقُونَ ﴾

هذا الوجه الآخر الذينَ خرجوا عن دعوة الرسل فكفروا وكذبوا بآيات الله ، فتكون عقوبتهم على قدر جنايتهم ، وجزاؤهم من جنس عملهم ، يمسهم العذاب على قدر فسقهم ، والفسوق الخروج عن طور العبودية وآداب الطاعة وتعدِّ حدود الله (يَكَسُّهُمْ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ) الفسوق: الخروج عن طاعة الله ﴿فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ﴾ الكهف/٥٠ ، إشارة إلى أن عذاب الله شديد لا يطاق، وأنّ مستةٌ من هذا العذاب تجعل الحياة إلى جحيم وشقاء وبلاء وعناء متصل كقوله ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١. فائدة : (يَفْسُقُونَ) المراد بالفسوق هنا الكفر (وَالَّذِينَ كَذَّبُوا) والفسق أعمُّ من الكفر فإنّ كلّ كافر، فاسق ، وليس كلُّ فاسق كافراً. كقوله (إنَّ المُنافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ) التوبة/٢٧

# • ٥ - ﴿ قُلُ لا أَقُول آكُمُ عِندِي خَرَ إِنِ اللَّهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُول آكُمُ وْ إِنِي مَلَكُ إِنْ أَتَبِعُ إِلا مَا يُوحَى إِلِي قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبُصِيرُ أَفَلا تَتَفَكَّرُونَ ﴾

سبب النزول: طلب المشركون من النبي محمد (ص) أن يخبرهم بالغيب ويفجر الينابيع ويأتي بالملائكة ويرقى في السماء.. فنزلت الآية ، إنه ليس بإله ولا ملك وإنما هو بشر يوحى إليه يؤدي الرسالة والأمين العام عليها. المعنى: قل يا مُحَدّ لهؤلاء الكفرة الذين يطلبون خوارق العادات لست أدّعي أن خزائن الله مفوضة إليّ حتى تقترحوا عليّ تنزيل المعاجز ولا أدّعي أيضاً أني أعلم الغيب من دون وحي حتى تسألوني عن وقت نزول العذاب ، إنما الغيب لله ولا أحد يملك مع الله شيئاً حتى الأنبياء قوله تعالى (قُلْ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرَّا وَلا نَفْعًا إِلّا مَا شَاءَ اللّهُ) يونس/٩٤ ﴿وَعِنْدَهُ مَنَاتَحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلا هُوَ الانعام/٩٥ ، (وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ) ولست أدّعي أيّ ملك من الملائكة حتى تكلفوني الصعود إلى السماء وعدم المشي في الأسواق وعدم الأكل والشرب، أي

لا تجعلوا عدم إجابتي إلى ما تريدون دليلاً على عدم صحة رسالتي (إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ) ما أَتَبِع فيما أدعوكم إليه إلاّ وحي الله الذي يوحيه إليّ فأنا مأمور بتبليغه (قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ) والاستفهام إنكاري بمعنى النفي هل يتساوى الكافر والمؤمن والضال والمهتدي ؟ فأنا وأنتم كالبصير والأعمى فالأعمى يجب أن يتبع البصير ، وفارق كبير بين الجاهل والعالم يجب أن نتعلم من علم العالم. (أَفَلا تَتَفَكَّرُونَ) تقريع وتوبيخ أتسمعون الحقيقة وتتفكرون بها ، أن الرسول ليس إلها ولا ملكا وإنه بشر مرسل من الله لتؤمنوا بعالم الغيب واليوم الآخر والحساب والجزاء فأنصفوا أنفسكم قبل فوات الأوان (الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ) من الأدلة والبراهين على صدق نبوتي بوضوح ولكنها تتطلّب عيناً بصيرة كي تراها ، فإذا كنتم لا تقبلونها فليس فيها نقص وغموض بل لكونكم تفتقرون إلى النفس البصيرة وإن كان لكم عين بصيرة ولكن ينقصكم القلب البصير فلا يَسْتَوِي (الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ) ، يجب أن تنزلون الأشياء منازلها وتختارون الأحسن ، والأحسن وهو الذي يختار الأحسن، وفيه دلالة على أن العمل بمقتضى رسالة الوحي يكون كالبصير ، والعمل بغيره يكون كالأعمى!

فائدة: (وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ): الْغَيْبَ: ما غُيِّب علمه عن الناس وهو قسمان: ١- غيب حقيقي (مطلق) وهو ما غاب عن جميع الخلق حتى الملائكة وأضافه الله تعالى إلى نفسه كقوله ﴿قُلْ لا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ الْغَيْبَ إِلاَّ اللَّهُ النمل/٢٥، ٢- غيب إضافي: وهو ما غاب علمه عن الناس كلهم كعالم الملائكة وعالم البرزخ وعالم الآخرة كقوله ﴿الَّذِينَ يُوْمِئُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ المقرة عن الناس كلهم كعالم الملائكة وعالم البرزخ وعالم الآخرة كقوله ﴿الَّذِينَ يُوْمِئُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ المقرة عن عن بعض المخلوقين دون بعض كعلم بعض البشر بتمكينهم من أسبابه واستعمالهم له ولا يعلمه غيرهم لجهلهم بتلك الأسباب، في غرر الحكم: (لِكُلِّ شَيْءٍ سَبَبٌ) كعلم الخسوف والكسوف والاكتشافات الجديدة. إلخ ﴿مَا يَفْتَحُ اللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ كعلم الخسوف والكسوف والاكتشافات الجديدة. إلخ ﴿مَا يَفْتَحُ اللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَعْلَمُ الْخَيْبِ المُنفي فِي الآية هو الغيب المطلق كقوله ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعُكُمْ عَلَى الْغَيْبِ آل عمران/١٧٩، وليس الغيب الإضافي الذي يمكن العلم به وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ آلَ عَمران/١٧٩، وليس الغيب الإضافي الذي يمكن العلم به إذا تميأت الأسباب المؤدية إليه كقوله ﴿عَلِمُ الْغَيْبِ فَلا يُطْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً ، إِلاَّ مَنْ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ ﴾ الجن/٢٦-٢٧. (وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبِ) من غير تعليم الوحي ، وليس لي القدرة على علم الغيب لأنه فوق طاقتي ﴿سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحُكِيمُ ﴾ البقرة ٢٣٠، ﴿ وَلَوْ لَنْتُمْ الْعَيْبُ أَنْكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحُكِيمُ ﴾ البقرة ٢٠٠ ، ﴿ وَلَوْ الْعَلَمُ الْعَيْبُ وَمَا مَسَّينِ اللهُ عَلَى المُؤلِثُ مِنْ الْعَيْبُ وَلَا أَعْلَمُ الْعَيْبُ وَلَا أَعْلَمُ الْعَيْبُ السَّوْءَ المُؤلِدُ عَلَمْ النَقِيمُ المُؤلِدُ عَلَى المُعْرَبُ مِنْ المُؤلِدُ وَلَا أَنْتَ الْعَلِمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ

١ ٥ - ﴿ وَأَنذِرْ بِدِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَى مَرْبِهِ مُ لَيسَ لَهُ مُرْمِنْ دُونِهِ وَلِي وَلا شَفِيعٌ لَعَلَّهُ مُ يَتَّعُونَ ﴾

الضمير (به) يعود إلى القرآن الكريم. بعد أن أنذر الله سبحانه بالقرآن عامة الناس بما تقوم به الحجة عليهم ولكن إنّما ينتفع به (الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّيمْ) الذين يخافون يوم الحساب، أمر نبيه أن يستمر ويتابع إنذار المؤمنين ليزدادوا إيماناً وعلماً بالدين وأحكامه ، وأنذر كذلك به غير المؤمنين ممن ترجى هدايته بمتابعة الإنذار وتكراره، فالإنذار للناس عامة ولاسيما للذين يخافون الله كقوله ﴿إِنَّمَا تُنْذِرُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالغَيْبِ﴾ فاطر/١٨ ، ﴿وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ فَلَكِّرْ بِالْقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ ق/٥٥ ، (لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٌّ وَلا شَفِيعٌ) ليس لهم غير الله ولي ينصرهم ولا شفيع يشفع لهم لأن الخلق كلّهم لَيْسَ لَهُم مِنْ الأَمْرِ شَيْءٌ ﴿ مَا مِنْ شَفِيعِ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ﴾ يونس/٣، (لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ) أنذرهم لكي يتّقوا الله بالتمسك بطاعته ويتقوا الكفر والمعاصي، بمعنى : حين تنذرهم يا مُحَد يستمعون إليك وينتفعون بإنذارك لهم ويؤثر فيهم كلامك ويشعرون بالخوف من الله في أعماقهم ، ما مضى معهم بالحكمة والموعظة الحسنة فإنهم مهيئون للهداية والتقوى باختيارهم ﴿وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ آل عمران/١٠١. (مَنْ إِتَّقَى اللهَ وَقَاْهُ) فائدة : ١- (ولا شَفِيعِ) إنَّا نفي الشفاعة لغيره سبحانه مع أن الأنبياء والأولياء يشفعون بإذن الله فكانت الشفاعة من الله تعالى ﴿قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً ﴾ الزمر/٤٤، ٢-(وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ) لماذا ذكر الذين يخافون والإنذار لكافة النّاس ؟ وذلك لأنَّ الذين يخافون هم أسرع للاستجابة، إنما صفة مميزة لهذه العقيدة واستعلاؤها على الذين لا يعرفون قدرها ، كالذي يضع الحكمة لغير أهلهافقد أهان الحكمة وأهلها.

٧٥ - ﴿ وَلا تَعْلَمُ إِذْ اللَّذِينَ يَدْعُونَ مَرَّاتُهُ مْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِ مْ مِنْ شَيْءٍ وَمَّا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِ مْ
 مِنْ شَيْءٍ وَتَنْظُرُدُهُ مُ فَتَكُونَ مِنْ الظَّالِمِينَ ﴾

سبب النزول: قال المشركون المترفون لرسول الله (ص) لو طردت ضعفاء المسلمين من حولك لحضرنا مجلسك ونسمع منك فنزلت الآية. المعنى: لا تطرد هؤلاء المؤمنين الضعفاء من مجلسك يا محمد وما (بِالْعَدَاةِ وَالْعَشِيّ) أي في الصباح والمساء (يُرِيدُونَ وَجُهَهُ) يلتمسون بذلك القرب من الله وتحقيق رضاه (مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ) لا تُؤاخذ بأعمالهم، وذنوبهم على أنفسهم كقول نوح ﴿إِنْ حِسَابُهُمْ إِلاَّ عَلَى رَبِي الشعراء/١١٣، (وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ) لا تؤاخذ أنت بحسابهم ولا هم مؤاخذون بحسابك وحسابك على نفسك فلا يجوز أن تطردهم كونهم فقراء لو طلبوا التناوب لكان أسهل من الطرد، وهذا حسابهم عند الله لا شأن لك به، وكذلك غناك وفقرك هو حسابك عند الله لا شأن لهم به ، ولا دخل لهذه القيم في قضية الإيمان والمنزلة فيه كجواب نوح لهم ﴿وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلاقُو رَبِّمْ وَلَكِيّ قضية الإيمان والمنزلة فيه كجواب نوح لهم ﴿وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلاقُو رَبِّمْ وَلَكِيّ

بحساب الفقر والغنى كنت لا تون بميزان الله وتعديت حدود الله فكنت من الظالمين (وحاشاك). فائدة : ١- أول أتباع النبي (ص) كانوا من الفقراء وأعداؤه المستكبرون المترفون كقوله تعالى في قوم نوح (ع) : ﴿وَمَا نَوَاكُ اتَّبَعَكَ إِلاَّ الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا هُمود/٢٧ ، كانوا يحتقرون هؤلاء الفقراء حول النبي (ص) ويعدون أنفسهم أنحا لا تليق بما مساواتما بالفقراء ، بل إقترحوا على الرسول (ص) طردهم فنهاه الله عن ذلك، في نهج البلاغة حكم ٨١: (قيمَةُ كُلِّ إمْرِئٍ مَا يُحْسِنُهُ) وَلَيْسَ قِيمَةُ عُلِّ إِمْرِئٍ مَا يَكْسِنُهُ) وَلَيْسَ قِيمَةُ هزالة رجال الكنيسة المسيحية في إعطاء حق غفران الذنوب بصكوك الغفران ، ويدل من كسر مؤمناً فعليه جبره ، عن النبي (ص): (أَفْضَلُ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِينَاءُ بَعْضٍ النوبة/٢٧ ، على النهج الذي قرّره الله تعالى. ٢- ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ النوبة/٢٧ ، فطرد على النهج الذي قرّره الله تعالى. ٢- ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ النوبة/٢٧ ، فطرد أي ينصر بعضهم بعضاً وفي المقابل ﴿الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ النوبة/٢٧ ، فطرد أي ينصر بعضهم بعضاً وفي المقابل ﴿الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ النوبة/٢٠ ، فطرد أي ينصر بعضهم بعضاً وفي المقابل ﴿الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ النوبة/٢٠ ، فطرد يكونون إخوة كقوله ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً الخِرات/١٠ ، عن الإمام الصادق (ع) : (الْمُؤْمِنُ المُؤْمِنُ عَيْنُهُ وَلَا يَغُشُهُمُ وَلَا يَغْشُهُ وَلَا يَغْشُهُ وَلَا يَعْدُهُ وَلَا يَعْدُونَ الْمَامِ ومنح الامتيازات من دون مؤهلات.

٣٥- ﴿وَكَنْ لِكَ قَتْنَا مَعْضَهُ مُ بِبَعْضِ لِيَقُولُوا أَهَوُلا عِمَنَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَشِينَا أَلْيسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾

(فَتَنَّا) معنى الفتنة الاختبار والأبتلاء والامتحان ، واختبار الله لعبده أن يظهره للناس على حقيقته عن طريق أفعاله، المعنى : وكذلك اختبرنا الأغنياء بالفقراء والوجهاء بالبسطاء والعلماء بالجهلاء.. إلى (ليقول البيقولوا أهولاء البسطاء والفقراء من الله عليهم بالهداية، وسبقوهم إلى الإسلام أن يقول الوجهاء والأغنياء أهؤلاء البسطاء والفقراء من الله عليهم بالهداية، وسبقوهم إلى الإسلام من دوننا ونحن الأكابر القادة وهم المساكين الضعفاء ، قالوا ذلك استهزاءً لذلك جاء الاستفهام للإنكار أن يكونوا سبقوهم بفضيلة كقوله (وقال الله ين كَفَرُوا لِلله ين آمنُوا لَوْ كَانَ خَيْراً مَا للإنكار أن يكونوا سبقوهم بفضيلة كقوله (وقال الله ين كَفَرُوا لِلله ين آمنُوا لَوْ كَانَ خَيْراً مَا المبتقونا إليه الاحقاف/١١ (أَليْسَ الله بأعْلَم بالشاكرين) هذا الاستفهام تقرير وجواب استهزائهم أي الله أعلم بمن يشكر فيهديه ومن يكفر فيخزيه فلا طبقات عند الله في المال والجاه والنسب ولا فرق بين عربي وأعجمي وأبيض وأسود وعرق وجنس إلا بالتقوى (إنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ الله أَتْقَاكُمْ فرق بين عربي وأعجمي وأبيض وأسود وعرق وجنس إلا بالتقوى (إنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ الله أَتْقَاكُمْ البيان٤/٨٦. فائدة: يقرّر القرآن أن الإيمان نعمة لا تتعلّق بقيم الأرض الصغيرة التي تسود في المجتمعات المادية، وإنما يختص الله بما المؤهلون لها الشاكرون الله عليها مهما كان وضعهم أغنياء أم فقراء، فميزان الله أرقى من ميزان أهل الأرض. في الحديث (جدّدوا إيمانكم) روح البيان ۱٠٩/٢

### ٤٥ - ﴿وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ ثِوْمِنُونَ بِآبَاتِنَا فَقُلْ سَلامُ عَلْيَكُمْ كَتَبَ مَرُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةِ ثُمَّ تَابَمِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُومٌ مَرَحِيمٌ ﴾

(اللّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا) تكريم للمؤمنين وليس الإيمان بالمظاهر والمواقع والهيبات ومن إسود تجبهته من أثر السجود وكفى ، بل الإيمان استقامة دائمة وورع عن محارم الله ، والمؤمن من أخلص دينه وقوله وعمله لله تعالى بحيث لا يختلف قوله عن فعله ﴿أَلا لِللّهِ الدِّينُ الْحَالِصُ الزمر/٣ ، والإيمان عمل كلّه والقول بعضه ، والآية تكريم بعد الإيمان ويسر في الحساب والرحمة في التعامل والغفران في الجزاء. نزلت الآية في الذين نمى الله نبيه (ص) عن طردهم فكان إذا رآهم بدأهم بالسلام عليكم تحية الإسلام لأهل الأرض ولأهل الجنة ﴿تَحِيّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ للهِ يونس/١٠ إكراماً لهم وتطييباً لقلوبهم (فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ) والسلام قبل الكلام.

ومعنى السلام: دعاء بالنجاة لمن تحييه من كل سوء، أي أنت في سلام وأمان مني فخيري مأمول وشرِّي مأمون، عن النبي (ص): (إنَّ السَّلاَمُ إِسْمٌ مِنْ أَسْمُاءِ اللهِ تَعَالَى فَاَفْشُوهُ بَيْنَكُمْ) كتز العمال خبر٢٥٢٣٧، بمعنى: أنت في سلامة من الذنوب بعد توبتكم منها (كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ المَّمْةُ) أوجب ربكم على ذاته المقدسة الرحمة تفضلاً منه وإحساناً ورحمته لا تنفك من ذاته عز الرحمة أوجل ﴿رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْماً في غافر/٧ (أنَّةُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ) جاء السياق القرآني بلهجة العطف والحنان والرحمة، فمن عمل منكم الخطايا من غير قصد، (بِجَهَالَةٍ) بخفة عقل وغلبة جهل وإتبع هواه لحظة ضعف في شهوة أو غضب، لا يعلم حلالاً من حرام ومن الإنسان وتسوء عاقبته، فما يذنب جهالته وسفاهته ركب السوء، والسوء كل عمل يسوء الإنسان وتسوء عاقبته، فما يذنب الإنسان إلاّ من جهالة، ومن عمل السوء عن علم وعمد فهو أسوأ حالاً من الجاهل الذي لا يعلم هُوَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظُلَمَ نَفْسَهُ الطلاق/١ (ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَتُهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ) ثم تاب من ذنوبه صادقاً مع نفسه (وَأَصْلَحَ) عمله مخلصاً مع الناس ومع ربه وأصلح مع نفسه ما فسد من الأعمال الظاهرة والباطنة وأصلح الضرر ورفع الخطر فإن للذنب آثاراً سيئة على النفس عاجلة وآجلة فإذا وجد ذلك كله (فَأَنَهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ) صب عليهم من معفرته ورحمته بحسب ما قاموا به بما أمرهم به ، كقوله هُ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ السَاء السَاء ١٠٨٠.

عن الإمام الصادق (ع): (رَحِمَ اللهُ عَبْدَاً تَاْبَ إِلَى اللهِ قَبْلَ الْمَوْتِ ، فَإِنَّ التَّوْبَةَ مُطَهِّرَةٌ مِنْ دَنَسِ اللهُ عَالِمُ اللهُ عَلَيْ اللهِ قَبْلَ الْمَوْتِ ، فَإِنَّ اللهِ عَلَى نفسه لعباده الصالحين فقال (كَتَبَ رَبُّكُمْ الْخَطِيْعَةِ وَمُنْقِذَةٌ مِنْ شَقَاءِ الْمُلَكَةِ)، فرض الله بما على نفسه لعباده الصالحين فقال (كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة) كنز الدقائق ٢٩٠/٣، ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ﴾ البقرة /٢٢٦ ، فإذا أردت ان على نفسه الرَّحْمة تُب إلى الله. فائدة: ١ - ومن الأمور التي يحبّها الله حبُّ الفقراء والمساكين ومداراتهم تستنزل الرحمة تُب إلى الله.

فإنها من مصاديق دخول الجنة. ٢- جاءت (كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ) مرتين في هذه السورة ، الأولى تسلية للمؤمنين في هذه الدّنيا في هذه الآية وجاءت في الآية (١٢) من السورة الرحمة في يوم المعاد ، عن النبي (ص) : (مَاْ حَلَقَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ إِلا وَحَلَقَ لَهُ مَا يَعْلِبُهُ ، وَحَلَقَ رَحْمَتَهُ الرّحمة في يوم المعاد ، عن النبي (ص) : (مَاْ حَلَقَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ إِلا وَحَلَقَ لَهُ مَا يَعْلِبُهُ ، وَحَلَقَ رَحْمَتَهُ الرّحة في عَوْم الحكم: (التّوْبَةُ نَدَمٌ بِالْقَلْبِ وَإِسْتِغْفَارٌ بِاللِّسَانِ وَتَرْكُ الجُواْرِح (الأعضاء) وَإِضْمَارُ أَنْ لاَ يَعُودَ).

### ٥٥ - ﴿وَكَذَلِكَ نَفُصَلُ أَلَا كَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ الْمُجْرِمِينَ ﴾

الآية من محاسن أساليب البلاغة ، وكذلك نوضح منهج الله ونبيّنه في القرآن الكريم ونميز بين طريق الهدى من الضلال، والغي من الرشاد ، ويتبين الحق الذي ينبغي سلوكه والباطل الذي يجب إجتنابه حيث لا صنمية في الأفكار والأعمال والقناعات فإن الإصرار على الخطأ رذيلة كما ان الثبات على الحق فضيلة (وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ الْمُجْرِمِينَ) لِتَسْتَبِينَ : لتتّضح وتظهر ، اللام للتعليل، طريق الحق واضح وطريق الباطل واضح ليظهر كل فئة بعلاماتها وتعرفُ الأشياء بأضدادها، فإن سبيل المجرمين إذا استبانت واتضحت أمكن اجتنابها بخلاف ما لو كانت مشتبهة ملتبسة فإنها توقع في الشبهات، عن النبي (ص): (دَعْ مَا يُرِينُكَ إِلَى مَا لاَ يُرِينُكَ فَمَنْ رَعَى (حَرَكُ) حَولَ الحُمَى يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ) تنبيه الخواطر ص٤٢، عن النبي (ص): (حَلاَلُ بَيِّنٌ، وَحَرَاْمٌ بَيِّنٌ، وَشَرُامٌ بَيِّنٌ، وَشَرُامٌ بَيْنٌ، وَشَرُامٌ بَيْنٌ، وَشَرَامٌ الشَّبُهَاتِ إِرْتَكَبَ الْمُحَرَّمَاتِ وَهَلَكَ مِنْ ذَلِكَ فَمَنْ تَرَكَ الشُّبُهَاتِ إِرْتَكَبَ الْمُحَرَّمَاتِ وَهَلَكَ مِنْ خَيْثُ لاَ يَعْلَمُ) وسائل الشيعة ١١٤/١٨.

فائدة: ١- في الآية دلالة: ينبغي ومن الفضائل فضيحة المجرمين والخائنين والمفسدين.. إلخ فالسكوت عنهم جريمة فيصير مثلهم ، فيكون الْعَاْمِلُ بِالظُّلْمِ، وَالرَّاضِيْ بِهِ، والمُعْينُ عَليهِ، وَالسَّاكِتُ عَنهُ، وَالْمُاضِنُ لَهُ، شُرَكَاءُ فِيْ الظُّلْمِ. ٢- (الْمُجْرِمِينَ) أصل الجرم قطع الثمرة عن الشجرة واستعير لكلِّ اكتساب مكروه، وكذلك المجرم الخبيث قطع فطرته السليمة أي لوّثها وفصلها عن الطبيعة البشرية. ٣- (وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ الْمُجْرِمِينَ) إنّ استبانة سبيل المجرمين وفرزه وإظهاره وتمييزه عن سبيل المؤمنين ضرورة حياتية ، حتى لا يختلط الحق بالباطل ، إذاً : الخطوة الأولى (إعرف عدوّك) إعرف عدوّك بدقة وميزه عن صديقك والتأكد من هذا الباطل عدوٌ مبطّن خطير على أنّه شرٌ وضرر بلا أدى شبهة مع الأدلة والبراهين ، فهما طريقان مختلفان لا يمكن أن ينسجما ويتوافقا ، وضرر بلا أدى شبهة مع الأدلة والبراهين ، فهما طريقان مختلفان لا يمكن أن ينسجما ويتوافقا ، فلابد من فرزهما بدقة ﴿فَلا عُدُوانَ إِلاَّ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴿ البقرة/١٩٣ ، في ضع البلاغة حكم ٢٠٥٠: وصَدِيْقُ عَدُولُ مَلَائَةٌ: صَدِيْقُكَ، وَعَدُولُ مَلَائِقُكَ، وَعَدُولُ عَدُولُكَ، وَعَدُولُكَ، وَعَدُولُ عَدُولُكَ، وَعَدُولُكَ، وَعَدُولُكَ، وَعَدُولُ عَدُولُكَ، وَعَدُولُكَ، وَعَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكَ، وَعَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكُ عَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدُولُكَ عَدَولُكُ عَدُولُكُ عَدُولُ

٥٦ - ﴿ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنَّ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ قُلْ لا أَتَّبِعُ أَهْوَا كَ كُمْ قَدْ ضَلَلْتُ إِذا وَمَا أَنَا مِنْ الْمُهَّدِينَ ﴾

فلن أشرك بعبادة ربي أحداً ، يؤكد القرآن للرسول المصطفى (ص) أن يعلن تبرؤه عقلاً ووحياً من عبادة ما سوى الله من الموجودات الضعيفة المخلوقة له تعالى ، فإن هذا باطل وليس لكم فيه حجة إلاّ إتباع الهوى الذي هو أعظم ضلال، في غرر الحكم: (أَشْقَى النَّاسِ مَنْ غَلَبَهُ هَوَاهُ، فَمَلَكَتْهُ دُنْيَاهُ، وَأَفْسَدَ أُخْرَاهُ) ، ولهذا قال (قُلْ لا أَتَّبعُ أَهْوَاءَكُمْ) لأنها تقود إلى الهاوية ، فإن إتباع الهوى ينافي الهدى، ويمنع إشراق نور التوحيد على قلبه الذي تسكن نفسه به وتثبت استقامته فيه لأنني إن أتَبعث أهْوَاءَكُمْ (قَدْ صَلَلْتُ إِذَا) كما ظللتم فنصير سواء في الانحراف ، فتكون قوة العقل من مخالفة الهوى وإذا كبر الهدى صغر الهوى وإذا كبر العقل ضعف الهوى وصغرت الشهوة ، في غرر الحكم: (رَدْعُ النَّفْسِ عَنْ الهُوَى الجِّهَادُ الأَكْبَرُ). (وَمَا أَنَا مِنْ الْمُهْتَدِينَ) أنتم أيها المشركون أصحاب المحكم: (رَدْعُ النَّفْسِ عَنْ الهُوى الجِّهَادُ الأَكْبَرُ). (وَمَا أَلَقي بنفسي إلى التهلكة ولو بعد حين لأن هوى والضلال أوله يغر ويسر وآخره يضر، في نهج البلاغة خطبة ١٠٠: (لا تَسْتَوْحِشُواْ فِيْ طَرِيْقِ الْمُدَى لِقِلَةِ الضلال أوله يغر ويسر وآخره يضر، في نهج البلاغة خطبة ١٠٠: (لا تَسْتَوْحِشُواْ فِيْ طَرِيْقِ الْمُدَى لِقِلَةِ فَإِنَّ النَّاسُ قَدْ اجْتَمَعُواْ عَلَى مَائِدَةٍ شَبَعُهَاْ قَصِيْرٌ وَجُوعُهَاْ طَوِيْلُ).

٧٥ - ﴿ وَلُ إِنِي عَلَى بَيْنَةِ مِنْ مَرِي وَكَذَّبُتُمْ بِمِعَاعِدِي مَا سَنْعَجِلُونَ بِهِ إِنْ الْحُكُمُ وَ الْكَالِمَ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنْ مِن الرسول حازمة وجازمة لا تقبل التردد كقوله ﴿ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنْ السّبَعْنِي ﴾ يوسف ١٠٨/ ، لذلك (الْمُؤْمِنُ الْقُوِيُّ أَقْرَبُ وَأَحَبُ إِلَى اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضّعِيْفِ) (وَكَذَّبْتُمْ مِن البّهُ عَلَى اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضّعِيْفِ) (وَكَذَّبْتُمْ مِن البّهُ عَلَى اللهِ مِن الْمُؤْمِنِ الضّعِيْفِ) (وَكَذَّبْتُمْ مِن اللّهِ مِنَ اللّهُ وَمِن الضّعِيْفِ) وتقليدٍ وإتّباعٍ أعمى - وهو الحق من ربكم الذي ينقذكم من حيرة الضلالة ومن ظلمات الجهالة (من ضاق عليه القرآن، فسبيل الشيطان عليه أضيق) وإنّ تكذيبكم وإنكاركم للدّليل لا تقللان من صدقه.

(مَا عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ) لِيس عندي ما أبادركم به من العذاب الذي تستعجلون به فليس بيدي من الأمر شيءٌ كقوله ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنْ الأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ آل عمران/١٢٨ ، في قولهم ﴿ فَأَمْطِرْ عَيْنَا حِجَارَةً مِنْ السَّمَاءِ ﴾ الأنفال/٣٣ ، (إِنْ الْحُكْمُ إِلاَّ لِلَّهِ) وحده في تعجيله أو تأجيله ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنْ السَّمَاءِ ﴾ الإنفال/٤٤ ، فله الحكم الشرعي فيأمر وينهى بالحكمة والمصلحة كذلك له الحكم الجزائي ، فيكون جزاؤه على ضوء الأعمال ﴿ لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَا مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ الأنفال/٤٤ ، (يَقُصُّ الحُقَّ وَهُو خَيْرُ الْفَاصِلِينَ) يَقُصُّ الحُقَّ : يفصل بين الحق والباطل في بينة إلى الفصل هو القضاء والحكم يقص على رسوله القصص الحق في وعده ووعيده ، حكمه (الْفَاصِلِينَ) الفصل هو القضاء والحكم يقص على رسوله القصص الحق في وعده ووعيده ، في بيان سننه ومقاديره وهو خير الحاكمين في كلِّ أمر ، لا يقع في حكمه ظلم ولا في قضائه جور ، في في الإنسان المؤمن أن الله فيه عليه متى من قضى عليه ، تدلُّ الآية : من يزعم أن الظلم والقبائح بقضاء الله ليس بحق ، وإنَّ الله قد يؤخرُ العقوبة لحكمة ومصلحة ، فعلى الإنسان المؤمن أن لا بقضاء الله ليس بحق ، وإنَّ الله قد يؤخرُ العقوبة لحكمة ومصلحة ، فعلى الإنسان المؤمن أن لا بقضاء الله ليس بحق ، وإنَّ الله قد يؤخرُ العقوبة لحكمة ومصلحة ، فعلى الإنسان المؤمن أن لا

يقول على الله إلاّ الحق ولا يتبع الهوى كما أمر الله تعالى ﴿قُلْ لا أَتَّبِعُ أَهْوَاءَكُمْ قَدْ ضَلَلْتُ إِذاً﴾ الأنعام/٥٥.

# ٨٥ - ﴿ قُلْ لُوْ أَنْ عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ لَقُضِي الأَمْرِ أَشِنِي وَبَيْتَكُمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالظَّالِمِينَ ﴾

لو أن بيدي أمر العذاب الذي تستعجلون به (لَقُضِيَ الأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ) لعجلته لكم لأستريح منكم ولكنه بيد الله الحكيم الحليم الذي يقرر المصير ﴿سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ﴾ الأعراف/١٨٢ ، (وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالظَّالِمِينَ) المعاندين لا يخفى عليه أحوالهم فهم في قبضته ولكنه بمهلهم ولا يهملهم وفيه تهديدٌ ووعيدٌ كقوله ﴿وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً ، يَا وَيْلَتِي لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلاناً خَلِيلاً﴾ الفرقان/٢٧-٢٨ ، ﴿لِكُلَّ أُمَّةٍ أَجَلٌ إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ ﴿ يُوسَ ٤٩/ .

٥٩ - ﴿ وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يُعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَنِ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلّمَاتِ الأمرْض وكا مرَطْب وكا يابس إلا في كِتَاب مُين

مَفَاتِحُ : بفتح الميم : خزائن ، وبكسرها المفتاح الذي يفتح به الأقفال وجمعه مفاتيح وتأتي مفاتح بمعنى مفاتيح لتلك الخزائن التي لا يعلمها إلا الله كقوله ﴿مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولَى الْقُوَّةِ ﴾ القصص/٧٦ ، ﴿ أَوْ مَا مَلَكْتُمْ مَفَاتِحَهُ ﴾ النور/٦١ ، وليس لنبي ولا ولي مدخل في علم هذه المفاتح ولا في استعمالها إلاِّ بتعلّم من الوحي. الآية عميقة المعنى دقيقة المبنى واسعة المغزى لها دلالات متعدّدة. المعنى: يرسم السياق القرآبي صورة فريدة عالية المضامين لعالم الغيب ، وذلك التّصوير المتحرِّك العميق المجسّم الإحصائي الإيحائي ، وعلم الله المحيط بهذا الغيب وإحاطته بكلّ شيء وبجميع الحوادث، الغيب المطلق المحجوب عنا في الزمان والمكان وهو مما استأثر الله سبحانه بعلمه ، والتعبير عن الغيب بأنه مودع في خزائن ، وإنّ هذه الخزائن لها مفاتيح لا يعلمها إلاّ الله ، فهو غيب أبعد من أن يُنال ويُطلّع عليه من أحد إلا بإذن الله ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً ، إِلاَّ مَنْ ارْتَضَى مِنْ رَسُولِ ﴾ الجن/٢٦-٢٧ ، وفي الآية جوانب إعجاز ضخمة لا يحيط بما عقل الإنسان ﴿قَالُوا لا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ ﴾ المائدة ١٠٩/ يعلم الله تعالى كل ما في الكون وما حدث وما يحدث فيه كلياً أو جزئياً مادياً أو معنوياً ظاهراً وباطناً وفي أي زمان ومكان مع كلّ إنسان ومع كلّ مخلوق ، وعلم الله ذاتي لا كسبي وليس لذاته عز وجل زمان ومكان وليس لها حدود ولا هي تتغير بتغير الأحداث والأحوال ، فعلينا أن نثق لوعده وعهده لرسله بالنصر ووعيده لأعدائه بالقهر.

كقوله: ﴿أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَ ﴾ الأنبياء/١٠٥ وكقوله: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الأَرْضِ ﴾ النور/٥٥، عن النبي (ص): (مَفَاتيْحُ الْغَيْبِ

خَمْسٌ ﴿إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَداً وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضِ مَمُوتُ ﴾ لقمان/٣٤ المراغي١٤٤/٧، كما أن الله يعلم الغيب النسبي (وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرّ وَالْبَحْر) فَهو علم عنده سبحانه وغيب عند غيره ، وخصص البر والبحر لأنهما أقرب لحواسنا ، ويعلم ما فيهما من عجائب المخلوقات ويدبر أمورها (**وَمَا تَسْقُطُ** مِنْ وَرَقَةِ إِلاَّ يَعْلَمُهَا) مبالغة في إحاطة علمه بالجزئيات أي لا تسقط ورقة من أية شجرة في الكون إلا يعلم وقت سقوطها والأرض التي تسقط عليها بمعنى يعلم كيف تحيا وكيف تموت (وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ) ولا حبة صغيرة في (ظُلُمَاتِ) أي باطن الأرض إلا يعلم مكانها وهل تنبت أو لا ، وكم تنبت ومن يأكلها. فائدة : ١- إنّ في ذلك العلم الواسع لله تعالى يعلمنا أن جميع أحوالنا في سرنا وعلانيتنا مكشوفة عند الله وهو أقرب إلينا من أنفسنا فهو أعرف بنا من أنفسنا كقوله ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْل الْوَرِيدِ﴾ ق/٦٠. فإذا آمن الإنسان بمذا حقاً وصدقاً ، كان الإنسان رقيباً على نفسه محاسباً لها ويسيطر على أعماله وأقواله وجميع أحواله ويجعلها في خط الاستقامة التي فيها السلامة والكرامة كما جاء عن النبي (ص) : (حَاْسِبُواْ أَنْفُسَكُمْ قَبْلَ أَنْ ثُحَاْسَبُواْ، وَزِنُوْهَاْ قَبْلَ أَنْ تُؤْزَنُواْ، وَبَحَهَّزُواْ لِلْعَرْضِ الأَكْبَرِ) البحار ٧٠ص٧٠، (وَلا رَطْبِ وَلا يَابِسِ) كناية عن الشمول والعموم بمعنى أن جميع الأشياء في السماوات والأرض في برها وبحرها وجوها لا تخلو من إحدى مفردات هاتين الصفتين والله محيط بهما وأيضاً تعنى الرطب واليابس كناية عن الثنائيات والمضادات وتعرف الأشياء بأضدادها مثل الموت والحياة والصحة والمرض والفقر والغني والحق والباطل والعسر واليسر والضعف والقوة.. إلخ، وهذا الكتاب يحصى كلّ صغيرة وكبيرة في عالم الوجود ومما يكون وما هو كائن كقوله ﴿مَالِ هَذَا الْكِتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرةً وَلا كَبِيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ الكهف/٤٩. ٧- جلَّ عظمة الله تعالى لا يحصى أحدٌ ثناءً عليه هو كما أثني على نفسه وفوق ما يثنى عليه عباده. ٣- هذه الآية الكريمة تكشف إعجاز القرآن الذي يعطيك دقائق علمية شاملة في بضع كلمات لها دلالات لا يستطيع التعبير البشري أن يأتي بمثله ، هذه الآية تكفى لوحدها لمعرفة أنّ مصدر القرآن الكريم من الله تعالى ، وأنّ حقيقة الغيب من مقوّمات التّصوّر الإنساني والعقيدة الإسلامية ومن قواعد الإيمان فقال الله تعالى.

﴿الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ البقرة /٣ ، ولم يقل (الذين يعلمون الغيب) ، الغيب يحيط الإنسان من كلّ جانب ، غيب في الزمان وغيب في المكان وغيب في النفوس وغيب في الأكوان وغيب في النشأة وفي الحياة وفي الموت وغيب في كيفية علم الإنسان وفي كيفية جهله ، ويسبح الإنسان في بحر المجهول ، فلا يعلم الإنسان إلاّ القليل ويجهل الكثير الكثير ﴿وَاتَّقُوا اللّهُ وَيُعَلِّمُكُمْ اللّهُ ﴾ البقرة /٢٨٢، قال الشاعر : كلما أدّبني الدّهر أراني نقص عقلي ، وكلما إزددت علماً زادني علماً

بجهلي. (إلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ) وكلُّ شيء معلوم عنده ومسجّل في اللوح المحفوظ ﴿وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ كِتَاباً ﴾ النبأ/٢٩.

٠٦٠ - ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَتَوَقَّاكُمْ بِاللَّيلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالْهَارِ ثُمَّ تَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُفْضَى أَجَلْ مُسَتَّى ثُمَّ إِلَيهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يَبْنَكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

العناية الإلهية تشمل حياة الإنسان في كلّ الأحوال ، وهو سبحانه وحده المتفرد بتدبير عباده في يقظتهم ومنامهم وهو المستحقُّ الحبّ والقرب والتعظيم الإجلال والإكرام والطاعة والعبادة **(يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ)** التوفيّ أخذ الشيء وافياً تاماً ويقابله التوفية والاستيفاء هو إعطاء الشيء تاماً كاملاً ، وقد عدَّ النوم توفياً مجازاً والموت توفياً بمعنى انقطاع تصرُّف النفس (الروح) في البدن وزوال الإحساس وهذا يدل على أن الروح هي تمام حقيقة الإنسان ﴿اللَّهُ يَتَوَفَّى الأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُّتْ فِي مَنَامِهَا. ﴾ الزمر/٤٢ ، والنوم أخو الموت ، والنوم موتٌ خفيف ، إلا أن في الموت تقبض الأرواح بالتمام وبالنوم جزئياً ، وهو السرُّ الغامض الذي لا يعلم البشر حقيقة النوم وآليته وكيفيته بدقة، عرف العلم شيئاً عن النوم وغابت عنه أشياء عن النبي (ص) : (كَمَاْ تَنَامُؤنَ تَمُؤْتُونَ، وَكَمَاْ تَسْتَيْقِظُوْنَ تُبْعَثُوْنَ) تفسير القرطبي٥١٠/١، (وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ) جَرَحْتُمْ : كسبتم أي ما أصابته جوارحكم ، وهي أعضاءكم التي تكسب بها الأعمال على كثرة أعمالكم وكثرة أعدادكم وفي هذا دلالة على البعث في الآخرة (ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ) ثم يوقظكم في النهار من منامكم ويبعث الروح في الجسد مرة أخرى ولا يزال الله تعالى يتصرّفُ فيكم حتى تستوفوا آجالكم ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّمَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ الجاثية/٢١ ، (ليُقْضَى أَجَلٌ مُسَمَّى) لتبلغوا الأجل المكتوب لكم المسمى لانقطاع حياتكم ، وهكذا لا يزال الله تعالى يتصرف فيكم حتى تستوفوا آجالكم فيقضى بهذا التدبير أجل مسمى وهو أجل الحياة الدنيا ، وأجل آخر بعد ذلك وهو البعث والنشور بعد الموت ولهذا قال:

(ثُمُّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ) مرجعكم إليه وحده يوم القيامة عند انقضاء آجالكم لا إلى غيره وهو البعث والنشور بعد الموت الذي تذوقه كل نفس بالحق (ثُمُّ يُنتِئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ) ثم يخبركم بأعمالكم ويجزيكم عليها ﴿لِيَجْزِيَ الَّذِينَ أَسَاءُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى الله النجم/٣٠، ويجزيكم عليها ﴿لِيَجْزِيَ اللّذِينَ أَسَاءُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ اللّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى الله النجم/٣١، وهكذا يجب أن يشعر الإنسان أنه بعين الله دائماً في جميع أحواله وفي علم الله ليلاً ونحاراً ليعيش الأدب مع الله تعالى ولا يتجاوز حدوده ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ الطلاق/١. فائدة: ١- روي: (أَنَّ فِيْ بَنِيْ آدَمَ نَفْسَاً وَرُوحًا بَيْنَهُمَا مِثْلُ شُعَاعِ الشَّمْسِ فَالنَّفْسُ الَّتِيْ بِمَا الْعَقْلُ وَالتَّمْيِيْزُ ، وَالرُّوحُ الَّتِيْ بِهَا النَّفْسُ وَالتَّحَرُّكُ ، فَإِذَا نَامَ قَبَضَ اللهُ نَفْسَهُ وَلَمْ يَقْبِضْ رُوحَهُ ، وَإِذَا مَاتَ

قَبَضَ اللهَ نَفْسَهُ وَرُوحُهُ) ، عن الإمام على (ع) (يَخْرُجُ الرُّوُحُ عِنْدَ النَّوْمِ وَيَبْقَى شُعَاْعُهُ فِيْ الْجُسَدِ

فَبِذَلِكَ يَرَى الرُّوْيَا فَإِذَا إِنْتَبَهَ مِنَ النَّوْمِ عَاْدَتْ الرُّوحُ إِلَى الجُسَدِ بِأَسْرَعَ مِنْ لَخَطَةٍ) الكاشف٢٠٠٠. ٢- (النوم واليقظة): حاجة متكرِّرة في كلّ يوم ، فيه تذكيرٌ له بالموت والبعث إن كان مؤمناً ، وتصويرٌ لهما إن كان شاكّاً ، على الإنسان أن يتدبّر أمره وأن يراجع حسابه فهو مسؤول عن بناء مستقبله الدنيوي والأخروي. ٣- (وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ) بعد (وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ) الإنسان حال النوم كميت بين الأموات ووضعه أمام ما كسب في حال يقظته تلك صورة مصغرة لما يكون عليه حساب الإنسان يوم القيامة. ٤- (مَا جَرَحْتُمْ) وفي التعبير عن أعمال النّاس (بالجرح) إشارة إلى الأعمال السيئة إنّا عدوان على حرمات الله وجرح لها حتى كأنّا كائنٌ حيّ يتألم بالجرح، إذ لابد من قصاص على الجراح كقوله ﴿وَاجْرُوحَ قِصَاصُ للمائدة من قصاص على الجراح كقوله ﴿وَاجْرُوحَ قِصَاصُ للمائلة استقامته على المسيئات ولم يذكر الحسنات بالنهار لأن الإنسان إذا تخلّص من السيئات سهلت استقامته على الحسنات فقد فاز.

17 - ﴿ وَهُوَ الْقَاهِمُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُ مُ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَاءً أَحَدَكُ مُ الْمَوْتُ تَوَقَّتُهُ مُ سُلُنَا وَهُ مُ لا يُفْرَطُونَ ﴾ هذه هي العبودية المطلقة للألوهية القاهرة وهو الله تعالى القاهر المستعلى المتسلط الغالب المهيمن فوق عباده على الكون والكائنات الذي لا تقف أمامه أية قوة ، وهو الذي قهر كلَّ شيء وخضع لكبريائه كلَّ شيء فلا يعمل أحدٌ منهم عملاً إلاّ بمشيئته فليسوا يملكون من الأمر شيئاً ولا يتحركون ولا يسكنون إلا بإذنه ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ النحل/٤٩ ، (وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً) نظام الرقابة المباشرة على كلِّ نفس والحماية لها فقد وكّل الله بالعباد حفظة من الملائكة يحفظون عليه كل أعماله ويحصونها ، ويحفظون نفسه وعمره من الحوادث والبلايا كقوله ﴿لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ﴾ الرعد/١١ ، ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ ، كِرَاماً كَاتبِينَ، يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ الإنفطار/١٠-١٢ ، ﴿عَنْ الْيَمِينِ وَعَنْ الشِّمَالِ قَعِيدٌ ، مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ ق/١٧-١٨ ، وإذا علم الإنسان أن أعماله تُحفظ عليه وتُعرضُ على رؤوس الأشهاد كان ذلك أزجر له عن تعاطى المعاصي ومحفزاً لتزكية نفسه وتهذيب أخلاقه واستقامة سلوكه (حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمْ الْمَوْتُ تَوَفَّتْهُ رُسُلُنَا) حفظ الملائكة للإنسان ينتهي عند نهاية الأجل ، فهم مأمورون بحفظ ابن آدم ما دام حياً فإذا إنتهي أجله فقد انتهى حفظهم له (وَهُمْ لا يُفَرِّطُونَ) لا يقصرون في شيء ولا يتهاونون مما أمروا به من الحفظ والتوفي ، فلا يزيدون ساعة ولا ينقصون مما قدره الله وقضاه، وهذا يربّى ضمير الإنسان من داخل نفسه ويحي مشاعره ، وهذه التربية الذاتية تفتقدها جميع الأنظمة الوضعية.

٦٢ - ﴿ ثُمَّ رُدُُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلا هُمُ الْحَقِ أَلا لَهُ الْحُكُمُ وَهُوَ أَسْرَعُ الْحَاسِينَ ﴾

ثم بعد الموت والحياة البرزخية عن النبي (ص): (مَنْ مَاْتَ فَقَدْ قَاْمَتْ قِيَامَتُهُ)روح البيان٣٢/٣، وعنه (ص): (يُبْعَثُ الْمَرْءَ عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْهِ) كنز العمال خبر ٤٢٧٢٢ يردّ العباد بعد البعث والنشور إلى الله خالقهم ومالكهم كقوله ﴿يَا أَيُّهَا الإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلاقِيهِ الإنشقاق/٦ ، ﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ الأعراف/٢٩ ، (أَلا لَهُ الْخُكْمُ وَهُو أَسْرَعُ الْخَاسِبِينَ) له الحكم وحده ﴿ وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ الكهف/٢٦ ، وهو سبحانه وحده يحاسب ﴿ وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ الأنبياء/٤٧ ، وله الفصل والقضاء ولا يشغله حساب عن حساب ولا شأن عن شأن ، يحاسب جميع الخلائق بفترة قصيرة في قدر لمح البصر تقدّر حلب شاة في وقت واحد (كما جاء في الروايات) لكمال علمه وقدرته وحفظه لأعمالهم في الصورة والصوت والنية لأن الحق معلوم عنده وظاهر والحكم جاهز والجزاء معد وكال شيء يتم بمجرد إرادته سبحانه ومعنى المحاسبة تعريف كل واحد ما يستحقه من جزاء في الثواب والعقاب. فائدة: ١- التربية على المعاد يؤدي إلى تهذيب النفس واستقامتها في حياة الفرد والمجتمع مما يساعد على النهضة الحضارية السريعة لاستجماع طاقات الناس واستثمار إختصاصاتهم المتنوعة ٧- سئل الإمام على (ع): (كَيْفَ يُحَاْسِبُ اللهُ الْخَلْقَ على كثرتهم؟ فَقَالَ: كَمَا يَرْزُقُهُمْ عَلَى كِثْرَهِمْ) فقيل (كَيْفَ يُحَاْسِبُ اللهُ الْخَلْقَ وَلا يَرَوْنَهُ ؟ فَقَالَ: كَمَا يَرْزُقُهُمْ وَلاَ يَرُوْنَهُ) هُج البلاغة حكمة ٣٠٠. ٣- إن الموت ليس هو نهاية حياة الإنسان وإنما هو بداية مرحلة جديدة ، فهو نقلة من دار الممر إلى دار المقر ، لذلك أصبحت الدّنيا مزرعة الآخرة. ٤- (أُسْرَعُ الْحاسِبينَ) ولذكر السرعة هنا وقعه المؤثر والمحرك في القلب البشري ، فهو ليس متروكاً ولو إلى مهلة في الحساب أمّا كيفية ذلك الحساب فلا يمكن أن تحيط بها العقول. إنّ الله هو المحاسب وجب على العاقل أن يحاسب نفسه قبل الحساب، عن النبي (ص): (حَاْسِبُواْ أَنْفُسَكُمْ قَبْلَ أَنْ تُحَاْسَبُواْ، وَزِنُوُهَاْ قَبْلَ أَنْ تُؤَزِّنُواْ، وَتَحَهّزُوا لِلْعَرْضِ الأَكْبَرِ) البحار ٧٠ص٧٧، روي: (تَطُوُلُ مُحَاْسَبَةُ الْمَسْؤُولِيْنَ وَالأَغْنِيَاءِ يَوْمُ الْقِيَامَةِ) ، واليوم عندنا جهاز الحاسوب فهو يعطيك جرد المخازن والبضائع في لحظات سريعة.

٣٣ - ﴿ قُلْ مَنْ يُعَجِيكُ مْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعاً وَحُفْيَةٌ لَيْنَ أَنجَانَا مِنْ هَذِهِ لَتَكُونَنَ مِن الشَّاكِرِينَ ﴾ يستثير القرآن الفطرة البشرية من جديد ويذكِّرهم بموقف حسّى يكشف حقيقة النفس. المعنى: قل يا مُجَّد لهؤلاء المعاندين مَنْ ينقذكم في سفركم وحضركم من شدائد وأهوال البر والبحر ؟ (مِنْ ظُلُمَاتِ) هو كناية عمّا يلاقيه الإنسان من الشدائد والحن (تَدْعُونَهُ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً) التضرّع: إظهار الضراعة والحاجة وهي الضعف والانكسار والذلّة لله سبحانه ، تارةً متضرّعين بألسنتكم وتارةً مسرّين في أنفسكم أوبلِسَاْنُ الْحَاْلِ قَبْلَ لِسَاْنِ الْمَقَاْلِ ، في غور الحكم: (لِسَاْنُ الْحَاْلِ أَصْدَقُ مِنْ لِسَاْنِ الْمَقَالِ) أي تدعون ربكم علانية وسراً قائلين (**لَئِنْ أَنْجَانَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنْ**  الشَّاكِرِينَ) إذا خفتم الهلاك ذكرتم الله متضرعين خاضعين إليه بالدعاء ، فإذا نجاكم رجعتم إلى ما كنتم عليه ونسيتم نعمة الله عليكم ، قالوا (لَئِنْ أَنْجَانَا) ولم يقولوا (لئن أنجيتنا) لأنضم لا يعرفونه ولا يعلمون أنّه قريبٌ منهم يسمع سرّهم ونجواهم.

### ٢٤ - ﴿ قُلْ اللَّهُ يُعَجِيكُ مُنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنْتُ مُ تُشْرِكُونَ ﴾

الله وحده ينجيكم من هذه الشدائد ومن كلّ كرب وغم مما يعجز عنه أهل الأرض (ثُمُّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ) تقريع وتوبيخ، ثم أنتم بعد معرفتكم فضل الله عليكم في أصعب الحالات تشركون به ولا تستقيمون على نهجه الهادي وتعودون إلى الرذائل والسيئات وهكذا (الأَحْمَقُ إِذَاْ أَمِنَ الْعِقَاْبَ أَسَاءَ الأَدَبْ) وفي المقابل كمال عناية الله تعالى بعباده ورعايته لهم، وقد أثبت العلم أن ضعف الشخصية من ضعف إرادتها فهي تتقلب مع الظروف كالماء يتلون بلون الإناء ، بينما دين الله يعلّم الإنسان على الثبات والاستقامة في جميع الأحوال في الشدة والرخاء. فائدة : ١ - عن الإمام الصادق (ع) : (مَاْ ضَعُفَ بَدَنٌ عَمَّاْ قَوِيَتْ عَلَيْهِ النِّيَّةُ) البحار ٢٠٥/٧٠، الْهِمَّةُ عَلَى قَدَرِ الْمُهِمَّةِ ، في غور الحكم: (قَدَرُ الرَّجُلَ عَلَى قَدَرِ هِمَّتِهِ، وَعَمَلُهُ عَلَى قَدَرِ نِيَّتِهِ) ، ٢- (تُشْرِكُونَ) بعبادته تعالى غيره ، والمناسب لقولهم (لَنكُونَنَّ مِنْ الشَّاكِرِينَ) ثم انتم لا تشكرون ولا تقدرون فضل الله عليكم فجعلتم الشرك (مُمُّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ) موضع الشكر للدلالة على أن الشرك بمنزلة ترك الشكر كقوله ﴿لَئِنْ شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ إبراهيم/٧ ، وهنا قابل السياق القرآني عدم الشكر بالكفر، أي عدم تقدير النعمة بمنزلة كفرها وتغطيتها ! ٣- لا مانع من أن يلجأ المحتاج إلى وليّ من أولياء الله ويطلب الحاجة من الله (حصراً) بجاهه عنده سبحانه فإنهم الوسائل الصالحة إلى الله كقوله ﴿وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ المائدة/٣٥ ، توسّلوا إلى الله بالوسائل التي ترضيه وكل وسيلة فيها قربي خالصة إلى الله فهي ترضيه كقوله ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَ أَهْدَى سَبِيلاً ﴾ الإسراء/٨٤ ، شَاكِلَتِهِ : طريقته.

٦٥ - ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرِ عَلَى أَنْ يَبَعَثَ عَلَيْكُ مُ عَذَاباً مِنْ فَوْقِكُ مُ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَمْرَ جُلِكُ مُ أَوْ يَلْبِسَكُ مُ شَيِعاً وَيُذِيقَ اللّهُ مَا يَنْقَهُونَ ﴾
 بَعْضَكُ مُ بَأْسَ بَعْضِ انظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الآياتِ لِمَلّهُ مُرَيْقَعُونَ ﴾

بعد بيان نعمه ومننه سبحانه ذكر نقمته وقدرته وشديد عقوبته ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَسَدِيدٌ ﴾ البروج/١٢، فكما أن الله هو أرحم الراحمين فإنه أيضاً شديد العقاب ﴿وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ ﴾ المائدة/٩٥ ، كقوله ﴿نَبِّيْ عِبَادِي أَيِّ أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ، وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الأَلِيمُ ﴾ المائدة/٩٥ ، كقوله ﴿نَبِّيْ عِبَادِي أَيِّ أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ، وَأَنَّدُ الْمُعاقِبِيْنَ فِي مَوْضِعِ الْعَفُو وَالرَّحْمَةِ ، وَأَشَدُ الْمُعاقِبِيْنَ فِي مَوْضِعِ النَّكَالِ اللهُ وَالنَّقِمَةِ ، وَأَشَدُ الْمُعاقِبِيْنَ فِي مَوْضِعِ الْكَبْرياءِ وَالْعَظَمَةِ) من دعاء الإفتتاح ، يَبْعَث : يرسل ، شِيعاً وَالنَّقِمَةِ ، وَأَعْذَلُهُ وَعَصِية متكارهة ، يَلْبِسَكُمْ : يخلطكم أي يخلط أمركم فتضطرب أحوالكم ، يُذيقُ

بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْض يقتل بعضكم بعضاً ، نُصَرّفُ الآياتِ : نحولها من حالٍ إلى حال ، يَفْقَهُونَ: الفقه: فهم الشيء بدليله ، معنى (فقه الحياة) اي معرفة سننها وحقيقتها المعنى: (وإن نزلت الآية بخصوص السبب ولكن أُريد بها عموم المعنى) قل يا مُجَّد للذين انحرفوا عن رسالتك وتجاوزوا الحدود العقلية والنقلية وأصبحوا ضرراً على هذا الوجود ، إن الله هو القادر أن يعاقبكم عقاباً شديداً من مختلف الوجوه يكون الحليم فيكم حيران ، عقاباً يشيب فيه الصغير ويهرم فيه الكبير ، عقاباً ينغص العيش ويكرّه الأيّام ويُقلقُ القلب ويضيق الصدر ، فيرسل عليكم (ضمن قاعدة الأسباب **والمسببات)** عذاباً متنوعاً من كلّ الجهات وطويل المدى ويحتوي منغصات متعدّدة ، عذاباً يصاحبكم ويعايشكم بالليل والنّهار ويعاني منه الجميع على السواء ، تجهلون حقيقته فيصبُّ عليكم العذاب صبّاً نفسياً ومادياً ومعنوياً (مِنْ فَوْقِكُمْ) من قوة أعلى منكم أو من حاكم قاس عليكم أو بإرسال الصواعق من السماء المحرقة وما تلقيه البراكين من أحجار وحمم وطوفان والأعاصير الإنتقامية ذات الرياح الشديدة العاتية كما فعل بمن قبلكم (أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ) بالخسف والزلازل والرجفة والمتفجرات والمفخخات ، عن إبن عباس: معنى (مِنْ فَوْقِكُمْ) أمرائكم (الظلمة)

و(مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ) عبيدكم وسفلتكم واعتداء القوي على الضعيف وجاء (عَذَاباً) على إطلاق معناه ليعطى معنى الشمول والتنوّع ، و**تصوّر** العذاب الغامر من فوق أو النابع من تحت أشد وقعاً في النفس من تصوّره آتياً عن يمين أو شمال ، فيكون عذاباً قاهراً مزلزلاً شاملاً لا مقاومة له ولا ثبات معه (أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعاً وَيُلْدِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضِ) يخلطكم فرقاً متحزبين على أهواء شتى متطاحنين فينشب القتال بينكم في حرب ليس لها حدود أو يجعل كلّ واحدٍ منكم في حربٍ مع نفسه فتضطرب أحوالكم ولا تستقيم أموركم مدّة حياتكم كقوله ﴿مِنْ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعاً كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرحُونَ ﴾ الروم/٣٢ ، وقيل : يبث فيكم الأهواء المختلفة والمصالح المتناقضة فتصيرون فرقاً متكارهين (انظُرْ كَيْفَ نُصَرّفُ الآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ) الفقه: الفهم مع العبرة والعمل بها ، أي أنظر كيف نبين ونوضّح الآيات ونكشف لهم السنن بوجوه العبر والمواعظ ليتدبروا قوانين الله وسننه ومنهجه اللهم إجعلنا منهم.

فائدة: ١- (يُذيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْض) عن النبي (ص) : (سَأَلْتُ رُبِّيَ أَنْ لاَ يُظِهِرَ عَلَى أُمَّتَى أَهْلَ دِيْنِ غَيْرَهُمْ فَأَعْطَاْنِيْ، وَسَأَلْتُهُ أَنْ لاَ يُهِّلِكَهُمْ جُوْعاً فَأَعْطَاْنِيْ، وَسَأَلْتُهُ أَنْ لاَ يَجْمَعَهُمْ عَلَى ضَلاَلَةٍ فَأَعْطَاْيِيْ، وَسَأَلْتُهُ أَنْ لاَ يُلْبِسَهُمْ شِيَعَاً فَمَنَعَنِيْ)!! نور الثقلين ٧٢٤/١ وعن الإمام الباقر (ع): (كُلُّ هَذَاْ في أَهْلِ الْقِبْلَةِ) كنز الدقائق٢٩٩/٣، عندما ينحرف المسلمون عن منهج الله المستقيم، تأخذ الأنانية وحب الذات مكان الأخوة الإسلامية ، وتتغلب المصالح الشخصية على المصلحة العامة ، لا يفكِّر الفرد إلا بنفسه وينسى الله والحلال والحرام والفقراء والمساكين ، هؤلاء سوف يواجهون الخسران والحرمان الذي ظاهره يغر ويسر وباطنه يضر.

﴿ قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ، الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ الكهف/١٠٤ - ١٠٤ ، وأَحْسَرُ النَّاس مَنْ عَاشَ لِذَاتِهِ ، وَمَنْ عَاشَ لِذَاتِهِ عَاشَ لِلَذَّاتِهِ، وَأَخْسَرُ النَّاس مَنْ عَاش لِلَذَّاتِهِ ٧- الآية إشارة لهذه الحروب المتنوعة والكروب المختلفة والعصابات الشريرة التي تكفّر المسلمين، التي أصابت مجتمعاتنا في العصر الحديث مدعومة عسكرياً وإقتصادياً.. إلخ بأنواع الطائرات والصواريخ والمواد المتفجرة والحارقة ، والمدافع المدمرة وأسلحة التدمير الشامل ، الذري والنووي والكيمياوي ، عن النبي (ص): (يُؤشَكُ أَنْ تَتَدَاْعَى عَلَيْكُمُ الأُمَمُ كَمَاْ تَتَدَاْعَى الأَكَلَةُ إِلَى قُصَعِهَا ، فَمِنْ قِلَّةٍ خَنْ يَوْمَئِذٍ؟ قَالَ (ص) بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ كَثِيْرٌ وَلَكِنَّكُمْ غُتَاْءٌ كَغُتَاْءِ السَّيْلِ ، وَسَيَنْزِعَنَّ اللهُ مِنْ صُدُورِ عَدُّوِّكُمْ الْمَهَاْبَةَ مِنْكُمْ وَلَيَقْذِفَنَّ فِيْ قُلُوبِكُمُ الْوَهْنَ ، وَمَاْ الْوَهْنُ ؟ قَاْلَ (ص) حُبُّ الدُّنْيَاْ وَكَرَاْهِيَةُ الْمَوْتِ) المراغي١٥٦/٧ كقوله ﴿ وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُ سَبِيلاً ﴾ الإسراء/٧٢. ٣- (أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعاً) شِيعاً: واحدهم شيعة وهم كل قوم اجتمعوا على أمرٍ وتبعوا قائدهم ﴿كُمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِمْ مِنْ قَبْلُ﴾ سبأ/٥٤ ، هذا الإبتلاء الشديد والمتنوع السياسي والإقتصادي والعسكري والإجتماعي الرهيب نتيجة سوء أعمال الناس مما يثير روح النفاق والتفرقة بينهم ، وأما نسبته إلى الله لأنه جعل تلك الأسباب من نتائج تلك الأعمال! وهكذا حركة التأريخ تصوّر هذه السنة الإلهية الفاعلة إلاّ أن البشرية ما زالت لا تفهمها ولا تدركها جيداً ولا تعتبر بما ! والَّذِيْ لاَ يَعْتَبرُ بالْمَاْضِيْنَ كَانَ عِبْرَةً لِلْبَاْقِيْنَ! كما إن القوانين الدّولية لا تحمى المغفّلين عنها، كذلك سنن الله لا تحمى المغفلين عنها! عن الإمام على (ع): (مَنْ ضَاْقَ عَلَيْهِ الْحَقُّ فَالْجَوْرُ عَلَيْهِ أَضْيَقْ) في غرر الحكم: (مَنْ جَعَلَ مُلْكَهُ حَاْدِماً لِدِيْنِهِ إِنْقَادَ لَهُ كُلُّ سُلْطَانٍ ، وَمَنْ جَعَلَ دِيْنَهُ خَاْدِماً لِمُلْكِهِ طَمِعَ فِيْهِ كُلُّ إِنْسَانٍ)! ٢-إن تفرّق المجتمع وتنازعه وكثرة معاناته المتعدّدة ومحنه المتنوعة لا تقلُّ خطورتما عن العذاب السماوي المهلك! وفي هذا تحذير من الاختلاف ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ الْبَيّنَاتُ وَأُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ آل عمران/١٠٥.

عن الإمام على (ع): (إِيَّاكُمْ وَالتَّلُوُّنَ فِي دِينِ اللهِ ، فَإِنَّ جَمَاعَةً فِيْمَا تَكْرَهُونَ مِنَ الْخُوِّ حَيْرٌ مِنْ فُرْقَةٍ فِيمَا تُحُرُّهُ مِنَ الْبَاطِلِ وَإِنَّ الله سُبْحَانَهُ لَمْ يُعْطِ أَحَداً بِفُرْقَةٍ حَيْراً مِمَّنْ مَضَى وَلاَ مِمَّنْ بَقِيَ) شرح نعج البلاغة ١٠ص٣٣. ٥- (أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيعاً) يكشف القرآن عن سنة فعالة أصابت الماضين وتصيب الباقين ، كما صارت أوربا شيعاً متعادية وأذاق بعضها بأس بعض ، فحل بها من التقتيل والتخريب والحروب والدّمار ، والآن أعادت حضارتها على الفساد الأخلاقي فهي في منحدر أخلاق وستلاقي أجلها ﴿وَلِكُلّ أُمَّةٍ أَجَلُ ﴾ الأعراف/٣٤.

٦٦- ﴿ وَكَذَبَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُلْ ٱلسّْتُ عَلَيْكُ مُ بِوَكِيلٍ ﴾

وَكَذَّبَ بَعَذَا القرآن الكريم قَوْمُكَ يَا مُحَدُّ وهو الكتاب المنزل بالحق الذي لا رَيْبَ فِيهِ، والحُقُّ أَحَقُّ أَحَقُّ اللهُ والَّذِيْ لا يَنْفَعُهُ الْيَقِيْنُ يَضُرُّهُ الشَّكُ، والَّذِيْ لا يَنْفَعُهُ الْيَقِيْنُ يَضُرُّهُ الشَّكُ، والَّذِيْ لا يَنْفَعُهُ الْيَقِيْنُ يَضُرُّهُ الضَّلالَةُ (قُلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ) ولا حفيظاً ولا رقيباً ولا متسلطاً أي لست مسؤولاً عن إدخال الإيمان في قلوبكم قهراً ، بل أنا بشيرٌ ونذيرٌ ومبلّغٌ رسالة الله وبعدها ﴿لَيْسَ مَسؤولاً عن إدخال الإيمان في قلوبكم قهراً ، بل أنا بشيرٌ ونذيرٌ ومبلّغٌ رسالة الله وبعدها ﴿لَيْسَ لَكُ مِنْ الأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ آل عمران/١٢٨ ، كقوله ﴿لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرٍ ﴾ الغاشية/٢٢ ، ﴿وَمَا قَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ ﴾ ق/٥٤.

### ٧٧ - ﴿ إِكُلِّ نَيْإِ مُسْتَقَرٌّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾

لكل أمر عاقبة ونهاية ، وله قدر معين ووقت استقرار ووقوع وظهور لا يتقدّم عنه ولا يتأخر ، كالثمرة في الشجرة لها وقت معين للنضوج ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ ﴾ الرعد/٨ ، ولكل خبر من أخبار الله عز وجل وقت يقع فيه من غير خلفٍ ولا تأخير ، ولكل شيء ينبأ عنه ويخبر له ظروف حتى يستقر ويتهيأ للظهور ويتميز حقه من باطله فلا يبقى مجال للاختلاف فيه ، ولكل خبر يوم يعرف صدق المخبر من كذبه كقوله ﴿لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ ﴾ الرعد/٣٨ ، (وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ) مبالغة في يعرف صدق المخبر من كذبه كقوله ﴿لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابُ ﴾ الرعد/٣٨ ، (وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ) مبالغة في الوعيد والتهديد، سوف تعلمون ما يحل بكم من العذاب ، عن الإمام علي (ع) : (لِكُلِّ مَقَامٍ مَقَالٍ ، وَلَيْسَ كُلُّ مَا يُعْلَمُ يُقَالُ ، وَلَيْسَ كُلُّ مَا يُعْلَمُ يُقَالُ ، وَلَيْسَ كُلُّ مَا جَاءَ أَوَانُهُ جَاءَ أَوَانُهُ ، وَلَيْسَ كُلُّ مَا جَاءَ أَوَانُهُ جَاءَ أَوَانُهُ ، وَلَيْسَ كُلُّ مَا جَاءَ أَوَانُهُ جَاءَ أَوَانُهُ ).

7. - ﴿ وَإِذَا مِرَأَيِتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُ مُ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غِنْرِهِ وَإِمَّا يُسَيِّنَكَ الشَّيْطَانُ فَلا تَقْعُدُ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْرِ الظَّالِمِينَ ﴾ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْرِ الظَّالِمِينَ ﴾

كان المشركون يجلسون إلى النبي (ص) يحبون أن يسمعوا منه ، فإذا سمعوا استهزءوا ، فنزلت الآية (يَخُوضُونَ) : يعبثون في الحديث ويسترسلون في قول الباطل استهزاءً بالحق. المعنى : إذا رأيت المفسدين والضالين أهل الأهواء لا يحترمون لغة الحوار وليس لهم آداب النقاش ، ويخوضون في آيات القرآن وغيره بالطعن والاستهزاء أو التفسير بالرأي ونشر البدع وتحريف الحقائق وإتخاذ دين الله هزواً ولعباً (فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ) لا تجالسهم وقم عنهم حتى يتحدثوا في كلام آخر (وَإِمَّا يُنسِينَكَ الشَّيْطَانُ) إن أنساك الشيطان النهي عن مجالستهم، فجالستهم ثم تذكرت (فَلا تَقْعُدُ بَعُدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ) قم إذا ذكرت النهي ولا تقعد مع التافهين الذين لا يفقهون معنى الحياة ولا يدركون لغة الكلام ولا يحترمون أهل الفضل ، فإن الوحدة خير من جليس السوء. والخطاب للنبي (ص) والمراد غيره، عن الإمام الصادق (ع) (إنّ الله بَعَثَ نَبِيهُ بإيّاكِ مَعْ وَإِسْمَعِيْ يَا جُارَة) البحار ١٨/٩٢، للمبالغة في الحذر من مجالسة أهل الباطل كقوله ﴿إذَ وَالساء مُعَيْمُ مَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِه ﴾ النساء من الحجة بالحجة وقل النساء المجادة بالحجة بالحجة وقل النساء منها القرآن لأنه يقرع الحجة بالحجة وقل النساء عليه القرآن لأنه يقرع الحجة بالحجة وقل النساء المجاد العلم عليه القرآن لأنه يقرع الحجة بالحجة وقل النساء المبالغة بالحجة بالحجة السلة القرآن الخوا المحتوا الحجة بالحجة وقل النساء المجاد المحتوا ا

هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ البقرة/١١١ ، (وبالعكس) كل جلسة حوار عقيمة حديثها حديث الطرشان تشملهم هذه الآية فإنها جلسات تضر ولا تنفع وضياع للوقت وتعمل كراهية في النفوس ، عن الإمام على (ع): (إِيَّاكَ وَمُصَاْحَبَةَ الْفُسَّاقِ فَإِنَّ الشَّرَّ بِالشَّرِ مُلْحَقُ ) في نهج البلاغة كتاب٢٩، وعنه (ع): (مُجَالَسَةِ الأَشْرَاْرِ تُؤرِثُ سُؤَة الظَّنِ بِالأَحْيَارِ) البحار ١٩٧/٧٤.

وعن الإمام الصادق (ع): (لا يَنْبَغْي لِلْمُؤْمِن أَنْ يَجْلِسَ مَجْلِسَاً يُعْصَى اللهُ فِيْهِ وَلا يَقْدِرُ عَلَى تَغْيِيْرِهِ) الكافي ٣٧٤/٢. ٢- (يُنسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ) الخطاب للنبي والمقصود غيرهُ لأنّ النّبي (ص) معصوم عن المعصية والخطأ والنسيان والسهو ، وإنّ قوله وفعله وتقريرهُ حجة بالغة ﴿مَنْ يُطِعْ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ النساء/٨٠، وذكر تأثير الشيطان في مسألة النسيان وهو محض افتراض واحتمال كقوله ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ الزمر/٦٥ ، ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيل ﴾ الحافة/٤٤ ، ولا يمكن للشيطان أن ينسى النبي (ص) كقوله ﴿سَنُقْرِئُكَ فَلا تَنسَى ﴾ الأعلى ٦/ ، فهو دائم الحضور في جميع حالاته وكلّ أوقاته سواء أكان في عمله الرّسالي أو في غيره. ٣- (يُنسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ) الشيطان لا سلطان له على النبي (ص) بل لا سلطان له على المؤمن الخالص الإيمان كقوله ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَهِّمْ يَتَوَكَّلُونَ ، إِنَّا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ ﴾ النحل/٩٩-١٠٠ ، ونسبة هذا النسيان إلى النبي بوساوس الشيطان إشارة إلى زيادة تقبيح هذه المجالس المشبوهة التي تحت سلطان الشيطان فلا يليق بالمؤمن الحضور فيها فكيف يليق بالنبي (ص) حضورها ؟ لأنَّ حضوره فيها بمثابة موافقة ضمنية على ما هم عليه. ٤ - كيف يواجه المؤمن الواعى التحديات الساخرة من دين الله ؟ وإذا لم يتمكن من مواجهة التحدّي بمثله فعليه الاستنكار والانسحاب من تلك الأجواء الساخرة وهذا معنى : ومن لم يستطع الإنكار بيده ولسانه فيستنكر بقلبه ويرفض الواقع المنحل بموقفه المضاد، ولا يستسلم بموقف ضعيف بمجاملة الظالمين ولا يجادلهم بما ليس له به علم (حَتَّى يَخُوضُوا في حَدِيثِ غَيْرهِ).

### 79 - ﴿ وَمَا عَلَى الَّذِينَ يَتَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِ مْ مِنْ شَيْءٍ وَلَكِنْ ذِكْرَى لَعَلَّهُ مُ يَتَّقُونَ ﴾

ليس على المؤمنين المتقين شيء من حساب الكفار على خوضهم واستهزائهم وإضلالهم إذا تجنبوهم فلم يجلسوا معهم إن حسابهم على من إليه إيابهم ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ، ثُمُّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ الغاشية/٢٥-٢٦ ، (وَلَكِنْ ذِكْرَى لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ) ولكن على المؤمنين أن يذكروهم ويحذروهم بالتي هي أحسن عما هم عليه من المنكر بقدر المستطاع ويظهروا لهم الكراهة لعلهم يجتنبون المنكر ويلازمون أهل التقوى كقوله ﴿فَذَكِرْ إِنْ نَفَعَتْ النِّكْرَى الأعلى/٩. فائدة : ينبغي للمؤمن أن يمتثل حكم هذه الآية مع أهل الجدل العقيم لأن الوعظ في مجالس أهل الشر تمان

الموعظة وواعضها وكان تركه واجب ، والذي ليس له قدرة على الوعظ فسكوته أولى (قُلْ خَيْرًا أَوْ إِصْمِتْ). في غرر الحكم: (صَمْتُ يَكْسُؤكَ الكَرَامَةَ خَيْرٌ مِنْ قَوْلٍ يَكْسِبُكَ النّدَامَةَ)

الدين منهج الله للإنسان ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ الروم/٣٠ ، لا حياة مطمئنة إلا به ، فهو أقدس المقدسات وأشرف نسب وأفضل عقيدة وضرورة لفهم الحياة ، لأن الحياة لغز مبهم لا يحلُّه إلاَّ دين الله الخالص ﴿أَلا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ الزمر/٣ ، فالذي يستهزئ بالمقدسات هم أرذل الناس، المعنى: (وَذَر الَّذِينَ) الخطاب عام فهو موجّه للنبي والمؤمنين ، أي أترك هؤلاء الفجرة الفسقة الذين إتخذوا دينهم لعباً ولهواً ، فإن دينهم غير دينك ، فدينهم بما يدعوهم إليه هوى أنفسهم لعب ولهو ، أما دينك الحق إيمانٌ وعلمٌ وجد ، والحق أحق أن يتبّع ، وهو الذي تدعو إليه الفطرة يجب أن يتخذ جداً ومنهجاً للإتباع لالعبا وابتداع (وَغَرَّتْهُمْ الْحِيَاةُ الدُّنْيَا) خدعتهم الحياة الفانية على أنها هي الحياة ولا حياة بعدها فباعوا دينهم بدنياهم أو بدنيا غيرهم فمن تعلّق بدنياه أضرّ بدينه وآخرته ، عن الإمام على (ع): (إِنَّ الدُّنْيَا وَالاَخِرَةَ عَدُوَّانِ مُتَفَاْوِتَاْنِ، وَسَبِيلاَنِ مُخْتَلِفَاْنِ، فَمَنْ أَحَبَّ الدُّنيا وتَوَلاَّهَا أَبْغَضَ الآخِرَة وَعَادَاها، وَهُمَا بِمَنْزِلَةِ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَاشِ بَيْنَهُمَا، كُلَّمَا قَرُبَ مِنْ وَاْحِدٍ بَعُدَ مِنَ الْآخَرِ، وَهُمَا بَعْدُ ضَرَّتَاْنِ) البحار ١٢٩/٧٣، (وَذَكِّرْ بِهِ أَنْ تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ) البسل: الحبس والمنع وحمل النفس على التسليم وخضوعها لأعمالها السيئة ، ومنه معنى شجاع باسل أي يحمى نفسه من العدو ويمنعها من شرّه ، أي (تُبْسَل) ترتمن نفس بأعمالها السيئة وتحرم الثواب وتصطدم بالمصير المشؤوم (وَذَكِّرْ بهِ) وذكِّر بالقرآن الناس وعظهم قبل أن تحيط بهم الذنوب عندما تستسلم لنتائج أعمالها وتكون مرهونة ومحبوسة بسوء عملها للمؤاخذة والحساب والعقاب كقوله ﴿ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ، إِلاَّ أَصْحَابَ الْيَمِينِ ﴾ المدثر/٣٩-٤٠ ، وتلك النفس (لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيٌّ وَلا شَفِيعٌ) كقوله ﴿قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً ﴾ الزمر/٤٤ ، ليس لها ناصر ينجيها من العذاب ولا شفيع يشفع لها عند الله (وَإِنْ تَعْدِلْ كُلَّ عَدْلٍ لا يُؤْخَذْ مِنْهَا) المراد بالعدل هنا الفداء لأن الفدية تحمى حياة المفدي وتعادل سلامته أي وإن تعط تلك النفس كل فدية لو جاءت بملئ الأرض ذهباً لم يقبل منها.

(أُوْلَئِكَ الَّذِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبُوا) أُوْلَئِكَ : إشارة إلى الَّذِينَ إِتَخْدُوا دينهم لعباً ولهواً أسلموا أنفسهم لعذاب الله بسبب ما صدر منهم من أعمال قبيحة وعقائد شنيعة (لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ الله بسبب ما صدر منهم من أعمال قبيحة وعقائد شنيعة (لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ (حَمِيم) ماء مغلي يتجرعونه في بطونهم وتتقطع به أمعاؤهم ألِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْفُرُونَ) لَمُمْ شَرَابٌ مِنْ (حَمِيم) ماء مغلي يتجرعونه في بطونهم وتتقطع به أمعاؤهم

(وعذاب داخلي) ونار تشتعل بأبدانهم (عذاب خارجي) بسبب كفرهم وعنادهم كقوله ﴿وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يُعَاتُوا بِمَاءٍ كَالْمُهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ للكهف ٢٩ ، ويكون الْقصَاصُ عَلَى قَدَرِ الْجِنَايَةِ ، وَالْجُوا يُعَاتُوا بِمَاءٍ كَالْمُهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ للكهف ٢٩ ، ويكون الْقصَاصُ عَلَى هَدْمِ الإسْلاَمِ) وَالْجُوا مِنْ حِنْسِ الْعَمَلُ ، عن النبي (ص): (مَنْ وَقَرَ صَاْحِبَ بِدْعَةٍ فَقَدْ أَعَانَ عَلَى هَدْمِ الإسْلاَمِ) سفينة البحار ٢٣/١. فائدة : (اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِباً) الذي لا يجعل دينه أساس حياته اعتقاداً وقولاً وعملاً وخلقاً وسلوكاً وشريعة وقانوناً إنّما يتّخذ دينه لعباً وهزواً ولهواً ، قال تعالى ﴿وَلا تَتَخِذُوا لَيْكُمُ وَالتّهاوُنَ بِأَمْرِ اللهِ عَزَ وَجَلَّ، فَإِنّهُ مَنْ آيَاتِ اللهِ هُزُوا ﴾ البقرة (٢٣١ ، عن الإمام الصادق (ع): (إيّاكُمْ وَالتّهاوُنَ بِأَمْرِ اللهِ عَزَ وَجَلَّ، فَإِنَّهُ مَنْ عَمَانَهُ اللهُ يَوْمَ القِيامَةِ) البحار ٢٢٧/٧٢.

٧٧-﴿ قُلْ أَندُعُومِنْ دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَفَعُنَا وَلاَ يَضُرُنُا وَمُرَدُّ عَلَى أَعْقَانِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللّهُ كَالَّذِي اسْتَهُونُهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأَمْرُ ضِ حَيْرًا نَالُهُ وَمُرَدُّ عَلَى أَعْقَانِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللّهُ كَالّذِي اسْتَهُونُهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأَمْرُضِ حَيْرًا نَلَهُ الْعَدَالُهُ ذَى وَأُمِرُ فَا لِنُسْلِ مَلِرَبَ الْعَالَمِينَ ﴾

إحتجاج على المشركين باستفهام إنكاري للتوبيخ. المعنى: قل لهم يا مُحدُ أنعبد ما لا ينفعنا إن دعوناه ولا يضرنا إن تركناه ؟ وهذا وصف عام يدخل فيه كلّ من عبد من دون الله (ليس له من الأمر شيء) ؟ كيف نترك عبادة الله النافع الضار ضمن الحكمة والمصلحة ، ذلك أن نرجع على أعقابنا إلى الوراء وهو الارتداد الخزي إلى عبادة ما لا يملك لنفسه نفعاً ولاضراً (وَنُرَدُّ عَلَى أَعْقابِنَا) نرجع إلى الوراء رجوع القهقرى أي نرجع إلى الباطل بعد الحق إلى الضلالة بعد الهدى (بَعْدَ إِذْ هَذَانَا الله ) إلى نعمة الإسلام ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ الله عران/١٩ ، في ضع البلاغة خطبة هَدَانَا الله ) إلى نعمة الإسلام ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلامُ واصْطَنَعَهُ عَلَى عَيْنِهِ ) ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الله الإِسْلامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنْ الْخَاسِرِينَ ﴾ آل عمران/١٨ ، وهكذا الَّذِي لاَ تَلِيْقُ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنْ الْخَاسِرِينَ ﴾ آل عمران/١٨ ، وهكذا الَّذِي لاَ تَلِيْقُ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنْ الْخَاسِرِينَ ﴾ آل عمران/١٨ ، وهكذا الَّذِي لاَ تَلِيقُ أَنه المُدَانَةُ تَلِيقُ بِهِ الضَّلاَلة لنا كمثل الذي (اسْتَهُوتُهُ الشَّياطِينُ فِي الأَرْضِ) ثمّ ضرب مثلاً يصور المرت ي أقبح حالة ، فيكون مثله لنا كمثل الذي (اسْتَهُوتُهُ) اختطفته الشياطين وأضلته وأغوته بإنّباع الهوى وسارت به في المفاسد والمهالك فألقته في مكان بعيد فبقي (حَيْوَانَ) متحيراً تائهاً لا يدري أين يذهب إنّما صورة متحركة من العذاب النفسي.

(لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى ائْتِنَا) لَهُ أَصْحَابُ مهتدون يرشدونه إلى الطريق المستقيم ينادونه (ائْتِنَا) هلّم إلينا ولكنّه من الحيرة والضلال فلا يقبل منهم ولا يستجيب لهم لأنّه غير قادر على إخّاذ القرار المناسب ولا يدري ما يفعل من شدّة حيرته قل يا مُجَّد إن كان الأمر دائراً بين دعوة الله سبحانه وهي التي توافق الفطرة وتسمية الفطرة السليمة هدى الله ، وبين دعوة الشياطين وهي التي فيها الهوى والفساد وإتّخاذ الدّين لعباً ولهواً ، فهدى الله هو الهدى الحقيقي الصحيح المستقيم فيها الهوى بالله يَهْدِ قَلْبَهُ التغابن/١١، وهناك حالات ناس عرفوا دين الله وذاقوا حلاوته بقدر

معيّن ، ثمّ إرتدّوا عنه إلى عبادة دون الله التي لا حدود لها كقوله ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ الأنعام/٥٣٠. المعنى العام: هذا مثال ضربه الله سبحانه لمن ضاق عليه الحق فالضلالة عليه أضيق ، ومن لا يرضى بالله يرضى به الشيطان، ومعناه أن مثل هذا كمثل رجل كان مع قافلة بصحبة أصدقائه تسير على طريق الأمن والسلامة والإيمان فتركها وعاش في حيرة لا يهتدي إلى شيء تجاذبته الأهواء وأنواع الضلالات من هنا وهناك فعاد لا يدري أيستجيب لهؤلاء أم يتبع نداء الحق الذي يطلقه أصحابه وهم يدعونه لمواصلة طريق الاستقامة والتي فيها السلامة والكرامة ولكنه يبقى قلقاً حائراً لم يستجب لحيرته فكانت نمايته الهلاك ﴿إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى ﴾ البقرة/١٢٠ ، إن هدى الله فوق كل هداية وهي الهداية الحقيقية المعتدلة التي لا تطرُّف فيها ولا انحراف ولا غلو ولا هوى ولا إفراط ولا تفريط ، لأنها مع الفطرة ، إنّ أية فكرة أو عقيدة أو تشريع أو نظام لا يلتقي مع هدى الله فهو جهالة وضلالة ، وهدى الله هو صراطه المستقيم قلباً ولساناً وعملاً وفي جميع الأحوال كقوله ﴿فَمَنْ يُرِدْ اللَّهُ أَنْ يَهدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإسْلامِ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقاً حَرَجاً كَأَنَّكَا يَصَّعَّدُ فِي السَّمَاءِ ﴾ الأنعام/١٥٥ ، (وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ) وأمرنا بأن نستسلم لمنهج الله الصحيح ونخلص له الدين والعبادة والمعاملة في جميع أمورنا وأحوالنا ﴿أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ الزمر/٣ ، ﴿ وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى ﴾ لقمان/٢٢ ، وهذا معنى الأمر بالإسلام هو مصداق لهدى الله ، والمراد بالإسلام العام التسليم لكافة الأمور لله تعالى ، لا مجرد التشهد بالشهادتين وليس الإسلام بالهوية ، فوحدة الآلهة تقتضى وحدة الدين ، والدين حياة النفس ونظام إلهي متكامل يشمل كل ما يلزم للبشر لسعادتهم فِي الدنيا والآخرة ، في غرر الحكم: (أديَنُ النَّاس مَنْ لَمْ تُفْسِدُ الشَّهْوَةُ دِيْنَهُ). فائدة : وإنّ التسليم لمنهج الله تعالى أفضل نعمة يمنّ الله بما على عباده ، فالعوالم كلّها مستسلمة لله ، فلماذا يشذُّ الإنسان الضال عن نظام التسليم العام لله تعالى ؟ ولو استسلم الإنسان لله تعالى لاستقام أمره واطمأن قلبه وانشرح صدره وتناسق تكوينه وسلوكه وقوله وفعله وظاهره وباطنه وجسمه وروحه ودنياه وآخرته وأمله وعمله. كقوله (فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرُّوا رَشَدًا) الجن/١٤

### ٧٧ - ﴿وَأَنْ أَقِيمُوا الصَّلاةَ وَاتَّقُوهُ وَهُوَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْسَرُونَ

بعد إعلان الاستسلام لرب العالمين في الآية السابقة تجيء المطالب بالاستسلام للتكاليف التعبّدية وتربيته التقويمية والرياضات الروحية ، لتقوم على قاعدة الاستسلام ، فإنحا لا تقوم إلاّ إذا رسخت هذه القاعدة ليقوم عليها البناء. لا هداية ولا إسلام صحيح إلاّ بإقامة الصلاة فإنحا رمز التّوحيد والتسليم لأمر الله ، وإنّما عمود الدين إن قُبلت قُبل ما سواها وإن رُدَّت رُدَّ ما سواها بمعنى : وأن

نؤدي الصلاة أداء كاملاً تتحقق به حكمتها وأثرها في القول والعمل ﴿ أَقِمْ الصّلاةَ إِنَّ الصّلاةَ تَنْهَى عَنْ الْفُحْشَاءِ وَالْمُنْكُو ﴾ العنكبوت/ه؛ ، عن النبي (ص): (لا صَلاةً لِمَنْ لَمٌ يُطِعْ الصّلاةَ وَالْمُنْكُو ) البحار ١٩٨/٨٢، والصلاة صلة بين العبد وربه وهي قربان كل تقي وتزكي النفوس ، وبمقدار الانفصال عن مشاغل الحياة يكون الإتصال بالله تعالى قربان كل تقي وتزكي النفوس ، وبمقدار الانفصال عن مشاغل الحياة يكون الإتصال بالله تعالى واتقوى أو التقوى بعد الأمر بالصلاة ، لأنه لا صلاة صحيحة ولا إيمان صادق بلا تقوى وجاءت التقوى مطلقة في كل الأحوال لصيانة كل الأعمال ﴿ إِنْ أَوْلِيَاوُهُ إِلاَّ المُتَقُونَ ﴾ الأنفال/٢٤ ، ﴿ وَاتّقُوا الله وَيُعَلِّمُكُمُ الله ﴾ البقرة/٢٨٢ ، في ضع البلاغة خطبة ١٩٠١: (لا تَضَعُوا مَنْ رَفَعَتُهُ التَّهُ الدُنْيَا) والتقوى : كما أتقي النّار خوفاً من إحراقها كذلك أتقي الله بالإمتناع عن مخالفة أوامره ونواهيه سبحانه ، وبمقدار عبادة الله تحصل القربي من الله، وبمقدار العلم ننال شرف العبادة (وَهُوَ الَّذِي إِلَيْهِ تُعْشَرُونَ) وفيه تمثل الأعمال لصاحبها ويكون الحساب والجزاء عل ضوء أعماله خيرها وشرها ، فليس من العقل أن يعبد غيره ويخاف ويرجى والحشر حقيقة مقدَّرة، و كُلُّ مُقَدَّرٍ كَائِنٌ، وَكُلُّ كَائِنٍ آتٍ، وَكُلُّ آتٍ قَرِيْبٌ، وَكُلُّ قَرِيْبٍ كَادَ ويرجى والحشر حقيقة مقدَّرة، و كُلُّ مُقَدَّرٍ كَائِنٌ، وَكُلُّ كَائِنٍ آتٍ، وَكُلُّ آتٍ قَرِيْبٌ، وَكُلُّ قَرِيْبٍ كَادَ ويرجى والحشر حقيقة مقدَّرة، و كُلُّ مُقَدَّرٍ كَائِنٌ، وَكُلُّ كَائِنٍ آتٍ، وَكُلُّ آتٍ قَرِيْبٌ، وَكُلُّ قَرِيْبٍ كَادَ

٧٧ - ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَمْرُضَ بِالْحَقِّ وَيُوْرَ يَقُولُ كُنْ فَيَكُونُ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يُؤْمَرُ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ عَالِـمُ الْغَيْب وَالشَّكَادَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِرُ﴾

الله الذي خلق الكائنات جميعاً على أنظمة وقوانين وسنن لا يستقيم الكون إلا بما والدّالة على وجود منظّم ومدبّر وخالق لها ﴿ فَلِكَ بِأَنَّ اللّهَ هُوَ الْحَقُ ﴾ الحج/٦٢ ، وقد أتى فعله بالحق لا بالباطل، والفعل إن لم يكن باطلاً فله غاية سامية وهي الرجوع إلى الله تعالى مرة ثانية فيتصل الحق المخلوق بالخالق ، والحق هنا له دلالة عامة منها أن للكون قوانين وسنن يسير عليها بانتظام وفي هذا دليل على وجود خالق مدبر لهذا الكون ﴿ اللَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴾ السجدة / ٧ ، عن الإمام على (ع): (بِصُنْعِ اللهِ يُسْتَدَلُّ عَلَيْهِ، وَبِالْعُقُولِ يُعْتَقَدُ مَعْفِفَتُهُ، وَبِالْفِطْرَةِ تَثْبُتُ حُجَّتُهُ، وبَالْفِطْرة تَثْبُتُ حُجَّتُهُ، وبَالْفِطْرة تَثْبُتُ حُجَّتُهُ، وبَالْفِطْرة تَثْبُتُ عَلَيْهِ التوحيد ص٣٥.

ولم يخلقهما باطلاً ولا عبثاً وهو لا يترك النّاس سدى من دون هدى ﴿رَبَّنَا مَا حَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سَبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النّارِ ﴾ آل عمران/١٩١، (وَيَوْمَ يَقُولُ كُنْ فَيكُونُ) حين يقول للشيء كُنْ فَيكُونُ ويوم القيامة يقوم بأمره ، فلا شيء في هذا الكون يعجزه ، لا تعني إصدار أمر لفظي لشيء أن يُكُونَ فَيكُونَ بل تعني أنه ﴿فَعَّالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ البروج/١٦ ، إذا شاء خلق شيء ، فإن الشيء أن يُكُونَ فَيكُونُ بل تعني أنه ﴿فَعَّالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ البروج/١٦ ، إذا شاء خلق شيء ، فإن الرادته تتحقق فوراً بإرادة تكوينية ، وإذا شاء أن يتحقق تدريجياً فإنه يتحقق حسب ما يريد، فإن ما يريده فيه الحكمة والمصلحة بتقطّع نظام الأسباب والمسبّبات (قَوْلُهُ احْقُ ) الله هو الحق وقوله الحق

وفعله الحق وخلق كلَّ شيء بالحق وإليه يرجع الأمر كلُّه بالحق ولا يقضي إلاّ بالحق ﴿أَلا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ الأعراف/٥٥ ، ﴿ ذَلِكَ بأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحُقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الْبَاطِل ﴾ لقمان/٣٠ ، (وَلَهُ الْمُلْكُ) أنه مالك كل شيء ومدبره وكلُّ ملك ينقطع إلاّ ملكه ﴿يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ لا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ لِمَنْ الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ غافر/١٦ ، حكومة الله قائمة منذ بداية الخلق حتى نمايته وفي يوم القيامة (وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّور) وله الملك يوم الحشر يوم يبعث من في القبور وينفخ في الصور بكيفية غيبية لا يعلمها البشر ، وتكون حكومته في هذا اليوم الحاسم أوضح من أي وقت سابق، أما الصور ينفخ فيه إسرافيل فتموت الأحياء ثم يعيد النفخ في الصور فيعود جميع الناس من القبور أحياءً مرة ثانية ويبدأ يوم القيامة ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ في السَّمَوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴾ الزمر/٦٨.

(عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ) والغيب هذا الخفي المستور عن الحواس وهو ما غاب عنكم مما لم تروه كالملائكة والبعث وما يضمره الإنسان في نفسه ، **والشهادة** من الشهود والحضور ما كان شاهداً وظاهراً كالأرض والسماء وما يفعله الإنسان علانية ، أما بالنسبة إلى الله فلا غيب عنده لأنّه يتساوى عنده الغيب والشهادة والسرُّ والعلانية ، وقدّم الغيب لأن العلم به يستلزم العلم بالشهادة عن الإمام الصادق (ع) في قوله (عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ) : (الْغَيْبُ مَاْ لَمْ يَكُنْ ، وَالشَّهَادَةُ مَاْ قَدْ كَاْنَ) معاني الأخبار ص١٤٦، المعنى: يعلم الله كل شيء ما خفي وما ظهر وما يغيب عن الحواس والأبعاد وما تشاهدونه بالليل والنهار (وَهُوَ اخْكِيمُ الْخَبِيرُ) الحكيم في أفعاله الخبير في شؤون عباده، فأولى للعباد أن يستسلموا لحكم الله وشرعه طائعين قبل أن يستسلموا لسلطانه المطلق يوم ينفخ في الصّور مجبرين.

٧٤ - ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيدُ كُنَّ بِهِ آمْرَ رَأَتَّ خِذُ أَصْنَاماً الْهَدَّ إِنِّي أَمْرَاكُ وَقُوْمَكَ فِي ضَلا مُين ﴾

وإذكر يا مُحَّد لقومك الذين يدّعون أنهم على ملة إبراهيم ، قصة إبراهيم إذ قال لأبيه آزر منكراً عليه أتتخذ أصناماً آلهة تعبدها دون الله الذي خلقك فسوّاك ورزقك فهو المستحق للعبادة دونها (إِنِّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ) فأنت وقومك في ضلال وابتعاد عن الحق بشكل واضح لا شكّ فيه. فائدة : هل آزر أب حقيقي لإبراهيم أم مجازي ؟ ورد في التوراة أن إبراهيم (ع) هو إبن تارخ، تطلق كلمة (الأب) على العم والجدّ من الأم والوالد غالباً وعلى المرتى والمعلم وأطلق على الأب مجازاً ، لأن إبراهيم (ع) دعا لوالديه ﴿رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلُوَالِدَيُّ ﴾ إبراهيم / ٤١ ،ولا يحق للمسلم أن يدعو للمشرك لقوله ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُوْلِي قُرْبِي مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ هَمُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجُحِيم ، وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لأَبِيهِ إِلاَّ عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوْ لِلَّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ التوبة/١١٤-١١٤، وقد واعد إبراهيم آزر أن يستغفر له ﴿سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِي ﴾ مريم/٤٧، ، بأمل رجوعه عن الشرك فلمّا صمّم على الشرك ترك الاستغفار له ، ويحتمل آزر عمه وليس أباه ، ونسكت عما سكت عنه القرآن ولم يصرّح به. فائدة: عن النبي (ص): (لمَّ أَزَلْ أُنقّلُ مِنْ أَصْلاَبِ الطَّاهِرِيْنَ إِلَى أَرْحَاْمِ الطَّاهِرَاتِ حَتَّى أَخْرَجَنِيَ فِي عَالَمِكُمْ هَذَا لَمْ يُدَنِّسُنِيْ بِدَنَسِ الجُاهِلِيَةِ) مجمع البيان٤/٩٥، وفيه دلالة أن أجداد رسول الله (ص) ووالد إبراهيم من الموحدين. في غور الحكم: (التَوْحِيدُ حَيَاةُ النَفْسِ)

٧٥ - ﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِبرَ إِهِي مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَمْرُضِ وَلِيَكُونَ مِنْ الْمُوفِينَ ﴾

مَلَكُوتَ : من الملك العظيم والسلطان القاهر ، بمعنى حكومة الله المطلقة على الوجود كلّه وأخّما مملوكة لله ، والواو والتاء أضيفتا للتوكيد والمبالغة. وكذلك استحق إبراهيم (ع) بصفاء فطرته وشفافية بصيرته وإخلاص نفسه للحق ليكشف الله لبصيرته ويفتح نظره وعقله وقلبه وفكره عن الأسرار الكامنة في الكون والكائنات ، والدلائل الموحية بالهدى في هذا الوجود الذي هو أكبر من ظاهره المشهود ، وتصل بين قلبه وفطرته موحيات الإيمان ودلائل الهدى في هذا الكون العجيب ليرتفع في سلّم التكامل من درجة الإنكار لكل العبادات الزائفة إلى درجة اليقين الواعي بالإله الحق ، ووجد حقيقة الألوهية في الوعى والإدراك مطابقة لما استكن منها في الفطرة والضمير كقوله ﴿ فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ يس/٨٢ ، عن الإمام الباقر (ع) : (أُعْطِيَ بَصَرُهُ مِنَ الْقُوَّةِ مَا نَفَذَ السَّمَاوَاتِ فَرَأَى مَا فِيْهَا، وَرَأَى الْعَرْشَ وَمَا فَوْقَهُ، وَرَأَى مَا فِيْ الأَرْض وَمَا تَحْتَهَا) نور الثقلين ٧٣٤/١ (وَلِيَكُونَ مِنْ الْمُوقِنِينَ) أريناه تلك الآيات الباهرة وليكون من الراسخين في اليقين البالغين مرحلة عين اليقين في معرفة الله تعالى ومعرفة فلسفة الحياة في فهم التوحيد ، واليقين : العلم الذي لا يشوبه شك ، لليقين ثلاث مراتب : علم اليقين، وعين اليقين، وحق اليقين ، في خج البلاغة خطبة١٥٠: (بِالْيَقِيْنِ تُدْرَكُ الْغِاْيَةُ الْقُصْوَى). فائدة: (مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ) يطلق الملك على ما يدرك بالبصر (والمَلَكُوتَ) على ما يدرك بالبصيرة ، فالملكوت لا ينكشف لأرباب العقول بل لأصحاب القلوب والبصائر والإيمان ، فإن العقل يُعطى الإدراك الجزئي للحقائق بخلاف الكشف والمكاشفة لا تحصل إلا لأهل المجاهدة فإن المكاشفة ثمرة المجاهدة في غرر الحكم: (ذَرْوَةُ الْغَاْيَاْتِ لاَ يَنَاْلُهَا إِلاَّ ذَوْوُ التَّهْذِيْبِ وَالْمُجَاْهَدَاْتِ) إنا نري ملكوت السماوات والأرض ليعرف سنّة الله سبحانه في خلقه وحكمه. عن الإمام الصادق (ع): (لُو لَا أَنْ الشِّياطِيْنَ يَحُوْمُونَ حُولَ قَلْبَ أَبَنْ آدمَ لَنْظَرَ إِلَى الْمَلْكُوتَ) نور الثقلين ٧٣٥/١

٧٦ - ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيهِ اللَّيْلُ مِ أَى كُوْكَ بَأَ قَالَ هَذَا مِرْبِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لا أُحِبُ الآفلينَ ﴾

كان قوم إبراهيم (ع) يعبدون الكواكب من دون الله فأراد أن يستدرجهم إلى معرفة الله ويلفت مشاعرهم إلى منطق العقل والفطرة برفق ولين وطبق قواعد الحوار: (إِبْدَأُ مَعَهُ مِنْ حَيْثُ يُحِبُ ، حَقَّ تَنْتَهِيَ مِنْ حَيْثُ تُحِبُ !) فإنتظر حتى (جَنَّ) أي ستر الليل بظلامه الأرض ، رأى كوكباً مما يعبدون فقال مسايرة لهم ، هذا ربي ومدبّر أمري فاطمأنوا إليه لأنه أنصفهم كقوله ﴿وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَا لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي صَلالٍ مُبِينٍ سبا/؛ ٢ وقوله ﴿تَعَالُوا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ لَى الله عمران/؛ ٢ ، ولما غاب الكوكب تحت الأفق أيقظ عقولهم ولفت نظرهم إلى أن الآلهة لا تتقلب ولا تتغير ولا يحجبها شيء ولا ينبغي لعاقل أن يتّخذ إلهه هواه بغير حجةٍ ولا برهان (فَلَمًا أَفَلَ قَالَ لا أُحب ما يغيب ويحتجب بعد أن أتعلق به وأحبه ، والشيء الذي له شروق وغروب يكون محكوماً بالقوانين لا حاكماً عليها ، فلا ينبغي أن تكون العبادة إلاّ للرب الحاضر القريب الرقيب الذي لا يغيب من دعاء الإمام الحسين فلا ينبغي أن تكون العبادة إلاّ للرب الحاضر القريب الرقيب الذي لا يغيب من دعاء الإمام الحسين (ع) في يوم عوفة: (إلهي كَيْفَ كَيْفَ قَلْمُ يُرَى، وَقُرُبَ فَشَهِدَ النَّجْوَى) الذي لا يغفل ولا ينسى ، والظاهر في كلّ شيء بككمته والله الحالق هو الذي لا يحول ولا يزول ولا يجوز عليه الأفول ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ الأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ الأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ والناء الخالق هو الذي لا يحول ولا يزول ولا يجوز عليه الأفول ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُو يُدُرِكُ الْأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ وَهُو يُدُرِكُ الْأَنْعام ١٠٠٠.

# ٧٧ - ﴿ فَلَمَّا مِرَّاى الْقَمَرَ بَانْ عِنَا قَالَ هَذَا مَرْبِي فَلَمَا أَفَلَ قَالَ لَئِنْ لَهُ يَهْدِنِي مَرْبِي لَأَكُونَ مِنْ الْقُوْمِ الضَّالِينَ ﴾

قال استدراجاً لهم واستهواء لقلوبهم ، فلما رأى القمر (بَازِغاً) أي طالعاً مضيئاً وهو اسطع نوراً من الأول وأكبر حجماً قال هذا ربي على الأسلوب المتقدم لفتاً لأنظار قومه إلى فساد ما يعبدونه (قَالَ هَذَا رَبِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئِنْ لَمْ يَهْدِينِ رَبِي لأَكُونَنَّ مِنْ الْقَوْمِ الضَّالِينَ) فلما (أَفَلَ) أي غاب القمر قال إبراهيم لئن لم يثبتني ربي على الهدى، لأَكُونَنَّ مِنْ الْقَوْمِ الضَّالِينَ الذين اخطأوا الحق ، وطلب من الله الذي ربّه أن ينقذه من هذه الحيرة ، فإنه لا هادي ولا معين إلا الله تعالى وطلب من الله الذي ربّاه أن ينقذه من هذه الحيرة ، فإنه لا هادي ولا معين إلا الله تعالى وعليه من هذه الحكم: (بِالْهُدَى يَكْثُرُ الإِسْتِبْصِارُ).

### ٧٨ - ﴿ فَلَمَّا مَرَّ عَ الشَّمْسَ بَانْرِغَةً قَالَ هَذَا مَرْبِي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِي بَرِي الْمُسَالِّ مَنَا تُشْرِكُونَ ﴾

هذا مبالغة في مجاراة القوم وتمهيد لإقامة الحجة عليهم واستدراج فم ، إن هذه الشمس (بَازِغَة): طالعة قَالَ هَذَا رَبِي هَذَا أكبر من الكواكب والقمر حجماً وأعظم ضياءً ونوراً فهي أجدر منهما بالربوبية (فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ) فَلَمَّا غربت قَالَ يَا قَوْمِ إِنِي بَرِيءٌ من هذه الكواكب التي جعلتموها شريكة لخالقها ، لقد حاور وناظر وتلطف في القول وقرع الحجة

بالحجة حتى وصل إلى ما أراد ، فكان (ع) ثابتاً على المبادئ مرناً في التعامل مجادلاً بالتي هي أحسن في التجربة الأولى والثانية والثالثة.

فائدة: ١- (بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ) ولم يقل (بريء منكم) نحن نبراً من العمل السيء ولم نبراً من صاحبه لعله يستقيم. ٢- لقد حاور إبراهيم وتلطف في القول فبداً مع خصمه بالقاعدة الحوارية المروية عن الإمام علي (ع) (أَنْ يَبْدَأَ مَعَهُ مِنْ حَيْثُ يُحِبُّ حَصْمُهُ، وَوَصَلَ إِلَى حَيْثُ يُحِبُ هُوَ) المروية عن الإمام علي (ع) (أَنْ يَبْدَأَ مَعَهُ مِنْ حَيْثُ يُحِبُ حَصْمُهُ، وَوَصَلَ إِلَى حَيْثُ يُحِبُ هُوَ) بأفضل الأساليب، وهذا يعلمنا قواعد الجدال بالتي هي أحسن كقوله ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الحُسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ النحل/١٢٥. ٣- أمّا إذا أصرّ صاحبه على الشرك والضلال وعاند فعلينا نبراً منه ومن شركه كقوله ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمِمًّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بِاللّهِ وَحْدَهُ المتحنة /٤.

#### ٧٧ - ﴿إِنِّي وَجَّهُتُ وَجْهِي للَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالأَبْنُ صَحَنِيفاً وَمَا أَنَا مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾

بعد أن فشلت التجارب الثلاث أيقن أن هناك غير تلك الكواكب المخلوقة التي لابد لها من خالق وهو الله تعالى وحده فأنا مقبل عليه معرضٌ عمّن سواه ، كقوله ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا﴾ النساء/١٢٥ ، ﴿وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِنَّى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى ﴾ لقمان/٢٢، عن الإمام على (ع): (بِصُنْعِ اللهِ يُسْتَدَلَّ عَلَيْهِ، وَبِالْعُقُولِ يُعْتَقَدُ مَعْرِفَتُهُ ، وَبِالْفِطْرَة تَثْبُتُ حُجَّتُهُ وَبِآيَاتِهِ إِحْتَجَّ عَلَىٰ خَلْقِهِ) التوحيد ص٥٥ (حَنيفاً) مائلاً عن الأديان الباطلة المنتشرة إلى دين الحق (وَمَا أَنَا مِنْ الْمُشْرِكِينَ) لقد أعلن التوحيد في ظروف منحرفة يخيِّمُ عليها الشرك والجاهلية ، إنها الشجاعة واليقين عندما أقول الحق في مجتمع متخلِّف يألف الباطل في هُج البلاغة خطبة ٢٠١: (لاَ تَسْتَوْحِشُواْ فِيْ طَرِيْقِ الْهُدي لِقِلَّةِ أَهْلِهِ). فائدة: ١- (حَنيفاً) الحنيف المستقيم في كل الأحوال وعند الأهوال لا ينحرف إلى الفساد المنتشر الضاغط في المجتمع، فالحنيف ذو شخصية قوية ثابتة مستقيمة صادقة غير منافقة وغير قلقة وغير متذبذبة وغير متقلبة ولا فيها إزدواجية ولا حيرة ، فيما تجلّى للعقل بوضوح من تصوّر مطابق للحقيقة التي في ضمير المؤمن. ٢- (وَجَّهْتُ وَجْهِي) إسلام الوجه لله تعالى يعني توجه القلب إليه وتعلّق الروح به، وعبّر عنه بالوجه لأنّه أعظم مظهر مخلوق مميز في جسم الإنسان ، فهو الذي يعكس عما في النّفس من فرح وحزن وإقبال وإعراض فيكون الوجه الصورة العاكسة عما في داخل التّفس وتُعرف بالسيماء ، وتحتاج إلى علم الفراسة لكشفه كقوله ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ الحجر/٥٧ ، الْمُتَوَسِّمِوُنَ : المتفرسون الذين يعرفون حقيقة الشيء بسمته أي بعلامته وملامحه ، أي ينظرون إلى الأشياء بتعمّق بعيداً عن السطحية ، ويقرءون ما وراء السطور. ٣- قوله (فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ) فَطَرَ : خلق

السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ ومن نظّمهما ودبّرهما الإله الذي يستحق العبادة ، إنمّا النتيجة الحتمية للنظرة الفاحصة والتفكير الصحيح ، النظرة الواعية التي تنتهي بالعاقل المفكّر إلى اليقين بأنّ الله وحده هو الفاحصة والتفكير أعظى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمّ هَدَى لله طه/ ٥٠ ، أُعلن أين وجهت وجهي وقصدي ونيتي ونفسي وتوحيدي وعبادتي لله الذي (فَطَرَ) خلق وأوجد السماوات والأرض من العدم (حَنيفاً) مائلاً عن المجتمع الجاهلي ومتوجهاً بكلي إلى الله تعالى وحده مسلماً ومعرضاً عن عبادة غيره. عن الإمام الصادق (ع) : (لاَ يَكُونُ الْعَبْدُ مُشْرِكاً حَتَّى يُصَلِّيَ لِعَيْرِ اللهِ، أَوْ يَذْبَحَ لِعَيْرِ اللهِ، أَوْ يَدْعُو لِعَيْرِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ) بحار الأنوار ٧٢ ص ٩٠.

٠ ٨ - ﴿ وَحَاجَهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتْحَاجُونِي فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَانِ وَلا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلا أَنْ يَشَاءَ مَرَّبِي شَيْناً وَسِعَ مَرِّبِي كُلّ شَيْءٍ عِلْماً أَفَلا تَنذَكَرُونَ﴾

حَاجَّهُ : جادله ، خاصمه ، جادلوه وناظروه في التوحيد وفي آلهتهم وخوفوه من ترك عبادتها فأجابهم منكراً عليهم (قَالَ أَتُحَاجُونِي فِي اللَّهِ) أتجادلونني في وجود الله ووحدانيته (وَقَدْ هَدَانِ) وقد بصريى إلى الحق وهداني إليه وعلّمني من الحجة العلمية على نفى ربوبية غيره وإثبات ربوبيته سبحانه ، ونفس هدايتي وحبّي لله وفتح بصيرتي إليه وطمأن قلبي بذكره دليل على أنّه ربٌّ ولا ربَّ غيره لأن الهداية من تدبيره وتقديره ﴿إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى ﴾ البقرة/١٢٠ ، فأنا استذوقت هداية الله لي وعشت مع هذه الهداية ولقد رأيته في ضميري وأحسست به في وعيى ورأيته في بصيرتي ووصلت إلى درجة اليقين والثبات في شخصيتي ، فصارت هداية الله لي هي الدّليل عليه (أَثُّحَاجُوني في اللهِ وَقَدْ هَدَانِ؟) كقوله ﴿فَمَنْ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِوَكِيلِ ﴾ يونس/١٠٨، (وَلا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ) لا أخاف هذه الآلهة المزعومة التي تعبدونها من دون الله لأنها لا تضر ولا تنفع (إلاَّ أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئاً) إلاّ إذا أراد ربي أن يصيبني شيء من المكروه فإنه يقع كما يشاء ربي لا كما تشاء الآلهة (وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْماً) أحاط ربي بكل شيء على إطلاقه علماً مفصلاً (أَفَلا تَتَذَكَّرُونَ) استفهام للتوبيخ، أفلا تتعظون أن أَلْمَتُكُم لا يخشى منها ؟ أَفَلا تَتَذَكَّرُونَ فتميزون بين الحق والباطل ؟! وهذا تحذير لهم من الْغَفْلَةِ لأَنْهَا مِنْ فَسَاْدِ الْحِسْ (لاَ تَغْفَلُواْ فَلَيْسَ بِمَغْفُولٍ عَنْكُمْ) ، في غرر الحكم: (إِنْتِبَاهُ الْعُيُونِ لاَ يَنْفَعُ مِعْ غَفْلَةِ الْقُلُوبِ). فائدة : إنّ الفطرة حين تنحرف تضل عن سبيل الله ثم تتمادى في ضلالها وتتسع الزاوية ويبعد الخط عن نقطة الإبتداء، حتى ليصعب عليها أن تمتدي كقوله ﴿إِنْ كَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ آلِهَتِنَا لَوْلا أَنْ صَبَرْنَا عَلَيْهَا ﴿ الفرقان/٤٢.

٨١ - ﴿وَكَنْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكَتُمْ وَلا تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكَتُمْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُسْرَلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَاناً فَأَيُّ الْفَرِيَةَ بِإِللَّهِ مَا لَمْ يُسْرَلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَاناً فَأَيُّ الْفَرِيَةَ بِإِللَّهِ مَا لَمْ يُسْرَلُ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَاناً فَأَيْ

إنه ليعجب كيف أخاف آلهتكم التي أشركتموها مع الله في العبادة (وَلا تَخَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكْتُمْ بِاللّهِ مَا لَمْ يُنَرِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَاناً) برهاناً وحجة ودليلاً ، وأنتم لا تخافون الله القادر على كلِّ شيء الذي أشركتم به بدون حجة ولا برهان إلاّ أنكم إتبعتم الهوى والتقليد الأعمى. وهذا يدل من قال قولاً أو إعتقد مذهباً بغير حجة فهو باطل (فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالأَمْنِ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ) فكونوا منصفين إذن وقولوا لي : أينا أحق بالأمن وقد عرفنا الله بأدلة علمية فهو المؤهل للعبادة أم أنتم وقد أشركتم مع الله الأصنام التي لا حول لها ولا قوة ، وكفرتم بالله الواحد الأحد وَهُوَ الْقُويُّ العَزِيرُ إنّكم وحدكم الذين يجب أن تخافوا الله ربي المهيمن القادر العزيز ، إنّه منطق المؤمن الواثق بربّه ودينه والمدرك لحقائق هذا الوجود على أنه أكبر من ظاهره المشهود. فائدة : قال (فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ) ولم يقل (أيّنا أَحَقُّ بِالأَمْنِ) للإشارة إلى أن هذه المقابلة عامة لكل موحد ومشرك لا خاصة به ويم.

## ٨٢ - ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَكَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ ظِلْمَ أُولَيْكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُمُ مُهَّدُونَ ﴾

يَلْبِسُوا: يخلطوا ويستروا (بِظُلْم) الاعتداء ، وجاء نكرة للدلالة على عموم معناه ، ولبس الإيمان بالظلم هو خلطه به أي لم يخلطوا إيمانهم بشرك أو بشك ولا خيانة ولا سرقة ولا كذب.. أي الكبائر التي تحبط الأعمال، أو انحراف عقائدي ولا في العمل ولا في الدّعاء أو اعتداء على النّاس ، فالظلم لا يبطل أصل الإيمان وإنما يغطيه ويستره ويفسده ويزول أثره ، ولا يدعه يؤثر أثره الصحيح ، والظلم هو الخروج عن العدل وهو تجاوز الحدود المعقولة ، والظلم درجات على رأسها الشوك، كقوله (إنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ) لقمان/١٣ فإذا اعتقد الإنسان أن الله يدبر الكون والكائنات ، وأن حياة الإنسانية تسعد بالإيمان بالله وبطاعته وتشقى بمعصيته فقد تخلّص من ظلم الشرك ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنْ الْخَاسِرِينَ ﴾ الزمر/٦٥ ، عن الإمام الباقر (ع) : (أَدْنَى الشِّرْكُ أَنْ يَبْتَدِعَ الرَّجُلُ رَأْيَاً، فَيُحِبَّ عَلَيْهِ وَيَبْغَضَ عَلَيْهِ) بحار الأنوار ٣٠٤/٢، (أُوْلَئِكَ لَهُمْ الأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ) أولئك الذين هذه صفاقم المميزة هم على هداية ودراية واستقامة فلهم الأمن من العذاب والاطمئنان في القلب من كل قلق وأرق ، وكانت أداة لمشيئة الله في واقع الحياة وعنصر لقدر الله وإرادته تعالى، عن النبي (ص) : (مَن أُعْطِىَ فَشَكَرَ، وَمُنِعَ فَصَبَرَ، وَظَلَمَ فَاسْتَغْفَر، وَظُلِمَ فَغَفَرَ (أُوْلَئِكَ لَهُمْ الأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ)). فائدة: ١ - الظلم في الآية التعدي على ما لله من حق في التوحيد وفي الطاعة ، يريد الله أن يعلمنا الإيمان الصافي النقى الذي لا ظلم فيه في العقيدة وفي النفس وفي القول والعمل فهذا هو الذي يوحي بالأمن ويدل على الهداية. ٢- وقيل: الظلم بين الإنسان وربّه كالشرك والكذب والعصيان ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا ﴾ الكهف/٥٦ ، وظلم بينه وبين النّاس كالاعتداء عليهم ﴿ وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾

المائدة / ٨٧ ، وظلم بينه وبين نفسه ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق / ١ ، هج البلاغة حكم ١٧٠ : (الطّلْمَ ثَلاَثَةٌ : فَظُلْمٌ لاَ يُغْفَرُ ، وَظُلْمٌ لاَ يُتْرَكُ ، وَظُلْمٌ مَغْفُورٌ لاَ يُطْلَبُ ، فَأَمَّا الظُلْمُ اللّهِ يَعْفَرُ فَظُلْمُ الْعَبْدِ نَفْسَهُ ، وَأَمَّا الظُلْمُ اللّهِ يَتْرَكُ فَظُلْمُ الْعَبْدِ بَعْضِهِمْ بَعْضاً ) ، عن النبي (ص) : (للظلم ثلاث علامات : يَقْهَرُ مَنْ دُونَهُ بِالْعَلَمَةِ ، وَمَنْ فَوْقَهُ الْعَبْدِ بَعْضِهِمْ بَعْضاً ) ، عن النبي (ص) : (للظلم ثلاث علامات : يَقْهَرُ مَنْ دُونَهُ بِالْعَلَبَةِ ، وَمَنْ فَوْقَهُ بِالْمَعْصِيةِ ، وَيُظَاهِرُ (يعين) الظَلَمَة ) بحار الأنوار ٢٧ ص ٢٤ ، الآية تعتبر الظلم من أهم الموانع والحجب عن الهداية والاستقامة فإن كل مرتبة من الإيمان يحجبها نوع من الظلم المناسب لها ، في غرر الحكم: (الظلم أم الرذائل) و (مَنْ ظَلَمَ كُرِهَتْ أَيَّامُهُ ، وَتَنَعَصَ عَيْشُهُ ، وَاضْطَرَبَتْ نَفْسُهُ ) ، في غرر الحكم: (مِنْ أَفْحَشِ الظُلُمُ الْجَرْمُ ) وَظُلْمُ الضَّعِيْفِ ، وَظُلْمُ الْمُسْتَسْلِم ، وَظُلْمُ الأَجِيْرِ (الظُلْمُ فِيْ الدُّنْيَا فَلْمُ الْمُسْتَسْلِم ، وَظُلْمُ الأَجْرِ (الظُلْمُ فِيْ الدُّنْيَا فَلْمُ الْجَرَام ) وَظُلْمُ الضَّعِيْفِ ، وَظُلْمُ الْمُسْتَسْلِم ، وَظُلْمُ الأَجْرَرُ ) وَظُلْمُ الضَّعِيْفِ ، وَظُلْمُ الْمُسْتَسْلِم ، وَظُلْمُ الأَجْرَر (الظُلْمُ فِيْ الدُّنْيَا فَلُمُ الْمُسْتَسْلِم ، وَظُلْمُ الْأَجْرَة ).

# ٨٣ - ﴿ وَيِلْكَ حُجَنُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَ إِهِيدَ عَلَى قَوْمِهِ مَنْ فَعُ دَمَرَ جَاتٍ مِنْ نَشَاءُ إِنْ مَرَبُكَ حَكِيدٌ عَلِيدٌ ﴾

خُجُّتُنَا : دليلنا ، هذا الذي إحتج به إبراهيم على وحدانية الله من أفول الكواكب والشمس والقمر من أدلتنا التي ألهمناها إياه لتكون له الحجة الدامغة على قومه ، وكل حجة أو كلمة يحق بها الحق ويبطل بما الباطل فهي حجة الله وكلمته ﴿فَلِلَّهِ الحُبَّةُ الْبَالِغَةُ الْانعام/١٤٩ ، ﴿سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا المِسْرَةِ الله وكلمته ﴿فَلِلَّهِ الحُبَّةُ الْبَالِغَةُ الْانعام/١٤٩ ، ﴿سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ والنبوغ لا عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا المِسْرَةِ الله وكرَجَاتٍ مَنْ نَشَاعُ ) وفعه بالعلم والفهم والنبوغ والقدرة والقوة والحكمة والتقوى وحسن السيرة.. يرفع الله درجات من يؤتيهم ذلك بدرجات كسبية، ويعطي النبوة والرسالة بدرجات وهبية خاصة ، كما رفعنا إبراهيم أرفعها لا في الإسلام درجات وفي الإيمان درجات وفي العلم درجات.. وهكذا بلغ إبراهيم أرفعها لا في المال والجاه والأنساب ، ويرفع الله بالعلم فوق العباد درجات ﴿يَرْفَعُ اللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الله المحالة إلَّ في الحل المحالة إلى المحالة الحل إلى ربعا درجات من لا يستحق ذلك. فائدة: تدل الآية أن السعادة في الصفات الروحانية والعلمية وفي العالم المعنوي دون المادي والجسدي ، في غرر الحكم: (لا يَسْعُدُ أُمْرُقُ إلا بَطَاعُةِ اللهِ سُبْحَانُهُ وَلاَ يَشْفَى أُمْرُقُ إلاَّ بِكَا الله الله الله المنوي دون المادي والجسدي ، في غرر الحكم: (لا يَسْعُدُ أُمْرُقُ إلاَ بِطَاعُةِ اللهِ سُبْحَانُهُ وَلاَ يَشْفَى أُمْرُقُ إلاَّ بِعَلْمِيةِ اللهِ ).

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ كُلاَّ هَدَيْنَا وَنُوحاً هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُمْرَيِّتِهِ دَاوُودَ وَسُلْيْمَانَ وَأُيوبَ وَيُوسَفَ وَمُوسَى وَهَامِهُونَ
 وَكَذَرِكَ نَجْزِي الْمُحْسِيِّينَ

واذكر ما من الله على إبراهيم الخليل (ع) وأعطيناه من العلم والإيمان والدعوة والصبر ، ذكر ما أكرمه الله به من الذرية الصالحة والنسل الطيب وأن الله جعل صفوة الخلق من نسله وهذه كرامة عالية المضامين ليكون امتداده بذريته (كُلاً هَدَيْنَا) وقد هَدَيْنَا كلاً منهما ، أرشدناه إلى سبيل

السعادة وآتيناه النبوة والحكمة ، وكان هذا مجازاة لإبراهيم حين اعتزل قومه وهاجر من بلادهم لعبادة الله ﴿إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَبِي سَيَهْدِينِ الصافات/٩٩ ، وفيه إرشادٌ إلى انّ الهداية ليست وراثية وإغّا هي منحة ربانية مقدّرة بقدر ﴿وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى الْعلی/٣ ، فعوضه الله عن قومه وعشيرته بأولاد صالحين من صلبه لتقرّ بهم عينه (وَنُوحاً هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ) وذكر الله نوحاً لأنه أب البشر الثاني فذكر شرف أبناء إبراهيم ثم ذكر شَرَف آبائه (وَمِنْ ذُرِيَّتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ) وذكرهما لأغما جمعا الملك والرئاسة مع النبوة والرسالة (وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ) قرضما لاشتراكهما في الامتحان والبلاء (وَمُوسَى وَهَارُونَ) قرضما لاشتراكهما في الأخوة والنبوة والدعوة (وَكَذَلِكَ نَجْزِي والبلاء (وَمُوسَى وَهَارُونَ) قرضما لاشتراكهما في الأخوة والنبوة والدعوة (وَكَذَلِكَ فَجْزِي الله على الله على الله على الله على الله على عاقبة الإحسان تمتد آثاره مدى الأجيال كالشجرة الطيبة تؤتي أكلها كلّ حين بإذن ربها. (راجع فائدة الآية ٨٧) وذكر إسحاق دون إسماعيل لأنّه هو الذي وهبه الله تعالى بآية منه بعد كبر سنّه وعقم المراّته سارة.

# ٨٥ - ﴿وَرَكَرُهُا وَيَحْنَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ كُنْ مِنْ الصَالِحِينَ ﴾

وقرن بينهم لأخّم أمتازوا بالزهد والإعراض عن الدنيا (كُلِّ مِنْ الصَّاخِينَ) إغم صالحون في أنفسهم مصلحون لغيرهم وأهل اللياقة بنعم الله والمتهيئين للكرامة الإلهية. فائدة : وذكر عيسى وإنما يتصل نسبه من جهة أمه مريم كذلك ينسب الحسن والحسين من ذرية رسول الله (ص) من جهة فاطمة أمهما لذلك فمن آذاهما فقد آذى رسول الله (ص) لأنهما سبطاه.

#### ٨٦ - ﴿ وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَكُوطاً وَكُلاَّ فَضَلَّنَا عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾

وَإِسْمَاعِيلَ إِبَن إِبراهيم وَالْيَسَعَ أحد أنبياء بني إسرائيل وَيُونُسَ بن متى وَلُوط إِبن أخ إِبراهيم (وَكُلاً فَضَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ) وَكُلاً منهم فضلناه بالنبوة على عوالم زمانهم التي عاشوا فيها والناس الذين عاصروهم وليس تفضيلهم على جميع النّاس وهم نماذج للاقتداء ﴿أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللّهُ فَبِهُدَاهُمْ اقْتَدِهِ الْانعام/. ٩ ، (وَكُلاً فَضَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ) : هذا التفضيل على عالم زمانهم لا في فَبِهُدَاهُمْ اقْتَدِهِ اللّه الله والله والله والله وإلاّ لكان كلُّ واحدٍ من هؤلاء أفضل من كلِّ الأنبياء السابقين عليه واللاحقين له حتى أفضل من أنبياء أولي العزم!

# ٨٧ - ﴿ وَمِنْ آبَانِهِ مُ وَذُمْرِياتِهِ مُ وَإِخْوَانِهِ مُ وَاجْتَبَيْنَاهُ مُ وَهَدَيْنَاهُ مُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾

مِنْ: للتبعيض. وهدينا بعض آباء من ذكرنا من الأنبياء وبعض أولادهم وبعض إخوانهم ، لأن من ذرياتهم وإخوانهم كانوا كافرين ، ولم يكن لعيسى ويحيى نسل وذرية (وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) اجْتَبَيْنَاهُمْ : اصطفيناهم ، هديناهم : أرشدناهم ، اجتباء الله للعبد تخصيصه إيّاه بفيض إلهي يتحصل له منه أنواع من النعم بسهولة بلا سعى من العبد. اخترناهم بتخصيصهم

برعاية إلهية خاصة هدتهم إلى الطريق المستقيم الذي لا عوج فيه ولا نفاق ولا تلون ولا ازدواج شخصية ﴿وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ آل عمران/١٠١. فائدة: ذكر الله تعالى في هذه الآية والآيات التي بعدها (١٧) نبياً ورسولاً وأنّه تعالى منّ عليهم بالحكمة والنبوة، وعلى بعضهم من عليه بتنزيل الكتاب وذلك من أجل أن يحتج مُحَدّ (ص) على العرب بأنّ جدّهم إبراهيم وكثيراً من أبنائه كانوا موحدين، والأنبياء المذكورين لم تأت حسب الترتيب الزماني أو الفضل.

# ٨٨ - ﴿ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُ مُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

(ذَلِكَ) تقرير لينابيع الهدى إلى الطريق المستقيم هو هدى الله ﴿إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى﴾ البقرة/١٢٠) يهدي به من يريد ويرغب من عباده ، الهداية مائدة مفتوحة للجميع والذي ينالها أصحاب المؤهلات الخاصة وجاءت (ذَلِك) للإشارة بالبعيد لبيان علوّ هذه الهداية فإخّا حق الهداية بكونها من الله تعالى، فإن الله لا يهدي بطريقة إجبارية قسرية كما لا يضلهم كذلك ، والله يهدي بالأسباب المعلومة التي يختارها الإنسان توصل إلى الهداية ﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ التغابن/١١، ﴿وَأَنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يُرِيدُ ﴾ الحج/١٦ ، فتكون الهداية من الله على ضوء استعداد الإنسان ولياقته ومؤهلاته ورضاه ، وبمقدار الإيمان تكون الهداية وبمقدار العلم تكون الدراية وبمقدار الورع تكون الاستقامة ، وليست هداية الله لفرد دون فرد بل الهداية لكل من استمع فوعى واتقى ونقى قلبه وفكره ، وبمقدار الانحراف عن الهداية يكون الضلال (وَلَوْ أَشْرَكُوا خَبِطَ عَنْهُمْ) لو أشرك هؤلاء الأنبياء مع فضلهم وعلق قدرهم لبطل عملهم الصالح فكيف بغيرهم ؟! ، وبمقدار ما يخرجوا عن أصول التوحيد ويشركوا بالله في الاعتقاد أو العبادة أو التلقى فإن مصيرهم أن يحبط عنهم عملهم ويذهب ضياعاً ، والمعنى اللغوي للحبوط : أن ترعى الدابة نبتاً مسموماً فتنتفخ وتموت ، الحَبط : البطلان وذهاب العمل سدى أي لو أشركوا بالله في الاعتقاد والعبادة أو التلقى فيحبط عملهم ويذهب ضياعاً ويهلك كما تهلك الدّابة تأكل النبات المسموم فتموت (وَلُوْ أَشْرَكُوا لَخَبِطَ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) فهو قانون عام يشمل الخواص والعوام على السواء وفيه غاية الترهيب للعوام والخواص لئلا يأمنوا مكر الله بهذا الحبط ، بمعنى لو آمنوا ببعض الكتاب وكفروا ببعض ، أو فرقوا بين أحكام الله وشرائعه بالأخذ ببعض الأحكام ورد البعض ، أو تغيير أحكام الله وشرائعه حسب هوى الإنسان (لَحَبِطَ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) كقوله ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُوراً ﴾ الفرقان/٢٣ ، لبطل أثر أعمالهم فلا قيمة لها ولا انحدروا في مهابط الضلال ومزالق الأهواء بعيداً عن هدى الله سبحانه ﴿ وَمَا لِأَحَدٍ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى ، إِلاَّ ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى﴾ الليل/١٩-٢٠ ، في غرر الحكم : (مَنْ إِتَّبَعَ هَوَاْهُ أَعْمَاهُ وَأَصَمَّهُ وَأَذَلَّهُ وَأَضَلَّهُ). فائدة : والغرض من هذا الحبط هو أنّ الله يعامل النّاس على حسب أعمالهم لا على حسب مراكزهم وامتيازاتهم وألقابهم وأنسابهم بل بأعمالهم الصالحة.

في نهج البلاغة حكم ٨١: (قِيمَةُ كُلِّ إِمْرِئٍ مَا يُحْسِنُهُ).

٨٨ - ﴿ أُولَكِ اللَّهِ الْكِيَاهُ مُوالْكِ الْدُن اللَّهِ الْمُلَاكِ الْمُوابِيَ الْكِيَابُ الْمُوابِيَ الْكِيَابُ الْأَنبِياء السبعة عشر المذكورين سابقاً ، دلالة على علو شائهم (اللَّذِينَ آتَيْنَاهُمْ الْكِتَابَ) كصحف إبراهيم وتوراة موسى وإنجيل عيسى وزبور داود (وَاحْكُمْ) معرفة القضاء في المنازعات والدعاوي وفصل الخطاب وآتيناهم الحكمة والعقل والإدراك وحسن السيرة ، كما قال في داود وسليمان ﴿ وَكُلاً آتَيْنَا حُكُماً وَعِلْماً ﴾ الأنبياء الإياء العيب بعناية إلهية وسليمان ﴿ وَكُلاً آتَيْنَا حُكُماً وَعِلْماً ﴾ الأنبياء الدين في حياة الإنسان لأن الدين الصحيح هو الحياة وتقدم الحياة (فَإِنْ يَكُفُرُ عِمَا) بالهداية والكتاب والحكم والنبوة (هَوُلاءِ) الكافرون من قوم النبي مُحَد (ص) (فَقَدْ وَكُلْنَا عِمَا قَوْماً لَيْسُوا عِمَا بِكَافِرِينَ) إنمّا ليست حالة مؤقتة بل تكشف عن النبي مُحَد (ص) (فَقَدْ وَكُلْنَا عِمَا قَوْماً لَيْسُوا عِمَا بِكَافِرِينَ) إنمّا ليست حالة مؤقتة بل تكشف عن النبي مُحد (ص) (فقد الاستبدال: إنّ لله عباداً في كلّ زمان ومكان موكلين بالهداية الإلهية وحاملين رسالة الله والمحافظين على دين الله ﴿ لِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ الرعد/٧، ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ فاطر ٢٤٠٠.

وأيضاً موكلين بالطريقة المستقيمة التي يعتمدها أنبياء الله من الكتاب والحكم والنبوة ، يحفظ الله بجم دينه من الزوال وهدايته من الانقراض ، وهم جند الله يختارهم الله لنصرته وإعلاء كلمته ﴿وَمَا هِيَ إِلاَّ هُوَ وَمَا هِيَ إِلاَّ دُكْرَى لِلْبَشَرِ ﴾ المدثر/٣ ، ﴿وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ المنتح/؛ ، هؤلاء لا سبيل للشرك إلى نفوسهم لاعتصامهم بالله ﴿وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ آل عمران/١٠١ ، وتنكير (قَوْماً) للدلالة على العموم من دون تشخيص للدلالة على فخامة هؤلاء كقوله ﴿وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمّا يَلْحَقُوا بِهِمْ ﴾ الجمعة/٣ ، ﴿إِنْ يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ بِآخَرِينَ ﴾ النساء/١٠٥ ، ﴿وَإِنْ يَشَأْ يُدُهُمْ أَمُّ لا يَكُونُوا أَمْثَالُكُمْ ﴾ على فخامة هؤلاء كقوله ﴿وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمّا يَلْحَقُوا بَهِمْ ﴾ الجمعة/٣ ، ﴿إِنْ يَشَأْ يُذْهِبُكُمْ أَيّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ بِآخَرِينَ ﴾ النساء/١٥٥ ، وهم المؤمنون الصالحون في كلّ زمان عُكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله حُجَّة بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ النساء/١٥٥ ، وهم المؤمنون الصالحون في كلّ زمان ومكان وهم على درجة كبيرة من التقوى والأمانة ، إخّم ليسوا مقطوعين من شجرة بل إخّم ومكان وهم على درجة كبيرة من التقوى والأمانة ، إخّم ليسوا مقطوعين من شجرة بل إخّم ومكان وهم على درجة كبيرة من التقوى والأمانة ، إخّم ليسوا مقطوعين من شجرة بل إخّم من الله ويْهِمْ (فَإِنْ يَكُفُوْ بِهَا هُولاءِ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قَوْماً لَيْسُوا بِهَا مَوْلاءِ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قَوْماً لَيْسُوا بِهَا مَوْلاءِ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قَوْماً لَيْسُوا بِهَا مَوْلاءِ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قَوْماً لَيْسُوا بِهَا مَنْهُمْ النور ٢٦/٣٤ ؟ .

### • ٩ - ﴿ أُولَيْكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُ مُ اقْتَدِهِ قُلْ لا أَسْأَلُكُ مُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرَى اللَّهُ الْعَالَمِينَ ﴾

أمر الله تعالى النبي (ص) أن يقتدي بمؤلاء الأنبياء المذكورين المصطفين الهداة المهديون يقتدي بمداهم وسيرتهم لا يقتدي بشخصهم ، لأن شريعته ناسخة لشرائعهم فهذا الهدى الخالص وحده هو الذي يسير عليه ويحتكم إليه ويدعو إليه ويبشر به لذلك قال (فَبهُدَاهُمْ اقْتَدِهِ) ولم يقل (بمم اقْتَدِهِ) ممَّا يدلُّ على وحدة الهداية الإلهية لجميع الأنبياء (ع) وهم قدوة للناس جميعاً ، قيل: (مَنْ زَانُوُا الْهُدَى بِالرِّجَاْلِ ظَلَمُوهُ، وَمَنْ زَانُوُا الرِّجَاْلَ بِالْهُدَى أَنْصَفُوهُ!) فاهتدى الرسول مُحَدّ (ص) بعدى الرسل قبله وجمع كل كمال وجمال وجلال فيهم فاجتمعت لديه فضائل فاقت الجميع ﴿وَكَانَ فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ النساء/١١٣ ، فأصبح حبيب الله وسيد المرسلين وخاتم النبيين وقدوة وأسوة حسنة للعالمين ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ.. ﴾ الأحزاب ٢١ ، وهناك فرق بين القدوة والأسوة: القدوة : إتباع من جهة أو حالة معينة ، والأسوة : ولاء ووفاء وانتماء واتباع واقتداء من جميع الجهات وفي كلِّ الأحوال والأشكال في الأقوال والأفعال في كلِّ زمان ومكان. (قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً) هذا هو منطق الأنبياء (ع) والمصلحين الإلهيين جميعاً فهم لا يدعون الناس إلى منهج الله لقاء أجر دنيوي ، لأن الدين لم يشرّع إلى التجارة والكسب والثراء وفي ذلك تطييب نفوسهم ويكون ذلك أبعد عن التهمة وأنجح للدعوة وأكثر للتأثير ﴿اتَّبِعُوا مَنْ لا يَسْأَلُكُمْ أَجْراً وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ يس/٢١.

﴿إِنْ أَجْرِي إِلاَّ عَلَى اللَّهِ ﴾ يونس/٧٢ ، إنّ نعمة العقيدة وعلوم الهداية مثل نور الشمس ونعمة الهواء والمياه وهي نعم عامة وعالمية لا تباع ولا تشترى ولا أجر يعطى لقاءها، وهذه الرسالة الإسلامية عامة أيضاً ليست مقصورة على بعض دون بعض حتى يطلب الأجر عليها. وفيه دلالة : من يطلب من النَّاس أجراً على عمل رسالي ، فهو يعظ النَّاس من أجل الإجور والمال وليس من أجل الله تعالى فهو يستأكل بعلمه ، ويعبد الله على حرف ، أي على طرفٍ من الدّين ، فيكون الدّين عنده سلماً للدّنيا فيخسرهما معاً ، في غرر الحكم: (لا يَتْرُكُ النَّاسُ شَيْعًا مِنْ دِينِهِمْ لإِصْلاح دُنْيَاهُمْ إِلاَّ فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُوَ أَضَرُّ مِنْهُ) لا مانع من أخذ هدية غير محددة وليس أجراً مقابل التبليغ (إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرَى لِلْعَالَمِينَ) ما هذا القرآن إلاّ ذكر وذكرى ، وأعظم نعمة أنعم الله بما على الناس ، ودستور لجميع الخلق في العالم ومنهج عالي المضامين يخلصهم من الضياع ومن حيرة الضلالة ومن ظلمات الجهالة ، لا يختصُّ بالقرآن قومٌ ولا جنسٌ ولا قومية ولا أسود ولا أبيض ، فكان القرآن رسالة عالمية ، والرسول رحمة للعالمين وللإنسانية أجمعين ﴿**وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةً** لِلنَّاسِ ﴾ سبأ/٢٨ ، فصار المرسل والرسول والرسالة كلُّها عالمية ، والرب المرسل رب للعالمين ، فعلينا أن نعيش آفاق العالمية ووعيها!! 9 9 - ﴿ وَمَا قَدَمَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْمَرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِنْ شَيْءٌ قُلْ مَنْ أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِنْ شَيْءٌ قُلْ مَنْ أَنْزَلَ اللَّهُ عُدَّ وَهُوسَى فُومَ وَهُدَى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَ اطِيسَ ثُبُدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثْمِرًا وَعُلِمْتُ مُ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلا آبَاؤُكُمْ قُلْ اللَّهُ ثُمَّ ذَمْرُهُمْ فِي خَوْضِهِمْ لِللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ ثُمَّ ذَمْرُهُمُ مُ فِي خَوْضِهِمْ لَيَاسَ بَعْمُونَ ﴾ لَمْعُنُونَ ﴾

وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ تَقَدْيرِهِ ، ما عرفوا الله حق معرفته ولا عظموه حق تعظيمه ، بما يليق بجلاله وجماله وكماله وعظيم آياته وعجائب مخلوقاته ، عن النبي (ص): (مَنْ كَاْنَ بِاللَّهِ أَعْرَفْ، كَاْنَ مِنَ اللَّهِ أَخْوَفْ) البحار ٣٩٣/٧، في غرر الحكم: (مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ ، عَجِبْتُ لِمَنْ يَجْهَلُ نَفْسَهُ كَيْفَ يَعَرِفَ رَبَّهُ) ، (إِذْ قَالُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِنْ شَيْءٍ) لماذا مَا قَدَرُوا إيمانهم باللَّهَ حَقَّ تقَدْيرِهِ وعاشوا النفاق والتناقض مع هذا الإيمان ؟ حين أنكروا الوحى وبعثة الرسل وإنزال الرسالات، لا يتجرّأ على ذلك إلاّ اليهود اللعناء والمشركين مبالغة في إنكار نزول القرآن على مُجَّد (ص) إذ هذا قدحٌ في حكمة الله وزعموا أن الله تعالى يترك عباده همارً وسدى ولا يأمرهم ولا ينهاهم ، ونفي لأعظم مِنَّة امتنَّ الله بما على عباده وهي الرسالة التي لا طريق للعباد إلى نيل سعادتهم إلا بما ، فأيُّ قدح أعظم من هذا ؟ (قُلْ مَنْ أَنزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُوراً وَهُدًى لِلنَّاسِ) قل يا مُحَّد مُؤلاء المعاندين من أنزل التوراة على موسى مصدر نور وهداية لبني إسرائيل ؟ (تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيراً) قَرَاطِيسَ جمع قرطاس ما يكتب فيه من جلدٍ وورق. أي علّمهم من الأحكام والشرائع الإلهية تكتبونه على أوراق متفرقة ﴿فَنَسُوا حَظّاً مِمَّا **ذُكِّرُوا بِهِ** المائدة/١٤ ، إنكم حرّفتم التوراة وتبدلون كلمات الله بما يتماشى مع مصالحكم ومادياتكم وَثُخْفُونَ كَثِيراً من الأحكام حسب أهوائكم (وَعُلِّمْتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلا آبَاؤُكُمْ) وَعُلِّمْتُمْ يا معشر اليهود من دين الله وهدايته في هذا القرآن وفي التوراة ما لم تعلموا به من قبل لا أنتم ولا آباؤكم (قُلْ اللَّهُ) أنزل هذا القرآن وأنزل التوراة (ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ) ثمّ إتركهم في باطلهم الذي يخوضون فيه ويهزؤون وهذا تهديد لهم كما هو استخفاف بمم وإهانة ﴿حَتَّى يُلاقُوا يَوْمَهُمْ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ المعارج/٢٤ ، وَالَّذِيْ لاَ تَلِيْقُ بِهِ الْهِدَاْيَةُ تَلِيْقُ بِهِ الْغِوَايَةُ وَالضَّلاَلَةُ.

٩ - ﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَامَ كُ مُصَدِقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنذِ مَ أَمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُـمُـ مُ
 عَلَى صَلاتِهِـ مُن يُحَافِظُونَ ﴾

هذا القرآن أنزله الله من عنده وتحت رعايته وهو كتاب كريم عظيم القدر (مُبَارَكُ) له صفة البركة لكثرة خيراته ومنافعه وصلاحه في أمور الدّنيا والآخرة فهو يهدي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ولكن لمن أحسن حمله وعلم أسراره واستنطقه فهو (نَاْطِقُ لِمَنْ اَسْتَنْطَقَهُ، وَحَاْمِلُ لِمَنْ حَمَلَهُ) فهو كتاب هداية ويخاطب الفطرة البشرية بطريقة فنية مؤثرة عجيبة ولطيفة المدخل، فهو مبارك بكل معاني البركة ، مبارك في أصله وفي ذاته وفي نزوله وفي حجمه ومحتواه وفي تأثيره في النّاس فهو دائم البركة لأنّه دائم مبارك في أصله وفي ذاته وفي نزوله وفي حجمه ومحتواه وفي تأثيره في النّاس فهو دائم البركة لأنّه دائم

الهداية ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ ﴿ ص/٢٩ ، (مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ) يصدق كتب الله المنزلة قبله كالتوراة والإنجيل قبل تحريفها (وَلِتُنذِرَ أُمَّ الْقُرى وَمَنْ حَوْلَهَا) لتنذر به يا مُجَّد أهل مكة ومن حولها حتى إذا صار لها أتباع وأنصار بشّروا بها سائر أهل الأرض ﴿لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً﴾ الفرقان/١ ، (وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ) والذين يصدقون بالعالم الآخر وبيوم القيامة يؤمنون بهذا القرآن المبارك لما فيه تبيان لكل شيء وتفصيل كلّ شي وما فرّط الله به من شيء (وَهُمْ عَلَى صَلاتِمِمْ يُحَافِظُونَ) يداومون على الصلوات الخمس الفرائض ويحفظون هيبتها ويبينون روحها ومجالات تربيتها للنفوس وإحياء الضمائر وتحسين السلوك والأخلاق ، ليكونوا على صلة دائمة وثيقة بالله تعالى ، ويحفظون أوقاتها وأركانها وحدودها وشروطها وآدابها ومكملاتها كقوله ﴿الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ المؤمنون/٢ ، والصلاة من دون روح أي بدون خشوع تكون مجرّد حركات لا روح فيها ولا تأثير ، وخص الصلاة بالذكر لأنها أشرف العبادات، وعمود الدين ومظهر الإيمان، وَتَنْهَى عَنْ الْفَحْشَاْءِ وَالْمُنْكَرِ ﴿إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَوْقُوتاً ﴾ النساء/١٠٣ ، عن الإمام على (ع) : (الصَّلاةُ مِيزَانٌ (دَقِيْقٌ) فَمَنْ وَفَّ ، اسْتَوْفَ)

٩٣ - ﴿ وَمَنْ أَظْلَدُ مُمِنَ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِياً أَوْ قَالَ أُوحِي إِلَيْ وَلَدْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَنْ قَالَ سَأَنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنزِلَ اللَّهُ وَكُوْ تَرَى إِذْ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمُوْتِ وَالْمَلاهِكَةُ بَاسِطُوا أَيدِيهِمْ أَحْرِجُوا أَنفُسَكُمْ الْيُوْرَ تَجْزَوْنَ عَذَاب الْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقّ وَكُنتُ مْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبرُونَ

لا أحد ُ أظلم وأجرم ممن كذب على الله فجعل له شركاء وانداداً أو نسب إلى الله قولاً أو حكماً بغير ما أنزل الله وهو من أكبر المفاسد كإدّعاء النبوة مثل مسيلمة الكذاب والأسود العنسي ، أو يقول هذا حلال الله وهذا حرام الله يبتدع ذلك من عنده فهو كذّاب ومفترِّ على الله حتى ولو أصاب الواقع فيكون افتراء الكذب على الله بمعنى اختلاق عليه حكماً لم يقله سبحانه (أَوْ قَالَ **أُوحِيَ إِلَىَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ)** إنّ هذا الأحمق المغرور يدّعي النبوة ونزول الوحي عليه كذباً وافتراءً على الله. (وَمَنْ قَالَ سَأُنزلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ الله ) استهزاءً بالقرآن الكريم حيث نسبه إلى الله سبحانه ثم وعد الناس مثله بالإنزال ، استعلاء على الله واستكباراً على آياته ، هؤلاء أظلم الناس لأنهم يحاربون الحق باسم الحق فهم ضالون مضلون (وَلَوْ تَرَى إِذْ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ) جواب (لَوْ) محذوف للتهويل أي ولو ترى يا مُحَدّ هؤلاء الظلمة المفترون وهم في (غَمَرَاتِ) أي سكرات الموت وشدائده لرأيت أمراً عظيماً رهيباً (وَالْمَلائِكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنفُسَكُمْ) وملائكة العذاب يضربون وجوههم وأدبارهم لتخرج أرواحهم من أجسادهم قائلين لهم : خلِّصوا أنفسكم من عذاب يوم القيامة (الْيَوْمَ تَجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ) تجزون العذاب الذي يقع به الهوان والذل والخزي الأكيد والشديد ، والجزاء من جنس العمل (عَمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ) من كذبكم عليه وردكم للحق الذي جاءت به الرسل (وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ) تترفعون عن الانقياد لها والاستسلام لأحكامها.

فائدة: ١- هذا دليل على عذاب البرزخ ونعيمه. ٢- استقلال الروح عن الجسد. ٣- تعذيب المجرمين يبدأ منذ لحظة قبض أرواحهم.

٩٤ - ﴿ وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُ مُ أَوْلَ مَرْةٍ وَتَرَكْتُ مُ مَا خَوَلْنَاكُ مُ وَمَا وَظُهُومِكُ مُ وَمَا أَمْكَى مَعَكُ مْ شُفَعًا وَكُ مُ الَّذِينَ مَرَ عَمْتُ مُ أَنَّهُ مُ فِيكُ مُ شُرُكَا وُلَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُ مُ وَضَلَّ عَنكُمْ مَا كُنتُ مُ تَرْعُمُونَ ﴾ جئتمونا للحساب والجزاء واحداً واحداً منفردين عن الأهل والمال والجاه والولد ، حفاة عراة فما معكم إلا ذواتكم مجرّدة ومفردة ، وتلقون ربكم أفراداً لا جماعة كما خلقكم أول مرّة أفراداً ﴿كُمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْق نُعِيدُهُ ﴾ الأنبياء/٤، وإن الإنسان يلقى ربه بعد الموت ﴿كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ الأعراف/٢٩ ، كما خرج من بطن أمه لا يحمل معه شيئاً، وفرق بين خروجه من أصل الأرض وإعادته إليها ، إنه خرج أول مرة كان غير مسؤول وحين يعاد إليها يكون مسؤولاً عن كلّ شيء ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُولُونَ ﴾ الصافات/٢٤ ، يُسْأَلَ عَنْ عُمُرِهِ فِيمَ أَفْنَاهُ ؟ وَعَنْ شَبَابِهِ فِيمَ أَبْلاَهُ ؟ وَعَنْ مَالِهِ مِمَّ اِكْتَسَبَهُ؟ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ ؟.. وَسَوْفَ يُسْأَلُ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ فَلْيُعِدَّ لِكُلّ سُؤَالٍ جَوَابَاً (وَتَرَكْتُمْ مَا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ) تركتم ما أعطيناكم من الأموال والأولاد وكل متاع الدنيا ، فلم ينفعكم في هذا اليوم الحاسم والجازم ، وبقيت للورثة لهم النعيم والخيرات ، وعليكم الحساب والتبعات والحسرات (وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمْ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاءُ) وما نرى معكم الأرباب الذين عبد تموهم من دون الله ليكونوا شفعاءكم عند الله ومن كنتم توالون من أهل الفساد (لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ) الصلات والشفعاء والأسباب بينكم وبين من تحبّون ، ولم تبق لكم أية صلة بشيء من أشياء الدنيا سوى الإنسان وعمله (وَضَلَّ عَنكُمْ مَا كُنتُمْ تَزْعُمُونَ) وضاع وتلاشي ما زعمتموه من الشفعاء والشركاء وخاب أملكم بعد بيان الحقيقة في ذلك دلالة أنّ المعاد سيكون جسمانياً. عن النبي (ص) : (تُحْشَرُوُنَ حُفَاْةً عُرَاْةً غُرْلاً (غَيْرَ مَخْتُونَيِنَ) أَوَ لَيْسَ فِيْهِمْ عَيْبٌ كَمَاْ كَانُوُاْ فِي الدُّنْيَا نَحْوَ الْعَرَجِ وَالْمَرَضِ.. قَالَتْ عَائِشَةُ وَاسَوْأَتَاهُ أَيَنْظُرُ بَعْضُهُمْ إِلَى سَوْأَةِ بَعْضٍ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاْءِ ؟ فقال (ص) : ﴿ لِكُلِّ امْرِئٍ مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَأْنٌ يُغْنِيهِ ﴾ عبس/٣٧) ، ويَشْغُلُ بَعْضُهُمْ عَنْ بَعْضٍ) نور الثقلين ٧٤٧/١، قال (ع): (جَيِّدُواْ (أَحْسِنُوا) أَكْفَاْنَ مَوْتَاكُمْ فَإِنَّهَاْ زِيْنَتُهُمْ) وإنها بدلة الآخرة. فائدة : للإنسان أعداء أربعة المال والأهل والأولاد والأصدقاء وهي لا تدخل في القبر مع الميّت ويبقى وحيداً فريداً مع عمله ، وأصدقاء أربعة : كلمة الشهادة (لا إلهَ إلاّ اللهُ مُحَمّدٌ رَسُولُ اللهِ) والصلاة والصوم يعني (العبادات) والدّعاء وذكر الله وهي تدخل معه في القبر وتؤنسه

فلا يبقى وحيداً ، إنه المشهد الواقعي الذي سنلاقيه جميعاً وكل إنسان وعمله ، وهذه الحقيقة تمز القلب البشري هزّاً عنيفاً فحَيْرَ الزَّادِ فيه التَّقْوَى ﴿وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى ﴾ البقرة/١٩٧. في غرر الحكم: (عَلَيكَ بالتّقى فَإِنِهُ خُلُقُ الأنْبِياءَ)

# ٥ ٩ - ﴿إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ الْحَبِّ وَالْعَيَ يُخْرِجُ الْحَيِّ مِنْ الْمَيْتِ وَمُخْرِجُ الْمَيْتِ مِنْ الْحَيِّ ذَلِكُ مُ اللَّهُ فَأَنَّا تُؤْفَكُونَ ﴾

فلق: شق وانفلق الصبح انشق . إلا الخارقة التي لا يدري سرّها أحد فضلاً عن أن يملك صنعها أحد أو دولاب الحياة والموت مستمران نشأة وحركة. يخبر الله تعالى عن قدرته وسعة رحمته وعنايته بخلقه ، فهو يشق الحبّ تحت الأرض لخروج النبات منها ، ويشق النوى من الثمر لخروج الشجر منها، وهذا قانون شامل لكل الحبوب التي يباشر الناس زرعها والتي لا يباشرونها كالحبوب التي يبثها الله في البراري ، وفي كل لحظة تنفلق حبة ساكنة عن نبتة نامية وتنفلق النواة الهامدة عن شجرة صاعدة وهو نظام له منظم ، ويقف الإنسان أمام دقة هذا النظام يدرك الوظيفة والمظهر ويجهل المصدر والجوهر والحياة مستمرة في طريقها والخارقة تقع في كل لحظة ! (يُحْرِجُ الحُيَّ مِنْ المُسرب ) فهو سبحانه يخرج الحياة من التراب ، ويخرج النبات الطري من الحب اليابس ، ويخرج من المميّت مِنْ الحب والنوى زرعاً وشجراً ، ويخرج من البيضة فرخاً ومن المني حيواناً وإنساناً (وَمُحْرِجُ الْمَيِّتِ مِنْ الحب والنوى الذي لا حياة فيه ، ومن النوى والحب ، ويخرج من الطائر بيضاً ، يخلق الله الحيوان الحيّ من العلف الذي لا حياة فيه ، ومن الحيوان الحي يخلق اللبن الذي لا حياة فيه ، ومن النواة الميتة يخرج النواة الميتة !

هذا التداخل بين الحياة والموت هو سرُّ إلهي خالد ، وتسير الحياة فتتحول إلى موت ظاهري لتمهد لحياة أخرى هي حلقة في سلسلة السير الطبيعي نحو الكمال والجمال والجلال ، ويخرج المؤمن من صلب الكافر والكافر من صلب المؤمن ، لا يقدر إلا الله أن يصنع هذا النظام الدقيق في مبناه والعميق في معناه والبعيد في مغزاه ، هو الذي ربّي جميع العالمين بنعمه وهو الذي يستحق العبادة وحده (ذَلِكُمُ اللهُ فَأَنَّ تُؤْفَكُونَ) تُؤْفَكُونَ : تصرفون وتنحرفون ، ذلكم الخالق المدبّر والمقدّر والمنظم (فَأَنَّ تُؤْفَكُونَ) فكيف تصرفون عن الحق وكيف تنحرفون عن منهج الله بعد هذا البيان الواضح للعقول والدليل الساطع للقلوب والعيون. من دعاء الإمام الحسين (ع) يوم عرفة : (إِلَمِي مَاذَا وَجَدَ مَنْ فَقَدَكَ ؟ لَقَدْ حَاْبَ مَنْ رَضِيَ دُونَكَ بَدَلاً وَلَقَدْ حَسِرَ مَنْ بَغَى عَنْكَ مُتَحَوَّلاً إِلْمِيْ كَيْفَ تَغْفى وَأَنْتَ الظَّاهِرُ أَمْ كَيْفَ تَغِيْبُ وَأَنْتَ الرَّقِيْبُ الْحُاْضِرُ).

### ٩٦ - ﴿ فَالِقُ الإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيلَ سَكَنا وَالشَّمْسَ وَالْفَسَرَ حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾

وانفلاق الإصباح من الظلام حركة تشبه في شكلها انفلاق الحبة والنواة ، وانبثاق النور في تلك الحركة كانبثاق البرعم الحي في هذه الحركة المبرمجة ، ونلاحظ (فَالِقُ الْحُبِّ وَالنَّوَى) كقوله (فَالِقُ الحركة كانبثاق البرعم الحي في هذه الحركة المبرمجة ،

الإِصْبَاح) إنّه مشهدٌ قرآني حي يحرّك المشاعر. كما أن الله فالق الحبِّ والنوى كذلك هو فالق وشاق ظلمة الليل الداجي الشامل بضياء الصبح ونور النهار الذي يفلق ظلمة الليل بالتدريج المنظم والمقدِّر حتى تذهب ظلمته كلها ويحل محلها الضياء والنور الذي يتصرف به الخلق في مصالحهم ، لما كان الخلق محتاجين إلى السكون والراحة (وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَناً) مقابل (وَمُعُرْجُ الْمَيِّتِ مِنْ الْحَيّ) في الآية السابقة ، يسكن فيه الناس ويستقرون وينامون ، وهكذا الأنعام إلى مأواها والطيور إلى أوكارها فتأخذ نصيبها من الراحة ، ثم يزول الضياء ويأتى الظلام والحاجة إلى النوم ﴿كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتاً فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ البقرة /٢٨ ، عن النبي (ص): (كَمَاْ تَنَامُوْنَ تَمُوْتُوْنَ، وَكَمَاْ تَسْتَيْقِظُوْنَ تُبْعَثُوْنَ) تفسير القرطبي٥ ٢٦٠/١ من الجدير ذكره: إنّ بتداول الليل والنهار والظلمة والنور نستنتج من هذه السنّة الكونية المتحرّكة سنة تأريخية (إنسانية) متحركة لعلاقة أحدهما بالآخر ، إن مع الضعف قوة ، ومع القوة ضعف ، ومع الرخاء شدة ، ومع الشدة رخاء ، ومع العلم جهل ، ومع الجهل علم ، ومع الدّنيا الآخرة ومع الآخرة الدّنيا لأنّ الدّنيا مزرعة الآخرة ، والأمل مع العمل والحياة مع الموت ، ومع العسر يسر ، ومع اليسر عسر ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ، إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ﴾ الشرح/٥-٦ ، وهكذا (وَالشَّمْسَ وَالْقَمَوَ حُسْبَاناً) من الحساب والتقدير للأوقات ومعرفة أهمية الزمن والعمر، فقد حسب نظامهما بدقة فصار الليل والنهار والأيام والأسابيع والشهور والسنين لينتظم معاش البشر وعد أعمارهم وبيان مصالحهم (ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ) الذي لا يقهره قاهر فيفسد عليه شيئاً من تدبيره (الْعَلِيمِ) الذي لا يجهل شيئاً من مصالح مملكته.

#### فائدة:

1- ومن تقديره تعالى وحكمته أنّه جعل الأرض في مكان تتحرّك فيه تلقائياً وآلياً حركتين : حركة تتم في سنة وبحا توجد الفصول الأربعة ، تتم في سنة وبحا توجد الفصول الأربعة ، وعليها مدار حساب السنة. ٢- ظاهرة طلوع الصبح نعمة كبرى وهي تحدث لوجود الغلاف الجوي الجوي الضخم من الهواء الذي يحيط بالأرض ، فلو كانت الأرض مثل القمر عديمة الغلاف الجوي لما كان هناك طلوعان ولا فلق ولا إصباح ولا غسق ولا شفق ولتغيّر النظام العام. إنّه نظام الكون مقدّر فيه بدقة حساب الموت مقدّر فيه بدقة حساب الموت مقدّر فيه بدقة حساب الموت ودرجته ونوعها ونسبتها ، كذلك مقدّر فيه بدقة حساب الموت ودرجته ونوعه ونسبته ، عن الإمام على (ع) : (فَالْوَيْلُ لِمَنْ أَنْكُرَ الْمُقَدِّرَ وَجَحَدَ الْمُدَيِّرَ زَعَمُوا أَنَّهُمْ كَالنَّبَاتِ مَا لَمُنْ زَارِغٌ وَلا لاخْتِلافِ صُورِهِمْ صَانِعٌ وَلا يَلْجَأُوا إِلَى حُجَّةٍ فِيمَا ادَّعُوا وَلاَ تَحْقيقٍ لِمَا وَعُوا) البحار ٣ص٣٥ ﴿ هُفَتَبَارِكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْمُاقِينَ ﴾ المؤمنون /١٤ ، ﴿ اللّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ وَعُوا) البحار ٣ص٣٥ ٢ ﴿ هُفَتَبَارِكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْمُاقِينَ ﴾ المؤمنون /١٤ ، ﴿ اللّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ السجدة /٧.

٩٧ - ﴿ وَهُوَالَّذِي جَعَلَ لَكُ مُ النُّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَيِّ وَالْبَحْرِ قَدْ فَصَلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾

ظُلُمَاتِ : متاهات واشتباهات ، النُّجُوم : النُّجُوم زينة للناظرين في السماء المرفوعة بِغَيْرِ عَمَادٍ ﴿ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ النحل/٢٠ ، والنجوم من أهم العلامات التي يهتدي بما الملاح في سفينته والراكب في سيارته والمرتحل على راحلته ، حين تشتبه عليكم المسالك ويتحير في سيره السالك (قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ) قد بيّنا الدلائل في الآيات القرآنية على قدرتنا وإتقان صنعنا لقوم يتدبرون حكمة الله ، فإدراك عظمة الله المبثوثة في آيات الآفاق لا ينالها إلا من حظي المقوم يتدبرون حكمة الله ، فإدراك ﴿ سَنُوبِهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَى يَتَبَيّنَ هُمْ أَنّهُ الْحُقُ ﴾ فصلت/٥٠ . ودلت الآية : على أهية معرفة علم الفلك ومنظومة الكواكب والإطلاع على عجائب أنظمة السماء وإختلاف مواقع النجوم ومجاريها. . إلى وروي عن أهل البيت (ع) : (إلَّ عَجَائب أنظمة السماء وإختلاف مواقع النجوم ومجاريها. . إلى مَنْهَج اللهِ) ، في ضع البلاغة خطبة ٩٤ : (ألا إلَّ مَثَل عُجُومُ أيَّ الرَمُوزِ والقَادَةِ الإلهِيين والهُدَاةِ إلى مَنْهَج اللهِ) ، في ضع البلاغة خطبة ٩٥ : (ألا إلَّ مَثَل عُيْدُوكُمْ مِنْ هُدَى وَلَنْ يُغْرِجُوكُمْ مِنْ هُدَى وَلَنْ عُيْدُوكُمْ فِي رَدَى ) شرح النهج ٧ص٣٧. فائدة : الهداية بالنجوم الحقيقة في السماء، وكذلك الهداية بالنجوم المعنوية، التي هي مراكز التأثير، ومنها (الأقمار الأصطناعية) التي ترسم لك خارطة الطريق على كثرتما ودقتها.

### ٨ ٩ - ﴿ وَهُو الَّذِي أَنْشَأَكُ مُ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعُ قَدْ فَصَلْنَا الآياتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ﴾

أَنْشَأَكُمْ : خلقكم بإبداع وأحسن تربيتكم ، بعد أن أشار إلى آيات الآفاق ذكر آيات الأنفس وَفِي الأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوفِينِ ، وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ الذاريات/٢٠-٢١ ، فهي مظهر عظمة الله تتجلى في الخلقة الإنسانية الواحدة إذ تبدأ من منشأ واحد من رب واحد من نفس واحدة في غرر الحكم: (مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ) و (مَنْ عَرَفَ قَدْرَهُ لَمْ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ) فيتيح له واحدة في غرر الحكم: (مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ) و (مَنْ عَرَفَ قَدْرَهُ لَمْ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ) فيتيح له أن يرى الله في كلّ شيء، عن الإمام على (ع): (مَا رَأَيْتُ شَيْئاً إلّا وَرَأَيْتُ الله قَبْلهُ وَبَعْدَهُ وَمَعَهُ وَفِيهِ) تفسير النور٣/١٥٥ المعنى: أنكم على كثرتكم واختلاف صوركم وألوانكم وملامحكم وأشخاصكم وأجناسكم وأعراقكم وطبائعكم وأذواقكم قد خلقكم الله وأبدعكم من نفس بشرية وأصدة متحدة لإتحاد الذكر والأنثى ، فمن بعض أنفسكم خلق الله تعلى أزواجكم ، ومن نظام وحدة النفس نحصل على وحدة السكن والمساكنة وحسن المعاشرة ﴿خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ المُعلَّ المُنافِي عَن مستوى نكاح الجيوانات ، لذلك عبر عن خلق الإنسان بالإنشاء التي الجنسية وحتى يرتقي عن مستوى نكاح الجيوانات ، لذلك عبر عن خلق الإنسان بالإنشاء التي تعني الإيجاد المنظم والإبداع المقنن الهادف مع التربية والرعاية ، وهذا يدل أن قيمة المرأة كقيمة الرجل من ناحية الإنسانية ، فهما خلقا على نظام المساواة من نفس واحدة ، ولكن عندما تخلف الرحل من ناحية الإنسانية ، فهما خلقا على نظام المساواة من نفس واحدة ، ولكن عندما تخلف

وظيفة المرأة عن وظيفة الرجل ، فلا بدَّ أن يختلف التركيب النفسي والمادي بينهما ﴿وَلَيْسَ اللَّكُورُ عَلَا أَنْثَى ﴾ آل عمران/٣٦ ، ليس اختلاف قيمة وإكمّا اختلاف الأدوار اختلاف المسؤوليات مع وحدة الهدف (راجع التفصيل في كتاب السكن الزوجي المتكافئ في المنظور القرآني الفريد للمؤلف مكي قاسم البغدادي) ، (فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدُعُ) المُسْتَقَرُّ : الثابت الرّاسخ، المُسْتَوْدُعُ : غير المستقر غير الثابت كالوديعة التي يجب أن ترجع إلى صاحبها وهنا بداعة الأسلوب وبلاغة المعنى ودقة العبارة ، المستقر هو النطفة في صلب الرجل ، والمستودع هو النطفة تستودع في رحم المرأة ، ومن هذا النظام الدقيق يحصل التكاثر ، وهذا النظام واسع الدلالة بالغ الدقة يحتاج إلى دقة نظر ومزيد علم فينظر فيها من يعلم ويتدبر ما لا يعلم.

#### (قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ)

الفقه: النظر في عمق الشيء وباطنه ومعرفة نظامه وأسراره ، فإن هذا النظام الزوجي الدقيق لا يعرفه جهلاء الناس وإنما يعرفه العلماء الباحثون الذين يفقهون الأسرار والدقائق ويعرفون فلسفة الحياة ، والجهلاء يعرفون منه لذة الجنس فقط بينما العلماء يعرفون منه لذة العلم ودقة النظام وبداعة الخلق ، فتكون لذتهم الجنسية من خلال العلم ، وكبر العقل أفضل من لذة الجنس عن طريق إثارة الشهوة ، لأنّ العقل يهذّب الشهوة ، فَكُلَّمَا كَبُرَ الْعَقْلُ صَغُرَتُ الشَّهْوَةُ (تعففت) ، وكلَّمَا كَبُرَتُ الشَّهْوَةُ التَّهُوةُ (تعففت) ، وكلَّمَا كَبُرَتُ الشَّهْوَةُ صَغُر الْعَقْلُ، في غرر الحكم: (إذا كَمَلَ العَقْلُ نَقَصَتُ الشَّهْوَةُ ). فائدة الحرم عبر هنا بر (يَفْقَهُونَ) إشارة إلى أنّ أطوار الإنسان تتحيّر فيها الألباب ، بخلاف النجوم فأمرها ظاهر عبر فيها بر (يَعْلَمُونَ). ٢ – عن الإمام الصادق (ع) (المعنى المعنوي للتعبيرين: إنّه قسمَّ الإيمان إلى (مُسْتَقَوُّ) ثابت راسخ حتى الموت ، ولا يكون هذا إلاّ في قلب من تتفق أقواله مع أفعاله أي مع المخلصين ، إيمانٌ (مُسْتَقُرُّ) متزلزل غير ثابت في قلب من تخالف أقواله أفعاله ، أي مع المؤمنين الناقص إيماضم) ، وقيل : (مُسْتَقَرُّ) روح الإنسان مستقرّة ثابتة و (مُسْتَوْدَعُ) قد إستودعت جسم الإنسان الفاني غير الثابت ليكون للجسم كرامة في الدّنيا.

بعنى : جعل لهم مستقراً أي منتهى ينتهون إليه وغاية يساقون إليها وهي دار القرار التي لا مستقر وراءها وفي الدّنيا يكون الإنسان على وجه الوديعة (مُسْتَوْدَعُ) التي لا تستقر بل ينتقل منها حتى يوصل إلى دار المستقر ﴿وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنْتَهَى النجم/٢٤ ، هذه الموازنة المتحركة الدّائمة لهي تدبير الخالق وتقديره وحكمته (لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ) أمّا الذين لا يفقهون كقوله ﴿وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لا يُؤْمِنُوا بِكَا اللهُ الْعَراف/١٤٦ ، روي: إِنَّ اللهُ تَعَالَى لَمَّا خَلَقَ الدُّنْيَا قَالَ لَمَا (يَا دُنْيَا مَنْ حَدَمَنِيْ فَإِسْتَحْدِمِيْهِ !) روح البيان٣/٣٧ وعن النبي (ص): (أَوْحَى اللهُ إلى الدُنْيَا الحُدِمِي مَنْ حَدَمَكِ وَاتْعِي مَنْ حَدَمَكِ) البحار٧٧ص٤٥

٩٩ - ﴿ وَهُو ٱلَّذِي أَنزَلَ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلُّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِراً نُخْرِجُمَّا مُنْهُ حَبَّا مُنزَاكِبًا وَمِنْ النَّخْل مِنْ طَلْعِهَا قِنْوَانُ دَائِيةٌ وَجَنَاتٍ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزَّبْتُونَ وَالرُّمَانَ مُشْتِهِا وَغَيْرَ مُنشَابِهِ انظُرُوا إِلَى تَمْرِ وإِذَا أَثْمَرَ وَيْعِدِ إِنَّ فِي ذَلِكُ مُ لاَيَاتٍ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾

ومن قدرة الله تعالى هذا الماء المنزل من السحاب يخرج منه كلّ شيء حي ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيّ ﴾ الأنبياء/٣٠ ، وأسند الله سبحانه إليه إنزال الماء والإنبات لأنه مسبب الأسباب ، فكلُّ شيَء يبتدأ بقدرته سبحانه وإلى إرادته ينتهي (فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِراً) أخرجنا نباتاً ذا خضرة طرية وهي روح النبات، واللون الأخضر يهدّئ الإنسان وتنشرح له نفسه ، حتى قيل : من أهم النعم الماء والخضراء والوجه الحسن (نُخْرِجُ مِنْهُ حَبّاً مُتَرَاكِباً) يخرج من الأغصان سنابل كسنابل القمح والشعير والذرة والأرز وغيرها ، الحَبُّ المِتَرَاكِب كعناقيد العنب وثمر الرّمّان الذي يركب بعض حبوبه بعضاً ﴿يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ ﴾ الرعد/٤ ، (وَمِنْ النَّخْل مِنْ طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ) وأخرجنا من طلع النخل (قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ) عناقيد قريبة من التمر سهلة التناول (وَجَنَّاتِ مِنْ أَعْنَاب) وأخرجنا من الماء بساتين وحدائق من أعناب متنوعة (وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِها وَغَيْر مُتَشَابِهِ) والمشتبه والمتشابه بمعنى التقارب في الكمال والتماثل في الجودة والجمال واللذة ، أي وأخرجنا أيضاً شجر الزيتون وشجر الرمان وذكر هذه الأصناف الثلاثة على سبيل المثال ومنها يعرف نظام الزراعة الواسع ونعمه التي لا حدّ لها ، من هذه النباتات والشجر ما يشبه بعضه بعضاً ومنه ما لا يشبه بعضه بعضاً وقد يتشابه في الشكل والورق ويختلف في الثمر والطعم واللون والرائحة والفائدة (انظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ) يَنْعِهِ : نضجه ، أنظروا أيها الناس نظر اعتبار واستبصار ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَنْ يَخْشَى ﴾ النازعات/٢٦ ، إلى خروج هذه الثمار المتنوعة من ابتداء خروجها إلى انتهاء ظهورها ونضجها كيف تنتقل من حال إلى حال في اللون والرائحة والصغر والكبر ، ويكون بعضه مرّاً في بدايته وبعضه مالحاً لا ينتفع بشيء منه ، ثم إذا انتهى ونضج فإنه يعود حلواً طيباً نافعاً مستساغ المذاق ، فسبحان القدير الخلاّق الذي في كلِّ شيء له آية تدلُّ على أنه واحد (إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ) إن في خلق هذه الثمار وأنواع الأشجار مع اختلاف الأجناس والأشكال والألوان والأحجام والطعوم والروائح والفوائد.. لدلائل باهرة على قدرة الله ووحدانيته لقوم يصدقون بالقوة القادرة والقاهرة التي أخرجت هذه النباتات قادرة أيضاً على أن تحيى الموتى ، وهكذا يسير القرآن بالنفوس ليذيقها طعم الهداية ، في غرر الحكم: (مَنْ اِسْتَرْشَدَ عَلِمَ ، وَمَنْ عَلِمَ اِهْتَدَى ، وَمَنْ اِهْتَدَى نَجَا). فائدة: (مُشْتَبِهاً) له ما يماثله في الشكل والنّوع (وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ) له ما يخالفه في الشكل والنّوع.

• • ١ - ﴿وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ الْجِنَ وَخَلَقَهُ مْ وَخَرَقُوا لَهُ يَنِينَ وَبَّنَاتٍ مِغَيْرٍ عِلْم سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِ

وَجَعَلُوا الْجِنَّ (الشياطين والأبالسة) شُرَكاءَ لله حيث أطاعوهم فزيّن لهم الجنُّ عبادة غير الله وتعاملوا معهم (وَخَلَقَهُمْ) وانفرد بإيجادهم فكيف يجعلونهم شركاء له ؟ والمخلوق لا يجوز أن يشارك الخالق في مقامه ﴿أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لا يَخْلُقُ ﴾ النحل/١٧ ، وهذه غاية الجهالة (وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ) وَخَرَقُوا : أي واختلقوا وافتروا ونسبوا لله تعالى البنين والبنات حيث قالوا : عزير إبن الله والملائكة بنات الله سفها وجهالة (سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ) تنزه الله وتقدّس وتعالى عن هذه الصفات المادية علواً كبيراً.

1 • 1 - ﴿ بَدِيعُ السَّمَاتِ وَالْأَمْنُ اللَّهُ وَلَدُّ وَلَمْ أَلَى كُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَمْ أَكُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَمْ اللَّهِ وَلَا عَلَى مثال سابق فلا يماثله مبدعهما ومنشئهما ومدبر أمرهما بعلمه وقدرته ابتدأهما من لا شيء ولا على مثال سابق فلا يماثله شيء هما خلق بوجه من الوجوه وحقيقة الخالق غير حقيقة المخلوق ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ الشورى / ١١ ، (أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ ) أي زوجة ، (أَنَّ ) أي كيف يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ ) أي زوجة ، (أَنَّ ) أي كيف يَكُونُ لَهُ وَلَد وليس له زوجة؟ والولد لا يكون إلا من زوجة ، والولادة من صفات الأجسام وخالق الأجسام وليس بجسم (وَخَلَق كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ) وما من شيء إلاّ خالقه والعالم به ولم يلده ولادة كما زعمتم ، ومن كان كذلك كان غنياً عن كلِّ شيء وكان المخلوق يستغني بالله ولا يستغني عنه. نجد القرآن يسير بالنفس إلى الإيمان الفطري فينفي عنها خرافات المشركين.

## ١٠٢ - ﴿ ذَلِكُ مُ اللَّهُ مَرَّهُ كُ مُلا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾

ذَلِكُمْ اللّهُ رَبُّكُمْ الذي ربّى جميع الخلق بالنّعم وصرف عنهم صنوف النّقم، وقد تفرّد سبحانه بالخلق كتفرّده بالملك والرزق، ينبغي أن تتجه إليه الوجوه فهو خالقكم ومالككم ومدبر أموركم لا معبود بحق سواه (خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ) هو الخالق لكل مخلوق مهما كان شكله وحجمه ، ومن كان هكذا فهو المستحق للعبادة وحده ﴿وَمَا خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ الذاريات/٥٥ ، في غرر الحكم: (مَنْ قَامٌ بِشَرَائِطِ الْعُبُودِيَّةِ أُولِلَ لِلْعِنْقِ) وَمَنْ قَصَّرَ عَنْ أُصُولِ الْعُبُودِيَّةِ أُعِيدَ إِلَى الرِّقِ، في غرر الحكم: (مَنْ قَامٌ بِشَرَائِطِ الْعُبُودِيَّةِ أُولِلَ الْعِنْقِ) وَمَنْ قَصَّرَ عَنْ أُصُولِ الْعُبُودِيَّةِ أُعِيدَ إِلَى الرِّقِ، ومن الكه وتوسلوا الله وأعبدوه طوعاً لا (وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ) الوَكِيلُ: الحافظ والرقيب ، وكالة الله بمعنى متولٍ جميع أمور الكون بعلمه وحكمته وهو الحافظ والمدبر لكل شيء ففوضوا أموركم إليه وتوسلوا إليه وأعبدوه طوعاً لا كرهاً فهو الرقيب عليكم. ولا تشركوا معه أحداً من الأنداد ولا تنسبوا له الصاحبة (الزوجة) والولد فهو غني بذاته عن كل شيء والولد إنمّا يطلبه المحتاج وهو منزّه عن الحاجة. فائدة: وكالته تعالى على الأشياء ليست من جنس وكالة الخلق فإنّ وكالة الخلق نيابة والوكيل فيها تابع لمملوكه، أمّا وكالة الله تعالى من نفسه لنفسه متضمّنة لكمال العلم وحسن التّدبير والتقدير لمخلوقاته حيث جعل أمرها كيف يشاء بحكمته.

## ٣٠١- ﴿ لا تُدْسِ كُ أَلاَ بِصَام وَهُو يُدْسِ كُ أَلاَ بِصَام وَهُو اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾

الله نور السماوات والأرض لعظمته وجلاله وجماله وكماله، (لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَلا المَّبْصَارَ) وتنفي الآية الرؤية مطلقاً لا في الدّنيا ولا في الآخرة ، لطيف لا يُرى إذ لو رُؤي لتحدّ ولو تحدد لتجسّم ولو تجسّم لكان مركباً ولو كان مركباً لكان مخلوقاً ، فلا تصل إليه الأبصار ولا تحيط به وهو يراها ويحيط بحا لشمول علمه بكل شيء لتعاليه عن الجسمية والمادية (وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخُبِيرُ) اللطيف بعباده الخبير بمصالحهم ونواياهم الظاهرة والباطنة ، من لطف الله سبحانه أنه يهدي عبده المؤمن إلى مصالح دينه ودنياه ويوصلها إليه بالطّرق التي لا يشعر بحا العبد ولا يسعى فيها ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ ثَوَابَ الدُّنْيا فَعِنْدَ اللهِ ثَوَابُ الدُنْيا وَالآخِرَةِ النساء ١٤٣/١ ، واللطيف من فيها ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ ثَوَابَ الدُنْيا فَعِنْدَ اللهِ ثَوَابُ الدُنْيا وَالآخِرةِ النساء الله الحسنى أي يعامل عباده باللطف الظاهر والباطن في وفق ورأفة من حيث يعلمون ومن حيث لا يعلمون عن النبي (ص): (بُكَّلَى لِخَلْقِهِ مِنْ غَيْرٍ أَنْ يُكُونَ يُرَى وَهُوَ بِالْمُنْظِ الأَعْلَى) التوحيد صه ٤، في ضع البلاغة خطبة ١٥٠: (بَأْنَ مِنَ الأَشْيَاءُ بَالْقَهْرِ لَمَا وَالْمُورُة عَلَيْها، وَبَانَتِ الأَشْياءُ مِنْهُ المُؤْمُوعِ إلَيْهِ) وسئل (ع): هَلْ رَبَّكَ مَقَالُ (نُؤرُّ أَنَّهُ الْقُلُوبُ بِعَقَائِقِ الإِيمُالُ بِمُشَاهَدَةِ الْعَيْرُنِ ، وَلَكِنْ رَأَتُهُ الْقُلُوبُ بِعَقَائِقِ الإِيمُالُ النور فلا تمسك به عين ولا يحدّه نظر فكيف يُرى هذا النور ؟ وعن الإمام الصادق (ع): (لَمَ تَرَهُ الأَبْصَارُ بِمُشَاهَدَةِ الْعَيْرُنِ ، وَلَكِنْ رَأَتُهُ الْقُلُوبُ بِعَقَائِقِ الإِيمُالُ المَوْوف بغير تشبيه) البحار ٤٣٠٤.

فائدة: إنّ أبصار البشر وحواسهم وإدراكهم الذهني خلقت لهم ليزاولوا خلافتهم في الأرض هُو أنشاً كُمْ مِنْ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا هُ مود/٢٠ ، أنشأكم لعمران الأرض والنفوس ، وإدراك آثار الوجود الإلهي في الخلق والمخلوقات فهم لم يوهبوا القدرة على إدراك الذات الإلهية بل لم يدركوا الروح التي فيهم هُوُلُ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً الإسراء/٨٨ ، في غرر الموح التي فيهم هُولُ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً السراء/٨٨ ، في غرر الحكم: (مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ) هُولُجُوهٌ يَوْمَئِذِ نَاضِرَةٌ ، إِلَى رَبِّنَا نَاظِرَةٌ القيامة (نَاضِرَةٌ) أي مسرورة مبتهجة (إِلَى رَبِّنَا نَاظِرَةٌ) ببصيرة القلب لا ببصر العين أو) إلى نور ربحا نعيم ربحا الجميل المدهش في الجنة التي فِيْهَا ، فَلاَ عَيْنٌ رَأَتْ وَلاَ أَذُنْ سَمِعَتْ وَلاَ رَبِّ أَرِي كَا لَوْ إِلَىٰ فَعَلَى قَلْكِ بَشَرِ ناظرة ، فهي من هذه الناحية ناظرة ، ومثله قول موسى هُقالَ رَبِّ أَرِي أَنْ وَلَى الروية : الإدراك أعمق من الروية ، لأن الإدراك هو الوقوف على كنه الشيء ومعرفة حقيقته والإحاطة به ، والرؤية : الإدراك أعمق من الروية ، فالإنسان عجز عن رؤية روحه فكيف لا يعجز عن رؤية ربّه؟ سؤال : لماذا قال (لا يدركه شيء) وخصّ الأبصار بعدم إدراكه مع أنه لا يدركه شيء لأن الأبصار هي رؤية العيون التي ترى ظواهر الأشياء ولا ترى حقائقها ولكنها لا تدرك نفسها أي لا الأبصار هي رؤية العيون التي ترى ظواهر الأشياء ولا ترى حقائقها ولكنها لا تدرك نفسها أي لا

تدرك سرّها وجوهرها. في نمج البلاغة خطبة ١٨٦ (في التوحيد): (لَا تَنَالُهُ الأَوْهَامُ فَتُقدَّرَهُ، وَلَا تَتَوَهَمُهُ الفِطَنُ فَتُصَوّرُهُ، وَلَا تَدُرُكُهُ الحَوَاسِ فَتَحِسَّهُ، وَلَا تَلْمَسُهُ الأيدَيَّ فُتَمَسَّهُ) في غرر الحكم: (التَوْحِيدُ حَيَاةُ النَفْس).

## ٤٠١ - ﴿ قَدْ جَاكُ مُ مَا إِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مَنْ أَصَرَ فَلِتَفْسِدِ وَمَنْ عَمِي فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُ مُ بِحَفِيظٍ ﴾

البَصَائِرُ: للقلب كالبصر للعين ، البَصَائِرُ: الدلائل الباهرة والبينات الواضحة والرؤية العقلانية على وجود الله ووحدانيته، قد جاءتكم الحجج القاطعة التي تبصرون بها الهدى من الضلال وتميزون بها بين الحق والباطل ، والقرآن الكريم كلّه بصائر لأنّ فيه تبيان لكل شيء وتفصيل كلّ شيء وما فرّط الله فيه من شيء ، فهو بصائر نافذة في المشاعر (فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا) فمن أبصر الحق وآمن واستقام فلنفسه أبصر وإياها نفع ، وَالله عَنِيٌ جَمِيدٌ وَمَنْ عَمِي فَعَلَى نفسه عمي وإيّاها ضرَّ بالعمى ، أي فمن بصر فلم يتبصر وزجر فلم ينزجر وبين له الحق فما إنقاد له فإنّما مضرة عماه عليه وعبر عنه بالعمى عنه تقبيحاً له (وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ) والنبي (ص) ليس على الناس برقيب ولا حافظ ولا وكيل يحفظ أعمالكم ولا موكلاً بكم لأجبركم على الإيمان وإنما هو بشير ونذير، والله سبحانه هو الحفيظ والرقيب.

## ٥ • ١ - ﴿ وَكَذَ لِكَ نُصَرِفُ الآيَاتِ وَلِيَقُولُوا دَمَرَسْتَ وَلِنَبَيْنَهُ لِقُوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾

تصريفُ الآياتِ : التصريف نقل الشيء من حال إلى حال أو إبداله بغيره ، أي نوضّح الآيات ونكرّرها على أساليب مختلفة لتتأثر بما النّفوس وتؤمن وتستقيم على كافة مستوياتما في الفهم.

المعنى: وكذلك ينوع الله الآيات الدالة على المعاني الرائعة الكاشفة عن الحقائق الفائقة تصريفاً وتنويعاً بلغ من الروعة مبلغاً ارتقى عن إدراك المخلوقين لإثبات الإيمان في القلوب وتمذيب النفوس وتعليم مكارم الأخلاق (وَلِيَقُولُوا دَرَسْتَ) اللام للعاقبة كقوله ﴿إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ النحل/١٠٨، وليقول المشركون (دَرَسْتَ) تعلمت وقرأت كتب أهل الكتاب وجئت بهذا القرآن وليس بوحي منزل كما زعمت وقد قالوا هذا كذباً وزوراً (وَلِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ) ولنوضح القرآن لقوم يعلمون أنّه من عند الله الحق وبالحق فيتبعونه ، أمّا أهل الجهالة فهم في ضلالة وعمى كقوله ﴿وَنُنَزِلُ مِنْ القُوْرَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظّالِمِينَ إِلاَّ حَسَاراً الإسراء/٨٢.

## ١٠٦ - ﴿ أَبُّعْمَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ مَ إِلَكَ لِاللَّهِ لِلَّهِ إِلَّا هُوَوَأَعْرِضْ عَنْ الْمُشْرِكِينَ

(اتّبعْ) يا مُحُد القرآن الذي أوحاه الله ربك إليك ولا تشغل قلبك وخاطرك بحم بل اشتغل بعبادة الله واستمر في الدعوة والتبليغ ولا تبال بتكذيب المشركين واستهزائهم ، فإذا كان الله يؤكد على النبي بالإتباع وهو المتبع الأول فمعنى ذلك الخطاب (لنا) عن الإمام الصادق (ع): (إنّ الله بَعَثَ نَبِيهَ بإيّاكِ أَعْنِي وَإِسْمَعِيْ يَا جَارَة) البحار ٣٨١/٩٢، أي إن لم نتبع فسوف نبتدع ، وكُلُّ بِدْعَةٍ فِي الدِّيْنِ صَلَّالَةٌ ، عن الإمام على (ع) : (مَا هَدَمَ الدِّيْنَ مِثْلُ الْبِدَعِ) البحار ٢٩٨٥ م (لا إِللهَ إِلاَّ هُو) لا معبود حقٌ إلاّ هو سبحانه فلا شريك له (وَأَعْرِضْ عَنْ الْمُشْرِكِينَ) لا تلتفت إلى آرائهم ولا معبود حقٌ إلاّ هو سبحانه فلا شريك في حملهم على التوحيد فإنما مسؤوليتك البلاغ المبين ولابد أن يصدك استكبارهم ولا تجهد نفسك في حملهم على التوحيد فإنما مسؤوليتك البلاغ المبين ولابد أن يأتي اليوم الذي يعلو الحق ولا يعلى عليه. فائدة :١٠ تختلف أساليب التعامل مع المناؤين باختلاف الجالات والظروف كقوله ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمْ الْجُاهِلُونَ قَالُوا سَلاماً الفرقان/٦٣ ، وكقوله باختلاف الجائد والظروف كقوله عَلَيْه بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ البقرة ١٩٤١ ، ثمّ تقع المفاضلة بين بيصرون يعلمون، وقوم عمى لا يعلمون.

## ٧ • ١ - ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُوا وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِ مُ حَفِيظاً وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِ مُ بِوَكِيلِ ﴾

بيّن أنهم لا يشركون على خلاف مشيئة الله ولو علم منهم اختيار الإيمان لهداهم إليه ولكن علم منهم الانحراف واختيار الشرك فأشركوا ، لا يريد الله أن يؤمنوا به مقهورين بل مختارين ، ولو شاء الله هدايتهم لهداهم بالإجبار فلم يشركوا ولكنّ الله خلق الإنسان مخيّر للهدى والضلال وهو مسؤول عن اختياره ﴿وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُولُونَ ﴾ الصافات/٢٤، ولا هداية بالإجبار ولا عقيدة بالإكراه ﴿لا إِحْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنْ الغَيِّ ﴾ البقرة/٢٥٦ ولا حساب ولا جزاء بالإجبار (وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً) وما جعلناك رقيباً مهيمناً على أعمالهم تجازيهم عليها وتدفع الضرّ عنهم ولا موكلاً بإيمانهم (وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ) الجملة الأولى والثانية متقاربتان في المعنى للتأكيد ، أي ولست بموكل على أرزاقهم وأمورهم الدينية والدنيوية حتى يجزنك ردّهم لدعوتك كقوله ﴿كُلُّ امْرِيُ

بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ الطور/٢١. لو كنت وكيلاً أو حفيظاً عليهم لما جاز لك الإعراض عنهم وهو توضيح لقوله (وَأَعْرِضْ عَنْ الْمُشْرِكِينَ) في الآية السابقة. فائدة : تقرّر الآية حرّية الاعتقاد ، والنّاس مكلفون بالهداية الربانية والرسول (ص) هو الواسطة.

٨٠١ - ﴿ وَلا تَسْبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسَبُّوا اللَّهَ عَدُواً بِغُيْرِ عِلْـدِ كَذَلِكَ مَرَّبِنَا لِكُلِّ أَمَّةٍ عَمَلَهُـدُ ثُمَّ لِلَى مَرَبِهِـدُ مَرْجِعُهُـدُ فَيَنْبُهُـدُ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

تأديب إلهي رائع للنفس وتربية نموذجية للمؤمنين ، وهي أن تحرص أن لا ترد الخطأ بالخطأ فتكون مثله. لا تَسُبُوا : لا تشتموا ، كان المسلمون يسبون أصنام الكفار فيجيبهم الكفّار بسب الله مثله. لا تسبُوا الله المؤمنين عن سبّ ألهة الكافرين حتى لا يسبوا الله رب العالمين اعتداءً وجهلا (فَيَسُبُوا الله عَدُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ) فيسبوا الله (عَدُواً) : ظلماً وجهلاً واعتداءً (بِغَيْرِ عِلْمٍ) لجهلهم وسفاهتهم لعدم معرفتهم بعظمة الله. وفيه دلالة : على أن النهي عن المنكر إذا أسيء استخدامه فإنه يضر ولا ينفع فيكون معصية يجب تركها ، فإن كل ما يؤدي إلى السوء فهو سوء وإن كان عنوانه وظاهره خير ، سمع الإمام على (ع) قوماً يسبون أهل الشام فقال: (إِنِي أَكْرَهُ أَنْ تَكُونُوا سَبَّابِينَ، وَلَكِنَّكُمْ لَوْ وَصَفْتُمْ أَعْمَاهُمْ وَذَكَرْتُمْ حَاهُمْ، كَانَ أَصْوَبَ فِي الْقُولِ وَأَبْلَغَ فِيْ الْغُذْرِ) نمج البلاغة حكم ٢٠٦، عن النبي (ص) : (سُبَابُ الْمُؤْمِنِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ) كنز العمال خبر ٩٠٨، المبلاغة حكم ٢٠٦، عن النبي (ص) : (سُبَابُ الْمُؤْمِنِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ) كنز العمال خبر ٩٠٨، الموروثة والمكتسبة ، إنّ الله تعالى خلق الإنسان على حال يستحسن معها ما يأتيه من أعمال ويجري عليه من عادات حتى ولو كانت قبيحة والناس وما يجبون وما يبغضون مذاهب شتى، من ويجري عليه من عادات حتى ولو كانت قبيحة والناس وما يجبون وما يبغضون مذاهب شتى، من

وعودتهم إليه فيجازيهم بأعمالهم على ما يستحقون وهو بهم عليم ، وهناك يعرف كلُّ إنسان حقيقته التي كان عليها من حقِّ أو باطل ولا يستطيع أن يتدارك شيئاً، في غرر الحكم: (رَحِمَ اللهُ إِمْرِئٌ عَرَفَ قَدْرُهُ، وَلَمْ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ). فائدة: ١ - السب غير اللعن والبراءة ، السب : هو الشتم القبيح ، واللعن: الإبعاد عن رحمة الله والطّرد منها والسخط في غضب وزجر ﴿وَمَنْ يَلْعَنْ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ نَصِيراً ﴾ النساء/٥٦ ، ٢ - (لا تَسُبُّوا.. فَيَسُبُّوا) السبُّ وسيلة مبتذلة تعمل كراهية وردود أفعال بغيضة في النفوس.

١٠٩ – ﴿وَأَفْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِ مُ لَئِنْ جَاءَتُهُ مُ آيَةٌ لَيُؤْمِنَنَّ بِهَا قُلْ إِنَّمَا الآياتُ عِنْدَ اللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتُ لا رو مر بر نؤمنون

حلف كفّار مكة بأغلظ الأيمان وأشدّها (لَئِنْ جَاءَتْهُمْ آيَةٌ لَيُؤْمِنُنَّ كِمَا) لئن جاءتهم معجزة أو أمر خارق مما اقترحوه بأن يجعل لهم جبل الصفا ذهباً ليؤمنن برسالته وبنبوته (ص) (قُلْ إِنَّمَا الآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ) قل إنما المعاجز عند الله لا عندي هو القادر على الإتيان بما دوني ، فلو كان صلاحكم بها لأنزلها ، وقد تمني المؤمنون أن يستجيب الله لطلب الكافرين رغبة في إيماهم فجاء الجواب (وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْ لا يُؤْمِنُونَ) وما يدريكم أيها المؤمنون لعلها إذا جاءتهم لا يصدقون بها عندئذٍ يجب تعذيبهم كما فعلنا بالمكذبين السابقين (أو) أتركهم حتى يتوب تائبهم وهو الأحسن.

## • ١١ - ﴿ وَتُقَلُّبُ أَفْدِدَ لَهُ مُ وَأَبِصَالَ مُ مُ حُكَما كَمْ يُوْمِنُوا بِدِ أَوْلَ مَرْ وَوَدَدَ مُ هُمْ فِي طُغْيَانِهِ مُ يَعْمَهُونَ ﴾

تقليب الأفئدة والأبصار: الطبع والختم عليها أي وما يشعركم أنا نقلب أفئدتهم عن إدراك الحق فلا يدركونه وتقلّب أبصارهم بوضوح الحق فلا يبصرونه نتيجة عنادهم وطغيانهم. ثمّ إنّ (وَنُقلِّبُ..) كناية عن علم الله بحقيقتهم وإصرارهم على الضلال حتى ولو جاءتهم ألف آية وآية ، وموقفهم معه (ص) بعد أن يأتيهم بالمعجزات الباهرات كموقفهم من قبل (وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَافِهِمْ يَعْمَهُونَ) والعمه للقلب والعمى للعين ، يَعْمَهُونَ يتخبطون ونتركهم في ضلالهم يتخبطون ويترددون متحيرين وقد أقمنا الحجة عليهم إغُّم أصحاب هوى وليس طلاَّب هداية ، فرسوخهم في الطغيان الذي هو غاية الكفر والعصيان هو سبب تقليب القلوب والأبصار والختم عليها فلا يفقه القلب (ولا يدرك العقل) ولا تبصرة البصيرة وكأنما لا ترى العين ، وهكذا الذي لا ينفعه الهدى تضره الضلالة ، والذي لا ينفعه اليقين يضرّه الشك ، والذي لا يريد الرحمن يريده الشيطان. فائدة : وإنّما أسند الخالق التقلّب إلى نفسه لبيان سننه الحكيمة في ربط المسببات بأسبابها ، أي بسبب طغيانهم صار تقليب القلوب والأبصار والختم عليهما فلا تفقه ولا تبصر الحقائق ، وهكذا الأسباب تؤدي إلى النتائج.

#### الجزء الثامن من القرآن الكريم

111 - ﴿ وَلُوْ أَنْنَا نَزَلُنَا إِلَيْهِ مُ الْمُلاِيكَةَ وَكَلَّمَهُ مُ الْمُوْتَى وَحَشَرُهَا عَلَيْهِ مُ كُلَّ شَيْءٍ وَبُلاَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ وَكَالَمَهُ مُ الْمُوْتَى وَحَشَرُهَا عَلَيْهِ مُ كُلُّمَا شَيْءٍ وَبُلاَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ وَكَالِمَ مُنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مُ كَانِّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مُنْ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُوالِي الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الْمُؤْمِنُ الللْمُ الْمُؤْمِنُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُؤْمِنُ اللللْمُ الْمُؤْمِنُوا الللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الللْمُ الللْمُؤْمِنُ الللْمُ ا

هذا بيان لكذب المشركين في حلفهم الفاجر حين أقسموا ﴿ لَئِنْ جَاءَتْهُمْ آيَةٌ لَيُوْمِنُنَ كِمَا الآنعام ١٠٩/١، ولو أننا لم نقتصر على إيتاء ما اقترحوه من آية واحدة من الآيات ، بل آتيناهم الأعاجيب ونزلنا إليهم الملائكة وأحيينا لهم الموتى فكلموهم وأخبروهم بصدق مُحِدٌ (ص) كما اقترحوا (وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللهُ) وجمعنا لهم كلّ شيء من الخلائق نوعاً نوعاً عياناً ومشاهدة، والقُبل: من المقابلة أي جمعنا كلّ صنف أمامهم قبالتهم فشهدوا لهم كلّ شيء بلسنانُ الْحَالِ أَوْ بِلِسَانِ الْمُقَالِ أي أقمنا لهم القيامة (مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا) لم يؤثر شيء من ذلك من إستجابتهم لله والغرض التيئيس من إيماضم (وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهُلُونَ) أن الأمر بمشيئة الله بأن يلجئهم إلى الإيمان بك بالقوة وهذا خلاف الحكمة ﴿إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ لِللهِ آل عمران/١٥٤، يحسبون أن الإيمان بأيديهم والكفر بإرادتهم ومتى شاءوا كفروا ومتى شاءوا آمنوا، وليس الأمر كذلك ، وإنما لا يؤمن منهم إلا من أراد الإيمان فيهديه الله له ويوفقه ، ولا يكفر إلا من يريد الكفر فيخذله الله ويوفقه ، ولا يكفر إلا من يريد الكفر فيخذله الله ويضاء على ضوء ما يريد ، على ضوء قانون الأسباب والمسببات، والأسباب يصنعها الإنسان والمسببات من الله على ضوء الأسباب تكريماً للإنسان، فيكون الجُزَاءُ مِنْ حِنْسِ الْعَمَلُ ، وإرادة الله وقدره وقضائه محيط بالبشر في كل الأحوال.

فائدة: ١- كقوله ﴿ وَأَمَّا ثُمُّودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْمُدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ فصلت/١١، عن النبي (ص): (بُعِثْتُ دَاعِيًا وَمُبَلِّغًا وَلَيْسَ إِلَيْهِ مِنْ الظَّلْولِ شَيْءٌ) كنز العمال خبر٤٥، كقوله (لَيْسَ لَكَ مِنَ الظَّمْرِ شَيْءٌ) آل عمران/١٢٨ ٢- وأكثر المسلمين يجهلون أن إيمان المشركين يتوقف على نزول معجزة فيطمعون في إيمانهم، ولكن الحقيقة أن المؤمن بأي دليل قاطع يتحقق إيمانه، وغير المؤمن لو يأتيه بألف دليل ودليل لا يؤمن ولا يرضى بأي دليل خارق، فيكون معه النقاش في البديهيات فتقع في أشكل المشكلات كقوله ﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَاباً مِنْ السَّمَاءِ فَظَلُّوا فِيهِ يَعْرُجُونَ، لَقَالُوا إِنَّا مُنْ الْمُحَرِّرُنُ ﴾ المجراء ١٠٥٠.

٢ ١ ١ - ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُواً شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُ مُّ إِلَى بَعْضٍ مَرُخْرُفَ الْقُوْلِ غُرُومها وَلَوْ شَاءَ مَرَّهُكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَمْهُ مُوصًا يَفْتَرُونَ﴾

شَيَاطِينَ : معنى واسع يشمل أشرار وفسقة الإنس والجن ، أي وكذلك قضت مشيئة الخالق جلّ وعلا وسنّته أن جعل لك أعداء وجعل لكلّ نبي أعداء (شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالجُنّ) مجتمعين على غاية

خسيسة ماكرة واحدة ﴿وَاصْبِرْ لِحُكْم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا﴾ الطور/٤٨ ، وجعل كلّ من يغري الناس بالباطل ويزوقه على أنه حق فهو من شياطين الإنس المتعاون مع شياطين الجن ويستجيب لوساوسهم، فهم يخططون لكل عداوة وبغضاء ، وشياطين الإنس ينفذون ، وهكذا يقف هؤلاء في وجه الدعاة إلى الهداية ويعملون على محاربتها في طرح الشائعات والشبهات لإضلال الناس ووضع العثرات والعراقيل في مسيرة الأنبياء الإصلاحية ، وإذا تأمل المؤمن هذه الحقيقة لم يعد يخشى من هذه الأساليب الملتوية ويعمل على إحباطها وهذا ما يعبّر عنه بسنّة تنازع البقاء بين الحق والباطل التي تدعو إلى الوعي والتنافس والجهاد ﴿وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ القصص/٨٣ ، وهكذا ينتصر الحق بقوة إرادته على الباطل ، وبذلك تنتشر الهداية من حيث انتشر الضلال ، وهكذا يكون لكل نمرود إبراهيم ولكل فرعون موسى ولكل معاوية على ولكل يزيد حسين ﴿لِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ الرعد/٧، ﴿وَلَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لانتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِنْ لِيَبْلُو بَعْضَكُمْ بِبَعْضِ ﴾ مُدّا؛ ، وهكذا ابتليناك يا مُحَّد بالأعداء كما ابتلينا من قبلك من الأنبياء لنكشف عن سنة حقيقية تقول: فِيْ الْمِحَنِ مِنَحُ مِنَ اللهِ، وَفِيْ الْمَكَاْرِهِ مِكِاْرِمٌ، وَفِيْ الْمَشَقَّاتِ خِبْرَاتٌ، وَفِيْ الْمُعَاْنَاةِ هِبَاْةٌ، وَفِيْ الْبَلاَيَا بِدَاْيَاتٌ غِاْيَاتُهَا الْكَرَامَاتُ. عن الإمام الصادق (ع): (إِنَّ بَلاَيَاهُ تَحْشُوَّةٌ بِكَرَامَاتِهِ الأَبَدِيَةُ، وَمِحَنَّهُ مَوْرُنَّةُ رِضَاهُ وَقُرْبُهُ وَلَوْ بَعْدَ حِيْنِ) البحار ٢٠٠/٧٨، (يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْض) يُوحِي: يوسوس ، والوحى هو الإعلام الخفي الخادع إذا كان من الشيطان ، والإعلام الخفى الهادي إذا كان من الرحمن ، يوسوس بعض الشياطين من الإنس والجن لبعضهم في وضع الخطط الجهنمية ويتبادلون بينهم سراً لئلا يعرف الناس شيئاً عن أعمالهم حتى ينفذوا خططهم كاملة في ضلال الناس وفسادهم ﴿إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ الأعراف/٢٧ .

(زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُوراً) غُرُوراً: خداعاً، يوسوسون بالكلام المزخرف المزين المعسول الخادع الذي ظاهره يغر ويسر وباطنه يضر كقوله ﴿وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنْ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ الزخرف/٣٧ ، قال مقاتل : وكَّلَ إبليس بالإنس شياطين يُضلونهم فإذا التقي شياطين الإنس بشياطين الجن قال أحدهما لصاحبه إنى أضللت صاحبي بكذا وكذا، فأضلل أنت صاحبك بكذا وكذا فذلك (يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْض) (وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ) ولو شاء الله ما عادي هؤلاء أنبياءهم ولكن حكمة الله وسنَّته وفلسفته اقتضت هذا البلاء كقوله ﴿مَا كَانَ اللَّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنْ الطَّيِّب ﴾ آل عمران/١٧٩ ، (فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ) إتركهم وما يدبرونه من المكائد فإن الله كافيك وناصرك عليهم ، ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ ﴾ الرعد/١٤. فائدة: 1- (شياطين الجن) فهو من غيب الله ونؤمن به لأنّ القرآن أثبته والعقل لا ينفيه ، ٢- كما أنّ هناك صراعاً بين الحقِّ والباطل (كذلك) هناك صراع الإرادات وحوار الحضارات. ٣- المشهد القرآني الحركي الذي يرسم طبيعة المعركة الطويلة بين الحق والباطل في خطّة مقرّرة ومدبّرة، من شياطين الإنس والجن تبين هذا المكر الخطير على ضخامته وتجمع القوى الشر العالمية عليه ، يبدو أن الحق مقيّد ومغلول الحركة ، ومقابل ذلك وعي المؤمنين ليعرفوا طبيعة الخطّة الماكرة ومشهد إحاطة مشيئة الله ، فليمضوا في طريقهم يبنون الحق في واقع الخلق بعد بنائه في نفوسهم وقلوبهم فيريدون أن يُعلِيدُونَ الله بأفواهِهم وَيَأْبَى الله إِلاَّ أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ التوبة/٣٢

### ١١٣ - ﴿ وَلِتَصْغَى إِلَيهِ أَفْدِهُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْتَر فُوا مَا هُـدُ مُقْتَر فُونَ ﴾

(وَلِتَصْغَى): ولتميل وتسمع إلى هذا القول المزخرف (الباطل السابق من الشيطان) قلوب الكفرة الذين لا يصدقون بالعالم الآخر ، فالشيطان يدخل إلى نفوسهم بسبب عدم إيمانهم بالآخرة (وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْرَفُوا مَا هُمْ مُقْتَرِفُونَ) وليرضوا بهذا الباطل الذي ظاهره يغر وباطنه يضر بلا بحث ولا تحقيق (وَلِيَقْتَرِفُوا) وليكتسبوا ما هم مكتسبون من الآثام ولا يضرّون إلا أنفسهم ، في غرر الحكم: (مُجَاهَرَةُ اللهِ سُبْحَانَهُ بِالْمَعَاْصِيْ تُعَجِّلُ النِّقَمْ) ، أمّا الذين ينظرون إلى عواقب الأمور فيعلمون بطلانها فلا تغرضم تلك الزخارف وهم الذين يؤمنون بالآخرة ويعملون عليها. كقوله (وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ) الطلاق/١

# ١١٤ - ﴿ أَفَعَيْرَ اللَّهِ أَبَعْنِي حَكَما وَهُو الذي أَنزَلَ إِلَيْكُمْ الْكِتَابَ مُفَصَّلًا وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمْ الْكِتَابَ مُفَاهُ الْمُنَاهُمُ الْكِتَابَ مُفَاهُ الْمُنَاهُمُ الْكِتَابَ مُفَامُلُونَ أَنَّهُ مُنزَلٌ مِنْ مَنْ الْمُمُنزِنَ ﴾

الإستفهام إنكاري ، أَفَعَيْرَ اللهِ أطلب (حَكَماً) أي قاضياً بيني وبينكم والحكم أبلغ من الحاكم ، والله هو من يستحق التحاكم إليه فهو لا يقضي إلا بالحق كقوله ﴿أَفَحُكُم الجَّاهِلِيَّةِ يَبْعُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللّهِ حُكُماً لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ المائدة / . ه ، (وَهُوَ الَّذِي أَنزَلَ إِلَيْكُمْ الْكِتَابَ مُفَصَلاً) رَمُضَكَّلاً) : موضحاً الحق والباطل والحلال والحرام ، والقرآن كافٍ في أمر الدّين مغنٍ عن غيره ببيانه وتفصيله للأشياء ، وهو الذي أنزل إليكم القرآن موضحاً الهدى من الضلال والحق من الباطل وفيه تبيان لكل شيء ، وتفصيل كلِّ شيء وما فرط الله فيه من شيء ، والذي فيه كلُّ إحتياجات الإنسان التربوية ولا برهان أجلى من برهانه فما أعظمه من كتاب إلهي كقوله ﴿وَاللهُ يَقْضِي بِالحُقِّ وَالّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لا يَقْضُونَ بِشَيْءٍ إِنَّ اللهَ هُوَ السَّمِيعُ الْبُصِيرُ ﴾ غافر/ . ٢ ، عن النبي (ص): وَالَّذِينَ النّاهُمُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ بِالحُقِّ ويدعو للحق لتصديقه ما البحار ٩ وصارى يعلمون حق العلم أن القرآن حق وينطق بالحق ونزل بالحق ويدعو للحق لتصديقه ما والنصارى يعلمون حق العلم أن القرآن حق وينطق بالحق ونزل بالحق ويدعو للحق لتصديقه ما الجدل العقيم ، لا تشكن يا مُحَدًّ أن أهل الكتاب يعلمون أن القرآن حق وأنك محق في رسالتك ، الجدل العقيم ، لا تشكن يا مُحَدً أن أهل الكتاب يعلمون أن القرآن حق وأنك محق في رسالتك ،

والخطاب هنا للنبي ومعناه للأمة أي لكل من يتأتى منه الافتراء والشك والجدل العقيم القائم على الجهل والهوى ، ولكن هذا توجيه وأمثاله للنبي (ص) يدلُّ على ضخامة ما كان يلقاه من الكيد والتكذيب والعناد والاستهزاء وما كان يعانيه منهم وكيف يشك النبي (ص) وهو يرى ملكوت السماوات عياناً وهو القائل (وَاللهِ لَوْ وَضَعُواْ الشَّمْسَ فِيْ يَمِيْنِيْ وَالْقَمَرَ فِيْ يَسَاْرِيْ، عَلَى أَنْ أَتْرُكَ هَذَاْ الأَمْرَ مَاْ تَرَكْتُهُ أَوْ أَهْلِكَ دُوْنَهُ) ونهي النبي عن الشك وكقوله ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ﴾ الزمر/٦٥ ، التأكيد عليه من باب التحذير منه ﴿ وَإِنْ كُنتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنْ الْغَافِلِينَ ﴾ يوسف/٣ ، كان النبي (ص) قبل القرآن غافلاً عن سبيل تغيير المجتمع لجهله بها ، وكان النبي مُحَّد (ص) يقول للنّاس أنا بشرٌ مثلكم أحاسب وأعاقب كأي إنسان يشك أو يكذِّب بآيات الله إذا أنا شككت وكذّبت ، وهذا الأسلوب من أبلغ الأساليب وأنجحها في الدّعوة إلى الحق الذي تتساوى فيه جميع الناس كقوله ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي ضَلالِ مُبِينِ ﴾ سبأ/٢٤ ، ﴿ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ آل عمران/٢٤ ، ﴿وَلا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ ﴾ المائدة/٤٨، والنبي محال أن يتّبع هوى مخلوق ولا يقول إلاّ الحق ولا يتساهل فيه ، كيف وأقواله وأفعاله سنّة تتبع وميزان يقاس به الحق والعدل ، ولو إفترض أن مخادعاً حاول أن يخدع الرسول (ص) فالله يسدّده ﴿ وَلَوْلا أَنْ ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلاً ﴾ الإسراء/٧٤.

#### ٥١١ - ﴿وَتَنْتُ كَلِمَةُ مُرَّبِكَ صِدْقاً وَعَدُلاً لا مُبْذَلَ لِكِلماتِهِ وَهُوَ السَّبِيعُ الْعَلِيمُ

وتمت كلمة الله واستوفت كلمة ربك بالإسلام وكلامه البليغ في القرآن على وجه لا يمكن فيه الزيادة والنقصان، (وَتَمُّتْ) بمعنى استوفت غاية الكمال والتمام (صِدْقاً) مطلقاً في جميع أقواله ، وفي أخباره ومواعيده ، صدقاً لا يشوبه كذب ولا يأتيه باطل أبداً (وَعَدْلاً) مطلقاً في جميع أفعاله وفيما قضى وقدّر ، وما فيه من الأمر والنهى والحرمة والإباحة والحكم مبنى على العدل ، عن الإمام على (ع): (العَدْلُ أَسَاْسٌ بِهِ قَوَاْمُ الْعَالَمُ) البحار ٧٨ص٨٦، فهو جُنة واقية وجَنة باقية (لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ) لا مغيّر لحكمه ولا راد لقضائه ولا يخلف الميعاد بعدما كانت تسير دهراً طويلاً في مدارج التدريج، نبوة بعد نبوة وشريعة بعد شريعة لأنه لا مبدّل لكلمات الله ، فإذا بنيت كلمات الله وحكمه على الحق كله وتمت على العدل المطلق الذي لا يخالطه ظلم ﴿ وَاللَّهُ يَعْكُمُ لا مُعَقِّبَ خِكْمِهِ ﴾ الرعد/٤١، ﴿ وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ الكهف/٢٧ ، وهي إذ استوفت الحق كله واستولت على العدل جميعه فلن يلحقها تبديل ولا تعديل ولا تحويل ، ولا يصيبها عارض من عوارض التحريف ، وإذا كانت آيات الله على هذا التمام والكمال فهي إذاً قائمة بسلطانها على الحياة بكل تطوراتها لا تنقضها المعارف الحديثة والعلوم المعاصرة ولا تخالفها الكشوفات العلمية التي تقع باستمرار (لا مُبَدِّلُ لِكُلِمَاتِهِ) كلمات الله القرآن لا تبديل ولا تغيير يحدث في القرآن فهو محفوظ بحفظ الله حتى نهاية العالم (وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ) (السَّمِيعُ) الذي يسمع كل ما يقول المتقولون على كلمات الله في جميع الأحوال في السر والعلانية ، (الْعَلِيمُ) ويعلم ما يخفون وما يعلنون. فائدة : (كَلِمَةُ رَبِّكَ) تطلق الكلمة على الجملة ووحدة الموضوع ويقال كتب أحدُ كلمة أو قال كلمة أي خطب خطبة وألقى محاضرة ، قالوا كلمة التوحيد وتوحيد الكلمة كقوله ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتْنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ، إِنَّهُمْ عاضرة ، قالوا كلمة التوحيد وتوحيد الكلمة كقوله ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ، إِنَّهُمْ أَلْمَنصُورُونَ وَالسَاء الله لأنها مظاهر قدرته ، فَمُ الْمَنصُورُونَ السَاء الله وَكَلِمَتُهُ النساء /١٧١ ، وجميع الموجودات هي كلمات الله وَكَلِمَتُهُ النساء /١٧١ ، كلمتُنا : وعدنا ، قَمَّتُ : استوفت ، فهي كافية وافية وصلت إلى حد لا يحتاج معها إلى شيء كلمتُنا : وعدنا ، قَمَّتُ : استوفت ، فهي كافية وافية وصلت إلى حد لا يحتاج معها إلى شيء خارج عنها ، فهي وافية في الإعجاز وفي غاية التمام من الصدق والعدل كقوله ﴿وَقَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ خارج عنها ، فهي وافية في الإعجاز وفي غاية التمام من الصدق والعدل كقوله ﴿وَقَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ الْمُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ عِمَا صَبَرُوا الله الأعراف/١٣٧٠

# ١١٦ - ﴿ وَإِنْ تَعِلُعُ أَكْثُرَ مَنْ فِي الْأَمْرُضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَبِّعُونَ إِلاَّ الظُّنَّ وَإِنْ هُدْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾

إنّ أكثر الناسَ تغلب عليهم أهواؤهم ، وتستولي عليهم نزعات الشر والضلال ، وإن أصحاب الهدى والتقوى والوعي والاستقامة ، هم قلة وإنهم لو إتبعوا الكثرة لكثرة لضلوا مع الضالين ، وهكذا الخير قليل في أهله قليل في محتواه ، وكذلك كلُّ نفيس هو قليل الكمية كثير الكيفية ، وكلُّ خبيث وتافه هو كثير الكمية قليل القدر وقُلُ لا يَستوي الْخبيث والطيّب وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخبيث المائدة / ١٠٠ (إنْ يَتّبِعُونَ إلا الظّنَ وَإِنْ هُمْ إلا يَخْرُصُونَ) فهذه الكثرة من الضالين لماذا ؟ لأخم لا يتبعون المنطق الدقيق والتفكير السليم المستقيم، ولا يقوم ضلالهم إلا على أوهام وتوافه الأفكار ويستند على الأهواء والظنون والنزوات المستقيم، ولا يقوم ضلالهم إلا على أوهام وتوافه الأفكار ويستند على الأهواء والظنون والنزوات في أنفسهم بخداع أنفسهم ، يَخْرُصُونَ : وهو الحكم على الشيء بلا علم والأخذ به بلا برهان وهو ضرب من المقامرة وهو منهي عنه في الإسلام وقيل المُؤيل النُويَنَ هُمْ فِي غَمْرَةِ سَاهُونَ اللهون الذيارات / ١٠-١١.

فائدة: ١- لو لم يكن في القرآن إلاّ هذه الآية لكفى بما دليلاً على فضل الإسلام حيث رفعت العلم والوعي ووضعت الجهل والإتباع الأعمى ، وجعلت أهل العلم والاستقامة فوق كلمة أهل العلم والوعي ووضعت الجهل والإتباع الأعمى ، وجعلت أهل العلم والاستقامة فوق كلمة أهل الأرض الضالين (وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَغْرُصُونَ) ، ٢- في الآية دلالة : على أنه لا عِبرة في معرفة دين الله بالقلة والكثرة لجواز أن يكون الحق مع الأقل ، وإنما الاعتبار فيه بالحجة والبرهان ، ٣- والقرآن الكريم يذم الكثرة العامة فقال ﴿أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَشْكُرُونَ ﴾ البقرة /٢٤٣ ، لا يعلمون ولا يؤمنون.. وهذا يبطل نظام الديمقراطية الحديثة التي تعتمد على الكثرة وغلبة الأصوات ، ويعتمد على الكمية دون الكيفية والنوعية ، وتبقى الجاهلية هي الجاهلية مهما كثر أتباعها الضالون ، ومهما تحسّن دون الكيفية والنوعية ، وتبقى الجاهلية هي الجاهلية مهما كثر أتباعها الضالون ، ومهما تحسّن

775

الشكل وخبث المضمون ، قيل : (مَنْ زَانُواْ الْحَقَّ بِالْكَثْرَةِ ظَلَمُوهُ وَمَنْ زَانُواْ الكَثْرَةَ بِالْحَقِّ أَنْصَفُوهُ !) إذن الكثرة النوعية أفضل من الكثرة الكمية ، وإنما الحق والباطل لا يعرفان بالكثرة والقلة وإنما كما ورد الإمام علي (ع) : (إعْرِفْ الْحُقَّ تَعْرِفْ أَهْلَهُ ، وَإِعْرِفْ الْبَاطِلَ تَعْرِفْ أَهْلَهُ ) أمالي المفيد ص٣، في نهج البلاغة خطبة ٢٠١: (لا تَسْتَوْحِشُواْ فِيْ طَرِيْقِ الْهُدَى لِقِلَّةِ أَهْلِهِ ، فَإِنَّ النَّاسَ قَدْ إِجْتَمَعُواْ عَلَى مَا يُدَةٍ شَبَعُهَا قَصِيْرٌ وَجُوعُهَا طَوِيْلٌ).

## ١١٧ - ﴿إِنَّ مَرَّكَ هُوَّأَعْلَمُ مَنْ يَضِلُّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَّأَعْلَمُ بِالْمُهَدِينَ ﴾

إن ربك الذي ربّاك يا مُحبَّد أعلم بحقيقة العباد أعلم بالفريقين بمن ضلّ عن سبيل الرشاد وبمن اهتدى إلى طريق الهدى والسداد ، وهو المهيمن على المسيرة البشرية وهي حقيقة تمنح مسيرة الحق قوة وثباتاً، كما تجعل الضعف والوهن في مسيرة الضالين ﴿فَمَاذَا بَعْدَ الحُقِّ إِلاَّ الضَّلالُ فَأَنَّا تُصْرَفُونَ ﴾ يونس/٣٢ ، فائدة : ١- في الآية دلالة على أن الضلال والإضلال من فعل العبد وباختياره ويحاسب عليه ، سؤال : لماذا أهل الهدى متأخرون بعكس أهل الضلال ؟ لأنهم ضعفاء جهلاء معقدون متخاذلون متفرقون لم يكن بعضهم أولياء بعض ، ولم يحققوا من الهدى إلاّ اسمه ، في غرر الحكم: (كَيْفَ يَسْتَطِيْعُ الْهُدُى مَنْ يَغْلِبُهُ الْهُوَىُ)؟ ٢- لابد من قاعدة لتقرير ما هو الحق وما هو الباطل، والله وحده هو الحق وهو الذي وضع هذا الميزان الدقيق في المهتدي والضال في الحق والباطل وليس المجتمع وليس القانون الوضعي كقوله ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللّهَ هُوَ الْحَقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ ﴾ الحج/٢٢.

## ١١٨ - ﴿ فَكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْدُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنتُدْ بِآيَاتِهِ مُؤْمِينِ ﴾

وجوب ذكر اسم الله على الذبيحة المحللة حتى يحل أكلها بالتذكية (الذبح الشرعي الإسلامي) (إنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ) بمنهج الله فعليكم الالتزام بما أحله الله واجتناب ما حرّمه ﴿ وَلا تَأْكُلُوا عِمّاً لَمْ يُلْكُرُ اللهُ عَلَيْهِ وَإِنّهُ لَفِسْقٌ ﴾ الانعام/١٦١ ، فهو غير مذكى فيكون ميتة وهي مُحرَّمة ﴿ وَيُحِلُ هُمْ الطّيّبَاتِ وَيُحِرُمُ عَلَيْهِمْ الْحَبَائِثَ ﴾ الأعراف/١٥١ ، في غرر الحكم: (مَا نَهَى اللهُ عَنْ شَيْءٍ إِلاَّ وَأَغْنَى الطّيّبَاتِ وَيُحِرُمُ عَلَيْهِمْ الْحَبَائِثَ ﴾ الأعراف/١٥١ ، في غرر الحكم: (مَا نَهَى اللهُ عَنْ شَيْءٍ إِلاَّ وَأَغْنَى عَنْهُ) ، وفيه أيضاً: (مِنْ أَحْسَنِ الْمَكَارِمِ إِجْتِنَابُ الْمَحَارِمْ) ، عن النبي (ص) : (إِنَّ الله عَنَّ وَجَلَّ حَرَّمَ الْجُنَّةُ جَسَداً غُذِّي بِالْحَرَامِ) تنبيه الخواطر ص٤٩، وعنه (ص): (مَنْ أَكَلَ لُقْمَةً مِنْ حَرَامٍ لَمْ تُقْبُلُ لَهُ صَلاَةً وَبَعِينَ لَيْلَةً ) كنز العمال خبر٢٦٦، فائدة: ١- هذه الأحكام تؤكد الشخصية المستقلة للأمة الإسلامية ، وتربط سلوكها بعقيدة التوحيد ، وتبعدها عن خرافات المشركين وتذكرها بالنعم الإلهية الوفيرة لتقوم بشكرها، ٢- عن الإمام الصادق (ع) : (مختصر) (يَجُوزُ أَكُلُ الذَّبِيْحَةِ مِنَ الْمَرُأُوطِ الذَّبْحِ الإِسْلاَمِيْ) مواهب الرحن ٢٤٢/١٤، ٣- أسباب النزول : قال المشركون للمؤمنين إنّكم تزعمون أنّكم تعدون الله فما قتله الله (يريدون الميتة) أحقُ أن تأكلوه مما قتلتم فنزلت الآية ، وهكذا يلبسون الحق بالباطل لأنَّ الله سبحانه هو الذي حدّد أجل هذه قتلتم أنتم فنزلت الآية ، وهكذا يلبسون الحق بالباطل لأنَّ الله سبحانه هو الذي حدّد أجل هذه

وتلك. ٤- السبب في حرمة أكل الذبائح التي لم يذكر اسم الله عليها إنمّا حرمة صحّية أو معنوية أخلاقية وروحية ليكون من المؤمنين الصالحين الذاكرين ولا يكون من الغافلين (فلا تغفلوا عما لم يغفل عنكم) ، في غرر الحكم: (في الذِّكْرِ حَيَاتُهُ الْقُلُوبِ) وعدم ذكر الله قسوتما. وأيضاً ظاهر الآية يُشعر بأن الإيمان شرط لحلّية الأكل من هذه الذبيحة ، أي الأكل الحرام (من اللحوم التي لم يذكر الله عليها) تعمل موانع الإيمان وتصنع تخلخل في الاعتقاد واضطراب في الفكر والسلوك ، ومن المم الله عليها) تعمل منهج الله كما قال الإمام الحسين (ع) لأعدائه في يوم عاشوراء: (قَدْ مُلِقَتْ بُطُونُكُمْ مِنَ الحُرَامِ) بحار الأنواره ٤ص٨.

119 - ﴿ وَمَا لَكُ مُ أَلَا تُأْكُلُوا مِمَا ذُكِرَ اسْدُ اللَّهِ عَلَيهِ وَقَدْ فَصَلَ اَكُ مُمَا حَرَهُ عَلَيكُ مُ إِلاَّمَا اضْطُرِ مِنْ تُمُ إَلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيراً لَيْضِلُونَ بِأَهْوَافِهِ مْ بِغَيْرِ عِلْمِ إِنَّ مَرَّاكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُعْتَدِينَ ﴾

استفهام تعجبي للإنكار أي وما المانع لكم من أكل ما ذبحتموه بأيديكم أو ما هو مذبوح على شروط التذكية الشرعية وهي قطع الأوداج الأربعة وتكون الجوزة في الرأس والتوجه للقبلة وحد السكين وذكر اسم الله عليه عند ذبحه فتقول (بِسْمِ اللهِ وِاللهُ أَكْبَرُ) (وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ) وقد بين لكم ربكم الحلال والحرام ووضّح لكم ما يحرم عليكم من ﴿الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَخُمُ الْخِنزيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ..﴾ المائدة/٣ ، (إِلاَّ مَا اضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ) فالاستثناء عند الاضطرار، والاضطرار يقدر بقدره (الضَّرُوْرَاتُ تُبَيْحُ الْمَحْضُورَاتُ) كقوله ﴿فَمَنْ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغ وَلا عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ البقرة/١٧٣ ، (وَإِنَّ كَثِيراً لَيُضِّلُّونَ بِأَهْوَائِهِمْ بِغَيْرٍ عِلْمٍ) بلا حجة ولا برهان ، وإن كثيراً من الجهلاء المجادلين ليضلون الناس بتحريم الحلال وتحليل الحرام بغير شرع الله بل بمجرد الأهواء والشهوات والمصالح (إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُعْتَدِينَ) أَعْلَمُ علماً تاماً بِالْمُعْتَدِينَ المجاوزين حدود الله والمجاوزين حدود الناس بإضلالهم والاعتداء على حقوقهم فيحللون ويحرمون بدون دليل شرعي كقوله ﴿ وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ البقرة/١٩٠، وفيه وعيد وتهديد لمن اعتدى على حدود الله والنَّاس ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة/٢٢٩. فائدة: ١- في الآية إشارة إلى تحريم القول في الدين بغير علم ولا يجوز الإتباع الأعمى وتعطيل العقل ، عن النبي (ص) : (أَجْرَؤُكُمْ عَلَى الْفَتْوَى أَجْرَؤُكُمْ عَلَى النَّارِ) البحار ١٢٣/٢، وعنه (ص) : (اِسْتَفْتِ نَفْسَكَ وَإِنْ أَفْتَاكَ الْمُفْتُونَ) كنز العمّال خبر ٢٩٣٣٩. ٢- دلت الآية الكريمة على أنّ الأصل في الأشياء والأطعمة الإباحة إلاّ ما ورد التحريم منها ، وإذا وقع شَّك بين أنَّه حلال أو حرام، عن النبي (ص): (فَدَعْ مَاْ يُرِيْبُكَ إِلَى مَاْ لاَ يُرِيْبُكَ، فَمَنْ رَعَى (تَحَرَّك) حَوْلَ الْحَمَى يُوشَكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ) تنبيه الخواطر ص٤٣ ومن الورع الوقوف عند الشبهات.

• ١٢ - ﴿ وَذَهُ وَا ظَاهِمَ الْمِثْدِ وَبَاطِنَهُ إِنَّ الَّذِينَ يَكْسِبُونَ الْمِثْدَ سَيُجْزَهُ نَ بِمَا كَانُوا يَقْتَر فِفُونَ ﴾

الآية تحذير للمؤمنين من أنفسهم الأمّارة بالسوء ومن دنياهم الخدّاعة الغرور ، الإِثْم : كل قبيح في اللهة ، وما حرّمه الله في الشرع ، والله لم يحرّم على عباده إلاّ ماكان ضاراً وأغنى النّاس عنه ولم يجعل

الحاجة إليه ، ظَاهِرَ الإِثْمِ : هو الواضح الذي لا يخطئه فهم والذي يرتكب الحرام علناً ، بَاطِنُ الإِثْمِ: الذي يمكن أن يحجب وجهه بشيء من الخداع والتمويه أي يرتكب الحرام سراً. المعنى : (ذَرُوا) اتركوا المعاصى ظاهرها وباطنها ، سرُّها وعلانيتها صغيرها وكبيرها في القول والعمل ، مثال : الأكل مما لم يذكر اسم الله عليه إثم باطن ، وترك الفرائض وعمل الفساد والزني والظلم إثم ظاهر ، الإثم الظاهر: ما يرتكب بأعضاء الجسم والجوارح، والإثم الباطن: ما يرتكب في القلب وفي النية والعزم، فكلُّ انحراف عن خط التوحيد وطاعة الله ، هو السقوط في الإثم سواء كان عقائدياً أو فكرياً أو قولياً أو عملياً أو المتعلقة بحقوق الله أو بحقوق الناس ، وكثير من الناس يخفى عليهم كثير من المعاصى الباطنة كالكِبر والعجب والحسد والحقد وتدبير المكائد الضارّة للناس والرياء وسوء الخلق.. هي آثام خفية تقسّي القلب وتجفف الروح وتقلق النفس وتغتال الإيمان دون أن يأخذ حذره منها. **والمقصود من الآية**: ترك كافة الآثام من جميع جهاتها إذا حصل اشتباه **عن النبي (ص**): (دَعْ مَاْ يُرِيْبُكَ إِلَى مَاْ لاَ يُرِيْبُكَ فإنَّكَ لَنْ بَجِدَ فَقْدُ شَيءٍ تَرَكْتُهُ للهِ) كنز العمال خبر٧٢٩٧، في نهج البلاغة كتاب ٣١: (أَمْسِكْ عَنْ طَرِيقِ إِذَاْ خِفْتَ ضَلالَته ، فَإِنَّ الْكَفَّ عِنْدَ حَيْرَة الضَّلاَلِ حَيْرٌ مِنْ رُكُوبِ الأَهْوَاٰلِ) ، وهذا يتطلّب معرفة معاصى القلب والبدن والعلم بذلك واجباً على المكلّف. (إِنَّ الَّذِينَ يَكْسِبُونَ الإِثْمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرَفُونَ) يَقْتَرَفُونَ : يكتسبون ويرتكبون، إِنَّ الَّذِينَ يَكْسِبُونَ الإِثْمَ في ظاهره وباطنه ، في القول والعمل صغيره وكبيره في سرِّه وعلانيته ، النفسي والمادي أو مع النفس أو مع الغير سَيُجْزَوْنَ الْعِقَاْبَ عَلَى قَدَرِ الْجِنَاْيَةِ سواء أكان العقاب مادياً أو معنوياً مباشراً أو غير مباشر العاجل في الدنيا أو الآجل في الآخرة ، عن الإمام على (ع) : (أَشَدُّ الذُّنُوبِ مَا اِسْتَحَفَّ بِهِ صَاحِبُهُ) البحار٣٦٤/٧٣، فائدة: ١- وقوله (يَكْسِبُونَ الإِثْمُ) تعبير بليغ يشير أن الإنسان يسعى لكسب الأموال ليربح ، والجاهل المسكين بدل أن يربح الأجر اجتهد لكسب الإثم الذي يضر نفسه فخسر من جميع الوجوه. ٧- كقوله ﴿فَلا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَكُونَ مِنْ الْمُعَذَّبِينَ﴾ الشعراء/٢١٣ ، ﴿ وَمَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً ﴾ الجن ١٧/ ، ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ طه/١٢٤ ، الضنك : الضيق المعنوي والقلق النفسي والأرق الليلي ! كثير من النّاس المؤمنين يعرفون الإثم الظاهر ولكن يخفى عليهم الإثم الباطن ، معاصي القلب فعليهم معرفتها والحذر منها!

١٢١ - ﴿ وَلا تَأْكُلُوا مِنَا لَمْ يُذْكَرُ اللَّهِ عَلَيهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُولِيَاتِهِ مْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنَّا اللَّهِ عَلَيهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُولِيَاتِهِ مْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُولِيَاتِهِ مِنْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُولِيَاتِهِ مِنْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَولِيَاتِهِ مِنْ لِيُحَادِلُوكُمْ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَولِيَاتِهِ مُؤْلِيَاتِهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّا لِلسَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَولِيَاتِهِ مِنْ لِيكُولُوكُمْ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَولِيَاتِهِ مِنْ لِيكُولِيَاتِهِ مِنْ السَّلِي مُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّ الشَّوالِي السَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَولِيَاتِهِ مِنْ لِيكُولِي أَنْ وَلِيلَا فِي مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّ الشَّيْولِ فَلِيكُولِي

وَلاَ تَأْكُلُوا أَيها المؤمنون ممّا مات فلم تذبحوه ، ممّا ذبح لغير الله أو ذكر اسم غير الله عليه أو لَمْ يُذْكُرُ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ عمداً دون سهواً (وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ) (إِنَّ) اللام للتوكيد على حرمته ، لَفِسْقُ : لمعصية وخروج عن طاعة الله وتجاوز حدوده ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ الطلاق/١ ، في

الآية دلالة حرمة ذبيحة غير المسلمين لأنها لَمْ يُذْكُرُ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْها ولم تتقيد بشروط الذبح الإسلامية المعروفة (راجع الآية ١١٩/سورة الأنعام) ، (وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ) كقوله ﴿أَوْ فِسْقًا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ﴾ الأنعام/١٤٥ ، إن استباحة هذا الأكل الحرام الذي حرّمه الله هو فسق في ذاته ويؤدي إلى الفسق على نفسه وعلى غيره وله آثار سلبية على القلب والنفس وعلى الفرد والمجتمع ، ويساعد على الخروج من الدين ، والانسلاخ من الإيمان ولو بعد حين (وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَائِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ) والمراد بالشياطين أبالسة الإنس ، لَيُوحُونَ : يوسوسون ، ليخدعون ، تحذير للمؤمنين مما يراودهم عليه أهل الضلال والمتسامحين في الدين ليشوّهوا حقيقته ونزاهته ليخدعوا البسطاء من النَّاس ويجادلونهم به في حل هذا وحرمة هذا، من إيحاءات الشياطين ووساوسهم كقوله ﴿وَقَيَّضْنَا لَهُمْ قُرَنَاءَ فَزَيَّنُوا لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ نصلت/٢٥ ، فهذا الحكم هو حكم الله ﴿وَاللَّهُ يَحْكُمُ لا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ الرعد/٤١ ، ﴿ وَلَوْ اتَّبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتْ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ ﴾ المؤمنون/٧١، (وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ) تهديد شديد لمن يطيع أولياء الشيطان من استحلال الحرام وساعد تموهم على أباطيلهم إِنَّكُمْ إِذاً مِثْلُهُمْ مشركين ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمْ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأنعام/٢٥ ﴿ الشَّيْطَانُ سَوَّلَ هَمُمْ وَأَمْلَى هُمْ ﴾ مُحَدره ، ومن حق المؤمن ذي البصيرة في دينه ألا يأكل مما لم يذكر اسم الله عليه أو لا يأكل مما فيه شبهة. فائدة: ١- مخالفة الدين في تشريعاته عملاً يؤدي إلى الشرك في الحكم كقوله ﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾ البقرة/٥٠، في غرر الحكم: (الْمُصِيْبَةُ بِالدِّيْنِ أَعْظَمُ الْمَصَائِبِ). ٢- تشير الآية إلى حرمة الذبيحة غير الإسلامية لأنها لم يتقيد ذابحها بالشروط الإسلامية للذباحة المحللة ٣- لَيُوحُونَ الوحي إلقاء المعني إلى النّفس مع الخفية بطريقة الإلهام. ٤- (الفسق) تدل الآية : إنّ الفسق مذموم عقلاً لأنّه خروج عن طاعة الله وتجاوز لحدوده وهو منافٍ لحق العبودية لله ﴿ وَمَنْ يَتَعَدُّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١.

٢٢ - ﴿ أُومَنْ كَانَ مَيْناً فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُومِ إَيْمْشِي بِهِ فِي النَاسِكَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظَّلَمَاتِ لَيسَ بِخَامِجٍ مِنْهَا كَذَلِكَ مَرْيِنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

(مَيْتاً): بالجهل والإلحاد (فَأَحْيَيْنَاهُ) بالعلم والإيمان ، تصوّر الآية طبيعة الإيمان بالحياة المعنوية ، وطبيعة الضال بالموت المعنوي ، إنّها صورة تشبيهية مجازية لتجسيم حقيقة متحركة في صورة موحية مؤثرة دقيقة وعميقة لها دلالاتها الروحية والفكرية والتربوية ، حقيقة تذاق بالتجربة فهي أكبر من أن تصوّرها الكلمة والعبارة فلا يعرفها حقاً إلا من استذوقها فعلاً ، إنّ هذه العقيدة تنشئ في القلب حياة ، والكافر منقطع عن هذه الحياة ! هذا مثل ضربه الله سبحانه للمقارنة بين المؤمن وغير المؤمن (الكافر) كالمقارنة بين الحياة والموت والنور والظلمات شبّه الله تعالى المؤمن بالحي الذي له نورً

يستعين به ، وشبه الكافر بالمتخبّط في الظلمات ليظهر الفرق بين الفريقين بوضوح ، فالكافر ميت معنوياً بين الأحياء، فإذا آمن بُعِثَ من جديد وعادت إليه الحياة وإيمانه نور يمشى به في حياته على بصيرة من أمره ، ومن بقى على الكفر والشرك والانحراف فهو كمن يتخبط في الظلمات يسير على غير هدى. المعنى : من كان بمنزلة الميت كان أعمى البصيرة كافراً فاسداً ضالاً ، فأحيا الله قلبه بالإيمان وأنقذه من التيه ومن حيرة الضلالة ومن ظلمات الجهالة (وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ في النَّاس) وجعلنا مع تلك الهداية نور الدراية الذي يتأمل به الأشياء فيميز به بين الحق والباطل ، عن النبي (ص) : (مَنْ عَمِلَ بِمَاْ يَعْلَمُ عَلَّمَهُ اللهُ عِلْمَ مَاْ لاَ يَعْلَمُ) البحار١٨٩/٧٨، (كَمَنْ مَثَلُهُ في الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا) كَمَنْ هو يتخبط في ظلمات الجهالة وحيرة الضلالة لا يفارقها، فهو معها من حال إلى حال لا يعرف كيف الخلاص والنجاة ؟ وأيضاً يحشر يوم القيامة أعمى ﴿وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ الإسراء/٧٧ ، (كَذَلِكَ زُيّنَ لِلْكَافِرينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) كل جاهل بجهله يرى الأمور على غير موازينها الصحيحة ومعاييرها الدقيقة فيرى الخير شرّاً ، ويرى الشرّ خيراً ، فلم يزل الشيطان يُحسِّن لهم أعمالهم ويزينها في قلوبهم ﴿وَزَيَّنَ لَهُمْ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأنعام/٤٣.

حتى استحسنوها ورأوها حقاً وصارت عقيدة في قلوبهم وصفة راسخة في نفوسهم ، فلذلك رضوا بما هم عليه من الشر والقبائح. فائدة : ١- الإيمان هدى ونور ولا إيمان مع ضلال وظلام وشتان بينهما، فالمؤمنون تساموا بالإيمان وفهموا الحياة بشكلِ صحيح على أنّ هذا الوجود أكبر من ظاهره المشهود، وخلقوا من جديد ، فهم نجوم لامعة في وسط ليل دامس ، أما الكافرون فيلفهم الظلام و يأخذهم الضلال فلا يرفعون أبصارهم إلى النور ، مثلهم كمثل دود الأرض إذا كُشِفَ عنهم التراب تضايقوا وانكمشوا ودخلوا تحت التراب مرة ثانية ولا يحبون نور الشمس ﴿الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ ﴾ مُحَّد/٢٥ ، وهكذا الذي لا تنفعه الهداية تضره الغواية (كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ). ٧- (مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ) الحياة والموت كالمشرق والمغرب ، الإيمان حياة والكفر موت وهما طريقان مختلفان الإيمان طريق خير وهدى واستقامة فهو حياة ، والكفر طريق شرِّ وظلام فهو موت، وشتّان بين هؤلاء وهؤلاء ، فالمؤمنون بعثوا بالإيمان وخلقوا خلقاً جديداً به فهم أشبه بشموع مضيئة وسط ظلام دامس ، والكافرون جثث يلفّها الظلام ويحتويها الضلال ويحجبون أنفسهم عن النور ، والمرء حيث يضع نفسه وهو المسؤول عن بناء مستقبله العاجل والآجل ، إنَّهما عالمان مختلفان : فما الذي يمسك بمن في الظلمات بينما النور يفيض حوله (كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) هذا هو السرّ ، إنّ هناك تزييناً للكفر تقوده ﴿شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْض زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُوراً ﴾ الأنعام/١١٢ ، والقلب الذي ينقطع عن الإيمان يسمع وسوسة الشياطين عندئذٍ لا يميز بين الهدى والضلال في ذلك الظلام العميق و (الْذِيْ لا تَنْفَعُهُ الْهِدَائيةُ تَضُرُهُ الضَّلالَةُ) بل يرى الظلال هو التقدّم ، والهدى هو الرجعية ، فيرى الحياة حسب منظوره الخاص حسب هواه والهوى إله يتبع كقوله وأَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ وَاتّبَعُوا حسب هواه والهوى إله يتبع كقوله وأفمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ وَاتّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ فَحُدُاء ، والهوى مصدر الحن وأساس الفتن. ٣- ينبغي للمسلم أن يكون إيمانه حيّاً عالماً بوعي وله بصيرة في دينه وأعماله وحسن سيرته. ٤- (نُوراً) جاءت بصيغة المفرد للدلالة أن الحظ واحد والباطل متعدد ومتلوّن لذلك جاءت (الظُّلُمَاتِ) بصيغة الجمع. ٥- سؤال : نلاحظ الكافرين في هذا العصر أكثر رفاهية من المؤمنين؟ الجواب : الرفاهية لا تختص بالكفر ولا بالإيمان ، ونلاحظ كم من مؤمن يعيش الرفاهية وكم من كافر يعاني الفقر كقوله وثمُّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنْ النكاثر/٨.

٣٢ - ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِ قَرْبَةٍ أَكَا بِرَمُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فِيهَا وَمَا يَمْكُرُونَ إِلا بِأَنفُسِهِ مُومَا يَشْعُرُونَ ﴾ القَرْيَةِ: المكان الذي يجتمع فيه الناس للسكن والعمل قلّوا أو كثروا ولكن كثر استعماله في البلد الصغير ، وفي المصطلح المعاصر تسمى العاصمة بمعنى قلب البلد وقد تطلق بمعنى الشعب ، المعنى : كما هدى الله تعالى المؤمنين إلى الإيمان وجعل لهم نوراً يمشون به في الناس ، جعل في كلّ قرية وشعب أكابر القوم ورؤساءهم وهم قادة الضلال والكفر والفساد في الماضي والحاضر والمستقبل (لْيَمْكُرُوا فِيهَا) المكر: صرف الغير عمّا يقصده بحيلة وهو محمود إن قصد به فعلاً جميلاً ، ومذموم إن قصد به فعلاً قبيحاً ، هؤلاء يخططون للضرر بالدعوة الإسلامية وبالمؤمنين ، ويفسدون وجوه الخير منها ويسدون منافذ الهدى فيها ، وهم سرُّ البلاء لنشرهم سنّة ألإجرام وكبتهم لصوت الحق والحقيقة، فتراهم يمكرون ويضرون بالأفراد والجماعات ليحفظوا رياستهم ويعززوا نفوذ حكومتهم بين الشعوب والدول الأخرى كقوله ﴿كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ يونس/١٢ ، وتخصيص أكابر المجرمين بالذكر: لأنهم عناصر التأثير ومراكز المكر والخديعة وهم في غاية الإجرام والتفاف الهمج الرعاع حولهم (وَمَا يَمْكُرُونَ إِلاَّ بِأَنفُسِهِمْ وَمَا يَشْعُرُونَ) وإنّما مكرهم وكيدهم يعود على أنفسهم ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ الأنفال/٣٠ ، وهم لا يعلمون أنّ سنة الله تقول في غرر الحكم: (مَنْ مَكَر حَاْقَ بِهِ مَكْرُهُ) في غرر الحكم: (مَنْ مَكَر بِالنَّالْس رَدَّ اللهُ سُبْحَاْنَهُ مَكْرَهُ فِيْ عُنُقِهِ)، وقال تعالى ﴿وَلا يَجِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ﴾ فاطر/٤٣ ، دون أن يشعروا أنهم غارقون في الضلال وسوف يردون موارد الهلكة لجهلهم بسنن الله في خلقه ، وهكذا الجاهل يعمل بنفسه كما يعمل العدو بعدوه ، وهذه سنة جارية كوعيد للماكرين وتسلية للمؤمنين.

فائدة: ١- تشير الآية إلى أن النكبات التي تصيب المجتمع إنّما تنشأ من كباره وقادته المجرمين، ٢- تكشف الآية عن سنّة جارية ومعركة محتومة في الصراع بين الحق والباطل منذ قديم الزمان، وإنّ المؤمنين لا يخوضون المعركة وحدهم فالله وليهم ومولاهم وهو يردُّ مكر الماكرين وكيدهم وما يشعرون،

(جَعَلْنَا) كيف تنسب أفعال العباد إلى الله ؟ الجواب : على قاعدة لكلّ شيء سبب ، فإذا حصل السبب يحصل المسبب ، فالأسباب يصنعها الإنسان مختاراً تكريماً له والمسببات من الله تكون على ضوء الأسباب ولا يعمل المسبّب إلا بوجود السبب كقوله ﴿اصْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْو فَانفَلَقَ على ضوء الأسباب ولا يعمل المسبّب إلا بوجود السبب كقوله : إنّ الله بمنح عبده العقل والإرادة والقدرة ، فكان كُلُ فِرْقِ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ الشعراء/٢٦ ، ثم نقول : إنّ الله بمنح عبده العقل والإرادة والقدرة ، بالكامل. ٣- تكشف الآية عن حقيقة إجتماعية عامة في كلّ العصور وهي وجود مجرمين في كلّ بالكامل. ٣- تكشف الآية عن حقيقة إجتماعي والتأثير على الآخرين ويستخدمون أخبث الوسائل بعتدوا على الدين والمؤمنين وخضوع مرضى القلوب لهم ويكونون في خدمتهم. ٤- (أَكَابِرُ مُجْمِعِيها) فهم ليسوا قادة القوم فحسب وإنّما قادة الإجرام وشدّته أيضاً وعظم المكر والحديعة وأنواع الحيل الخبيثة التي يستخدمونما كقوله ﴿وَقَدْ مَكُرُوا مَكْرَهُمْ وَعِنْدَ اللّهِ مَكْرُهُمْ وَإِنْ كَانَ مَكْرُهُمْ الْجرام وشدته أيضاً وعظم المكر والحديعة وأنواع الحيل الجبرة قطع الثمرة عن الشجرة وتوسّع معناه لكلّ إكتساب مكروه ، ويقال اللحم المجروم أي المفصول عن العظم ، وكذلك المجره فإنّه أخبث المعتدين وشرُّ النّاس فلا يقبل العذر ولا يغفر الذنب فهو منفصل عن الصفات الإنسانية والأخلاق البشرية الطبيعية ، في غور الحكم: (شرُّ النَّاسُ مَنْ يَتَقِيْهِ فهو منفصل عن الصفات الإنسانية والأخلاق البشرية الطبيعية ، في غور الحكم: (شرُّ النَّاسُ مَنْ يَتَقِيْهِ

## ٤ ٢ ١ - ﴿ وَإِذَا جَاءَتُهُ مُ آيَةٌ قَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ حَتَّى نُؤَتِى مِثْلَ مَا أُوتِي مَرُسُلُ اللّهِ اللّهُ أَعْلَمُ حَثِّثُ يَجْعَلُ مَرِسَالَتَهُ سَيُصِيبُ الّذِينَ أَجْرَمُوا صَعَامَرُ عِنْدَ اللّهِ وَعَذَابُ شَدِيدٌ بِمَا كَانُوا يَمْكُمُ وَنَ ﴾

وإذا جاءت هؤلاء المشركين المعاندين أكابر المجرمين والرؤساء الماكرين ، حجة قاطعة وبرهان ساطع ينهي جدال القوم على صدق الرسول مُحجّد (ص) قالوا لن نصدّق برسالته حتى نعطى من المعجزات مثل ما أعطي رسل الله ، كفلق البحر لموسى ، وإبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى لعيسى (ع) ، ومعنى ذلك أنهم لا يؤمنون بالرسالة إلاّ إذا صاروا رسلاً يوحى إليهم ، وفي هذا اعتراض منهم على الله وعُجبٌ بأنفسهم وإغلاق عقولهم وتكبّر على الحق ، وقد ردّ الله عليهم خطأهم بقوله (الله أعْلَمُ كُيثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ) الله أعلم من هو أهل للرسالة وكفؤ لها وصالح للملها وأمينٌ عليها فيضعها فيه فيكون له استعدادٌ خاص ومؤهلاتٌ نموذجية قدوة وقيادة ليرتقي إلى منزلة (العصمة) إنّ هذه الصفات لا يعلم بما غير الله ، والله يعلم إنّ الرسالة أمرٌ عظيم لا يمكن أن يتصدّى لها من دون اصطفاء من الله ، وإنّ الله لا يصطفي لرسالته إلاّ عن علم بأن المصطفى كفؤ لها ويقوم بمسؤولياتها وهو متصف بمؤهلات تتناسب مع حمل الرسالة من حُلْقٍ عظيم وصبر جميل ومقومات التأثير كالرأي السديد والفكر الرشيد والعصمة عن الخطأ والقدرة على البلاغ المبين والقيادة الفاضلة الرشيدة

والسديدة للأمة.. إلخ ومن لم يكن كذلك فلم يضع الله أفضل مواهبه عند من لا يستأهله ولا يزكو عنده وفي هذه الآية دليل: على كمال حكمة الله تعالى لأنه لا يضع رسالته إلاّ عند أهلها لسلامة الفطرة وطهارة القلب وحب الخير للإنسانية فيكون هو رسالة عملية كما كان النبي (ص) (حُلُقُهُ الْقُرْآنُ) (سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُوا صَغَارٌ عِنْدَ اللهِ) الصغار: مقابل الكبار (الاستكبار) وهو الذل والهوان ، سيصيب هؤلاء المجرمين الذل والهوان (وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُوا يَمْكُرُونَ) بسبب استكبارهم ومكرهم المستمر فيكون الجزاء من جنس العمل ، والعقوبة على قدر الجناية ، وقدّم الصغار على العذاب لأخم تمردوا على الرسالة والرسول والمرسل وتكبروا وتجبروا فقابلهم الله بالصغار والذل والهوان وهو من مقدمات العقاب الشديد المتناسب معهم والعذاب الشديد يقابل المكر الشديد كقوله فولا يَجيقُ الْمَكُرُ السَّيِّئُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ فاطراء فائدة ١ والتهديد القرآني هذا له دور في كسر كبرياء هؤلاء وتحذيب نفوسهم ، وبهذا ندرك متابعة القرآن لحركة الأمة ومعالجة العقبات التي تقف أمامها ودفعها في خط الهدى والتكامل ، وهكذا نزل القرآن من خلال حركة الواقع ويفهم من خلال حركة الواقع ويفهم من خلال حركة الواقع. ٢ عن النبي (ص): (يُخْشَرُ الْمُثَكَبِرُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيْ صُورِ الذَّرِ يَطَوُهُمْ عَلَى اللهِ تَعَالَى المُجة البيضاء ٢٠٥٢.

١٢٥ - ﴿ فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهِدِيهُ يَشْرَحُ صَدْمَ هُ لِلإِسْلامِ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضِلَّهُ يَبِعُمَلْ صَدْمَ هُ ضَيْقاً حَرَجاً كَأَنَمَا يَصَعَدُ فِي السَّمَاءِ كَذَلِكَ يَبِعُمَلُ اللَّهُ الرَّجْسَ عَلَى الذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾

الآية تصوير حالة الهدى وحالة الضلال من داخل القلوب وكأخّا حالة تجسيم للنفوس، وكأن عدسة التصوير تغوص في أعماق النفس وتشخّص أسرارها! مبيّن الله تعالى لعباده علامة سعادة الإنسان وهدايته وعلامة شقاوته وضلالته ، المعنى: (فَمَنْ يُرِدْ اللّهُ أَنْ يَهديهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ) فمن يرد الله أن يؤهله للهداية يشرح روحه وينوّر قلبه وصدره للإسلام أي إتسع وإنفسح وفهم وعلم وإستنار بنور الإيمان وحي بضوء اليقين فاطمأنت بذلك نفسه وأحب الخير من هذا الطريق المستقيم وطوعت له نفسه فعله متلذذاً به غير مستثقل بل مستبشر ، فيشعر إنّ راحته بطاعته و(بِمُقدَّارٍ وطوعت له نفسه فعله متلذذاً به غير مستثقل بل مستبشر ، فيشعر إنّ راحته بطاعته و(بِمُقدَّا وعاهُ ولا الطَّاعَةِ تَكُونُ الرَّاحَةُ) لأن يسلم وجهه لربه ويلتزم بمنهجه ، فلا يلقى إليه قول حقّ إلاّ وعاهُ ولا عمل صالح إلاّ أخذ به ، فإن هذا علامة على أن الله قد هداه ومنّ عليه بالتوفيق وهداه لِلَّتي هِي عمل صالح إلاّ أخذ به ، فإن هذا علامة على أن الله قد هداه ومنّ عليه بالتوفيق وهداه لِلَّتي هِي أَقْوَمُ الإسراء / ، ومعنى هذا أن الخيار في الإسلام فلعباده بالكامل ، والله في عون من يختار طريق الهدى لنفسه. (وَمَنْ لا يُرحده أَمْ الضَّلاَلُةُ) فلا يمنعه الله عن الضلال بالقهر والإكراه ، بل يتركه مع هواه ومناه ومناه ومناه ومناه ومناه ﴿ وَمُنْ الصَّلَالَةُ اللهُ قَلُوبَهُمْ ﴾ الصف/ه ، ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِكُمْ صَلاً عَنْ سَبِيلِهِ ومناه ومنا

الكافي ٢ / ٢ . ٢ .

أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ طه/١٢٤،، عن الإمام الصادق (ع) : (إنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ إِذَا

أَرْادَ بِعَبْدٍ خَيْراً نَكَتَ فِيْ قَلْبِهِ نُكْتَةً مِنْ نُوْرٍ، وَفَتَحَ مَسَاْمِعَ قَلْبِهِ وَوَكَّلَ بِهِ مَلَكًا يُسَدِّدُهُ ، وَإِذَا أَرَادَ

بِعَبْدٍ سُوءًا نَكَتَ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةً سَوْدَاءً، وَسَدَّ مَسَامِعَ قَلْبِهِ وَوَكَّلَ بِهِ شَيْطَاناً يُضِلُّهُ ثُمَّ تَلاَ الآيَةِ)

فائدة: ١- إنّ النّاس فريقان: الفريق الأول: تتسع صدورهم للحق ويطمئنون إليه ويتحررون من التقاليد الجاهلية ولو كانت باسم الدّين كقوله ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُوْلَ فَيَتّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئِكَ هُمْ أُوْلُوا الأَلْبَابِ ﴾ الزمر/١٨، الفريق الثاني: لا تتسع صدورهم للحق الّذِينَ هَدَاهُمْ اللّهُ وَأُولِئِكَ هُمْ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ الزمر/١٨، الفريق الثاني: لا تتسع صدورهم للحق الخيلهم وضيق أفقهم كقوله ﴿مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَجِّمْ مُحْدَثٍ إِلاَّ اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ الأنبياء/٢، ٢- (كَأَمُّا يَصَعَّدُ فِي السَّمَاء) وهي حالة نفسية مضطربة تجسم في حالة حسية وتكشف قاعدة علمية عن ضيق النفس وكربة الصدر وتعبير (يَصَعَّدُ) هذا يجده من صعد بطائرة أو مكوك فضائي في الطبقات العليا من الجو حتى يشعر وخاصةً روّاد الفضاء بأنّه فقد الجاذبية وقال الأوكسجين وأحس بالاختناق وأشرف على الهلاك إن لم يتدارك نفسه وينزل إلى أسفل وهكذا يختلف الضغط الجوي في مختلف طبقات الهواء، وجاء العلم الحديث فأمكن شرح معزى الآية، فستنتج أنّ الدّين والعلم رافدان أحدهما يدعم الآخر. ٣- سُئِلَ النّبي (ص) عن معنى شرح الصدر فقال (ص): (نُوُرٌ يَقْذِفُهُ اللهُ فِيْ قَلْبِ مَنْ يَشَاهُ فَيَنْشَرِحُ لَهُ صَدْرُهُ وَيَنْفَسِحُ) الأمثل ١٦/٤٤، كقوله فقال (ص): (نُورٌ يَقْذِفُهُ اللهُ فِيْ قَلْبِ مَنْ يَشَاهُ فَيَنْشَرِحُ لَهُ صَدْرُهُ وَيَنْفَسِحُ) الأمثل ١٦/٤٤، كقوله

﴿أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ الزمر/٢٢.

## ١٢٦ - ﴿ وَكَمَذَا صِرَاطُ مُرَبِكَ مُسْتَقِيماً قَدْ فَصَلْنَا الآياتِ لِقَوْمِ يَذَكَّرُونَ ﴾

(وَهَذَا صِرَاطُ رَبّك) المتمثل بالقرآن الكريم بهذا الدين الإسلامي الأصيل القيّم الذي أنت عليه يا عُخْد هو الطريق المستقيم المعتدل المتوازن المنسجم مع الفطرة البشرية ، الذي لا عوج له فيه ولا إفراط ولا تفريط الذي بعثك به فاستمسك به ، فإنّه دين الله الذي تنشرح له صدور المؤمنين ليزدادوا إيماناً عن الإمام علي (ع) : وهو يصف القرآن (هُوَ الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ، وَحَبْلُ اللّهِ الْمَتِينُ، وَهُوَ الذِّكْرُ اللهِ الْمَتِينُ، وَهُوَ الذِّكْرُ اللهِ الْمَتِينُ، وَهُوَ الذِّكْرُ اللهِ الْمَتِينُ، وَهُوَ الذِّكْرُ عَن الإمام علي (ع) : وهو يصف القرآن (هُوَ الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ، وَحَبْلُ اللّهِ الْمَتِينُ، وَهُوَ الذِّكْرُ اللهِ الله الإسلام وصدق القرآن ، لقوم يتدبرون بعقولهم فيزدادون بذلك تألقاً في العلم ورسوحاً في الإيمان العمل والعمل الصالح وحسن الخلق ، والتي بتذكرها يهتدي الإنسان إلى معرفة منهج الله الخالي من الشبهات والمغالات والخرافات والانحرافات. وهكذا جرت سنة الله تعالى مع خلقه (وَهَذَا صِرَاطُ الشبهات والمغالات والخرافات والانحرافات. وهكذا جرت سنة الله تعالى مع خلقه (وَهَذَا صِرَاطُ وضوح الكامل لهما يتبيّن صِرَاطُ الله تعالى المستقيم بلا التباس ولا شبهات ويستطيع الإنسان التمييز وضوح الكامل لهما يتبيّن صِرَاطُ الله تعالى المستقيم بلا التباس ولا شبهات ويستطيع الإنسان التمييز بينهما بالفطرة السليمة بسهولة لوضوحهما. في غرر الحكم: (عَلَيْكَ بَمُنْهُجِ الاسْتِقَامَةِ، فإنَّهُ يُكْسِبُكَ المُكَرَامَةُ، ويَكْفِيَكَ المُلامَة) والندامة

## ١٢٧ - ﴿ لَهُ مُ دَامُ السَّلامِ عِنْدَ مَرَّ بِهِمْ وَهُو وَلِّيهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

لهؤلاء السالكين صراط ربحم المستقيم (لَهُمْ دَارُ السَّلامِ عِنْدَ رَبِّكِمْ) سبحانه بسلوكهم المستقيم نالوا صراطه المستقيم الموصل إليه بما قدموا من عمل وهكذا تكون النتائج كالمقدمات ، وسميت دار السلام لأنها دار السلامة الدائمة، دار خالصة وبعيدة من كلّ الآفات الظاهرة والباطنة الماديّة والمعنوية، دار سالمة من كل بلاء وداء وعناء وشقاء ، وهي دار الأمن والأمان والعافية من كلّ سوء يحل بالكافرين، وهي دار الجنة الوارفة السالمة من كلّ عيب وآفة وهم وغم ونقص. إلخ ويلزم من ذلك أن يكون نعيمها في غاية الكمال ونهاية التمام والجمال بحيث لا يقدر على وصفه الواصفون ولا يتمنى فوقه المتمنون من نعيم الروح والقلب والبدن ، ولهم فيها ما هما تَشْتَهِيهِ الأَنفُسُ وَتَلَدُّ وتربيتهم وهو حافظهم وناصرهم ومؤيدهم جزاءً لأعمالهم الصالحة التي قصدوا بما رضا الله تعالى. وتربيتهم وهو حافظهم وناصرهم ومؤيدهم جزاءً لأعمالهم الصالحة التي قصدوا بما رضا الله تعالى.

الصَّالِحَاتِ أُوْلَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ البينة/٧. عن النبي (ص): (كُلُكُمْ يَدْخَلُ الجَنَةَ إلاّ مَنْ أَبَى! قَالُوَا وَمَنْ يَارَسُوُلَ اللهِ؟ قَالَ: مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الجَنَةَ، وَمَنْ عَصَابِي فَقَدْ أَبَى)! البخاري/٦٨٥١

٨ ٢ ٨ - ﴿ وَيَوْمَ بَيْحْسُمُ هُ مُجَمِيعاً يَا مَعْسَرَ الْجِنَ قَدْ اسْتَكَثْرُتُ مْ مِنْ الإنسِ وَقَالَ أُولِيَاوُهُ مْ مِنْ الإنسِ رَبَّنَا اسْتَنْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ وَبَلَغْنَا أَذِي أَجُلُنا الذِي أَجُلُت كَنَا قَالَ النَامِ مَثُوا كُمُ حَالِدِينَ فِيهَا إِلاَّمَا شَاءَ اللَّهُ إِنْ مَرَكَ حَكِيمَ مُعْلِيدٌ ﴾

إنّه مشهدٌ من مشاهد يوم القيامة ، إذكر يوم يجمع الله الثقلين الإنس والجن جميعاً للحساب والجن هنا بمعنى الشياطين ﴿إِبْلِيسَ كَانَ مِنْ الْجِنِ ﴾ الكهف/، ٥ ، وكقوله ﴿شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالْجِنِ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ عُرُوراً ﴾ الانعام/١١ ، وكقوله ﴿يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضاً ﴾ العنكبوت/٥٠ ، (يَا مَعْشَرَ الْجِنِ قَدْ اسْتَكْثَرْتُمْ مِنْ الإِنسِ) يقول سبحانه لعيشر الجن منهم بطريق التوبيخ (قَدْ اسْتَكْثَرْتُمْ مِنْ الإِنسِ) أي أخذتم الكثير من النّاس من إغوائهم وإضلالهم عن سبيل الله كقوله ﴿وَلَقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلاً كَثِيراً أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ ؟ يس/٦٢ ، وقوله ﴿قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُويْتَنِي لأَزْيِنَنَ هُمْ فِي الأَرْضِ وَلأَغُوينَهُمْ أَجْعِينَ ، إِلاً عِبَادَكَ مِنْهُمْ وقوله ﴿قَالَ رَبِ بِمَا أَغُويْتَنِي لأَزْيَنَنَ هُمْ فِي الأَرْضِ وَلأَغُوينَهُمْ أَجْعِينَ ، إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمْ الْمُخْلَصِينَ ﴾ الحجر/٣٩-٠٠ .

فكان حشرهم على صعيد واحد والطيور على أشكالها تقع ، لأن (الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبُ)! ويبدو أنّ الشياطين المضلين لا جواب لهم على هذا السؤال ويطرقون صامتين، غير أنّ أتباعهم من البشر يقولون يا ربّنا هؤلاء استفادوا منّا كما أنّنا استفدنا منهم حتى جاء أجلنا، معناه كانوا مستغرقين في الضلال ، والاستغراق يضيّع الاستحقاق ، وهو جواب يكشف عن غفلة وخفة وسذاجة في الإنس، كما يكشف عن مدخل الجن الشياطين إلى نفوس الناس عن طريق الهوى والأنا والغرور والاسترسال والخداع في الاستمتاع (وَقَالَ أَوْلِيَاؤُهُمْ مِنْ الإِنسِ رَبّنًا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ) الإِنس الذين تولوهم أي أطاعوهم ، الاستمتاع : الانتفاع ، ما ينتفع به طويلاً ، وقال الإنس الذين أطاعوا الجن معترفين بحقيقة الأمر ، (رَبّنًا اسْتَمْتَعَ (انتفع) كل منا بالآخر) بشكل متبادل ومتعادل ، وحقق كل واحد منّا رغبته بالآخر ، أمّا استمتاع الجنّ بالإنس : بالسيطرة علينا والعبث في حياتنا وتسخيرنا بتحقيق هدف إبليس في عالم الإنس ، بما كان للجن من اللذة في إغرائنا بالشهوات واللذات الحرّمة ونحن نستجيب ونطيع برغبة لوسوستهم بسوء اختيارنا وسيء وأعمالنا ، فكان على ما يبدو الاستمتاع أن الجن كانت تخطط لإضلالهم عن منهج الله وكانت أعمالنا ، فكان على ما يبدو الاستمتاع أن الجن كانت تخطط لإضلالهم عن منهج الله وكانت العرق الفسق والفجور ، فهذا استمتاع الجن بالإنس.

أما استمتاع الإنس بالجن: فهو أن الجن كانوا يدلون الإنس على أنواع الشهوات واللذائذ المحرمات وما تقواه أنفسهم ، ويغرونهم بما وكان استمتاعهم بالطاعة العمياء لهم فانساقوا نحو المحرمات بلا

تفكُّر وحصلوا مرادهم (وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَّلْتَ لَنَا) ما زال الكلام للإنس ، أي إن استمتاع بعضنا ببعض كان إلى أجل معين قدره لنا ، يعنى كذلك طول عمرهم مع الشيطان إلى الموت والحساب ، وهذا منهم اعتراف من طاعتهم الشياطين واتّباع هوى أنفسهم ، والآن يا إلهي نحن بين يديك فأحكم بما نستحق (قَالَ النَّارُ مَثْوَاكُمْ خَالِدِينَ فِيهَا إِلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ) مَثْوَاكُمْ : مأواكم ، هذا هو الحكم الفاصل والجزاء العادل (إلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ) استثناء إلى الذين لا يستحقون الخلود في العذاب لينالوا العفو الإلهي وهذا متعلق بمشيئة الله ، (إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ) في أفعاله (عَلِيمٌ) بأعمال عباده وما يترتب عليها. فائدة : ١ - عن إبن عباس : في هذه الاية (لا يَنْبَغِي لأَحَدِ أَنْ يَحْكُمَ عَلَى اللهِ فِي خَلْقِهِ ولا يُنْزِهُمُ جَنَّة وَلا نَارًا) المراغي٨٠٣٠، ﴿وَاللَّهُ يَحْكُمُ لا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ ﴾ الرعد/٤١، ﴿ وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ الكهف/٢٦. ٧- وسمّى الجن جناً لاجتناهم أي استتارهم عن أعين النَّاس كقوله ﴿إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ الأعراف/٢٧. ٣- فالجني يستمتع بطاعة الإنسى له وعبادته وتنفيذ وسوسته ، والإنسى يستمتع عندما يكون في خدمة وساوس الجني، حيث دلّوهم على الشهوات واللّذات المحرّمة فانساقوا للجنّ انسياق الدواب التي لا تعقل. ٤- (يا مَعْشَرَ الْجِنِّ) سمّى الجنّ والإنس معشراً لكونهم جماعة من عقلاء الخلق ، وذكر لفظ المعشر مع الجن دون الإنس لإن إغواء الجنّ كثيراً ما يقتضى التعاون بين الجن وفي تعبير معشر للدلالة على التعاون والتواصى بينهم للإغواء ﴿وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَائِهِمْ ﴾ الأنعام/١٢١. ٥- تشير الآية إلى أنّ كل إنسى (كل إنسان) يوسوس له شيطان من الجن فيزيّن له أنواع الباطل ويغريه بأنواع الأساليب بالفسق والفجور ، وبهذا ينكشف معنى الاستمتاع المتبادل بينهما.

#### ١٢٩ - ﴿ وَكَذَ لِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضاً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾

نُولِي : نسلط كلُّ حسب عمله ، إله المنه إجتماعية عند تمرّد الإنسان على ربّه والإعراض عن طاعته ، فالمؤمن وليُ المؤمن ، والكافر وليُ الكافر وكلُّ يألف إلى مثله ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ الإسراء/٨٤ ، كما خذلنا عصاة الجن والإنس حتى استمتع بعضهم ببعض كما في الآية شكلته الإسراء/٨٤ كذلك نسلط بعض الظالمين على بعض بسبب كسبهم أنواع المعاصي وكبائر الذنوب ، وهذا تقديد للظالم إن لم يمتنع من ظلمه سلّط الله عليه ظالماً آخر فننتقم من الظالم بالظالم و(الظَّالْمُ سَيْفُ أَنْتَقِمُ مِنْهُ) وهكذا المجرمون حلفاء متعاضدون لأن بينهم تعدد أدوار ووحدة هدف ﴿ وَإِنَّ الظَّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِياء بَعْضٍ ﴾ الجاثية/١٩ ، (بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ) بما كانوا مستمرين على كسبه من الظلم والمعاصي عن الإمام الباقر (ع) : (مَا إِنْتَصَرَ اللهُ مِنْ ظَالْمٍ إِلاَّ بِظَالْمٍ كَقُوْلِهِ وذَكَرَ الآية) البحار ٣١٣/٧٥ عن النبي (ص): (مَنْ أَعَانَ ظَالِماً سَلَّطَهُ اللهُ عَلَيْهِ) روح البيان٣/٤ ، ١ ، وعنه (ص): (مَنْ المُجُرِمِينَ مُنتَقِمُونَ ﴾ السجدة (٢٢) كنز العمال مشي مَعَ ظَالْمٍ فَقَدَ أَجْرَمَ يَقُولُ اللهُ ﴿ إِنَّا مِنْ الْمُجُرِمِينَ مُنتَقِمُونَ ﴾ السجدة (٢٢) كنز العمال

خبر ١٤٩٥٣، فائدة: ١- هذا تمديد للظالم إن لم يمتنع من ظلمه سلط الله عليه ظالماً آخر. ٢- عن إبن عباس: (إِذَا رَضِيَ اللهُ عْن قَوْمٍ حَيْراً وَلَّى أَمْرَهُمْ خِيَاْرَهُمْ، وَإِذَا سَخِطَ اللهُ عَلَى قَوْمٍ وَلَّى أَمْرَهُمْ شِرَارَهُمْ، عِمَا كَانوُا يَكْسِبُونَ مِنَ المَعَاصِي كَقُولِهِ (إِنَّ اللَّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهمْ) الرعد/١١) مجمع البيان١٨٢/٤، وفي الزبور: (إِنِّ لأَنْتَقِمُ مِنَ الْمُنَافِقِ بِالْمُنَافِقِ ثُمُّ أَنْتَقِمُ مِنَ الْمُنَافِقِ جَمِيْعًا) ولو بعد حين. ٣- (من سنتنا أن نولي كل ظالم ظالماً مثله يساعده على الشر ويكرّه إليه الخير وينفّره عنه، وذلك من عقوبات الله الشديد أثرها البليغ خطرها ، والذنب ذنب الظالم فهو الذي أدخل الضرر على نفسه ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلاَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ فصلت/٤٦ ، عن الإمام الصادق (ع) : (مَنْ عَذَرَ ظَالِمًا بِظُلْمِهِ سَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ يَظْلِمُهُ، وَإِنْ دَعَاْ لَمْ يُسْتَجَبْ لَهُ وَلَمْ يُؤْجِرْهُ اللهُ عَلَى ظُلاَمَتِهِ) البحار ٣٣٢/٧٥ عن النبي (ص): (مَنْ مَشَى مَعَ ظَالِم لِيُعِينَهُ، وَهو يَعْلَمُ أَنَّهُ ظَالِمٌ فَقَدْ حَرَجَ مِنَ الإسْلَامِ) كنز العمال خبره١٤٩٥. ٤- (نُولِي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضاً) نشهد تجمّعاً ضخماً لشياطين الإنس من الصهاينة وأمريكا وأوربا للقضاء على الإسلام والمسلمين العاملين ﴿يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ﴾ التوبة/٣٢ ، ﴿وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ الأنعام/١٣٧، فكما أنّ الظالمين بعضهم أولياء بعض يجب أن يكون المؤمنون كذلك كقوله ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضَهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْض ﴾ التوبة/٧١.

• ٣ ١ - ﴿ مَا مَعْشَرَ الْجِنْ وَالإِنسَ أَلَمْ يَأْتِكُمْ مُرُسُلٌ مِنْكُ مُ يَقْضُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي وَيُنذِ بِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا شَهِدْنَا عَلَى أَنفُسِنَا وَغَرَّ فُهُمْ الْحَيَّاةُ الدُّنْيَا وَسُهِدُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنْهُمْ كَأَنُوا كَافِرِينَ ﴾

من مشاهد يوم القيامة ، هذا سؤال يوجهه سبحانه يوم القيامة للأشرار من الجن والإنس والاستفهام للتأنيب والتوبيخ سؤال تقريري ، فالله سبحانه يعلم ما كان من أمرهم في الحياة الدنيا ، والجواب عليه إقرار منهم باستحقاقهم هذا الجزاء في الآخرة ، (أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ) (رُسُلٌ مِنْكُمْ) رسلٌ من الجن ورسلٌ من الإنس لأنّ كلمة رسول تطلق على غير البشر كقوله ﴿اللَّهُ يَصْطَفِي مِنْ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً وَمِنْ النَّاسِ ﴾ الحج/٧٥ ، يتلون عَلَيْكُمْ آيات ربكم الدَّالَّة على ضرورة الإيمان بدين الله حيث الجزاء والحساب (وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا) يخوفونكم مخاطر يوم القيامة فهناك الحساب والجزاء فيكون الإنسان المناسب في مكانه المناسب (قَالُوا شَهدْنَا عَلَى أَنفُسِنَا) لم يجدوا إلا الاعتراف ، وهذا إقرار منهم بالكفر واعتراف على أنفسهم بالتقصير (وَغَرَّتْهُمْ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا) خدعتهم الدنيا بنعيمها وخانتهم أنفسهم الأمارة بالسوء فدفعتهم نحو الفساد وأعرضوا عن دين الله المستقيم (وَشَهِدُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرينَ) اعترفوا بكفرهم وسوء فهمهم للحياة وفساد أعمالهم حتى أضطروا بالشهادة على أنفسهم بالكفر والاستسلام للعذاب ﴿فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ الحجرات/٦، تحذيراً لغيرهم، والَّذِيْ لاَ يَتَّعِظُ بِالْمَاْضِيْنَ كَاْنَ عِبْرَةً لِلْبَاْقِيْنَ، وَأَخْسَرُ

النَّاسِ مَنْ كَاْنَ عِبْرَةً لِلنَّاسِ، فع البلاغة خطبة ٨٦: (السَّعِيْدُ مَنْ وُعِظَ بِغَيْرِهِ). فائدة : إنّه مشهد من مشاهد يوم القيامة وفي مشهد آخر هَهَذَا يَوْمُ لا يَنطِقُونَ، وَلا يُؤْذَنُ هَمُ فَيَعْتَذِرُونَ المسلامَ ١٣٥-٣٦ ، وفي مشهد آخر يكذبون على أنفسهم هَيَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ النور ٢٤/

### ١٣١ - ﴿ ذَلِكَ أَنَ لَـ ﴿ يَكُنْ مَرَ لِكَ مُولِكَ الْقُرَى بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا عَافِلُونَ ﴾

ذلك الإرسال من الله لرسله له حكمة وهي من سنة الله في عباده فإنه سبحانه وتعالى رب العالمين عادل وولا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً الكهف/٤٤ ، بل هم أنفسهم يظلمون ، لا يؤاخذ عباده ما صدر منهم من فساد إلا بعد إرسال الرسل مبشرين ومنذرين وإلقاء الحجة الإلهية عليهم حتى ينتبهوا من غفلتهم رحمة بعباده ، فلا يكون لهم عذر إذا أخذهم الله بالعقاب الذي يستحقونه على ضلالهم كقوله ووما كُنّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً الإسراء/١٥ ، ويكون الْعِقَابُ عَلَى قَدَرِ الجُنائيةِ ، ولا عقاب إلا بعد إلقاء الحجة الواضحة وإظهار الحقائق فيكون عقابها تربية لها وزجراً لغيرها ، وقوله (بِظُلْمٍ) إشارة إلى أن عدل الله يقضي بألا يعاقب أحداً من خلقه من دون بينة واضحة وإرسال الرسل والرسالات والآيات والعبر كقوله ووما كَانَ رَبُكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ السل والرسالات والآيات العبر كقوله وأما كَانَ رَبُكَ لِيهُلِكَ الفرى وتتعطّل أجهزة الاستقبال فتكون رسانة الرسل ضرورية لاستنقاذ الفطرة والعقل من الانحراف ، وجعل العذاب مرهوناً بالتكذيب بعد رالبلاغ والإنذار.

## ١٣٢ - ﴿ وَإِكُلْ دَمْرَ جَاتُ مِنَا عَمِلُوا وَمَا مَرُبُكَ بِعَافِلِ عَمَا يَعْمَلُونَ ﴾

ولكل من المكلّفين من الجنّ والإنس درجات ومنازل ومراتب مختلفة حسب أعمالهم كيفاً وكماً وقصداً، للمسيئين دركات حسب جرائمهم ومستوى ضلالهم ، وللمحسنين درجات وفق أعمالهم الصالحة ، فربّ دينار ينفق في سبيل الله لوجه الله خير من مليون ينفق رياءً أو توصلاً لرياسة أو جاه أو كالأموال المحرّمة التي تصرف لكسب الأصوات أيام الإنتخابات (وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ) ليس الله بلاهٍ أو ساهٍ عن أعمال عباده ولا تختلط عنده الأعمال كقوله ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الرّبُو ، وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكبيرٍ مُسْتَطَرٌ القمر/٥٠-٥، وفي ذلك تمديد ووعيد ، وكلُّ شيءٍ محفوظ ومسجل عند الله لا يدع صَغِيرةً وَلا كبيرةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وحاسب عليها ﴿وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلا يَظْلِمُ رَبُكَ أَحَداً الكهف/٥؛ ، وفي الحديث القدسي : (يَا عِبَادِي إِنَّا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيها لَكُمْ وَلا يَظْلِمُ رَبُكَ أَحَداً الكهف/٥؛ ، وفي الحديث القدسي : (يَا عِبَادِي إِنَّا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيها لَكُمْ الْكُمْ أَوْقِيكُمْ إِيَّاها). فائدة : ١- وإنما سميت درجات لتفاضلها في الارتفاع والانحطاط كتفاضل الدرج. ٢- تشير الآية أنّ السعادة والتعاسة نتيجة عمل الإنسان والمرء حيث يضع نفسه وهو

المسؤول عن بناء مستقبله الدنيوي والأخروي كقوله ﴿وَلَلآخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلاً

١٣٣ - ﴿ وَمَرُ لِكَ الْعَنِيُّ ذُو الرَّحْمَةِ إِنْ يَشَأُ يُذْهِبُ مُ وَيَسْتَخْلِفْ مِنْ بَعْدِكُ مْ مَا يَشَاءُ كَمَا أَشَأَكُ مُ مِنْ ذُمْرِيَةً قَوْمِ آخَرِينَ ﴾ إن الله تعالى (الْغَنيُّ) ، والغني الذي لا يحتاج إلى شيء ﴿ وَلِلَّهِ خَزَائِنُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ المنافقون/٧، المستغنى عن الخلق وعبادتهم ، لا تنفعه طاعة من أطاع ولا تضره معصية من عصى ، فهو الغني المطلق في ذاته وصفاته بلا فقر ولا حاجة (**ذُو الرَّحْمَةِ)** يتعطف عليهم بالتكاليف تمذيباً لأنفسهم وإيقاضاً لعوامل فطرتهم الكامنة لينساقوا إلى الكمال الإنساني المقدّر لهم. ذو التفضل التام على جميع مخلوقاته بعفوه وإحسانه ، وذو الرحمة الواسعة التي وسعت كلّ شيء ﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ الأنعام/٥٥ ، ذو الرحمة بأوليائه وأهل طاعته ، ومن رحمته تأخير الانتقام لمن عصى وبغى ، وعباده الفقراء إليه في جميع أحوالهم ومع ذلك رحيم بهم ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمْ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحُمِيدُ ﴾ فاطر/١٥ ، (إِنْ يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ) يطبق عليكم سنة الاستبدال العامة ، ولو شاء الله لأهلككم أيها العصاة بعذاب الاستئصال (وَيَسْتَخْلِفْ مِنْ بَعْدِكُمْ مَا يَشَاءُ) وأتى بخلق آخر أطوع منكم وأحق برحمته منكم ويعملون بطاعته وهذا سهل عليه وإنّ امهاله هو رحمة وإحسان بكم لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ، (كَمَا أَنشَأَكُمْ مِنْ ذُرِيَّةِ قَوْمٍ آخَرِينَ) كما خلقكم وإبتدأكم من بعد خلق آخرين كانوا قبلكم ، كما أذهب الأجيال الماضية وأتى بالذي بعدها ولكنه أمهلكم تفضلاً منه ورحمة فلا ينسى الناس أنهم باقون برحمة الله ، وأنّ بقاءهم متعلّق بمشيئة الله وأنّ ما في أيديهم من سلطان إنما خولهم الله إيّاه.

فائدة: ١- والقصد هو تحديد المتمردين على منهج الله والمفسدين في الأرض فلا تأمنوا على مستقبلكم وعاقبة أمركم ﴿فَلا يَأْمَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ الأعراف ٩٩ ، وأخما إيقاعات أيضاً لتثبيت قلوب المؤمنين وتطمين لأنفسهم بأنّ الله وليهم ومولاهم. ٢- (وَرَبُّكَ الْغَنيُّ) الخطاب للنبي الكريم وإضافته إلى ربّه الغني ذو الرحمة تكريم له ورفع لقدره ومنزلته عند ربه لإختصاصه بتلك الإضافة ، وإن كان الله هو ربّ العالمين ، فإضافة النبي (ص) منفرداً بمذه الإضافة إلى ربه غاية في التَّكريم والرعاية. ٣- الآية كقوله ﴿ وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وَأَنْتُمْ الْفُقَرَاءُ وَإِنْ تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾ مُحَد/٣٨/.

١٣٤ - ﴿إِنَّ مَا تُوعَدُونَ آتَ تِومَا أَنْتُ مُرْبِعُجِزِينَ ﴾

(إنَّ مَا تُوعَدُونَ لآتٍ) إنَّكم في يد الله وقبضته ورهن مشيئته وقدره ، ما توعدونه من مجيء يوم القيامة والحشر والنشر وكل ما وعد الله به لواقع لا شك فيه كقوله ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الأَرْضِ.. ﴾ النور/٥٥ ، ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ الرعد/٣١ ، (وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ) فلستم بمنفلتين أو مستعصين أو بخارجين أي لا تخرجون عن قدرتنا وإرادتنا وعقابنا ، وإن ركبتم في الهرب متن كل صعب فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ، فلن تستطيع قدرة بشرية أن توقف مشيئة الله (التي هي فوق كل مشيئة) كقوله (وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ) مشيئة الله (التي هي فوق كل مشيئة) كقوله (وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ) التكوير/٢٩ المتعلقة بمجيء هذا اليوم الحاسم والجازم والموعود بكل ما فيه من تبعات ، الأمر الذي يدفع بالإنسان ليحسب حساب مستقبله الأبدي بدقة (البقاء الصحيح) (إِنَّ بَقَاءُكَ إِلَى فَنَاءٍ، وَفَا أَقُكَ إِلَى بَقَاءُكَ إِلَى بَقَاءُكَ إِلَى مَقَدُر كَائِنٌ، وَكُلُّ كَائِنِ آتٍ، وَكُلُّ آتٍ قَرِيْبٌ، وَكُلُّ قَرِيْبٍ كَادَ أَنْ كَائُنٌ مقدّر لابدّ منه ، و كُلُّ مُقَدَّرٍ كَائِنٌ، وَكُلُّ كَائِنِ آتٍ، وَكُلُّ آتٍ قَرِيْبٌ، وَكُلُّ قَرِيْبٍ كَادَ أَنْ الذَى الذي النها النازعات/٢٤ ، عن النبي (ص) : يَكُونَ ، كقوله ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمْ يَلُمُ اللهُ عَشِيَّةً أَوْ ضُحَاهَا ﴾ النازعات/٢٤ ، عن النبي (ص) : يَكُونَ ، كقوله ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمْ يَلْبَعُوا إِلاَّ عَشِيَّةً أَوْ ضُحَاهَا ﴾ النازعات/٢٤ ، عن النبي (ص) : إذَا مَاتَ أَحَدُكُمْ فَقَدْ قَامَتْ قِيَامَتُهُ كنز العمال خبر٢١٢٤٤.

170 - ﴿ وَأَيْ ا وَرَاعْكُوا عَلَى مَكَا يَتِكُ مُ إِنِي عَامِلْ فَسَوْفَ تَطْلُمُونَ مَنْ تَكُونُ اَهُ عَافِيةُ الدَّامِ إِنَّهُ لا يُغْمَلُ على حالكم على أمر سبحانه نبيه (ص) أن يقول للمعاندين من قومه اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ أَي على حالكم على شاكلتكم والحالة التي يستقر عليها أمركم ورضيتموها لأنفسكم كقوله ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ الإسراء/٨٤، (إِنِي عَامِلٌ) بحداية الله ومقيم على الدعوة الإسلامية كما أمرني الله تعالى غير منصرف عنه (فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ) ومن يسعد ومن ينجح في عمله وتكون له العاقبة الحسنة في الدّار الآخرة و (الأُمُورُ مُتَعَلِقةٌ بِالْخَواتِيْمِ) وجعل الجزاء مقروناً بنظر البصيرة معرضاً عن التصريح واستغنى بالتلميح و (رُبَّ تَلْمِيْحٍ أَبْلَغُ مِنْ تَصْرِيْحٍ)، (إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ) هذه هي القاعدة العامة التي لا تختلف شيئاً ، والذين لا يتبعون هدى الله وليس وراءهم إلاّ الضلال المعيد ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحُقِ إِلاَّ الضَلالُ ﴾ يونس/٣٢ ، فشرككم ظلم عظيم ولا يظفر الظالمون المعيد ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحُقِ إِلاَّ الضَّلالُ ﴾ يونس/٣٢ ، فشرككم ظلم عظيم ولا يظفر الظالمون عقاصدهم وإن طال بمم الأمد ليستكملوا الخزي ويستوجبوا العذاب ، ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ ﴾ القصه ٣٨٠.

﴿ فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةً بِمَا ظَلَمُوا ﴾ النمل/٥٥ ، في غرر الحكم: (إِيَّاكَ وَالظُّلْمُ فَمَنْ ظَلَمَ كُرِهِتْ أَيَّامُهُ)، وعن النبي (ص) : (إِيَّاكُمْ وَالظُّلْمِ فَإِنَّه يُحَرِّبُ قُلُوبَكُمْ) البحار ٢٥/٥/٥٥، وَيُبِغِّصُ عيشكم، ويقلق نفوسكم، ويؤرق ليلكم و(الظُّلْمُ فِيْ الدُّنْيَا ظُلُمَاتٌ فِيْ الآخِرَةِ). فائدة : ١ - وَاللهُ سُبْحَانَهُ لَقَدْ أَمْهَلَ عَتَى كَأَنَّهُ أَمْنَلَ، وَسَتَرَ حَتَّى كَأَنَّهُ غَفَرَ ، وَأَنْذَرَ حَتَّى كَأَنَّهُ أَعْذَرَ. ٢ - تشير الآية إلى أنّ أحوال الأمم عامة مرتبة بحسب أعمالها ، وأنّ أعمالها منبعثة من عقائدها وصفاتها النفيسة ، وأنّ عاقبة عمل الخير تكون نتيجته بالخير مثله ، لأنّ النتائج على قدر المقدّمات و(الْبَلاَءُ عَلَى قَدَرِ الطّبَاعِ) كقوله ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ الجاثية ١٥٠. ٣ - عبر سبحانه عن (كفر) القوم بكلمة الظلم وهذا يعني أنّ الكفر هو إنكار لوجود الله وتغطية لآثاره وآياته وهذا

نوع من ظلم الاعتقاد فهو ظلمٌ بحق النفس وظلم بحق الغير وظلمٌ بحق المجتمع ، والعدالة مصدر قوة والظلم مصدر ضعف ، ولما كان الظلم يناقض العدالة فكان محكوماً عليه بالهزيمة والخسران (إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ).

٣٦ - ﴿ وَجَعَلُوا لِلّهِ مِنَا ذَمَرًا مِنْ الْحَرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً فَقَالُوا هَذَا لِلّهِ نِرَغْمِهِمْ وَهَذَا لِشُرَكَاتِنَا فَمَا كَانَ لِشُرَكَاتِهِمْ فَلا يَصِلُ إِلَى اللّهِ وَمَا كَانَ لِلّهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُرَكَافِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُنُونَ ﴾

يخبر الله تعالى عمّا عليه المشركون المكذبون للنبي (ص) من سفاهة عقل ، وعدّد تعالى شيئاً من خرافاتهم ، وأنّ معارضة هؤلاء السفهاء للحق لا تقدح برسالة الرسول فإنهم لا أهلية لهم في مقابلة الحق فذكر من ذلك: جعل مشركوا قريش لِلَّهِ مِمَّا (ذَرَأً) أي خلق مِنْ الْحَرْثِ أي الزرع والأنعام من البقر والإبل والغنم ، نَصِيباً : سهماً ينفقونه على الفقراء (هَذَا لِلَّهِ بِزَعْمِهمْ وَهَذَا لِشُرَكَائِنَا) لِشُرَكَائِنَا أي لأصنامهم نصيباً يأخذه سدنة الأصنام وحراسها (فَمَا كَانَ لِشُوِّكَائِهِمْ فَلا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شُرَكَائِهِمْ) كانوا إذا أجدب المحصول ويبس ما عينوه لله وأخصب ما عينوه للأصنام أبقوا لكلّ نصيبه (وإذا كان العكس) جعلوا المخصب للأصنام وعوضوه من نصيب الله! وقالوا : هي فقيرة لا شيء لها ولله كلُّ شيء ، وهكذا يجمع العقل البدائي الجاهلي بين المتناقضات فالصنم أو الحجر الذي ليس بشيء هو في نفس الوقت شريك لله الخالق كل شيء !! (سَاءَ مَا يُحْكُمُونَ) بئس هذا الحكم الجائر في الجمع بين الله الخالق لكل شيء وبين الحجر الأصم ثمّ آثروا أصنامهم على الله سبحانه ، وهكذا الآن من يجمع من الناس بين عبادة الله (بِزَعْمِهِمْ) وبين عبادة الهوى والأنا والمال والجمال وحسن الحال وتعدد الأشكال ، وعبادة الأفكار الصنمية والغلو والخرافات والانحرافات باسم الدّين ، فائدة : ١- (بِزَعْمِهمْ) بدعواهم ، وأكثر ما يقال الزعم في الكذب. ٧- كانوا في الجاهلية يسمون جزءاً من الزرع لله وجزءاً لأصنامهم ، فما ذهبت به الريح من نصيب الله إلى أوثانهم تركوه وما ذهب من نصيب أوثانهم إلى نصيب الله ردوه ، وكانوا إذا أصابتهم مجاعة أكلوا نصيب الله وحفظوا نصيب الأصنام! عن النبي (ص) عن الله تعالى: (أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاْءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عملاً أَشْرَكَ فيه مَعِي غيري، تَرَكْتُهُ وَشِرْيكَهُ).

١٣٧ - ﴿وَكَذَلِكَ مُرَّالِكَ مُرَّالِكَ مُرِّينَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلادِهِدْ شُرَكَ اوُهُدْ لِيُمْ دُوهُدْ وَلِيلْبِسُوا عَلَيْهِدْ دِينَهُدْ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا فَعَلُوهُ فَذَمْهُ مُدُ وَمَا يَفْتَرُهُونَ

ومثل ذلك التزيين لقسمة القرابين من الحرث والأنعام بين الله والأصنام كما في الآية السابقة كذلك زين الشياطين لكثير من المشركين شركاؤهم وهم سدنة الألهة وخدمتها وغيرهم من الرؤساء ، أن يقتلوا أولادهم ظلماً وعدواناً وقد نزلوا عن مرتبة الحيوان الذي يرعى أولاده ويحميهم من كل سوء ، ولكنهم قتلوهم لأسباب نذكر منها – إتقاء الفقر كقوله ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ مِنْ إِمْلاقِ ﴾

الأنعام/١٥١ ، أو لإتقاء العار بوأد البنات أو بنحر الأولاد للألهة للأصنام تقرباً إليها ، وسمى الله المزينين لهم الشرك من شياطين الإنس كالسدنة أو شياطين الجن شركاء ، وإن كانوا هم لم يسموهم لا آلهة ولا شركاء ولكن أطاعوهم طاعة خضوع كقوله ﴿اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللَّهُ التوبة/٣٠ ، (لِيُرْدُوهُمْ) أي ليهلكوهم بالإغواء والهدف الكامن وراء التزيين (وَلِيلْبِسُوا عَلَيْهِمْ فِينَهُمْ) وليخلطوا عليهم دينهم ما كانوا عليه من دين إسماعيل (ع) ويدخلوا الشبهات فيه ، فرأوا دينهم الباطل في صورة الحق وليجعلوا دينهم عليهم ملتبساً غامضاً لا يقفون منه على تصوّر واضح ، (وَلَوْ شَاءَ اللهُ مَا فَعَلُوهُ) ولو شاء الله ما فعلوا ذلك القبيح قهراً وجبراً لكنّه تعالى أراد أن يكون عباده أحراراً كي يمهّد أمامهم طريق التربية والتكامل وليس في الإكراه تربية ولا تكامل (فَذَرْهُمْ وَمَا عِلْمُهُمُ وَمَا الشَيطان يتحكم بم ويفسد عليهم حياتهم ! ﴿وَكَانَ الشَيطانُ لِلإِنسَانِ حَذُولاً فيهم خيراً لما كان الشيطان يتحكم بم ويفسد عليهم حياتهم ! ﴿وَكَانَ الشَيطانُ لِلإِنسَانِ حَذُولاً فيهم خيراً لما كان الشيطان يتحكم بم ويفسد عليهم حياتهم ! ﴿وَكَانَ الشَيطانُ لِلإِنسَانِ حَذُولاً فيهم خيراً لما كان الشيطان يتحكم بم ويفسد عليهم حياتهم ! ﴿وَكَانَ الشَيطانُ لِلإِنسَانِ حَذُولاً فيهم خيراً لما كان الشيطان يتحكم بم ويفسد عليهم حياتهم ! ﴿وَكَانَ الشَيطانُ لِلإِنسَانِ حَذُولاً فيهم خيراً لما كان الشيطان يتحكم بم ويفسد عليهم حياتهم ! ﴿وَكَانَ الشَيطانُ لَلْهِ فَعَلُولَ بَعْهِمْ في في الله فيه نصلاً عليهم الماك الشيطان عليهم المنه الماك في الله وقيه نصله المنه المنهم المنهم المنهم المنهم والمنهم المنهم ويفسد عليهم حياتهم ! ﴿ وَكَانَ الشَولُونَ الْمُولُونَ الشَولُونَ الشَو

فائدة: ١- (وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ) هناك عادات وتقاليد في الجاهلية الحديثة كضلال الجاهلية القديمة مثل هذه الأزياء وعقيدة الغلو ووسائل الإعلام المفتوحة (الإنترنت) التي تفرض نفسها على الناس تكلفهم أحياناً ما لايطيقون وتفسد حياتهم وأخلاقهم وتلبس عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وتشوشه، والإعلام غزو ثقافي خطير، في نهج البلاغة خطبة ٢٧: (مَا غُزِي قَوْمٌ قَطُّ فِي عُقْرِ دَارِهِمْ إِلاَّ ذَلُّواْ).

١٣٨ - ﴿وَقَالُوا هَذِهِ أَنْعَامُ وَحَرْثُ حِجْرُ لا يَطْعَمُهَا إِلاَّ مَنْ نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامُ حُرْمِتْ ظُهُومُ هَا وَأَنْعَامُ لا يَذْكُرُهُ وَالسَّمَ اللَّهِ عَلَيْهَا افْتِرَاءٌ عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِمْ بِمَا كَانُوا يَفْتَرُهُونَ ﴾

يستمر القرآن في نقد الخرافات الجاهلية ، والتي تكون لها مصاديق في كل جيل ولكن بأشكال جديدة ذكر سبحانه في هذه الآية أنّ المشركين قسموا زرعهم وأنعامهم إلى ثلاثة أقسام: القسم الأول: (هَذِهِ أَنْعَامٌ وَحَرْثٌ حِجْرٌ) فها هم يحجرون شيئاً من الثروة الحيوانية والزراعية بذريعة أنما مخصوصة من نشاء من خدم الأوثان والرجال دون النساء المعنى: الحجر : الحرام والمحجور الممنوع ، قال المشركون هذه أنعام وزروع حجر أفردناها لآلهتنا حرام ممنوعة على غيرهم (لا يَطْعَمُهَا إلاَّ مَنْ نَشَاءُ) لا يأكل منها إلاّ من شاء الله أو من شاؤوا هم وهم النفعيون (بِزَعْمِهِمْ) الباطل من غير حجة ولا برهان (وَأَنْعَامٌ حُرِّمَتْ طُهُورُهَا) القسم الثاني : وقالوا : هذه أنعام أخرى لا تركب ولا يحمل عليها ! وتترك سائبة ، وهذا القسم الثالث : (وَأَنْعَامٌ لا يَذْكُرُونَ اسْمَ اللّهِ عَلَيْهَا) عند الذبح وإنما يذكرون عليها أسماء آلهتهم الأصنام (افْتِرَاءً عَلَيْهِ) والأعجب من ذلك أضّم يدّعون أنّ الله أمرهم بذلك كله كذباً وإختلاقاً على الله (سَيَحْزِيهِمْ بِمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ) سيجزيهم على ذلك الافتراء والكذب ، وهو تحديد ووعيد كقوله ﴿قُلُ آللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللّهِ تَفْتُرُونَ هيونس/ه ه.

## ١٣٩ - ﴿وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَذِهِ الأَثْمَامِ خَالِصَةٌ لِذُكُومِ فِا وَمُحَرَّهُ عَلَى أَنْرُواجِنَا وَإِنْ يَكُنْ مَنْيَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءُ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾

هذه إشارة إلى نوع آخر من أنواع قبائحهم الجاهلية ، أي قالوا ما في بطون هذه البحائر والسوائب من هذه الأنعام ما يولد حياً من بطونهم فهو حلال لذكورنا خاصة (وَمُحَرَّمٌ عَلَى أَزْوَاجِنَا) أي لا تأكل منه الإناث ، التمييز التعسفي بين المرأة والرجل عمل جاهلي خلاف الفطرة (وَإِنْ يَكُنْ مَيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءُ) وإن كان هذا المولود منها ميتة إشترك فيه الذكور والإناث (سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ) سيجزيهم جزاء وصفهم الكذب على الله في التحليل والتحريم (إنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ) حكيم في صنعه عليم في خلقه. فائدة : ١ - تدلّ الآية على أمر دقيق في أسلوب بلاغي رصين وهو كون الجزاء على الوصف الذي أحدث في النفس من أثرٍ حسن أو سيء كأنّه أصل العمل ، ٢ - (وَقَالُوا) تأثير الكلام ليس مجرّد صوت يطرق السمع بلا تأثير بل هو وسيلة هدى أو هو وسيلة ضلال.

• ٤ ٢ - ﴿ قَدْ حَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلاَدَهُ مُ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْم وَحَرَّمُوا مَا مَرَرَقَهُ مُ اللَّهُ افْتِرَا ۗ عَلَى اللَّهِ قَدْ صَلُّوا وَمَا كَانُوا مُهْدَدِنَ﴾

والله لقد خسر هؤلاء السفهاء الخسارة الفادحة في الدّنيا والآخرة ، الذين كانوا يئدون بناتهم مخافة السبي والفقر والعار أي خسروا دينهم وأولادهم وعقولهم وصاروا سفهاء (سَفَها بِغَيْرِ عِلْمٍ) جهالة وسفاهة لخفة عقولهم وكثرة جهلهم ، بأن الله هو الرزاق لهم ولأولادهم وإن دلّ هذا على شيء فإنمّا يدلُّ على حياة الجهل والبؤس والفقر (وَحَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمْ اللهُ) حرموا على أنفسهم من الطيّبات كما أحلّوا بعض الحرّمات كأكل الميتة (افْتِرَاءً عَلَى اللهِ) كذباً على الله لأن التحريم منهم وليس من الله تعالى ، وفي عصرنا الحاضر قد امتهن بعض النّاس الكذب وتفنّنوا فيه وما زالوا يكذبون على الله ورسله ورسالاته وعلى بعضهم البعض وعلى أنفسهم ، ﴿إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ اللَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ورسله ورسالاته وعلى بعضهم البعض وعلى أنفسهم ، ﴿إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ اللَّهِ النحل/ه ١٠٠ ، عن الإمام الحسن العسكري(ع): (جُعِلَتِ الحُبْرُاثِ ثَيْتٍ وَجُعِلَ مِفْتُاحُهُ الْكَذِبُ) البحار ٢٠/٧٢٢، (قَدْ ضَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ) لقد ضَلُوا ضَلالاً بَعِيداً عن الطريق المستقيم بفعلهم القبيح وما كانوا من الأصل مهتدين لسوء سيرتهم. فائدة : عن إبن عباس : (إِذَا سَرَّكَ أَنْ تَعْلَمَ بفعلهم القبيح وما كانوا من الأصل مهتدين لسوء سيرتهم. فائدة : عن إبن عباس : (إِذَا سَرَّكَ أَنْ تَعْلَمَ بفعلهم القبيح وما كانوا من الأصل مهتدين لسوء سيرتهم. فائدة : عن إبن عباس : (إِذَا سَرَّكَ أَنْ تَعْلَمَ بفعلهم القبيح وما كانوا من الأصل مهتدين لسوء سيرتهم. فائدة : عن إبن عباس : (إِذَا سَرَّكَ أَنْ تَعْلَمَ الْمَرَبُ فَإِقْرَأُ مَا فَوْقَ ١٣٠٠ مِنْ سُؤْرَة الأَنْعَامُ ) المراغي ١٨٥٤.

١٤١ - ﴿ وَهُو الَّذِي أَنْشَأَ جَنَّاتٍ مَعْمُ وُشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْمُ وُشَاتٍ وَالْفَخْلُ وَالزَّهُرَعُ مُخْتَلِفاً أَكُلُهُ وَالزَّبُونَ وَالزَّهُمَانَ مُنْشَابِهِا وَغَيْرَ مُسَّالِهِ كُلُوا مِنْ تَشَرِهِ إِذَا أَثْشَرَ وَآتُوا حَقَّهُ يُوْمَ حَصَادِهِ وَلا تُسْرِ فُوا إِنَّهُ لا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾

هو الذي أنعم عليكم أيّها النّاس بأنواع النعم لتعبدوه وحده. فخلق لكم (جَنّاتٍ) أي بساتين من الكروم (العنب) منها (مَعْرُوشَاتٍ) أي مرفوعات على عيدان ومنها (غَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ) ملقيات على وجه الأرض لم تعرش (وَالنَّحْلَ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفاً أَكُلُهُ) وأنشأ لكم أصنافاً متعدّدة ولكلّ صنف طعم

خاص ومميز عن غيره بعدة مميزات نوعية ، تُستقى مِنْ ﴿مَاءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكُلِ ﴾ الرعد/٤ ، ومنها شجر النخيل المثمر فهو فاكهة وقوت ، وأنواع الزرع المحصل لأنواع الطعام عتلفاً ثمره وحبه في اللون والطعم والحجم والرائحة والشكل (وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَسَاكِماً وَغَيْرَ مُتَسَابِهِ ) متشابِهاً في اللون أو الشكل وغير متشابه في الطعم والفائدة (كُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمُرَ) كلوا أيها الناس من ثمر كلِّ الأشجار المثمرة المذكورة وغيرها (وَآتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ) والحق المذكور أعم من الزكاة المفروضة أي أعطوا وتصدقوا على الفقراء والمساكين مما رزقكم الله من ثمره يوم الحصاد ما بحود به نفوسكم من الزكاة غير الواجبة ، كما ورد عن الإمام الصادق (ع) ، ومِنَ الزّكاةِ المَفْرُوضَةِ الوَاجِبة ، كما ورد عن الإمام الصادق (ع) ، ومِنَ الزّكاةِ المَفْرُوضَةِ الوَاجِبة ، كقوله ﴿وَالَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌ مَعْلُومٌ ، لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ المعاج/٢٤-٢٥ ، ﴿وَمَا تُقَدِّمُوا لأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ الله مَا عند الله مَا جعله الله أمانة عنده كقوله ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا اللهِ اللهِ اللهِ أَمَانة عنده كقوله ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا عند الله مَا جعله الله أمانة عنده كقوله ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا عند الله مَا جعله الله أمانة عنده كقوله ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا عند الله مَا جعله الله أمانة عنده كقوله ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا عند الله مَا جعله الله أمانة عنده كقوله ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا عند الله مَا جعله الله أمانة عنده كقوله ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا عند الله مَا جعله الله أمانة عنده كقوله ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمَّا عَنْهُ اللهُ مُنْ حَدْهُ اللهِ اللهُ عَلَاهُ اللهُ أَمَانة عنده كقوله ﴿ وَالْدَوْهُ اللهُ عَلَاهُ اللهُ أَمَانة عنده كقوله ﴿ وَاللّهُ عَلَاهُ اللهُ عَلَاهُ مِنْ الْمُعْرِاء اللهُ عَلَاهُ اللهُ أَمَانة عنده كقوله ﴿ وَالْمُونِ اللهُ عَلَاهُ اللهُ أَمْ اللهُ عَلَاهُ اللهُ أَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَمْ اللهُ اللهُ أَنْهُ اللهُ اللهُ أَنْهُ اللهُ أَمْ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ أَمُ اللهُ أَمْ اللهُ اللهُ أَمْ اللهُ أَمْ اللهُ أَمْ اللهُ أَمْ اللهُ عَنْهُ اللهُ أَمْ اللهُ الله

في هَج البلاغة حكم ١٣٨٠: (مَنْ أَيْقَنَ بِالْخَلَفِ جَاْدَ بِالْعَطِيَةِ) ، عن النبي (ص) : (إِذَا أَرَدْتَ أَنْ يُتْرِيَ الللهُ مَالُكَ فَرَكِهِ) البحار ٩٦ ص ٢٦، في غرر الحكم: (لِكُلِّ شَيْءٍ زَكَاةٌ، وَزَكَاةٌ الْعَقْلِ اِحْتِمَالُ الْجُهَالِ)، وعن الإمام الصادق (ع): (الْمَعْرُوفُ زَكَاةُ النِّعَمِ ، وَالشَّفَاعَةُ زَكَاةُ الجُاهِ، وَالْعَمَلُ زَكَاةُ الأَبْدَانِ ، وَالْعَقْوُ زَكَاةُ الظَفْرِ، وَمَا أَدَّيْتَ زَكَاتَهُ فَهُوَ مَأْمُونُ السَّلْبِ) البحار ٢٦٨/٧٨، (وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ) الظَفْرِ، وَمَا أَدَّيْتَ زَكَاتَهُ فَهُو مَأْمُونُ السَّلْبِ) البحار ٢٦٨/٧٨، (وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ) ولا تسرفوا في الأكل لما فيه من مضرة العقل والبدن ، والإسراف مضرُّ في كلِّ شيء ، فنهاهم عن التقتير وهو تجاوزهم الحد الطبيعي والإنفاق وفي الإستهلاك وفي كلِّ شيء ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمُ يُسْرِفُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً الفرقان /٢٠ ، عن النبي (ص) : (لا حَيْرَ فِيْ السَّرَفِ، وَلا سَرَفَ فِيْ الْسَرَفِ، وَلا سَرَفَ فِيْ السَّرَفِ، وَلا سَرَفَ فِيْ السَّرَفِ، وَلا سَرَفَ فِيْ السَّرَفِ، وَلا سَرَفَ فِيْ السَّرَفِ، وَلا سَرَفَ فِيْ البحار ٢٩/٧٧ .

1 ٤٢ - ﴿ وَمِنْ الْأَنْعَامِ حَمُولَةً وَفَرْشاً كُوامِمًا مَهَرَقَكُ مُاللَّهُ وَلاَ تَبْعُوا خُطُواتِ الشَّيطانِ إِنَّهُ الكَّهُ مِنْ الْأَنْعَامِ حيوانات كبيرة للحمل والنقل كالجمال والخيل (وَفَرْشاً) حيوانات صغيرة كالماعز والأغنام (وَالفَرْش: ما يفرش للذبح وما يتخذ الفرش من صوفه وشعره ووبره ما تأكلون وتحلبون (كُلُوا عِمَّا رَزَقَكُمْ اللَّهُ) من اللحم واللبن وإشكروا الله تعالى على فضله (وَلا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطانِ) وطرقه الملتوية وأوامره وخططه ووساوسه الماكرة في التحليل ما حرّم الله والتحريم ما أحل ، والإفراط والتفريط في الإنفاق كالتبذير أوالتقتير ويقيم بينكم وبين أنواع النعم حواجز نفسية تقلل من ويممة هذه النعم وتفسد عليكم استخدامها الجيد ، فلا ترون فيها كمال النعمة وإحسان المنعم (إنَّهُ عَدُوٌ مُبِينٌ) إنّ الشيطان ظاهر العداوة للإنسان فاحذروا كيده ، فلا يأمركم إلاّ ما في ظاهره ما

يغر ويسر وفي باطنه ما يضر ﴿إِنَّهَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة/١٦٩، عن إبن عباس: (مَاْ حَاْلَفَ الْقُرْآنَ فَهُوَ مِنْ خُطُوَاْتِ الشَّيْطَاْنِ) الدر المنثور ١٦٦٧، وأن يزين شيئاً من طرق الباطل بزينة الحق ويسمى ما ليس من الدين باسم الدين.. فهو من خطوات الشيطان كقوله ﴿ الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ اللَّهِ عُدِّره ٢ ، وقوله ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمْ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأنعام/٤٣.

٣٤١ - ﴿ ثَمَالِيَةَ أَمْرُواجِ مِنْ الضَّأَنِ اثْنَيْنِ وَمِنْ الْمَعْرِ اثْنَيْنِ قُلْ أَالذَّكَرَ إِن حَرَهَ أَمْ الأَنْتَيْنِ أَمَّا اللهَ تَكَنَّتُ عَلَيْهِ أَمْرُ حَامُ الاَنْتَكِيْنِ مِنْ الضَّالِيةِ الْمُعْرِ اثْنَيْنِ فِيلُونِي بعِلْم إِنْ كُنتُ مُ صَادِقِينَ ﴾

كلمة الزوج تطلق على كلِّ واحدٍ له قرين كأحد الزوجين ﴿ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأَنْثَى ﴾ النجم/٥٤، المعنى: وأنشأ لكم من الأنعام ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ أحل لكم أكلها مِنْ الضَّأْنِ ذكراً وأنثى (الكبش (الغنم) والنعجة) وَمِنْ الْمَعْزِ ذكراً وأنثى (التيس والعنز) وَمِنْ الإِبِلِ اثْنَيْنِ البخاتي والعراب وَمِنْ الْبَقْرِ اثْنَيْنِ زوج داجنة للناس والزوج الآخر البقر الوحشية وكل طير طيب وحشى وأنسى (قُلْ أَالذَّكَرَيْن حَرَّمَ أَمْ الْأَنْثَيَيْنِ) هذا إنكار لما كانوا يفعلونه من تحريم ما أحلّ الله ، أي قل لهم يا مُجَّد على وجه التوبيخ : آلذَّكَرَيْنِ من الغنم والمعز حَرَّمَ الله عليكم أيها المشركون أَمْ الأُنْثَيَيْنِ منهما ؟ أي هل الله حرِّم الذكور منها أم الإناث ؟! (أمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنشَيَيْنِ) أي أو ما حملت إناث الجنسين ذكراً كان أو أنثى ؟ بمعنى : أم أنّه حرّم عليكم ما في بطون الإناث من الأغنام أم ما في بطون الإناث من المعز ؟ (نَيِّئُونِي بِعِلْم إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ) أخبروني عن الله بأمر معلوم وبدليل وحجة لا بافتراء ولا بظن إن كنتم صادقين في نسبة ذلك التحريم إلى الله ، وفيه تعجيز وتوبيخ ؟

٤٤٤ - ﴿ وَمِنْ الإبل اثنيْن وَمِنْ الْبَقَى اثنيْن قُلْ أَالذَّكَرَ إِن حَرَهم أَمْ الأُنتَيْن أَمَّا اللهُ تَعَلَىدٍ أَمْرُ حَامُ الأُنتَيْن أَمْ اللهُ تَعَلَىدٍ أَمْرُ حَامُ الأُنتَيْن أَمْ اللهُ مَن عَلَىدٍ أَمْرُ حَامُ الأُنتَيْن أَمْر كُنتُ مُ للهُ دَاءَ إِذْ وَصَّاكُمُ اللَّهُ بِهَذَا فَيَنُ أَظْلَمُ مِنَ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِياً لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرٍ عِلْمِ إِنَّ اللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾

و أَنشَأَ لَكُمْ مِنْ الإِبِلِ اثْنَيْنِ هما الجمل والناقة (الذكر والأنثي) وَمِنْ الْبَقَرِ اثْنَيْنِ هما الجاموس أو (الثور) والبقرة (قُلْ أَالذَّكَرَيْن حَرَّمَ أَمْ الأُنثَيَيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنثَيَيْنِ) كرره هنا مبالغة في التقريع والتوبيخ ، والمقصود إنكار أن الله سبحانه حرّم عليهم شيئاً من الأنواع الأربعة وإظهار كذبهم في ذلك، فإنهم كانوا يحرمون ذكور الأنعام تارةً ، وإناثها تارةً وأولادها تارةً أخرى ، أم تحريم الأجنّة من بطن الناقة ومن بطن البقرة ، فقل من أين أتيتم بمذا التحريم؟ (أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ وَصَّاكُمْ اللَّهُ كِمَذَا) زيادة في التوبيخ أي هل كنتم حاضرين حين وصاكم الله بَمذا التحريم ؟ أم علمتم تحريم ذلك عن طريق العقل ؟! أم شهدتم أمر الله بتحليل أو تحريم شيء من هذه الأنعام ؟ (فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِباً لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ) لا أحد أظلم أو فمن أشدّ ظلماً وإجراماً ممن كذب على الله فنسب إليه تعالى تحريم ما لم يحرم بغير دليل ولا برهان ليضل النّاس بجهلهم ؟

وإنّكم إذ ظلمتم فإنّكم لن تمتدوا (إِنَّ الله لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ) عموم في كلّ ظالم ، وهم بهذا الباطل ظالمون معتدون، فائدة : إنّ الله سبحانه خاطب هؤلاء القوم من واقع حياتهم وعلى قدر عقولهم ، ونحن مأمورون بأن نخاطب الناس على قدر عقولهم ، ويوجه القرآن خطابه لكل من يساهم في ظلم البشرية ويجرها للهاوية بعلمهم المنحرف وجرأتهم على الله تعالى وأنه تعالى لا يهدي الظالمين سبيل سعادتهم.

٥٤١ – ﴿قُلُلاَ أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً عَلَى طَاعِم يَعْلَمَهُ لِلاَّ أَنْ يَكُونَ مَّنَيَّةً أَوْدَماً مَسْفُوحاً أَوْلَحْمَ خِنرِمِرٍ فَإِنَّهُ مِرِجْسٌ أَوْفِسْفَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنْ اصْطُرَ عَيْرَ مَاغٍ وَلاَعَادٍ فِإِنَّ مَرَّكَ عَفُومٌ مَرَحِيدٌ ﴾

قُلْ يَا كُيْد لكفار مكة لا أَجِدُ فِي مَا أُوحاه الله إليّ من القرآن شيئاً مُحَرَّماً من المطاعم عَلَى أي إنسان من ذكرٍ أو أنثى إلا أَنْ يَكُونَ ذلك الطعام (مَيْتَةً) وهي كلُّ من مات دون تذكية شرعية والتي تموت حتف أنفها (أَوْ دَماً مَسْفُوحاً) أَوْ دَماً سائلاً مصبوباً لا كالكبد أو المختلط باللحم لا يمكن فصله عنه ، أَوْ يكون كَمْ خِنزِيرٍ (فَإِنَّهُ رِجْسٌ) قذر ونجس وخبيث في ذاته لتعوده أكل النجاسات وهذا سبب لمختلف الأضرار الجسدية والنفسية وهذا يعود للمَيْتَة وَالدَم وكَمّ الخِنزِيرِ (أَوْ فِسْقاً أُهِلَّ لِغَيْرِ سبب لمختلف الأضرار الجسدية والنفسية وهذا يعود للمَيْتَة وَالدَم وكمّ الخِنزيرِ (أَوْ فِسْقاً أَهِلَ لِغَيْرِ الله ، وسمّي فسقاً مبالغة كأنه نفس الفسق أويؤدي إلى الفسق وهو الخروج عن طاعة الله إلى معصيته ، ويقستي القلب ويجفف منابع الروح في أو يكون المخرور عن طاعة الله منشأ لمختلف الأضرار حركة النفس ويدفع إلى عمل كبائر الذنوب فيكون الخروج عن طاعة الله منشأ لمختلف الأضرار (والضرورة تقدر بقدرها) واضطرته إلى أكل شيء من المحرمات حفاظاً على حياته فلا إثم عليه ، إن كان (عَيْرَ بَاغٍ) الباغي : الذي يفعل الحرام من غير ضرورة ، أي غير قاصد التلذذ بأكلها بدون ضرورة وهو لا يجد غيرها (ولا عَادٍ) أي مجاوز قدر الضرورة التي تدفع عنه الهلاك (فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ) فالله غفور رحيم بالعباد.

فائدة: ١- (فَإِنَّهُ رِجْسُ) وصف شامل لكل محرّم ، فإن المحرمات كلها رجس وخبث وقذر ، وإن كان بعض المحرمات ظاهرها يغر ويسر ولكن باطنها يضر ، وتدفع إلى الكبائر ولو بعد حين وتتسامح في إرتكاب صغائر الذنوب ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمْ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمْ الْخَبَائِثَ ﴾ الأعراف/١٥٧ ، وتتسامح في إرتكاب صغائر الذنوب ﴿ وَيُحِلُ لَهُمْ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمْ الْخَبَائِثَ ﴾ الأعراف/١٥٧ ، في غرر الحكم: (مَا نَهَى اللهُ سُبْحَانَهُ عَنْ شَيْءٍ إِلاَّ وَأَغْنَى عَنْهُ)، وفيه أيضاً: (إِذَا رَغِبْتَ فِيْ الْمَكَارِمِ، فَإِجْتِنَبُ الْمَحَارِمُ). ٢- (في مَا أُوحِيَ إِلَيُّ) ثبت في السنة النبوية العديد من المحرمات لم يذكرها فَإِجْتِنَبُ الْمَحَارِمُ). ٢- (في مَا أُوحِيَ إِلَيُّ) ثبت في السنة النبوية العديد من المحرمات لم يذكرها القرآن منها كلُّ ذي ناب من السباع وذي مخلب من الطيور ٣- (أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ) ذكر غير الله عند ذبحه ، وأصل الإهلال : الصياح لرؤية الهلال ثمَّ أطلق على تكبير الله.

٢٤٦ - ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمَنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ وَمِنْ الْبَقَرِ وَالْغَنَدِ حَرَّمَنَا عَلَيْهِ مْ شُحُومَهُمَا إِلاَّ مَا حَمَّلَتْ ظُهُومُ هُمَّا أَوْ الْحَوَّايَا أَوْمَا اخْتَلَطَ بِمَظْدِ ذَلِكَ جَرَبْهَا هُدُ بِبَغْيِهِ مْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾

يذكّر القرآن أن اليهود لما بغوا وظُلمُوا عُوقبوا بشكل خاص بتحريم كل حيوان له ظفر بمعنى له أصبع من دابّة أو طائر ، أي غير مشقوق القدمين كالجمل والحصان والبط والوز (وَمِنْ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ مَنَ عَلَيْهِمْ شُحُومَهُماً) حَرّمنا عليهم أكل شحوم البقر وشحوم الغنم (إلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُما) إلاّ الشحم الذي علق بالظهر منهما (أَوْ الْحُوايا) الأمعاء والمصارين والشحوم المتصلة بحما غير محرّمة (أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمٍ) كشحم الألية بمعنى : أن الشحم الذي تعلق بالظهور أو إحتوت عليه المصارين أو إختلط بعظم كشحم الألية جائز لهم (ذَلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِبَغْيِهِمْ) ذلك التحريم بسبب المصارين أو إختلط بعظم كشحم الألية جائز لهم (ذَلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِبَغْيِهِمْ) ذلك التحريم بسبب بغيهِمْ أي ظلمهم وعدواهم ، والتمرد على أوامر الله ونواهيه ، الذي سبق من قتل الأنبياء وأكل الربا واستحلال أموال الناس بالباطل وإلاّ فقد كان حلالاً وفق طبعه الأولي وفي هذا دلالة أنّ (الْبَلاَةُ عَلَى قَدَرِ الطّبَاعِ) (وَإِنّا لَصَادِقُونَ) فيما قصصنا عليك يا نُحِد ، ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ حَدِيثاً والغنم، أن القرابين عندهم لا تكون الاّ منهما، وكان يتخذ من شحمهما الوقود للرب، كما في سفر اللاويين (كُلُّ الشَحْمِ لِلربِ فَرِيضَةٌ فِي أَجْبالِكُمْ، فِي جَمِيعِ مَسَاكِنِهِمْ، لَا تَأْكُلُوا شَيْعاً مِنْ الشَحْمِ وَلا اللهُمْ). اللهُ عَدِينِهُمْ، لَا تَأْكُلُوا شَيْعاً مِنْ الشَحْمِ وَلا الدَمْ).

## ٧٤٧ - ﴿ فَإِنْ كَذَبُوكَ فَقُلْ مَرَّ بُكُ مُ ذُو مَ حُمَةٍ وَاسِعَةٍ وَلا يُرَدُّ بَأْسُهُ عَن الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ ﴾

إن كذبوك يا مُحكّد فلا تجعلهم في يأس من رحمة الله حيث لم يعاجلهم بالعقوبة مع شدّة إجرامهم ، وقل لهم : إن الله يقبلكم ويصفح عنكم إن تبتم ورجعتم عن ضلالكم فإن طريق الله المستقيم مفتوح أمام الجميع ، فلا تغترّوا بإمهاله فإنّه أمهل حتى كأنّه أهمل ! وقل متعجباً من حالهم (رَبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ) بلا ريب إلا أن ذلك لا يتنافى مع عقاب الجرمين لأنه أيضاً مظهر للرحمة والعبرة ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴾ فصلت/٤٠، في نهج البلاغة خطبة ١٩٥: في صفة الله تعالى (لا يَشْغَلُهُ عَنْ رَحْمَةٍ، ولا تُولِمُهُ رَحْمَةٌ عَنْ عِقَابٍ)، وفيه أيضاً خطبة ١٨٦: (يُحِبُ وَيَرْضَى مِنْ غَيْرٍ رِقَّةٍ) (وَلا يُولِمُ بُواللهُ عَنْ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ) لا تغتروا بسعة رحمة الله فهو سبحانه مع سعة رحمته ذو بأس شديد يُودُ بألله عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ المائدة/٥٥ ، وقد جمعت الآية بين الرحمة والنقمة وبين الترغيب والترهيب حتى لا يقنط المذنب من الرحمة ولا يغتر العاصي بحلم الله ، والله تعالى يخاطب قلوبهم بهذا والترهيب حتى لا يقنط المذنب من الرحمة ولا يغتر العاصي بحلم الله ، والله تعالى يخاطب قلوبهم بهذا وذاك لعلها قمتر وقمتدي. وقد مت الآية رحمة الله على الانتقام لأنّ رحمة الله سبقت غضبه.

٨ ٤ ١ - ﴿ سَيَتُولُ الذِن أَشْرَكُوالُو شَاءَاللهُ مَاأَشْرَكُ نَاوُلا اَبْوُنَاوُلا حَرَّمَنا مِنْ شَيْءٍ كَذَلِك كَذَب الَّذِينَ مِنْ قَبلِهِ مُ حَتَّى ذَاقُوا
 بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِنْدَكُ مْ مِنْ عِلْم و تُتُحْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَ رَإِنْ أَتُتُ مُ إِلاَّ تَخْرُصُونَ ﴾

شبهة وردها: الذين يتقبلون النصح ويتبعون أحسن القول قليلون جداً ، وأقل منهم من يرون عيوب أنفسهم ويعترفون بها ، فإن الأكثرية الغالبة يرون عيوبهم فضائل وسيئاتهم حسنات ﴿كَذَلِكَ رُيِنَ لِلْمُسْوِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ يونس/١٢ ، فإن عجزوا عن تحسين قبائحهم تبرأوا منها ، وأحالوها إلى مشيئة الله وإلى القضاء والقدر ، والله سبحانه منزه عما يصفون ، إنه تعالى يأمرهم وينهاهم ويجعل لهم الخيار فيما يفعلون ويتركون ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِنَةٍ وَيَعْيًا مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِنَةٍ ﴾ الأنفال/٤٢ ، المعنى: إدّى المشركون أن شركهم وشرك آبائهم ، وتحريم ما حرموا من الحرث والأنعام إنما كان بمشيئة الله وأمره ، ولو شاء أن لا يشركوا لمنعهم عن الشرك بالإجبار فلم يفعل فهو راضٍ بما نفعله ! فهم يتذرعون إنهم مجبرون لا مخيرون فيما أشركوا فلو كان الله لا يريد منهم الشرك لمنعهم منه بقدرته ولا آباؤنا ولا حَرَّمْنا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ النحل/٣٠ ، ﴿وَقَالُوا لَوْ شَاءَ اللهُ أَطْعَمُهُ ﴾ يس/٤٠ ، وكانوا الزحرف/٢٠ ، ﴿وَقَالُوا لَوْ شَاءَ اللهُ أَطْعَمَهُ ﴾ يس/٤٠ ، وكانوا ويقولون: كل ما نفعله فهو مما يريده الله ويشاؤه ، ولو أنه لم يكن يريدها لما صدرت منا ﴿وَهُو يَقُولُونَ عِبَادِهِ الأنعام/٢١ .

والجواب: إنه يجهلون سنن الله في حلقه ، فيضعون شبهة يريدون الخروج من المسؤولية والتخلّص من تبعاتما ، والتماس الحجة لهم فيمن ظلموه واعتدو عليه، وهم لا يعتقدوا قبح أفعالهم بل إنما مشروعة!! ويؤكد القرآن بأن الله لا يجبر على فعل ، وعدم مشيئة الله للشرك لا تعني إجبارهم إذ لا إكْرَاه في الدّين قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنْ الغَيّ البقرة/٢٥٦ ، لأن الجبر ليس من صفات العدل والحرية والكرامة، ويسقط الثواب والعقاب والحساب فيكون لا حاجة للجنة ولا للنار، فيكون الإنسان كالملائكة وبذلك تتغير سنن الله في خلق الإنسان الخليفة ، وإنما الإنسان مخير في طاعته ومعصيته ومحاسب على اختياره ومسؤول عنه ، ولا يعني أنّ الله سبحانه راضٍ عن اختيارنا لطريق المعاصي ، يريد الله تعالى أن يؤمن الناس ويستقيموا إرادياً دون إكراه وإجبار ، لأن الله تعالى بيّن له المعاصي ، يريد الله تعالى أن يؤمن الناس ويستقيموا إرادياً دون إكراه وإجبار ، لأن الله تعالى بيّن له المخير وأمر به وأثابه عليه ، وكرَّه له الشر ونهاه عنه وعاقبه عليه ، فمن أطاع باختياره أصاب سبيل السلامة ومن عصى باختياره سلك سبيل الندامة فعليه عاقبة معصيته، في غرر الحكم: (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ) وهو الذي يبني مستقبله الدنيوي والأخروي بنفسه ﴿إِنّا هَدَيْنَاهُ السّبيلَ إِمّا شَاكِراً الإسان/٣ ، ﴿وَهَدْ الله مثل الله مثل هذه وَتَقْواهَ الله الله الله منا القرآن في جواهم ، فهم ليسوا وحدهم يفترون على الله مثل هذه وتَقْواهَ الشبهات (كَذَلِكَ كَذَبَ الّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ حَقَّ ذَاقُوا بَأُسَنَا) وقد تشابحت آراء المشركين والمكذبين وأوعالهم سواء السابقين أو المعاصرين ، إنهم ابتدعوا الكذب وتفننوا فيه وإتموا المندين والمكذبين وأفعالهم سواء السابقين أو المعاصرين ، إنهم ابتدعوا الكذب وتفننوا فيه وإتموا

الله فيه وتجاوزوا حدود الأدب مع الله ، حتى ذاقوا جزاء كذبهم وتطاولهم وتعدي حدود الله ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١ ، حتى أنزلنا عليهم العذاب (قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْم فَتُخْرِجُوهُ لَنَا) استفهام إنكاري يقصد به التهكم ، أي قل لهم هل عندكم حجة أو برهان على صدق قولكم فتظهروه لنا ﴿قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾ البقرة/١١١ ، (إنْ تَتَّبِعُونَ إِلاًّ الظَّنَّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَخْرُصُونَ) تَخْرُصُونَ : تكذبون ، تخمنون والتخمين أضعف الظن ، إنكم لستم على شيء من العلم ، بل ما تتبعون في عقائدكم في الدين والعمل به إلا الظنون والأوهام والحدس والتخمين الذي لا يستقر عنده حكم ﴿إِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنِي مِنْ الْحُقِّ شَيْئاً ﴾ يونس/٣٦ ، في نهج البلاغة حكم، ١٥: (لاَ تَكُنْ مِمَّنْ.. تَغْلِبُهُ نَفْسُهُ عَلَى مَاْ يَظُنُّ، وَلاَ يَغْلِبُهَاْ عَلَى مَاْ يَسْتَيْقِنُ). فائدة: سؤال: الأنبياء (ع) نَهوا عن الوثنية والمحرمات جميعاً فلا آباؤهم استجابوا ولا هم ، فكيف نعتبر الله راضياً عنهم بهذه الأعمال ؟ الجواب : ودعوة الأنبياء (ع) لإلقاء الحجة على النَّاس ﴿ رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لئلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُل ﴾ النساء/١٦٥، دليل على حرية الإنسان في اختياره وهو مسؤول ومحاسب عن اختياره ، وقضى الله سبحانه أن تكون حرية الإنسان ضمن حدود مشيئة الله وإرادته ، ومسؤوليته عن أفعاله في حدود قدرته عز وجل وحكمته ، عن الإمام على (ع) : (إِنَّهُ لَيْسَ لِمَالِكِ هَلَكَ مِنْ يَعْذُرُهُ فِيْ تَعَمُّدِ ضَلاَلَةٍ حَسِبَهاْ هُدَى ، وَلا تَرْكُ حَقّ حَسِبَهُ ضَلاَلَةٌ) البحاره/٣٠٥، ﴿وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُ سَبِيلاً ﴾ الإسراء/٧٢.

#### ٩ ٤ ٩ - ﴿ قُلُ فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْشَاءَ لَهَذَاكُمُ أَجْمَعِينَ ﴾

 ظَاْهِرَةٌ وَحُجَّةٌ بَاْطِنَةٌ ، فَأَمَّا الظَّاهِرَةُ فَالرُّسُلُ وَالأَنْبِيَاءُ وَالأَئِمَّةُ (ع)، وَأَمَّا الْبَاْطِنَةُ فَالْعُقُولُ) الكافي ج١ص٦١.

. • ٥ ١ - ﴿ قُلْ هَلُمَ شَهُدَاءَكُمُ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللَّهَ حَرْمَ هَذَا فَإِنْ شَهِدُوا فَلا تَشْهَدُ مَعَهُمْ وَلا تَشْعُ أَهُوا َ الَّذِينَ كَا نَبُوا بِآيَاتِنَا وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرِ وَوَهُمْ بِرَبِّهِمِ مُنْعِدُلُونَ ﴾

هَلُمَّ شُهَدَاءَكُمْ: أحضروا شُهَدَاءَكُمْ ، أي أروني واحداً يقول: إنّ الله أوحى إليه بأنه تعالى حرّم ما حرّمتم ، وهم لا يملكون مثل هؤلاء الشهداء بل يكتفون بإدعائهم أنفسهم فقط ، إنّما مواجهة هائلة وفاصلة على حقيقة هذا الدين القيم ، وفيه تهديد شديد لمن يفتى الناس بغير علم بالخيال والاحتمال عن النبي (ص) : (مَنْ أَفْتَى النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمِ كَاْنَ مَاْ يُفْسِدُهُ مِنَ الدِّيْنِ أَكْثَرَ مِمَّا يُصْلِحُهُ) البحار ١٢١/٢، وعنه (ص): (أَجْرَؤُكُمْ عَلَى الْفَتْوَى أَجْرَؤُكُمْ عَلَى النَّاْر) البحار ١٢٣/٢ (فَإِنْ شَهدُوا فَلا تَشْهَدْ مَعَهُمْ) فإن حضروا وكذبوا في شهادتهم فلا تشهد معهم ولا تصدقهم لأنّ شهادتك إتّباع لأهوائهم ومحال أن النبي (ص) يشهد مع المشركين ويتبع من كذّب بنبوته (وَلا تَتَّبِعُ أَهْوَاءَ الَّذِينَ كَذُّبُوا بِآيَاتِنَا وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ) ولا تتبع أهواء المكذبين بآيات الرحمن الباهرة الذين لا يُصدِّقون بالآخرة ومن لا يؤمن بالآخرة لا يخشى عاقبة الكذب ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارُ ﴾ الزمر/٣ ، (وَهُمْ بِرَجِّمْ يَعْدِلُونَ) أي يتخذون له سبحانه ندّاً وشريكاً وعديلاً يعادله ويساويه ويشاركه في الخلق في جلب الخير ودفع الضر، وهو الله الواحد القهّار. ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ لقمان/١٣ ، ولا يجترئ على ذلك مع كمال البيان ووضوح البرهان إلا الذين يتبعون الأهواء والتقليد الأعمى ﴿أَرَأَيْتَ مَنْ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً ﴾ الفرقان/٤٠ ، في الآية دلالة : على أنّ الرسول (ص) هو الشاهد على الحق في دار الدّنيا ، وكلّ شهادة على حكم تشريعي لابدّ أن ترجع إليه (ص) للتصديق عليها وإلاّ كان باطلاً ، وتدلُّ الآية أيضاً : إنَّ إنكار الآخرة يؤدي إلى إتخاذ الشركاء مع الله وهم أساس كل رذيلة ، وفيهم البعدُ عن الحق والواقع وإهمال للعقل والنقل والمنطق.

101 - ﴿ قُلْ تَعَالُوا أَتْلُمَا حَرَهُ مَرَّهُ مَرَّهُ عَلَيْكُ مُ أَلا تَشْرِكُوا بِهِ شَيْناً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَلا تَقْتَلُوا أَوْلادَكُ مُنْ إِمْلاقِ نَحْنُ نَنْ فَرُقُكُ مُ وَإِيَّاهُ مُ وَلا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّهُ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُ مُ وَصَاكُ مُ بِهِ لَمَلَّكُ مُ تَعْقِلُونَ ﴾

إُخَّا عشرة وصايا إلهية مهمة لكل إنسان في كل زمان ومكان ، مجموعة في ثلاث آيات، في هذه الآية خمس منها، المعنى: قل يا مُحَّد تعالوا أقرأ الذي حرمه ربكم عليكم باليقين لا بالظن والتخمين (أَلاَّ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً) ونفي الشرك الجلي والخفي ، والشرك بالله هو أن يُعبد المخلوق كما يُعبد الخالق ، وقدّم الشرك لأنّه أساس المحرمات ولا يقبل الله تعالى معه شيئاً من الطاعات، نفى الشرك

يقابله ثبوت التوحيد أي توحدوه وتعبدوه وحده ولا تعبدوا معه غيره ، والتوحيد أصل الدين وأساس العقيدة وحياة النفس وقوة الإيمان ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ الشوري/١١ ، لا في الذات ولا في الصفات ولا في الأفعال (**وَبالْوَالِدَيْن إِحْسَاناً)** وأحسنوا إلى الوالدين إحساناً ومن الإحسان إدخال السرور إليهما، وذُكر ضمن المحرمات لأن الأمر بالشيء نهي عن ضده ، فكأنه قال : ولا تسيئوا إلى الوالدين، والسر في ذلك المبالغة والدلالة على أن ترك الإساءة إليهما غير كافٍ في قضاء حقوقهما، وقرن سبحانه بر الوالدين بالتوحيد لأهميته في استقرار النفس واستقامة المجتمع ، (وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ مِنْ إمْلاقِ) بعد أن أوصى الأبناء بالآباء أوصى الآباء بالأبناء ، ولا تقتلوا أولادكم خشية الفقر (نَحْنُ نَوْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ) رزقكم ورزقهم علينا فإن الله هو الرزاق للعباد ﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ الذاريات/٥٨ ، عن الإمام العسكري (ع): (لا يَشْغَلْكَ رِزْقٌ مَضْمُونٌ عَنْ عَمَل مَفْرُوض) البحار٣٨٤/٧٨ (وَلا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ) كل ما تجاوز الحدّ في القبح فهو فحش (ماظهر منها) أفعال الجوارح (وما بطن) أفعال القلوب، والمراد ترك المعاصى كلها، والورع عن محارم الله. ولا تقربوا المنكرات الكبائر كلها علانيتها وسرّها، كالقول البذيء والعمل القبيح، والشرك واللواط والتهتك... إلخ.

كانوا في الجاهلية لا يرون بالزبي بأساً في السر ، يستقبحونه في العلانية ، فحرمه الله في السر والعلانية وجيء به (الفواحش) بالجمع قصداً إلى النهي عن أنواعها ومقدّماتها (وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ) لا تقتلوا النفس البريئة التي حرّم الله قتلها إلاّ بموجب عقلي وشرعي وقانوني كالقصاص العادل، وكل الشرائع السماوية والأرضية تحرِّم القتل إلاّ بالحق ، وحرّم قتل النفس المسلمة بعصمتها بالإسلام أو بالعهد فيخرج منها الحربي الإرهابي ﴿مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْس أَوْ فَسَادٍ في الأُرْضِ فَكَأَنَّكَ قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ المائدة/٣٢.

(ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ) ذلكم ما أمركم به أمراً مؤكداً لعلكم تسترشدون بعقولكم وهو ما تدركه عقولكم بأدني تأمّل ، إلى فوائد هذه التكاليف ومنافعها في الدين والدنيا ، فتهذِّب نفوسكم الأمّارة بالسوء وتعقل هواكم وتحبسه عن المنكرات. فائدة : ١- في لفظ (وَصَّاكُمْ) من اللطف والرأفة وجعلهم الله أوصياء له سبحانه وفيه من الإحسان الكثير ، إنَّما وصايا عشر عالية المضامين ظاهرها أنيق وباطنها عميق ولها دلالات واسعة ، جمعت في ثلاث آيات من ١٥١-١٥٣ ، ٢-والنهى عن التقرب إلى الفواحش أبلغ من النهى عن مجرد فعلها فإنه يتناول النهى عن مقدماتها ووسائلها الموصلة إليها لأنّ الإقتراب من الشيء يغري به ، ٣- (وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ) جاءت النفس مطلقة (كل نفس) كريمة على الله لا يجوز قتلها إلا بالحق ﴿وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ المائدة/٥٤ ، ٤- دلّت الآية على أنه بحسب عقل العبد يكون قيامه بما أمر الله به ،

فتكون العبادات على قدر العقل والإيمان. ٥- الزنا بين قتلين في القرآن الكريم: كقوله ﴿وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ... وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ﴾ الأنعام/١٥١، وفي الإسراء/٣٦ تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ... وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ﴾ الأنعام/١٥١، وفي الإسراء/٣٦ عموماً إلا بأحد أمور أربعة: كفر بعد إيمان (في الارتداد) وزنا بعد إحصان، وقتل نفس بغير حق، وفي قوله في سورة المائدة / ٣٣ ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً وفي قوله في سورة المائدة / ٣٣ ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلافٍ أَوْ يُنفَوْا مِنْ الأَرْضِ تفسير الكاشف٣/٣٨، ونلاحظ: يذكر القرآن المنكرات الثلاثة متنابعة:الشرك والزنا وقتل النفس، وإنّما الكاشف٣/٣٨، ونلاحظ: يذكر القرآن المنكرات الثلاثة متنابعة:الشرك والزنا وقتل النفس، وإنّما عباس: (إِنَّ الشَّيْطَانَ مِنَ الرَّجُلِ فِي ثَلاثَةِ مَنَازِلَ، فِي بَصَرِهِ وَقَلْبِهِ وَذَكَرِه، وَهُوَ مِنَ الْمَرَأَةِ فِي ثَلاثَةِ مَنَازِلَ، فِي بَصَرِهِ وَقَلْبِهِ وَذَكُرِه، وَهُو مِنَ الْمَرَأَةِ فِي ثَلاثَة مَنَازِلَ، فِي بَصَرِهُ وَقَلْبِهَا وَعَلُولُ مِنْ الْمَرَاقُ وَيَا اللهَ مَن المَرَاقِ وَعَلَى عَنُورٌ وَلِغِيرَتِهِ حَرَّمَ الفَوُاحِشَ ظَاهِرَهَا وَباطِنَهَا) نور الثقلين ١٧٧/١ مَنْ الرَّهُ وَتَعَالَى عَيُورٌ ، ولِغِيرَتِهِ حَرَّمَ الفَوُاحِشَ ظَاهِرَهَا وَباطِنَهَا) نور الثقلين ١٧٧/١ مَنْ وَلَوْدَاللهَ مُنْ وَلَاللهَ وَلَاللهُ وَلَاللهَ وَلَاللهَ وَلَوْلُولُولُولُ وَلَاللهَ وَلَاللهُ وَلَوْلِلهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَا لَاللهُ وَلَال

٢ ٥ ١ - ﴿ وَلاَ تَقْرُبُوامَالَ الْمِيْسِدِ إِلاَّ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَّى تَيْلُغَ أَشُدَّهُ وَأُوفُواالْكَيْلَ وَالْمِيزَ إِنَ بِالْقِسْطِ لاَ تُحَلِّفُ نَفْساَ إِلاَّ وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُ مُّ فَاعْدِلُوا وَلُوْكَانَ ذَاقُرْبِي وَبَعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُهُنَ ﴾

(وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ) ولا تتصرّفوا به بوجه من الوجوه إلاّ بالطريقة التي هي أنفع له لحفظه وتنميته (حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ) حتى يصير بالغاً رشيداً فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشُداً فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَاهُمْ (حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ) حتى يصير بالغاً رشيداً فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشُداً فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَاهُمْ النساء/٢، والنهي عن القرب منه أبلغ من النهي عنه بالذات ، ويعم وجوه التصرف لأنه إذا تُحي عن أن يقرب المال فالنهي عن أكله أولى ، والنهي عن الأسباب والوسائل التي تؤدي إلى أكله والتي هي أحسن منفعة اليتيم وتثمير ماله ، وهو أن يعمل له عملاً مصلحاً فيأكل منه بالمعروف وكأمّا يعمله لنفسه (وَأُوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ) بالعدل والتسوية في الأخذ والعطاء ولا تطففوا فولا تَبْخَسُوا النّاسَ أَشْيَاءَهُمْ الأعراف/٥٨.

والوفاء في كلّ شيء في البيع والشراء والقرض وفي كلّ التعاملات (الْعَدْلُ أَسَاسُ الْمُلْكِ) ومفتاح لكلّ خير ، عن النبي (ص) : (لأصحاب الكيل والميزان: إنِّكم وُلِيْتُمْ أَمْراً هَلَكَتِ فِيْهِ الأَمْمُ السالِفةُ وَبُلكُمْ) المراغي٨٧٧ (لا نُكلّفُ نَفْساً إلاَّ وُسْعَهَا) لا نكلّف أحداً إلاّ بمقدار وسعها أي قدرته وطاقته بما لا يعجز عنه ، وذكره بعد وفاء الكيل لأن إيفاء الحق عسرٌ فعليكم بما في وسعكم أي إحرصوا على الوفاء به بقدر الطاقة وما وراءه معفوٌ عنكم (وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى) إعدلوا وأنصفوا في كلّ قول كالشهادة والفتوى وراقبوا كلامكم وزنوه بالصدق ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ فَاطْر/١٠ ، في كلّ شؤون حياتكم واعتمد العدل فيما لك وعليك ، هذا المحك لمن يخاف الله ويشعر أمامه بالمسؤولية ولا فرق في نصرة الحق بين القريب والعرب والعدو والصديق وأن لا تتأثر بالعشائرية والعنصرية ، فلا تحرّفوا الكلام وتجاوزوا الحق فتقضوا بما فيه رعاية جانب من

تحبونه وإبطال حق من تكرهونه ، (وَبِعَهْدِ اللهِ أُوفُوا) كل أوامر الله ونواهيه هي عهد الله وامتثاله هو الوفاء به ﴿وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولاً ﴾ الإسراء/٣٤ ، وهذا عام في جميع ما عهده الله إلى عباده وفيما انعقد بين الناس وأضيف إلى الله من حيث أمر بحفظه والوفاء به (ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ عباده وفيما انعقد بين الناس وأضيف إلى الله من حيث أمر بحفظه والوفاء به (ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ) تَذَكَّرُونَ : تتعظون وترجعون إلى فطرتكم السليمة ﴿إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ الزمر/٩ ، وفيه تأكيد للتكاليف المذكورة وضرورة حفظ حدود الله فيها ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ طَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ الطلاق/١ ، فائدة : ومن الغريب أن يتنكر عالمنا الإسلامي اليوم لهذه الوصايا الإلهية المهمة التي تقدم المجتمع حضارياً ونفسياً، عن الإمام على (ع) (إنّ مَنْ لا يَسْتَقِيمُ بِهِ الْهُدَىٰ تَضُرُّهُ النَّقِينُ يَضُرُّهُ النَّاكُ) شرح النهج ١/٢٩. الضَّلاَلَةُ، وَمَنْ لا يَنْفَعُهُ الْيَقِينُ يَضُرُّهُ النَّاكُ) شرح النهج ١/١٩.

10 المحمد المستقيم المراكم هذه الوصية العاشرة وهي عامة وشاملة وعزيزة وثمينة، وتبين الوسائل التي يسلكها الإنسان إذ يجب أن تصب في الهدف النبيل وهو رضا الله تعالى المعنى: وَأَنَّ هَذَا ديني القيم المستقيم المشروع هو دين الله لشرعته لكم لا اعوجاج فيه أساسه (القرآن الكريم) كقوله القيم المستقيم المشروع هو دين الله لشرعته لكم لا اعوجاج فيه أساسه (القرآن الكريم) كقوله واستجيبوا لله وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ الأنفال/٢٤، الذي فيه خير الدنيا والآخرة وفيه اطمئنان القلوب واستقامة السلوك (فَاتَّبِعُوهُ) وحده وإقتدوا به وإعملوا به واعتقدوا بصحته، فتمسكوا به ولا تتفرقوا فيه ، (وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ) وهي عن التفرّق لأنّ السبل المتعدّدة ليس لها حدود ولا قيود ولا تتبعوا الأديان والمبادئ المتعدّدة والأحزاب المتشعبة المتناحرة والسبل المختلفة ذات البدع والشبهات المتنوعة المشوهة للدّين ، فإنما الطرق الملتوية التي ظاهرها يغر وباطنها يضر لأنّ فيها الضلال والضياع.

(فَتَفَرَقَ) فتخرجون من الطريق المستقيم لأنّ الطريق المستقيم أقرب الطّرق إلى مرضاة الله وأيسر الطرق ولا اختلاف بين أجزائه ولا بين سالكيه، فهو الطريق السهل والمتوازن والمتناسق مع الفطرة (فَتَبِعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا السّبُل) فتفرقكم وتزيلكم عن سبيل الهدى والرحمن إلى سبيل الهوى والشيطان، وتعانوا من الإفراط والتفريط وتكونوا نحو اليمين والشمال، وإنّا هلك من كان قبلكم بالتفرقة والنزاعات، وجاء (صِرَاطِي مُسْتَقِيماً) بالمفرد وجاءت (السّبُل) بالجمع، بمعنى: مجرد أن تنحرف عن صراط الله الواحد فسوف تقع في السبل المتعددة الكثيرة الضالة الباطلة المتطرفة التي لا حصر لها! وأيضاً يأتي (النور) بالمفرد و(الظلمات) بالجمع كقوله ﴿اللّهُ وَلِيُّ الّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنْ الظُلْمَاتِ إِلَى النّورِ الفرن المقرد و(الظلمات) بالجمع كقوله ﴿اللّهُ وَلِيُّ الضّلالُ في يونس/٣٢، الحق جاء الظلّمة والضلال بالجمع، ونحن لا نزال في كل ركعة من الصلاة نقول (الهٰدِنَ الصِرَاطُ اللهُ المُسْتَقِيمَ) بالمعدد، ومن زلَّ عن هذا الصراط في الدنيا، زلَّ عن صراط الآخرة، عن النبي (ص) (أثبُتَكُم قَدَماً على الصِرَاطِ أَشدّكُمْ حُبًا لأهِلِ بُنْتِي) البحار ١٩٠٨ روي: (حَطَّ لَنَاْ رَسُولُ اللهِ (ص) يَوْمًا حَطاً، مُمَّ على الصِرَاطِ أَشدّكُمْ حُبًا لأهِلِ بُنْتِي) البحار ١٩٠٨ روي: (حَطَّ لَنَاْ رَسُولُ اللهِ (ص) يَوْمًا حَطاً، مُمَّ

قَاْلَ هَذَا سَبِيلُ اللهِ ، ثُمُّ حَطَّ خُطُوطًا عَنْ يَمِينِهِ ، وَعَنْ شِمَالِهِ ، ثُمُّ قَالَ (هَذِهِ سُبُلُ عَلَى كُلِ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إِلَيْهَا)، ثُمُّ تَلا الآية) روح البيان٣/١١، (ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ) إمّا وصايا ربّانية تربوية مهمة لنفس الفرد وإستقامة المجتمع ، وصراط الله جامع للتكاليف فلا يقوم إلا بالتقوى (والتقوى) من الوقاية ، كما أتقي النار خوفاً من الإحتراق كذلك أتقي الله بإتباع منهجه خوفاً من الضلال والانحراف والعصيان هو الورع عن محارم الله. فائدة : ١ - جاءت وصايا إلهية في الآية ١٥١ لما كانت المحرمات الأولى لا يقع فيها عاقل لأنّه بأقل تفكّر وتدبّر ستعرف قبحها جاءت العبارة (لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ) والمحرمات الأخرى في الآية ٢٥١ شهوات وقد يقع فيها من لم يتذكر جاءت العبارة (لَعَلَّكُمْ تَلَكَّرُونَ) والسير في الجادة المستقيمة يتضمن فعل الفضائل ولابد من يتذكر جاءت العبارة (لَعَلَّكُمْ تَلَكَّرُونَ) والسير في الجادة المستقيمة يتضمن فعل الفضائل ولابد من تقوى الله كما في الآية ١٩٥٢ جاءت العبارة (لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ) وهذه الآيات محكمات كثيرة النفع في تقوى الله كما في الآية ١٩٥٣ جاءت العبارة (لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ) وهذه الآيات محكمات كثيرة النفع في ترمان ومكان.

٧- الآية الكريمة تعالج مشكلة هي تحديد خط الاستقامة بوضوح وتمييزه عن خط الانحراف بدقة فذلك الفرز هو الهدى كلّه أو الضلال كلّه ، مع ملاحظة المنهج الفكري والعلمي وطبيعة القيادة والولاية الفاعلة والمؤثرة في المجتمع ، فتأتي التقوى لتحدّد خط السير هو الاستقامة التي فيها السلامة والكرامة بلا أية ملامة ولا ندامة ، على أساس وضوح الرؤية ، فإن ثبات الاستقامة لا انحراف فيها والكرامة بلا أية ملامة ولا ندامة ، على أساس وضوح الرؤية ، فإن ثبات الاستقامة لا انحراف فيها لغيرها هِفَاتَقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ التنابن ١٩٠ ، ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ الله مَعَ الْمُتَقِينَ البقرة ١٩٤ ٣- لغيرها هِفَاتَقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ التنابن ١٩٤ ، ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ الله مَعَ الْمُتَقِينَ البقرة ١٩٤ ٣- وفي المرحلة الأولى (التعقل) (لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ) هو فهم الحكم وإدراكه، والمرحلة الثالثة : هي مرحلة التذكّر (لَعَلَّكُمْ تَلَكَّرُونَ) هو استيعاب ذلك الحكم وتزكية نفسه لفهمه ، والمرحلة الثالثة : هي مرحلة البقر والممارسة العملية واتقاء المحاذير والمخاطر هي مرحلة (التقوى) (لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ) وعن الإمام البقر (ع) في هذه الآية (كمصداق) قال: (خَنُ السَّبِيلُ فَمَنْ أَبَى فَهَذِهِ السَّبُلُ الْمَوَدَة فِي القُرْبَى ووحدة الدّين، وصلاح الدّينا، وعز المؤمنين ﴿قُلُ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُراً إلاَّ الْمَوَدَة فِي القُرْبَى المورية والقيادة ، فهم نظام الأمة، ووحدة الدّين، وصلاح الدّينا، وعز المؤمنين ﴿قُلُ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُراً إلاَّ الْمَوَدَة فِي القُرْبَى المحار ١٨٣/١٨ .

في غرر الحكم: (مَنْ زِلَّ عَنْ مَحَجّةِ الطَرِيقِ وَقَعَ فِي حِيرَةِ المَضِيقِ)

١٥٤ - ﴿ مُدَاتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ تَمَاماً عَلَى الَّذِي أَحْسَنَ وَمُصِيلاً إِكُلِّ شَيْءُ وَهُدَى وَمَحَمَّا لَكُلُّ مُ بِلِقَاءِمَ إِهِمَ يُؤْمِنُونَ ﴾ إنّا آتينا هذه التعاليم والشرائع والوصايا العامة للأنبياء السابقين ، ثم أعطينا موسى التوراة إتماماً للكرامة والنعمة على من كان محسناً وصالحاً و (تَمَاماً عَلَى الَّذِي أَحْسَنَ) لنعمتنا على موسى (ع) في قيامه بأمرنا ونهينا فإن إيتاء موسى الكتاب الكامل الجامع المانع في عصره ، نعمة من الله عليه

وعلى كل من أحسن واستقام (وَتَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْءٍ) بياناً مفصلاً كافياً وافياً لكل ما يحتاج إليه بنوا إسرائيل في أمور دينهم ودنياهم ، وقوله في القرآن وفيه ﴿تَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ يوسف/١١١ ، (وَهُدَى وَرَحْمَةً لَعَلَّهُمْ بِلِقَاءِ رَبِّمِمْ يُوْمِنُونَ) وهدى لبني إسرائيل من الضلالة ورحمة عليهم والخير الكثير ليصدقوا بلقاء الله ولكي يؤمنوا بالبعث والنشور والحساب والثواب والعقاب فيستقيموا. فائدة وآتينا موسى كتاباً جامعاً مانعاً وافياً كافياً ولم ندع شيئاً إلا فصلناه فيه في عهده وعصره ، فيه الهدى الذي يعرف الناس الحق ، وفيه الرحمة التي يحيون فيها حياة سعيدة هادئة ، وآتيناهم كل شيء وخاصة الأدلة القاطعة على البعث والجزاء ممّا يوجب له الإيمان بلقاء الله والاستعداد له. فلم تَلِق بهم النعمة فأصروا على الضلال والكفر بلقاء الله واليوم الآخر، وممّا يؤيده أنّ التوراة الحاضرة التي يذكر القيامة بحيث يكون تماماً أو يوجد إشارات القرآن أخمّا محرّفة ، لا يوجد فيها ذكر للبعث أو يوم القيامة بحيث يكون تماماً أو يوجد إشارات

### ٥٥ - ﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنْ إِنَّاهُ مُبَارِكُ فَا تَعُوهُ وَا تَقُوا لَعَلَّكُ مُ تُرْحَمُونَ ﴾

هَذَا إشارة إلى القرآن الكريم (مُبَارِكُ) كتاب عظيم الشأن كثير المنافع في الدّنيا والآخرة وهو مبارك في ذاته وصفاته ومبارك لغيره ، والثابت في ذاته والمثبّت لغيره ، مع هذه المميزات النموذجية قد أتمّ الله الحجة على النّاس كافة ، إنّه لكتاب مبارك حقاً ﴿كِتَابٌ أَنزُلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِكُ ﴾ ص/٢٩ ، لأنه كله خير ونفع وبركة وفيه العلم الغزير الذي تستمد منه سائر العلوم وتستخرج منه البركات فما من خير إلا ودعا إليه وما من شر إلا ونمى عنه وحذر منه (فَاتَبغُوهُ) تمسّكوا وإجعلوه إماماً وقدوة وإعملوا به فيما يأمر به وينهى عنه وإبنوا أصول دينكم وفروعه عليه (وَاتَقُوا) الله تعالى أي احذروا أن تخالفوه فتعلموا منه ولا تعلموه (لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ) فأكبر سبب لنيل رحمة الله وتكونوا سعداء في الدنيا والآخرة، إتباع هذا الكتاب علماً وعملاً. ﴿يَا أَيُّهَا النّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ يونس/٥٥، فلا تحتاجون إلى مرجع آخر وراءه.

### ٢٥١ - ﴿أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَنْرِلَ الْكِتَابُ عَلَى طَافِفَتْيْنِ مِنْ قَبِلِنَا وَإِنْكُنَا عَنْ دِيرَ اسْتِهِمْ لَغَافِلِينَ ﴾

بيان للحكمة من إنزال هذا الكتاب على العرب بلسان عربي وعلى يد رسول عربي وهذا فضل عظيم من الله على هؤلاء القوم الذين كرمهم الله فعليهم أن يكرموا أنفسهم. كلام موجه إلى مشركي العرب، يا معشر العرب أنزلنا عليكم القرآن الكريم بلغتكم وعلى رجل منكم وفيكم وإليكم ﴿وَلَقَدْ يَسَّرُنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدِّكِرٍ ﴾ القمر/١٧، لئلا تقولوا لم ينزل كتاب من السماء بلسانكم وقد نزل من قبل (عَلَى طَائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا) اليهود والنصارى ونحن لم ينزل علينا ولم نعرف ما في التوراة ولا ما في الإنجيل لأنهما بلسان غير لساننا ونزل على أمة غير أمتنا لذلك كنا غافلين عن تعاليم الله وإرشاداته، أنزل القرآن حتى لا تعتذروا بذلك (وَإِنْ كُنّا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَغَافِلِينَ) وإنه كنا عن معرفة ما

في كتبهم و دِرَاسَتِهِمْ لَغَافِلِينَ ، والدراسة : القراءة والتّعلّم أي لا نعلم ما فيها لأنها لم تكن بلغتنا ، وقد أنزلنا القرآن بلسانكم قطعاً لحجتكم ، والقرآن أفضل هدية وأحسن دراية، لا يَسْبِقُكُمْ بِالْعَمَلِ بِهِ غَيْرُكُمْ !

٧ ٥ ١ - ﴿ أَوْتَقُولُوالُوَّأَنَّا أَنْرِلِ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْجَاءَكُمْ بَيِنَتْمِنْ مَرِّكُمْ وَهُدَى وَمَرَحْمَتْغَمَنْ أَطْلَمُ مِثَنْ كَذَّبَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَصَدَفَعَنْهَا سَتَجْزِي الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا سُوَالْعَذَاب بِمَاكَانُوا يَصْدِفُونَ ﴾

لغلا تقولوا يا أهل مكة ، لو أننا أنزل علينا الكتاب السماوي كما أنزل (عَلَى طَائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا) اليهود والنصارى (لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ) إلى الحق وأسرع إجابة لأمر الله والرسول بسبب مزيد ذكائنا وجدّنا في العمل (فَقَدْ جَاءَكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ) فقد جاءكم من الله بواسطة مُحدً (ص) وبيّنةٌ مِنْ رَبِّكُمْ) حجة واضحة وهي قرآن عظيم فيه تبيان لكلّ شيء ما فرط الله فيه من شيء وتفصيل كلّ شيء ، وهو دستور حياة ومنهج متوازن وصراط مستقيم واضح حجته فلا يبقى عذراً لمعتذر ، فيه بيان للحلال والحرام ، والهدى والضلال وهو (يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ) ويجمع خير الدُّنْيَا وَالآخِرَة ، والفرقان بين الحُقَّ وَالْبَاطِلَ وهو نعمة لمن إتبعه وعمل به ، (فَمَنْ أَظُلَمُ مِمَّنْ كَذَّبَ بَآيَاتِ اللهِ اللهِ اللهِ الطلم قبيح بكل أنواعه ، أي من أشد ظلماً ممن كذب بالقرآن ولم يؤمن به (وَصَدَفَ عَنْهَا) الطلم قبيح بكل أنواعه ، أي من أشد ظلماً ممن كذب بالقرآن ولم يؤمن به (وَصَدَفَ عَنْهَا) الصدف : الإعراض الشديد والنفور عن الشيء دونما تعقل ، فهو نقلة من حالة حسية إلى حالة معنوية ليصحب الحس أصل المعنى (وَصَدَفَ عَنْهَا) وأعرض عن آياته وبيناته وعلومه ولم يفكر بما صرف نفسه عن آياته وصرف الناس عنها ، فجمع بين الضلال والإضلال كقوله ﴿وَهُمْ يَنْهُوْنَ عَنْهُ وَانُانُونَ عَنْهُ النام ٢٠٠٠.

(سَنَجْزِي الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا سُوءَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يَصْدِفُونَ) يعرضون ، وهو تحديد ووعيد لهم ، أي سنعاقب هؤلاء المعرضين عن القرآن الكريم وعن آيات الله الكثيرة وحججه الساطعة ، شديد العقاب بسبب إعراضهم عن آيات الله وتكذيبهم لرسله. فائدة: ١- في الآية دلالة على أن إنزال القرآن لطف الله بالناس كقوله ﴿وَبِالْحُقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحُقِّ نَزَلَ ﴾ الإسراء/١٠٥ ، لأنه منهج حياة لهم ودستور لتقدمهم واستقامتهم ومصدر سعادتهم في الدنيا والآخرة ، وبه تحصل الهداية لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ، وَالَّذِي لاَ تَلِيْقُ بِهِ هِدَاْيَةُ الْقُرْآنِ ، تَلِيْقُ بِهِ غِوَايَةُ الشَّيْطَانِ ، وهكذا من لا ينفعه الحق يضره الباطل. ٢- الفارق في المعنى بين الآية ٢٥١ والآية ١٥٧: المعنى في ١٥٦ هو كراهية أن تقولوا لو نزل علينا كراهية ان تقولوا لو نزل علينا ، وفي ١٥٧ هو كراهية أن تقولوا لو نزل علينا الكتاب لكنّا أفضل من الذين نزل عليهم ولكن لا كتاب عندنا فماذا نصنع؟ ٣- ترغيب الآية في العمل بالقرآن الكريم ويغّب غيره بقدر الإمكان فيشترك معه في الثواب.

١٥٨ - ﴿ هَلْ يَنظُرُ هُنَ إِلاَّ أَنْ تَأْتِيهُ مُ الْمَلاهِ كَنَا أَنِي كَا أَنْ تَأْتِيهُ مُ الْمَلاهِ كَنَا أَنْ تَأْتِيهُ مُ الْمَلاهِ كَا أَنْ تَأْتِيهُ مُ الْمُلاهِ كَا يَعْمُ فَلْساً إِيمَالُهَا لَمْ فَتَكُنْ آمَنَتُ مِنْ قَبْلُ أَوْكَسَبَتُ فِي إِيمَانِهَا خَبْرٍ أَقُلْ التَظِرُوا إِنَّا مُنتَظِرُونَ ﴾

الاستفهام للإنكار ، يَنظُرُونَ : ينتظرون ، النظر يستعمل في معنى الانتظار ، كأنه قيل إنّي أقمت عليكم الحجة الواضحة فما ينتظرون إذ لم يؤمنوا ! المعنى : ما ينتظر هؤلاء المشركون إِلاَّ أَنْ تَأْتِيَهُمْ الْمَلائِكَةُ بَقدّمات علامات الآخرة وهذا يدلّ على تماديهم في تكذيب آيات الله ، أي إنهم لا يؤمنون إلا بأحد أمور ثلاثة ١- مجيء ملائكة الموت لقبض أرواحهم وتعذيبها وهو وقت لاينفع فيه توبتهم (أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ) ٢- مجيء أمر ربك فيهم بالقتل والعذاب أو غيره ، ٣- (أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ) في موقف القيامة للفصل بين خلقه (أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ) وهو ظهور بعض علامات يوم القيامة القاهرة الخارقة كطلوع الشمس من مغربها ، الموجبة للإيمان الاضطراري ، أو يرى بعض الآيات عند الاحتضار قبل خروج الروح (يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لا يَنفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً) عند مجيء تلك الأمور الثلاثة الخارقة للعادة أو بعضها ، لا ينفع نفساً إيمانها الاضطراري لم تكن آمنت من قبل أن تؤمن حينئذِ ، لا تفيد عندئذ التوبة شيئاً ، وإنما الذي يفيد هو الإيمان والعمل الصالح في الدنيا وقبل نزول العقاب، إذ لا تكليف عند الاحتضار ولا عند قيام الساعة ولا عند نزول العذاب ، لأنّ التّكليف يستدعى الإرادة والاختيار بالتمكن من الإيمان والكفر وعمل الخير والشر وهذا الاختيار يستدعي الجزاء والثواب والعقاب ، يقوم الإيمان على الرضا التام والقناعة الكاملة ، أما مجرد التسليم للإيمان في ظروف الخوف والرهبة هذا ليس من الإيمان في شيء.

(أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً) المقصود النفس التي آمنت عند مجيئ نذر الله وعلامات الموت وعلامات القيامة ، حتى الإيمان عند اليقين لا يجدي نفعاً إلا من كسب في إيمانه خيراً أي عمل صالحاً قبل مجيء علامات الموت والقيامة ، لأن الإيمان الصحيح عمل كله والقول بعضه ، فالعمل الصالح قرين الإيمان وعنوانه وترجمته في ميزان الإسلام ، فلاَ إِيمَانٌ بِلاَ عَمَل صَاْلِح، وَلاَ عَمَلُ صَاْلِحٌ بِلاَ إِمَّانٍ، في غرر الحكم: (الْعِلْمُ بِغَيْرِ الْعَمَل وَبَاْلٌ ، وَالْعَمَلُ بِغَيْرِ الْعِلْمِ ضَلاَلٌ)، والحكمة من هذا: إِنَّمَا كَانَ الإيمَانَ يَنفع إذا كَانَ إِيمَانًا بالغيب والعالم الآخر وكان مختاراً ، فأما إذا وجدت الايات الخارقة صار الأمر شهادة وحضور ولم يبق للإيمان فائدة لأنه يشبه الإيمان الضروري كإيمان الغريق والحريق ممّن إذا رأى الموت أقلع عمّا هو فيه كإيمان فرعون عند الغرق كقوله ﴿فَلَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنًا بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ، فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأُوْا بَأْسَنَا سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ ﴾ غافر/٨٤-٨٥ ، (قُلْ انتَظِرُوا إِنَّا مُنتَظِرُونَ) قُلْ انتَظِرُوا ما يحل بكم عند إتيان أحد الأمور الثلاثة إِنَّا مُنتَظِرُونَ ذلك ، وهو الفصل وليس بالهزل وهو أمر تمديد ووعيد. قيل : كُلُّ مُقَدَّرٍ كَائِنٌ، وَكُلُّ كَائِنٍ آتٍ، وَكُلُّ آتٍ قَرِيْبٌ، وَكُلُّ قَرِيْبٍ كَاْدَ أَنْ يَكُوْنَ ، ﴿إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيداً ، وَنَرَاهُ قَرِيباً ﴾ المعارج/٦-٧ ، فائدة: ومن بديع النظم وجمال السياق القرآني أنه سبحانه كرر لفظ (رَبِّكَ) ثلاث مرات لتأييد النبي (ص) تجاه خصمه ، حيث كانوا يفتخرون بأربابهم ويباهون بأوثانهم أما هو ليعتز بربه ويثبّت به قلبه ويقوّي به إرادته في دعوته لله تعالى إن نجحت ، وإلاّ فبالقضاء الفصل الحاسم وليس بالهزل يكون القرار النهائي بهم ، عن النبي (ص) (لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَرَوْا قبلها عَشْرَ آياتٍ: طُلُوعَ الشَّمْسِ مِنْ مَعْرِهِمَا، وَالدُّحَانَ، وَخُرُوجُ دَابَّةُ الأَرْضِ، وَحَسْفٍ بِالْمَشْرِقِ، وَحَسْفٌ بِالْمَشْرِقِ، وَحَسْفٌ اللَّمَعْرِب، وَحَسْفٌ بِكِزِيرة الْعَرَب، وَنَارٌ ثَخْرُجُ مِنْ عَدَنَ، وَيَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ، وَنزول عِيْسَى بِنِ مَرْبَمَ، وَخُرُوجُ الدَّجَالِ، وَالزَّلَ الرَّهِيْبَةَ، وَفَقْدَانُ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ وَالْكَوَاكِبُ لأَنْواْرِهَا وَأَصْوَائِهَا) الفحر وَخُرُوجُ الدَّجَالِ، وَالزَّلَ الرَّهِيْبَةَ، وَفَقْدَانُ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ وَالْكَوَاكِبُ لأَنْواْرِهَا وَإَصْوَائِهَا) الفحر الرازي ١٤٤ عَنْ ، وَذَلِكَ حِيْنَ (لاَ يَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسِ مِنْ مَعْرِهِمَا فَإِذَا طَلَعَتْ وَرَآهَا النَّاسُ الرازي ١٤٠٠ مِنْ قَبْلُ) المَاعْثُ وَرَآهَا النَّاسُ مَنْ عَرْنُ المَعْثُ وَرَآهَا النَّاسُ مَنْ وَالْ كَوْلُونَ ، وَذَلِكَ حِيْنَ (لاَ يَفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ) المَاعْمُ وَالْعَلَى المَاعْمُ اللَّهُ المَاعْمُ المَاعْمُ الْمَاعُومُ السَّاعِ المَاعَلُهُ المَّاسُ المَاعْمُ الْمَاعُلُومُ المَاعْمُ المَاعْمُ المَّاسُ المَاعَلُومُ المَّوْرُومُ المَاعِثُ وَرَاهَا النَّاسُ المَاعُلُومُ المَاعِلُ المَّهُ المَاعَلُهُ مَا المَاعِلُ مِنْ مَعْرِهِمَا فَإِذَا لللهُ والمَاعِلُ والمَّهُ المَاعَلُ المَاعْمُ المَاعْمُ المَاعَلُولُ المَاعِلُ المَاعَلُمُ المَاعُلُومُ المَاعِلُ المَاعَلُولُ المَاعِلُهُ المَاعَلُهُ المَّاعُلُهُ المَاعِلُولُ المَاعِلُهُ المَاعِلُهُ المَاعِلُهُ المَاعْمُ المَاعِلُهُ المَاعِلُهُ المَاعِلُ المَاعِلُهُ المَاعِلُهُ المَاعُمُ المَاعُمُ المَاعِلُهُ المَاعِلُولُولُومُ المَاعْمُ المَاعَلُهُ

#### ٩٥١ - ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُ مُ وَكَانُوا شِيعاً لَسْتَ مِنْهُ مُ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُ مُ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يَبُّنَّهُ مُ بِمَا كَانُوا يَفْعُلُونَ ﴾

منهج القرآن الكريم وطريقته في التربية والتعليم تنفرد عن كل الملل والنحل والشيع والفرق والجماعات والأحزاب والأنظمة السابقة والحالية ، كون القرآن ينفرد بتربيته للفرد وللمجتمع وللعالم الإنسابي جميعه، ينفرد عن كل النظريات والتصوّرات والمعتقدات وكل المبادئ الوضعية إلى يوم القيامة حيث يعطيك القرآن التوازن في كل شيء ، التوازن بين مطالب الدّنيا والآخرة وبين الحياة والموت وبين الرّوح والجسد وبين الأمل والعمل. إلخ فلا يعطى حساب الدّنيا على حساب خسارة الآخرة ولا يعطى حساب الجسد على حساب خسارة الروح.. وهكذا. المعنى: إن المراد بالَّذِينَ (فَرَّقُوا دِينَهُمْ) وتفرقوا واختلفوا وتنازعوا فيه (وَكَانُوا شِيعاً) في اللغة وفرقاً وطوائف وأحزاب ومذاهب فآمنوا ببعض وكفروا ببعض ، وهم أهل الكتاب واليهود والنصاري وهي إن كانت خاصة بهم ولكن أريد لها عموم المعنى في كل زمان ومكان ، لتشمل جميع من تفرّق عن الحق إلى فرق وجماعات وطوائف مذهبية مختلفة ومتباغضة ، وطبيعة التفرّق يولّد التباغض والتنازع ويؤدي إلى الفشل كقوله ﴿وَلا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا ﴾ الأنفال/٤٦، عن الإمام الباقر (ع) (جَعَلُوا دِينِ اللهِ أَدَياناً لإَكْفَارِ (لتكفير) بَعْضهُمْ بَعْضَاً، وصَارُوا أَحْزَاباً وَفُرَقاً) مجمع البيان٢٢٤/٤، ودين الله واحد لا يتجّزأ ولا يتعدّد أي دخلت به الأهواء والبدع!، والمراد ببراءة الرسول منهم وتحذير المسلمين من مثل تفرقة أهل الكتاب وفعلهم ليعلموا أنهم إذا فعلوا فعل أهل الكتاب بالتفرقة والاختلاف والتنازع فقد تجاوزوا حدود الله ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴿ الطلاق / ١ ، ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ البقرة/٢٢٩ ، (لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ) أنت يا مُجَّد بريء منهم ولا هم منك في شيء وليسوا على دينك ولا يمتّون إليك بصلة وليسوا على طريقتك المبنية على وحدة الكلمة ونفى الفرقة ، لأن الحلاف يهدم الرأي الصائب ، واختلاف الآراء في دين الله يؤدي إلى اختلاف القلوب. الاختلاف في دين الله عقوبته مريرة وفيه عذاب متنوع من الله في الدّنيا قبل الآخرة كقوله ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى اَنْ يَبْعَثُ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مِنْ فَوْقِكُمْ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيعاً وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ اَنْ يَبِعَا لِلاَ طَهَرَ أَهْلُ بَاطِلِها عَلَىٰ أَهْلِ بَاعْلِها عَلَىٰ أَهْلِ بَاطِلِها عَلَىٰ أَهْلِ بَاطِلِها عَلَىٰ أَهْلِ بَاطِلِها عَلَىٰ أَهْلِ بَاطِلِها عَلَىٰ أَهْلِ بَعْضَكُمْ بَأْسَ حَقِها! إلا مَا شَاءَ الله الله الله عَلَىٰ الله فَإِنَّ الله سُبْحَانَهُ لَمْ يُعْظِ أَحَداً جَمَاعةً فِيْمَا تَكْرَهُونَ مِنَ الْحُقِ حَيْرُ مِنْ فُرْقَةٍ فِيمَا يُحِبُّونَ مِنَ الْبَاطِلِ وَإِنَّ الله سُبْحَانَهُ لَمْ يُعْظِ أَحَداً جَمَاعةً فِيْمَا تَكْرَهُونَ مِنَ الْحُقِ حَيْرُ مِنْ فُرْقَةٍ فِيمَا يُجْبُونَ مِنَ الْبَاطِلِ وَإِنَّ الله سُبْحَانَهُ لَمْ يُعْظِ أَحَداً بَمُنْ مَضَى وَلاَ يَمَّنُ بَقِيَ!) شرح النهج ابن أبي الحديد ١٥ ص٣٣ كما هو حال المسلمين الآن متفرقين يأخذهم الغلو والضلال والبدع ويحسبون أنهم يحسنون صنعا ﴿ اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ هُمْ الْخُاسِرُونَ ﴾ الجادلة ١٩٠١ متفرقين يأخذهم الغلو والضلال والبدع ويحسبون أنهم يحسنون صنعا ﴿ السَّيْطُونَ ﴾ الجادلة ١٩٠٤ والمناهُمْ ذِكْرَ الله أُولَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمْ الْخُاسِرُونَ ﴾ الجادلة ١٩٠ ، والذين لا يؤمنون بالمنظومة العامة لوحدة الدين الإسلامي فهم ليسوا من أمة مُحَدِّ أي ليسوا بمسلمين.

(لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ) وهم في موضع تقديد ووعيد الله تعالى (إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللهِ) إن الله سبحانه وحده هو الذي يحاسب ويعاقب ويجازي (ثُمَّ يُنَبِّئُهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ) ولكل مخلوق صفحة فيها تفاصيل أعماله وهي محفوظة عنده سبحانه سيحاسبهم عن كلِّ ما فعلوه في دارهم الدنيا واقْرَأْ كَتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً الإسراء/١٤، والله يتولى عقاب من يثير العداوة والبغضاء والتكفير بين أهل دين الله القيّم الواحد الموحد المتّحد الذي لا يتعدّد ولا يتجزأ! وفَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِقِ إِلاَّ الضَّلالُ يونس/٣٢، والذي لا توحدهم عقيدة التوحيد فهم من حزب الشيطان وأعوانه!

فائدة: ١- (وَكَانُوا شِيعاً): جمع شيعة أي شايعه وتابعه على الأمر أي كانوا فرقاً وطوائف كل فرقة وطائفة تتشيع وتتبع لإمام وقائد ورئيس.. أما لفظة (الشيعة) لها معنى آخر في الاصطلاح، هو متابعة الإمام على بن أبي طالب (ع) ومشايعته بأمر الرسول (ص): (إِنِّ تَأْرِكُ فَيْكُمُ التَّقَلَيْنِ كِتَاْبُ اللهِ وَعِتْرَتِيْ أَهْلَ بَيْتِيْ مَاْ إِنْ تَمَسَّكُتُمْ بِهِمَاْ لَنْ تَضِلُّواْ بَعْدِي أَبَدَا) الفخر الرازي ١٦٣/٨، وعنه (ص): (مَنْ تَمَسَّكُ بِسُنَّتِيْ فِيْ اِخْتِلاَفِ أُمَّتِيْ، كَانَ لَهُ أَجْرُ مِائَةِ شَهِيْدٍ) البحار ٢٦٢/٢، ونه تذكير هذه الأمة بما هي عرضة له بحسب سنن الاجتماع من إضاعة الدين بعد الاهتداء بالتفرق فيه بالآراء والمذاهب والأحزاب المبتدعة التي تجعلها متفرقين أحزاباً وشيعاً وقادة ورؤساء تتعصب كل منها لمذهب أو إمام ، فيضيع الحق وتنفصم الوحدة وتصبح بعد أخوة الإيمان ورؤساء تتعصب كل منها لمذهب أو إمام ، فيضيع الحق وتنفصم الوحدة وتصبح بعد أخوة الإيمان تسمد عادية ويكون للعدو مبرراً لغزوهم والسيطرة عليهم وسرقة مواردهم تحت شعارهم المشهور (فَرِّق تَسُدُ) كما حدث لمن قبلهم من الأمم ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ الْبُيّنَاتُ وَأُولَئِكَ فَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ الله عمران/ه ١٠. دلّت الآية : أنّ الدّين يأمر بالاجتماع البُبَيّناتُ وَأُولَئِكَ فَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ الله عمران/ه ١٠. دلّت الآية : أنّ الدّين يأمر بالاجتماع

والائتلاف ووحدة الكلمة وكلمة التوحيد وينهى عن التّفرّق والاختلاف والتنازع في أصل دين الله الواحد وأمر الله نبيه (ص) أن يتبرأ ممّن (فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعاً) لأخّم نشروا البدع والضلالات وفسّروا الدّين بآرائهم الخاصة عن النبي (ص) : (لِكُلِّ صَاْحِبِ ذَنْبٍ تَوْبَةٌ إِلاَّ أَصْحَابَ الْبِدَعِ وَفَسّروا الدّين بآرائهم الخاصة عن النبي (ص) : (لِكُلِّ صَاْحِبِ ذَنْبٍ تَوْبَةٌ إِلاَّ أَصْحَابَ الْبِدَعِ وَأَصْحَابَ الأَهْوَاءِ لَيْسَتْ هَمُ تَوْبَةٌ ، أَنَا مِنْهُمْ بَرِيءٌ، وَهُمْ مِنِي بُرَآءُ) المراغي ٨٤/٨ ليس لهم توبة لأخّم لا يتوبون لاعتقادهم أخم على صواب وغيرهم على باطل كقوله ﴿قُلْ هَلْ نُنبِّئُكُمْ بِالأَحْسَرِينَ اللهُ عُسَرُونَ النّهُمْ يُعْسِئُونَ صَنْعاً الكَهْفَ الْحَسَرِينَ أَعْمَالاً ، الّذِينَ صَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُعْسِئُونَ صَنْعاً الكَهفَ الرَّرُها وَوزْرُ مَنْ الْعَبْدَ إِذَا سَنَّ سُنَّةً لِقَهُ وِزْرُها وَوزْرُ مَنْ عَلَى اللهِ المَالِكُ اللهُ الل

## • ١٦ - ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلا يُبخن كي إِلاَّ مِثْلَهَا وَهُـمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾

كلّ شيء فيه طاعة ورضا لله ونفع للنّاس وللنّفس فهو حسنة ، وكل ما فيه ضلال وغضب لله وحق وضرر للناس وللنفس فهو سيئة ، والحسنة القولية والفعلية الظاهرة والباطنة المتعلقة بحق الله وحق خلقه وراجعة إلى نوعية العمل وصفات العامل، في غرر الحكم: (حَيْرُ النّاسِ مَنْ نَفَعَ النّاسَ ، شَرُّ النّاسِ مَنْ يضَرَّ بِالنّاسَ ) المعنى : من جاء ربه يوم القيامة بالخصال الحسنة من الطاعات المرضية عند الله والنافعة للناس ، والتي يفعلها خالصة لله وقلبه مطمئن بالإيمان فله عشر حسنات أمثالها من عطاء الله غير المحدود وفضلاً منه ونعمة كقوله ﴿إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرٍ حِسَابٍ فاطر/ ، ، ﴿وَاللّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ البقرة / ٢٦١ ، ﴿وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيّئَةِ فَلا يُجْزَى إِلاَّ مِثْلَهَا) ومن جاء بالخصلة السيئة كالاختلاف في الدّين وما يؤدي إلى أنواع المنكرات والفواحش فلا يعاقب إلا بمثلها ، دون مضاعفة بحسب سننه سبحانه في تأثير الأعمال السيئة في إفساد النفس على مستوى الفرد أو المجتمع (وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ) لا ينقصون من جزائهم شيئاً ، فلا نقص في ثواب ولا زيادة في عقاب.

عن النبي (ص): (يَاْ عِبَادِي إِنِيْ حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرِّمًا فَلاَ تَظَالَمُواْ) المراغي ١٠ص١٦ فالزيادة في الحسنات تفضل وكرم ، والمعاملة بالمثل في السيئات من باب العدل والصدق ، فيكون الجزاء على قدر الجناية ، والعقوبة من جنس العمل مع اللطف. فائدة : عن النبي (ص) : (الحُسنَةُ عَشْرٌ وَأَزِيْدُ ، وَالسَّيِئَةُ وَاْحِدَةٌ أَوْ أَعْفُو ، فَالْوَيْلُ لِمَنْ غَلَبَتْ آحَاْدَهُ أَعْشَارُهُ ) مجمع البيان٤٢٦/٤ ، ورب سيئة واحدة قبيحة كالإلحاد والشرك والعدوان على العباد تمحو آلاف الحسنات وما وتغطي على الفضائل ، فما أقبح السيئات مع الحسنات وما أقبح السيئات بعد السيئات ﴿إِنَّ الْحَسنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ ﴾ هود/١٤ كذلك أحسن الحسنات يدهبن بعض الحسنات، وتقسي القلوب، وتضطرب النفوس ، وإن كانت في السيئات لذاتٌ قصيرة، ولكنها تبعاتما طويلة، ومنغصاتها كثيرة ﴿كَلَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُومِهِمْ مَا كَانُوا السَيئات لذاتٌ قصيرة، ولكنها تبعاتما طويلة، ومنغصاتها كثيرة ﴿كَلَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُومِهِمْ مَا كَانُوا السَيئات لذاتٌ قصيرة، ولكنها تبعاتما طويلة، ومنغصاتها كثيرة ﴿كَلَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُومِهِمْ مَا كَانُوا السَيئات لذاتٌ قصيرة، ولكنها تبعاتما طويلة، ومنغصاتها كثيرة ﴿كَلَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُومِهُمْ مَا كَانُوا السَيْعَاتِ لذَاتُ قصيرة، ولكنها تبعاتما طويلة، ومنغصاتها كثيرة ﴿كَلَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُومِهُمْ مَا كَانُوا السَيئات لذاتٌ قصيرة، ولكنها تبعاتما طويلة، ومنغصاتها كثيرة ﴿كَالُومُهُمْ مَا كَانُوا الْمُالِقُومُ الْمُولِهُ مَا كَانُوا الْمُالِقُومُ الْمُالِعِيْنَ الْكُلُولُ الْمَالَةُ الْمَالِقُولُهُ الْمُالِعُلُولُهُ الْمُالِعُلُولُهُ السَيْعَاتِ النَّهُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمُؤْمِلُهُ السَّيِّ السَّيِّ الْمَالَةُ اللَّهُ الْمَالُولُهُ اللَّهُ الْمَالِقُولُهُ الْمَالِقُومُ الْمَالِقُولُهُ الْمَالِقُولُهُ الْمَالَةُ الْمَالِقُولُهُ الْمَالِقُولُهُ الْمَالِقُولُهُ الْمَالُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُولُهُ الْمَالُولُولُهُ اللَّهُ الْمَالُولُهُ اللَّهُ الْمَالُولُهُ الْمُالِقُولُهُ اللَّهُ الْمَالِقُولُهُ الْمُالِقُولُهُ الْمَالِعُلُولُهُ اللْمَالِعُلُولُهُ الْمَالِقُولُهُ اللَّهُ الْمَالُولُهُ الْمَالِعُولُهُ

ي**َكْسِبُونَ**﴾ المطففين/١٤ ، في دعاء كميل (اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي الذُّنُوبَ الَّتِي تُنْزِلُ النِّقَمَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي الذُّنُوبَ الَّتِي تُغَيِّرُ النِّعَمَ.. إلخ) وهكذا السيئات يذهبن بالحسنات وتمحى وتحبط بسبب الرياء والعجب والحسد والحقد والظلم.. وغيرها من السيئات الكبيرة كقوله ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كُرهُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَاهُمْ ﴾ مُعَدِّر ٩ ، عن النبي (ص): (مَنْ سَاْءَتْهُ سُيِّئَةٌ وَسَرَّنْهُ حَسَنَةٌ فَهُوَ مُؤْمِنٌ) البحار ٢٥٩/٧١، وعن الإمام الرضا (ع): (الْمُؤْمِنُ الَّذِيْ إِذَا أَحْسَنَ اِسْتَبْشَرَ، وَإِذَا أَسَاءَ اِسْتَغْفَرَ) بحار الأنوار ج٧١ص٥٥٠.

١٦١ - ﴿ قُلْ إِنِّي هَدَانِي مَرِّبِي إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيدٍ دِيناً قَيِماً مِلَّة إِبْرَ إِهِيدَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾

قل يا مُجَّد إن ربي هَدَايِي إلى الطريق القويم و هَدَايِي أي أرشديي إلى الدين المستقيم البعيد عن الباطل والتأخر ويوصل إلى الحق والتقدّم، الدّين المعتدل بالفطرة الصافية والعقل السليم والوحي الأمين من عند الله الذي يعصم عن الخطأ والزلل ويسدّد في القول والعمل (دِيناً قيَماً مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنيفاً) مِلَّة: دين ، (دِيناً قِيَماً) ديناً ثابتاً ودائم العطاء ذو قيمة عليا فهو قيمة القيم ، يقوم بأمر الناس ومصالحهم في معاشهم ومعادهم وفي دنياهم وآخرتهم وفي عالمهم المادي والمعنوي والروحي والجسدي ، والفردي والجماعي ، وهو دين مستقيم عالى المضامين لا عوج فيه وهو دين الحنيفية السهلة السمحة الذي جاء به إمام الحنفاء إبراهيم خليل الله (ع) الذي يعظمه أهل الأديان جميعاً كقوله ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً ﴾ النساء/١٢٥، والحنيف : المائل عن الأديان الباطلة والسائدة إلى دين الله الحق المستقيم الخالص ﴿ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ الزمر/٣ المنقذ من ظلمات الضلالة ومن حيرة الجهالة (وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ) منزّه عن الشرك وما عليه المبطلون وإن كانوا الأغلبية، في نهج البلاغة خطبة ٢٠١: (لا تَسْتَوْحِشُوُاْ طَرِيْقَ الْهُدَىْ لِقلَّة أَهْله).

فائدة: من الملفت للنظر: (حنيفاً): إنّ إبراهيم زكّى نفسه وطهّرها من كل أنواع الشرك والانحراف الغارق به المجتمع الجاهلي والمألوف عند النّاس كافة ، وأعاب العادات الجاهلية المنحرفة والمنتشرة (وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ) حقاً إنّه بطل الجهاد والتّصدّي ضدّ الوثنية ، وأفضل الجهاد كلمة حق أمام مجتمع جاهلي وثني جائر!! وثبت لوحده على صراط ربه المستقيم ، الصراط التوحيدي الغريب العجيب عن كل النّاس آنذاك (وهذا هو المعنى الحركي لكلمة الحنيف) والذي هو بذاته معنى حركى ناهض ورافض للضلال الذي يعم المجتمع ، لذلك ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ النحل/١٢٠، بهذا المستوى ينبغي أن يكون الإتباع الأحسن من الإنسان الأحسن، فيكون المؤمن المتبع الأحسن الوريث الحقيقي لحنيفية إبراهيم (ع) وهكذا ندعو الناس إلى الإسلام الذي فيه السلام الصحيح لمدرسة إبراهيم ومواقفه الحركية النموذجية المميزة ، وهذا هو الإتباع والسلامة والأمان والكرامة بلا أية ندامة ولا ملامة ، من خلال الاقتداء بمواقف قائد المجاهدين والموحدين إبراهيم الأمة (ع)

#### ١٦٢ - ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَسُكِي وَمُحْيَاي وَمُمَاتِي لِلَّهِ مِرَبَ الْعَالَمِينَ ﴾

بيان لقوله ﴿إِنَّنِي هَدَانِي رَبِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ الأنعام/١٦١ ، هو بيان لهذا الصراط المستقيم الذي هو الدين القيم وهو ملّة إبراهيم الحنيف ، والذي يستقيم على هذا الدّين يكون ولاؤه كلّه لله وأقواله وأقواله وأقواله ومقاصده ، في الشدّة والرخاء والسرّ والعلانية كلّها لله ربّ العالمين خالصة لوجهه الكريم ﴿أَلا لِللّهِ الدّينُ الْخَالِصُ ﴾ الزمر/٣ ، وفي إسلام الوجه لله تعالى توجهاً كاملاً لا يستبقي في النفس ولا في الحياة ولا في التعاملات العامة بقية لا يجعلها لله ، إنه التجرد الكامل لله تعالى ، كما أعطاني أهمّ شيء وكفاني ﴿أَلَيْسَ اللّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾ الزمر/٣٦ ، كذلك أعطيه وأرضيه وأقدّم له أنفس ما عندي وهي حياتي ومماتي فمن باب أولى أقدم له صلاتي ونسكي.

المعنى: (قُلْ إِنَّ صَلاقِي) التي أعبد بها ربي الواجب منها والمستحب ، والصلاة صلة بين العبد وربه وبقدر حصول الانفصال عن مطالب الدنيا يحصل الإتصال بالله ، وهذه الصلاة تمنيّب الإنسان وتنهاه عن الفحشاء والمنكر وتطهره من الذنوب الكبيرة والصغيرة ﴿إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَى عَنْ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكُرِ وَلَذِكْرُ اللّهِ أَكْبَرُ اللّهِ أَكْبَرُ اللّهِ أَكْبَرُ اللّهِ أَكْبَرُ اللّهِ أَكْبَرُ اللّهِ أَكْبَرُ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

إنّ النّبي محمّد (ص) إقتدى بسيرة إبراهيم (ع) ووجّه وجهه ووطّن نفسه وحصر نيته وقوّى إرادته وعزم بقوّة من أوّل خطوة على أن تكون حياته كلها لله رب العالمين خالصة له سبحانه لنيل رضاه ، ليرعى الله شؤونه ويدبر أمر حبيبه (ص) وهو يبذل مهجته ونفسه في سبيله فيموت على ذلك كما يعيش ، فيقصد الخير والصلاح في كلِّ أقواله وأفعاله، ويحب ويبغض من أجل الله ، ويسعى نحو الكمال الإنساني في نفسه رجاء أن يموت ميتة ترضي ربه (موت الشهداء) أرقى أنواع الموت في سبيل الله و (رُبَّ حَيَاةٌ سبيل الله ، ولا يحرص على حياته لذاتها ولذاتها فلا يرهب الموت ما دام في سبيل الله و (رُبَّ حَيَاةٌ سَبَبُهُ طَلَبُ الْحَيَاقِ في دَلِّ) البحار٤٤/١٩٥ كما عليه أن يقيم ميزان العدل بقدر وسعه ، فيأخذ على أيدي حَيَاةٍ فِي ذُلِّ) البحار٤٤/١٩٥ كما عليه أن يقيم ميزان العدل بقدر وسعه ، فيأخذ على أيدي المنامر بالمعروف وينهي عن المنكر ، وينصح الناس ويذكّرهم بالله تعالى ﴿وَدَكِّرُ فَإِنَّ المَبْرُينَ وَنُسُكِي) وأفرد الصلاة بالذكر المؤرّى تنفّعُ الْمُؤْمِنِينَ الذاريات/ه ه ، فائدة: ١ - (صَلاقِي وَنُسُكِي) وأفرد الصلاة بالذكر عن محارم الله ، كما في دعاء الإمام السجاد (ع) (رَبِّ إسْلُكْ بِيَ الْطَّرِيقَةَ المِنْلَى، وَاجْعَلْنِي عَلَى مَلَّتِكَ عَمام الله من أجل إعلاء كلمة الله رب العالمين ، بحيث أجعل كل ما أعطاني شرف الشهادة في سبيل الله من أجل إعلاء كلمة الله رب العالمين ، بحيث أجعل كل ما أعطاني شرف الشهادة في سبيل الله من أجل إعلاء كلمة الله رب العالمين ، بحيث أجعل كل ما أعطاني شرف الشهادة في سبيل الله من أجل إعلاء كلمة الله رب العالمين ، بحيث أجعل كل ما أعطاني شرف الشهادة في سبيل الله من أجل إعلاء كلمة الله رب العالمين ، بحيث أجعل كل ما أعطاني شرف الشهادة في سبيل الله من أجل إعلاء كلمة الله رب العالمين ، بحيث أجعل كل ما أعطاني على المنافرة الله من أجل إعلاء كلمة الله رب العالمين ، بحيث أجعل كل ما أعطاني المنافرة المن الشهائ ويكون عمل المن أعطاني المن أله من أجل إعلاء كلمة الله ويكون كل ما أعطاني المنافرة المنا

وفضلني ربي أجعلها أيضاً وأقدمها إليه الله كما وهبني كل شيء أعطيه كل شيء فلا يبقى لي شيء إلا رضاه سبحانه عني فهو أغلى شيء ﴿وَرِضْوَانٌ مِنْ اللّهِ أَكْبَرُ ﴾ التوبة/٧٠. ٢- لذلك صار قدوة وأسوة وقيادة حسنة كقوله ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالّذِينَ مَعَهُ ﴾ المتحنة/٤ ، ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ الأحزاب/٢١. ٣- ينبغي للمؤمن أن يتعلّم من هذه المدرسة النموذجية عالية المضامين ليوطن نفسه ويهذبها على أن تكون حياته لله ومماته لله تعلى عنى أن يجعل كل شيء عنده لله تعالى، ولا يحرص على الحياة ولذاتها، ولا يرهب الموت فيمتنع عن الجهاد في سبيل الله. وفيه تنبيه : على أنه لا ينبغي أن يجعل الإنسان حياته لشهوته ، ومماته لورثته ! فالإنسان كبير القدر يفكر بالأمور الكبيرة ، والإنسان صغير القدر يفكر بالأمور الصغيرة، وأنّ عليه أن يقيم ميزان العدل فيجاهد أهل الجور وينصح النّاس ويذكّرهم عند الغفلة ويأمر بالمعروف وينهي عن المنكر بالتي هي أحسن. ٤- روي : أنّ النبي (ص) كان يقرأ الآيتين إمام الموجه لله والاستسلام لأمر الله في كلّ شيء.

٧٦١ - ﴿ السَّرِيكَ لَهُ وَبِدَلِكَ أَمِرْتُ وَأَنَّا أَوْلُ الْمُسْلِدِينَ ﴾

(لا شَريكَ لَهُ) لا أعبد غير الله ولا أشرك في ربوبيته أحداً ولا أشرك في عقيدتي وجميع أعمالي شيئاً ﴿ وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾ الكهف/١١٠ ، إنّه ليس له شريك في الملك والتدبير والتقدير، وأخلص له العبادة بتوحيد خالص نقى في جميع الأحوال بحيث أعتمد الإخلاص في كلّ شيء (وبالإخلاص يكون الخلاص) من كلّ سُوء ﴿ أَلا يَلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ الزمر ٣ ، البعيد عن كل معاني الشرك سواء الخفي أو الجلي ، (وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ) أي بإخلاص العبادة لله وحده ، وبذلك أمرني ربي وديني وعقلى وفكري وإيماني (وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ) وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ لأكون في أعلى درجات الاسلام علماً وعملاً وإيماناً كقوله ﴿فَأَنَا أَوَّلُ الْعَابِدِينَ ﴾ الزخرف/٨١ ، وأول من خضع وأسلم واستسلم لأمر الله وبادر وأسرع إلى مرضاته وخضع لمنهجه جلّ وعلا في جميع ما أمر ونهي. فائدة: ١- وإن كانت الآية سببها خطاب النبي (ص) ولكن أريد لها عموم المعنى وشمول المغزى، وكل من بادر ليكون أول المسلمين وهو أوّل من استسلم لمنهج الله وخضع لأمر الله وأوّل من اعتصم بحبل الله فهو أول العابدين وأوّل المطيعين لأمر الله ، ليكون هو الأول في الولاء والوفاء والانتماء والاتّباع والأول في الاقتداء والمستحق للاصطفاء ﴿أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمْ اقْتَدِهِ ﴾ الانعام/٩٠، الإسلام ذو معنى عام وواسع ويشمل جميع الأديان السماوية كما قال نوح (ع) ﴿وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنْ الْمُسْلِمِينَ ﴾ يونس/٧٢ ، أما النبي (ص) درجة إسلامه وتسليمه لمنهج الله أعلى وأفضل من الجميع وهذا يعطينا درساً أن الإسلام يشجعنا على التسابق للدرجات الأولى في جميع شؤون الحياة المتنوعة ويحتنا إلى المبادرة للتي هي أحسن في كلّ شيء ﴿لِمِثْل هَذَا فَلْيَعْمَلْ الْعَامِلُونَ﴾ الصافات/٢٦، ﴿وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسْ الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ المطففين/٢٦ ، ولهذا فليتسابق المتسابقون ، ولا يرضى أن نبقى مراوحين في مكاننا لا نرقى إلى درجة الكمال الإنساني وإلى درجة (أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ) وَلِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ ﴾ المدثر/٣٧، في غرر الحكم: (الْمَرْءُ حَيْثُ يَضَعُ نَفسَهُ)، في غرر الحكم: (ذَرْوَةُ الْغَايَاْتِ لاَ يَنَاهُمُا إلاَّ ذَوُو التَّهْذِيْتِ وَالْمُجَاهَدَاْتِ). ٢- (وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ) وهذا درس عالي المضامين لجميع المسلمين أن يكونوا في طليعة تطبيق حكم الله على نفوسهم وعلى غيرهم في جميع الأحوال في العسر واليسر ، وهذا يعطينا أفق أوسع أن يكونوا أوائل في كلّ شيء، وكلّ إنسان من موقعه وبقدره ، أوائل في العلم والفكر، والأقوال والأعمال، والإنتاج والإبداع، والاكتشاف والاختراع في جميع مجالات الحياة.. وأن لا يسبقكم غيركم بهذا المنهج الحضاري، الصالح النموذجي المحفّز المميّز.

٣- (وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ) يعني إسلام كل نبي متقدّم على إسلام أمّته ، وفيه بيان مسارعة النبي (ص) إلى الامتثال لمنهج الله ﴿وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى ﴿ طه/٨٤ ، والقرآن الكريم حكى عن دخول الأنبياء في الإسلام ولكنّه لم يصف واحداً منهم بكونه (أوَّلُ الْمُسْلِمِينَ) إلاّ خاتمهم (ص) كقوله ﴿وَأُمِرْتُ لأَنْ أَكُونَ أُولِ الْمُسْلِمِينَ ﴾ الزمر/١٢ ، ودخول جميع الأنبياء (ع) في الإسلام ، والإسلام بمعناه العام (دين الله) كقوله (إنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلامُ) آل عمران/١٩ أي التسليم لمنهج والإسلام بمعناه العام (دين الله) كقوله (إنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلامُ) العبراه من التها ﴿ وَأَسْلَمْتُ مَعْ السَلامِ النبي مَعْدَ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ النسل/٤٤ ، أمّا إسلام النبي مُحَد (ص) هو الإسلام الخالص الكامل أي المفصل والشامل ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ ﴿ وَيناً مِمَّنُ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلّهِ وَهُو مُحْسِنٌ ﴾ النساء/١٢٥ ، وعن النبي (ص) المفصل والشامل ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ ويناً مِمَّنُ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلّهِ وَهُو مُحْسِنٌ ﴾ النساء/١٢٥ ، وعن النبي (ص) المفصل المسادم ألحُلُقُ كنز العمال خبر ١٢٥، وبعذه الصفات المميّزة للنبي (ص) الذي سبق بما المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِكَ وَيَدِكَ ) كنز العمال خبر ١٢٥، وبعذه الصفات المميّزة للنبي (ص) الذي سبق بما الأنبياء (ع) صار أسوة حسنة لأمّته ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسُومَ حَسَنَةٌ ﴾ الأحزاب/٢١. في غرر الحكم: (مِلاكُ الإسْلام صِدْقُ اللسان)

؟ ٦ أ - ﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبغِي مَرَّا كُوْكُورَبُّ كُلِ شَيْءٍ وَلا تَصْسِبُ كُلُّ مَنْسٍ لِلاَّ عَلَيْهَا وَلا تَرْبِرُ وَانْهِرَ أَخْرَى ثُمَّ إِلَى مَرَّاكُ مُنْسِ إِلاَّ عَلَيْهَا وَلا تَرْبِرُ وَانْهِرَ أَخْرَى ثُمَّ إِلَى مَرَّاكُ مُنْ مِنَا كُنتُ مُ فِيهِ تَخْتَلُفُونَ ﴾ مَرَّاتُ مُنْ مِنا كُنتُ مُ فِيهِ تَخْتَلُفُونَ ﴾

أسلوب قرآني بليغ فيه تقرير وتوبيخ للكفّار ، وسببها أنّهم دعوه إلى عبادة آلهتهم والمعنى : قل يا مُحَد (أَبْغِي) أي أأطلب ربّاً غير الله تعالى ؟ وأنا مأخوذ بنيتي وعملي ومحاسب على ما أكسبه من طاعة ومعصية ، أي استدلال على صفاء التوحيد في صدق العبودية ، (وَهُو رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ) فإذا كان الله رب كلّ شيء مربوباً له فلا ربّ غيره ولا معبود سواه ، فكيف أعبد غيره ؟ وكيف يليق أن أتخذ إلها غير الله ؟ وكيف أطيع المخلوق في معصية الخالق ؟ وكيف أطيع الموى وأترك نعمة الهدى ؟ إنّ الشرود عن الله هو الشرود عن الحق معصية الخالق ؟ وكيف أطيع الهوى وأترك نعمة الهدى ؟ إنّ الشرود عن الله هو الشرود عن الحق في أبّن الله هو الشرود عن الله هو الشرود عن الحق في أبّن الله هو أخقُ الحج/٢٦ ، والذي استقام عليه الوجود كلّه (وَلا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ إِلاَّ عَلَيْهَا) ولا تكون جناية نفس من النفوس إلاّ عليها وتنال جزاء عملها خيراً كان أم شراً كقوله همَنْ عَمِلَ

صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا الجائية ١٥ ، (وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى) الوِزْرَ : الذنب أي ولا يحمل أحد دنب أحد ، ولا يؤاخذ إنسان بجريرة وجرم غيره ، وكلُ إنسان مسؤول عن نفسه ويحاسب على أساس عمله وليس مسؤولاً عن عمل غيره كقوله ﴿كُلُ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ المدثر/٣٨ ، وكان المشركون يقولون للمسلمين ﴿اتَّبِعُوا سَبِيلَنَا وَلْنَحْمِلْ خَطَايَاكُمْ ﴾ العنكبوت/١٠، وإن كان أحد قد تسبب في ضلال غيره ووزره فإنه عليه وزر التسبب من غير أن ينقص من وزر المباشر شيء ﴿لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُونَهُمْ بِغَيْرِ عِلْم ﴾ النحل/٢٠، من كان قدوة صالحة للنّاس في عمل معيّن فإنّه ينتفع بعمل من أرشدهم زيادة على انتفاعه بعمله (وبالعكس) في القدوة السيئة كما جاء عن النبي (ص) (مَنْ سَنَّ فِيْ الإِسْلاَمِ سُنَّ فَيْ الْإِسْلاَمِ سُنَةً عَلَى مَوْرَهُمُ وَرْرَهُا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ مِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، مِنْ غَيْرٍ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجُوهِمْ شَيْءٌ، مَنْ سَنَّ فِي الإسْلاَم سُنَةً وَرْرَهُا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ مِمَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، مِنْ غَيْرٍ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجُوهِمْ شَيْءٌ كَانَ عَلَيْهِ وِزْرِهُا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ مِمَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، مِنْ غَيْرٍ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ غَيْرٍ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ غَيْرٍ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ عَيْرٍ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ عَيْرٍ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ عَيْر أَنْ يَنْقُصَ مِنْ عَيْرًا وَوْرُرُهُ مَنْ عَمِلَ مِمَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، مِنْ غَيْرٍ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ عَيْر أَنْ يَنْقُومَ الْقِيَامَةِ، مِنْ غَيْر أَنْ يَنْقُصَ مِنْ عَيْر أَنْ يَنْعُلَى عَلَى عَلِي الْ العمال خبر ٢٠٠٩٠٤.

بيان لنعمة الله على الإنسان وما فيها من تكريم له وإحسان إليه ، إنّه خلافة الإنسان لله على الأرض، فمن قدّر نفسه واستقام ومن ضل عن سبيل الله فلم يعرف قدر الخلافة ولم يعرف قدر نفسه و (مَنْ لَمْ يَعْرِفُ قَدْرَهُ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ). (وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلائِفَ الأَرْضِ) خَلائِفَ : أي نفسه و (مَنْ لَمْ يَعْرِفُ قَدْرَهُ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ). (وَهُو الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلائِفَ الأَرْضِ) خَلائِفَ : أي يخلف أهل العصر اللاحق أهل العصر السابق ، ويخلف بعضكم بعضاً ، وجعلكم خلفاء الله في أرضه تتصرّفون في إعمارها ، كلما مضى جيل خلفه جيل آخر في انتظام واتساق إلى يوم يبعثون ، واختلاف شؤونكم من قوة وضعف وعلم وجهل ، وغنى وفقر ورئاسة ومرؤوسية ، وهذا نظام لا يكون إلاّ من منظّم قادر مقدّر مدبر عالم حكيم ، وسخّر لكم ما في الأرض جميعاً لينظر كيف تعملون؟ كقوله ﴿ثُمُّ جَعَلْنَاكُمْ خَلائِفَ فِي الأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ في يونس/١٤ ، (وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْض دَرَجَاتٍ) في التفاوت بينكم في صفات مميزة كثيرة منها في المؤهلات

العلمية والعقلية والجسمية وتنوع المواهب والأفكار والذكاء والدهاء ، وفي اختلاف المواقع والمهن والإختصاصات والكفاءات ، وفي تفاوت الرزق والغنى والجاه والقوة والقدرة والأشكال والألوان وفي العقل والوعي والعمر ، اختلاف القدرات يؤدي إلى اختلاف الأعمال التي بما تتفاوت درجاتكم ومنازلكم في الدّنيا والآخرة ، وغير ذلك ممّا وقع فيه التّفضيل بين العباد كقوله وإنّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْض زينَةً لَمَا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً الكهف/٧.

(لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ) ليختبركم ويمتحنكم فيما أعطاكم فيكون امتحان أي شخص بمقدار المواهب والإمكانات الممنوحة له! فيعاملكم معاملة المختبر، هل تستعملون مواهبكم في الاستغلال والاحتكار والفساد وإثارة النعرات الطائفية المقيتة ، أو في تربية الفرد والمجتمع ودفع التطور الحضاري إلى الأمام في إنشاء المعامل والمصانع المتنوعة في ما يرضى الله وفي ما ينفع الناس ويسد حاجاتهم الضرورية الكمالية (إِنَّ رَبَّكَ **سَرِيعُ الْعِقَابِ**) إنّما وصف نفسه سبحانه بـ (**سَرِيعُ الْعِقَابِ**) مع أنّ عقابه في الآخرة أولاً وفي الدّنيا ثانياً من حيث أن كُلُّ مُقَدَّرٍ كَاْئِنٌ، وَكُلُّ كَاْئِنِ آتٍ، وَكُلُّ آتٍ قَرِيْبٌ، وَكُلُّ قَرِيْبٍ كَاْدَ أَنْ يَكُوُنَ ، ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيداً ، وَنَرَاهُ قَرِيباً ﴾ المعارج/٦-٧ ، فهو إذن سريع ، وأيضاً هو سبحانه قادر على تعجيل العقاب في الدّنيا قبل الآخرة من الضرر في النفس أو العقل أو العرض أو المال وغير ذلك فيكون الحليم فيهم حيران، ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ الشورى/٣٠ ، ﴿ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ ﴾ آل عمران/٤ ، (وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَحِيمٌ ) لمن أخلص الدين لله وآمن وعمل صالحاً وكف الأذى عن الناس وساهم في نفعهم ، وباب التوبة وألإنابة مفتوح فإنه غفور رحيم لمن أناب وتاب واستقام ، وهنا جمع بين الخوف والرجاء وبين الترغيب والترهيب بحيث يكونان متلازمين ومترابطين على الدّوام ، عن النبي (ص): (لَوْ يَعْلَم الْمُؤْمِنُ مَاْ عِنْدَ اللهِ مِنَ الْعُقْوُبَةِ مَاْ طَمِعَ بِجَنَّتِهِ أَحَدٌ ، وَلَوْ يَعْلَمْ الْكَاْفِرُ مَاْ عِنْدَ اللهِ مِنَ الرَّحْمَةِ مَاْ قَنَطَ أَحَدٌ مِنَ الْجُنَّةِ) كنز العمال خبر٥٨٦٧. فائدة: إستهلّت سورة الأنعام بالثناء على الله تعالى (الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ) وإختتمت بالرحمة (وَإنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ).

وفي الحتام نقول : ﴿لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تَذْكِرَةً وَتَعِيَهَا أُذُنَّ وَاعِيَةٌ﴾ الحاقة/١١، وآخر دعوانا (أنِ الحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) يونس/١٠.

تمّ بعون الله تعالى (وُعْيُ القُرآنِ الُمَيسَّر) لسورة الأنعام ، بقدري لا بقدرها ، بجهدٍ متواصل ، فللّه الحمد والمنّة، وبالحمد تتمُّ الصّالحات وتزداد البركات وتدفع النقمات بتأريخ ٥ / رمضان/٣٦٦ هـ الموافق ٢٠١٤/٩/٢ م مع تصحيحها عدّة مرّات وتدقيقها في بغداد –الكاظمية ، داعين الله تعالى أن يُعيننا على تكملة بقية السُّور القرآنية الكريمة ، إنّ ربّي سميعٌ مجيب الدُّعاء.

بقلم الباحث: مكى قاسم البغدادي



قال تعالى: ﴿ وَمَّتْ كُلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ ۗ الأنعام/١١٥.

تم المجلّد الأول من (وَعْيُ القُرآنِ الْمُيَسَّر) بعونه تعالى وتوفيقه ويحتوي: من الجزء (١ – ٨) من القرآن الكريم ، من سورة الفاتحة إلى نهاية سورة الانعام ، من القرآن الكريم بعون الله وتوفيقه ، ونستعين بالله العمل على تكملة بقية أجزاء القرآن الكريم، فإني أكتب (وَعْيُ القُرآنِ الْمُيَسَّر) بقدري لا بقدره ، وبمحتواي لا بمحتواه، وبمنطلقات قوله تعالى (إنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ التكوير/٢٧ ، وعلى قاعدة الثقلين (كِتَابُ الله وعِتْرَتِي أَهْلُ بَيْتِي) وأنا أدعو الله أن يعصمني من الزلل ويسددني في القول والعمل .

وانتهت كتابته بتأريخ ٢٩ / جمادي أولى/١٤٤١ هـ، المصادف ٢٠٢٠/ ١٠ م

في العراق / بغداد - مدينة الكاظمية وآخر دعوانا ﴿ أَنِ الْحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ يونس/١٠ بقلم الباحث القرآني مكي قاسم البغدادي يُعني بالدراسات القرآنية





- ١- القرآن الكريم.
- ٢- الشيخ مُحُدِّ عبدة/ شرح نهج البلاغة للإمام على (ع)/ دار التعارف بيروت وغيرها.
  - ٣- ابن أبي الحديد المعتزلي/ شرح نهج البلاغة/ طباعة طهران، وطباعة بيروت.
- ٤- الإمام زين العابدين (ع)/ الصحيفة السجادية الكاملة (زبور آل مُحَّد) مؤسسة النعمان بيروت.
  - ٥- الشيخ أبو على الفضل الطبرسي/ مجمع البيان في تفسير القرآن/ دار مكتبة الحياة بيروت.
- ٦- السيد مُحُدّ حسين الطباطبائي/ الميزان في تفسير القرآن/ مؤسسة الأعلمي بيروت ط٣ سنة ١٩٧٣م.
  - ٧- الإمام الفخر الرازي/ التفسير الكبير/ دار إحياء التراث العربي بيروت ط٣.
- ٨- الشيخ ناصر مكارم الشيرازي/ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل/ مؤسسة البعثة بيروت ط١ سنة١٩٩٢م.
  - ٩- مُحَّد جواد مغنية/ التفسير الكاشف/ دار العلم للملايين بيروت ط٣ سنة ١٩٨١م.
  - ١٠- الشيخ محسن قراءتي/ تفسير النور/ دار المؤرخ العربي بيروت ط١ سنة ٢٠١٤م.
  - ١١- السيد مُحَّد حسين فضل الله/ تفسير من وحي القرآن/ دار الملاك ط٢ سنة ١٩٩٨م بيروت.
    - ١٢- السيد مُحَّد تقى المدرسي/ من هدى القرآن/ الناشر مكتب المدرسي ط١ سنة ١٤٠٧هـ
  - ١٣- الأستاذ الشهيد سيد قطب/ في ظلال القرآن/ دار إحياء التراث العربي بيروت/ ٨مجلدات ط٧ سنة .1971
- ١٤- الأستاذ أحمد مصطفى المراغي/ تفسير المراغي/ دار إحياء التراث العربي بيروت/ مكتبة مصطفى الحلبي بمصر، ط۳ سنة ۹۹۲ م.
  - ١٥- الإمام إسماعيل حقي البروسوي/ تفسير روح البيان/ دار الفكر سورية، لبنان.
    - ١٦ بن كثير القرشي/ تفسير ابن كثير/ دار الأندلس بيروت ط١ سنة ١٩٦٦م.
      - ١٧ مُحَّد بن جرير الطبري/ تفسير الطبري/ دار المعارف بمصر.
  - ١٨- الآلوسي البغدادي/ روح المعاني في تفسير القرآن/ دار إحياء التراث العربي بيروت.
    - ١٩ أبو القاسم الزمخشري الخوارزمي/ تفسير الكشاف/ دار المعرفة بيروت.
  - ٢٠- د. مصطفى فرج/ التفسير المختصر للقرآن الكريم/ دار الهادي بيروت ط٢ سنة ٢٠٠٧م.
  - ٢١- مُجَّد السبزواري العزيزي النجفي/ إرشاد الاذهان إلى تفسير القرآن/ دار التعارف بيروت ط٣ سنة

- ٢٢- مُحَّد جواد مغنية/ التفسير المبين/ دار الكتاب الإسلامي بيروت/ ط٢ سنة ١٩٨٣م.
- ٢٣- كمال مصطفى شاكر/ الميزان المختصر في التفسير/ ربط المعاني بروح العصر/ طباعة سورية.
- ٢٤- الشيخ أحمد مغنية/ خلاصة التفاسير في أوضح التعابير/ المكتبة الحديثة بيروت/ مقدمة الشهيد مُجَّد باقر الصدر.
  - ٥٠- مُحِّد على الصابون/ صفوة التفاسير/ دار القلم العربي حلب/، دار النمير بدمشق ط١ ٩٩٤م.
    - ٢٦- أضواء على متشابحات القرآن/ الشيخ خليل ياسين/ بيروت سنة ١٩٦٩م
  - ٢٧- مختصر خواطر مُحَمَّد متولي الشعراوي/ حول آيات القرآن الكريم/ دار المعارف بمصر ط٢، سنة ٢٠١٧ إعداد مني الهاشمي.
    - ٢٨ عبد الكريم الخطيب/ التفسير القرآني للقرآن/ دار الفكر العربي بمصر سنة ١٩٧٠م.
- ٢٩ جمال الدين القمي الميرزا مُحَد المشهدي/ تفسير كنز الدقائق/ تفسير روائي مؤسسة النشر الإسلامي إيران جماعة المدرسين بقم.
  - ٣٠- العلامة جمعة العروسي الحويزي/ تفسير نور الثقلين/ مطبعة الحكمة قم إيران ط٢.
    - ٣١- الفيض الكاشابي/ تفسير الصافي/ مؤسسة الأعلمي بيروت/ طباعة إيران.
  - ٣٢ عبد الرحمان الدين السيوطي/ الدر المنثور في التفسير المأثور/ دار الفكر بيروت ط١ سنة ١٩٨٣م.
    - ٣٣- مُحَّد باقر المجلسي/ بحار الأنوار الجامع لدرر الاخبار/ طحديثة بيروت مؤسسة الوفاء.
    - ٣٤- الراغب الاصفهاني/ معجم مفردات ألفاظ القرآن/ دار المعرفة بيروت/ تحقيق مُحَّاد سيد كيلاني.
- ٣٥ علاء الدين علي الهندي/كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال/ مؤسسة الرسالة بيروت/ ومكتبة التراث الإسلامي في حلب.
- ٣٦ ميرزا حسين النوري الطبرسي/ مستدرك الوسائل/ طبعة إيران المكتبة الإسلامية/ والمكتبة العلمية النجف.
  - ٣٧- أبو مُجَّد القوي المنذري/ الترغيب والترهيب/ دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - ٣٨ الحر العاملي/ تحقيق عبد الرحيم الشيرازي/ وسائل الشيعة/ دار إحياء التراث العربي بيروت.
    - ٣٩ أبو جعفر الكليني الرازي/ الكافي/ صححه على أكبر الغفاري/ دار التعارف بيروت ط٣.
  - ٠٤- أبن عبد الواحد التميمي الآمدي/ غرر الحكم ودرر الكلم للإمام علي (ع)/ ط ايران/ دار الصفوة بيروت سنة ٢٠٠٩.
    - ١٤- المحمدي الري شهري/ ميزان الحكمة/ جمع روائي/ مكتبة الاعلام الإسلامي حوزة قم إيران.
      - ٢٤ حُمَّد فؤاد عبد الباقي/ معجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم/ دار الأندلس بيروت.
        - ٤٣- الحسن بن شعبة الحراني/ تحف العقول/ مؤسسة النشر الإسلامي إيران.
          - ٤٤- الشيخ عباس القمي/ سفينة البحار/ ط إيران.
        - ٥٤ الشيخ عباس القمي/ مفاتيح الجنان المعرّب/ دار إحياء التراث العربي بيروت.

- 23- مُحَّد بن مرتضى الكاشاني/ المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء/ مؤسسة الأعلمي بيروت ط٢ سنة
- ٤٧ الشيخ مُجَّد باقر المحمودي/ نهج السعادة في مستدرك نهج البلاغة، مطبعة النعمان النجف ط١ سنة .1971
  - ٤٨- ابن عساكر/ تاريخ دمشق/ ترجمة ومكتبة الإمام الحسين (ع).
- ٥٠ السيد عبد الأعلى الموسوي السبزواري (مواهب الرحمن في تفسير القرآن)/ منشورات دار التفسير/ إيران - قم ط٥ سنة ٢٠١٠م.
  - ٥١ ما أملاه الإمام الصادق (ع) للمفضل/ توحيد المفضل/ دار إحياء التراث العربي بيروت.
    - ٥٦- أبو على الفضل الطبرسي/ الاحتجاج/ مطبعة النعمان النجف.
  - ٥٣- عبد الله الأنصاري القرطبي/ الجامع لأحكام القرآن/ دار إحياء التراث العربي بيروت طبعة أوفسيت.
    - ٥٥- أبو الفضل بن منظور الأفريقي المصري/ لسان العرب/ دار صادر بيروت.
- ٥٥- د. حيد على نعمة و د. أحمد على نعمة/ المعجم القرآني/ دراسة معجمية لأصول الفاظ القرآن الكريم (الجذر الَّلغوي للمصطلح القرآني، ومعاني الكلمات) وزارة التعليم العالي والبحث العلمي الجامعة العراقية سنة ٢٠١٣م، مطبعة السيماء، ط١ - بغداد - شارع المتنبي.
  - ٥٦ الشيخ المفيد/ الأمالي/ جماعة المدرسين/ الحوزة العلمية بقم.
  - ٥٧- صحيح مسلم/ شرح النووي/ إحياء التراث العربي بيروت ط٢.
  - ٥٨- لبيب بيضون/ تصنيف نهج البلاغة/ دار أسامة كرم دمشق/ توزيع دار القلم بيروت.
    - ٥٩ وغيرها من المصادر الأخرى التي لم أذكرها لقلة استعمالي لها.

وآخر دعوانا ﴿ أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ يونس/١٠





من سورة الفاتحة إلى نهاية سورة الانعام من جزء (١-٨) من أجزء من القرآن الكريم قال تعالى : ﴿ يُثَنِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَّةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ إبراهيم/٢٧

| الصفحة     |            | الموضوع                                                         |                                              |                   |                 |                                               |                 |
|------------|------------|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------|-----------------|-----------------------------------------------|-----------------|
| ٤          |            |                                                                 | السيرة الذاتية المختصرة للكتاب               |                   |                 |                                               |                 |
| ٨-         | -γ         | r <sup>i</sup>                                                  | ندوا بسنة نبيك                               | رآن وأرق ، اقت    | رُوة ، إقرأ الق | رُوة ، دعاء بعد التلا                         | دعاء قبل التلا  |
| ١٥         | -9         |                                                                 | مقدّمة المؤلف : الأسباب منهجية البحث النتائج |                   |                 |                                               | مقدّمة المؤلف   |
| حات<br>إلى | الصف<br>من | الجزء من القرآن وعدد الآيات                                     | عدد<br>آيات <i>ق</i> ا                       | رقمها<br>وترتيبها | نزولها          | إسمها الآخر                                   | إسم<br>السورة   |
| 77         | ١٦         | الجزء الأول من الاية ١ — ٧                                      | ٧                                            | ,                 | مدنية           | الحمد ، أساس<br>القرآن ، الكافية<br>أم الكتاب | سورة<br>الفاتحة |
| 1.1        | ۲٧<br>١٠١  | الجزء الأول من الآية ١ – ١٤١<br>الجزء الثاني من الآية ٢٥٢ – ٢٥٢ | ۲۸۲                                          | ۲                 | مدنية           | سنام القرآن                                   | سورة البقرة     |

| ۲۱.        | ١٨٢               | الجزء الثالث من الآية ٢٥٣ – ٢٨٦                                                                   |        |          |        |                                         |                  |
|------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|----------|--------|-----------------------------------------|------------------|
| حات        | الصف              | الجزء من القرآن وعدد الآيات                                                                       | عدد    | رقمها    | نزولها | إسمها الآخر                             | إسم              |
| إلى        | من                | الجزء من القرآن وعدد ألايات                                                                       | آياتها | وترتيبها | تزوها  | إسمها الأحر                             | السورة           |
| 700        | 711<br>707        | الجزء الثالث من الآية ١ – ٩٢<br>الجزء الرابع من الآية ٩٣ – ٢٠٠                                    | ۲.,    | ٣        | مدنية  | الإستغفار ،<br>الكنز ، الآمان<br>، طيبة | سورة<br>آل عمران |
| ***        | 777<br>778<br>277 | الجزء الرابع من الآية ١ – ٢٣<br>الجزء الخامس من الآية ٢٣ – ١٤٧<br>الجزء السادس من الآية ١٤٧ – ١٧٦ | ١٧٦    | ٤        | مدنية  | النساء الكبرى                           | سورة<br>النساء   |
| 01.<br>0TV | ٤٤١               | الجزء السادس من الآية ١ – ٨١<br>الجزء السابع من الآية ٨٢ – ١٢٠                                    | ١٢.    | ٥        | مدنية  | العقود ، المنقذة<br>الأخيار             | سورة<br>المائدة  |
| 717        | 0 T Y             | الجزء السابع من الآية ١ - ١١٠<br>الجزء الثامن من الآية ١١١ – ١٦٥                                  | 170    | ٦        | مكية   | الحجة                                   | سورة<br>الأنعام  |

# وآخر دعوانا (أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ مِبِّ الْعَالَمِينَ) يونس ١٠/





# (وَعْيُ الْقُرْآنِ الْمُيَسَّر)

## المجلّد الأول

من سورة الفاتحة إلى نهاية سورة الانعام من جزء (١-٨) من أجزء من القرآن الكريم قال تعالى: ﴿هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ﴾ آل عمران/١٣٨

| مفحة   | الص    | الموضـــوع                                                                 |   |
|--------|--------|----------------------------------------------------------------------------|---|
| ٤      |        | السيرة الذاتية المختصرة للكتاب                                             | 1 |
| ۸-     | ٧      | دعاء قبل التلاوة ، ودعاء بعد التلاوة، إقرأ القرآن وأرق ، اقتدوا بسنة نبيكم | - |
| 10-    | - 9    | مقدّمة المؤلف : أسباب التأليف منهجية البحث النتائج                         | - |
|        |        | سورة الحمد وتسمّى الفاتحة ، أم الكتاب ، أم القرآن/مكية ١ /عدد آياتها ٧     |   |
| ١٥     | ,      | ، وتسمى السبع المثاني ، أهداف القرآن في أم الكتاب / وهي خلاصة              | - |
|        |        | القرآن في سورة الحمد                                                       |   |
| 1 -    | l      | معنى الإستعاذة من الشيطان الرجيم                                           | - |
| ۲٦-    | 10     | سورة الحمد عِدْلُ القرآن                                                   | - |
| الصفحة | الآية  | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها                           |   |
|        | י<br>י | ٢٨٦/الجزء الأول من القرآن الكريم                                           |   |
| 7 7    |        | من مقاصد السورة وفضلها                                                     | _ |

| ı | القرآن كتاب هداية ، الهداية الخاصة ﴿ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ البقرة /٢ ، والهداية              | ۲         | ۲۸         |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------|
|   | العامة ﴿ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ البقرة/١٨٥                                                         |           |            |
| _ | قوله ﴿الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاة ﴾ من صفات المتقين :             | ٣         | ۲۸         |
|   | الإيمان بالغيب وإقامة الصلاة                                                                  | '         | 17         |
|   | قوله ﴿ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ من صفات المنافقين الخطيرة :                 | ٩         | ٣١         |
|   | التلوّن والتذبذب والتغيّر                                                                     |           | 1 1        |
|   | قوله ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمْ الَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾ هدف الخلق عبادة          |           | <b>ω</b> 4 |
|   | الله وهي مفهوم واسع تشمل نفع الناس وعمارة الأرض وتحذيب النّفوس                                | 71        | 77         |
|   | قوله ﴿فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ ﴾ يتحدّى القرآن                |           |            |
| _ | بإعجازه المتكامل كلّ النّاس                                                                   | 74        | ٣٧         |
|   | قوله ﴿أَنْ يَضْرِبَ مَثَلاً مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾ لماذا البعوضة فما                 |           | w.a        |
| _ | فوقها؟                                                                                        | ۲٦        | ٣٩         |
|   | قوله ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً﴾ معنى الخلافة في الأرض                            |           |            |
| _ | وخصائصها                                                                                      | ٣٠        | ٤١         |
|   | قوله ﴿اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجُنَّةَ﴾ إمتحان آدم وزوجته في جنّة الدّنيا                 | <b></b> . |            |
| _ | ، وطبيعة الدّنيا دار إمتحان                                                                   | ٣٥        | ٤٤         |
|   | قوله ﴿وَأَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ﴾ من صفات بني إسرائي وسيرتمم                     | ,         | ( ) (      |
| _ | المشبوهة                                                                                      | ٤٠        | ٤٧         |
|   | قوله ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ ﴾ الصلاة ثقيلة مملّة إلاّ |           | ( )        |
| _ | على الخاشعين                                                                                  | ٤٥        | ٤٩         |
|   | قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا ﴾ لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ            |           | - 14       |
| _ | يَحْزَنُونَ ﴾ مفهوم الفرقة الناجية في القرآن                                                  | 7.7       | ٥٧         |
|   | قوله ﴿وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلاَّ أَمَانِيَّ ﴾ الأميّون           |           |            |
| - | والأماني الكاذبة ، أميّون وإن كانوا يقرأون ويكتبون ولكن لا وعي لهم ولا                        | ٧٨        | ٦٤         |
|   | فهم                                                                                           |           |            |
|   | قوله ﴿ بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ ﴾ مخاطر الذنوب                |           | 44         |
| _ | وآثارها السيئة في خراب النفوس                                                                 | ۸١        | ٦٦         |
| - | قوله ﴿ وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ ﴾ صورة مزرية عن حرص                  | 97        | ٧٤         |
|   |                                                                                               |           | -          |

| اليهود على عبرته (حياة) لتعلقهم (مخبُ اللَّمْنَا رَأْسُ كُل خَطِيْنَةِ)  وَلَهُ هُمَّا لَسَحَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُسِبَهَا نَاتِ بِخَتْرِ مِنْهَا ﴾ حكمة النسخ في وتلاوته  وتلاوته  وتلاوته  وتلاوته  وله هُوْمَنُ أَسْلَمَ وَجَهَةُ لِيَّهِ وَهُوَ مُحْسِنَ فَلَهُ أَجْرَهُ عِنْدَ رَبِهِ ﴾ تسليم الله الله الله والله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| - آبات القرآن ، قلد يكون منسوخ حكم لا يعمل به دون نسخ النفس وتلاوته وتلاوته الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                      |                                          | اليهود على مجرّد (حياة) لتعلقهم (بحُبُّ الدُّنْيَا رَأْسُ كُلِّ خَطِيْئَةٍ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| وتلاوته  وله ﴿ الله عَلَى مَنْ أَسَلَمَ وَجُهَهُ لِلهُ وَهُوَ مُحْسِنُ فَلَهُ أَجُرُهُ عِنْدَ رَبِهِ ﴾ تسليم  وله ﴿ وَمَنْ أَطْلَمُ وَجُهُهُ لِلهُ وَهُوَ مُحْسِنُ فَلَهُ أَجُرُهُ عِنْدَ رَبِهِ ﴾ تسليم  وله ﴿ وَمَنْ أَطْلَمُ وَمُنْ مَنَعٌ مَسَاجِدَ اللهِ أَنْ يُلْكُوّ فِيهَا اللهُهُ وَسَعَى فِي الله وَوَلَنْ تُوضَى عَنْكَ النّهُودُ وَلا النّصَارَى حَتَّى تَتَّيعَ مِلْتَهُمْ ﴾ لن  وباخذونه قائداً لحياتُ الله وَمَنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله             |                      |                                          | قوله ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا ﴾ حكمة النسخ في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| وله ﴿ بَلَى مَنْ أَسُلُمْ وَجُهُهُ لِلّهِ وَهُوْ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجُوهُ عِنْدَ رَبِهِ﴾ تسليم الله كات عالى الأمور لله ، سلّم إلى كات عالى المور لله ، سلّم إلى كات عالى خواجه الله أنْ يُلْكُرَ فِيهَا الشّهُ وَسَعَى فِي اللهِ عَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَا اللهِ اللهِ عَنْ تَنْعَ مِلْتُهُمْ﴾ لن الله عن عَلْكُ النّهُودُ وَلا النّهمَارَى حَقَى تَنْبَعَ مِلْتُهُمْ﴾ لن الله عن يقبط الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٧٩                   | ١٠٦                                      | آیات القرآن ، قد یکون منسوخ حکم لا یعمل به دون نسخ النّص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _ |
| - الأمور لله ، سلّم إلى كان عالي الله أنْ يَلْكُرُ فِيهَا اللهُ وَسَعَى فِي اللهِ وَمَنْ أَطْلَمُ مُنْ مَنْعَ مَسَاجِدَ اللهِ أَنْ يَلْكُرُ فِيهَا اللهُ وَسَعَى فِي اللهِ عَلَى اللهِ وَمَنَا أَطْلَمُ مُنْ مَنْعَ مَسَاجِدَ اللهِ أَنْ يَلْكُرُ فِيهَا اللهُ وَسَعَى فِي حراب المساجد هو هجرها ومقاطعتها الله الله الله الله عن تترك الإسلام ، وتتجاوز حدود الله عن الله هِ وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ |                      |                                          | وتلاوته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| الأمور لله ، سلّم إلى كان عالِ  وله ﴿ وَوَمَنْ أَطَلَمْ مُكْنَ مَنَعُ مَسَاجِدَ اللهِ أَنْ يَلْكُرُ فِيهَا اللهُ وَسَعَى فِي وَاللهِ ﴿ وَوَمَنُ أَطَلَمُ مُكْنَ مَنَعُ مَسَاجِدَ اللهِ أَنْ يَلْكُرُ فِيهَا اللهُ وَسَعَا يَلْكُمْ مَنَعُ مَسَاجِدَ اللهِ اللهِ عَلَى تَسْتَعَمْ اللّهِ مَن معاين السعى في خراب المساجد هو هجرتما ومقاطعتها عدل حتى تترك الإسلام ، وتتجاوز حدود الله وباحذونه قائداً لحياتُم الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تَلاوَتِهِ ﴾ يتلونه بتدبّر وتأثل الله وباحذونه قائداً لحياتُم الكِتَاسِ إِمَاماً ﴾ معنى إمامة إبراهيم (ع) وإمامة على الله ومينهة الله الإسلام الله ومينهة الله الإسلام الله ومينهة الله الإسلام الله ومينهة الله الله ومينهة الله الإسلام الله ومينهة الله الله الله ومينهة الله الله الله ومينهة الله الله الله ومينه الله ومينه الناس من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها الله المحدة الله الله الله ومينه الله الله ومينه المينه المينة المينه         | ٠, ٠                 |                                          | قوله ﴿ بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ ﴾ تسليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| - خَرَاهِا ﴾ من معاني السعي في خراب المساجد هو هجرتما ومقاطعتها الله خَرَاهِا ﴾ من معاني السعي في خراب المساجد هو هجرتما ومقاطعتها الله وَلَه ﴿ الله فَوَلَ تَرْضَى عَنْكُ الْيَهُودُ وَلا النَّمَارَى حَتَّى تَتَّعِعَ مِلْتَهُمْ ﴾ لن الله وضاف عنك حتى تترك الإسلام ، وتتجاوز حدود الله ويأخذونه قائداً لحياتهم ويأخذونه قائداً لحياتهم المحياته الله وَلَه ﴿ فَقَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾ معنى إمامة إبراهيم (ع) وإمامة الله وَمَنْ أَحْمَنُ مِنْ الله صِبْغَةً ﴾ (صبغة الله) الإسلام الله وله وقبله في الله وصِبْغَةً الله وَمَنْ أَحْمَنُ مِنْ الله صِبْغَةً ﴾ (صبغة الله) الإسلام الله والمعمودية الكاملة لله ، والتعامل الأخلاقي مع النّاس من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها الله المحقة الله وسَل الله وسَل النّائي ﴾ النّاسِ ﴾ الله الله أَمْزُلُ في سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتُ بَلُ أَخْبَا وَسُل اللهِ أَمْوَاتُ بَلُ أَخْبَاءً ﴾ الشهداء وله وأن كُنْتَ في شَلَكِ بِمَّا أَنْزَلُنَا وَ الله الله أَمْوَاتُ بَلُ أَخْبَاءً ﴾ الشهداء على النّاس ، خطورة تصفيح الفكر على النّاس ، خطورة كتمان العلم وله النّاس ، خطورة السكوت على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس وخوله الأَمْنَ في النّاس ، خطورة السكوت على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس وخرافات وغلو الأَمْة ﴾ فلسفة الحب في القرآن على القرآن على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس وخرافات وغلو الأَمْة حَبًا لِهُ ﴾ فلسفة الحب في القرآن على النّاس ، خطورة وتحرافات وغلو الأَمْة ﴾ فلسفة الحب في القرآن على القرآن عوله هوَالمُنْهَ ﴾ فلسفة الحب في القرآن على النّاس ، خوله هوَالمُنْهِ ﴾ فلسفة الحب في القرآن على النّاس الموات العلم وقوله هوَالمُنْهِ أَمْوَاتُ مِنْهُ السُفة الحب في القرآن على النّاس الموات العلم وقوله هوَالمُنْهَ عند وقوله هوَالمُنْهِ أَمْوَاتُ مَنْهِ المُنْهُ ﴾ فلسفة الحب في القرآن العلم وقوله هوَالمُنْهُ وقبل النّاس ، فوله هوَالمُنْهُ النّاس ، فوله هوَالمُنْهُ المُنْهُ المُنْهُ ﴾ فلسفة الحب في القرآن العلم المُنْهُ المُنْه                                                                     | Λ1                   | 111                                      | الأمور لله ، سلّم إلى كلّ عالٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ |
| قُولِه ﴿ وَوَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْبَهُودُ وَلا النَّمَازِى حَتَّى تَتَّبَعَ مِلْتَهُمْ ﴾ لن      توله ﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْبَهُودُ وَلا النَّمَازِى حَتَّى تَتَّبَعَ مِلْتَهُمْ ﴾ لن      يرضوا عنك حتى ترك الإسلام ، وتتجاوز حدود الله      توله ﴿ اللَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَشْلُونُهُ حَتَّى تِلاَوْتِهِ ﴾ يتلونه بتدبّر وتأمّل المباه ويأخذونه قائداً لحياتهم ويأخذونه قائداً لحياتهم الله على إمامة إبراهيم (ع) وإمامة الله البيت (ع) وأمامة الله البيت (ع) وأمامة الله وقوله ﴿ وَمِنْ أَحْسَنُ مِنْ اللهِ صِبْغَةً ﴾ (صبغة الله) الإسلام الله وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللهِ صِبْغَةً ﴾ (صبغة الله) الإسلام الله والتعامل الأخلاقي مع النّاس من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها الله الله وَوَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمُ أُمُّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ ﴾ الله وَوَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمُ أُمُّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ ﴾ الله الله وقوله ﴿ وَلَا الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۸ ۵                  | 114                                      | قوله ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| يرضوا عنك حتى تتوك الإسلام ، وتتجاوز حدود الله     يرضوا عنك حتى تتوك الإسلام ، وتتجاوز حدود الله     ويأخذونه قائداً لحياض الكِتَاب يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِهِ ﴾ يتلونه بتدبّر وتأمّل     ويأخذونه قائداً لحياض الكِتَاس إِمَاماً ﴾ معنى إمامة إبراهيم (ع) وإمامة     المحمد أهل البيت (ع)     قوله ﴿وَاللّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللهِ صِبْغَةً ﴾ (صبغة الله) الإسلام     المحمد الله وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللهِ صِبْغَةً ﴾ (صبغة الله) الإسلام     المحمد الله والتعامل الأخلاقي مع النّاس     من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها     الآمة الوسط ، والأمّة الشاهدة على النّاس ﴾     قوله ﴿وَلَمُ لَكُونَلُ مِنْ اللهُ مَرْيَنُ ﴾ وقوله ﴿وَلَهُ كُنْتَ فِي شَلِحٌ بِمًّا أَنْزِلْنَا مِنْ اللهِ أَمْوَاتُ بَلْ أَحْيَاءٌ ﴾ الشهداء وله ﴿وَلَهُ اللهِ مَنْ البَيْنَاتِ ﴾ وطورة كتمان العلم ولا الله أَمْوَاتُ بَلْ أَحْيَاءٌ ﴾ الشهداء عند ربحم مكرمون المحرون على النّاس ، خطورة كتمان العلم على النّاس ، خطورة كتمان العلم وفوله ﴿وَلَا لَلْفِينَ يَكُمُنُونَ مَا أَنْزِلْنَا مِنْ الْبَيْنَاتِ ﴾ خطورة كتمان العلم الموجه للنهي وضرائة وخرافات وخرافات وخرافات وخلو الأمّة منها ألقي النّاس ، خطورة السكوت على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس وخرافات وخلو الأمّة ﴾ والسفة الحب في القرآن المقرآن ما أَنوَلُها مِنْ السفة الحب في القرآن السكوت على النّاس وقوله ﴿وَلَا اللهُ مُنْ الْمَوْاتُ اللهُ عَلَى النّاس ، خطورة السكوت على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس ، خطورة المؤلوا الله الله الله المنه الحب في القرآن المكولة المُنْ المَنْ الْمَوْاتُ اللهِ اللهِ اللهِ السفة الحب في القرآن العلم المؤلولة النّاس ، خطورة السفة الحب في القرآن المكولة المؤلولة المُنْ الْمَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ القرآن المؤلولة المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ اللهِ القرآن المؤلولة المُنْ المُنْ الْمُنْ اللهِ اللهُ الهُ ا                                                                                                                                                                                                                                                   | χ.                   | 112                                      | خَوَاكِمًا﴾ من معاني السعي في خراب المساجد هو هجرتما ومقاطعتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| يرضوا عنك حتى تترك الإسلام ، وتتجاوز حدود الله  وله اللّين آثيناهُمْ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِهِ ﴾ يتلونه بتدبّر وتأمّل  ولي خذونه قائداً لحياتهم  ولي خذونه قائداً لحياتهم المناسب إمّاماً ﴾ معنى إمامة إبراهيم (ع) وإمامة الله البيت (ع)  وله ﴿قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنّاسِ إِمَاماً ﴾ معنى إمامة إبراهيم (ع) وإمامة الله البيت (ع)  ولعبودية الكاملة لله ، والتعامل الأخلاقي مع النّاس من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها الآية الطمحة الله المناسب المؤمّل النّاس ﴾ الآية السلام المخلاقي من القرآن الكريم الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۸ ٧/                 |                                          | قوله ﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلا النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ ﴾ لن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| - ویأخذونه قائداً لحیاتیم ویا الله الله ویا الله وی ویا الله ویا  | Λ γ                  | 11.                                      | يرضوا عنك حتى تترك الإسلام ، وتتجاوز حدود الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| و بأخذونه قائداً لحياتهم  قوله ﴿قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً﴾ معنى إمامة إبراهيم (ع) وإمامة  أئمة أهل البيت (ع)  قوله ﴿صِبْغَةَ اللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللهِ صِبْغَةً﴾ (صبغة الله) الإسلام  والعبودية الكاملة لله ، والتعامل الأخلاقي مع النّاس  من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها  من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها  الآية الصفحة  وقوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمُ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ﴾  وقوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمُ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ﴾  وقوله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ الْمُمْتَرِينَ﴾ وقوله ﴿وَانْ كُثْتَ فِي شَكِ مِنَّ الْنَوْلُنَا عَلَى النّاسِ الموجّه للنبي (ص)  وله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمُواتٌ بَلُ أَحْيَاءٌ﴾ الشهداء على النّاس ، خطورة كتمان العلم وله ﴿إِنَّ اللّذِينَ يَكَثُمُونَ مَا أَنزَلُنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ﴾ خطورة كتمان العلم المؤهول وضلوا أشدُ حُبًا لِلهِ﴾ فلسفة الحب في القرآن على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على القرآن وخوافات وخوافات وغلو الأمّة﴾ فلسفة الحب في القرآن على المَان وخوافات وغلو الأمّة﴾ فلسفة الحب في القرآن عوله ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِلهِ﴾ فلسفة الحب في القرآن على المَان من وخوافات وغلو الأمّة﴾ فلسفة الحب في القرآن على المَان من المَنْها أَسْدُلُ حَبًا لِلهِ﴾ فلسفة الحب في القرآن على المَان على المَان العلم المَان من المَنْوا أَشَدُلُ حَبًا لِلهُ﴾ فلسفة الحب في القرآن على المَان على المَان العلم المَان على المَان العلم المَان العلم المَان العلم المَان العلم المَان العلم المَان العلم المَان وخوافات وغلو الأمّة﴾ فلسفة الحب في القرآن على المَان من المَان العلم المَان المَان العلم المَان المَان العلم المَان العلم المَان المَان العلم المَان العلم المَان المَان المَان المَان المَان العلم المَان العلم المَان المَان ا                                                             | ٨٨                   | 171                                      | قوله ﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمْ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِهِ﴾ يتلونه بتدبّر وتأمّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| المحدد الله البيت (ع)  والعبودية الكاملة لله ، والتعامل الأخلاقي مع النّاس  والعبودية الكاملة لله ، والتعامل الأخلاقي مع النّاس  من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها  من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها  الآية الصفحة  وله ﴿وَكَذَلِك جَعَلْنَاكُمْ أُمّةٌ وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ﴾  الأمّة الوسط ، والأمّة الشاهدة على النّاس  وله ﴿فَلا تَكُونُنَ مِنْ الْمُمْتَرِينَ﴾ وقوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ عِنَّا أَنْزَلْنَا وَلَا اللهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ﴾ الشهداء  وله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ﴾ الشهداء على النس ، خطورة تعاد ركم مكرمون  على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على الموا الموا الموا الموا الموا الموا المؤلفات وخرافات وغلو الأمّة المؤلفات وغلو الأمّة المنافذ الحب في القرآن المقرآن المام الموا المؤلفة الحب في القرآن المقرآن المام المؤلفة الحب في القرآن المقرآن المؤلفة الحب في القرآن المؤلفة الحب في القرآن المؤلفة الم                 | ///                  | 111                                      | ويأخذونه قائداً لحياتهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| المحدد الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۹.                   | 1 7 5                                    | قوله ﴿قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً﴾ معنى إمامة إبراهيم (ع) وإمامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ |
| والعبودية الكاملة لله ، والتعامل الأخلاقي مع النّاس من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها الآية الصفحة من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها الآية الصفحة وله ﴿وَكَلَلِكَ جَعُلْنَاكُمْ أُمَةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ﴾  - قوله ﴿وَكَلَلِكَ جَعُلْنَاكُمْ أُمَةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ﴾  - قوله ﴿وَلا تَكُونَنَّ مِنْ الْمُمْتَزِينَ﴾ وقوله ﴿وَإِنْ كُنْتَ فِي شَكٍ مِّا أَنْزُلْنَا وَلا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهِ ا                                                                          | , ,                  | 112                                      | أئمة أهل البيت (ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| والعبودية الكاملة لله ، والتعامل الأخلاقي مع النّاس من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها الآية الصفحة على المرالجزء الثاني من القرآن الكريم على النّاس الله الله وَكَلَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 9 /                  | ١٣٨                                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _ |
| قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾  قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾  قوله ﴿فَلا تَكُونَنَّ مِنْ الْمُمْتَوِينَ﴾ وقوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا ١٠٥    وقوله ﴿فَلا تَكُونَنَّ مِنْ الْمُمْتَوِينَ﴾ وقوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا وَسَاءُه ، كيف نفهم معنى الخطاب الموجّه للنبي (ص)  وقوله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُواتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ﴾ الشهداء المعلم المعنى النها الله أَمُواتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ﴾ الشهداء عند رجم مكرمون على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على المرّان وغلو الأمّة المنافق الحب في القرآن وخرافات وغلو الأمّة الحب في القرآن المرّان العلم المرافق الحب في القرآن المرافق المنافق المنافق الحب في القرآن المرافق المنافق الحب في القرآن المرافق المنافق الحب في القرآن المرافق المرافق المنافق الحب في القرآن المرافق المرافق المنافق الحب في القرآن المرافق                         |                      |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾  - قوله ﴿فَلا تَكُونَنَّ مِنْ الْمُمْتَرِينَ﴾ وقوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا الله عَلَى النَّاسِ﴾  - قوله ﴿فَلا تَكُونَنَّ مِنْ الْمُمْتَرِينَ﴾ وقوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا الله عَلَى النَّاسِ الموجّه للنبي (ص)  - قوله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ﴾ الشهداء المعلم أحياء عند ربحم مكرمون المبيّناتِ﴾ خطورة كتمان العلم الموجّه للنبي من الْبَيّناتِ﴾ خطورة كتمان العلم المؤلوا وغلو الأمّة الله على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على النّات وخرافات وغلو الأمّة الله على النّاس ، فلسفة الحب في القرآن القرآن العرافات وغلو الأمّة الله﴾ فلسفة الحب في القرآن العرافات وغلو المُنْ المُنْ المُنْ الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                      |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| الأُمّة الوسط ، والأُمّة الشاهدة على النّاس  وقوله ﴿فَلا تَكُونَنَّ مِنْ الْمُمْتَرِينَ ﴾ وقوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا  الْكِنْكَ ﴾ يونس/١٠٤ ، كيف نفهم معنى الخطاب الموجّه للنبي (ص)  قوله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ ﴾ الشهداء الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                      |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| الاُمَة الوسط ، والاَمّة الشاهدة على النَاس  قوله ﴿فَلَا تَكُونَنَّ مِنْ الْمُمْتَرِينَ ﴾ وقوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمًّا أَنْزَلْنَا  - قوله ﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ ﴾ الشهداء  - قوله ﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ ﴾ الشهداء  - أحياء عند ربحم مكرمون  - قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيّنَاتِ ﴾ خطورة كتمان العلم  - على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على  - قوله ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًا لِلَّهِ ﴾ فلسفة الحب في القرآن   - 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      |                                          | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها<br>٢٨٦/الجزء الثاني من القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| الْكُنْكُ هِ وَسَل ١٩٤ ، كيف نفهم معنى الخطاب الموجّه للنبي (ص)  قوله ﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ ﴾ الشهداء احياء عند ربحم مكرمون قوله ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ ﴾ خطورة كتمان العلم على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على الحرافات وخرافات وغلو الأمّة الحرافات وخلو الأمّة على النّاس ، فلسفة الحب في القرآن القرآن المَوْا أَشَدُ حُبًا لِلّهِ ﴾ فلسفة الحب في القرآن المرآن المرآن المرآن المرآن المرافية الحب في القرآن المرآن المرافقة الحب في القرآن المرآن المرافقة الحب في القرآن المرآن المرافقة الحب في القرآن المرافقة الحب في المرافقة الحب المرافقة الحب في القرآن المرافقة الحب في القرآن المرافقة الحب في القرآن المرافقة الحب في المرافقة الحب في المرافقة الحب المرافقة الحب المرافقة الحب المرافقة الحب المرافقة الحب المرافقة الحب المرافقة المرافقة الحب المرافقة الحب المرافقة المرافق             | الصفحة               | الآية                                    | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها<br>٢٨٦/الجزء الثاني من القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| الِيْكَ فَوَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ الشهداء ووله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ الشهداء احياء عند ربحم مكرمون وله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ خطورة كتمان العلم وله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ خطورة كتمان العلم وله النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس على النّاس ، خطورة السكوت على النّاس ، خطورة اللّه وخرافات وغلو الأمّة وقوله ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبّاً لِلّهِ فلسفة الحب في القرآن القرآن الم المرة الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الصفحة               | الآية                                    | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها ٢/٨٦/الجزء الثاني من القرآن الكريم قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | - |
| ا حياء عند ربم مكرمون قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ خطورة كتمان العلم قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ خطورة السكوت على ١٥٩ ١١٣ ١١٣ إنحرافات وخرافات وغلو الأمّة وقوله ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِلَّهِ فلسفة الحب في القرآن ١٦٥ ١٦٥ ١١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الصفحة               | <b>الآية</b><br>١٤٣                      | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها المردد المردد الثاني من القرآن الكريم قوكذ الثاني من القرآن الكريم قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ اللهُ الأَمّة الوسط ، والأمّة الشاهدة على النّاس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | - |
| أحياء عند ربمم مكرمون<br>قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ﴾ خطورة كتمان العلم<br>- على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على ١٥٩<br>إنحرافات وخرافات وغلو الأمّة<br>- قوله ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبّاً لِلَّهِ﴾ فلسفة الحب في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الصفحة               | <b>الآية</b><br>١٤٣                      | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها المريم من مباحث آياتها المريم من القرآن الكريم قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾ الأمّة الوسط ، والأمّة الشاهدة على النّاس قوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكٍّ مِمَّا أَنْزَلْنَا قوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكٍّ مِمَّا أَنْزَلْنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - |
| - على النَّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النَّاس ، خطورة السكوت على المَّاس ، المُعلوب | <b>الصفحة</b>        | <b>الآية</b><br>١٤٣                      | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها المريم من مباحث آياتها عنى من القرآن الكريم قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾ الأمّة الوسط ، والأمّة الشاهدة على النّاس قوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكٍّ مِمَّا أَنْزَلْنَا قوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكٍّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ يونس/٩٤ ، كيف نفهم معنى الخطاب الموجّه للنبي (ص)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _ |
| إنحرافات وخرافات وغلو الأمّة - قوله ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبّاً لِلَّهِ﴾ فلسفة الحب في القرآن ١٦٥ ١٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>الصفحة</b>        | <b>الآية</b><br>١٤٣                      | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها المريم من مباحزء الثاني من القرآن الكريم قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾ الأمّة الوسط ، والأمّة الشاهدة على النّاس قوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكٍّ مِمَّا أَنْزَلْنَا قوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكٍّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ يونس/٩٤ ، كيف نفهم معنى الخطاب الموجّه للنبي (ص) قوله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ ﴾ الشهداء                                                                                                                                                                                                                                                       | - |
| - قوله ﴿ <b>وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبّاً لِلَّهِ</b> ﴾ فلسفة الحب في القرآن ١٦٥ ١١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>الصفحة</b>        | <b>الآية</b><br>١٤٣                      | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾ قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾ قوله ﴿فَلا تَكُونَنَ مِنْ الْمُمْتَرِينَ﴾ وقوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكٍّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ يونس/٩٤ ، كيف نفهم معنى الخطاب الموجّه للنبي (ص) قوله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ﴾ الشهداء أحياء عند ربم مكرمون                                                                                                                                                                                                                                       |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الصفحة<br>۱۰۲<br>۱۰۰ | ا <b>لآية</b><br>١٤٣<br>١٤٧              | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴿ قُولُه ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ الأمّة الوسط ، والأمّة الشاهدة على النّاس قوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا وَلِه ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ يونس/٩٤ ، كيف نفهم معنى الخطاب الموجّه للنبي (ص) قوله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ ﴾ الشهداء أحياء عند ربم مكرمون قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ ﴾ خطورة كتمان العلم قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ ﴾ خطورة كتمان العلم | - |
| - قوله ﴿ <b>وَلا تَتَبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُبِينٌ</b> خالفوا وساوس ١٦٨ ١١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الصفحة<br>۱۰۲<br>۱۰۰ | ا <b>لآية</b><br>١٤٣<br>١٤٧              | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ قوله ﴿فَلا تَكُونَنَّ مِنْ الْمُمْتَرِينَ ﴾ وقوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ يونس/٩٤ ، كيف نفهم معنى الخطاب الموجّه للنبي (ص) قوله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ ﴾ الشهداء أحياء عند ربحم مكرمون قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ ﴾ خطورة كتمان العلم على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على إغرافات وخرافات وغلو الأمّة                                                | - |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الصفحة<br>۱۰۲<br>۱۰۰ | 18 m m m m m m m m m m m m m m m m m m m | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ قوله ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ قوله ﴿فَلا تَكُونَنَّ مِنْ الْمُمْتَرِينَ ﴾ وقوله ﴿فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ يونس/٩٤ ، كيف نفهم معنى الخطاب الموجّه للنبي (ص) قوله ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ ﴾ الشهداء أحياء عند ربحم مكرمون قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنْ الْبَيِّنَاتِ ﴾ خطورة كتمان العلم على النّاس ، خطورة تسطيح الفكر على النّاس ، خطورة السكوت على إغرافات وخرافات وغلو الأمّة                                                | - |

|       |       | الشيطان بكل أمر                                                                                |   |
|-------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|       |       | قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنْ الْكِتَابِ﴾ خطورة كتمان             |   |
| 175   | ١٧٤   | العلم على الناس                                                                                | _ |
| 170   | ١٧٧   | قوله ﴿ <b>وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ﴾ معنى البر في القرآن</b> | - |
|       |       | قوله ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُوْلِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ ضرورة  |   |
| ١٢٨   | ۱۷۹   | القصاص لحفظ حياة المجتمع وتقدّمه                                                               | _ |
|       |       | قوله ﴿الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ أهمية إعداد الوصية        |   |
| 179   | ١٨٠   | العادلة لكل إنسان وحفظ حقوق الورثة                                                             | _ |
|       |       | قوله ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ فريضة        |   |
| 14.   | ١٨٣   | الصوم من أركان الإسلام                                                                         | _ |
|       | 19.   | قوله ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ﴾ أحكام القتال في سبيل         |   |
| 147   | ١٩٠   | الله                                                                                           | _ |
| ١٤١   | 197   | قوله ﴿وَأَتِّمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ﴾ من أحكام الحج                                | - |
| 1 2 7 | ۲٠٤   | قوله ﴿وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي اخْيَاةِ الدُّنْيَا﴾ من صفات                |   |
| 127   | 1 . 2 | المنافقين                                                                                      | _ |
| 1 £ 9 | 7.7   | قوله ﴿ وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ ﴾ من صفات            | _ |
| , , , | 1 . 1 | من يبيع نفسه لله                                                                               |   |
| 100   | 715   | قوله ﴿وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ﴾  | _ |
|       |       | الإبتلاء الشديد في معركة الخندق                                                                |   |
| ١٦١   | 777   | قوله ﴿فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمْ اللَّهُ﴾ في منبت الإخصاب (في القُبل)                 | _ |
|       |       | دون سواه                                                                                       |   |
| 177   | 777   | قوله ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾ حدود النكاح في          | _ |
| ,     |       | مكان الحرث أي في مكان الإخصاب ، بأيّة كيفية شئتم                                               |   |
| 170   | 779   | قوله ﴿ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ حكمة الطلاق عند                    | _ |
|       |       | الضرورة القصوى                                                                                 |   |
| ١٧٢   | 777   | قوله ﴿ <b>حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَى ﴾ تحديد الصلاة</b>               | _ |
|       |       | الوسطى                                                                                         |   |
| 170   | 7 2 0 | قوله ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ﴾ قرض الله           | _ |

|        |       | ، وقرض الناس                                                                                      |   |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ١٧٧    | 7 5 7 | قوله ﴿إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً﴾ قصة طالوت الملك                          |   |
| 1 V V  | 127   | وصفاته المميزة المناسبة لهم                                                                       |   |
| ١٨٠    | 701   | قوله ﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَفَسَدَتْ الأَرْضُ ﴾ فلسفة           | _ |
|        | , - , | الدفع في القرآن الكريم                                                                            |   |
| الصفحة | الآية | من مباحث آيات سورة البقرة/مدنية/ترتيبها ٢/آياتها                                                  |   |
|        |       | ٢٨٦/الجزء الثالث من القرآن الكريم                                                                 |   |
| ١٨٤    | 700   | قوله ﴿اللَّهُ لَا إِلَّهَ هُوَ الْحُيُّ الْقَيُّومُ﴾ آية الكرسي ، تحتوي على                       | _ |
|        |       | أسس التصوّر الإسلامي                                                                              |   |
| ١٨٨    | Y 0 A | قوله ﴿ أَلَمُ تَوَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ﴾ محاججة إبراهيم (ع)              | _ |
|        |       | مع النمرود ، أصول الحوار وقواعد الجدال                                                            |   |
| 191    | 771   | قوله ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالْهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ﴾ الله تعالى  | _ |
|        |       | يضاعف الإنفاق في سبيله أي في خدمة الناس                                                           |   |
| 197    | 779   | قوله ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً | _ |
|        | , , , | ﴾ في غور الحكم : (لا حكمة إلاّ بعصمة)                                                             |   |
| ۲.,    | 770   | قوله ﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ    | _ |
| ,      |       | الشَّيْطَانُ مِنْ الْمَسِّ﴾ مخاطر أكل الرّبا                                                      |   |
| 7.5    | 7.7.7 | قوله ﴿إِذَا تَدَايَنتُمْ بِدَيْنٍ﴾ آية الدّين ، أطول آية في القرآن لتنظيم                         | _ |
|        | 1771  | العلاقات الإجتماعية                                                                               |   |
| ۲٠٩    | ۲۸٦   | قوله ﴿لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا﴾ ، وقوله ﴿ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ               | _ |
|        | 170   | نَفْساً إِلاَّ مَا آتَاهَا ﴾ الطلاق/٧                                                             |   |
| الصفحة | الآية | من مباحث آيات سورة آل عمران/مدنية/ترتيبها ٣/آياتها                                                |   |
|        | 1     | ٢٠٠/الجزء الثالث من القرآن الكريم                                                                 |   |
| 711    |       | من مقاصد السورة وفضلها                                                                            | - |
|        |       | قوله ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ |   |
| 715    | ٧     | وَأُخَرُ مُتَشَاكِكَ الله المتشابه يكشف عنه المحكم ، فيكون تفسير القرآن                           | - |
|        |       | بالقرآن فيعود كلّه محكماً ، وهذا بحاجة إلى إختصاصات مميزة                                         |   |
| 717    | ١٤    | قوله ﴿زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنْ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ﴾ فمن فضّل                 | _ |
| 1 1/   | -     | متاع الدّنيا على الحياة الآخرة فقد إختار لنفسه دين الحياة                                         |   |

|             |       | قوله ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُوْلُوا الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِ                 |          |
|-------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 771         | ١٨    | ﴾ العلماء خلفاء الرّسل وورثة الأنبياء                                                                                         | -        |
|             |       | قوله ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الإِسْلامُ﴾ الإسلام دين المستقبل وهو يعلو                                                 |          |
| 777         | ١٩    | ولا يعلى عليه                                                                                                                 | _        |
| <b>22</b> 4 | 77    | قوله ﴿تُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ﴾ سنّة التّداخل                                      |          |
| 777         | ۱۷    | <b>بين الأشياء</b> ، كتداخل النّور مع الظلمات                                                                                 | _        |
| 777         | ۲۸    | قوله ﴿لا يَتَّخِذْ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ إِلاَّ أَنْ                             | _        |
| 1 1 7       | 1 //  | تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً ﴾ موارد التقية                                                                                     |          |
| 777         | 0 {   | قوله ﴿ وَمَكْرُوا وَمَكْرَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ مكر الله : ما يدبره الله                                  | _        |
| 117         |       | ضدّ الماكرين                                                                                                                  |          |
| 7 2 .       | ٦١    | قوله ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنْ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا﴾ آية                                     | _        |
|             |       | المباهلة ، لبيان منزلة أهل البيت (ع)                                                                                          |          |
| 7           | ٦٤    | قوله ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ﴾                                    | _        |
|             |       | <b>كلمة السواء</b> ، كلمة الإتفاق والوفاق                                                                                     |          |
| 7           | ٧٣    | قوله ﴿ وَلا تُؤْمِنُوا إِلاَّ لِمَنْ تَبِعَ دِينَكُمْ ﴾ لا تثقوا بأحد إلاّ إذا كان على                                        | _        |
|             |       | دينكم                                                                                                                         |          |
| 707         | ٨٥    | قوله ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلامِ دِيناً ﴾ (لا شرف أعلى من الإسلام)                                                   | _        |
| الصفحة      | الآية | من مباحث آیات سورة آل عمران/مدنیة/ترتیبها ۱۳آیاتها                                                                            |          |
|             |       | ۳۰/الجزء الرابع من القرآن الكريم<br>ما (منَّ مَلَ ما عَمَا اللهُ من القرآن الكريم                                             |          |
| 707         | 9 7   | قوله ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾ الحج إعداد الحاج النفسي والعلمي ليوم المحشر | _        |
| 709         | 1.7   | إعداد الحاج النفسي والعلمي ليوم الحسر<br>قوله ﴿اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ﴾ (من إتّقي الله وقاه)                         | _        |
| 101         | 1 1 1 | قوله ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعاً وَلا تَفَرَّقُوا﴾ وحدة الكلمة ، وكلمة                                           |          |
| ۲٦.         | 1.4   | التوحيد                                                                                                                       | _        |
|             |       | قوله ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ﴾ إعداد نخبة من الأمة                                              |          |
| 771         | ١٠٤   | لتهذيب الجماهير الشعبية                                                                                                       | _        |
| 777         | 1.0   | قوله ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ الْبَيِّنَاتُ                           | _        |
|             |       |                                                                                                                               | <u> </u> |

|        |       | ﴾ تحذير المسلمين من آفة التفرق وخطورة الإختلاف                                                                                          |   |
|--------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|        |       | قوله ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ﴾ تكريم الأمة                                              |   |
| 775    | 11.   | المسلمة بجعلها خير الأمم                                                                                                                | _ |
| 7 7 7  | ١٢٣   | قوله ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمْ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنْتُمْ أَذِلَّةٌ﴾ معنى النصرة من قلة وذلة                                               | - |
|        |       | قوله ﴿لَيْسَ لَكَ مِنْ الأَمْرِ شَيْءٌ﴾ وقوله ﴿قُلْ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعاً                                                       |   |
| 775    | ١٢٨   | وَلا ضَرًّا إِلاًّ مَا شَاءَ اللَّهُ﴾ يونس/٩؛                                                                                           | _ |
| Y V 9  | ١٣٧   | قوله ﴿قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ﴾ إكتشفوا نظام                                                           | _ |
| , , ,  | 11 7  | السنن التأريخية                                                                                                                         |   |
| 7.7.7  | 1 { { | قوله ﴿أَفَإِيْن مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ﴾ تداعيات الإنقلاب                                                   | _ |
|        |       | على الأعقاب بعد وفاة الرسول (ص)                                                                                                         |   |
| 791    | 109   | قوله ﴿ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا عَلِيظَ الْقَلْبِ لانْفَصُّوا مِنْ حَوْلِكَ وَشَاوِرْهُمْ فِي                                               | _ |
|        |       | الأُمْرِ﴾ من شارك أصحاب العقول والإيمان ، شاركهم عقولهم وإيمانهم                                                                        |   |
| 797    | ١٦.   | قوله ﴿إِنْ يَنْصُرْكُمْ اللَّهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ ﴾ إذا أراد الله نصركم فلا يتمكن                                                     | _ |
|        |       | أحد أن يغلبكم                                                                                                                           |   |
| 795    | 178   | قوله ﴿إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ﴾ له (ص) صفات نموذجية                                                               | _ |
|        |       | منذ نشأته فهو الصّادق الأمين                                                                                                            |   |
| 797    | 179   | قوله ﴿ <b>وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءٌ﴾ كرامة الشهيد المميزة النموذجية السامية</b> | _ |
|        |       | السهيد المميرة المورجية الساسية<br>قوله ﴿ وَلا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ إِنَّا لَمُلِي لَمَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِثْمًا ﴾ إنّ الله |   |
| ٣٠١    | ١٧٨   | عودة رود يحسب الرين عفروا به مبي عم ويردادوا إلى به إن الله عمل الظالم ولا يهمله                                                        | _ |
|        |       | يهل الحصم ود يهسه<br>قوله ﴿مَا كَانَ اللَّهُ ← حَتَّى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنْ الطَّيِّبِ﴾ في المحن منح ،                                |   |
| ٣٠٢    | 1 7 9 | وفي المكاره مكارم وفي المعاناة هباة                                                                                                     | - |
| ٣٠٦    | ١٨٥   | ري و در ري .<br>قوله ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ﴾ الموت حق على كلّ نفس                                                           | _ |
|        |       | قوله ﴿ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ ﴾ (إذا ظهرت البدع ولم يظهر العالم                                                  |   |
| ٣.٧    | ١٨٧   | علمه فعليه لعنة الله)                                                                                                                   | _ |
|        |       | قوله ﴿ وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا﴾ المعجبون بأنفسهم صغار                                                        |   |
| ٣٠٨    | ١٨٨   | النفوس والعقول                                                                                                                          | _ |
| الصفحة | الآية | من مباحث آيات سورة النساء/مدنية/ترتيبها ٤/آياتها                                                                                        |   |

|        |       | ١٧٦/الجزء الرابع من القرآن الكريم                                                                          |   |
|--------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ٣١٦    |       | من مقاصد السورة وفضلها                                                                                     | _ |
| ٣١٦    | ,     | قوله ﴿ اتَّقُوا رَبَّكُمْ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾ مفهوم (النفس                          |   |
|        | ١     | الواحدة ، وتقوى الله وتقوى الأرحام)                                                                        | _ |
| 719    | ٣     | قوله ﴿فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاثَ وَرُبَاعَ﴾                              | _ |
| 1 1 1  | 1     | أحكام تعدد الزوجات بشرط العدالة                                                                            |   |
| ٣٢٠    | ٤     | قوله ﴿ وَآتُوا النِّسَاءَ صَدُقَاهِنَّ نِحْلَةً ﴾ حكمة مهور النساء                                         | _ |
| ٣٢٨    | ١٧    | قوله ﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ |   |
| 117    | 1 7   | <b>قَرِيبٍ</b> ﴾ شروط التوبة                                                                               |   |
|        |       | قوله ﴿وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ وَأَخَذْنَ مِنْكُمْ مِيثَاقاً          |   |
| 771    | ۲۱    | غَلِيظاً﴾ فلسفة الإفضاء النموذجية ، ولماذا سمّى القرآن العقد الشرعي                                        | - |
|        |       | بالميثاق الغليظ؟!                                                                                          |   |
| الصفحة | الآية | من مباحث آيات سورة النساء/مدنية/ترتيبها ٤/آياتها                                                           |   |
|        |       | ١٧٦/الجزء الخامس من القرآن الكريم                                                                          |   |
| 44.5   | ۲ ٤   | قوله ﴿فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَرِيضَةً﴾ شروط                        | _ |
| 112    | 1 4   | الزواج المؤقت (زواج المتعة)                                                                                |   |
| 751    | ٣٢    | قوله ﴿ <b>وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبْنَ</b> ﴾ حق المرأة في الملكية الفردية                      | _ |
| 757    | ٣٤    | قوله ﴿الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ﴾ القوامة جدلية بين زوجين ، الأسباب                           | _ |
|        | , ,   | والنتائج                                                                                                   |   |
| 700    | ٤٨    | قوله ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾             | _ |
|        |       | مخاطر الشرك الخفي والجلي                                                                                   |   |
| ٣٦.    | ٥٨    | قوله ﴿وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَعْكُمُوا بِالْعَدْلِ﴾ العدل أساس                           | _ |
|        |       | الملك                                                                                                      |   |
| 771    | 09    | قوله ﴿أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ …﴾ معنى أولوا                  | _ |
|        |       | الأمر                                                                                                      |   |
| ۳٦٨    | ٧٤    | قوله ﴿ وَمَنْ يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبُ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْراً            | _ |
|        |       | عَظِيماً ﴾ ترغيب في القتال في سبيل الله                                                                    |   |
| ٣٦٨    | ٧٨    | قوله ﴿ وَإِنْ تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ         | _ |
|        |       | يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ إنّ الله يمدح من يفهم                      |   |

|       |       | سننه سبحانه ونظامه وتدبيره ، ويذم الجهل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
|-------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|       |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|       |       | قوله ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| ٣٧٧   | ۸۲    | الْحْتِلافاً كَثِيراً﴾ وتناقضاً كبيراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _ |
|       |       | قوله ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| ۳۷۸   | ٨٣    | يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ وجوب إعداد علماء دين متخصصين مخلصين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - |
|       |       | عاملين لقيادة الأمة ولإستنباط الحكم الشرعي والمستحدث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| ٣٨٤   | 9 7   | قوله ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِناً إِلاَّ خَطَأً﴾ حكم القتل الخطأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 |
| w, -  | 2 50  | قوله ﴿ وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ ﴾ حكم القتل المتعمّد ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| ۳۸٦   | ٩٣    | خمس عقوبات متتالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _ |
| ٣٨٧   | 90    | قوله ﴿وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْراً عَظِيماً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ı |
| ₩ A A | 9.1/  | قوله ﴿قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا﴾ الهجرة عن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| ٣٨٨   | ٩٧    | الأوطان لها ظروفها المناسبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _ |
| 797   | 1.7   | قوله ﴿إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَوْقُوتاً﴾ الصلاة فريضة مكتوبة بأوقاتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ı |
|       |       | المعينة المعينة المعينة المعالم المعال |   |
| ٤٠٢   | 119   | قوله ﴿ وَمَنْ يَتَّخِذُ الشَّيْطَانَ وَلِيَّا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَاناً مُبِيناً ﴾ ولياً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| 2.1   | 111   | من دون الله وناصراً وقائداً فقد خاب وخسر فما الفائدة أن أربح كلّ شيء<br>وأخسر أهمّ شيء وهي نفسي؟!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
|       |       | قوله ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنْ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَئِكَ<br>قوله ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنْ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَئِكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| ٤٠٤   | ١٢٤   | يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ﴾ الفرقة الناجية في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - |
|       |       | قوله ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ﴾ لا أحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| ٤٠٥   | 170   | أحسن ديناً ممن إنقاد لأمر الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | - |
|       |       | قوله ﴿وَإِنْ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزاً أَوْ إِعْرَاضاً ﴿ حَكُم نشوز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| ٤٠٨   | ١٢٨   | الزوج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ |
| ٤٠٩   | 179   | قوله ﴿ وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ ﴾ لا يمكن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _ |
| 4.1   | 117   | العدل في الحب والميول النفسي والعاطفي بين الزوجات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _ |
| ٤١٢   | 188   | قوله ﴿إِنْ يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ بِآخَرِينَ ﴾ سنّة الإستبدال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ |
| - 1 1 | , , , | في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| ٤١٥   | 189   | قوله ﴿الَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _ |

|                |       | الْعِزَّةَ﴾ ؟ (من إعتز بغير الله)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
|----------------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ٤١٩            | 1 £ 7 | قوله ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ﴾ يجازيهم على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _ |
|                |       | خداعهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| الصفحة         | الآية | من مباحث آيات سورة النساء/مدنية/ترتيبها ٤/آياتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
|                |       | ١٧٦/الجزء السادس من القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| ٤٢٣            | ١٤٨   | قوله ﴿لا يُحِبُّ اللَّهُ الجُّهْرَ بِالسُّوءِ مِنْ الْقَوْلِ إِلاَّ مَنْ ظُلِمَ﴾ من حق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _ |
|                |       | المظلوم أن يدافع عن نفسه ويظهر حقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
|                | 177   | قوله ﴿لَكِنْ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| ٤٢٨            |       | ﴾ الراسخون : علمهم يقيني مع الدّليل والبرهان علمٌ لا شكّ فيه ولا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - |
|                |       | شبهة ويقنع أصحاب العقول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| ٤٣١            | 170   | قوله ﴿ لِئَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ إلقاء الحجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _ |
|                |       | ا <b>لعلمية على النّاس</b> ، ضرورة عقائدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| ٤٣٥            | ١٧١   | قوله ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ ﴾ مخاطر الغلو: وهو تجاوز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _ |
| 210            |       | الحدود في الدّين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| الصفحة         | الآية | من مباحث آيات سورة المائدة/مدنية/ترتيبها ٥/آياتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| الصفحة         |       | ١٢٠/الجزء السادس من القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
|                |       | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| ٤٤١            |       | من مقاصد السورة وفضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - |
| ٤٤١            |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - |
|                | ٣     | من مقاصد السورة وفضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - |
| £ £ Y          | ٣     | من مقاصد السورة وفضلها قوله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ قوله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - |
|                | ٣     | من مقاصد السورة وفضلها قوله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّكُمْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الله وله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّكُمْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الإسلام دِيناً ﴿ يوم إكمال الدّين وإتمام النّعمة ، تمّ الإسلام كنظرية ، وبعد وفاة الرّسول بحاجة الإسلام إلى شخصيات متكاملة تحمل الإسلام بين الناس وهي أمانة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - |
| ٤٤٣            |       | من مقاصد السورة وفضلها قوله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ اللهِ اللهِ وَلَا عَلَيْكُمْ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ | - |
|                | ۲     | من مقاصد السورة وفضلها قوله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّكُمْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الله وله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّكُمْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الإسلام دِيناً ﴿ يوم إكمال الدّين وإتمام النّعمة ، تمّ الإسلام كنظرية ، وبعد وفاة الرّسول بحاجة الإسلام إلى شخصيات متكاملة تحمل الإسلام بين الناس وهي أمانة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - |
| £ £ 9          | ٦     | من مقاصد السورة وفضلها قوله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ وَلِهُ هَوَلَهُ ﴿الْيَوْمَ أَكُمْ دِيناً ﴾ يوم إكمال الدّين وإتمام النّعمة ، تمّ الإسلام كنظرية ، وبعد وفاة الرّسول بحاجة الإسلام إلى شخصيات متكاملة تحمل الإسلام بين الناس وهي أمانة قوله ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ ﴾ عن النبي (ص)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - |
| ٤٤٣            |       | من مقاصد السورة وفضلها قوله ﴿الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ اللهِ الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - |
| £ £ 9<br>£ £ 9 | 7 00  | من مقاصد السورة وفضلها قوله ﴿الْيَوْمَ أَكُمْ لِينَكُمْ وَاَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ اللهِ وَلَهُ اللهِ الله وبعد وفاة الرّسول بحاجة الإسلام إلى شخصيات متكاملة تحمل الإسلام بين الناس وهي أمانة قوله ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْلِيكُمْ ﴾ عن النبي (ص) وله ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنْ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ وهو القرآن يهدي للتي هي قوله ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنْ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ وهو القرآن يهدي للتي هي قوله ﴿مَنْ قَتَلَ نَفْساً فَكَأَمَّا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً ، وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَمَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - |
| £ £ 9          | ٦     | من مقاصد السورة وفضلها قوله ﴿الْيَوْمَ أَكُمْ دِينَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ اللهِ الإسلام كنظرية ، الإسلام دِيناً ﴿ يوم إكمال الدّين وإتمام النّعمة ، تمّ الإسلام كنظرية ، وبعد وفاة الرّسول بحاجة الإسلام إلى شخصيات متكاملة تحمل الإسلام بين الناس وهي أمانة قوله ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾ عن النبي (ص) وله ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾ عن النبي (ص) وله ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنْ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ وهو القرآن يهدي للتي هي قوله ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنْ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ وهو القرآن يهدي للتي هي أقوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - |
| £ £ 9<br>£ £ 9 | 7 00  | من مقاصد السورة وفضلها قوله ﴿الْيَوْمَ أَكُمْ لِينَكُمْ وَاَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ اللهِ وَلَهُ اللهِ الله وبعد وفاة الرّسول بحاجة الإسلام إلى شخصيات متكاملة تحمل الإسلام بين الناس وهي أمانة قوله ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْلِيكُمْ ﴾ عن النبي (ص) وله ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنْ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ وهو القرآن يهدي للتي هي قوله ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنْ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ وهو القرآن يهدي للتي هي قوله ﴿مَنْ قَتَلَ نَفْساً فَكَأَمَّا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً ، وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَمَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - |

| ۱۰ مرد | ۸۲<br>۹۰<br>۱۰۰ | قوله ﴿لَتَجِدَنَ أَشَدٌ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا واليهود أخبث من المشركين لذلك تقدّموا قوله ﴿إِثَمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ وَحَرِيم الخمر قوله ﴿قُلْ لا يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ ولا يستويان في كل شيء يبحث مفهوم الديمقراطية من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٢/آياتها من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٢/آياتها من مقاصد السورة وفضلها من مقاصد السورة وفضلها قوله ﴿ثُمُّ قَضَى أَجَلاً وَأَجَلٌ مُسَمَّى عِنْدَهُ والأجل المحتوم ، والأجل المخروم | - |
|--------------------------------------------|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ٥١٤<br>٥٢٠<br>الصفحة                       | ۹.              | قوله ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا اليهود أخبث من المشركين لذلك تقدّموا قوله ﴿إِثَمَّا الْخُمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَبُوهُ ﴿ تَحْرِيمِ الحَمرِ قَوله ﴿قُلْ لا يَسْتَوِي الْخُبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ ﴾ لا قوله ﴿قُلْ لا يَسْتَوِي الْخُبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ ﴾ لا يستويان في كل شيء يبحث مفهوم الديمقراطية من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٢/آياتها من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٢/آياتها من مقاصد السورة وفضلها           | - |
| 012                                        | ۹.              | قوله ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا اليهود أخبث من المشركين لذلك تقدّموا قوله ﴿إِثَمَّا الْخُمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ ﴿ تَحْرِيمُ الحَمرِ قُولُهُ ﴿قُلُ لا يَسْتَوِي الْخُبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ ﴾ لا يستويان في كل شيء يبحث مفهوم الديمقراطية من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٢/آياتها من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٢/آياتها                                                                                                                         | - |
| 012                                        | ۹.              | قوله ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا اليهود أخبث من المشركين لذلك تقدّموا قوله ﴿إِثَمَا الْخُمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ تحريم الخمر قوله ﴿قُلْ لا يَسْتَوِي الْخُبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ ﴾ لا يستويان في كل شيء يبحث مفهوم الديمقراطية                                                                                                                                                                                                                                     | - |
| 012                                        | ۹.              | قوله ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا اليهود أخبث من المشركين لذلك تقدّموا قوله ﴿إِثَمَا الْخُمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ تحريم الخمر قوله ﴿قُلْ لا يَسْتَوِي الْخُبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ ﴾ لا قوله ﴿قُلْ لا يَسْتَوِي الْخُبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ ﴾ لا                                                                                                                                                                                   | - |
| 012                                        | ۹.              | قوله ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا اليهود أخبث من المشركين لذلك تقدّموا قوله ﴿إِثَمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ تحريم الخمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - |
|                                            |                 | قوله ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا ﴾ اليهود أخبث من المشركين لذلك تقدّموا قوله ﴿إِثَمَا الْخُمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالأَنصَابُ وَالأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | - |
|                                            |                 | قوله ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا﴾ اليهود أخبث من المشركين لذلك تقدّموا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - |
| 01.                                        | ۸۲              | قوله ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - |
|                                            |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
|                                            |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| الصفحة                                     | الآية           | ٨٠٠/الجزء السابع من القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
|                                            |                 | من مباحث آيات سورة المائدة/مدنية/ترتيبها ٥/آياتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| 0.7                                        | 79              | و الفرقة الناجية في القرآن ﴾ الفرقة الناجية في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - |
|                                            | ٦٧              | قوله ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ﴾<br>قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِئُونَ فَلا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ |
| 0                                          | 917             | لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ ضرورة الناهون عن المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| ٤٩٦                                        | ٦٣              | قوله ﴿ لَوْلا يَنْهَاهُمُ الرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمْ الإِثْمُ وَأَكْلِهِمْ السُّحْتَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _ |
| ٤٩١                                        | 00              | قوله ﴿الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - |
|                                            |                 | مِنْهُمْ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| ٤٨٦                                        | 01              | قوله ﴿لا تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ وَمَنْ يَتَوَهَّمُ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _ |
| 2,75                                       |                 | حكم الله وحكم الجاهلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _ |
| <b>を</b> 入の                                | 0.              | قوله ﴿أَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللَّهِ حُكْماً لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| ٤٨٢                                        | ٤٨              | مهيمن على كل كتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - |
|                                            |                 | قوله ﴿مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ ﴾ القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
|                                            | ٤٤              | وى ﴿ وَمِن مَ يَعْدُمْ بِنَا مِن اللَّهُ عَالِمُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ<br>هُمْ الْفَاسِقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - |
| ٤٧٨                                        | 4 4             | قوله ﴿ وَمَنْ لَمْ يَخْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَئِكَ هُمْ الْكَافِرُونَ ، هُمْ الظَّالِمُونَ ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |

|                      |                            | رقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
|----------------------|----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 074                  | ٣٦                         | قوله ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَالْمَوْتَى يَبْعَثُهُمْ اللَّهُ﴾ المعاند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | - |
|                      |                            | والجاهل كالميت بين الأحياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| 070                  | ٣٨                         | قوله ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمٌ أَمْثَالُكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - |
|                      | 1 //                       | ﴾ فأطوار حياتما مثل أطوار حياة الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| ٥٨.                  | 09                         | قوله ﴿وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ﴾ يعلم الإنسان القليل ويجهل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - |
|                      |                            | الكثير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| ٥٨٣                  | ٦١                         | قوله ﴿ <b>وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ</b> ﴾ متى ؟ إذا تعارضت إرادة الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - |
|                      |                            | المختار مع إرادة الله الواحد القهّار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| 090                  | ٧٥                         | قوله ﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - |
|                      |                            | الْمُوقِنِينَ ﴾ كشف الله بصيرته عن الأسرار الكامنة في الكون والكائنات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| 099                  | ٨٢                         | قوله ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُوْلَئِكَ لَهُمْ الْأَمْنُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _ |
|                      |                            | التخلّص من كلّ أنواع الظلم تكون عاقبته الأمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| ٦٠٤                  | ٩.                         | قوله ﴿أَوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمْ اقْتَدِهِ ﴾ فهم النموذج الصالح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ |
|                      |                            | للإقتداء والإنتماء والإنباع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| ٦١٠                  | 9 /                        | قوله ﴿ وَهُو الَّذِي أَنشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعٌ ﴾<br>النفس الواحدة الموحدة المتحدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ |
|                      |                            | قوله ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ﴾ الإدراك عميق الرؤية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _ |
| 717                  | ١٠٣                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| 714                  | 1.4                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| ٦١٣                  | ١٠٣                        | من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها<br>١٦/الجزء الثامن من القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| الصفحة               | الآية                      | من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
|                      |                            | من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها  7/الجزء الثامن من القرآن الكريم قوله ﴿وَقَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً﴾ جميع الموجودات هي كلمات الله ، كلمات الله مفهوم عام                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - |
| الصفحة               | <b>الآية</b>               | من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها ٥٥/الجزء الثامن من القرآن الكريم قوله ﴿وَقَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً ﴿ جميع الموجودات هي كلمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - |
| الصفحة               | الآية                      | من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها  7/الجزء الثامن من القرآن الكريم قوله ﴿وَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً﴾ جميع الموجودات هي كلمات الله ، كلمات الله مفهوم عام قوله ﴿وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾ يذم القرآن الكثرة العامة                                                                                                                                                                                 | - |
| الصفحة               | <b>الآية</b>               | من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها  ٥٦/الجزء الثامن من القرآن الكريم قوله ﴿وَقَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً ﴿ جميع الموجودات هي كلمات الله ، كلمات الله مفهوم عام قوله ﴿وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ يذم القرآن الكثرة العامة قوله ﴿وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرُ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ ﴾ الفسق                                                                                   | - |
| الصفحة<br>۲۲۲<br>۲۲۳ | <b>الآية</b><br>١١٥        | من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها  من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها قوله ﴿وَقَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً﴾ جميع الموجودات هي كلمات الله ، كلمات الله مفهوم عام قوله ﴿وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ﴾ يذم القرآن الكثرة العامة قوله ﴿وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرُ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ﴾ الفسق الخروج عن طاعة الله                                                | - |
| الصفحة<br>۲۲۲<br>۲۲۳ | <b>الآية</b><br>١١٥        | من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها  قوله ﴿وَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً ﴿ جميع الموجودات هي كلمات الله ، كلمات الله مفهوم عام قوله ﴿وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ يذم القرآن الكثرة العامة قوله ﴿وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرُ السُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ ﴾ الفسق قوله ﴿وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرُ السُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ ﴾ الفسق الخروج عن طاعة الله |   |
| الصفحة<br>۲۲۲<br>۲۲۳ | <b>الآية</b><br>١١٥<br>١١٦ | من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها  من مباحث آيات سورة الأنعام/مكية/ترتيبها ٦/آياتها قوله ﴿وَقَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً﴾ جميع الموجودات هي كلمات الله ، كلمات الله مفهوم عام قوله ﴿وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ﴾ يذم القرآن الكثرة العامة قوله ﴿وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرُ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ﴾ الفسق الخروج عن طاعة الله                                                |   |

|     |     | ﴾ تصوير الهدى والضلال وتأثيرهما على حركة القلوب                                                                                               |   |
|-----|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ٦٣٤ | ١٢٨ | قوله ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ قَدْ اسْتَكْثَرْتُمْ مِنْ الإِنسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ ﴾ الجني يستمتع بطاعة الإنسي له وبالعكس | ı |
| 707 | 100 | قوله ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ ﴾ إخّا<br>وصية الله لعباده عالية المضامين                 | - |
| 707 | 109 | قوله ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعاً لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ﴾<br>أصحاب البدع والتفرق يبرئ الله منهم والرسول          | - |
| 775 | 170 | قوله ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلائِفَ الأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ<br>دَرَجَاتٍ﴾ الخلائف وفلسفة التفاوت                      | 1 |

# وآخر دعوانا (أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ مِرَبِّ الْعَالَمِينَ) يونس ١٠/



#### السيرة الذاتية (المختصرة) للباحث مكى قاسم البغدادي

مواليد: ١٩٥٥ بغداد

الجنسية: عراقي

هاجر إلى خارج العراق في ظروف إرهابية سنة ١٩٨٠م

التحصيل العلمي: خريج معهد الإدارة / الرصافة / قسم المحاسبة / بغداد سنة ١٩٧٨

درس في جامعة الاوزاعي في بيروت/ الدراسات الإسلامية سنة ١٩٨٧.

الاختصاص: يُعنى بالدراسات القرآنية.

#### مؤ لفاته

- 1- موسوعة الثقافة الاستشهادية (الشهادة تأصيل لاستئصال) دراسة موضوعية معاصرة للنظرية الاستشهادية في المنظور الإسلامي، تتألف من أربعة مجلّدات فنيّة مطبوعة، عدد صفحاتها (٢٢٠٠) صفحة، طبعت سنة ١٩٩٣م، الدار الإسلامية ببروت.
- ۲- أهداف القرآن في أم الكتاب/ دراسة سورة الحمد، تحتوي على جزأين في مجلد فني واحد، مطبوع في سنة ٢٠٠٨م، في سوريا، دمشق تضم ٨٥٠ صفحة، طروحات قرآنية تخليلية معاصرة، الدراسة الحيوية للقرآن، (سورة الحمد ميزان: فمن وَفّى، استوفى).
- ٣- دراسة سورة العصر، سبل النجاة من الخسران، طروحات قرآنية تحليلية معاصرة،
   تضم ٢٤٠ صفحة، طبعت سنة ٢٠٠٨م، دار ضحى للطباعة والنشر في سوريا، دمشق.
- ٤- السكن الزوجي المتكافئ، في المنظور القرآني الفريد، طروحات قرآنية تحليلية معاصرة، الدراسة الحيوية للقرآن، يبحث عن فلسفة السكن الزوجي، القاعدة الأساسية في الحياة الزوجية.
- ٥- وَعْيُ القُرآنِ اللَّيسَّر، الفهم الحيوي للقرآن، وهو دراسة معاصرة واعية لفهم النص القرآني بصورة مُيسَّرة ومؤثرة، محركة للمشاعر، على قاعدة خير الكلام ما قلَّ ودلَّ ولا يملّ، ولا يبتعد عن القصد، ويعتمد المنهج العالمي للقرآن (إِنْ هُوَ إِلا ذِكْرُ لِلْعَالَمِينَ) ويعتمد المثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي، طبع في دار بساتين المعرفة في بغداد، شارع المتنبي، يضم أربعة مجلّدات فنية، سنة الطبع ٢٠١٩ ط الأولى.
  - ٦- منهج الوصية الشخصية الهادفة، من نظام التكافل في الإسلام.

- ٧- القوامة جدلية بين زوجين لقوله تعالى (الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ) النساء/٣٤، دراسة قرآنية تحليلية معاصرة، مفهوم إدارة الأسرة بصورة عادلة وكفوءة ومتألّقة، على قاعدة (وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ) النساء/١٩.
  - ٨- ساهمت في كتابة بحوث قرآنية ومقالات تربوية في عدة صحف ومجلات متنوعة.
- ٩- شاركت في عدة مؤتمرات عالمية ومحلّية، ومهرجانات وجمعيات ومنتديات ثقافية،
   وندوات إسلامية حوارية.
- 10- المنهج العالمي للقرآن، يتناسب معه الخطاب العالمي، ألقي البحث في مؤتمر جامعة الكوفة سنة ٢٠١٣، ونُشِرَ في كتاب المؤتمر (القرآن وقضايا العصر).
- 11- الإمام الكاظم (ع) ونظام الأولويات، أُلقيّ البحث في مؤتمر الإمامين الكاظم والجواد (ع) السنوي الثاني سنة ٢٠١١، ونُشِرَ في كتاب المؤتمر.
- 17- حدود الرخصة الشرعية في تعاون المستضعفين مع الحكومة المستكبرة، بين قواعد الحكم القرآني والسيرة الحركية للإمام الكاظم (ع)، أُلقي البحث في المؤتمر الثالث الدولي، الإمام الكاظم (ع) مصدر عطاء خالد للإنسانية سنة ٢٠١٢، ونُشِرَ في كتاب المؤتم.
- ١٣- إشكالية الهداية بين القول والعمل، أُلقي البحث في مؤتمر العودة إلى القرآن، في سوريا- دمشق سنة ٢٠١٤، ونُشِرَ في مجلة البصائر الثقافية.
- 18- إسلوب البحث يَتَقَدَّم على مادة البحث، أُلقي البحث في مؤتمر الوحدة الإسلامية في إيران، طهران سنة ١٩٩٣، نشر في مجلة الثقلين.
  - ١٥- أعمل معدّ برامج في إذاعة الخالدون
    - البرامج الثابتة ثلاثة:

١- برنامج في الشهادة حياة

٢- برنامج أنواع النفس في القرآن الكريم

٣- برنامج (لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا)

- وبرامج مختارة غير ثابتة حسب المناسبات في الإذاعات والقنوات الفضائية...

وآخر دعوانا (أَن الْحَمْدُ لِلَّهِ مَرَبِّ الْعَالَمِينَ) يونس ١٠/

