

عمساد الكاظمي





# دراسة في معجم رجال الحديث للسيد الخوئي

- نظرة في القواعد الرجالية -

عماد الكاظمي

الكتاب: دراسة في معجم رجال الحديث للسيد الخوئي -نظرة في القواعد الرجالية-

المؤلف: عماد الكاظمي.

الطبعة: الأولى.

الناشر: معالم الفكر / العراق - الكاظمية.

لبنان – حارة حريك مجاور مسجد الحسنين.

السنة: ٢٠١٤ه ٢٠١٤م

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد (٢٣٢٠) لسنة ٢٠١١م

## الإهداء

إلى أستاذي وشيخي الدكتور حسين علي محفوظ .. أهدي هذا المجهود

# بشم للنف التحافظ في

#### مقدمة:

الحمد لله الأول بلا أولي كان قبله، والآخر بلا آخرٍ يكون بعده، وأفسضل الصلاة على محمد عبده، وعلى آله السائرين إثره.

أما بعد، إنه لشرفٌ كبيرٌ يتشرّفُ به طلبة كلية السشريعة في الجامعة العالمية للعلوم الإسلامية أنْ يقوموا بكتابة بحث السنة الأخيرة من الدراسة الجامعية، ليمارس الطالب قبل اختتام دراسته الخطوات الأولى للبحث بنفسه في هذا البحر العميق للمؤلفات والعلوم (۱) ، والتي جمعت بين طياتها ما جمعت من علموم وحقائق قد تخفى على كثير من الطلبة والدارسين، ولا يستطيعون الوصسول إليها ضمن الدراسة المنهجية التقليدية القائمة على ما يطرحه الأستاذ على الطالب في الجامعة. فكانت هذه الخطوة مهمة جداً وضرورية للطالب من كتابة بحث يختاره ضمن اختصاصه لتنضج وتتلقّح تلك المعلومات والعلوم التي تلقّاها عند بحثه عن أيًّ موضوع بدقة وعمق، ليكون بذلك مؤهلاً للدراسات التخصصية بعد حين لسو أراد ذلك، إضافة إلى تحصيه لكُلٌ ما تمت دراسته في الجامعة للسنوات الأربع، وهذا المشروع -بحث التخرج - أعتقد أنه من أهم المشاريع العلمية التي تعطي للطالب الفرصة في الاعتماد على تجربته العملية سواء كانت هذه التجربة بكراً أم

ان إنَّ هذا الكتاب في الأصل هو بحث تخرج وقد تم إضافة صفحات أخرى إليسه ليكسون هـــذا الجهد المتواضع.

لا، إضافة إلى فتح آفاق العلم أمامه والبحث والتأمل ليكون يوماً ما باحثاً يمكن الاعتماد عليه في اختصاصه ليفيد بذلك العلم وطلابه.

إنَّ من العلوم المهمة التي تمت دراستها في هذه الكلية هو ما يتعلق بالعلوم الإسلامية عامة، وما يتعلق بالفقه الإسلامي والوصول إلى معرفة استنباط الحكم الشرعي خاصة والعلوم المقدِّمة لذلك، وبما أنَّ مصادر استنباط الحكـم الـشرعي قائمة بالأساس على القرآن الكريم والسنة الشريفة، لذا كانت للعلوم المقدمة لذلك الحظ الأوفر في الدراسة، فكان من أهم تلك العلوم هو ما يتعلق بــسند أحاديــث السنة الشريفة وهو ما يعرف أصطلاحاً بـ "علم الرجال" والقواعد التي تضمنها هذا العلم وكيف تداوله المسلمون وتعاملوا معه على مر السنين للوصول إلى أحكام الشريعة المقدسة، والتي كانت أغلب أحكامها قد وصلت إلينا عن طريق روايات المعصومين (عليهم السلام)، ولأهمية ذلك حاولت الكتابة عن هذا العلم ولكن بخوفٍ وأرتباكِ شديدَيْن من عدم التوفيق في ذلك، ولكنني أعتقد أنَّ الصعاب لايمكن التغلب عليها بالوقوف أمامها كالأسير، بل بركوبها بعد التوكل على الله تعالى، والاستعانة به في الفوز والفلاح. فكانت هذه التجربة لنا في كتابة بحث حول مادة علم الرجال، وذلك من خلال اختياري لمؤلُّفٍ عظيم من المؤلِّفات التي أُلُّفت. في هذا المجال، والذي -كما أعتقد- لم يُتَناول بالدراسة والتحقيق من قبل الباحثين سابقاً إلا بالإشارة إليه أحياناً، ذلك هو (معجم رجال الحديث) لمرجع الأمة وأستاذ الأجيال السيد "أبو القاسم الموسوى الخوئي" (قدس سره)، المرجع الذي برع في كُلِّ علم وفن، وكانت من أكبر إنجازاته العلمية ما ألَّفه في علم الرجال ومعرفة رواة الأحاديث وما قيل فيهم من حيث الوثاقة وعدمها، ليجعل بذلك مادة جاهزة لكلُّ . هُ مِن هُ مِن لَا أَمَانِكُ لَا وَأَيَاتُ الْمُعَارِكَةُ.

إنَّ البحث يقوم حول دراسة بعض القواعد الرجالية التي أشار إليها السيد الخوتي (قدس سره) إجمالاً، ودراسة بعضها تفصيلاً، من حيث أهمية تلك المواضيع في علم الرجال ..

وسوف نتحدَّث عن منهجية البحث في المدخل ونبيِّن الخطوط العامة التي يقوم عليها البحث ليكون الباحث والمطالع على بينة تامة بأبواب هذا البحث ثمم نشرع في بيان الفصول الثلاثة التي قسم البحث عليها. ومنه تعالى نستمد العون والتوفيق إنه وليُّهُما..

في الختام أتقدَّمُ بشكري وأمتناني لكل العاملين في (الجامعة العالمية للعلوم الإسلامية) بكُلِّ كوادرها العلمية والإدارية على الجهود الفريدة التي تُبذل من أجل رفد الأمة الإسلامية بالعلم والعلماء وطلبة العلم والبحوث العلمية ..

وأتقدم كذلك بشكري العميق إلى جميع العاملين في (مكتبة الجوادين العامة) في الصحن الكاظمي الشريف، هذا الصرح العلمي الكبير في العالم الإسلامي والذي تفتخر مدينتنا أنْ تضمه بين جناحيها وما تحويه من الكنوز العلمية التي لا تُقدَّرُ بثمن، إضافة إلى الخدمات الكبيرة التي يقدمها العاملون فيها على قدم وساق، آناء الليل وأطراف النهار لا يبتغون إلا رضا الله تعالى..

أسأله تعالى أنْ يتقبل ذلك بأحسن قبوله إنه سميع مجيب.

### تمهيد: تأريخ علم الرجال.

قبل أنْ نتعرف على علم الرجال وبيان الأدلة التي تثبت حاجة الفقيسه إليسه نبين مقدمة لها علاقة بذلك، حيث إنَّ علم الرجال من العلوم المهمة التي لها الدور الكبير في مقدمات عملية الاستنباط للحكم الشرعي، وذلك لأنَّ المصدر الأساس للأحكام هو القرآن الكريم والسنة الشريفة، وأنَّ القرآن الكريم قــد ثبــت لجميــع المسلمين تواتره وقطعية صدوره من قبل الله تعالى وأنــه لا نقــص ولا زيــادة ولا تحريف في أيِّ آيةِ من آياته، وقد تكفلت المؤلفات التي تناولت علوم القر آن بيان ذلك إضافة إلى وضوحه وثبوته، ولكن المصدر الثاني وهو السنة الــشريفة الــواردة عن المعصومين (عليهم السلام) أي الواردة عن النبي (صلى الله عليه وآله وسسلم) والأثمة الاثني عشر (عليهم السلام) كما يقول بذلك الشيعة الإمامية، أو ما ورد عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) والصحابة كما يقول أبناء العامة فإنها -الـسنة-ظلَّت مصدرَ دراسةٍ وتمحيصِ وتحقيقِ حول صحة صدور تلك الروايات عسنهم أم لا ؟ وخصوصاً بعد ابتعاد زمن الكتب التي جمعَتْ تلك الروايات في المجموعات. الحديثية عن عصر المعصوم، وابتلاء الأمنة بالكنذابين والوضّاعين وأصبحاب الأهواء (١)، إضافة إلى سلاطين الجور وذلك بابتداع أحاديث وتسبتها إلى النبيي (صلى الله عليه وآله وسلم) وأهل بيته (عليهم السلام) أو الصحابة مما أدى بالفقهاء إلى وضع قواعد عدة في طريقة التعامل مع تلك الأحاديث لمعرفة صحيحها من سقيمها، فكانت الحاجة ضرورية في التمهد لعلم يتكفل دراسة سند تلك الروايــات

<sup>(</sup>١) سوف نذكر في صفحات لاحقة بعض تلك الأحاديث المكذوبة على النبي وأهل بيته (عليهم السلام).

والقطع أو الوثوق بصدورها عنهم، وهذا ما تم بيانه وتكفله في علم خاص يعرف بـ (علم الرجال).

لأجل ذلك فقد عكف العلماء على تأليف كتب خاصة في هذا الموضوع منذ عصر الأثمة (عليهم السلام) إلى وقتنا الحاضر، نذكر بعض ما اشتهر منها:

- ١ رجال البرقي، لأحمد بن أبي عبد الله البرقي (ت ٢٨٠هـ).
- ٢ رجال الكشي، لأبي عمرو محمد بن عبد العزيز الكشي (ت٣٢٩هـ).
  - ٣ رجال ابن الغضائري، لأبي الحسين الغضائري (ت٤١١هـ).
- ٤ رجال النجاشي، لأبي العباس أحمد بن علي بن أحمد النجاشي (ت ٠ ٥٠هـ).
  - ٥ الفهرست، لأبي جعفر بن محمد بن الحسن الطوسي (ت٢٠٥هـ).
- ٦ رجال الشيخ الطوسي، لأبي جعفر بن محمد بن الحسن الطوسي(ت٤٦٠هـ).
- ٧ الفهرست، رشيد الدين محمد بن علي السروي الشهير بـ (أبن شهر آشـوب)
   (ت٥٨٨ه).
  - ٨ حل الإشكال في معرفة الرجال، جمال الدين ابن طاووس الحلي (ت٦٧٣هـ).
    - ٩-رجال ابن داوود، تقى الدين الحسن بن على داوود الحلى(ت٧٠٧هـ).
      - ١٠ خلاصة الأقوال في معرفة الرجال، العلامة الحلي (ت٢٦٧هـ).
        - ١١ إيضاح الاشتباه، العلامة الحلى (ت٧٢٦ه).
    - ١٢ التحرير الطاووسي، الشيخ حسن بن زين الدين العاملي (ت١٠١١هـ).
      - ١٣ هداية المحدثين، الشيخ محمد أمين الكاظمي (ت في ق١٢ه).
        - ١٤ التعليقة، الشيخ محمد باقر البهبهاني (ت١٢٠٥).
- ١٥ منتهى المقسال في معرفة الرجال، أبو على محمد بن إسماعيل الحائري(ت١٢١٦ه).

- ١٦ تنقيح المقال في أحوال الرجال، الشيخ عبد الله المامقاني(ت ١٣٥١هـ).
  - ١٧ بغية الوعاة وغيره، السيد حسن الصدر (ت١٣٥٤هـ).
  - ١٨ ثقاة الرواة، السيد هبة الدين الشهرستاني (ت١٣٨٦هـ).
    - ١٩ قاموس الرجال، الشيخ محمد تقى التستري.
  - ٢ معجم رجال الحديث، السيد أبو القاسم الخوئي (ت١٤١٣هـ).

فهذا عشرون مؤلَّفاً -وهي أكثر- حاولنا ذكرها بهذه العجالة التي تناولت علم الرجال وما يتعلق به، فلا يخلو قرنٍ إلا وهناك تأليف أو عدة تآليف في الرجال وذلك للأهمية البالغة في دراسته.

إنَّ كثرة هذه المؤلفات تؤكد على اهتمام علماء مدرسة أهل البيت (عليهم السلام) بعلم الرجال، لا كما أراد أنْ يصوِّر ذلك بعض المعادين لهم والمغرضين. ومن أراد بعض التفصيل فليراجع مثلاً كتاب "مصفى المقال في مسصنفي علم الرجال" للعلامة الشيخ أغا بزرك الطهراني (قدس سره) (ت١٣٨٩هسه)، ولذا نجد أنَّ الشيخ النجاشي يرد على هذه الادعاءات في أول كتابه قائلاً: ((أما بعد فإني وقفتُ على ما ذكره السيد الشريف "أطال الله بقاه وأدام توفيقه" من تعبير قسوم من مخالفينا إنه لا سلف لكم ولا مصنف، وهذا قولُ مَنْ لا علم له بالناس، ولا وقف على أخبارهم، ولا عرف منازلهم، وتأريخ أخبار أهل العلم .. -إلى أنْ قال لأصحابنا (رحمهم الله) في بعض هذا الفن كتباً)). (") ومن هذه الكتب القديمة على ما تقدم ذكره هي:

<sup>()</sup> رجال النجاشي ص٢

- \* كتاب للحسين بن محبوب المولود عام ١٤٩هـ.
  - \* كتاب للحسن بن على بن فضال (ت٢٢٤ه).
- \* كتاب لأحمد بن محمد البرقي صاحب المحاسن (ت٢٧٤هـ). (1)

وكل ذلك للدلالة الواضحة على أهمية الحديث عن السنة المشريفة حيست همي المصدر الثاني بعد القرآن الكريم للتشريع الإســــلامي، ولا يمكـــن لأيِّ فقيـــــهٍ أو باحثِ أنْ يفرِّقَ بينهما، لأنَّ بها -السنة- يُبين المجمل من المبهم، والمطلق من المقيد وغيره، حيث أنَّ القرآن الكريم قد شَرَّع بعض الأحكام أو كلها إجمالاً، ثـم أتت السنة الشريفة لتبين ذلك الإجمال، وأقوى شاهدٍ على هذا تـشريعات الـصوم والحج والصـــلاة وغيرها، ولذا ورد عن الإمام الصادق (عليه الـــسلام) قولـــه: إنَّ رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) نزلت عليه الصلاة، ولم يُسَمِّ اللهُ له ثلاثماً ولا أربعاً حتى كان رسول الله هو الذي فَسَّر لهم ذلك.

وبعد عصر النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) كان عصر الأثمـــة (عليــه السلام) في بيان الأحكام الشرعية للناس، فالنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قد وَرَّث للأمة ذينك المصدرين (القرآن والعترة) للرجوع إليهما في معرفيةِ كُـلِّ مــا يحتاجونه سواء كان حكماً شرعياً أم غيره، حيث قال في الحديث الشريف المتواتر بين المسلمين والمشهور بحديث الثقلين: ((إني تساركٌ فسيكم الثقلين كتساب الله وعترتي أهل بيتي وإنهما لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض)).(١)، بل قال كما في

<sup>(</sup>١) بحوثٌ في فقه الرجال، السيد على حسين مكي العاملي ص ٢٣.

<sup>&</sup>quot; البيان في تفسير القرآن، السيد الخوئي ص٢٤ عن مصادر كثيرة منها الحاكم في المستدرك على الصحيحين، ومسند أحمد وغير هما.

رواية الطبراني في تكملة الحديث: ((فلا تَقْدَموهم فتهلكوا، ولا تَقْـصُروا عنهم فتهلكوا، ولا تَقْـصُروا عنهم فتهلكوا، ولا تعلَّموهم فإنهم أعلمُ منكم)).(1)

لذا نرى كثيراً من كلمات الأعلام تؤكد على الحاجة لهذا العلم، وتذكر الأدلة لإثبات حاجته مقابل من أفرط وذهب إلى القول بعدم الحاجة إليه.

وانطلاقاً من أهمية ذلك كان لنا اختيار هذا البحث عن علم الرجال ودراسسة بعض ما يتعلق به ثم بيان رأي عَلَمٍ من أعلام المسلمين، ومن كبار محققي الطائفة، وهو السيد "أبو القاسم الموسوي الخوتي" (ت١٤١١هـ) في مباحث هذا العلسم، إذ أق أغلب هذه القواعد الرجالية تُعْرَضُ بعد ذلك على الأصوليين في علم الأصول ليعرف مدى حجية ذلك، والسيد الخوتي (قدس سره) يعدُّ من كبار علماء الأصول للقرن الهجري الماضي، وقد ذكر السيد أغلب آرائه الرجالية في موسوعته الرجالية المعجم رجال الحديث" ولذا كان اختيار هذه الدراسة لإبراز أهم النقاط التسي يختلف فيها مع غيره وبيان أدلته وحجته، وحاولت في كل مبحث الإيجاز فيه دون التفصيل وبيان الآراء المختلفة، ونكون بذلك قد تمت إضافة دراسةٍ من دراسات علم الرجال، ولعلنا نوفَق في ذلك.

وقد تم تقسيم البحث -المتواضع- على فصول ثلاثة، وكل فصل على مباحث ثلاثة، إضافة إلى الخاتمة، فكان كالآتى:

الفصل الأول

-المبحث الأول/ تعريف علم الرجال.

-المبحث الثاني / أدلة الحاجة إلى علم الرجال.

<sup>(</sup>١) المراجعات، السيد عبد الحسين شرف الدين ص٢٦ عن الطبراني.

دراسة في معجم رجال الحديث -نظرة في القواعد الرجالية -- ......

-المبحث الثالث / الأخبارية وشبهة عدم الحاجة إلى علم الرجال.

الفصل الثاني

-المبحث الأول: نبذة من سيرة السيد الخوئي (قدس سره).

-المبحث الثاني: نظرة في معجم رجال الحديث.

-المبحث الثال: آراء السيد الخوتي في القواعد الرجالية.

الفصل الثالث

-المبحث الأول: الكتب الأربعة وقطعية صدورها عن المعصوم (عليه السلام).

-المبحث الثاني: أصحاب الإجماع.

-المبحث الثالث: مراسيل مشايخ الثقات.

# الفصل الأول

\* المبحث الأول: تعريف علم الوجال.

\* المبحث الثاني: أدلة الحاجة إلى

علم الرجال.

\* المبحث الثالث: الأخبارية وشبهة

عدم الحاجة إلى علم الرجال.

#### المبحث الأول: تعريف علم الرجال.

إنَّ جميع المؤلفات التي بحثت حول علم الرجال وما يتعلق به قــد بينــت المراد من هذا العلم وما هو التعريف الشامل له، وهو أمر بديهي في الكتابة عن أيِّ ا علم فلا بد من تعريفه وبيان الغاية منه، وسوف نستعرض بعض هذه التعريفات التي ذكرها الأعلام في كتبهم لتكون لدينا نظرة شاملة عن هذا العلم، لنرى بعدها أي التعريفات هي أقرب للواقع العملي من غيرها.

ورد في "معجم مصطلحات الدراية" كما عن توضيح المقال: ((إنه عليمٌ وضعَ لتشخيص رواة الحديث ذاتاً ووصفاً، مدحاً وقدحاً)). أو هـو: ((إنـه علـم يبحث فيه عن أحوال الراوي من حيث اتصافه بشرائط قبول الخبير وعدمه)).(١)، وقال الشيخ السبحاني: ((وقيل وهو علم يبحث فيه عن أحوال الرواة من حيث اتصافهم بشرائط قبول أخبارهم وعدمه)). وإنْ شئت قلت: ((هو علم يبحث عن أحوال رواة الحديث التي لها دخل في جواز قبول قولهم وعدمه))، وربما يعسرف: ((بأنه علم وضع لتشخيص رواة الحديث ذاتاً ووصفاً ومدحاً وقدحاً))، والمراد من تشخيص الراوي ذاتاً هو معرفة ذات الشخص وكونه فلان بن فلان كما إنَّ المواد من التشخيص الوصفي هو معرفة أوصافه من الوثاقة ونحوها .. (٢)

وورد أنه: ((علم يبحث فيه عن أحوال الرواة من حيث اتصافهم بما يوجب قبول رواياتهم أو عدم قبولها من حيث الوثاقة والصدق أو الجرح والضعف ومن حيث التمييز عند الاشتباه والاشتراك)). (")

<sup>( )</sup> معجم مصطلحات الدراية، محمد رضا جديدي نزاد ص١٠٥

۲۱ كليات في علم الرجال، الثيخ جعفر السبحاني ص١١

<sup>(</sup>m) الفوائد الرجالية، السيد على الصدر ص٧

فهذه مجمل التعريفات التي عرَّفت علم الرجال، ولو أراد الباحث أنْ يجمع بينها لخرج بنتيجة واحدة وهي أنَّ هذا العلم يعرِّفنا ذات الراوي لتتم معرفته ومسا يتعلق به من حيث اشتراك الاسم وعدمه، وكذا معرفة صفته مسن حيث العدالة والوثوق به أم لا.

ويذكر الدكتور الشيخ عبد الهادي الفضلي في ذلك: إنَّ هـذه التعـاريف - وكما هو واضح- تلتقي عند مؤدّى واحد أو بتعبير أدق عند موضوع واحد وهـو دراسة أحوال الرواة ومن جانبين هما:

١- تشخيصُ وتعيينُ هويةِ الراوي باسمهِ ونسبهِ ونسبتِهِ وما إلى ذلك.

٢- معرفة نعته أو وصفه الذي له علاقة ومدخلية بقبول روايته أو رفضها من حيث كونه عادلاً أو غير عادلٍ، ثقة أو غير ثقة، ممدوحاً أو مقدوحاً، موثّقاً أو مفسقاً، مضعفاً أو مهملاً أو مجهولاً..(١)

ولذا فإنه لا يتبغي الإطناب في بيان كل ما قيل من تعريفات في ذلك فإنه إسهابٌ لا نفع فيه بعد أنْ تبينت لنا النظرة الكاملة عن أي أمر يدور هذا العلم.

إنَّ مجمل هذه التعارف التي وردت على اختلافِ بعضها في الألفاظ واتفاقها، فإنها تتفق إجمالاً أو تفصيلاً في المضمون الأساس لهذا العلم، وهـو معرفة ذات الراوي (اسمه) وتعيينه عند الاشتراك ومعرفة صفته (الوثاقة والعدالة و...) التي لها الأثر الكبير في الأخذ بروايته أو ردِّها، فكل ذلك يتم دراسته في هذا العلـم (علـم الرجال).

<sup>··</sup> أصول علم الرجال، الشيخ عبد الهادي الفضلي ص١١

من خلال ما ذكر أيضاً يتضح لنا أيضاً موضوع هذا العلم، وهو البحث عن الرجال الواقعين في سلسلة السند فإنه يُبحث فيه عن كونهم ثقاةً أو ضعافاً ونحوها من تلك العوارض.

ولبيان ذلك نذكر مثالاً تطبيقياً في كيفية التعامل مع سلسلة رواة أيِّ حديث وكيفيـــة الاعتماد عليه أو ردِّه، فمثلاً:

ــ روي في الوسائل ما نصه: محمد بن يعقوب، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بسن محمد بن عيسى، عن أحمد بسن محمد بن عيسى، عن علي بن النعمان، عن أبي أسامة، عـن أبي عبـد الله (عليسه السلام) أنه قال في حديث: ((كونوا دعاة إلى أنفسكم بغير ألسنتِكم، وكونوا زيناً ولا تكونوا شيناً)).(1)

#### فهذا الحديث بسنده المتصل نقوم يدراسته بالشكل التالي:

- \* أما محمد بن يعقوب الكليني "صاحب كتاب الكافي" فهو غني عن التعريف و لا يُشك في وثاقته فهو أحد الأعلام الذين يفتخر بهم، قال النجاشي في حقه: ((شسيخ أصحابنا في وقته بالري ووجههم وكان أوثق الناس في الحديث وأثبتهم)).
- \* وأما محمد بن يحيى، فهو شيخ الكليني والذي يكثر الرواية عنه في الكافي وهـ و من الثقات العظام، قال النجاشي عنه: ((شيخ أصحابنا في زمانه، ثقة، عـين، كثـير الحديث)).
- \* وأما أحمد بن محمد بن عيسى، فهو الأشعري القمي المعروف بسسمو المنزلة، قال عنه النجاشي: ((أبو جعفر "رحمه الله" شيخ القميين، ووجههم، وفقيههم، غسير مدافع، وكان أيضاً الرئيس الذي يلقى السلطان، ولقى الرضا عليه السلام)).

<sup>(&</sup>quot; وسائل الشيعة، الحر العاملي ٧٦/١

\* وأما علي بن النعمان، فهو على ما قاله النجاشي: ((كان على ثقــة، وجهساً، ثبتاً، صحيحاً، واضح الطريقة)).

\* وأما أبو أسامة، فهو زيد الشحام وإذا رجعنا إلى ترجمة زيد السشحام لم نجد النجاشي يوثّقه، وإنما وثقه الشيخ الطوسي بقوله: ((زيد الشحام يكنى أبا أسامة ثقة)) وهو كافي.

فمن خلال هذا يتضح إنَّ الرواية صحيحة السند لوثاقة جميع رجال سندها. (۱)
ونذكر مثالاً آخراً للتعرف على كيفية الوصول إلى معرفة السند ووثاقة روات.
حيث -روى الشيخ الكليني في الكافي- باب فضل المعروف- عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمار، قال: قال أبو عبد الله (عليه السلام): ((اصنعوا المعروف إلى كُلِّ أحد فإنْ كان أهله، وإلا فأنت أهله)). (۱)
ولمعرفة مستوى هذه الرواية نرجع أو لا إلى كتب الرجال لنعرف قيمة كل راو من رواة سند هذه الرواية الشريفة -كما في الحديث السابق- وهي:

- \* أما محمد بن يعقوب الكليني فقد مر ذكره.
- \* أما على بن إبراهيم / إمامي عادل. (انظر رجال النجاشي)
- \* أما إبراهيم بن هاشم القمى / إمامي عادل. (انظر معجم رجال الحدث)
  - \* أما محمد ابن أبي عمير / إمامي عادل. (انظر رجال النجاشي)
  - \* أما معاوية بن عمار الدهني / إمامي عادل. (انظر رجال النجاشي)

<sup>()</sup> دروس تمهيدية في القواعد الرجالية، الشيخ باقر الإيرواني ص١٣

<sup>(&</sup>quot;) الكافي، الشيخ الكليني ٢٧/٤

۲1

وبعد رجوعنا إلى كتب الرجال ننتهي إلى النتيجة التالية: وهي إنَّ جميع رواة همذه الرواية هم إماميون عدول، ونرجع ثانياً إلى علم الحديث لنرى إنَّ هناك قاعدة من قواعده تقول: إنَّ السند إذا كان جميع رواته إماميين عدولاً فهو صحيح معتبر. (١٠

بهذه الطريقة يقوم الفقيه بدراسة سند كُلِّ حديث يريد أنْ يعتمد عليه في أيِّ بحث من مباحثه الفقهية التي توصله لاستنباط الحكم الشرعي، وهذا الأمسر لسيس سهلاً وذلك لكثرة الروايات الشريفة ورجالها والاختلاف في توثيق بعض عن الرواة وعدم توثيقهم عند آخرين، وطريقة التعامل في ذلك، إضافة إلى غسير ذلسك مسن المشاكل من قبيل جهالة بعض الرواة وتشابه بعض الأسماء مع غيرها ..

إذاً من خلال ما مرَّ من الأمثلة يتبين لنا جلياً أنَّ هنالك علاقة وثيقة بين عليم الرجال والعلوم الأخرى مثل علم الحديث وأصول الفقه، ليتمكن الفقيه بعدها من الوصول إلى الحكم الشرعي. ولذا يجب علينا أنْ نستعرض -ولو إجمالاً- تلك العلاقة ليتبين لنا حقيقة أهمية هذا العلم والفائدة المتوخاة من دراسته.

'''أصول الحديث، الشيخ عبد الهادي الفضلي ص١٦

#### العلاقة بين علم الرجال وعلم الحديث:

قد يرى الباحث -أول نظرة - أنهما يبحثان في موضوع واحد وهو دراسة الرواية أو نقول سند الرواية، ولكن هذا اشتباه، فالحقيقة إنَّ الحديث السشريف إذا أردنا دراسته فإنَّ ذلك سيكون أولاً في علم الرجال، حيث تتم من خلاله دراسة كُلُّ راوٍ - ورد في السند فتُعطى بعد ذلك نتيجة هذه الدراسة إلى المختص في علسم الحديث. حيث يذكر له مثلاً إنَّ جميع رواة هذه الرواية هم عدول قد توفرت فيهم العدالة، أو إنهم ثقات، أو ضعاف، أو مختلط بين الثقة وغيره، وذلك عن طريق كتب تراجم الرواة التي تكفلت ببيانِ ما يتعلق بذلك، فهذه النتيجة التي تؤخذ من علم الرجال تطبَّق عليها قواعد علم الحديث، مثل إنَّ الحديث إذا كان جميع رواتسه أماميين عدول فهو حديث صحيح، وغيرها من القواعد الأخرى المتعارفة في علم الحديث التي تبين أنواع الحديث وأصنافه، فهذه إجمالاً صورة العلاقة بسين هذين العلمين، ولعلها تكون وثيقة جداً بل كانت متداخلةً فيما بينها في مؤلفات القدماء حتى تم وضع قواعد كل علم في بابه.

#### 24

### العلاقة بين علم الرجال وعلم أصول الفقه:

إنَّ حجية مصادر التشريع الإسلامي وكيفية الاستدلال بها لاستفادة الحكم الشرعي تُبحث في علم أصول الفقه، وحيث إنَّ من المصدر الثاني للتشريع هو الحديث الشريف المتمثل بالسنة الشريفة، فالروايات منها ما يكون متواتراً، ومنها خبر الواحد المقترن بما يفيد صدوره عن المعصوم، ومنها الأحاديث المظنونة الصدور عن المعصوم، وغيرها وهذه الأنسواع كلها لا يُعرف مدى حجيتها والاستدلال بها إلا عن طريق أصول الفقه وقواعده المعلومة التي تُطبَّب ق على الحديث بتمامه من حيث نوعيته متواتراً، أم آحاداً، وأنَّ الخبر الواحد صحيحاً، أم حسناً، أم موثقاً، أم ضعيفاً، ومدى حجية كل خبر منها.

إذاً معرفة حجية الخبر وعدمه قائمة أولاً على معرفة نوع الخبر في علم الحديث، وبالتالي معرفة نوع الحديث قائمة على معرفة دراسة السند كاملاً لرواة الحديث الذي يتم في علم الرجال.

قعلى ذلك فالعلاقة مترابطة بين هذه العلوم الثلاث ليكون الأمر مهيئاً للفقيه بتطبيق قواعده بعد ذلك ليستنبط الحكم الشرعي من الرواية.

فتكون المراحل وصولاً إلى الحكم الشرعي كالتالي:

١ - في علم الرجال نثبت قيمة الرواة. كل راوٍ يُدرس من خلال كتب التراجم.

٢ - في علم الحديث نثبت قيمة الرواية. حيث تُعرف هذه القيمة بعد دراسة كل راو
 في علم الرجال فيعرف بعد ذلك نوع الحديث صحيحاً أم غيره.

٣- في علم أصول الفقه نثبت حجية الرواية. وذلك بعد دراسة واثبات حجية السنة التي وصلت إلينا بطريق التواتر أو غيره من الطرق الظنية المعتبرة.

من خلال ذلك يثبت لنا وضوح التداخل بين هذه العلوم، بل الأصح تسلسل أهمية هذه العلوم في الوصول إلى الحكم الشرعي، إذ لا يمكن للفقي، أنْ يفتى

بالاستحباب المؤكد لغسل الجمعة أو شرائط صحة عقد البيع والسشراء إلا بعد مراجعة الروايات الواردة حول الموضوع ثم دراسة سند كُلِّ رواية ومعرفة حال كُلِّ راوية ومعرفة حال كُلِّ راوية من رواة سند الحديث ثم معرفة نوع هذا الحديث لكي يتم الحكم عليه بعد ذلك بحجيته أم عدم الحجية، فيأتي بعدها الفقيه لاستنباط حكم الاستحباب أو الوجوب وغيره.

وأعتقد أنه أصبح الأمر لدينا واضحاً -ولو إجمالاً- أهمية دراسة علم الرجال وبيان أثره على العلوم الأخرى.

#### Yo

### المبحث الثاني: الحاجة إلى علم الرجال.

بعد أنْ تعرفنا على الكلمات الواردة في تعريف هذا العلم والأقوال فيه، ننتقسل إلى بيان أقوال العلماء في إثبات الحاجة إلى علم الرجال وأهميته، لنصل بذلك إلى هدفين أساسيين: الأول معرفة مدى الحاجة إليه لتتم الإحاطة به ومعرفة قواعده التي يقوم على أساسها، والثاني هو الرد غير المباشر -أو المباشر - على القائلين بعدم الحاجة إليه، وإنْ كنا سنستعرض آراء القائلين بعدم الحاجة إليه باختصار.

ذكر العلماء أدلة عدة تؤكد على الحاجة الأساسية لدراسة علم الرجال وذلك لعلاقته الوثيقة بالعلوم الأخرى التي توصل الفقيه إلى استنباط الحكم الشرعي مسن الروايات المباركة التي تضمنت أغلب أحكام الشريعة الإسلامية المقدسة، إذ أنه لا يمكن الأخذ بأيِّ رواية وردت في كتب الأحاديث دون عرضها على قواعد خاصة تبين مدى الاستدلال بها وعدمه. وقد طال الحوار والنقاش بين العلماء في مؤلفاتهم حول الحاجة إلى علم الرجال وعدمها، فمن قائل بتوقف الاستنباط عليه وأنَّ رحاه يدور على أمور، منها العلم بأحوال الرواة، ولولاه لما تمكن المستنبط من استخراج كثير من الأحكام عن أدلتها، إلى قائلٍ بنفي الحاجة إليه، محتجاً بوجوه منها: قطعية أخبار الكتب الأربعة صدوراً، إلى ثالث قائل بلزوم الحاجة إليه في غير ما عمل بسه المشهور من الروايات، إلى غير ذلك حيث يبين فيها كُلُّ وجهة نظره تجاه هذا العلم، ولكن أساطين العلم والطائفة قد أكَّدوا وأثبت واحقيقة الحاجة إلى علسم الرجال، إضافة إلى أنَّ الواقع في التعامل مع تلك المرويات يؤكد عليه أيسضاً وخصوصاً مع انتشار العوامل الكثيرة للوضع والتدليس والكذب.

ذكر السيد الخوئي (قدس سره) في معجمه تحت عنوان "الحاجــة إلى علــم الرجال" ما نصه: ((قد ثبت بالأدلة الأربعــة حرمة العمــل بالظن، وأنــه لا يجــوز

نسبة حكم إلى الله سبحانه ما لم يثبت ذلك بدليل قطعي، أو بما ينتهي إلى السدليل القطعي، وناهبك في ذلك قوله سبحانه: ﴿ ٱللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى الله تَفْتَرُونَ ﴾ دلست الآية المباركة على أنَّ كل ما لم يثبت فيه إذنٌّ من الله تعالى، فنسبته إليه افتراء عليه سبحانه، كما ثبت بتلك الأدلة أنَّ الظن بنفسه لا يكون منجزاً للواقع، ولا معذراً عن مخالفته في ما نجز بمنجز، ويكفى في ذلك قوله تعالى: (وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَــكَ بـــهِ عِلْمٌ)، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلاَّ ظَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَـقِّ شَـيِّنًا﴾، وأما الروايات الناهية عن العمل بغير العلم فهي فوق حد الإحصاء، ففي صحيح أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله (عليه السلام): تَردُ علينا أشياء ليس نعرفها في كتاب الله ولا سنة فننظر فيها ؟ فقال: لا، أما إنك إنْ أصبتَ لم تؤجر، وإنْ أخطأتَ كـــذبْتَ على الله. ثم إنه لا ريب في أنَّ العقل لا طريق له إلى إثبات الأحكام الشرعية لعدم إحاطته بالجهات الواقعية الداعية إلى جعل الأحكام الشرعية. نعم يمكن ذلك في موارد قليلة، وهي إدراك العقل الملازمة بين حكم شرعي وحكم آخر، كإدراك، الملازمة بين النهي عن عبادة: كالصوم يومي العيدين وفساده. وأما الكتاب العزيسز فهو غير متكفل ببيان جميع الأحكام، ولا بخصوصيات ما تكفل ببيانه من العبادات، كالصلاة والصوم والحج والزكاة فلم يتعرض لبيان الأجزاء والـشرائط والموانـع. وأما الإجماع الكاشف عن قول المعصوم (عليه السلام) فهو نادر الوجود، وأما غير الكاشف عن قوله (عليه السلام) فهو لا يكون حجة لأنه غير خارج عن حـــدود الظن غير المعتبر.

والمتحصل: إنَّ استنباط الحكم الشرعي في الغالب لا يكون إلا من الروايات المأثورة عن أهل بيت العصمة صلوات الله عليهم، والاستدلال بها على ثبوت حكم شرعي يتوقف على إثبات أمرين: الأول: إثبات حجية خبر الواحد..

والثاني: إثبات حجبة ظواهر الروايات .. وهذان الأمران قد أشبعنا الكلام فيهما في مباحثنا الأصولية. ولكن ذكرنا أنَّ كُلَّ خبر عن معصوم لايكون حجة، وإنما الحجـة هو خصوص خبر الثقة أو الحسن. ومن الظاهر أنَّ تـشخيص ذلسك لا يكـون إلا بمراجعة علم الرجال ومعرفة أحوالهم وتمييز الثقة والحسن عن الضعيف، وكذلك الحال لو قلنا بحجية خبر العادل فقط فإنَّ الجزم بعدالة رجل أو الوثوق بها لا يكساد يحصل إلا بمراجعته. هذا والحاجة إلى معرفة حال الرواة موجودة حتى لو قلنا بعدم حجية خبر الواحد، أو قلنا باختصاص حجية الظهور بمَنْ قصد إفهامه، فانتهى الأمر إلى القول بحجية الظن الإنسدادي أو لزوم التنزُّل إلى الامتثال الظني، فــإنَّ دخـــل توثيق علماء الرجال رواة رواية في حصول الظن بصدورها غير قابل للإنكار، ومن الغريب -بعد ذلك- إنكار بعض المتأخرين الحاجة إلى علم الرجال بتوَهُّم أنَّ كسل رواية عمل بها المشهور فهي حجة، وكل رواية لم يعمل بها المشهور ليست بحجة، سواء أكانت رواتها ثقات أم ضعفاء، فإنه مع تسليم ما ذكره من الكلية -وهــي غسير مسلمة وقد أوضحنا بطلانها في مباحثنا الأصولية- فالحاجة إلى علم الرجال باقيـة بحالها، فإنَّ جملة من المسائل لا طريق لنا إلى معرفة فتـــاوي المـشهـور فيهـا، لعدم التعرض لها في كلماتهم، وجملة منها لا شهرة فيها على أحد الطرفين، فهما متساويان. أو أنَّ أحدهما أشهر من الآخر، وليست كل مسألة فقهية كان أحد القولين أو الأقوال فيها مشهوراً، وكان ما يقابله شاذاً، بل الحال كذلك حتى لسو قلنسا بسأنَّ صدور روايات الكتب الأربعة قطعي، فإنَّ أدلة الأحكام الشرعية لاتختص بالكتب

الأربعة، فنحتاج -في تشخيص الحجة من الروايات الموجودة في غيرها عن غيرر الحجة - إلى علم الرجال)).(١)

وكذلك من أهم تلك الأدلة التي ذُكرت في باب الحاجة إلى علم الرجال، يذكر العلامة السبحاني منها:

#### - الأول: حجية قول الثقة.

لا شك أنَّ الأدلة الأربعة دلت على حرمة العمل بغير العلم قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِ و ﴿ اللّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ﴾ ، وقال عز من قاثل: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِ و عِلْمٌ ﴾ ، وأما الروايات الناهية عن العمل بغير العلم فكثيرة لاتحصى .... ومن المعلوم أنه ليس مطلق الخبر حجة ، بل الحجة هو خصوص خبر العدل ، كما مال إليه بعض ، أو خبر الثقة أعني من يثق العقلاء بقوله ، ومن المعلوم أنَّ إحراز الصغرى أعني كون الراوي عدلاً أو ثقة يحتاج إلى الرجوع إلى "علم الرجال" المتكفل ببيان أحوال الرواة من العدالة والوثاقة ..

### - الثاني: الرجوع إلى صفات الراوي في الأخبار العلاجية.

إنَّ الأخبار العلاجية تأمر بالرجوع إلى صفات الراوي من الأعدلية والأفقهية، حتسى يرتفع التعارض بين الخبرين بترجيح أحدهما على الآخر في ضوء هذه الصفات. ومن المعلوم إنَّ إحراز هذه الصفات في الرواة لا يحصل إلا بالمراجعة إلى "علسم الرجال"، قال الصادق (عليه السلام) في الجواب عن سؤال عمر بن حنظلة عن اختلاف القضاة في الحكم مع استناد اختلافهما إلى الاخستلاف في الحديث "الحكم ما حكم به أعدلهما وأفقههما وأصدقهما في الحديث وأورعهما ولا يلتفت

<sup>&</sup>quot; معجم رجال الحديث، السيد الخوثي ١٩/١ وقد أوردنا أغلب المنص لبيان أهميمة القول بالحاجة إلى علم الرجال كما يبينه السيد الخوثي في مقدمة معجمه.

إلى ما يحكم به الآخر" وغيره من الروايات التي تأمر بترجيح أحد الخبرين عملى الآخر بصفات ..

#### - الثالث: وجود الوضاعين والمدلسين في الرواة.

إنَّ مَنْ راجع أحوال الرواة يقف على وجود الوضاعين والمدلسين والمتعمدين للكذب على الله ورسوله فيهم، ومع هذا كيف يسصح للمجتهد الافتاء بمجرد الوقوف على الخبر من دون التعرُّف قبل ذلك على الراوي وصفاته. قبال السصادق (عليه السلام): إنَّ المغيرة بن سعيد دسَّ في كتب أصحاب أبي أحاديث لم يحدِّث بها أبي، فاتقوا الله ولا تقبلوا علينا ما خالف قول ربنا وسنة نبينا محمد. وقال أيضاً: إنّا أهلُ بيتٍ صادقون لا نخلو من كذاب يكذب علينا فيسقط صدقنا بكذبه علينا عند الناس. وقال يونس بن عبد الرحمن: وافيت العسراق فوجدت جماعة من أصحاب أبي جعفر وأبي عبد الله (عليهما السلام) متوافرين، فيسمعتُ منهم، وعرضتها من بعد على أبي الحسن الرضا (عليه السلام) فأنكر منها أحاديث كثيرة أنْ تكون من أصحاب أبي عبد الله، قال: إنَّ أبا الخطاب كذب على أبي عبد الله، لعن الله أبا الخطاب، وكذلك أصحاب أبي الخطاب يدسُّون من هسذه الأحاديث إلى يومنا هذا في كتب أصحاب أبي عبد الله فلا تقبلوا علينا خلاف القرآن.

هذا ولقد كتبت عدة مؤلفات في بيان الرواة الوضاعين والمدلسين والمكذبين وأخبارهم (١٠ ولأجل هذا التخليط من المدلسين أمسر الأثمة (عليهم السلام)

<sup>&</sup>quot; وقد أفرد العلامة الأميني فصلاً في ذلك من موسوعته القيمة (الغدير) في الجزء السسادس ص ٣٠١ في عنوان "سلسلة الكذابين والوضاعين" حيث ذكر (٧٠٢) رجلاً ممن كانوا يكذبون في الأحاديث، بل بعض منهم كانت حرفة ومهنة له ولأسباب عدة، وقد رتبهم حسب الحسووف

(۷۰۲) أبو المهزم.

ونعن نذكر مثالين من هؤلاء ليتبين لنا أهمية معرفة الرجال الناقلين للأخبار. في التسلسل (٥٧) أحمد بن عبد الله الشيباني أبو علي الجويباري، كذاب، يضع الحديث، دجالٌ. قال البيهقي: فإني أعرفه حق المعرف بوضع الحديث على رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فقد وضع عليه أكثر من ألف حديث، وسمعتُ الحاكم يقول: هذا كذابٌ خبيتٌ، وضع كثيراً في فقسائل الأعمار، لا تحل رواية حديثه بوجه. وقال السيوطي: وضمع ألسوف أحاديث للكرامية، وقال ابن حيان في كتاب المجروحين: دجالٌ من الدجاجلة، روى عن الأثمة ألوف أحاديث ما حدَّثوا بشيء منها، وعن الحافظ السري: إنه ومحمد بن تميم ومحمد ابن عكاشة وضعوا عشرة آلاف حديث. المصادر: تاريخ بغداد (٣/٩٥٢)، التسذكار ص٥٥١، ميزان الاعتدال (١/١٥)، تذكرة الموضوعات ص٣٨، أسنى المطالب ص٢١٣، لسان الميزان ميزان الاعتدال (١/١٥)، تذكرة الموضوعات ص٣٨، أسنى المطالب ص٢١٣، لسان الميزان

وورد في تسلسل (٨١) أحمد بن محمد بن غالب الباهلي أبو عبد الله المتوفى (٢٧٥) غلام المخليل، من كبار الزهاد ببغداد، كذابٌ، وضاعٌ، قال الحافظ ابن عدي في (الكامل في ضعفاء الرجال ١٩٣/١ رقم ٣٨): سمعتُ أبا عبد الله النهاوندي بحرّان في مجلس أبي عروبة يقول: قلتُ لغلام الخليل: ما هذه الأحاديث الرقائق التي تحدَّث بها ؟ قال وضعناها لنرقق قلوب العامة. ما أظهر أبو داود السجستاني تكذيب أحد إلا في رجلين: الكسديمي وغلام الخليل، فذكر أحاديث ذكرها في الكديمي أنها كذبٌ وذكر غلام خليل فقال: ذلك جعني صاحب المزنج - كان دجال البصرة، وأخشى أنْ يكون هذا - يعني غلام خليل - دجال بغداد، ثم قال: قد عرض عليَّ من حديثه فنظرتُ في أربعمائة حديث أسانيدها ومتونها كذبٌ كلها.

المصادر: تاريخ بغداد (٧٩/٥)، المنتظم (٩٥/٥)، لسان الميزان (٢٧٣/١)، اللآلئ المصنوعة (١٩٥/١). (١٩/٢، ١٩/٢).

قال الأميني: والعجب العجاب أنَّ رجلاً هذه سيرته وهذه ترجمته غلقتُ بموتو أسسواق مدينسة السلام، وحمل نعشه إلى البصرة ودفن هناك، وبُنيت على قبره قُبَّسة، كسما في تساريخ بغداد والمنتظم لابن الجوزي. (راجع الغدير ج٦) ٣١

بعرض الأحاديث على الكتاب والسنة، وأنَّ كل حديث لا يوافق كتاب الله و لا سسنة نبيه يُضرب به عرض الجدار.

- الرابع: وجود العامي في أسانيد الروايات.

إنَّ مَنْ سبر روايات الكتب الأربعة وغيرها، يقف على وجود العامي في أسانيد الروايات، وكثير منهم قد وقعوا في ذيل السند، وكان الأئمة يفتون لهسم بـما هـو. معروف بين أئمتهم، وقد روى أئمة الحديث تلك الأســئلة والأجوبــة مــن دون أنْ يشيروا إلى كون الراوي عامياً يقتفي أثر أئمته، وأنَّ الفتوي التي سمعها مسن الإمسام (عليه السلام) صدرت منه تقية، وعندئذ فالرجوع إلى أحوال الرواة يوجـب تمييـز الخبر الصادر تقية عن غيره.

- الخامس: إجماع العلماء.

أجمع علماء الإمامية بل فرق المسلمين جميعاً في الأعصار السابقة، على العنايـة بتأليف هذا العلم وتدوينه من عصر الأئمة (عليهم السلام) إلى يومنا هــذا، ولــولا دخالته في استنباط الحكم الإلهي، لما كان لهذه العناية وجه.

والحاصل إنَّ النزام الفقهاء والمجتهدين، بل المحدثين في عامـــة العــصور، بنقـــل أسانيد الروايات، والبحث عن أوصاف الرواة من حيث العدالة والوثاقة، والدقة والضبط، يدل على أنَّ معرفة رجال الروايات من دعائم الاجتهاد..(١٠

ونعرج على "أصول الرجال" للعلامة الشيخ عبد الهادي الفضلي إذ يقــول في باب فائدته -فائدة علم الرجال-: ((من خلال دراستنا في علم أصول الحديث لموقف علمائنا من مرويات المشايخ الثلاثة (الكليني والـصدوق والطــوسي) في كتبهم الأربعة رأيناهم ينقسمون إلى فريقين: فريق يذهب إلى إنّ مرويات المـشايخ

<sup>&</sup>quot; كليات في علم الرجال، الشيخ السبحاني ص٢١

الثلاث في كتبهم الأربعة مقطوع بصدورها عن المعصومين (عليهم السلام) وفريق يذهب إلى أنها مظنونة الصدور، فمَنْ ذهب إلى قطعية صدورها لا يسرى فالسدة في دراسة علم الرجال وكذلك لا فائدة في الرجوع إلى كتب الرجال لمعرفة قيمة الرواة لأنَّ الاستفادة منها إنما يكون بناء على ظنية صدورها لإئبات وثاقة الراوي ومن تـم الأخذ بقوله، ومَنْ ذهب إلى ظنية صدورها يرى لزوم البحث في علم الرجال والاجتهاد فيه . . ولأننا انتهينا في دراستنا إلى أنَّها غير مقطوعــة الــصدور، تكــون حاجتنا لدراسة علم الرجال ضرورية ولا بد منها لمَنْ يريد الاجتهاد والاستنباط ولا أدل على هذا من الاستقراء لحال الرواة الذي ثبت أنَّ فيهم مَنْ هو ليس بثقــةٍ ومَــنْ نَصَّ على كذبه واختلاقه الحديث أمثال المغيرة بن سعيد وأبي الخطاب)).(١)

إضافة إلى ذلك فهناك الكثير من كلمات الأعلام من قبل التي تؤكد على أهمية ذلك وأنَّ التعرُّف على الرواة ومستوى وثاقتهم أمر ضروري ولابد منه. قـــال شــيخ الطائفة الطوسي (ت٤٦٠هـ) (٢) في كتابسه "العدة" في فصل "في ذكر الخبر الواحــد وجملة من القول في أحكامه": ((ومما يدل أيضاً على صحة ما ذهبنا إليه، أنا وجدنا الطائفة ميَّزت الرجال الناقلة لهذه الأخيار، فو تَّقَت الثقات منهم، وضعفَت الضعفاء،

<sup>(</sup>۱) أصول علم الرجال ص١٣٥

<sup>(</sup>١) الشيخ الطوسي: أبو جعفر محمد بن الحسن بن على بن الحسن الطوسي، المعروف بــ (شــيخ على الشيخ المفيد ثم على السيد المرتضى ولازمه طيلة ثلاث وعــشرين سمنة إلى أنُّ تــوفي السيد المرتضى سنة (٤٣٦هـ) فاستقل الشيخ بالزعامة والإمامة والرئاسة، له مؤلفات متعسددة في كل علم، منها :- تفسير التبيان، رجال الطوسي، الفهرست، المبسوط، العدة، النهاية، الخلاف، الأمالي، الغَبِية وغيرها. توفي في ليلة الاثنين الثاني والعشرين مسن المحسرم سسنة (٤٦٠هـ) ودفن في داره بوصية منه، وتحولت الدار بعده مسجداً حسب وصيته، وهو الآن من أشهر مساجد النجف الأشرف ويعرف بـ (مسجد الطوسي).

وفرَّقوا بين مَنْ يُعتمد على حديثه وروايته، ومَنْ لا يُعتمد عسلى خسبره، ومدحوا الممدوح منهم، وذموا المذموم، وقالوا: فلانٌ مُتَّهَمٌ في حديثه، وفلانٌ كذاب، وفلانٌ مخلط، وفلانٌ مخالف في المذهب والاعتقاد، وفلانٌ واقفي، وفلانٌ فطحي، وغسير ذلك من الطعون التي ذكروها، وصنفوا في ذلك الكتب واستثنوا الرجال من جملة ما رووه من التصانيف في فهارستهم حتى أنَّ واحداً منهم إذا أنكر حسديثاً نظر في إسناده وضعَّفه برواته، هذه عادتهم على قديم الوقت وحديثه لا تنخسرم، فلولا أنَّ العمل بما يسلم من الطعن ويرويه مَنْ هو موثوق به جائز لما كان بينه وبين غيره فرق، وكان يكون خبره مطروحاً (مُطرحاً) مثل خبر غيره، فلا يكون فائدة لشروعهم فيه من التضعيف والتوثيق وترجيح الأخبار بعضها عن بعض، وفي ثبوت ذلك دليل على صحة ما اخترنا)). (1)

وقال في باب آخر "في ذكر القرائن التي تدل على صحة أخبار الآحساد": ((وأما العدالة المراعاة في ترجيح أحد الخبرين على الآخر فهو أنْ يكون الراوي معتقداً للحق، مستبصراً، ثقة في دينه، متحرجاً من الكذب، غير متّهم فيما يرويه)). (٢) وكلامه (قدس سره) ظاهر في الحاجة إلى دراسة أحوال الرواة والواقع يثبت ذلك ويؤكده.

وقال العلامة الحلي (٣) في كتابه "الخلاصة": ((فإنَّ العلم بحال الرواة من أساس الأحكام الشرعية، وعليه تبنى القواعد السمعية، ويجب على كل مجتهد معرفته

<sup>(</sup>١١ العدة في أصول الفقه، الشيخ الطوسي ١٤٨/١

<sup>(</sup>۱ المصدر نفسه ۱۹۰/۱

العلامة الحلي: جمال الدين أبو المنصور الحسن بن سديد الدين يوسف المعروف بـ (العلامة الحلي)، ولد في الحلة في ٢٩ شهر رمضان سنة (٦٤٧) وقيل ٢٧ رمضان سنة (٦٤٨)، كان

وعلمه، ولا يسوغ له تركه وجهله، إذ أكثر الأحكام تستفاد من الأخبسار النبويسة والروايات عن الأثمة المهدية عليهم أفضل الصلاة وأكرم التحيات فلا بدمسن معرفة الطريق إليهم، حيث روى مشايخنا "رحمهم الله" عن الثقة وغيره، ومَنْ يُعمل بروايته، ومَنْ لا يجوز الاعتماد على نقله)).(1)

ونختم ذلك بما قاله الشيخ آغا بزرك الطهراني في "مصفى المقال": ((وهدذا الاهتمام من هؤلاء المشايخ [الذين ألّفوا في الرجال] كاشفٌ عن أهمية هذا النوع من التأليف عندهم، فصرفوا عمرهم العزيز عليهم في ذلك لعلمهم باحتياج المسلمين بعدهم إلى هذه الكتب للزوم رجوع الفقيه إلى أحوال الرجال في استنباطهم للأحكام الإلهية عن أحاديثهم المروية في كتبهم عن الأئمة (عليهم السلام)، بالجملة كتاب الرجال وكتاب الفقه يسيران في الأهمية جنباً إلى جنب، وإن كان علم الفقه أفضل وأشرف، لكنه لا يصير الفقيه فقيهاً ما لم يكن رجالباً، فإن إحدى مقدمات الاجتهاد معرفة رجال الحديث وسنده، فللمؤلفين للكتب الرجالية حق عظيم على الفقهاء وعلماء الدين). (")

إنَّ مَنْ يتتبع كلمات هؤلاء الأعلام وغيرهم يثبت لديه حقيقة الحاجة المهمة والرئيسة لدراسة علم الرجال، فترى الشيخ الطوسي يذكر سيرة علماء الطائفة قبل عصره في النظر والتدقيق والتحقيق في الرواة قبل الاعتماد على مروياتهم لعلمهم

علامة العالم، أعظم العلماء شأناً، وأعلاهم برهاناً، فقيهاً، متكلماً، حكيماً، مدققاً، محققاً، متقلماً متبحراً في كل العلوم من المعقول والمنقول، وأما مؤلفاته فهي في كل العلوم والفنون، ومن أشهرها: تبصرة المتعلمين، تذكرة الفقهاء، مبادئ الوصول إلى علم الأصول، منتهى المطلب، مختلف الشيعة وغيرها، توفي في الحلة ليلة السبت وقيل يوم السبت ٢١ محرم وقيسل ١١ محرم سنة (٢١٧ه) ونقل جثمانه إلى النجف الأشرف.

<sup>(</sup>١) الخلاصة، العلامة الحلي ص٢

<sup>(°)</sup> مصفى المقال في مصنفي علم الرجال ص٥

يقيناً بوجود غير الثقاة في سند بعض الروايات، ولذا يذكر المنهج السدقيق لعلماء الطائفة في التعامل مع الرواة فيقول: ((إنّا وجدنا الطائفة ميزت الرجال الناقلة لهذه الأخبار))، وكذا العلامة الحلي – فريد دهره ونابغة عصره – يؤيد ذلك ويصرح بقوله: ((يجب على كل مجتهد معرفته وعلمه، ولا يسوغ له تركه وجهلسه .. حيث روى مشايخنا "رحمهم الله" عن الثقة وغيره ومَنْ يُعمل بروايته ومَنْ لا يجوز الاعتماد عليه))، فكلامه صريح جداً في الحاجة إلى هذا العلم، وإنه لا يستم معرفة الحكم الشرعي بدون الرجوع إليه و تمييز رواته.

وهذا فقيه الطائفة وأستاذ المراجع السيد أبو القاسم الخوثي يقسول في معجمه في مقدمة الكتاب: ((إنَّ علم الرجال كان من العلوم التي اهتمَّ بشأنه علماؤنا الأقدمون، وفقهاؤنا السابقون، ولكن قد أهمل أمره في الأعصار المتأخرة، حتى كأنه لا يتوقف عليه الاجتهاد واستنباط الأحكام الشرعية، لأجل ذلك عزمتُ على تسأليف كتسابٍ جامع كافٍ بمزايا هذا العلم)).(1)

فنقول إذن إنَّ تمييز الرجال ومعرفة الثقة منهم من غيره، والممدوح منهم من المذموم، إنما هو موضوع علم الرجال الذي نبحث، فليس بغريب أنْ نقول إنَّ الحاجة ماسة إلى علم الرجال، فهذا شيخ الطائفة قبل ألف عام يقول بذلك وهو أقرب إلى عصر النص منا !

ولكن إن قيل لقد كانت الحاجة ماسة إليه قبل أنْ تُجمع تلك الموسوعات الحديثية الأربع: (الكافي، ومن لا يحضره الفقيه، والتهذيب، والاستبصار) فإنهم قد قاموا بتمييز هؤلاء الرجال الثقاة عن غيرهم كما ذكر الشيخ الطوسي في العدة.

<sup>&</sup>quot;"معجم رجال الحديث ١/ل

نقول نعم قد يكون ذلك، ولكن التتبع الدقيق لمرويات هذه الكتب يثبت وجود مَنْ لا يُعتمد عليهم أيضاً في سلسلة الرواة لأنَّ تدرُّج العلم لـم يـصل إلى نهايت، وحصره في هؤلاء الثلاثة وغيرهم (رحمهم الله).

وبعد بيان هذه الكلمات القيمة لكبار علماء الطائفة أصبح لدينا اليقين والاطمئنان بأنَّ الحاجة ضرورية جداً لدراسة علم الرجال، ويجب على الفقيه - خاصة - ومَنْ هو دونه الإحاطة به، ليصل إلى النتائج التي تورثه الاطمئنان في الاعتماد على هذه المرويات التي وردت عن المعصومين (عليهم السلام) وقد جمعت في كتب الحديث.

والخلاصة إنّ المنهج العلمي الصحيح والدقيق يتطلب دراسة أسانيد كل الكتب التي تضمنت روايات المعصومين (عليهم السلام) رواية رواية إلى أنْ نصل إلى القطع أو الاطمئنان بصدورها، لا كما تَدّعيه العامة في صحاحها حيث أنه قد اشتهرت عندهم ستة كتب وعُرفت بالصحاح (صحيح البخاري (ت٢٥٦ه)، اشتهرت عندهم سنة كتب وعُرفت بالصحاح (صحيح البخاري (ت٢٥٦ه)، وصحيح مسلم (ت٢٠٦ه)، وصحيح الترمندي (ت٢٧٩ه)، سنن أبي داود (ت٢٥٧ه)، سنن النسائي (ت٣٠٣ه)، سنن ابن ماجة (ت٢٧٥ه) وقد عرفت بذلك لأنّ المؤلفين لهذه الجوامع اعتقدوا بأنّ أحاديثها صحيحة، وهذا قصارى اجتهادهم، ومن أجل ذلك قال الحافظ أبو علي النيسابوري عن صحيح مسلم: (هو الثاني من الكتب الستة وأحد الصحيحين الذين هما أصح الكتب بعد كتاب الله العزيز) فإنها دعوى غريبة جداً جداً !!

# المبحث الثالث: الأخبارية وشبهة عدم الحاجة إلى علم الرجال.

الأخبارية هم مجموعة من الشيعة الإمامية الذين يعتمدون على أخبار أهل البيت (عليهم السلام) فقط مع القرآن الكريم مصدراً أساسياً للتشريع الإسلامي دون مصادر التشريع الأخرى، وهم يقابلون في ذلك الأصوليين من علماء المذهب الذين يعتمدون في مقام استنباط الأحكام الشرعية على الأدلة الأربعة القرآن والسنة والإجماع والعقل، إضافة إلى اختلافات أخرى نذكرها في السطور اللاحقة.

يبين مؤلف "مصادر الاستنباط بين الأصوليين والأخباريين": إنَّ للأخباريسة مراحل ثلاث قد مرَّت بها ابتداء وانتهاء:

- المرحلة الأولى: منذ عهد الشيخ الكليني والصدوقين حيث يذكر المحدث الإسترابادي() في الفوائد المدنية: ((وعند قدماء أصحاب الأخباريين قدس الله أرواحهم كالشيخين الأعلمين الصدوقين والإمام ثقة الإسلام محمد بين يعقوب الكليني كما صرح به في أواثل كتاب الكافي وكما نطق به باب التقليد، وباب الرأي، والقياس، وباب التمسك بما في الكتب من الكافي فإنها صريحة في حرمة الاجتهاد والتقليد وفي وجوب التمسك بروايات العترة الطاهرة (عليهم السلام) المحسطورة

<sup>&</sup>quot; محمد أمين الإسترابادي: محمد أمين بن محمد شريف الإسترابادي، المدني ثم المكي، أحسد كبار علماء الإمامية، ورأس الأخبارية في عصره، قال فيه الحر العاملي: (فاضلٌ، محقق، ماهر، متكلم، فقيه، محدِّث، ثقة، جليل) أخذ الفقه والأصول عن كبار العلماء في عصره، وشُد غف بأحاديث وأخبار أثمة أهل البيت (عليهم السلام)، رافضاً طريقة الأصوليين، منادياً ببطلان الاجتهاد والتقليد. من مؤلفاته: الفوائد المدنية في الرد على القائسل بالاجتهاد والتقليد في الأحكام الإلهية، والفوائد المكية، شرح أصول الكافي، شرح تهذيب الأحكام، وغيرها. توفي بمكة المكرمة وكان قد جاور بها سنة ١٠٣٦ ه.

في تلك الكتب المؤلفة بأمرهم)). فإنَّ المحدث الإسترابادي يصرح من خلال هذا النص أنَّ هذه الطريقة هي قديمة ويرجع تأريخها إلى هؤلاء الأعلام من القرن الرابع الهجري. وهذا فيه تأمل كبير ..(۱)

- المرحلة الثانية: وتتمثل بظهور المحدث الإسترابادي والذي يعد أوَّل مَسنْ قسسَم الإمامية إلى أصولية وأخبارية، وأول مَنْ فتح باب الطعن على المجتهدين كما يذكر ذلك الشيخ يوسف البحراني (" في لؤلؤة البحرين، وهذه المرحلة يطلق عليها الشيخ محمد رضا المظفر بمرحلة (الأخبارية الحديثة).

- المرحلة الثالثة: وتتمثل هذه المرحلة بزعامة المحدث الشيخ يوسسف البحسراني والذي مَثَّل دوره الاعتدال الوسط بين خط الأصوليين والأخباريين محاولاً تخفيف

<sup>&</sup>quot; وقد نفى ذلك الشيخ أسد الكاظمي في كتابه "كشف القناع" من أنْ يكون الشيخ الكليني والصدوق من الأخباريين بالمعنى الجديد الذي اصطلح عليه الإستربادي فيقول: ((وادّعاء المحدث الإسترابادي وأتباعه عليهم أو على بعضهم أنهم من الأخباريين وأنهم على الطريقة التي ابتدعها وروَّجها ولبس أمرها على الجهال باسم الأخبارية .. ثم ذكر من جملة الأفاضل الذين نسبهم الإسترابادي إلى الأخباريين وليسوا منهم على الطريقة التي اصطلح عليها المحمدين الثلاثة أصحاب الكتب الأربعة في الحديث)) مصادر الاستنباط ص٥٥

<sup>&</sup>quot; يوسف البحراني: يوسف بن أحمد بن إبراهيم الدرازي البحراني، كان عالماً فاضلاً، محدثاً ورعاً، عابداً، ولد سنة (١١٠٧ه) في البحرين في قرية ماحوز، قبل إنه كان إخبارياً صرفساً شم رجع إلى الطريقة الوسطى أي نكر ما يقوله الأخباريون من أنهم لا يعملسون إلا بسالقطع وأنَّ الأخبار قطعية، وله مؤلفات عدة منها: الحدائق الناضرة، سلاسل الحديد في تقييد ابسن أبي الحديد، لؤلؤة البحرين، حاشية على الوافي... وغيرها. توفي بعد ظهر يسوم السبت ٤ ربيع الأول (١١٨٦ه) وصلى عليه الوحيد البهبهائي ودفن بالحائر الشريف بالرواق الحسيني عند رجا الشهداء.

49

غلواء سلفه في الرأي المحدث الإستربادي وأتباعيه والحدِّ مِنْ حمليتهم الجارحة..(١)

فهذه هي مراحل نشوء الأخبارية كما ذُكِر.

ولكن بما أنَّ المرحلة الأولى التي مَرَّت لا يمكن أنْ يُطلق عليها الأخبارية بسالمعنى المصطلح فيمكن أنْ نخلص إلى أنَّ نشوءها كان في القرن الحادي عشر على يد الشيخ محمد أمين الإستربادي وقد انتهت من الساحة العلمية بوفاة الشيخ يوسف البحراني في سنة (١٨٦٦هـ)، ويذكر العلامة الشيخ جعفر السبحاني في كتاب، أدوار الفقه الإمامي: ((كان مطلع القرن الحادي عشر مسرحاً للتيارات الفكرية المختلفة، فمن مكبِّ على العلوم الطبيعية كالنجوم والرياضيات والطب التي معيارها التجربة، إلى آخر متوغَّل في الحكمة والعرفان والمعارف العقلية التمي لا تُدرك إلا بقسطاس العقل، إلى ثالثٍ مُقبل على علم الشريعة كالفقه والأصول ومبادئهما، وفي تلك الأجواء المشحونة ظهرت المدرسة الأخبارية التي شطبت على العلوم العقلية بقلم عريض ولم ترَ للعقل أي وزنِ ولا اعتبار لا في العلوم العقلية ولا العلوم النقلية، ونادت ببطلان الاجتهاد والتقليد وخَطَّأت طريقتهما، وقد رفع رايتها الـشيخ محمد أمين بن محمد شريف الإسترابادي الأخباري في كتابه الموسوم ب"الفوائد المدنية"... وقد ابتدأت هذه الحركة منذ أوائل القرن الحادي عشر ودامــت حتــى مقتل آخر زعيمهم الشيخ الشريف محمد بن عبد النبي المعروف بـ "ميرزا محمــد الأخباري" الذي قُتل في الكاظمية سنة (١٣٣٢هـ)، ولكن الواقع أنَّ ظهــور أفكــار

<sup>(&#</sup>x27;) ينظر: مصادر الاستنباط بين الأصوليين والأخباريين، محمد عبد الحسين محسن الغراوي ص٠٦

الوحيد البهبهاني (١) استطاعت أن تقضي على تلك الحركة وتضعضع أركانها، فلم يعد هناك مَنْ يتحمَّس لتلك الفكرة ويدافع عنها، فتجد أنَّ الوحيد البهبهاني قد صلى على جنازة الشيخ يوسف البحراني أكبر شخصية أخبارية لما توفي عمام (١١٨٦ه) وهذا يعرب عن اضمحلال الفكرة الأخبارية وإعادة النشاط الاجتهادي إلى الساحة الفكرية مرة أخرى)). (١)

أما أهم الأفكار التي كانت تتبناها و تختلف فيها مع الأصوليين فيمكن أن نذكرها أيضاً إجمالاً. حيث اختلف في عدد تلك الفروق المختلف عليها بين الأصوليين والأخباريين، ذهب الشيخ عبد الله بن صالح السماهيجي (ت١٣٥٠ه) أنها (٤٣) فرقاً، أما الشيخ جعفر كاشف الغطاء (ت ١٢٢٨ه) فقد ذكر أنها (٨٠) فرقاً وألف كتاباً في ذلك أطلق عليه اسم "الحق المبين في تسصويب المجتهدين وتخطئة الأخباريين"، وذكر الشيخ محمد بن فرج الله الدسقوري في كتاب "فاروق المحق" (٨٦) فرقة، وقد ذهب الشيخ يوسف البحراني إلى تتبع الفروق فاقتصر على ذكر ثمانية وأخذ بمناقشتها وانتهى إلى عدم وجود فرق جوهريًّ بين الطرفين

<sup>&</sup>quot;الوحيد البهبهاني: محمد باقر بن محمد أكمل البهبهاني، ولد سنة (١١١٨) في أصفهان كسان لبقاً مفقها، ومجاهداً خيِّراً، فقد شفّ الأخبارية هجوماً عنيفاً بمؤلفاته ومحاججات السقوية المحادة مع علمائها، فانكشفت في عصره النزعة الأخبارية ولم تستطع أنْ تثبت أمام قوة حجته، له مؤلفاته عديدة منها: شرح المفاتيح، حاشية على معالم الأصول، تعليقة على منهج المقال، رسالة في الاجتهاد والتقليد، حاشية على المدارك وغيرها ... توفي في كربلاء سسنة (١٢٠٥ه) ودفن في الرواق الشرقي من الحضرة الحسينية مما يلي قبور الشهداء.

حيث قال: ((فلأنَّ ما ذكروه من وجوه الفرق بينهما جُلُّه أو كُلُّه لا يثمــر فرقـــاً في المقام)). (١)

ولكن من أهم الأمور والمباحث التي يمكن أنْ تُذكر وقد أشار إليها الأصب ليين وردّوها في كتبهم ومنهم الوحيد البهبهاني وهي:

١ - ذهبت الأخبارية إلى أنَّ العمل بظواهر القرآن تفسير بالرأي تــشمله الروايــات المستفيضة الواردة في النهي عن تفسير القرآن بالرأي كقولهم (عليهم السلام): مَنْ فسَّر القرآن برأيه فقد افترى على الله الكذب.

وقد أجاب المحقق البهبهاني على ذلك ويمكن مراجعة رسائل الشيخ الأنصاري.

٢- زعمت الأخبارية أنَّ الحجة عبارة عن الكتاب والسنة وليس للعقل دور إلى استنباط الأحكام الشرعية فيما له مجال، استدلوا على ذلك بأنَّ دينَ الله لا يُصاب بالعقول.

وقد أجاب المحقق البهبهاني على ذلك بتأليف رسالة في الحسسن والقبيح العقليين وأثبت فيها حكم العقل في المستقلات العقلية، وأنه لا صلة لقولهم إنَّ دين الله لا يصاب بالعقول إلى هذا النمط من الاستدلال، وغيره من العلماء الأصوليين في ذلك ..

١ - اتخذت الأخبارية سنداً على الأصوليين بأنهم يعتمدون على الإجمـاع مـع أنَّ الإجماع أصل لأهل السنة ..

<sup>(</sup>۱) مصادر الاستنباط ص ٦٦

وقد أجاب المحقق البهبهاني على ذلك، وكذا الشيخ الأنصاري في رساتله .(١)

٢- قولهم بقطعية تمام الأحاديث الواردة عن أئمة أهل البيت (علسيهم السسلام)
 وبذلك استغنوا عن علم الرجال. (\*)

فهذه أهم المباحث التي يمكن الإشارة إليها، والأمر الرابع هو الذي يتعلسق فيه بحثنا المتواضع هذا، الذي سوف نبحث فيه بشيء من التفصيل ونبين فيه قسول وآراء السيد الخوتي (قدس سره) في ذلك وكيف يرد على هذه الدعوى ويفندها، ولقد كان حديثنا عن الحركة الأخبارية في هذا المبحث وتقديم بعض الشيء عنها من أجل الوصول إلى ذكر هذه الفقرة وبيان رأيهم فيها مما دعاهم إلى نفي الحاجة علم الرجال، ليكون القارئ مطلعاً على هذه الحركة ونشوتها وأفكارها إحمالاً والتي منها ما له علاقة وثيقة بعلمنا هذا "علم الرجال" وكذا له علاقمة بسم "علسم الحديث"، ولذا ترى أنَّ الأمين الإستربادي يقول في "الفوائد المدنية": ((إنَّ العلم بأحوال الرجال غير محتاج إليه، لأنَّ أحاديثنا كلها قطعية الصدور عن المعصوم، فلا نحتاج إلى ملاحظة سنده وأما الكبرى فظاهر، وأما الصغرى فلأنَّ أحاديثنا محفوفة بالقرائن المفيدة للقطع بصدورها عن المعصوم)).

وقد فَنَّد ذلك المحقق البهبهاني في "رسالة الاجتهاد والأخبار".

وقد ذكر الشيخ الحر العاملي محمد بن الحسن (ت ١٠٠٤ه) (١٠ اثنين وعــشرين وجهاً في الفائدة التاسعة التي عقدها لإثبات أحاديث جميع الكتب التي جمع منهــا

<sup>(</sup>١) للتفصيل يمكن للباحث الرجوع إلى كتابات المحقق البهبهاني والشيخ الأنصاري وغيرهما حول هذه الأقوال وما تدَّعيه الأخبارية في الدفاع عما تقول به.

<sup>(</sup>١)مصادر الاستنباط ص٢٦

كتابه وسائل الشيعة -والتي منها الكتب الأربعة- وحكم بوجوب العمل بها أجمع، وسوف نذكر بعض هذه الوجوه في صفحات لاحقة.

فإنهم -الأخبارية- يذهبون إلى القول بأكثر من قطعيــة صــدور أحاديــث الكتب الأربعة بل غيرها أيضاً، ولذا يقول الشيخ البحراني في تتمة المقدمة الثانيــة من الحدائق إلى أنه لم يقصر العمل بالأخبار على ما في الكتب الأربعة المشهورة.

أما الأصوليون فإنهم يقفون موقفاً معارضاً لذلك الأمر -قطعية صدور الكتب الأربعة- وبيَّنوا أدلتهم على ذلك، وسوف نبين آراء شيخنا السيد أبي القاسم الخوئي (قدس سره) في بحث خاص بذلك.

وفي الختام نحاول بيان أدلة القائلين بعدم الحاجة إلى علم الرجمال، حيث نذكرها فقط دون بيانها إذ لا حاجة لذلك بعد ثبوت - في محله- أنها أدلــة واهيــة، وقول أكابر محققي علماء الطائفة بالحاجة إلى علم الرجال وأهميته.

### فمن هذه الأدلة:

- أولاً: قطعية روايات الكتب الأربعة. "
- ثانياً: عمل المشهور جابر للضعف. وقد تقدم كلام السيد الخوئي حول ذلك.
  - ثالثاً: لا طريق إلى إثبات العدالة.

<sup>···</sup> الحر العاملي: محمد بن الحسن بن على بن محمد بن الحسين بن الحر العاملي، ولــد ليلــة الجمعة ٨ رجب سنة (١٠٣٣هـ) في قرية مشغر، شيخ المحدثين، العالم الفقيه، السورع، الثقسة الجليل، أبو المكارم والفضائل ... له مؤلفات عدة، منها: وسائل الشيعة، الجواهر السبنية في الأحاديث القدسية، إثبات الهداة، الفصول المهمة، وغيرها. توفي في ٢١ شهر رمسضان سنة (١١٠٤هـ) ودفن في بعض حجر الصحن الشريف للإمام الرضا (عليه السلام).

<sup>°°</sup> وسوف نتحدث عن ذلك بالتفصيل ونذكر عدم صحة ذلك عند الحديث عن آراء الـسيد "أبسو القاسم الخوتي" في معجم رجال الحديث.

- رابعاً: الخلاف في معنى العدالة والفسق.
  - خامساً: تفضيح الناس في هذا العلم.
- سادساً: قول الرجالي وشرائط الشهادة.
  - سابعاً: التوثيق الإجمالي.
  - ثامناً: شهادة المشايخ الثلاثة.

فهذه جملة الأدلة التي ذُكِرت في بيان عدم الحاجة إلى علم الرجال، ولكسنَّ أغربها ما ورد من قولهم إنَّ علم الرجال يؤدي إلى تفضيح الناس، لأنه مشتمل على الجرح والذم، فإنه إنْ كان مصيباً فهو غيبة محرمة، وإنْ كان مخطئاً فهو من البهتان، فضلاً عما فيه من كشف الستر وهتك الحرمة وإشاعة الفاحشة، وهذه الأمور هي من أكبر الكبائر؟!(1)

ونحن نذكر بعض ما قبل في الرد على هذا القول الخامس دون غيره، فقيل:

- أولاً: ليس الهدف من هذا العلم إعمال الغيبة والبهتان، وإشاعة الفاحشة وهناك الستر، بل الهدف منه إحراز ما يتوقف عليه صحة الخبر وهو وثاقة الراوي، وهو وإن استلزم جرحاً لبعض الرواة، لكنه يبقى هدفاً جليلاً يجوز بل يجب ذلك، ومثله مثل نصيحة المؤمن فهو كما قال أكثر من واحد نصيحة لا غيبة.

- ثانياً: تجريح الشخص لا يكون جزافاً أو اعتباطاً حتى يعد بهتاناً، وإنسما اعستماداً على شهادة أهل الرجال أولاً، لأنَّ الشاهد ينقل حادثة خاصة والراوي ينقل حادثسة

<sup>&</sup>quot; للاطلاع على تلك الأدلة وبيان الرد عليها تفصيلاً يمكن مراجعة المؤلفات التي تعرضت لذلك مثل توضيح المقال للشيخ علي كني، وكليات في علم الرجال للمشيخ جعف السبحاني وغيرهما.

عامة يترتب عليها حكم الله عزوجل. وعليه فالقول بحرمة هـــذا العلـــم مغالطــة لا أساس لها. (')

وذكر الشهيد الثاني (قدس سره) رداً على ذلك: ((وجَوَّرَ ذلك البحث وإنِ اشتمل على القدح في المسلم المستور واستلزام إشاعة الفاحشة في الذين آمنسوا، صيانة للشريعة المطهرة من إدخال ما ليس منها فيها، ونفياً للخطأ والكذب عنها، وقد روي أنه قيل لبعض العلماء: أما تخشى أنْ يكون هؤلاء الذين تركْتَ حديثهم خصماؤك عند الله يوم القيامة، فقال: لإنْ يكونوا خصمائي أحبَّ إليَّ مِنْ أنْ يكون رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) خصمى، يقول لى لِمَ لَمْ تذب الكذب عن حديثي.

وروي أنَّ بعضهم سمع من بعض العلماء شيئاً من ذلك، فقال له: يا شميخ لا يُغتاب العلماء، فقال له: ويحكَ هذه نصيحة، ليس هذه غيبة)). (")

وقال الشيخ الأنصاري في مبحث مستثنيات الغيبة: ((ومنها جرح الشهود فيانً الإجماع دلَّ على جوازه، ولأنَّ مصلحة عدم الحكم بشهادة الفساق أولى من الستر على الفاسق ومثله بل أولى بالجواز جرح الرواة، فإنَّ مفسدة العمل برواية الفسساق أعظم من مفسدة شهادته)). (")

<sup>(</sup>١) منتهى المقال في الدراية والرجال، الشيخ عبد الله مرعى ١٣٩

<sup>(</sup>١) أصول علم الحديث ص١٨٤

<sup>&</sup>quot; ينظر: المكاسب، الشيخ الأنصاري ١/٤ ٥

# الفصل الثابي

\* المبحث الأول: نبذة من سيرة السيد

الخوئي (قدس سره).

\* المبحث الثاني: نظرة في معجم رجال

الحديث.

\* المبحث الثالث: آراء السيد الخوئي

في القواعد الرجالية.

# المبحث الأول: نبذة من سيرة السيد الخوثي (قدس سره).

ينبغي علينا أنْ نعلم أنَّ النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) والأئمة (عليهم السلام) كان لهم الدور الأكبر في إيجاد البديل عنهم في عصر غيبة المعصوم (عليه السلام)، ولذلك فقد كانوا (عليهم السلام) في جميع مراحلهم يبيِّنوا للناس الأحكام الشرعية ويحثوا جميع شيعتهم وأصحابهم على التعلم من أجسل تكوين القاعدة العلمية للمجتمع الإسلامي في رجوع الناس إلىيهم، وكان هذا الحث والتطبيق له يتفاوت من عصر إمام لآخر، وقد تجلـت أعظـم درجاتــه في عــصر الإمامين محمد الباقر وجعفر الصادق (عليهما السلام) حيث ذكرتُ كتب الستراجم والسيرة إنَّ هذا العصر هو أغني عصور المعرفة ونــشر علــوم آل محمــد (علـيهم السلام) فكان المنهج الذي اتَّبع من أجل الوصول إلى الغايات المنشودة كما يــذكر الشيخ عبد الهادي الفضلي في كتابه "تأريخ التشريع الإسلامي" هو التعلم والتربيــة حيث كان لكل منهما -الإمامين الباقر والصادق (عليهما السلام)- مكانه الخاص في المسجد النبوي الشريف والمجلس عامرٌ بالرواة وطلبة العلم والمستفيدين والوافدين من مختلف أنحاء المعمورة الشيعية، وبخاصة في أيام الحج حيث كان الشيعة يدوِّنون كل ما لديهم من أسئلة ويتقدمون بهما إلى مقام الإمام (عليه السلام) عند تشر فهم بلقياه.

ففي هذا العهد كانت مدرسة أهل البيت (عليهم السلام) قد وصلتْ إلى مرحلة كبيرة من مراحلها بعد أنْ كانت أولاً في الجزيرة العربية ثم انتقلت في زمن الإمام على (عليه السلام) إلى الكوفة حتى وصولاً إلى عصر الغيبة والتمهيد لذلك العصر في كيفية الرجوع إلى فقة أهل البيت (عليهم السلام)، ولذا بسيَّنَ الإمام المهدي (عليه السلام) كيفية ذلك الرجوع عن طريق السفراء الأربعة في زمن الغيبة

الصغرى، وأما في غيبته الكبرى فقد ورد الحديث الشريف السدى يبيِّن الخطوط العامـة للمنهج الجديد في زمن غيبة المعصـوم (عليه السلام) حيـث روي عنــه (عليه السلام): ((أمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا فإنَّهم حُجَّتسي عليكم وَأَنا حُجَّة الله)). (١) فبذلك يمكن القول إنَّ هذا الحديث يعتبر النواة الأولى لوجود الحوزة العلمية بمفهومها الخاص. فكانت قد مرَّتْ -الحوزة- بأساطين المذهب كالشيخ المفيد ثم المرتضى فالطوسي حتى انتقلت على يد الشيخ الطوسي (قدس سره) من بغداد إلى النجف ومنذ ذلك الوقت وحتى يومنا الحاضر، فقد تحملت الحوزة العلمية أعباء المسؤولية في إدارة شؤون المؤمنين بالرغم من الضروف الصعبة التي كانت وما زالت تمرُّ بها من الاعتداءات المتكررة من قبل أعداء الإسلام وأعداء أهل البيت (عليهم السلام) وشيعتهم، ولكن رغم كل ذلسك كان حليفها الصمود والنصر والظفر، وخلق الأجواء العلمية والفكرية والثقافيسة في أعلى مستوياتها، لتكون النجف في قمة العواصم العلمية العالمية التي تخسرِّج آلاف العلماء من حوزتها المباركة، حتى صارت النجف لا تُسذكر في محفل أو مسلاً إلا والحوزة العلمية المشرفة تطرف في الخيال، ويجب أنَّ لاننسي أنَّ مدرسة النجسف الأشرف من أعظم وأشهر الجامعات العلمية والإسلامية للحركة الفكرية الاجتماعية في الفقه والأصول المُسْتَمَدَّيْن من الكتاب والسنة، ومن أهم المعاهد العلمية الدينية للطائفة الأمامية، ومن هذه المدرسة الكبرى الـشريفة تخرَّج آلاف الفقهاء العظام، والمجتهدين الكبار، وأعلام الطائفة والأسساتذة منذ زمن شيخ الطائفة الشيخ الطوسي (قدس سره) إلى زماننا هذا، وهؤلاء الفقهاء العظام طوال

۱٤٠/۲۷ الوسائل ۲۷/۱٤٠

عشرة قرون قد قدَّموا جهوداً كبيرةً في خدمة الذين والمذهب بــأقلامهم المباركــة، ودروسهم النفيسة، ومؤلفاتهم القيمة، ونشرهم الثقافة الدينية في العالم الإسلامي، بل في العالم ككل، ومواقفهم الخالدة، رغم الظروف القاسية والمصاعب التي مرت بهم خلال تلك القرون، ولا يزالون يقدُّمون الحَدمات الكبيرة للدين الإسلامي والمذهب والإنسانية في كُلِّ أرجانها، بشجاعة فاتقـةٍ في ظـل أصـعب الظروف وأقساها، ومهما كان حجمها، حيث إنَّ حجم الهدف أكبر من كل شيء، فمن هنا أصبحت الطائفة في العصر الحاضر ذا شأنٍ عظيم منتشرة في أقطار العالم، ولهم في كل بلدٍ صوت، بينما كانوا قبل تلك القرون يعيشون غالباً في تقية، وهذا ليس إلا من الجهد المتواصل في خدمة المذهب لعلمائها العظام طوال هذا القرون. فكان السيد "أبو القاسم الخوئي" (قدس سره) أحد أعلام هذه الكوكبة من العلماء الأعلام العاملين، ومراجع الدين الصالحين، الذين قَدَّموا كُلُّ ما يملكون من أجسل شريعة سيد المرسلين، فكان حقيقةً أول الأصناف الثلاثـة الـذين صـنَّفهم أمـير المؤمنين (عليه السلام) من الناس حيث قال: (عليه السلام): ((الناسُ ثلاثةٌ: عــالمٌ ربانيٌّ، أو متعلِّمٌ على سبيل نجاةٍ، أو هَمَجٌ رعاعٌ آتباع كُلِّ ناعقي)). (١) فكان السيد الخوئي (قدس سره) هو ذلك العالم الرباني.

#### ∜ نسبه:

أما نسبه الشريف وسيرته لو أردنا أنْ نتعرَّفَ عليهما فعلينا بالرجوع إلى كتب السليِّرِ والتراجم التي دَوَّنت ذلك وغيرها، ولكن ليس هناك أفضل من صاحب الذكرى إذ يُعرِّفُ نفسه العظيمة بكلِّ تواضعٍ وخشوعٍ، وأمانةٍ وصدق، فإنَّه خيسرُ سبيلٍ

<sup>&</sup>quot;نهيج البلاغة ٣/١٨٦

للوصولِ إلى ذلك، حيث يقول (قدس سره) في معجمه "معجم رجال الحديث" الجزء الثالث والعشرين ص ٢٠ و تحت الرقم (١٤٧٢٧): أبو القاسم بن علي أكبر بن هاشم الموسوي الخوثي "رضوان الله عليهما" مصنّفُ هذا المعجم، وجرياً على عادة الرجاليين في تحرير تراجمهم عند ما يصل دور اسمهم، حرَّرتُ هذه الترجمة المعوجزة عند وصول طبع المعجم إلى هذا الموضع: ولدتُ في بلدة (خوي) من بلاد آذربايجان، في الليلة ١٥ من شهر رجب سنة ١٣١٧ه، وبها نشأتُ مع والسدي وإخوتي، وأتقنتُ القراءة والكتابة وبعض المبادئ، حتى حدث الاختلاف السديد بين الأمَّة لأجل حادثة المشروطة، فهاجر المرحوم والدي من أجلها إلى النجف الأشرف سنة ١٣١٨ه، والتحقتُ به في سنة ١٣٣٠ه برفقة أخي الأكبر المرحوم السيد عبد الله الخوثي وبقية أفراد عائلتنا.

#### \* مشايخه:

وحين وصلتُ النجف الأشرف، الجامعة الدينية للشيعة الإمامية، ابتسدأتُ بقسراءة العلوم الأدبية والمنطق، ثم قرأتُ الكتب الدراسية الأصولية والفقهية لدى الكشير من أعلامها، منهم سيّدي المرحوم العلاّمة الحجّة الوالد (قدّست نفسه) شم حضرت الدروس العليا (بحث الخارج) على أكابر المدرسين في سنة ١٣٣٨ه، أخص منهم بالذكر أساتذتي الخمسة (قدّس الله أرواحهم الطاهرة) وهم:

- ١ آية الله الشيخ فتح الله، المعروف بشيخ الشريعة الأصفهاني.
  - ٢ آية الله الشيخ مهدي المازندراني.
  - ٣- آية الله الشيخ ضياء الدين العراقي.
  - ٤ آية الله الشيخ محمد حسين الأصفهاني.
    - ٥ آية الله الشيخ محمد حسين النائيني.

وإنَّ الأخيرين أكثر مَنُ تَعَلَمدَتُ عليهما فقهاً وأصولاً، فقد حضرتُ على كلِّ منهما دورة كاملة في الأصول، وعدة كتب في الفقه حفنة من السنين، وكنتُ أقسرِّرُ بحسث كلِّ منهما على جمع من الحاضرين في البحث، وفيهم غير واحد مسن الأفاضل، وكان المرحوم النائيني آخر أستاذ لازمته، ولي في الرواية مشائخ أجازوني أنْ أروي عنهم كتب أصحابنا الإمامية وغيرهم، ولذا أروي بعدة طرق كتبنا الأربعة "الكافي، الفقيه، التهذيب، الاستبصار" والجوامع الأخيرة "الوسائل، البحار، الوافي" وغيرها من كتب أصحابنا "قدس الله سرهم" فمن تلك الطرق ما أرويه عن شيخي النائيني، عن شيخه النورى، بطرقه المحرَّرة في خاتمة كتابه "مستدرك الوسائل" المعروفة بسعواته واقع النجوم المنتهية إلى أهل بيت العصمة والطهارة".

#### لا تدریسه:

يقول السيد في المعجم المذكور: وقد أكثرتُ من التدريس، وألقيتُ محاضرات كثيرة في الفقه والأصول، والتفسير، وربيّت جمّاً غفيراً من أفاضل الطلاب في حوزة النجف الأشرف، فألقيتُ محاضراتي في الفقه "بحث الخارج" دورتين كاملتين لمكاسب الشيخ الأعظم الأنصاري (قدّست نفسه) كما درَّستُ جملة من الكتب الأخرى، ودورتين كاملتين لكتاب الصلاة وشرعت في ٢٧ ربيع الأول سنة ١٣٧٧ه في تدريس فروع "العروة الوثقى" لفقيه الطائفة السيد "محمد كاظم الطباطبائي اليزدى" مبتدئاً بكتاب الطهارة، حيث كنتُ قد درَّستُ "الاجتهاد والتقليد" سابقاً، وقطعتُ شوطاً بعيداً فيها، والحمد لله حيث وصلتُ إلى كتاب "الإجارة" فسشرعتُ فيه في يوم ٢٦ ربيع الأول سنة ١٤٠٠ه، وقد أشرفتُ على إنجازه الآن في شسهر صفر سنة ١٩٤١ه، وألقيتُ محاضراتي في الأصول "بحث الخارج" سنت دورات كاملات، أمّا السابعة فقد حال تراكم أشغال المرجعية دون إتمامها، فتخلّبتُ عنها

في مبحث الضدِّ. وفي غضون السنين السابقة شرعتُ في تدريس تفسير القرآن الكريم برهة من الزمن، إلى أنْ حالت ظروف قاسية دون ما كنتُ أرغب فيسه مسن إتمامه، وكم كنتُ أودُّ انتشار هذا الدرس وتطويره، وإنِّي أحمدُ الله تعالى على مسا أنعم به عليَّ من مواصلة التدريس طبلة هذه السنين الطوال، وما توقَّفتتُ إلاّ في الضرورات كالمرض والسفر، حيث تشرَّفتُ بحجِّ بيت الله الحرام عام ١٣٥٣ه...، وتشرَّفتُ بزيارة الإمام الرضا (عليه السلام) عام ١٣٥٠ه..، ١٣٦٨ه..، وقد قسرَّر مجموعة كبيرة من أفاضل ثلامذتي ما ألقيت على على همن دروس في الفقه، والأصول، والتفسير، وقد طبع جملة منه.

#### \* مؤلفاته:

ويذكر السيد (قدس سره) ما طبع من محاضراته ودروسه التي قررها تلامذته منها:

- (١) تنقيح العروة الوثقى ٦ مجلد / فقه.
- (٢) دروس في فقه الشيعة ٤ مجلد / فقه.
- (٣) مستند العروة ٢ والثالث تحت الطبع / فقه.
- (٤) فقه العترة ١ والثاني تحت الطبع / فقه. وهذه الأربعة مشتملة على عدّة أجزاء لم تطبع إلى الآن.
  - (٥) تحرير العروة ١ / فقه.
  - (٦) مصباح الفقاهة ٣ / فقه.
  - (٧) محاضرات في الفقه الجعفري ٢ / فقه.
  - (٨) الدرر الغوالي في فروع العلم الإجمالي ١ / فقه.
  - (٩) محاضرات في أصول الفقه وهي دورة كاملة طبع منها ٥ / أصول.
    - (١٠) مصباح الأصول ٢ / أصول.

دراسة في معجم رجال الحديث انظرة في القواعد الرجالية - .....

- (١١) مباني الاستنباط ٢ / أصول.
- (١٢) دراسات في الأصول العملية ١ / أصول.
  - (١٣) مصابيح الأصول ١ / أصول.
  - (١٤) جواهر الأصول ١ / أصول.
  - (١٥) الأمر بين الأمرين ١ / أصول.
  - (١٦) الرأى السديد في الاجتهاد والتقليد ١ .
    - (١٧) رسالة في تحقيق الكرِّ.
    - (١٨) رسالة في حكم أواني الذهب.
- ويذكر السيد (قدس سره) إنَّ من مؤلفاته مطبوع منها ومخطوط، فيقول: وقد ألَّف تُ في التقسير والفقه، والأصول والرجال، مجموعة من الكتب طبع بعضها، ولا يسزال البعض الآخر مخطوطاً، وإليك قائمة بالمطبوعات:
  - (١) البيان في تفسير القرآن ١ / تفسير.
    - (٢) أجبون عي تفسير اعراق ( / اصول. (٢) أجود التقريرات ٢ / أصول.
    - (٣) تكملة منهاج الصالحين ١ / فقه.
  - (٤) مبانى تكملة منهاج الصالحين ٢ / فقه.
  - (٥) تهذيب وتتميم منهاج الصالحين ٢ / فقه.
    - (٦) المسائل المنتخبة ١ / فقه.
    - (V) مستحدثات المسائل ١ / فقه.
    - (٨) تعليقة على العروة الوثقى ١ / فقه.
    - (٩) رسالة في اللباس المشكوك ١ / فقه.
      - (١٠) نفحات الإعجاز ١.

- (١١) منتخب الرسائل / فقه.
- (١٢) تعليقة على المسائل الفقهية ١ / فقه.
  - (١٣) منتخب توضيح المسائل ١ / فقه.
- (١٤) تعليقة على توضيح المسائل طبعت مستقلة ثم أدرجت في المتن ١ .
  - (١٥) تلخيص المنتخب ١ / فقه.
  - (١٦) مناسك الحج (عربي) ١ / فقه.
  - (١٧) مناسك الحج (فارسى) ١ / فقه.
  - (١٨) تعليقة المنهج لأحكام الحج ١ / فقه.
    - (١٩) معجم رجال الحديث. (١)

فالسيد الخوثي (قدس سره) من عجائب الدهر ومحاسس السدنيا، زعسيم الحوزات العلمية في العالم، ومجدد علم الأصول في القرن العشرين، وأستاذ الفقهاء والمجتهدين في النجف الأشرف، وهو ظاهرة لـن تتكـرر، فقــد اســتقرَّر. بالبحث الخارج العالى طيلة ستين عاماً متواصلةً وقد وهبه الله عمراً مديداً ما فــوَّطَ بيوم واحدٍ منه حتى ما رآهُ أحدٌ إلا مدرساً أو دارساً أو مطالعاً أو محـــرراً أو مفكـــراً وهذا مِيرُّ عظمته كما هو الأمر الواقع.

وكانت تتسع مرجعيته ما اتَّسَعَ الإسلام من شمولية وتعميم لكُلِّ الشؤون في كل مــــا يرجع إلى نصرة الإسلام في عامة الميادين ويتمثل في:

<sup>···</sup> فهذه نبذة من سيرته (قدس سره) كما بينها بنفسه في معجم رجال الحديث ٢٣/٠٠.

١ - الجهاد العلمي: فيما خلَّفَ من آثار علمية أعدَّ بها العلماء والمجتهدين ومراجع الدين وفيما خلَّفَ من ابتكارات في الرأي وإبداعات في العلوم الإسلامية وتطويرها.

٢- الجهاد السياسي: في دعم الحركات الإسلامية التي لاذَّتْ بالمرجعية وانطلقت منها لصالح الإسلام والمسلمين.

٣- الدعم الثقافي: في إيجاد المؤسسات الثقافية والتعليمية والمكتبات العامة ومدارس مرحلية ودور للنشر ومراكز للعبادة في مختلف عواصم العالم.

٤ - الدعم الاجتماعي: في إيجاد مبرّات خيرية ومراكز صحية وإمدادات اجتماعيــة ومجمَّعات سكنية انتشرت في عواصم العالم.

٥- الدعم الاقتصادي: في تدويل الأموال والوجوه الشرعية من الطبقــات المترفــة والمرفهة إلى الطبقات المعدمة والمعسرة والعمل على أنْ يكون بيت المال ثروة عامة تجري في عروق المجتمع وتدور في قلب الحوزة العلمية لتكون غنيسة عسن سطوة السلطان بعيدة عن نفوذه.(١)

# ما قيل في حقه (قدس سره):

لقد قيل بحقُّ السيد الخوئي (قدس سره) الكثير من الكلمات العظيمة من قبل \_ طلبته في مقدمات كتبهم أو من خلال المؤلفات والمقالات، والتسي لا يمكن حصرها بيسر، ولكن نذكر بعضاً منها ما ورد عن كبار العلماء من تلامذته:

\* الشيخ على الغروي التبريزي (قدس سره) في كتابه "التنقسيح في شرح العروة الوثقى" قال في مقدمة الكتاب:

<sup>(</sup>١) السيد الخوئي مسيرة علم وجهاد (مخطوط)، عماد الكاظمي.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف بريته محمد وآلمه الطيبين الطاهرين، واللعنة الدائمة أعدائهم إلى يوم الدين. وبعد، فهذا هو الجزء الأول من كتابنا التنقيح في شرح العروة الوثقى، وهو دراسات في الفقه الجعفري وفقت لاستيعابها، وتحريرها من أبحاث سيدنا الأستاذ، فقيه الأمة في جامعة المشريعة، المفسر الكبير، قبلة الفضلاء المشتغلين، آية الله العظمى في العالمين، مَنْ ألقَتْ إليه زعامة الدراسة أزمتها، ونقّح مسائل العلوم وأبان غوامضها، وأحاط بكنهها أصولها وفروعها، المولى المعظم، والمحقق الأعظم، الورع التقي السيد "أبو القاسم الموسوي الخوئي" متع الله المسلمين عامة والمحصلين خاصة بشريف وجوده. (١) الموسوي الخوئي" متع الله المسلمين عامة والمحصلين خاصة بشريف وجوده. (١) الموسوي الخوئي" متع الله المسلمين عامة والمحصلين خاصة بشريف وجوده. (١) المؤلفة ":

بسم الله الرحمن الرحيم والحمد لله رب العالمين، والصلاة على خير خلقه محمد وآله الطاهرين، واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين. وبعد، فهذا هو الجزء الأول من كتابنا "محاضرات في أصول الفقه" وهو مشتمل على ما استفدته من تحقيقات عالية، ومطالب شامخة، وأفكار مبتكرة من مجلس درس سيدنا الأستاذ الأفخم، فقيه الطائفة، سماحة آية الله العظمى السيد أبو القاسم الخوئي، إذ عكفت ضمن المئات من الطلاب على مجلس درسه الشريف في جامعة العلم الكبرى "النجف الأشرف" التي أسندت إليه زعامتها، وألقت بين يديه مقاليدها، فقام بالعبء خسير قيام في محاضراته وبحوثه، وتربى على يديه الكريمتين جيلٌ بعد جيل من الأفاضل الأعلام. وإني إذ أبتهل إلى المولى سبحانه أنْ يوفقني لإلحاق الجزء الشاني بهذا

<sup>···</sup> التنقيح في شرح العروة الوثقى، الشيخ علي الغروي ص١

الجزء في الطبع، أسأله تعالى أنَّ يمتعنا وعموم المسلمين بــــدوام وجسود أســــتاذنا الأفخم ويديم أيام إفاداته العامرة.(١)

\* السيد محمد سرور الواعظ الحسيني البهسودي (قدس سره) يقول في كتاب "مصباح الأصول":

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين، والصلاة والـسلام عـلى أشرف الأنبياء والمرسلين محمد وآله الأطهار المعصومين. أما بعد فهذه ثمرات اقتطفتها من شجرة طيبة، ودرر كلمات تلقيتها من أبحاث قيمة، لحضرة سيدنا الأسستاذ العلامة، صراف نقود العلم بأفكاره الباكرة العميقة، غواص بحار الفيضل بأنظاره العالية الدقيقة، المحدث الخبير، والفقيه البارع البصير، والأصولي السهير، والرجالي الكبير حجة الإسلام والمسلمين آية الله العظمسي في العمالمين سيدنا ومولانا الحاج السيد أبو القاسم الخوتي أدام الله ظلمه العمالي ومتسع الممسلمين بوجوده الشريف.(٢)

ونختم ذلك بما قدَّمه آية الله العظمي الشيخ محمد إسحاق الفياض (مد ظله) في كتابه "المختصر في الحياة العلمية لزعيم الطائفة السيسد الخوثي قدس سره الشريف" إذ يقول وهو يصف أستاذه: ((ومن أبرز العلماء والمجتهدين العظام في القرن الأخير وأشهرهم وأعلمهم هو سيد الطائفة سيدنا وأستاذنا الأعظم آيمة الله العظمي السيد أبو القاسم الخوتي (قدس سره) الذي واكب مسيرة العلم وحركسة التطور والنمو الفكري في هذه المدرسة الكبري وكان (قدس سره) قد رفع رايتها خفاقةٌ عاليةٌ ورصدها بتأليفاته القيمة، وتحقيقاته، وتدريسه في حقول المعرفة،

<sup>&#</sup>x27;'' محاضرات في أصول الفقه، الشيخ محمد إسحاق الفياض ص1

<sup>(\*)</sup> مصباح الأصول، السيد محمد سرور الحسيتي ص١.

كالأصول والفقه والتفسير والرجال، حيث إنه تعمَّقَ فيها دقة وسعة، ولا سيما في علمي الأصول والفقه، وأحكم قواعدهما النظرية والتطبيقية، وبناهما على أسسس متينة ومجددةٍ، ومبانٍ رصينةٍ، واكتشف آفاقاً جديدةً في هذين العلمسين السشريفين فأبدع في ذلك، فأحرز مقام القيادة الكبري، ونال شرف أستاذ العلماء والمجتهدين في الحوزات العلمية والمعاهد الدينية الكبري، وقد قام الإمام الخوثي (قدس سره) بإلقاء الدروس العليا (الخارج) في الفقه والأصول على جمع غفير مسن الفسضلاء ذوى الكفاءة واللياقة لا يقلُّ عددهم عن أربعمائة أو خمسمائة نفر، وقسد تميسزتُ دروسه في الحوزة العلمية بالابتكار والتحقيق سعةً وعمقاً، واتسعتْ أبحاثة بسالقوة في الاستدلال والإحاطة العلمية بأفكار العلماء وتحليلها ونقدها بأسلوب بليغ راثع وبياني ساحر وفصيح، ولذلك قد فاق أقرانه ومعاصريه من كبار الأساتذة والعلماء في الحوزة العلمية الكبري، وتفوَّق عليهم في استقطاب أكبر عددٍ من الطلبة ـ والفضلاء ذوي اللياقة والكفاءة، وكان مجلس درســه (قــدس سره) مــن أوســع الدروس إقبالاً وحضوراً، وأكثرها انتشاراً، وكان بحقِّ القطب الذي تــدور حولــه الحركة العلمية، كان كالشمس ترسلُ أشعتها على الدوام أكثر من نصف قرن، وقـــد استحقُّ بذلك عن استحقاق لقب زعميم الحموزة العلميمة الكمبري في النجف الأشرف.

وسِرُّ هذا النجاح الكبير والتوفيق العظيم للسيد الأستاذ الإمام الخوئي (قسدس سره) يتمثل بالنقاط التالية:

\* النقطة الأولى: مقدرته الفكرية الذاتية فإنَّ لتلك المقدرة أثـراً كبـيراً في تحديــد القواعد والنظريات العامة وتكوينها في الأصول وفق شروطها بــصيغة أكثـر دقــةً

وعمقاً وشمولاً، وتطبيقها على عناصرها في الفقه بدقةٍ أكثر التفاتاً، وبعمــــق أكـــبر تحقيقاً، وبسعةٍ أشمل مجالاً.

\* النقطة الثانية: مقدرته العلمية الفائقة في تحليل المسسائل المعقدة والنظريات الصعبة الأصولية والفقهية بصيغة أسهل تناولاً، وأبلغ تنظيماً وترتيباً، وبفضل هذه المقدرة العلمية الفائقة ومؤهلاته الفكرية الواسعة الذاتية، وذهنيته الوقادة في علمي الأصول والفقه ابتكر فيهما آراء ونظريات لم يسبقه إليها غيره أصلاً وقد تقدمت الإشارة إليها.

\* النقطة الثالثة: إنَّ دروسه (قدس سره) كانت تمتاز في التحقيق والتدقيق وتحليل المسائل العلمية الدقيقة والنظريات العامة بشكل يليق بها، وطرحها على أسس ومبان متينة ورصينة من جهة حسن التقرير، وقوة الأداء، واستحكام الأدلة، بأسلوب رائع وبليغ، وبيان سحريًّ جذاب وفصيع، ولون أدبيًّ جميل، وبتنسيق منظم وبارع، وسيطرته (قدس سره) التامة على المطالب والنظريات العلمية بدرجة لا يفلتُ زمام أمرها عنه مهما كانت معقدة، فإنَّ له المقدرة على تحليلها وحلً مشاكلها وبيانها بأسط صيغة، وهذا إنْ دلً على شيء فإنه يدلُّ على سيطرته الكاملة على المسائل العلمية مهما كانت معقدةً وصعةً.

ومجموع ما في هذه النقاط من المؤهلات والخصوصيات الذاتية المميزة المتوفرة في الإمام الخوئي (قدس سره) سبب لنجاحه الكبير، وتفوقه على سائر أقرائه ومعاصريه من العلماء والأساتذه الكبار، فإن تلك المؤهلات والخصوصيات المميزة جعلت دروسه من أوسع الدروس إقبالاً، وأكثرها رونقاً وحضوراً، وتفهّما وتفهيماً، إذ قلما يوجد شخص يحضر مجلس درسه لا بغرض الاستفادة، ومن هنا نقول إنّ نسبة مَنْ يكتب دروسه لا تقل عن تسعين بالمائة بنسبة تقريبية، ولهذا

تخرج من مجلس درسه علي يديه الكريمتين طوال تاريخ زعامته على الحوزة المباركة مثات الأساتذة والمدرِّسين في الحوزات العلمية المنتشرة في أقطار العلم الإسلامي وعشرات المجتهدين الكبار وتسنَّم نخبةٌ منهم في العصر الحاضر سدة المرجعية في الحوزات العلمية الشهيرة في النجف الأشرف وقم المقدسة ومسهد الرضا المقدس.

وبعد وفاة المرجع الأعلى الإمام الحكيم (قدس سره) تسنّم السيد الخوثي (قدس سره) منصب المرجعية العلبا في النجف الأشرف وبدأت معاناته بسبب رموز النظام البائد [البعثي في العراق] لأنّ النظام قد قام بانتهاك الحوزة العلمية بذرايع مختلفة وتُهم متنوعة منذ ولادته يومياً، وقد وصلتْ أدواته القمعية وانتهاكاته للحوزة العلمية ذروتها في حين جعل النظام الإمام الحكيم (قدس سره) تحت رقابة مشددة في بيته ومنع الناس عن الوصول إليه، نعم قد زاره الإمام الخوثي (قدس سره) في الأسبوع مرة، وبعد وفاته زاد النظام في أدواته القمعية، وانتهاكاته للحوزة العلمية، ومضايقته للسيد الخوثي (قدس سره) وقد وصل هذه الضغوط والانتهاكات والمضايقات للحوزة بالقتل والتشريد ذروتها أيام الحرب [الحرب بين العراق والجمهورية الإسلامية في إيران] ولهذا لم يبق منها إلا أصولها ورموزها المعنوية وكان هدفهم المشؤوم من كل ذلك هدم الحوزة نهائياً ولكنهم لم يصلوا إلى هذا الهدف المشؤوم لسبين:

- السبب الأول: بعنايته تعالى وتقدَّس وفضله الكريم وببركة صاحب هذا المكان
   المقدس وبرعاية إمام العصر (عجل الله فرجه الشريف).
- \* السبب الثاني: بالصبر والتحمل من السيد الأستاذ (قدس سره) فإنه تحمَّل مسا تحمَّل من المضايقات من قبل النظام بطرقٍ مختلفةٍ وأسبابٍ قمعيةٍ متنوعةٍ، تسارة

بإعدام ثلة من حواشيه، وأخرى بالضغط على فسضلاء الحسوزة بالقتل والحسس والتشريد والتسفير وهكذا، ومع كل هذه الأسباب القمعية والمضايقات فإنه (قدس سره) تحمَّل وصبر كالجبل الراسخ في سبيل الحفاظ على كيان هذه الحوزة الماركة).(1)

والحديث عظيم وشاق عن حوزته العلمية وما تميزات بسه مسن كفساءات في صياغة أجيال من الفقهاء والمجتهدين الذين فقههم الدين، وأعدَّهم أقطاباً للعلم، وأبطالاً للحركة، وقادة للمرجعية، ذلك لأنه كانت براعته في تطوير العلوم الإسلامية التي خاضها هي التي أمكنته من أنْ يحدث فيها فتحاً علمياً عميقاً درج عليه العلماء من تلامذته.

## \* منهجه العلمي:

إنَّ للسيد الخوتي منهجية خاصة به استطاع بها أنْ يوجد جيلاً كبيراً من العلماء والمجتهدين حيث استفاد من تجارب أساتذته ومدارسهم العلمية الكبيرة، ولنذا يصف منهجه الشيخ الفياض بقوله: ((يمتاز سماحة الإمام الخوثي (قدس سره) بمنهج علمي متميز، وأسلوب خاص به في البحث والتدريس، ذلك أنه كان يطرح في أبحاثه الفقهية والأصولية العليا موضوعاً، ويجمع كل ما قيل من الأدلة حوله، ثم يناقشها دليلاً دليلاً، وما إنْ يوشك الطالب على الوصول إلى قناعة خاصة، حتى يعود الإمام فيقيم الأدلة القطعية المتقنة على قوة بعض من تلك الأدلة، ويبين مسدى قدرتها على الاستنباط، فيخرج بالنتيجة التي يرتضيها، وقد سلك معه الطالسب مسالك بعيدة الغور في الاستدلال والبحث، كما هو شأنه في تأليفاته القيمة، بسما

<sup>&</sup>quot;المختصر في الحياة العلمية لزعيم الطائفة السيد الخوثي، الشيخ محمد إسحاق الفياض ص٧٧

يجد المطالع فيها من تسلسل للأفكار وبيان جميل مع الدقعة في التحقيسق والبحث، ولذا فقد عُرفَ بعالِم الأصول والمجدّد، ولاتقتصر أبحاثه وتحقيقاته على حقلي الأصول والفقه، بل كان له إسهام هام في علم الرجال أو "الجرح والتعديل"، جهداً كبيراً في التفسير وعلوم القرآن وضعها في مقدمة تفسيره "البيان في تفسسير القرآن"، وغيرها من الحقول العلمية. ولهذا فقد جمع من حوله طيلة فترة تدريسه أعداداً كبيرةً من طلبة العلوم الدينية والأساتذة اللامعين، ممّنْ ينتمـون إلى بلـدان العالم المختلفة، فكان هناك طلاب من سوريا ولبنان والإحساء والقطيف والبحرين والكويت وإيران وياكستان والهند وأفغانستان ودول شرق آسيا وأفريقيا، مضافاً إلى الطلبة العراقيين، وتخرّج على يديه من هؤلاء الكثير من الفقهاء والمجتهدين، حتى وُصِفَ بأنه أستاذ الفقهاء والمجتهدين، ولم يكتف سماحة الإمام بتغــذيتهم علميـــاً وثقافياً، ورعايتهم روحياً، بل امتد ذلك ليشمل تغطية نفقاتهم المعيشية من الحقوق الشرعية التي كانت تصل إليه، وهكذا فقد أسس سماحته مدرسة فكرية خاصة بـ ذات معالم واضحة في علوم الفقه والتفسير والفلسفة الإسلامية والبلاغة وأصول الفقه والحديث)).(١)

### \* تلامذته:

لقد تتلمذ على يدي سماحته (قدس سره) عدد كبير من أفاضل العلماء المنتمشرين في المراكز والحوزات العلمية الدينية الشيعية في أنحاء العالم وليس بالإمكان حصر

(<sup>()</sup> المصدر السابق.

تلامذة السيد الخوئي (قدس سره) طيلة سبعين عاماً من حياته الحافلة، ويــذكر في هذا الدكتور "محمد حسين الصغير" فيقول: ((فلقد سمعتُ عمَّنا الحجة العلامـة المقدس الشيخ سلمان الخاقاني (قدس سره) يقول: "في أواخر الستينيات من القرن العشرين إنَّه أحصى ألفي إمام جماعة في العالم الإسلامي من تلامذة السيد الخوتي" ومعنى هذا إنَّ طلاب السيد الخوتي آنذك قد تجاوزوا هذا العدد أضعافاً مـضاعفةً. وعلى ذلك يقول المرحوم الدكتور مصطفى جمال الدين: "لا يوجد مسجد أو إمام مسجد يتحمل هداية المسلمين على مذهب أهل البيت (عليهم السلام) لم ينتفع بعلم هذا الفقيه انتفاعاً مباشراً بالتلمذة عليه أو بالواسطة على مَنْ تلمَّذَ عليــه ولـــم يصادف في تاريخ مذهب أهل البيت على مَرِّ العصور أنْ كان مثل هذا العدد الوافي من المرشدين يخرج من مرجع دينيِّ واحدٍ غير شيخ الطائفة أبي جعفسر الطوسي وزعيم الحوزة العلمية أبي القاسم الموسوي الخوتي (قدس سرهما)" ومن أشهر تلامذته والذين يُعدُّون من أبرز المجتهدين والمراجع من بعده، نذكر منهم:

- ١ آية الله السيد على البهشتي.
- ٢ آية الله السيد على السيستاني.
- ٣ آية الله الشيخ محمد إسحاق الفياض.
- ٤ آية الله الشيخ ميرزا جواد التبريزي.
- ٥- آية الله المرحوم الشيخ ميرزا على الغروي.
  - ٦ آية الله الشهيد السيد محمد باقر الصدر.

وغيرهم الكثير من السادة العلماء والمشايخ الكبار وأفاضل الأساتذة، ممن تتلمذ على الإمام مباشرة أو على تلامذت في جميع الحسوزات العلمية الدينيسة المعروفة)).(1)

وأما خلقه وتواضعه للعلماء وغيرهم فهو كبير جداً، إذ العلم وخدمة الآخرين غايته المنشودة، وأذكر في هذا مثلاً واحداً يغني عن كثير، حدثني شيخي الدكتور حسين علي محفوظ عن تواضع السيد الخوئي (قدس سره) عندما طلب منه الإجازة في الرواية مع فارق السن الكبير بينهما وعلميته، وذكر ذلك العلامة الدكتور حسين علي محفوظ في إجازته الموسومة "جنى الجنتين في إجازة المراجع الأعُلَيْن": ((وقد أستجازني بعض المراجع والمجتهدين والعلماء عباً في اتصال الإسناد وهذا منهم تواضع جم، وخلق عظيم. وقسد كان المرجع الأكبر السيد أبو القاسم الخوئي (قدس سره) سألني كذلك أنْ أجيزه لما لاقيته وشيرة تبزيارته وقد كنتُ جاوزتُ الثلاثين وهو شيخ كبير، وهذا منتهى التواضع وغاية النهاية في خفض الجناح، وهي رواية الأكابر عن الأصاغر في مصطلح وغاية النهاية في خفض الجناح، وهي رواية الأكابر عن الأصاغر في مصطلح وغاية النهاية وذهلت حياء)).(1)

وهذا الموقف يدلُّ على النفس العالية والخلق الرفيع له (قدس سره).

<sup>···</sup> أساطين المرجعية الدينية، الدكتور محمد حسين الصغير ص١٢٤

<sup>&</sup>quot; جنى الجنتين في إجازة المراجع الأعلين والمجتهدين الكبار، والعلماء الفسضلاء، والطالبين والراغبين من أهل العصر والآتين بشرطها وشروطها، حيث ذكر الدكتور حسين علي محفوظ ذلك عند إجازته للسيد الخوئي (قدس سره). وقد تشرَّفت بالإجازة منه (رحمه الله) في جمادي الآخرة ٢٩٤٩ه.

#### # و فأته:

توفي السيد الخوئي (قدس سره) في اليوم الثامن من صفر سنة (١٤١٣هـ) في منزله الواقع في "حي كندة" في الكوفة وتم تغسيله وتكفينه في بيته، وبعد ذلك حمل الجسد الطاهر إلى متواه الأخير في مقبرته الواقعة إلى جانب مسجد الخضراء مسن الجهة الشرقية للصحن الشريف بعد أنْ صلَّى عليه المرجع الديني الأعلى السيد على الحسيني السيستاني (دام ظله) ودفن في الساعة الرابعةِ صباحاً تقريباً من دون تشييع پليق بمكانته (قدس سره).

وأقيمتْ له الفواتح في العديد من الأقطار الإسلامية وغيرها في النجف الأشرف وقم المقدسة ومشهد المشرفة ولينان وباكستان وأفغانستان والهند ولنيدن وغيرها.

وقد أرخ وفاته الدكتور محمد حسين الصغير بقوله:

لمَّا أَصْسطفينا للهدى مضجِعا ومِينْ عليُّ قيد دَنيا ميوضعا نودِيَ فساهتَزَّ لها مسْمَعا وأنْشَدَ التاريخُ (لمَّا دَعما

وأصبح الخروثي فيبه دفين إنّا فتحنسا لسكَ فتحاً مُسينُ أُزلِفَ ـــتُ الجنــةُ للمتقـــنُ (''

A1214

<sup>&</sup>quot; أساطين المرجعية الدينية ص ١٣٠

٦٨

فهذه بعض الكلمات التي أردنا منها بيان سيرة وعظمة صاحب هذه الدراسة وهو السيد الخوئي (قدس سره) والذي كان زعيماً للحوزة العلمية بـشهادة أكـابر العلماء والمجتهدين، لنكون على بينةٍ من أننا نتناول في هذه الدراسة الرجاليسة آراء رجلٍ من أساطين المذهب، وصاحب مدرسة علمية عمرها عدة عقـود وسـتبقى الحوزات العلمية تدين له بالفضل زمناً طويلاً.

# المبحث الثاني: نظرة في معجم رجال الحديث.

تحدثنا في الفصل السابق عن تأريخ علم الرجال والمؤلفات التمي كتبست حول مباحثه، وتبين أنه لا يخلو أي قرن من الكتابة في ذلك. وفي القرن الرابع عشر الهجري يُعَدُّ "معجم رجال الحديث" من أكبر وأهم الموسوعات الرجاليــة التــي أَلفت في هذا الباب، حيث تظهر أهمية ذلك في أنَّ مؤلفه هو من أكابر علماء الطائفة وأشهر مراجعها على مَرَّ تأريخ المرجعية الدينية، فهو خريج عدة ممدارس أصمولية عميقة البعد، ثاقبة الفكر والنظر، حتى أصبح علماً من أعلام الأصول الفقه في العالم الإسلامي، فكانت عصارة تلك المراحل العلمية الكبيرة، والعمق والدقة في مباحث علم الأصول وما له من العلاقة في الأخيار والروايات ورجال السند والحجيـة في ذلك، إضافة إلى اطلاعه على كل الجهود التي بُذلت في هذا الباب من قبل العلسماء السابقين، فقرر أنْ يكتب موسوعة رجالية علمية تغني الباحثين عن كثسير من المؤلفات القديمة والرجوع إليها، وذلك بجمع أقوال الأعلام في الرواة والروايسات التي رواها كل راو وأين ذُكرت، والمشايخ الذين روى الراوي عنهم، وكذا مَنْ رَوَوْا عنه، وهذا بحدِّ -ذاته- جهد كبير جداً وفق الله تعالى ذلك العالم النحرير للقيام بــه، رغم كُلِّ المشاغل والمسؤوليات الملقساة على عاتقه (قدس سره) من تسصديه للزعامة العلمية والدراسة والتدريس والإفتاء ومشاكل المسلمين في كُــلِّ البقــاع، ولقد أشار إلى ذلك (قدس سره) في المدخل إلى موسوعته في الجزء الأول إذ يقول: ((إنَّ علم الرجال كان من العلوم التي اهتم بشأته علماؤنا الأقدمون وفقهاؤنا السابقون ولكن قد أهمل أمره في الأعصار المتأخرة حتى كأنبه لا يتوقيف عليمه الاجتهاد واستنباط الأحكام الشرعية، لأجل ذلك عزمتُ على تأليف كتاب جسامع كافي بمزايا هذا العلم، وطلبتُ من الله سبحانه أنْ يوفقني لذلك، فاستجاب بفسضله

دعوتي ووفقني، وله الحمد والشكر لإتمامه كما أردت على ما أنا عليه من كبر السن وضعف الحال وكثرة الاشتغال ولولا توفيق المولى وتأييده جل شأنه لم يتيسر لى ذلك)).(1)

فإنه (قدس سره) يبين في كلمته الموجزة هذه الظروف التسي تحسيط به، ولكن رغم كل هذا فإنَّ التحدي كان أكبر، والإصرار أعظم عسلى خدمسة السشريعة المقدسة لتنتفع الأجيال من علمائها، وتنهل الطلاب من مائها.

طُبع هذا "المعجم" عدة طبعات، كانت الأولى في مطبعة الآداب في النجف الأشرف وقد وقعت في ثلاثة وعشرين مجلداً، وقد أوعز السيد الخوئي (قدس سره) إلى العلامة السيد "مرتضى الحكمي" القيام بأعباء طباعة هذه الموسوعة والإشراف عليها كما جاء ذلك في مقدمة الطبعة الأولى حيث يقول -الحكمي: ((لقد أولاني الإمام المؤلف أعباء النهوض بهذه الموسوعة العلمية الجبارة، فكان لى شرف الامتثال، والبدء بالإشراف على إخراجها)).(")

حتى توالت عدة طبعات للمعجم وبين يدي طبعة مؤسسة إحياء تراث الإمام المخوئي وهي الطبعة الخامسة والتي امتازت عن الطبعات السابقة في عدة أمور كما يذكر ذلك سماحة السيد "عبد الصاحب الخوئي" (" في المقدمة حول مستحدثات الكتاب ومستجداته فيقول: ((تميزت به هذه الطبعة عن سابقاتها من حيث الشكل والمضمون في أمور)).(1)

<sup>&#</sup>x27;'' معجم رجال الحديث، السيد الخوئي ١١/١

<sup>(&</sup>quot;)ينظر: معجم رجال الحديث ١/أ

<sup>(</sup>٢) وهو نجل السيد الخوثي.

<sup>&</sup>quot;ينظر: معجم رجال الحديث ١/ف

أما المميزات العلمية والفنية التي امتاز بها معجم رجال الحديث فهي عدة، وسوف نذكر بعضاً منها، اعتماداً على كلمات الأعلام في ذلك على قدر وسعنا في الحصول على كلماتهم.

\* قال السيد مرتضى الحكمي وهو يصف مميزات هذا المعجم الرجسالي الكبير منهج المؤلف ومنهجية التأليف موضوعة على أساس خطة علمية، تتركز على ناحيتين هامتين:

المبادئ الاجتهادية التي قلبت المفاهيم الرجالية، والقواعد التاريخية الموروثة
 في علم الرجال، وهي مقاييس عامة للتوثيق والتعديل، أو التجريح والإسقاط.

فقد ينسف الإمام المؤلف قاعدة من قواعد هذا العلم لضعف في حجيتها، أو وجود حجة على خلافها. وقد يضرب تلك القاعدة عرض الحائط لضعف في تفسيرها، أو دلالتها، أو لكونها لازماً أعم، كما هو الأمر في قاعدة الوكالة، التي كان القدامي يوثِّقون مَنْ يجدونه موصوفاً بها، فيختلف معهم في تفسيرها وتقديرها، وينتهي على العكس منهم إلى أنَّ الوكالة من الإمام (عليه السلام) أمرٌ لا يوجب التوثيق حوإنَّ أوجب الاعتماد فيما يوكل إليه وإنَّ ما لها من مداليل قد لا يستعر جميعها بأمانة الحديث بأيِّ حال من الأحوال. (1)

٢ - المزايا العلمية التي طعم بها الكتاب مما فات المؤلفين السابقين، مسن قبيل التركيز على المصدر الأم، ومن قبيل استقصاء جميع روايات الراوي ومَن خَدتَ عنه، ومن قبيل التعرض للرواة من كتب الرجال والحديث معاً، ومن قبيل عدم الاكتفاء بتوثيقات المتأخرين للرواة إن كان للقدماء فيهم رأي، ومن قبيل التدقيق

<sup>&</sup>quot; وسوف نستعرض في مباحث لاحقة ما يتعلق بآراء السيد الخسوئي (قسدس سره) في القواعد الرجالية واختلافه مع غيره فيها.

على وجه علمي عن سبل وثاقتهم وحسنهم. فقد يضعّف من الرجال مَنْ مضى على توثيقه عدة قرون، أو يوثق مَنْ مشى تضعيفه في أكثر الكتب الرجالية وأخطرها، شم قد يجد اتحاداً بين كثير من الرجال الذين تعددت أسماؤهم وعناوينهم، أو يجد في كثير ممن رأوا اتحادهم تعدداً واضحاً أغفله القدامي والمحدثون. وفي الواقع إنَّ الميزة العلمية التي برز بها هذا المشروع الجبار هي التجربة العلمية التي حاول بها المؤلف تطوير فكرة القواعد الرجالية التي تتبدل حلى أساسها مصائر رجال الحديث، وتتغير أقدارهم، وتتبلور شخصياتهم، وما يتفرع على ذلك من تبدل في الأحكام الفقهية المأخوذة من النصوص المأثورة عنهم. وهكذا .. غربل قواعد هذا العلم واحدة واحدة، ووضع رجال الحديث في الميزان واحداً بعد واحد. وكذلك: وقد بسط الإمام المؤلف -في المدخل - جميع مزايا الكتاب، وَجَلا فيه ما أمكن تطعيمه من آراء ونظريات، وخصائص علمية وفنية ترجع إلى تطوير هذا العلم وتيسيره، ودعم فاعليته وعطاه.

- بحث في مدخل الكتاب عدة موضوعات رجالية أوضح فيها آراءه وأحكامه ومبانيه التي قام عليها هذا المعجم، حيث بين ذلك في مقدمات ست ذكر فيها الفوائد والقواعد الرجالية التي يعمل عليها وناقش الأقدمين فيها. (وسوف نستعرض ذلك في مبحث لاحق).

- عالج بدقة الأسماء المتحدة التي قد تأتي في عناوين مختلفة، وهذا ما يُعرف بـ (المشتركات) ولذا حاول الخروج من هذا الأمر بذكر الراوي وكل مَنْ روى عنه وعن مَنْ روى لكى تتميز بذلك طبقة الراوى فيخرج من الاشتراك ..

- متابعة اختلاف الكتب الأربعة في أسانيد الروايات حيث أخذ يعقبه بما هو المحرَّف وما فيه السقط وبما هو الصحيح أو الأقرب إلى الصحة، وكذا اختلاف النسخ ... إلى غيرها من المميزات التي امتاز بها معجم رجال الحديث.(١٠)

#### \* يذكر العلامة السبحاني في كليات علم الرجال:

وأخيراً قام العلامة المحقق الخوئي (دام ظله الوارف) بتأليف كتاب أسماه "معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة" ومنْ خصائص ومزايا هذا الكتاب هي أنه قد ذكر في ترجمة كل شخص جميع رواته ومَنْ روى هو عنهم في الكتب الأربعة، وقد يذكر ما في غيرها أيضاً ولا سيما رجال الكشي، فقد ذكر أكثر ما فيه من السرواة والمروي عنهم، وبذلك خدم علم الرجال خدمة كبيرة.

- أولاً: يُعرف بالمراجعة إلى تفصيل طبقات الرواة أعنى الذي ذيَّل به كُلِّ جزء من ـــ أجزاء كتابه البالغة ٢٣ جزء طبقات الرواة من حيث العصر والمـشايخ والتلاميــذ، وبذلك يقف انسان على كمال السند ونقصانه، وربما يعرف الحلقية المفقودة في أثنائه إذا كان حافظاً للمشايخ والتلاميذ.

- ثانياً: يحصل التمييز الكامل بين المشتركات غالباً، فإنَّ قسماً كبيراً من البوواة مشترك الاسم في الشخص والأب فلا يعرف الإنسان أنه مَنْ هو، ولكن بالوقوف على تفصيل طبقات الرواة يميز المشترك ويعين الراوي بشخيصه، والكتياب مين حسنات الدهر . (\*)

فما أعظمه من وصف: (والكتاب من حسنات الدهر).

<sup>···</sup> معجم رجال الحديث ج١ حيث تتضمن المقدمة على فوائد جمة يمكن مراجعتها.

<sup>&</sup>quot; كليات في علم الرجال ص١٤٦

#### 

كتاب "معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة" ترجم فيه لـ (١٥٦٧٦) راوياً وراوية في ثلاثة وعشرين مجلداً، ومن أهم ظواهره العلمية والفنية:

١- وضع الراوي في مركزه الروائي وذلك بذكر أسماء جميع الرواة الذين روى
 عنهم وذكر أسماء جميع الرواة الذين رووا عنه.

٢- البحث العلمي -دراسة واستدلالاً- لإثبات مستوى الراوي من حيث الوثاقة والحسن.

٣- الاستقصاء لجميع ما ذكر في تقييم حال الراوي من روايات وأقوال، مع دراستها علمياً لقبولها أو رفضها)).(1)

\* ذكر الشيخ محمد باقر الإيرواني في الدروس التمهيدية المزايا المهمة التي امتاز بها هذا المعجم حيث قال:

وأحسن ما أُلف أخيراً في هذا المجال معجم رجال الحديث، ويمكن بيان مزايا الكتاب المذكور فيما يلي:

١ - قام بذكر مقدمة في بداية الكتاب تتضمن بعض الفوائد الرجالية بأسلوب سهل
 واضح مبسط.

Y- ينقل نص كلمات النجاشي والكثي والطوسي والعلامة وابن داود والبرقي. وقد ينقل -فيما إذا كان الشخص من المتأخرين- كلمات الشيخ منتجب الدين في فهرسته وابن شهر آشوب في معالم العلماء. وعلى هذا مَنْ يراجع المعاجم يستغني عن مراجعة هذه الكتب.

<sup>°°</sup> أصول علم الرجال ص٦١

٣- يقوم بذكر ما يمكن الاستدلال به على وثاقة الشخص أو ضعفه، ثم يأخذ بالمحاكمة والخروج بنتيجة معينة، كل ذلك بأسلوب فني وممنهج وعبارات سلسة. (١)

#### \* ذكر الأستاذ عباس على في مقال له:

وشيء واضح لدي جمهرة المتتبعين لنشاطات الحوزة وفتوحاتها العلمية إنَّ الفقــه والأصول بلغا مرتبةً عاليةً من التكامل والنضوج والتفتح بتأثير الجهود المضنية التي بذلت في مضمار توسيع أفاقهما وكسب مواقع جديدة لهما، و تكشف الموسوعات والبحوث التي بسطتها الطاقات المتنامية المذخورة في عواصم العلم وفي مقدمتها بالطبع النجف الشرف عن مؤدى هذه الحقيقة . . في الوقت الذي استمر فيه الفكر الرجالي يتلمس طريقه بمعاناة وربما نادر وثمين أنْ تقـفَ عـلي دراسـة رجاليـة تستوعب جزيئات الأمر وفرعه بدقة وتمحيص، من أجل ذلك يجد الملهمون من أساطين الحوزة فراغاً ملموساً في ميدان الحركة العلمية بسبب موقف علم الرجسال وتباطئه عن اللحاق بالميسرة، وعدم قدرته على مجاراة الفنون الأخرى، وهو أمــر ولا شك يضع في أعناق الرساليين مسؤولية كبيرة تــضاعف مــن تباعـــدها هـــذه الإمكانات الاختصاصية المفضية إلى مدعلم الرجال بمقومات النهوض والتجاوب.

وبادرة لها قيمتها ولها دورها الرائد أنْ يتوجه اهتمام أستاذ الحوزة ومجددها الإممام السيد الخوتي إلى هذه الناحية، اهتماماً تترجمه أفاقه المطاعة عملاً خالداً، وموسوعة أكاديمية رائعة هي كتابه الأخير معجم رجال الحديث، والكتــاب فــضلاً

<sup>()</sup> دروس تمهيدية في القواعد الرجالية ص ٣٣٥

عن كونه غنياً عن كل إشادة، وأكبر من كل إطراء، لمكانة مؤلفه ووزنه، وإنه جهد موقّق فيه، ومثير، تدفّق به قلم إمام، وفاضت به عبقريته وخبرت ومراسه العلمي الطويل فهو من الآثار العلمية البارزة التي يتسلمها جيلنا العلمي المعساصر، والتي تحمل في أعماقها عناصر إبداع وتطوير، لا بد وإنها ستترك أثراً في طمسوح العديد من الرجال الذين يتدارسونها ويحملون رسالتها العلمية إلى الاجيال المقبلة. والذروة الملتمسة في هذا السبيل أنّ المعجم لا ترفعه إلى هذا المستوى خصيصة واحدة من الممكن أنْ نعزوها إلى الطاقة المبذولة في جميع ما تبعشر من أصولي وفروع هذا العلم، بل هناك في ثناياه كوامن ثمينة تحتشد في ملتقيات مرصوصة لا يعبر عنها جانب واحد وإنما في مقدر المختص أنْ يضعها في نقاط. (1)

فهذه من أهم المميزات التي حاولنا ذكرها وبيانها، ليطلع الباحث على أهمية هذا المعجم الرجالي والفوائد التي تضمنته وبذلك يتعرف على الجهود الكبيرة والعظيمة التي بُذلت لكي تكون هذا النتيجة.

وكذلك من الموارد المهمة التي يجب التأكيد عليها أنَّ السيد الخوتي (قدس سره) لم يتعرَّض إلى بعض الفوائد الرجالية أو كلها من ناحية علمية دون أخرى، بل حاول أنْ يطبَّق كُلَّ العلوم التي لها علاقة وثيقة بعلم الرجال، لتكون النتيجة التي يريد ذكرها وبيانها في منتهى الدقة، وذلك من خلال الاطلاع الواسع والشامل لكلِّ ما ذكر في ذلك من قبل الآخرين والمناقشة فيه، وسوف يظهر لنا ذلك جلياً في المباحث التي سوف نستعرضها تفصيلاً، فنرى كيف أنه (قدس سره) يستعرض الأدلة الأخرى ويأخذ بمناقشتها مناقشة علمية، ثم يثبت صحة هذه المناقشة عند

<sup>&</sup>quot; ينظر: مجلة البلاغ، السنة ٣ العدد ٧

تطبيق القاعدة على الرواة، فمثلاً نرى كيفية بيان رأيه في أصحاب الإجماع ومراسيل مشايخ الثقات وغيرهما، حيث بعد أن يذكر الأدلة العلمية على ما يذهب إليه من عدم القول بوثاقة مشايخهم يأخذ بإيراد الشواهد العملية التطبيقية التي تبين روايتيهم عن الضعفاء والمجاهيل.

إنَّ مناقشة الأدلة والآراء أمر شائع في المعجم بحيث يلتدُّ الباحث لذلك لذة الفكرية وكأنه جالس في مجلس علمي يضم أولئك الأفذاذ من العلماء وكيف يدور النقاش بينهم حول مسألة علمية -وما أجمل هذه الجلسات العلمية - ولعل مَنْ يَطَّلع على عدة أجزاء من هذه الموسوعة يتوصَّل إلى هذه الرأي، حيث الروح العلمية المجردة نراها بكل وضوح، ويمكن الاطلاع على تراجم أمثال: (آدم بن المتوكل ج١، إبراهيم بن هاشم ج١، حبيب بن مظاهر الأسدي، الشيخ المفيد) حيث لولا الإطالة لتعرضنا لذكرهم ..

وأخيراً نختم هذا المبحث من ذكر مميزات "معجم رجال الحديث" وما قبل فيه لنتجول مع السيد الخوئي (قدس سره) وهو يصف لنا معجمه الرجالي هذا، حيث يذكر بعد الحمد وبيان السبب إلى تأليفه للمعجم من أهمية علم الرجال والبحث، يقول تحت عنوان "مزايا الكتاب": ((في هذا الكتاب خصائص ومزايا أساسية دعت الضرورة إلى أخذها في صلب الكتاب وإلى الباحث البصير تفصيل ذلك حيث نذكر إجمالاً بعض ذلك، فمنها:

- الأولى: كل ما نقلنا في الكتاب عن أحد، فإنما نقلناه عن أصل المصدر، وقد يتفق أنه لا يوجد فيه، أو نحن لم نجده فيه، أو لم نراجعه فننقله عمن نقله عن المصدر مع التصريح بذلك. ولا ننسب شيئاً إلى أحدٍ اعتماداً على حكاية ذلك في كتب الرجال

أو غيرها. فإنَّ ذلك يوقع في الاشتباه كثيراً، كما وقع ذلك لغيرنا، ولا سيما في بعض كتب المتأخرين.

- الثانية: بما أنَّ نسخة رجال ابن الغضائري لم توجد لدينا، فكل ما نقلناه عنه، فإنما نقلناه عن الخلاصة للعلامة، أو رجال ابن داود، أو مجمع الرجال للمولى عناية الله القهبائي.

- الثالثة: قد ذكرنا في ترجمة كل شخص جميع رواته ومَــنُ روى هــو عــنهم في الكتب الأربعة، وقد نذكر ما في غيرها أيضاً، ولا سيما رجال الكشي، فقد ذكرنا أكثر ما فيه من الرواة والمروي عنهم، وبذلك يحصل التمييز الكامل بــين المــشتركات غالـاً.

- الرابعة: اتبعنا في الكتاب العناوين المذكورة في كتسب الرجسال، والعناوين المذكورة في الروايات، فربما نذكر رجلاً واحداً مرتين أو مرات، فمثلاً: نذكر أحمد البرقي، وأحمد بن أبي عبد الله البرقي، وأحمد بن محمد البرقي، وأحمد بن أبي عبد الله البرقي، وأحمد بن محمد البرقي، وابن البرقي، البرقي، وابن البرقي، والبن البرقي، والمن البرقي، والمن البرقي، والمن المناوين جميع الرواة عنه بذلك العنوان والمروي عنه، وموارد رواياته، وكذلك نجري في ذكر الراوي والمروي عنه. هذا بالنسسة إلى الروايات.

- الخامسة: لاحظنا في تقديم العناوين وتأخيرها حروف التهجي في كل اسم وأوصافه حتى الأبوة والبنوة، فقدمنا إبراهيم أبا رافع على إبراهيم الأوسي، كما قدمنا إبراهيم بن هاشم على إبراهيم الجزري، وهكذا.

- السادسة: قدمنا -في بيان المروي عنهم في كُلِّ مورد- الأثمة (عليهم السلام) مع رعاية الترتيب بينهم، وبعد ذلك ذكرنا الكني، وبعدها الأسماء على ترتيب حروف التهجي، وبعدها الألقاب، ثم المرسلات، ثم المضمرات وكذلك في ذكر الرواة.
- السابعة: التدقيق في أحوال الرواة والبحث عن وثاقتهم أو حسنهم عملي وجمه علمي.
- الثامنة: لم نتعرض لتوثيقات المتأخرين فيما إذا كان توثيق من القدماء لعدم ترتب فائدة على ذلك، وغيرها من المزايا، حيث يمكن مراجعة المصدر)).(''

فهذه بعض مميزات هذا المعجم وقد تعرَّفنا عليها بشيءٍ من الإجمال تارة والتفصيل أخرى.

<sup>&</sup>quot; ينظر: معجم رجال الحديث ١٢/١

# المبحث الثالث: آراء السيد الخوتي (قدس سره) في القواعد الرجالية.

نستعرض في هذا المبحث عرضاً موجزاً لآراء السيد الخوي (قدس سره) في القواعد الرجالية التي تضمنها "معجم رجال الحديث" والتي تناولها العلماء في علم الرجال، وشأنه في ذلك شأن أي فقيه يريد استنباط الأحكام الشرعية، حيث إنَّ ذلك الأساس في الوصول إلى الحكم الشرعي وكما قال الشيخ أغا بزرك الطهراني: ((لا يصير الفقية فقيهاً ما لم يكن رجالياً)).(1)

على أساس ذلك نرى أنَّ الفقهاء قد تناولوا بعض مباحث علم الرجال في مباحثهم الأصولية من حيث الحجية وعدمها فكانت آراؤهم قد ذُكرت هناك أو في رسائل خاصة، وإنَّ السيد الخوتي (قدس سره) ذكر أيضاً ذلك في مباحثه الأصولية والفقهية إضافة إلى إفراده الحديث تفصيلاً في موسوعته الرجالية الكبرى "معجم رجال الحديث" وقد بين أغلب آرائه التي يعتمد عليها في الجنزء الأول مسن هذه الموسوعة ليبين بذلك منهجه العلمي الخاص به في التعامل مع القواعد الرجالية.

ونذكر إجمالاً وعرضاً لتلك الآراء، لننتخسب بعضها ونقوم بدراستها تفصيلاً في الفصل اللاحق، حيث نذكر ذلك في مقدمات:

- الأولى: بيان طرق توثيق وتحسين الرواة ومنها:

١ - نص أحد المعصومين (عليهم السلام)، بأنه إذا نَصَّ أيَّ معصوم على راو من الرواة فإن ذلك يُعَدُّ نصاً على وثاقته. (\*)

<sup>··›</sup> مصفى المقال في مصنفي علم الرجال ص٥

<sup>&</sup>quot; فمثلاً ما ورد عن الكشي عن علي بن المسيب قال: قلت للرضا شُقَّتي بعيدة ولست أصِلُ إليك في كل وقت، فعمن آخذ معالم ديني؟ فقال: من زكريا بن آدم القمي المأمون عملي السدين والدنيا.

٢ - نص أحد الأعلام المتقدمين أمثال البرقي وابن قولويسه والكسشي والصدوق والمفيد والنجاشي والشيخ وأضرابهم..

٣- نص أحد الأعلام المتأخرين ولكن بشرط أنْ يكون هؤلاء الأعلام معماصرين للمخبر أو قربب العهد منه.(١)

٤ - دعوى الإجماع من قبل الأقدمين فإنَّ ذلك يدل على الوثاقة ولو كان إجماعــــاً منقو لاً.<sup>(۲)</sup>

. ٥- دعوى الإجماع من قبل المتأخرين فإنه أيضاً يمكن الاعتماد عليه وهذا ما اتفق لإبراهيم ابن هاشم الذي وثقه السيد ابن طاووس وادَّعي الاتفاق عليه. ٣٠

<sup>(&</sup>quot;) لذلك نرى أنه (قدس سره) في ذلك قد اعتمــد توثيقــات الــشيخ "منتجــب الــدين القمــي (ت٥٨٥هـ) صاحب الفهرست، والشيخ "ابن شهر آشوب" (ت٨٨٥هـ) صاحب معالم العلماء. دون الاعتماد على مَنْ تأخر عنهما أمثمال "السيد ابن طماووس" (ت٦٧٣هـ) و"ابهن داوود" (ت٧١٧هـ) و"العلامة الحلي" (ت٧٢٦هـ) وغيرهم ممن تأخر عنهم.

<sup>(&</sup>quot;) يُقَسَّم الإجماع كما ذُكر في موارده إلى قسمين: الإجماع المحصل والإجماع المنقول، والأول هو أنْ يستقصي الفقيه فتاوي الفقهاء من عصر الشيخ الطوسي إلى عصره كُدلُّ حسب طبقتـــه لمعرفة الفتوي في ذلك لمسألة ما، وأما المنقول فهو أنْ ينقل الفقيه ذلك الإجماع في مسألةٍ ما من أحد الكتب المعينة مثل الموسوعة الفقهية الاستدلالية لجواهر الكلام أو العدة للسشيخ الطوسي وغيرهما.

۳۹/۱ ينظر: معجم رجال الحديث ۱/۳۹

#### - الثانية: التوثيقات العامة التي تعرض إلى ذكرها علماء الرجال ومنها:

١ - أصحاب الإمام الصادق (عليه السلام) حيث قيل أنَّ أصحابه الذين بلغوا أربعة
 آلاف رجل كما يذكر ابن شهر آشوب كلهم ثقاة وأنهم استدلوا على ذلك بـما ذكـره
 الشيخ المفيد في الإرشاد ..

لكن السيد (قدس سره) لا يرتضي هذا القول وقد بَيَّن أوجه البطلان فيه، فيقول: ((وكيف كان فهذه الدعوى غير قابلة للتسصديق، فإنَّه إنْ أريد بذلك أنَّ أصحاب الصادق (عليه السلام) كانوا أربعة آلاف كلهم كانوا ثقات فهي تشبه دعوى أنَّ كل من صحب النبي (صلى الله عليه وآله) عادل مع أنه ينافيها تضعيف السيخ جماعة)).(1)

٢ - سند أصحاب الإجماع. حيث قبل أنَّ وقوع أي الراوي في سند رواية رواها
 أصحاب الإجماع يدل على وثاقته ..

كذلك فإنَّ السيد الخوئي (قدس سره) أيضاً لا يرتضي ذلك حيث ذهب إلى عدم جواز الاعتماد على ذلك وبين رأيه في فهم العبارات التي اعتُمِدَ عليها في أصحاب الإجماع التي ذكرها الكشي في رجاله. "

٣ - رواية الثلاثة من أصحاب المراسيل. وهم محمد بن أبي عمير وصفوان بن يحيى وأحمد بن محمد ابن أبي نصر البزنطي حيث ورد عن بعض من العلماء أنَّ هؤلاء لا يرسلون إلا عن الثقة فيؤخذ بمراسيلهم مطلقاً وهي كالمسانيد ..

وقد ناقش السيد ذلك مناقشة علمية وبين الوجوه فيها ورد ذلك الرأي وإنــه لا يعتمد عليه.(١)

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> المصدر السابق ١/١٥

<sup>(°)</sup> وسوف نستعرض الحديث عن أصحاب الإجماع تفصيلاً في الفصل الثالث.

٤ -- وقوع الراوي في سند محكوم بالصحة. وذلك عندما يحكم أحمد الأعملام
 المتقدمين أو المتأخرين بصحتها فإنَّ ذلك يؤدي إلى توثيق مَنْ وقع في سند ذلك
 الحديث ..

لكن السيد (قدس سره) ناقش ذلك وبين الوجوه المحتملة فيه عما لا يفيد الآخر بصحة ذلك.(٢)

وكالة الإمام (عليه السلام). حيث اعتبر بعضٌ أنَّ وكالة شخص عن الإمام المعصوم (عليه السلام) دليل على عدالته والتي هي منزلة فوق الوثاقة..

وللسيد (قدس سره) إشكال على هذا القول حيث يقول: ((الوكالة لاتبستلزم العدالة، ويجوز توكيل الفاسق إجماعاً وبلا إشكال، غاية الأمر أنَّ العقلاء لا يوكّلون في الأمور المالية خارجاً مَنْ لا يوثــق بأمانته، وأين هــذا مــن اعتبار العدالــة في الوكيل ؟)).

وعلى هذا فيجب أنْ تُدرس أحوال وكلاء الأئمة (عليهم السلام) أيضاً ليُعرف الثقــة من غيره دون الاعتماد على الوكالة. (٣٠

٦ – شيخوخة الإجازة. فقد اشتهر أنَّ مشايخ الإجازة مستغنون عن التوثيق..

ولكن السيد (قدس سره) لم يرض بهذا القول وقام برده، إذ يقول: ((إنَّ مشايخ الإجازة على تقدير تسليم وثاقتهم لا يزيدون في الجلالة وعظمة الرتبة عن أصحاب الإجماع وأمثالهم ممن عرفوا بصدق الحديث والوثاقة ... والصحيح إنَّ شيخوخة الإجازة لا تكشف وثاقة الشيخ كما لا تكشف عن حسنه)). (1)

<sup>(</sup>١) وسوف نستعرض ذلك تفصيلاً في الفصل الثالث.

<sup>(&</sup>quot;) معجم رجال الحديث ٧٠/١

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> المصدر نفسه ١/١٧

<sup>↔</sup> المصدر نفسه ١/٧٧

إذاً فشيوخ الإجازة يجب أنْ يُنظر في أحوالهم كسائر الرواة. وذلك تُردُّ عدة أحكامٍ قامت على أساس تلك المباني.

٧ -- مصاحبة المعصوم. حيث جعل بعض العلماء أنَّ مصاحبة أحد للمعصوم (عليه السلام) من إمارات الوثاقة التي يمكن الاعتماد عليها ..

ولكن السيد يرى أنَّ ذلك لا يدل بوجه على الوثاقة، وقد صاحب النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) والمعصومين (عليهم السلام) من لايحتاج إلى بيان. (')

٨ – تأليف كتابٍ أو أصلٍ. (\*\* حيث اعتبر أنَّ مَنْ له كتاب أو أصل إمارةٌ على حسسنه ومن أسباب مدحه،

ولكن السيد (قدس سره) يردُّ ذلك أيضاً .. (٣)

٩ - ترجم أحد الأعلام حيث استدل على أن ترحم أحد الأعلام كالشيخ الصدوق
 وأضرابهما عناية خاصة بالمترجم عليه فيكشف ذلك عن حسنه لا محالة ..

وقد رَدَّ السيد (قدس سره) ذلك أيضاً .. (١)

١٠ كثرة الرواية عن المعصوم حيث تم الاعتماد على اعتبار الشخص بكثرة روايته
 عن المعصوم (عليه السلام) . .

ولكن السيد (قدس سره) رَدَّ ذلك وناقش الروايات سنداً ومتناً بأجلى بيان .. (٥٠)

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> المصدر السابق ١/٧٣

<sup>(&</sup>quot;) الأصل هو الكتاب الذي جمع فيه مصنفه الأحاديث التي رواها عسن المعسموم أو السراوي. والكتاب قيل هو ما كان فيه من كلام المعصوم وكلام مصنفه أيسضاً. / معجم مصطلحات الرجال والدراية ص٢٣

<sup>&</sup>quot; ينظر: معجم رجال الحديث ١ /٧٣

<sup>·</sup> ينظر: المصدر نفسه ١/٧٤

<sup>(</sup>e) ينظر: المصدر نفسه.

١١- ذكر الطريق إلى الشخص في المشيخة دليلاً على مدحه كما ذهب إلى ذلك العلامة المجلسي في طرق الشيخ الصدوق.

ولكن السيد (قدس سره) رَدَّ ذلك أيضاً. (١)

#### - الثالثة: التو ثبقات العامة:

حيث أنَّ الوثاقة قد تثبت بإخبار ثقة بخصوصه أو ضمن مجموعة فإنَّ العبرة هي الشهادة بالوثاقة سواء كانت بالدلالة المطابقية أم التضمنية، ولسذا نحكسم [السسيد الخوئي أ بوثاقة جميع مشايخ على بن إبراهيم الذين روى عنهم في تفسسيره مسع انتهاء السند إلى أحد المعصومين (عليه السلام)، فقد قال في مقدمة تفسير ... (إلى آخر قوله). وبما ذكرناه نحكم بوثاقة جميع مشايخ جعفر بن قولويه في إسسناده لكتاب كامل الزيارات أيضاً.. ("

فقال (قدس سره) بعد ذكر كلام على بن إبراهيم في مقدمه تفسير وكذا الشيخ ابسن قولويه في مقدمة كتابه أقول: ((إنَّ ما ذكره –ابن قولويه– متين، فيُحكم بوثاقة مَــنْ شهد على بن إبراهيم أو جعفر بن محمد بن قولويه بوثاقته إلا أنْ يُبتلي بمعارض))، وكذلك يظهر إنَّ النجاشي أيضاً ممن وئَّق شيوخه جميعـــاً... ولا شـــك في ظهـــور ذلك.

<sup>(</sup>١) ينظر: معجم رجال الحديث ١/٧٥

<sup>(&</sup>quot;) كان السيد (قدس سره) يرى بأنَّ جميع مشايخ ابن قولويه ثقات، ولكن قد عدل عن هذا السرأي بعد ذلك إذ قال: ((فلا مناص من العدول عما بَيَّنا عليه سابقاً والالتــزام باختــصاص التوثيــق. بمشايخه بلا واسطة))، معجم رجال الحديث ١/ف. وهذا يعني أنه عملي الرأي الأول أن (٣٨٨) راوياً هم الثقاة من شيوخ ابن قولويه، ولكن بعد العدول عن جميــع المــشايخ يــصل العدد إلى (٣٢) شيخاً، فهذا فرق كبير وله آثار عدة.

## - الرابعة: النظر في صحة روايات الكافي ومن لا يحضره الفقيه والتهذيبين:

لقد ناقش السيد (قدس سره) الرأي القائل: ((إنَّ روايات الكتب الأربعة كلها صحيحة)) وذلك ببيان الأدلة والبرهان من نفس هذه الكتب على عدم صحة ذلك وانتهى بعد المناقشة إلى النتائج التالية حول الكتب الأربعة:

- \* الكافي: قال (قدس سره) والمتحصل أنه لم تثبت صحة جميع روايات الكسافي، بل لا شك في أنَّ بعضها ضعيفة، بل إنَّ بعضها يُطمأن بعدم صدورها من المعصوم (عليه السلام) والله أعلم يواطن الأمور.
- \* مَنْ لا يحضره الفقيه: وعلى الجملة إنَّ إخبار الشيخ الصدوق عن صحة رواية
   وحجِّيتِها إخبار عن رأيه ونظره، وهذا لا يكون حجة في حق غيره.
- \* التهذيبين: إنَّ الشيخ لا يذكر في كتابيه إلا الروايات المأخوذة من الكتب المعتمدة المعوَّل عليها عند الأصحاب، ولكن من الظاهر أنَّ هذا تخيل لا أساس له، ولا دلالة في كلام الشيخ على أنَّ جميع روايات كتابيه مأخوذة من كتاب معروف، أو أصل مشهور، بل ولا إشعار فيه بذلك أيضاً. (1)

وقال (قدس سره) بعد ذلك في نتيجة البحث: ((وقد تحصَّل من جميع مسا ذكرناه أنه لم تثبت صحة جميع روايات الكتب الأربعة، فلا بُدَّ من النظر من سند كل رواية منها، فإنْ توفَّرت فيها شروط الحجية أُخذ بها وإلا فلا)).(")

وبهذا نكون قد انتهينا من استعراض بعض آراء السيد الخوتي في مباحث علم الرجال إجمالاً، وسوف نستعرض في الفصل الثالث بعض لمباحث تفصيلاً ..

<sup>···</sup> معجم رجال الحديث ١/٨٢

المصار نفسه ١/١٩

# الفصل الثالث

\* المبحث الأول: الكتب الأربعة

وقطعية صدورها عن المعصوم

\* المبحث الثاني: أصحاب الإجماع.

\* المبحث الثالث: مراسيل مشايخ

الثقات.

#### المبحث الأول: الكتب الأربعة وقطعية الصدور.

#### (الكافي / من لا يحضره الفقيه / التهذيب / الاستبصار)

إنَّ المراد بهذا المصطلح هو كتب الحديث الأربعة عند الشيعة الإمامية والتي تعرف أيضاً بـ (الكتب الأربعة الأصول) والتي جُمعت فيها الأحاديث الـشريفـة التي وردت عن النبسي (صلى الله عليه وآله وسلم) والأئمة من أهل البيت (علمهم السلام) والتي تُعد المصدر الأساس للفقيه في استنباطه للأحكام الـشرعية مـن الدليل الثاني لأدلة الأحكام وهي (السنة)، ولذا كان الاهتمام كبيراً وبالغاً من العلماء والمحققين بهذه الكتب منذ زمن تأليفها إلى يومنا هذا، من حيث الشرح والتحقيــق والتعليق حتى بلغت عشرات الشروح والتعليقات عليها، وكان من جملة ذلك الاهتمام البالغ بها هو مثابعة أسانيد تلك الروايات التي تضمنتها هذه الأصول، لـما في ذلك من الأثر البالغ والأساس في معرفة الروايات صحيحها من سقيمها لتوقف استنباط الفقيه على ذلك وبالتالي معرفة كونها حجة في مقام العمسل أم لا. ولكن العلماء في ذلك -دراسة رجال السند- قد اختلفوا في هذا إلى طريقين، فمنهم مَـنْ قال بقطعية أو صحة صدور جميع تلك الروايات للكتب الأربعة عن المعتصومين (عليهم السلام) وبذلك قالوا بعدم الحاجة إلى علم الرجال وهــم الــذين يعرفــون بـ(الأخباريين) أو مَنْ ذهب مسلكهم وقد بينـا ما يتعلق بذلك إجمالاً في مبحـث سابق، والجانب الأخر من العلماء المحققين الذين ذهبوا إلى عدم القيول بقطعيمة صدور تلك الروايات بل يجب دراسة سندها كاملاً والتحقق من حال رواتها، وأقاموا الأدلة على ذلك، وأثبتوا الحاجة الضرورية إلى علم الرجال وهم اللذين يع فون ب(الأصولس). ومن جملة هؤلاء الأصوليين، أستاذ التحقيق والتدقيق، السيد "أبسو القاسسم الخوئي" (قدس سره) حيث قال كلمة الفصل المسشهورة عنسه في ذلسك: ((وقسد تحصَّلَ مِنْ جميع ما ذكرناه أنه لم تثبت صحة جميع روايات الكتب الأربعة، فلا بُدَّ من النظر في سند كل رواية منها، فإنْ توفَّرت فيها شروط الحجيسة أُخسذ بها، وإلا فلا)). (1)

وسوف يدور هذا المبحث -الأول- حول هذه النتيجة العلمية للسيد الخسوئي التي صرح بها في معجمه عند مناقشته للقاتلين بقطعية صدور الكتب الأربعة.

قبل أنْ نورد بيان وأدلة السيد "الخوثي" (قدس سره) التسي أوصلته إلى هذه النتيجة العلمية نبين بعض أدلة واستنتاجات كلمات الأعلام الذين قالوا بقطعية صدور روايات الكتب الأربعة لنتعرف بذلك على كيفية وصولهم إلى هذه النتيجة، وبالتالي نعرف كيفية الرد والنقاش لتلك الأدلة، وسوف نقتصر على كلمات بعض منهم:

\* أدلة القائلين بقطعبة صدور روايات الكتب الأربعة عن المعصومين (عليهم السلام).

إنَّ هنالك عدة أدلة استند إليها القائلون بقطعية صدور هذه الكتب وقد ذكرها المحدث محمد أمين الإسترابادي (ت١٠٣٣ه) في الفوائد المدنية، وما أوردها الشيخ الحر العاملي (ت١٠٤٥ه) في خاتمة الوسائل، وكذلك الشيخ يوسف البحراني (ت١١٨٦ه) في الحدائق الناظرة وغيرهم، ويمكن أنْ نورد بعض هذه الأدلة لتتم مناقشتها.

<sup>(</sup>۱) معيجم رجال الحديث ٩١/١

- أورد المحدث الإسترابادي في "الفوائد المدنية" في الفصل التاسع ص١٨ اثنسي عشر وجها في صحة أحاديث الكتب الأربعة، أولها ما نصه: ((إنّا نقطعُ قطعاً عادياً بأنّ جمعاً كثيراً من ثقات أصحاب أثمتنا (عليهم السلام)، ومنهم الجماعة السذين أجمعت العصابة على أنهم لم ينقلوا إلا الصحيح باصطلاح القدماء صرفوا أعمارهم في مدة تزيد على ثلاثمائة سنة في أخذ الأحكام عنهم (عليهم السلام) وتأليف ما يسمعونه منهم (عليهم السلام) وعرض المؤلفات عليهم (عليهم السلام) ثم التابعون لهم تبعوهم في طريقتهم واستمر هذا المعنى إلى زمان الأئمة الشلاث قدس الله أرواحهم)). (١)

- عقد الحر العاملي في الفائدة التاسعة من "خاتمة الوسائل" إلى بيان الأدلة على صحة أحاديث الكتب المعتمدة تفصيلاً فذكر اثنين وعشرين فائسدة تُثبت صحة أحاديث تلك الكتب المعتمدة والتي منها الكتب الأربعة، وهو بذلك يريد أن يثبت ضعف الاصطلاح الجديد على تقسيم الحديث إلى صحيح وحسن وموثق وضعيف (") فقال (قدس سره) والذي يدل على ذلك وجوه:

- الأول: إنا قد علمنا -علماً قطعياً بالتواتر والأخبار المحفوفة بالقرائن-: إنه قد كان دأب قدمائنا وأثمتنا (عليهم السلام) في مدة تزيد على ثلاثمائية سنة، ضبط الأحاديث وتدوينها في مجالس الأئمة وغيرها. وكانت همة علمائنسا مصروفة في

<sup>&</sup>quot; دراية الحديث ص٣٣٣

<sup>&</sup>quot; إنَّ التصنيف الرباعي للحديث إلى صحيح وحسن وموثق وضعيف لم يرض به الأخباريون، بل اعتبروه من البدع التي يحرم العمل بها، وبسطوا البحث في إبطاله، وقالوا إنَّ مَسنْ قسام بهسذا التصنيف هو السيد ابن طاووس، وبعض قال هو العلامة الحسلي، وثالسث ردده بسين السسيد والعلامة، وللتفصيل يراجع أصول الحديث للسيد الغريفي ص٥٥

تلك المدة الطويلة في تأليف ما يحتاج إليه من أحكام الدين لتعمل بها الشيعة، وقد بذلوا أعمارهم في تصحيحها وضبطها وعرضها على أهل العصمة، واستمر ذلك إلى زمان الأئمة الثلاثة أصحاب الكتب الأربعة، وبقيت تلك المؤلفات بعدهم - أيضاً - مدة. وأنهم نقلوا كتبهم من تلك الكتب المعلومة، المجمع على ثبوتها، وكثير من تلك وصلت إلينا، وقد اعترف بهذا جمع من الأصوليين أيضاً.

- الثاني: إنا قد علمنا بوجود أصولي صحيحة ثابتة كانت مرجع الطائفة المحقة يعملون بها بأمر الأئمة. وأنَّ أصحاب الكتب الأربعة وأمثالها كانوا متمكنين من تمييز الصحيح من غيره غابة التمكن. وأنها كانت متميزة غير مشتبهة، وأنهم كسانوا يعلمون أنه مع التمكن من تحصيل الأحكام الشرعية بالقطع واليقيسن لا يجوز العمل بغيره. وقد علمنا أنهم لم يقصروا في ذلك، ولو قصروا لم يسهدوا بصحة تلك الأحاديث، بل المعلوم من حال أرباب السير والتواريخ أنهم لاينقلون من كتاب غير معتمد مع تمكنهم من النقل من كتاب معتمد، فسما الظنن بسرئيس المحدثين، وثقة الإسلام، ورئيس الطائفة المحقة ؟ ثم نقلوا من غير الكتب المعتمدة كيف يجوز اعادة - أنَّ يشهدوا بصحة تلك الأحاديث ؟ ويقولوا إنها حجة بينهم وبين الله؟ ومع ذلك يكون شهاداتهم باطلة و لا ينافي ذلك ثقتهم وجلالتهم؟ هذا عجيب ممن يظنه بهم.

- السادس: إنَّ أكثر أحاديثنا كان موجوداً في كتب الجماعة النين أجمعوا على تصحيح ما يصح عنهم وتصديقهم، وأمر الأئمة (عليهم السلام) بالرجوع إليهم والعمل بحديثهم، ونصوا على توثيقهم كما مر. والقرائن في ذلك كثيرة ظساهرة، يعرفها المحدث الماهر.

- السابع: إنه لو لم تكن أحاديث كتبنا مأخوذة من الأصول المجمع على صحتها، والكتب التي أمر الأئمة (عليهم السلام) بالعمل بها، لزم أنْ يكون أكثر أحاديثنا غير صالح للاعتماد عليها، والعادة قاضية ببطلانه، وأنَّ الأئمية (عليهم السلام) وعلماء الفرقة الناجية لم يتسامحوا ولم يتساهلوا في الدين إلى هذه الغاية، ولم يرضوا بضلال الشيعة إلى يوم القيامة.

- الثاني عشر: إنَّ طريقة المتقدمين مباينة لطريقة العامة، والاصطلاح الجديد موافق لاعتقاد العامة واصطلاحهم، بل هو مأخوذ من كتبهم كما هو ظاهر بالتنبسع، وكسما يفهم من كلام الشيخ حسن (ن وغيره. وقد أمرنا الأئمة (عليهم السلام) باجتناب طريقة العامة. وقد تقدم بعض ما يدل على ذلك في القسضاء في أحاديست تسرجيح المحديثين المختلفين وغيرها.

- الرابع عشر: إنه يستلزم ضعف أكثر الأحاديث، التي قد علم نقلها مسن الأصسول المجمع عليها، لأجل ضعف بعض رواتها، أو جهالتهم أو عدم توثيقهم، فيكون تدوينها عبثاً، بل محرماً، وشهادتهم بصحتها زوراً وكذباً، ويلزم بطلان الإجماع الذي علم دخول المعصوم فيه -أيضاً - كما تقدم، واللوازم باطلة وكذا الملزوم، بل يستلزم ضعف الأحاديث كلها عند التحقيق لأنَّ الصحيح -عسدهم - (مسا رواه

<sup>&</sup>quot; الشيخ حسن صاحب المعالم: أبد المنصور الشيخ حسن بن الشهيد الثاني زين المدن العياما.

<sup>&</sup>quot;الشيخ حسن صاحب المعالم: أبو المنصور الشيخ حسن بن الشهيد الثاني زين الدين العاملي، الجبعي، ولد في قرية جبع في ٢٧ شهر رمضان سنة (٩٥٩هـ)، كان عالماً، فاضلاً، فقيهاً، درس على العديد من كبار العلماء، له مؤلفات متعددة منها: منتقى الجمان في الأحاديث الصحاح والحسان، معالم الدين وملاذ المجتهدين، التحريس المطساووسي في الرجسال، شرح اعتقساد الصدوق... وغيرها، توفي سنة (١٠١١هـ) ودفن في جبع، وقبره بها معروف مشهور يزار.

العدل، الإمامي، الضابط، في جميع الطبقات) ولم ينصوا على عدالة أحد من الرواة إلا نادراً، وإنما نصوا على التوثيق، وهو لا يستلزم العدالة قطعاً بل بينهما عموم من وجه، كما صرح به الشهيد الثاني وغيره ..

- الحادي والعشرون: إنَّ أصحاب الكتب الأربعة وأمشالهم قد شهدوا بصحة أحاديث كتبهم، وثبوتها ونقلها من الأصول المجمع عليها، فإنْ كانوا ثقاتاً تعسين قبول قولهم وروايتهم ونقلهم لأنه شهادة بمحسوس، وإنْ كانوا غير ثقات صارت أحاديث كتبهم -كلها- ضعيفة لضعف مؤلفيها، وعدم ثبوت كونهم ثقات، بسل ظهور تسامحهم وتساهلهم في الدين وكذبهم في الشريعة، واللازم باطل فسالملزوم مثله.(1)

فهذه أغلب الأدلة التي أوردها الحر العاملي (قدس سره) في الاستدلال عملي صحة تلك الروايات.

- وأما ما ذكره صاحب الرياض في "الحدائق" من الوجوه فهي لا تعدو الوجوه التي ذكرها مَنْ قبله كالحر العاملي والإسترابادي، فإنه (رحمه الله) يقول: ((إنَّ التوثيق والجرح الذي عليه تتبع الأخبار إنما أخذوه من كلام القدماء، وكذلك الأخبار التي رُويت في أحوال الرواة من المدح والذم إنما أخذوه عنهم، فإذا اعتمدوا عليهم في مثل ذلك فكيف لا يعتمدون عليهم من تصحيح ما صححوه من الأخبار وضمنوا

<sup>&</sup>quot; وسائل الشيعة. • ١/٣٠ وقد ذكر الشيخ في الوسائل اثنين وعشرين دليلاً لإثبسات قطعيسة أو صحة روايات الكتب الأربعة وغيرها وقد ذكرنا سبعة منها لتتم الفائدة بالاطلاع على مثل هده الادنة.

حجيته كما صرح به جملة منهم كما لا يخفى على مَنْ لاحسظ ديب اجتي الكسافي والفقيه وكلام الشيخ في العدة وكتابَى الأخبار)). (١)

فهذه أهم الاستدلالات والاعتراضات التي قال بها القائلون بقطعية صدور روايات الكتب الأربعة، ولكنَّ الأصوليين قد ناقشوا هذه الأقوال وردوها ووصلوا إلى النتيجة اللازمة من عدم صحة ذلك، وسوف نستعرض ما أفاد به السيد الخوي (قدس سره) على ذلك.

\* رد السيد الخوئي (قدس سره) على القائلين بقطعية أو صحة الصدور أحاديث الكتب الأربعة.

قد ذكرنا ما تقدم حول رأي السيد الخوئي -بكونه أحد كبار الأصوليين والمحققين - في تقييمه لأحاديث الكتب الأربعة حيث قال ما نصه: ((وقد تحصل من جميع ما ذكرناه أنه لم تثبت صحة جميع روايات الكتب الأربعة، فلا بد من النظر في سند كل رواية منها، فإنْ توفرت فيها شروط الحجية أخذ بها، وإلا فلا)).(")

وكلامه ظاهر جداً في وجوب النظر في أسانيد الروايات المساركة لهسذه الكتب، ولذا يقول: ((فلا بُدَّ على الأقوال التي مضت من قبل القائلين بصحة تلك الروايات، وعدم الحاجة إلى دراسة أسانيدها.

وقد توصَّلَ السيد الخوتي (قدس سره) إلى هذه النتيجة بعد عدة مقدمات قام على أساسها في مناقشة علمية وواقعية، على أساسها في مناقشة بعض الأقوال المؤيِّدة لعدم الحاجة مناقشة علمية وواقعية، حيث إننا لو تتبعنا تلك الحجج التي اعتمدوا عليها لرأينا إنَّ الأصل فيها وأهمها هو

<sup>(</sup>١) دراية الحديث ص٣٣٤

<sup>(&</sup>quot;) معجم رجال الحديث ١٠/١

الاعتماد على ما ذكره هؤ لاء الأعلام الثلاث في مقدمات كتبهم الأربعة التسي تسدل على اعتمادهم على الروايات الموثوقة وكون أنهم من كبار العلماء الثقاة ويمكن الاعتماد على قولهم في ذلك، ولكن التتبع لتلك الكلمات إجمالاً وتفصيلاً كلمة كلمة يرى إنّها لا تدل على ذلك المعنى الذي ذهبوا إليه، وخصوصاً أنهم من الأعلام وإنّ لكل لفظٍ من ألفاظهم له معنى خاص يريده دون ما هو أكثر مما يتحمله اللفظ من المعنى، فعلينا إذن أنْ ننظر إلى ظاهر ألفاظهم (قدس سرهم) في ذلك، إضافة إلى النظر في بعض الروايات ورجال أسانيدها إجمالاً لو تنزّ لنا بالقول من صحة الأحاديث اعتماداً على المقدمة لوجدنا أنّ ذلك يخالف ما ذكره كُلِّ منهم في مقدمته، وهذا ما يحاول السيد الخوئي بيانه ومناقشته للوصول إلى نتيجة رأيه، وذلك من خلال المقدمات القيمة التي قَدَّم بها معجمه في الجزء الأول، وسوف نستعرض بعض ردوده على تلك الحجج في وجوه عدة، نذكر منها:

# (في تناول مقدمة الكتب الأربعة)

إنه لما كانت من الحجج التي اعتمدها القائلون بقطعية صدور روايات الكتب الأربعة هو الاعتماد على كلمات الأعلام الثلاث في مقدمة كتبهم التي توحي بوثاقة صدور تلك الروايات عن المعصومين (عليهم السلام) كما تبين ذلك واضحاً فيما مضى من كلام الإسترابادي والحر العاملي والمحدث البحراني وغيرهم. يحاول السيد الخوئي بيان ما تحويه هذه المقدمات للكتب من معاني تفهم من الألفاظ، حيث قال في المقدمة الأولى "تفنيد المذهب القائل إنَّ الكتب الأربعة قطعيمة الصدور" في ص٢٢: ذهب جماعة من المحدثين إلى إنَّ روايات الكتب الأربعة قطعيمة قطعية الصدور، وهذا القول باطل من أصله ؟ إذ كيف يمكن دعوى القطع بصدور رواية رواها واحدٌ عن واحدٍ، ولا سيما أنَّ في رواة الكتب الأربعة منْ هو معروفٌ

بالكذب والوضع على ما ستقف عليه قريباً وفي موارده إنْ شاء الله تعالى، ودعوى القطع بصدقهم في خصوص روايات الكتب الأربعة القرائن دلت على ذلك لا أساس لها، فإنها بلا بينسة وبرهان، فإن ما ذكروه في المقام وادعوا أنها قرائن تدلنا على صدور هذا الروايات من المعصوم (عليه السلام) لا يرجع شئ منها إلى محصل، وأحسن ما قيل في ذلك هو: أنَّ اهتمام أصحاب الأئمة (عليهم السلام) وأرباب الأصول والكتب بأمر الحديث إلى زمان المحمدين الثلاثية -قدس الله أسرارهم يدلنا على أنَّ الروايات التي أثبتوها في كتبهم قد صدرت عن المعصومين (عليهم السلام)، فإنَّ الاهتمام المزبور يوجب في العادة - العلم بصحة ما أودعوه في كتبهم، وصدوره من المعصومين (عليهم السلام)، ولكن هذه الدعوى فارغة من وجوه:

- أولاً: إنَّ أصحاب الأثمة (عليهم السلام) وإنْ بذلوا غاية جهدهم واهتمامهم في أمر الحديث وحفظه من الضياع والاندراس حسبما أمرهم به الأثمة (عليهم السلام) إلا أنهم عاشوا في دور التقية، ولم يتمكنوا من نشر الأحاديث عَلَناً، فكيف بلغت هذه الأحاديث حد التواتر أو قريباً منه! وهذا أبن أبي عمير حسبس أيام الرشيد وطلب منه أنْ يدلَّ على مواضع الشبعة وأصحاب موسى بن جعفر (عليه السلام) وأنَّ أخته دَفَنَت كتبه عندما كان في الحبس فهلكتْ، أو تركها في غرفته فسالَ عليها المطر فهلكتَّ، وهكذا حال سائر أصحاب الأثمة (عليهم السلام) فإنَّ شدتهم في ما كانوا عليه، وعدم تمكنهم من نشر الأحاديث عَلناً مما لا يشك فيه ذو مسكة. ومع ذلك كيف يمكن دعوى أنها قطعية الصدور ؟

- ثانياً: إنَّ الاهتمام المزبور لو سَلَّمنا أنه يورث العلم، فغاية الأمر أنه يورث العلم بصدور هذه الأصول والكتب عن أربابها، فنسلم أنها متواترة، ولكنه مع ذلك لا

يحصل لنا العلم بصدور رواياتها عن المعصومين (عليهم السلام) وذلك فإنا أرباب الأصول والكتب لم يكونوا كلهم ثقات وعدولاً، فيحتمل فيهم الكذب، وإذا كان صاحب الأصل ممن لا يحتمل الكذب في حقه، فيحتمل فيه السهو والاشتباه. وهذا حذيفة بن منصور قد روى عنه الشيخ [الطوسي] بعدة طرق، منها: ما رواه بطرقه المعتبرة عن محمد بن أبي عمير عنه رواية أنَّ شهر رمضان لا ينقص عسن ثلاثسين يوماً، ثم قال: "وهذا الخبر لايصح العمل به من وجوه: أحدها أنَّ متن هذا الحديث لا يوجد في شيء من الأصول المصنفة، وإنما هو موجود في الشواذ من الأخبار. ومنها أنَّ كتاب حذيفة بن منصور عري منه، والكتاب معروف مشهور، ولو كان هذا الحديث صحيحاً عنه لضمنة كتابه" إلى آخر ما ذكره (قدس سره)، فنرى أنَّ الشيخ (قدس سره) يناقش في صحة هذا الحديث عن حذيفة مع أنَّ في رواتها عنه محمد (قدس سره) يناقش في صحة هذا الحديث عن حذيفة مع أنَّ في رواتها عنه محمد ابن أبي عمير، وقد رواها الشيخ عنه بطرق معتبرة، ولا يكون منشأ ذلك إلا احتمال وقوع السهو والاشتباه من الرواة، فإذا كانت مشل هذه الرواية لا يحكم بصحتها، فما حال الروايات التي يرويها الضعفاء أو المجهولون؟!

- ثالثاً: لو سلّمنا أنَّ صاحب الكتاب أو الأصل لم يكذب ولم يشتبه عليه الأمر، فمِنَ الممكن أنَّ مَنْ روى عنه صاحب الكتاب قد كذب عليه في روايته، أو أنه اشتبه عليه الأمر، وهكذا .. ومن هنا قال الشيخ (قدس سره) في كتاب "العدة" عند بحشه عن حجية خبر الواحد، والذي يدل على ذلك: "إجماع الفرقة المحقة على العمل بهذه الأخبار التي رووها في تصانيفهم ودوَّنوها في أصولهم لا يتناكرون ذلك، ولا يتدافعونه حتى أنَّ واحداً منهم إذا أفتى بشيء لا يعرفونه سألوه مِنْ أين قلست هذا؟ فإذا أحالهم إلى كتابٍ معروف أو أصلٍ مشهور، وكان راويه ثقة لا ينكر حديثه سكتوا، وسلموا الأمر في ذلك وقبلوا قوله". فإن دلالة هذا الكلام على أنَّ روايات

الكتب المعروفة والأصول المشهورة لم تكن قطعية الصدور، وإنما يلزم قبولها بشرط أنْ تكون رواتها ثقات، للإجماع على حجيتها -حينئذ- واضحة ظاهرة.

- رابعاً: إنَّ الأصول والكتب المعتبرة لو سلمنا أنها كانت مشهورة ومعروفة إلا أنها كانت كذلك على إجمالها، وإلا فمن الضروري أنَّ كل نسخة منها لم تكن معروفة ومشهورة، وإنما ينقلها واحدٌ إلى آخر قراءة أو سماعا أو مناولة مع الإجازة في روايتها، فالواصل إلى المحمدين الثلاثة إنما وصل إليهم من طريق الأحاد، ولذلك ترى أنَّ الشيخ الصدوق بعد ما ذكر في خطبة كتابه "مَنُ لا يحضره الفقيه" إنَّ جميع ما أورده فيه مُستخرج من كتب مشهورة معروفة أشار إلى طريقه إليها، وقال: (وطُرُقي إليها معروفة في فهرس الكتب التي رويتها عن مشايخي وأسسلافي رضي الله عنهم)). فإنه يظهر من ذلك أنه (قدس سره) كان قد ألَّف فهرساً ذكر فيه طرقه إلى الكتب التي رواها عن مشايخه وأسلافه، فهو إنما يروي الكتب بتلك الطرق المعروفة في ذلك الفهرس، ولكنه لم يصل إلينا، فلا نعرف مِنْ طرقه غير ما ذكره في المشيخة من طرقه إلى مَنْ روى عنهم في كتابه، وأما طرقه إلى أرباب الكتب فهي مجهولة عندنا، ولا ندري أنَّ أياً منها كان صحيحاً، وأياً منها غير صحيح. ومسع فهي مجهولة عندنا، ولا ندري أنَّ أياً منها كان صحيحاً، وأياً منها غير صحيح. ومسع ذلك كيف يمكن دعوى العلم بصدور جميع هذه الروايات من المعصومين (عليهم السلام).

وعلى الجملة: إنّ دعوى القطع بصدور جميع روايات الكتب الأربعة مسن المعصومين (عليهم السلام) واضحة البطلان. ويؤكد ذلك أنّ أرباب هذه الكتب بأنفسهم لم يكونوا يعتقدون ذلك. وهذا محمد بن يعقوب -قدس الله تعالى سره بعد ما ذكر أنه طُلِبَ منه تأليف كتابٍ كافي يجمع فيه مِنْ جميع فنون علم الدين ما يكتفي به المتعلم ويرجع إليه المسترشد، ويأخذ منه مَنْ يريد علم الدين والعمل

بالآثار الصحيحة عن الصادقين (عليهم السلام) قال بعد كلام له: "فاعلم يسا أخسي أرشدك الله أنه لايسع أحداً تمييز شئ مما اختلف الرواية فيه عن العلماء (عليهم السلام) برأيه إلا على ما أطلقه العالم بقوله (عليه السلام): اعرضوها على كتاب الله فما وافق كتاب الله غز وجل فخذوه، وما خالف كتاب الله فردوه. وقوله: دَعُوا ما وافق القوم فإنَّ الرشد في خلافهم. وقوله (عليه السلام): خذوا بالمجمع عليه، فإنَّ المجمع عليه لا ريب فيه. ونحن لا نعرف مِنْ جميع ذلك إلا أقله، ولا نجد شيئاً أحوط ولا أوسع من رَدِّ علم ذلك كله إلى العالم (عليه السلام) وقبول ما وسع من الأمر فيه بقوله: بأيّما أخذتم من باب التسليم وسعكم. وقد يسر الله ولله الحمد تأليف ما سألت، وأرجو أنْ يكون بحيث توخيت". وهذا الكلام ظاهر في أنَّ محمد بن يعقوب لم يكن يعتقد صدور روايات كتابه عن المعصومين (عليهم السلام) جزماً، وإلا لم يكن مجال للاستشهاد بالرواية على لـزوم الأخـذ بالمسشهور مسن الروايتين عند التعارض، فإنَّ هذا لا يجتمع مع الجزم بصدور كلتيهما، فإنَّ السشهرة بالصادور ...

أقول [الخوئي]: أما ما ذكر من أنَّ الظاهر أنَّ الخطبة قد كتبها محمد بن يعقوب بعد تأليف كتاب "الكافي" فغير بعيد، بل هو مقطوع به في الجملة لقوله: (ووسعنا قليلاً كتاب الحجة). وأما ما ذكر من شهادة محمد بن يعقوب " بسصحة جميع روايات كتابه وأنها من الآثار الصحيحة عن الصادقين (عليهم السلام)، فيرده:

<sup>&</sup>quot; الشيخ الكليني: أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني، ميلاده في كُلين -بضم الكاف وفتح اللام المخففة- قرية من قرى فشابويه، من ناحية الري، من أعظم مؤلفات علماء الطائفة كتابه المشهور "الكافي"، وكان أوثق الناس في الحديث وأثبنهم، وقد أدرك زمسن السسفراء

- أو لاً: إنَّ السائل إنما سأل محمد بن يعقوب تأليف كتاب مستمل على الآثسار الصحيحة عن الصادقين سلام الله عليهم، ولم يشترط عليه أن لا يسذكر فيسه غير الرواية الصحيحة، أو ما صح عن غير الصادقين (عليهم السلام) ومحمد بن يعقوب قد أعطاه ما سأله، فكتب كتاباً مشتملاً على الآثار الصحيحة عن الصادقين (عليهم السلام) في جميع فنون علم الدين، وإن اشتمل كتابه على غيير الآثار الصحيحة عن عنهم (عليهم السلام) أو الصحيحة عن غيرهم أيضاً استطراداً وتتميماً للفائدة، إذ لعل الناظر يستنبط صحة رواية لم تصح عند المؤلف، أو لم تثبت صحتها، ويسشهد على ما ذكرناه: أنَّ محمد بن يعقوب روى كثيراً في الكافي عن غير المعصومين أيضاً ولا بأس أنْ نذكر بعضها.

- وثانياً: لو سلم أنَّ محمد بن يعقوب شهد بصحة جميع روايات الكافي فهذه الشهادة غير مسموعة، فإنه إنْ أراد بذلك أنَّ روايات كتابه في نفسها واجدة لـشرائط الحجية فهو مقطوع البطلان، لأنَّ فيها مرسلات وفيها روايات في إسنادها مجاهيل، ومن اشتهر بالوضع والكذب، كأبي البختري وأمثاله. وإنْ أراد بـذلك أنَّ تلسك الروايات وإنْ لم تكن في نفسها حجة، إلا أنه دلت القرائن الخارجية على صحتها ولزوم الاعتماد عليها، فهو أمر ممكن في نفسه، لكنه لا يسعنا تصديقه، وترتيب آثار الصحة على تلك الروايات غير الواجدة لشرائط الحجية، فإنها كثيرة جـداً. ومسن البعيد جداً وجود أمارة الصدق في جميع هذه الموارد ..

الأربعة. توفي ببغداد في شهر شعبان سنة (٣٢٩ه) ودفن فيها على شاطيء دجلة في الجانسب الشرقي عند باب الجسر العتبق.

- وثالثاً: إنه يوجد في الكافي روايات شاذة لو لم نَدَّعِ القطع بعدم صدورها مسن المعصوم (عليه السلام) فلا شك في الاطمئنان به. ومع ذلك كيف تسصح دعوى القطع بصحة جميع روايات الكافي، وأنها صدرت من المعصومين (عليهم السلام).

ومما يؤكد ما ذكرناه من أنَّ جميع روايات الكافي ليسست بصحيحة: أنَّ السشيخ الصدوق (قدس سره) لم يكن يعتقد صحة جميع ما في الكافي، وكذلك شيخه محمد بن الحسن بن الوليد على ما تقدم من أنَّ الصدوق يتبع شيخه في التصحيح والتضعيف.

والمتحصل: إنه لم تثبت صحة جميع روايات الكافي، بل لاشك في أنَّ بعضها ضعيفة، بل إنَّ بعضها يطمأن بعدم صدورها من المعصوم (عليه السلام). والله أعلم ببواطن الأمور.(١)

فهذا الرأي واضح الدلالة من أنَّ السيد (قدس سره) قد استطاع أنْ يحلل هذه الكلمات من المقدمة لكتاب الكافي تحليلاً دقيقاً في المراد من كل كلمسة يقولها الشيخ الكليني وما هو المفهوم المراد وراء هذه الكلمات.

ونقول إننا لو رجعنا إلى هذه المقدمة للكافي وتأملنا في هذه قوله: ((ولا نجد شيئاً أحوط ولا أوسع من رَدِّ علم ذلك كله إلى العالم "عليه السلام")) فإنَّ السيخ الكليني (قدس سره) لم يجزم ويقطع بصحة كل ما أتاه، ولذلك يُبَيِّن تلك الوجوه التي مرت مِنَ التعارض، وإنَّ الاحتمال الضعيف -لو وُجِد- فإنه يستوجب علينا أنْ نخرج منه إلى ما هو أكثر اطمئناناً في الوصول إلى معرفة الحكم السشرعي. وإنَّ

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ينظر: معجم رجال الحديث ٨٦/١

هذا ليس معناه القدح بكتاب الكافي وغيره أو بمؤلفه وبالتالي القدح بروايات الأئمة (عليهم السلام) كما يَدَّعي ذلك بعض، بل إنه تحقيق في صحة نسبة الحديث إليهم وصدق صدوره عنهم، وقد تواتر عنهم (عليهم السلام) وجود مَنْ يكذب عليهم ويدس ذلك في رواياتهم.

وكذلك فإنّ السيد (قدس سره) حاول أنْ يقوِّي تلك الأدلة بعدم الاعتقاد بقطعية صدور روايات الكتب الأربعة حتى قبل عصر الشيخ الطوسي ومن قبله حيث ذكر كلاما للشيخ المفيد (قدس سره) يؤكد ذلك في رسالته العددية حول عدة أيام شهر رمضان حيث ناقش في إسناد الروايات التي ذكرها الكليني وقال إنها روايات شاذة لا يمكن الاستدلال بها، وقد ذكر السيد (قدس سره) بعض الموارد التي اعترض فيها الشيخ الصدوق على الشيخ الكليني والتي تدلل على عدم اطمئنان الاعتماد على كل ما ورد في الكافي، فبعد أنْ ذكر الروايات التي تعرضت إلى عدة أيام شهر رمضان ون حيث النقصان والتمام، أقول: هذه الروايات التي ذكرها محمد ابن يعقوب وصححها الصدوق وبالغ في تصحيحها ولزوم العمل بها قد تعرض لها الشيخ المفيد (قدس سره) (١) في رسالته المعروفة بالرسالة العددية، وناقش في

<sup>(</sup>ايسن المسيخ المفيد: أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان، الحارثي، البغدادي، المعروف بـ (ايسن المعلم) ولد في الحادي عشر من ذي القعدة سنة (٣٣٦ه) أو (٣٣٨ه) في عكبرا، قرأ على كبار العلماء من المخاصة والعامة مثل الشيخ الصدوق، وجعفر بن قولويه القمي، ومحمد بن أحمـ الشافعي وغيرهم، له مؤلفات متعددة منها: الإرشاد، المقنعة، المقالات، الإفـ صاح، الجمـ ل، وغيرها، توفي في ليلة الجمعة في الثالث من شهر رمضان سنة (٤١٣ه) ببغداد، ودفسن بـداره سنين ببغداد ثم نقل إلى الكاظمية فدفن إلى جانب أستاذه ابن قولويه القمـي، وقـبره الآن في وسط الرواق الشرقي معروف يزار.

إسنادها وذكر أنها روايات شاذة لا يمكن الاستدلال بها. قال المفيد: ((وأما مسا تعلق به أصحاب العدد من أنَّ شهر رمضان لا يكون أقل من ثلاثين يوماً، فهي أحاديث شاذة قد طعن نقلة الآثار من الشيعة في سندها، وهي مثبتة في كتب الصيام في أبواب النوادر، والنوادر هي التي لا عمل عليها. وأنا أذكر جملة ما جساءت به الأحاديث الشاذة وأبين عن خللها وفساد التعلق بها في خلاف الكافة إن شاء الله. فمن ذلك حديث رواه محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن محمد بن سنان، عن حذيفة بن منصور، عن أبي عبد الله (عليه السلام) قال: شهر رمضان ثلاثون يوماً لا ينقص أبداً. وهذا حديث شاذ نادر غير معتمد عليه. في طريقه محمد ابن سنان، وهو مطعون فيه، لا تختلف العصابة في تهمته وضعفه، وما كان هذا سبيله لم يعمل عليه في الدين ... وقد بينا ضعف التعلق بها مما فيه كفاية والحمد لله)). (1)

ثم يقول السيد الخوثي بعد ذكر ما مضى: ((وتقدم كلام الشيخ الطوسي في ذلك قريباً. ولا شك في أنَّ المفيد والشيخ كانا يعاملان مع روايات الكافي والفقيم وغيرها من الروايات المودعة في الكتب والأصول معاملة الخبر غير القطعي فبإنْ كان راويها من الضعفاء أو كانت الرواية مرسلة طرحاها، سواء كانت الرواية مروية في الكافي أو الفقيه أو غيرهما من الكتب والأصول المعروفة والمشهورة. وليت شعري إذا كان مثل المفيد والشيخ (قدس سرهما) مع قرب عصرهما، وسعة اطلاعهما لم يحصل لهما القطع بصدور جميع هذه الروايات مسن المعصومين (عليهم السلام) فون أين حصل القطع لجماعة متأخرين عنهما زماناً ورتبة ؟ أو ليس حصول القطع يتوقف على مقدمات قطعية بديهية أو منتهية إلى البداهة؟

<sup>(</sup>۱) ينظر: معجم رجال الحديث ١٠/١

وقد ذكر صاحب الوسائل لإثبات ما ادعاه من صحة ما أودعه في كتابه من الأخبار، وصدورها من المعصومين (عليهم السلام) وجوها، سَمّاها أدلة، ولايرجع شمئ منها إلى محصل، ولا يترتب على التعرض لها والجواب عنها غير تضييع الوقت، وأحسنها الوجه الأول الذي أشرنا إليه وأجبنا عنه)).(1)

وقال السيد الخوئي (قدس سره) حول كتاب (من لا يحضره الفقيسة) للسشيخ الصدوق (ت ٣٨١ه) (٣)، أما الشيخ الصدوق (قدس سره) فقد قال في خطبة كتابه: ((ولم أقصد فيه قصد المصنفين من إيراد جميع ما رووه، بل قصدتُ إلى إيراد ما أفتي به وأحكمُ بصحته وأعتقدُ أنه حجة فيما بيني وبين ربي)). فإنَّ هذا الكلام ظاهر في أنَّ كتاب الكافي في اعتقاد الصدوق كان مشتملاً على الصحيح وغير الصحيح في أنَّ كتاب الكافي في اعتقاد الصدوق كان مشتملاً على الصحيح وغير الصحيح كسائر المصنفات، فكيف يمكن أنْ يُدعى أنَّ جميع رواياته قطعية الصدور؟ وأيضاً فإنَّ الشيخ الصدوق إنما كتب كتابه من لا يحضره الفقيه إجابة لطلب السيد الشريف "أبي عبد الله" المعروف ب) نعمة الله) فإنه قد طلب من الشيخ الصدوق أنْ يصنف له كتاباً في الفقه ليكون إليه مرجعه، وعليه معتمده، ويكون شافياً في معناه مثل ما صنفه "محمد بن زكريا الرازي" وترجمه بكتاب "من لا يحضره الطبيب"، ولا شك أنَّ

<sup>··</sup> وللتفصيل في هذه الكلمات العلمية القيمة يمكن مراجعة المعجم ج١.

<sup>(&</sup>quot;الشيخ الصدوق: أبو جعفر محمد بن علي بن موسى بن بابويه السشهير بالسشيخ السهدوق، والمعروف بابن بابويه. ولدب (قم)، سمع من شبوخ الطائفة وهو حدث السن، كان جليلاً، حافظاً للاحاديث، بصيراً بالرجال، ناقداً للاخبار، لم يُر في القميين مثله في حفظه وكثرة علمه، له مؤلفات متعددة منها: مَنْ لا يحضره الفقيه، كمال الدين وتمام النعمة، التوحيد، علسل الشرايع، الخصال وغيرها، توفي بالري سنة (٣٨١ه)، ودفن بالقرب من قبر السيد عبد العظيم الحسنى، ويعد قبره اليوم أحد المراقد المقصودة للزبارة والتبرك والدفن عنده.

كتاب الكافي أوسع وأشمل من كتاب من لا يحضره الفقيه فلو كانت جميع روايات الكافي صحيحة عند الشيخ الصدوق (قدس سره) فـضلاً عسن أنُّ تكـون قطعيـة الصدور لم تكن حاجة إلى كتابة كتاب من لا يحضره الفقيه، بل كان على السبيخ الصدوق أنْ يُرْجِعَ السيد الشريف إلى كتاب الكافي، ويقول له إنَّ كتاب الكسافي في -بابه- ككتاب من لا يحضره الطبيب في بابه في أنه شافٍ في معناه. ويزيد ذلك وضوحاً: أنَّ الشيخ الصدوق قال في باب "الوصى يمنع الوارث": ((مـــا وجـــدتُ هــذا الحديث إلا في كتاب محمــد بن يعقوب، ولا رويته إلا من طريقــه))، فلــو كانت روايات الكافي كلها قطعية الصدور، فكيف يصح ذلك القدول من السيخ الصدوق (قدس سره) بقي هنا شئ وهو: أنه قد يُتَوهم أنَّ شهادة السشيخ المصدوق بصحة جميع روايات كتابه شهادة منه بصدور جميعها عن المعتصومين (عليهم السلام) فإنَّ الصحيح عند القدمساء هو ما علم صدوره من المعصوم (عليه السلام) فهو وإنْ لم يكن يرى صحة جميع روايات الكافي، إلا أنه كان معتقداً بصحة جميــع ما اشتمل عليه كتابه من الروايات. ولكن هذا تَوَهُّمٌ صرف، فإنَّ "الصدوق" إنما يريد بالصحيح ما هو حجة بينه وبين الله، أي ما أحرز صمدوره ممن المعسصوم (عليسه السلام) ولو بالتعبد، ولم يزد بذلك قطعي الصدور وما لا يحتمل فيـــه الكـــذب أو الخطأ، كما سيجئ منه (قدس سره) عند البحث عن صحة جميع أخبار الكتب الأربعة وعدمها، تصريحه بأنه يتبع في التصحيح وعدمه شيخه ابن الوليد، فيسصحح ما صححه، ولا يصحح ما لم يصححه. أفهل يمكن أنْ يقال: إنه كان يتبع شيخه في القطع بالصدور وعدم القطع به ؟ فكُلُّ ما كان مقطوع الصدور لابسن الوليسد كسان مقطوع الصدور للشيخ الصدوق وإلا فلا.

فالمتلخص: إنه لم يظهر من الشيخ الصدوق إلا أنه كان يعتقد حجية جميع روايات كتابه ولم يكن يرى ذلك بالإضافة إلى الكافي وغيره من المصنفات. وأما الشيخ (قدس سره) فلا شك في أنه لم يكن يعتقد صدور جميع روايات كتابيه ولا ساثر الكتب والأصول عن المعصومين (عليهم السلام).(1)

وأما ما كان من تعليقه (قدس سره) على كتابي الشيخ الطوسي (ت٢٠٤ه) فإنه كان أوضح دقة وبرهاناً على رد دعوات قطعية روايات الكتب الأربعة، حيث ذكسر بعد بيان مناقشة المحدث الكاشاني (١٠ وفهمه بوجود دلالات في كتابي المشيخ الطوسي تبين صحة ما ورد فيهما عن المعصومين (عليهم السلام) يقول: ((فقد تخيل المحقق الكاشاني دلالة هاتين الجملتين على أنَّ الشيخ لا يذكر في كتابيه إلا الروايات المأخوذة من الكتب المعتمدة، المعول عليها عند الأصحاب، ولكن مسن الظاهر أنَّ هذا تخيل لا أساس له، ولا دلالة في كلام الشيخ على أنَّ جميع روايات كتابيه مأخوذة من كتاب معروف أو أصل مشهور، بل ولا إشعار فيه بذلك أيضاً على أنَّ الشيخ ذكر أنَّ عدم إنكار الحديث الموجود في كتاب معروف أو أصل مشهور إنما هو فيما إذا كان الراوي ثقة، فأين شهادة الشيخ بأنَّ جميع روايات الكتاب المعروف، أو الأصل المشهور صحيحة، ولا ينكرها الأصحاب ؟ ومما يؤيد ما

<sup>(</sup>۱) معجم رجال الحديث ٢٦/١

<sup>(</sup>۱) المحدث الكاشائي: محمد بن الشاه مرتضى بن السشاه محمود، المدعو بالمولى محسن الكاشائي، الملقب بالفيض، فاضلاً عالماً، حكيماً، متكلماً، ولسد في كاشسان ٤ صفر سنة (١٠٠٧هـ) ونشأ وترعرع فيها، له مؤلفات متعددة، منها: الصافي في تفسير القرآن، الوافي، الشافي، مفاتيح الشرائع، المحجة البيضاء، سفينة النجاة، وغيرها، توفي في ٢٢ ربيع الثاني سنة (١٠٩١هـ) وقيره بـ (كاشان) معروف ومزار.

ذكرناه أنَّ الشيخ ذكر في غير مورد من كتابيه: أنَّ ما رواه من الرواية ضعيف لا يعمل به، وقد رواها عن الكتب التي روى بقية الروايات عنها، فكيف يمكن أنْ يُنسب إليه أنه يرى صحة جميع روايات تلك الكتب؟ وثانياً: لو سلَّمنا أنَّ الشيخ شهد بـصحة جميع روايات كتابيه، فلا تزيد هذه الشهادة على شهادة الصدوق بـصحة جميع روايات كتابه، فيجري فيها ما ذكرناه في شهادة الصدوق من أنَّ الشهادة على صحة الحديث وحجيته لا تكون حجة في حق الآخرين، بعد ما كانـت شرائه الحجية مختلفة بحسب الأنظار.

وَقَدْ تَحَصَّلَ مِنْ جَميعِ ما ذَكَرْناهُ أَنَهُ لَمْ تَكُبُتْ صَحَّةٌ جَميع رِواياتِ الكُتُبِ الأَرْبَعَةِ، فَلا بُدَّ مِنْ النَّظَرِ في سَنَدِ كُلِّ رِوايَةٍ مِنْها، فَإِنْ تَوَفَّرَتْ فِيها شُروطُ الحُجِّيَّةِ أُخِسذَ بِهسا، وَإِلا فَلا)). (1)

بعد هذا العرض الموجز -الواضح- لآراء السيد الخوئي (قدس سره) تتبيّن للدارس جلياً الصورة الكاملة حول حجية روايات الكتب الأربعة، فإنَّ الحجة فيها واضحة البرهان ولا تحتاج إلى العناد واللجاج، بل لعلها تصل إلى حَدِّ التفسريط والمغالات، ويكون الأمر ملتبساً ومشتبهاً كما ادَّعَتِ العامة حول كتب حديثهم، وبالخصوص صحيحي البخاري والمسلم، بل يجب أنْ يكون المنهج العلمي الدقيق هو مَنْ يُرجع إليه دون العاطفة والهوى.

أظن أنه بعد كل ما تقدم ذكره أصبح رأي السيد الخوئي (قدس سره) جلياً أمسام الباحث والدارس في علم الرجال والحديث من النتيجة التي قال بها، ومسن كيفية

<sup>(&</sup>quot; معجم رجال الحديث ١٠/١

الوصول إلى هذه النتيجة من مقدمات وأدلة واستنتاجات وحجج واضحة البرهــــان والبيان.

وأود في ختام هذا الباب ذكر ما قاله العلامة الشيخ جعفر السبحاني في كتابه "كليات في علم الرجال" بعد أن استشهد بآراء السيد الخوثي وغيره على عدم قطعية صدور أحاديث الكافي قال: ((إلى هنا تبين إنَّ كتابَ الكافي كتابٌ جديرٌ بالعناية، ويعدُّ أكبر المراجع وأوسعها للمجتهدين، وليست رواياته قطعية الصدور فضلاً عن كونها متواترة أو مستفيضة، ولا إنَّ القرائن الخارجية دلَّت على صحتها ولنزوم الاعتماد عليها، بل هو كتاب شامل للصحيح والسقيم، فيجب على المجتهد المستنبط تمييز الصحيح عن الضعيف)).(1)

<sup>&</sup>quot;كليات في علم الرجال ص٢٧٥

### المبحث الثاني: أصحاب الإجماع.

نحاول في هذا المبحث استعراض رأي السيد الخوئي (قدس سره) حول قاعدة أخرى من القواعد المهمة في علم الرجال وهي توثيق أصحاب الإجماع وما يتعلق بهم، وما هو قوله في ذلك، ولكن قبل الخوض في هذه القاعدة نبين بإيجاز أمرين: - الأول: ما المراد بهذا المصطلح.

- الثاني: أقوال العلماء في توثيقهم.

لنكون بعدها على بينة من رأيه السيد الخوئي في هذا النوع من التوثيقات العامة التي بُحثت في قواعد علم الرجال.

#### \* الأمر الأول: ما المراد بـ (أصحاب الإجماع)

أصحاب الإجماع هم طائفتان: الأولى مَنْ حُكي الإجماع على تصديقهم. والثانية مَنْ حُكي الإجماع على تصديقهم. والثانية مَنْ حُكي الإجماع على تصحيح ما يصح عنهم. والأصل في دعوى الإجماع هسو الكشي في رجاله ..(١)

- ورد في الفوائد الرجالية: المراد بأصحاب الإجماع هم الجماعة من الأصحاب الذين أفاد في حقهم الشيخ الجليل أبو عمرو الكشي صاحب كتاب "معرفة الناقلين عن الأئمة الصادقين" وأستاذ الشيخ الكبير ابن قولويه القمي، أنه اجتمعت العصابة وأجمع الأصحاب على تصديقهم والإقرار لهم بالفقه وتصحيح ما يصح عنهم، وهم طوائف ثلاثة. (")

<sup>&</sup>quot; معجم مصطلحات الرجال والدراية ص٢٢

<sup>(&</sup>quot;) الفوائد الرجالية، السيد على الصدر ص٥٣

- وجاء في الفوائد الرجالية للشيخ مهدي الكجوري المشيرازي (ت١٢٩٣): واختلفوا في بيان المراد منه ونسب إلى المشهور إنَّ المراد صحة كل حديث تصح الرواية إلى مَنْ قيل ذلك في حقه، فلا يلاحظ ما بعده إلى المعصوم وإنْ كان في خيف. (١)

- وقال السيد الغريفي: هناك جماعة من وجوه رواة أحاديث أهل البيت (عليهم السلام) وثقاتهم، ادعى الشيخ الكثبي الإجماع على (تصحيح ما يصح عنهم) فسموا بـ (أصحاب الإجماع). (٢)

من خلال ما تقدم من بيان المراد من مصطلح (أصحاب الإجماع) تكونت لدينا فكرة واضحة عن المراد بذلك، فهم مجموعة من وجوه رواة أحاديث أثمة أهل البيت (عليهم السلام) الموثوقون الذين لهم مكانة عظيمة عند علماء الرجال وبالخصوص عند الكثبي (رحمه الله) (ت٣٢٩هـ) حيث كان هو المصدر لهذا المصطلح، كما ذكر الحر العاملي في خاتمة وسائله.

#### # الأمر الثاني: ما قيل في أصحاب الإجماع.

أصحاب الإجماع هم ثمانية عشر راوياً وان اختلف في بعض منهم، فهؤلاء هم كما ذكرهم الحر العاملي في الفائدة السابعة اعتماداً على الكشي في رجاله:

- قال الشيخ، الثقة، الجليل، أبو عمرو الكشي - في كتاب (الرجال) - ما هذا لفظه: أجمعت العصابة على تصديق هؤلاء الأولين من أصحاب أبي جعفر وأبي عبد الله

<sup>&</sup>quot; الفوائد الرجالية، الشيخ مهدي الكجوري ص٦٨

<sup>(</sup>٣) قواعد الحديث ص٣٧

..... دراسة في معجم رجال الحديث -نظرة في القواعد الرجالية-

(عليهما السلام) وانقادوا لهم بالفقه، فقالوا: أفقه الأولين ستة: زرارة، ومعروف بن خربوذ، وبريد، وأبو بصير الأسدي، والقضيل بن يسار، ومحمد بن مسلم الطائفي. قالوا: وأفقه الستة زرارة. وقال بعضهم -مكاني أبي بصير الأسدي- أبو بصير المرادي، وهو ليث بن البختري. ثم أورد أحاديث كثيرة في مدحهم وجلالتهم،

وعلو منزلتهم، والأمر بالرجوع إليهم تقدم بعضها في كتاب القضاء. ثم قال: تسمية الفقهاء من أصحاب أبي عبد الله (عليه السلام) أجمعت العصابة على تصحيح ما يصح عن هؤلاء وتصديقهم لما يقولون وأقروا لهم بالفقه، من دون أولئك الستة الذين عددناهم وسميناهم ستة نفر. جميل بن دراج، وعبد الله بن

قالوا: وزعم أبو إسحاق الفقيه - يعني ثعلبة بن ميمون- أنَّ أفقه هؤلاء جميل ابن دراج.

مسكان، وعبد الله بن بكير، وحماد بن عيسى، وحماد بن عثمان، وأبان بن عثمان.

ثم قال بعد ذلك: تسمية الفقهاء من أصحاب أبي إبراهيم وأبي الحسن الرضا (عليهما السلام) أجمع أصحابنا على تصحيح ما يصح عن هؤلاء وتصديقهم وأقروا لهم بالفقه والعلم وهم سنة نفر أخر دون السنة النفر الذين ذكرناهم في أصحاب أبي عبد الله (عليه السلام) منهم: يونس بن عبد الرحمن، وصفوان بن يحيى بياع السابري، ومحمد بن أبي عمير، وعبد الله بن المغيرة، والحسن بن محبوب، وأحمد ابن محمد بن أبي نصر.

وقال بعضهم -مكان الحسن بن محبوب- الحسن بن علي بن فضال. وفضالة ابسن أيوب. وقال بعضهم - مكان فضالة عثمان بن عيسى. وأفقه هؤلاء يونس بسن عبد الرحمن، وصفوان بن يحيى. (1)

فهذا كلام الكشي في أصحاب الإجماع.

ولا يهم هنا الاختلاف في بعض الرواة كما في أبي بصير وغيره، ولكن ما هـو أقوال العلماء في تفسير هذه العبارة التي وردت في حقهم من الكثبي (تـصحيح مـا يصح عنهم).

ويعد هذا المبحث من أهم المباحث التي تناولها العلماء كما ذكر الميرزا النوري في خاتمة مستدرك الوسائل: ((فإنه من مهمات هذا الفن إذ على بعسض التقادير تدخل آلاف من الأحاديث الخارجة عن حريم الصحة إلى حدودها أو يجري عليها حكمها)). (") ولذا عقب السيد الغريفي في قواعد الحديث بقوله: ((فالجدير بالفقيه أنْ يرعى هذا البحث بمزيد الاهتمام)).

وقال السيد الخوئي (قدس سره) في المعجم: ((ومما قيل بثبوته في التوثيقات العامة أو الحسن هو وقوع شخص في سند رواية رواها أحد أصحاب الاجماع، وهم ثمانية عشر رجلاً على ما يأتي، فذهب جماعة إلى الحكم بصحة كل حديث رواه أحد هؤلاء إذا صح السند إليه، حتى إذا كانت روايته عمن هو معروف بالفسق والوضع، فضلاً عما إذا كانت روايته عن مجهول أو مهمل، أو كانت الرواية مرسلة،

<sup>(</sup>۱) وسائل الشيعة ٣٠/٣٠

<sup>(&</sup>quot; قواعد الحديث ص٣٧

وقد اختار هذا القول صريحاً صاحب الوسائل في أوائل الفائدة السابعة من خاتمــة كتابه)).(۱)

مما تقدم أصبحت لنا صورة واضحة هن هذا المصطلح الذي تذكره كتب علم الرجال ضمن التوثيقات العامة للرواة.

إن الأمر المهم الذي ناقش فيه العلماء هو مراد الكشي من قوله: "أجمعت العصابة على تصديق هؤلاء"، وقوله: "تصحيح ما صح عنهم" وقد كثر الكلام في ذلك، حتى وانقسم العلماء إلى رأيين في المراد من هذه العبارة وهما:

- الرأي الأول: إنَّ معناها قبول كل حديث صَحَّ عن أصحاب الإجماع من غيير لحاظ حال الواسطة بينهم وبين المعصوم (عليه السلام) وبه تمتاز أحاديث أولئك الجماعة.

- الرأي الثاني: إنَّ تلك الصيغة لا تفيد إلا تصحيح أو توثيق أولئك الجماعة فحسب، أما بقية رجال سند الحديث المتأخرين عنهم كالسابقين عليهم فلابد مسن احتراز وثاقتهم من طريق آخر، فلو كان أحدهم ضعيفاً لا تقبل روايته وإنْ نقلها عنه أحد أصحاب الإجماع.(٢)

فهذا مجمل القول للعلماء في معرفة المراد من قول الكشي: ((تصحيح ما صح عنهم)).

وقد ذهب إلى تأييد الرأي الأول ونسب إليهم وإنَّ الوحيد البهبهاني وصفه بالشهرة، وأبو على المامقاني في "منتهى المقال" وهو المعنى الظاهر المنساق إلى الذهن من العبارة، ووصفه المحقق السداماد في "الرواشح السماوية" بأنه هو

<sup>(1)</sup> معجم رجال الحديث ١/٧٥

<sup>(&</sup>quot;) قواعد الحديث ص٣٧

المعروف المشهور، وحكي اختيار هذا القول عن السشيخ البهائي في "مسشرق الشمسين" والشهيد الثاني، والأمين الكاظمي، والتقي المجلسي، والسيد المجاهد، والمحدث البحراني في الفوائد الرجالية، والحر العاملي الذي اختار ذلك في خاتمة الوسائل إذ قال: ((وذكر أيضاً [الكشي] أحاديث في حق هؤلاء والذين قسبلهم تدل على مضمون الإجماع المذكور، فعُلِمَ من هذه الأحاديث الشريفة دخول المعصوم بل المعصومين (عليهم السلام) في هذا الإجماع الشريف المنقول بخبر هذا الثقة الجليل وغيره، وقد ذكر نحو ذلك - بل ما هو أبلغ منه السشيخ في كتاب "العدة" وجماعة من المتقدمين والمتأخرين، وذكروا أنهم أجمعوا على العمل بمراسسيل هؤلاء الأجلاء وأمثالهم، كما أجمعنا على العمل بمسانيدهم، ويأتي أيسضاً ذكر جماعة من أصحاب الإجماع. وناهيك بهذا الإجماع الشريف -الذي قد ثبت نقله وسنده - قرينة قطعية على ثبوت كل حديث رواه واحد من المذكورين مرسلاً أو مسنداً عن ثقة، أو ضعيفي، أو مجهولي، لإطلاق النص والإجماع كما ترى)). (()

حريز وإنْ كان مرسلاً إلا أنه في السند حماد وهو ممسن أجمعــت العسصابة عــلى تصحيح ما يصح عنه فلا يقدح ضعف مَنْ بعده)).(٢)

وأما مَنْ ذهب إلى الرأي الثاني فقد نقل أبو علي في رجاله عن بعض أفاضل عصره وعن أستاذه صاحب الرياض، وكذا ذهب إلى مثل ذلك الفيض الكاشاني في الوافي، والميرزا النوري في مستدركه، وحكى الشيخ الأصبهاني في الفصول عن بعضهم إسناده إلى الأكثر، واختاره الفاضل الإسترابادي في (لب اللساب) مدعيا

<sup>٬٬٬</sup> وسائل الشيعة ۳۰/۲۲۲

<sup>&</sup>quot; ينظر: جواهر الكلام، الشيخ محمد حسن النجفي ٢١٦/٢

عليه الإجماع، وقال الشيخ السبحاني أنه قد فهم هذا المعنى ابن شهر آشوب، وكسذا الظاهر من كلمات العلامة في الخلاصة عند ترجمة "عبد الله بن بكير"، وابن داود ..

بعد هذا الإيجاز من أقوال العلماء وترجيحهم للمعاني المتقدمة ننتقل إلى رأي السيد الخوئي (قدس سره) في ذلك حيث إنه يذهب إلى المعنسي الشاني دون الأول ويناقش ذلك ويثبته.

يقول السيد (قدس سره) في المعجم بعد ذكره لكلام الكشي: ((وكيسف كان فمن الظاهر أنَّ كلام الكشي لا ينظر إلى الحكم بصحة ما رواه أحد المذكورين عن المعصومين (عليهم السلام) حتى إذا كانت الرواية مرسلة أو مروية عن ضعيفٍ أو مجهولِ الحال، وإنما يُنظر إلى بيان جلالة هؤلاء، وأنَّ الإجماع قد انعقد على وثاقتهم وفقههم وتصديقهم في ما يروونه. ومعنى ذلك أنهم لا يتهمون بالكذب في أخبارهم وروايتهم، وأين هذا من دعوى الإجماع على الحكم بصحة جميع ما رووه عن المعصومين (عليهم السلام) وإنْ كانت الواسطة مجهولاً أو ضعيفاً ؟!)). (1)

وقد رجح السيد الخوثي رأي المحدث الكاشاني في كتابه "السوافي" قال في المقدمة الثانية من كتابه بعد ما حكى الإجماع على التصحيح من الكثبي: ((وقد فهم جماعة من المتأخرين من قوله أجمعت العصابة أو الأصحاب على تصحيح ما يصح عن هؤلاء الحكم بصحة الحديث المنقول عنهم ونسبته إلى أهل البيت (عليهم السلام) بمجرد صحته عنهم، من دون اعتبار العدالة في مَنْ يسروون عنه، حتى لو رووا عن معروفي بالفسق، أو بالوضع فضلاً عما لو أرسلوا الحديث كان ما نقوله صحيحاً محكوماً على نسبته إلى أهل بيت العصمة صلوات الله عليهم. وأنست

<sup>&</sup>quot; ينظر: معجم رجال الحديث ١/٩٥

خبير بأن هذه العبارة ليست صريحة في ذلك ولا ظاهرة فيه .." وقال بعد ذلك: ما ذكره متين لا غبار عليه)).(\)

وبعد ذلك يناقش (قدس سره) في الإجماع الذي ادعى عليه يقول: ((ثم إنا لو تنزلنا عن ذلك وفرضنا أنَّ عبارة الكثبي صريحة في ما نسب إلى جماعة واختراه صاحب الوسائل، فغاية ذلك دعوى الإجماع على حجية رواية هؤلاء عسن المعصومين (عليهم السلام) تعبداً وإنْ كانت الواسطة بينهم وبين المعصوم ضعيفاً أو مجهول المحال، فترجع هذه الدعوى إلى دعوى الإجماع على حكم شرعي. وقد بينا في المباحث الأصولية أنَّ الإجماع المنقول بخبر الواحد ليس بحجة، وأدلة حجية خبر الواحد لا تشمل الأخبار الحدسية)). (")

وأخيراً يختم تلك المناقشات بنقاش الحر العاملي فيقول: ((بقي هناشيء وهو أنه قد يقال: إنَّ دعوى الإجماع على تصحيح ما يصح عن الجماعة المسذكورين لا ترجع إلى دعوى حجية روايتهم تعبداً كما ذهب إليه صاحب الوسائل، وإنما ترجع إلى دعوى أنَّ هؤلاء لا يروون إلا عن ثقة. وعليه فيعتمد عسلى مراسيلهم وعلى مسانيدهم وإنْ كانت الوسائط مجهولة أو مهملة. ولكن هذا القول فاسد جزماً، فإنه لا يحتمل إرادة ذلك من كلام الكثي. ولو سلم أنه أراد ذلك فهذه السدعوى فاسدة بلا شبهة، فإنَّ أصحاب الإجماع قد رووا عن الضعفاء في عدة موارد تقف عليها في تراجمهم في كتابنا هذا إنْ شاء الله تعالى، ونذكر جملة منها قريباً)). (")

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> المصدر السابق ۱/۱

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق.

إضافة إلى أنه تم النقاش طويلاً حول نوع الإجماع الوارد في كلمات الأعلام هل هو الاجتماع أي الإجماع اللغوي، أم الإجماع الاصطلاحي الكاشف عن رأي المعصوم. وقد تركنا التفصيل فيه وهو موكولٌ إلى محله.

إذاً فالسيد الخوثي (قدس سره) لا يقهم مِنْ تلك العبارة للكشي (تصحيح ما يصح عنهم) إلا أنهم في درجة عالية من الوثاقة والاعتماد، وإنَّ رواياتهم مثل غيرها فيجب دراسة جميع السند بلا استثناء، فإنْ كان وفقاً للقواعد الرجالية في التعامل مع الرواة من حيث الوثاقة فإنه يؤخذ به ويعمل عليه، وإلا فإنه يرد وإنْ كان في سنده أحد هؤلاء من أصحاب الإجماع، فأصحاب الإجماع إذن كغيرهم من الرواة. وبالتالى فهذه خطوة كبيرة ورأي جدير بالأخذ فيه في أهم مباحث علم الرجال.

وحقيقة يَرجُح ما ذهب إليه السيد الخوتي (قدس سره) وغيره في فهسم تلك العبارة وذلك لأنها توحي إلى ذلك ظاهراً، أكثر مما توحي إلى غيره. بل هو مسراده حيث لو كان يريد غير ذلك لأكد عليه بقيود أكثر حفاظاً عن اللبس والاشتباه، هذا إضافة إلى ما اشتهر عن الكشي أنه لم يكن كتابه على قدرٍ من الدقة، حيث كان فيه من الأغلاط والاشتباهات على الرغم من وثاقته ومكانته فلا يمكن بذلك أنْ نحكم على جملة ذكرها يراد بها تلك المعاني الكبيرة التي تحتاج إلى تأمل كبير، وتأويل كي تصرف إليه، وفي ذلك تكلف واضح، إضافة إلى الواقع العمسلي مسن أنَّ تلك العصابة كانت تنقل عن الضعاف وغير الثقات وبذلك يختلف الواقع على التطبيقي كل ما نقل بواسطتهم والقول بوجوب معرفة وثاقة الرواة والمشايخ والذي هو شرط في قبول الرواية، إضافة إلى أنَّ هذا هو الأقرب للاحتياط الذي هو طريت النجاة، في قبول الرواية، إضافة إلى أنَّ هذا هو الأقرب للاحتياط الذي هو طريت النجاء، وخصوصاً التي لا ترى صحة ذلك.

المبحث الثالث: مراسيل مشايخ الثقات.

### ( محمد بن أبي عمير وصفوان بن يحيى وأحمد بن أبي نصر البزنطي)

الحديث المرسل: هو ما رواه عن المعصوم ولم يدركه بغير واسطة، أو بواسطة نسيها، أو تركها، أو أبهمها، مثل أنْ يقول: قال رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) كذا وكذا، أو يقول عن رجل، أو عن بعض أصحابنا، ونحو ذلك، والمرسل ليس بحجة للجهل بحال المحذوف. (١)

وقال الشيخ السبحاني: المرسل وهو مأخوذ من إرسال الدابة بمعنى رفع القيد والربط عنها، فكأنَّ المحدث بإسقاط الراوي رفع الربط بين رجال السند بعسضهم ببعض.(٢)

يُعَدُّ هذا المبحث من المباحث المهمة جداً في علم الرجال، وقد تعرض لذلك كل من كتب وألَّفَ في هذا العلم، ولكي نكون على بينية من ذلك ومعرفة رأي المحقق السيد الخوئي (قدس سره) حول هذه المراسيل نقدَّم مقدمتين قبل ذلك. وسوف تكون المقدمة الأولى متعلقة بترجمة هؤلاء المشايخ لمعرفة أحوالهم ومقامهم ومنزلتهم، والمقدمة الثانية أقوال العلماء في العمل بهذه المراسيل وكونها حجة أم لا والأدلة على ذلك.

<sup>(</sup>١) الدراية، الشهيد الثاني ص١٥

<sup>(&</sup>quot;) أصول الحديث وأحكامه، الشيخ جعفر السبحاني ص١٠٧

المقدمة الأولى: سيرة مشايخ الثقات.

-محمد بن أبي عمير (ت٢١٧هـ)

قال الشيخ النجاشي: ((محمد بن أبي عمير زياد بن عيسي، أبو أحمد الأزدي، من موالي المهلب بن أبي صفرة، وقيل مولى بني أميــة، والأول أصــح، بغــدادي الأصل والمقام، لقي أبا الحسن موسى (عليه السلام) وسمع منه أحاديث، كناه في بعضها فقال: يا أبا أحمد، وروى عن الرضا (عليه السلام)، جليــل القــدر، عظــيم المنزلة فينا وعند المخالفين، الجاحظ يحكي عنه في كتبه، وقد ذكره في المفاخرة بين العدنانية والقحطانية، وقال في "البيان والتبيين": حدثني إبراهيم بن داجة، عسن ابن أبي عمير، وكان وجهاً من وجوه الرافضة. وكان حُبِس في أيام الرشيد فقيل لِيَلِيَ القضاء، وقيل إنه وُلِّيَ بعد ذلك، وقيل بل ليدل على مواضع الـشيعة وأصـحاب موسى بن جعفر (عليه السلام)، وروى أنه ضُرب أسواطاً بلغت منه فكــاد أنْ يقــرَّ لعظيم الألم، فسمع محمد بن يونس بن عبد الرحمان وهو يقول: اتَّقِ الله َ يا محمـــد ابن أبي عمير، فصبر فقرَّجَ الله. وروي أنه حبسه المأمون حتى ولاه قــضاء بعــض البلاد، وقيل إنَّ أخته دفنَتْ كتبه في حالة استتارها وكونه في الحبس أربع سنين، فهلكت الكتب، وقيل بل تركتها في غرفة فسال عليها المطر فهلكت، فحَــدَّث مِــنْ حفظه، ومما كان سلف له في أيدي الناس، فلهذا أصحابنا يــسكنون إلى مراسـيله، وقد صنف كتباً كثيرة .. صنَّف محمد ابن أبي عمير أربعة وتـسعين كتابـاً، منهـا: المغازي، كتاب الكفر والإيمان، كتاب البداء، كتاب الاحتجاج في الإمامة، كتــاب الحج، كتاب فضائل الحج، كتاب المتعة، كتاب الاستطاعة، كتاب الملاحم، كتاب يوم وليلة، كتاب الصلاة، كتاب مناسك الحج، كتــاب الــصيام، كتــاب اخــتلاف الحديث، كتاب المعارف، كتاب التوحيد، كتاب النكاح، كتاب الطلاق، كتاب الرضاع. أخبرنا بسائر كتبه أحمد بن علي السيرافي، قال: حدثنا الحسن ابن حميزة قال: حدثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير بجميع كتبه. فأما نوادره فهي تختلف باختلافهم، فأما التي رواها عنه عبيد الله بن أحمد بن نهيك فإني سمعتها من القاضي أبي الحسين محمد ابن عثمان ابن الحسن يقرأ عليه حدثكم الشريف الصالح أبو القاسم جعفر ابن محمد ابن إبراهيم قراءة عليه. قال: حدثنا معلمنا عبيد الله بن أحمد بن نهيك عن ابن أبي عمير بنوادره. مات محمد بن أبي عمير سنة سبع عشرة ومائتين)).(1)

وقال العلامة في الخلاصة: ((محمد بن أبي عمير، -وذكر ما ذكره النجاشيقال الكثبي: إنه ممن أجمع أصحابنا على تصحيح ما يصح عنه وأقروا له بالفقه
والعلم. قال الشيخ الطوسي رضي الله عنه: إنه كان أوثق الناس عند الخاصة والعامة،
وأنسكهم نسكاً وأورعهم وأعبدهم، أدرك من الأئمة ثلاثة: أبا إبراهيم موسى بسن
جعفر (عليهما السلام) ولم يرو عنه، وروى عن أبي الحسن الرضا (عليه السلام)،
قال أبو عمرو الكثبي: قال محمد بن مسعود: حدثني علي ابن الحسن، قال: ابن أبي
عمير أفقه من يونس بن عبد الرحمن وأصلح وأفضل. وله حكاية ذكرناها في
الكتاب الكبير، مات رحمه الله سنة سبع عشرة ومائتين)). (1)

وقد ترجمه السيد الخوئي في معجمه [١٠٠٤] ترجمة مفصلة وذكر ما قيل في حقه من قبل الرجاليين وناقش بعض تلك الأقوال: ((محمد بن أبي عمير زياد: قال النجاشي: محمد بن أبي عمير زياد بن عيسى (إلى آخر قول النجاشي)، وقال الشيخ النجاشي: محمد بن أبي عمير، يكنى أبا أحمد، من موالى الأزد، واسم أبي عمسير

<sup>&</sup>quot; رجال النجاشي ص٢٢٨

<sup>&</sup>quot; الخلاصة ص٣٥٦

زياد، وكان من أوثق الناس عند الخاصة والعامـة، وأنـسكهم نـسكاً، وأورعهـم وأعبدهم، وقد ذكر الجاحظ في كتابه في فخر قحطان على عدنان بهذه الصفة التي وصفناه، وذكر أنه كان واحد أهل زمانه في الأشياء كلها، وأدرك من الأئمة (عليهم السلام) ثلاثة: أبا إبراهيسم موسى (عليه السلام) ولم يرو عنه، وأدرك الرضا (عليه السلام) وروى عنه، والجواد (عليه السلام)، وروى عنه أحمد بن محمد بن عيـسي كتب مائة رجل من رجال الصادق (عليه السلام) وله مصنفات كثيرة، وذكر ابن بطة أنَّ له أربعة وتسعين كتاباً، منها: كتاب النوادر كبير حسين، وكتساب الاسستطاعة والأفعال والرد على أهل القدر والجبر، وكتاب الإمامة، وكتاب البداء، وكتاب المتعة، ومسائله عن الرضا (عليه السلام) وغير ذلك. أخبرنا بجميع كتبه ورواياتـــه جماعة عن ابن بابويه عن أبيه ... وقال الكشي (٤٨٣) محمد بن أبي عمير الأزدي: قال أبو عمرو: قال محمد بن مسعود: حدثني على بن الحسن، قال: ابن أبي عمير أفقه من يونس، وأصلح، وأفضل. قال نصر بن الصباح: ابن أبي عمير أسين مين يونس. وقال نصر أيضاً: ابن أبي عمير، يروي عن ابن بكير، وذكر أنَّ محمد بسن أبي عمير أخذ وحبس، وأصابه من الجهد والضيق والضرب أمر عظيم، وأخذ كسل شيء كان له وصاحبه المأمون وذلك بعد موت الرضا (عليه السلام) وذهبت كتب ابن أبي عمير، فلم يخلص كتب أحاديثه، فكان يحفظ أربعين مجلداً فسماه نسوادر، فلسذلك توجد أحاديث منقطعة الأسانيد. محمد ابن مسعود، قال: حدثنا أبو العباس بن عبد الله بن سهل البغدادي الواضحي، قال: حدثنا الريان بن الصلت، قال: حدثنا يونس ابن عبد الرحمان أنَّ ابن أبي عمير بحر طارس بالموقف والمذهب. علي بن محمد القتيبي، قال: قال أبو محمد الفضل بن شاذان: سأل أبي رضي الله عنه محمد بن أبي عمير، فقال له: إنك قد لقيت مشائخ العامة فكيف لم تسسمع مسنهم ؟ فقسال: قد

سمعت منهم، غير أني رأيت كثيراً من أصحابنا قد سمعوا علم العامة وعلم الخاصة، فاختلط عليهم حتى كانوا يروون حديث العامة عن الخاصة، وحديث الخاصة عين العامة، فكرهتُ أنْ يختلط عليَّ، فتركتُ ذلك وأقبلتُ على هذا. وجدت بخسط أبي عبد الله الشاذاني: سمعت أبا محمد الفضل بن شاذان يقول: سعي بمحمد بن أبي عمير واسم أبي عمير زياد إلى السلطان أنه يعرف أسامي عامة الشيعة بالعراق، فأمره السلطان أنْ يُسَمِّيهم، فامتنع، فجرد وعلق بين القفازين (العقـارين) وضرب مائــة سوط، قال الفضل: سمعت ابن أبي عمير يقول: لما ضُرِبْتُ فبلغ الضرب مائة سوط، أبلغ الضرب الألم إليَّ فكدتُ أنْ أُسَمِّي، فسمعت نداء محمد ابن يونس بــن عبد الرحمان يقول: يا محمد ابن أبي عمير، أذكر موقفك بين يدي الله تعالى، فتقوَّيْتُ بقوله فصبرتُ، ولم أخبر والحمد لله. قال الفضل: فأضَرَّ به في هذا الــشأن أكثر من مائة ألف درهم. قال محمد بن مسعود: سمعت الحسن بن على بن فـضال يقول: كان محمد ابن أبي عمير أفقه من يونس، وأصلح، وأفضل. وجدت في كتاب أبي عبد الله الشاذاني بخطه: سمعت أبا محمد الفضل ابن شماذان يقول: دخلت العراق فرأيت واحداً يعاتب صاحبه، ويقول له: أنت رجل عليك عيال وتحتماج أنَّ تكتسب عليهم، وما آمن أنُ تذهب عيناك لطول سجودك، فلما أكثسر عليه، قال: أكثرتَ عليَّ، ويحك لو ذهبت عين أحد في السجود لذهبت عين ابن أبي عمير، ما ظنك برجل سجد سجدة الشكر بعد صلاة الفجر فما يرفع رأسه إلا زوال المشمس. وسمعته يقول: أخذ يوماً شيخي بيدي وذهب بي إلى ابن أبي عمير، فصعدنا إليه في غرفة وحوله مشايخ له يعظِّمونه، فقلت لأبي: مَنْ هذا؟ قال: هذا ابسن أبي عمير، قلت: الرجل الصالح العابد؟ قال: نعم، وسمعته يقول: ضرب ابن أبي عمير مائسة خشبة وعشرين خشبة بأمر هـارون لعنه الله، تولى ضربه السندي بن شـاهك عـلى التشيع)).(١)

وقال السيد الخوئي (قدس سره) في تحقيقه عند ترجمة ابن أبي عمير وذكر ما مضى: ((بقى هنا أمور:

- الأول: إنَّ ابن داود نسب إلى رجال الشيخ عد محمد بن أبي عمير من أصحاب الصادق والرضا (عليهما السلام) من القسم الأول، وهذا سهو منه جزماً، فإنك قد عرفت أنَّ محمد بن أبي عمير اسم لرجلين، أحدهما من أصحاب الصادق (عليه السلام) ومات في حياة الكاظم (عليه السلام)، والثاني لم يدرك الصادق سلام الله عليه، وبقى إلى أواخر زمان الجواد (عليه السلام).

- الثاني: إنك قد عرفت تصريح النجاشي بأنَّ محمد بن أبي عمير لقي أبا الحسن موسى (عليه السلام) وسمع منه الأحاديث، وهذا يناقض ما تقدم من الشيخ من أنه لم يرو عن موسى بن جعفر (عليه السلام). أقول: إنَّ ما ذكره النجاشي من رواية ابن أبي عمير عن الكاظم أحاديث لم نظفر به، كما إنَّ ما ذكره الشيخ من أنه لم يرو عن موسى بن جعفر (عليه السلام) لم يتم، فإنه روى عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) وروى عنه الصدوق مرسلاً، الفقيه: الجزء ٢، باب افتتاح السفر بالصدقة، الحديث ٧٨٣.

- الثالث: أنَّ محمد بن أبي عمير، هذا، كان بياع السابري أيضاً، وقد صرح بذلك في روايات كثيرة، منها: ما رواه الكليني بإسناده عن علي بن الحسن، عن محمد بن زياد بن عيسى بياع السابري، عن أبان بن عثمان. الكافي: الجزء ٥، باب نكاح

<sup>&</sup>quot;معجم رجال الحديث ٢٩٣/١٥

القابلة (٩٣)، الحديث ٣. ومنها: ما رواه الكليني (قدس سره) في الروضة، بــسنده عن محمد بن زياد بياع الــسابري، عـن أبــان، الحــديث ٢٩١ و ٥٠٩ إلى ٥١٧ ، والحديث ٥٦٦ و ٥٠٩ إلا أنَّ المروي عنه فيه عجلان أبو صالح.

- الرابع: قد عرفت عن الكشي عن ابن فضال، أنَّ ابن أبي عمير أفقه من يمونس، ولكنه ذكر بنفسه في تسمية الفقهاء من أصحاب أبي إبراهيم وأبي الحسن الرضا (عليهما السلام) أنَّ أفقه هؤلاء يونس بن عبد الرحمان وصفوان بن يحبى، وبين الكلامين تهافت ظاهر، والله العالم بالحال.

- الخامس: تقدم عن النجاشي في أنَّ الأصحاب سكنوا إلى مراسيل ابن أبي عمسير، وذكر مثل ذلك الشيخ في كتاب العدة، ولكنا قد تعرضنا في المقدمة، إلى أنَّ هلذا الكلام لا أساس له، وأنه لا فرق بين مراسيله ومراسيل غيره من الثقات.

- السادس: إنّ الشيخ روى في كتاب التهذيب عن محمد بن موسى بن القاسم على نسخة موافقة لنسخة الوافي، وعن موسى بن القاسم على نسخة أحسرى موافقسة لنسخة صاحب الوسائل عن صفوان، وابن أبي عمير، وجميل بن دراج، وحماد بسن عيسى، وجماعة ممن روينا عنه من أصحابنا، عن أبي جعفر وأبي عبد الله (علسيهما السلام)، التهذيب: الجزءه، باب الذبح من كتاب الحج، الحديث (٧٥٧). أقسول: هذه الرواية إما مرسلة، وإما أنّ فيها تحريفاً، والظاهر هو الثاني، والسصحيح: عسن جماعة ممن روينا عنه، بدل: (وجماعة ممن روينا عنه) وذلك فإنّ جميع من ذكر في هذه الرواية لا يمكن أنْ يروي عن الباقر سلام الله عليه، وابن أبي عمير وصفوان (بن يحيى) لا يرويان عن الصادق سلام الله عليه، أيضاً.

- السابع: ذكر الأردبيلي رواية ابن أبي عمير هذا، عن الصادق (عليه السلام) وقسال ما ملخصه: أنَّ محمد بن نعيم الصحاف، وهو وصي ابن أبي عمسير، روى عسن أبي عبد الله (عليه السلام) وبقى إلى بعد وفاة ابن أبي عمير، فرواية ابن أبي عمير، عن الصادق (عليه السلام) كان بطريق أولى. أقول: إنَّ هذا من غرائب ما صدر من الأردبيلي (قدس سره) فإنَّ ابن أبي عمير الذي كان محمد بن نعيم وصيه مات في زمان الكاظم (عليه السلام) على ما عرفت، فكيف يمكن انطباقه على مَنْ بقي إلى أواخر زمان الجواد "عليه السلام")). (')

#### - صفوان بن يحيي (ت٢١٠هـ)

قال النجاشي: ((صفوان بن يحيى أبو محمد البجلي بياع السابري، كوفي، ثقة ثقة، عين. روى أبوه عن أبي عبد الله (عليه السلام)، وروى هو عن الرضا (عليه السلام)، وكانت له عنده منزلة شريفة. وذكره الكشي في رجال أبي الحسن موسى (عليه السلام)، وقد توكل للرضا و أبي جعفر (عليهما السلام)، وسلم مذهبه من الوقف، وكانت له منزلة من الزهد والعبادة، وكان جماعة الواقفة بذلوا له مالأكثيراً، وكان شريكاً لعبد الله بن جندب وعلي بن النعمان. وروى أنهم تعاقدوا في بيت الله الحرام أنه مَنْ مات منهم صلى من بقى صلاته وصام عنه صيامه وزكى عنه زكات. فماتا وبقى صفوان، فكان يصلي في كل يوم مائة وخمسين ركعة، ويصوم في السنة فماتا وبقى صفوان، فكان يصلي في كل يوم مائة وخمسين ركعة، ويصوم في السنة ثلاثة أشهر ويزكى زكاته ثلاث دفعات، وكل ما يتبرع به عن نفسه مما عدا ما ذكر نساه يتبرع (تبرع) عنهما مثله. وحكى أصحابنا أنَّ إنساناً كلفه حمل دينارين إلى أهله إلى الكوفة فقال: إنَّ جمالي مكرية وأنا أستأذن الأجراء. وكان من الورع والعبادة على ما لم يكن عليه أحد من طبقته (رحمه الله). وصنف ثلاثين كتاباً كما ذكر أصحابنا.

<sup>(</sup>٥) معجم رجال الحديث ١٥/١٨٥

يعرف منها الآن: كتاب الوضوء، كتاب الصلاة، كتاب الصوم، كتاب الحج، كتاب الزكاة، كتاب النكاح، كتاب الطلاق، كتاب الفرائض، كتاب الوصايا، كتاب السراء (الشرى) والبيع، كتاب العتق والتدبير، كتاب البشارات نوادر. أخبرنا علي بن أحمد قال: حدثنا محمد بن الحسن قال: حدثنا محمد بن الحسن عن محمد بن الحسن بن أبي الخطاب الزيات، عن صفوان بسائر كتبه. مات صفوان بن يحيى "رحمه الله" سنة عشر و مائتين)). (۱)

وقال الشيخ الطوسي في الفهرست باب صفوان [٢٥٣]: ((صفوان ابن يحيى، مولى بجيلة، يكنى أبا محمد، بياع السابري، أوثق أهل زمانه عند أصحاب الحديث وأعبدهم، وكان يصلي كل يوم وليلة جمسين ومائة ركعة، ويصوم في السسنة ثلاث أشهر، ويخرج زكاة ماله في كل سنة ثلاث مرات. وذلك أنه اشترك (وذكر ما تقدم في كلام النجاشي)، وروى عن أبي الحسن الرضا وأبي جعفر (عليهما السلام) وروى عن أربعين رجلاً من أصحاب أبي عبد الله (عليه السلام)، وله كتب كثيرة مثل كتب الحسين بن سعيد، وله مسائل عن أبي الحسن موسى (عليه السلام) وروايات، أخبرنا بجميعها جماعة عن محمد بن علي بن الحسين، عن محمد بن الحسن، عنه مد وذكر ابن النديم من كتبه: كتاب الشراء والبيع، وكتاب التجارات غير الأول، وكتاب المحبة والوظائف، وكتاب الفرائض، وكتاب الوصايا، وكتاب الآداب، وكتاب بشارات المؤمن. أخبرنا بها أحمد بن عبدون، عن ابن الزبير، عن زكريا بن شيبان، عنه)). (")

<sup>&</sup>quot; رجال النجاشي ص١٣٩

<sup>(</sup>۱) الفهرست ص١٤٥

قال العلامة الحلي: ((صفوان بن يحيى، أبو محمد البجلي، مولى بني بجيلة، بياع السابري، كوفي. قال الشيخ الطوسي (رحمه الله): إنه أوثق أهل زمانسه عنسد أصحاب الحديث وغيرهم، وقال أبو عمرو الكشي: أجمع أصحابنا على تصحيح ما يصح عن صفوان بن يحيى بياع السابري والإقرار له بالفقه في آخرين، يأتي ذكرهم في مواضعهم إن شاء الله تعالى. وروى محمد بن قولويه عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن معمر بن خلاد، قال: قال أبو الحسن (عليه السلام): ما ذئبان ضاريانِ في غنم قد غاب عنها رعاؤها بأضر في دين المسلم من حب الرياسة، شم قال (عليه السلام): لكن صفوان لا يحب الرياسة. وكان له عنسد الرضا (عليه السلام)، الكن صفوان لا يحب الرياسة. وكان له عنسد الرضا (عليه السلام) منزلة شريفة، وتوكل للرضا (عليه السلام) وأبي جعفر (عليه السلام)، وسلم مذهبه من الوقف، وكانت له منزلة من الزهد والعبادة)). (۱)

#### - أحمد بن محمد البزنطي (ت٢٢١هـ)

قال الشخ الطوسي: ((أحمد بن محمد بن أبي نصر زيد، مولى السكوني، أبو جعفر، وقيل: أبو علي، المعروف بالبزنطي، كوفي ثقة، لقي الرضا (عليه السلام) وكان عظيم المنزلة عنده وروى عنه كتاباً، وله من الكتب كتاب الجامع، أخبرنا به عدة من أصحابنا، منهم الشيخ أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان المفيد، وله

<sup>(</sup>۱) الخلاصة ص٢٤٢

دراسة في معجم رجال الحديث "نظرة في القواعد الرجالية-....

كتاب النوادر، أخبرنا به أحمد بن محمد بن موسى ومات أحمد بسن محمد سنة إحدى وعشرين ومائتين)).(١)

قال العلامة الحلي: ((أحمد بن محمد بن أبي نصر زيد، مسولى السكون، أبو جعفر، وقيل أبو علي، المعروف بالبزنطي -بالباء المنقطة تحتها نقطة المفتوحة، والزاي بعدها مفتوحة أيضاً، ثم النون الساكنة، ثم الطاء غير المعجمة - كوفي، لقي الرضا (عليه السلام) وكان عظيم المنزلة عنده، وهو ثقة جليل القدر، وكان له اختصاص بأبي الحسن الرضا (عليه السلام) وأبي جعفر (عليه السلام)، أجمع أصحابنا على تصحيح ما يصح عنه وأقروا له بالفقه. مات رحمه الله سنة إحدى وعشرين ومائتين بعد وفاة الحسن بن على ابن فضال بثمانية أشهر)).(")

بعد هذه الترجمة للمشايخ الثلاث ننتهي من المقدمة الأولى لهذا المبحث حيث تم التعرُّف على هؤلاء المشايخ ومنزلتهم.

<sup>(</sup>۱) الفهرست ص٦٦ البجلي نسبة إلى قبيلة من مكة أو من اليمن، والسابري ثوب رقيق جيد، وقيل تمر جيد طيب، وقيل درع رقيق النسج.

۱۱۰ الخلاصة ص۷۶

#### المقدمة الثانية: أقوال العلماء في العمل بمراسيلهم.

تعرفنا من قبل على الحديث المرسل وما المرادب في مصطلحات علسم الحديث، نبين في هذه المقدمة بعض ما قيل في حجيته وعدمها، حيث اختلف الأعلام في ذلك.

- قال الشهيد الثاني بعد تعريفه: والمرسل ليس بحجة للجهل بحال المحذوف. ('')
- قال السيد الغريفي: واختلف في حجية المرسل، فاختار جماعة حجيته مطلقاً إذا كان المرسل ثقة، سواء كان صحابياً أم جليلاً أم غيرهما، وسواء أسقط واحداً مسن السند أم أكثر، وهو المحكي عن البرقي ووالده مسن الإمامية... وادعى السيخ الطوسي عمل الطائفة بالمراسيل إذا لم يعارضها من المسسانيد الصحيحة عملها بالمسانيد، ومقتضاه حجية المرسل مطلقا بشرط عدم معارضة المسسند الصحيح. لكن المشهور عدم حجيته وهو المنسوب إلى المحقق والعلامة والشهيدين وسسائر من تأخر عنهم من فقهاء الإمامية.. وجعله الشهيد الثاني أصح الأقوال للأصسوليين والمحدثين مستدلاً عليه بقوله: وذلك للجهل بحال المحذوف، فيحتمل كون ضعيفاً ويزداد الاحتمال بزيادة الساقط فيقوى احتمال الضعف، ومجرد روايته عنه ليس تعديلاً بل أعم. فوثاقة الراوي أو حسنه شرط في قبول روايته، ولسم يثبت في المرسل كما لم يثبت إنَّ ابن أبي عمير ونظائره من الثقات لا يرسلون إلا عسن ثقسة، المرسل كما لم يثبت إنَّ ابن أبي عمير ونظائره من الثقات لا يرسلون إلا عسن ثقسة، كي تقبل مراسيلهم مطلقاً كما التزم الشافعي في سعيد ابن المسيب. (")

بعد هذا الموجز أصبحت لدينا نظرة عامة حول المراسيل وأقوال العلماء فيها، إذ يمكن القول إنَّ الشيخ الطوسي (قدس سره) هو المصدر الأساس السذي أثبت

<sup>()</sup> الدراية ص١٥

<sup>(</sup>٢) قواعد الحديث ص٧٣

العمل بمراسيل المشايخ الثلاث، وعليه جرى تقليد كل مَنْ أتى بعد وأخذ برأيــه، إذ يقول في معرض كلامه عن ترجيح أحد الراويين على الآخر، قال: ((وإذا كان أحسد الراويين مسنداً والأخر مرسلاً، نظر في حال المرسل، فإنْ كان ممن يعلم أنه لا يُرسل إلا عن ثقة موثوق به، فلا ترجح لخبر غيره على خبره، ولأجل ذلــك سَــوَّت الطائفة بين ما يرويه محمد بن أبي عمير وصفوان بن يحيي وأحمد بن محمد بن أبي نصر وغيرهم من الثقات الذين عُرفوا بأنهم لا يروون ولا يرسلون إلا ممن يوثق به، وبين ما أسنده غيرهم، ولذلك عملوا بمرسلهم إذا انفرد عن رواية غيرهم)).(١٠

وأما رأى السيد الخوئي (قدس سره) فإنه لا يرتضي هذا الرأي، وهو التسوية بين المراسيل والمسانيد إذ لعل الراوي المحذوف لا يكون ثقـةً إضـافة إلى أنَّ التتبـع والتطبيق أثبت أنَّ هؤلاء المشايخ قد نقلوا عمن اشتهروا بالضعف وعدم الوثاقــة، ولذا فإنه يقول: ((الأصل في هذه الدعوى هو الشيخ (قــدس سره) فقــد قــال في أواخر بحثه عن خبر الواحد في كتاب العدة: "إذا كان احد الراويين مسنداً "ما تقدم ذكره"، ولكن هذه الدعوى باطلة ولكن هذه الدعوى باطلة، فإنها اجتهاد من السشيخ قد استنبطه من اعتقاده تسوية الأصحاب بين مراسيل هؤ لاء ومسانيد غيرهم، وهذا لايتم.

- أولاً: بأنَّ التسوية المزبورة لم تثبت، وإنَّ ذكرها النجاشي أيضاً في ترجمة محمــد بن أبي عمير، وذكر أنَّ سببها ضياع كتبه وهلاكها، إذ لو كانت هذه التسوية صحيحة، أمراً معروفاً متسالماً عليه بين الأصحاب لذكرت في كلام أحد من القدماء لا محالة، وليس منها في كلماتهم عيـن ولا أثر ، فمن المطمأن به أنَّ منشأ هذا الــدعوي هــو

<sup>(</sup>١١) العدة في أصول الفقه ٢٨٦/١

دعوى الكشي الإجماع على تصحيح ما يصح عن هؤلاء، وقد زعم الشيخ أنَّ منــشأ الإجماع هو أنَّ هؤلاء لا يروون إلا عن ثقة، وقد مر قريباً بطلان ذلك، يؤكد ما ذكرناه أنَّ الشيخ لم يحص ما ذكره بالثلاثة المذكورين بل عممه لغيرهم من الثقــات الذين عرفوا بأنهم لا يروون إلا عمن يوثق به، ومن الظاهر أنه لم يعرف أحد بــذلك من غير جهة دعوى الكشي الإجماع على التصحيح، والشيخ بنفسه أيضاً لـم يَـدُّع ذلك في حق أحد غير الثلاثة المذكورين في كلامه. ومما يكشف عما ذكرناه - مِــنُ أنَّ نسبة الشيخ التسوية المذكورة إلى الأصحاب مبتنية على اجتهاده، وهي غير ثابتة في نفسها- إنَّ الشيخ بنفسه ذكر رواية محمد بن أبي عمير عن بعض أصحابنا عـن زرارة عن أبي جعفر (عليه السلام) ثم قال في كلا الكتابين: (فأول ما فيه أنه مرسل، وما هذا سبيله لا يعارض به الأخبار المسندة)، وأيضا ذكر رواية محمد بن على بسن محبوب، عن العباس عن عبد الله بن المغيرة عن بعض أصحابه عن أبي عبد الله (عليه السلام) وقال في التهذيب: (وهذا خبر مرسل)، وقال في الاستبسصار: ((أول ما في هذا الخبر أنه مرسل)) غير ذلك من الموارد التي نساقش المشيخ فيهسا بالإرسال، وإنْ كان المرسل ابن أبي عمير أو غيره من أصحاب الإجماع. وتقدم عند البحث عن قطعية روايات الكتب الأربعة مناقشته في رواية ابن بكير وابن فــضــال، وأنهما مرسلان لا يعارض بهما الأخبار المسندة)). (١)

من هذا الكلام للسيد الخوئي (قدس سره) يُفهم أنَّ اعتماد الشيخ الطوسي في قوله حول المراسيل هو أصله القول بأصحاب الإجماع وتصحيح ما يصح عنهم إذ إنَّ التسوية في المراسيل هي فرع لنظرية أصحاب الإجماع التي قال بها الكشي أولاً.

<sup>&</sup>quot; معجم رجال الحديث ١٢/١

ثم إنَّ السيد يريد القول إنَّ الشيخ نفسه قد خالف في قوله هـذا ما كان بانياً عليه فيما سبق في كتابه التهذيب والاستبصار وذكر أمثلة لذلك، إذن فالنتيجة في ذلك أنه اجتهاد من الشيخ وهو أمر خاص به.

- ثانياً: فرضنا أنَّ التسوية المزبورة ثابتة، وأنَّ الأصحاب عملوا بمراسيل ابن أبي عمير، وصفوان، والبزنطي وأضرابهم، ولكنها لا تكشف عن أنَّ منشأها هنو أنَّ هناها هنو أنَّ منشأ ذلك هو بناء هؤلاء لا يروون ولا يرسلون إلا عن ثقة، بل من المظنون قوياً أنَّ منشأ ذلك هو بناء العامل على حجية خبر كل إمامي لم يظهر منه فسق، وعدم اعتبار الوثاقة فيه، كما نسب هذا إلى القدماء، واختاره جمع من المتأخرين: منهم العلامة (قدس سره) على ما سيجئ في ترجمة أحمد بن إسماعيل بن عبد الله، وعليه فلا أثر لهذه التسوية بالنسبة إلى مَنْ يعتبر وثاقة الراوي في حجية خبره.

وفي هذا الرد الثاني للسيد (قدس سره) تعرَّض إلى مبنى من المباني التي قد عمل بها بعض العلماء في التعامل مع روايات المعصومين (عليهم السلام) وهو الأخذ بوثاقة صدور الرواية عن المعصوم وليس وثاقة الراوي، فإذا حصل الاطمئنان بوثاقة صدور الرواية عن المعصوم اعتمد عليها دون النظر إلى وثاقة الراوي وذلك عن طريق الاعتماد على القرائن الخارجية العديدة، وذهب إلى هذا المسلك بعض العلماء دون غيرهم، فمثلاً يقول المحقق الهمداني: ((ولأجل ما تقدمت الإشارة إليه جرت سيرتي على ترك الفحص عن حال الرجال والاكتفاء في توصيف الرواية بالصحة)).(1)

<sup>&</sup>quot; أصول الحديث ص ١٦٩

- ثالثاً: إنَّ هذه الدعوى، وأنَّ هؤلاء الثلاثية وأضرابهم من الثقات لا يروون ولا يرسلون إلا عن ثقة، دعوى دون إثباتها خرط القتاد، فإنَّ معرفة ذلك في غير ما إذا صرح الراوي بنفسه أنه لا يروي ولا يرسل إلا عن ثقة أمر غير ميسور، ومن الظاهر أنه لم ينسب إلى أحد هؤلاء إخباره وتصريحه بذلك، وليس لنا طرين آخر لكشفه، غاية الأمر عدم العثور برواية هؤلاء عن ضعيف، لكنه لايكشف عن عدم الوجود، على أنه لو تمت هذه الدعوى فإنما تتم في المسانيد دون المراسيل، فإن أبي عمير بنفسه قد غاب عنه أسماء مَنُ روى عنهم بعد ضياع كتبه، فاضطر إلى أنْ يروي مرسلاً على ما يأتي في ترجمته، فكيف يمكن لغيزه أنْ يطلع عليهم ويعرف وثاقتهم، فلذه الدعوى ساقطة جزماً!

فعلى أساس ذلك يمكن القول إذا كان ابن أبي عمير قد نسى كثيراً من الأسائيد فكيف إذن قد حفظ الأحاديث بتمامها ؟ علماً أنَّ الواسطة بينه وبين المعصوم قد لا تبلغ عدد الرواة القليلين، بل يمكن أنْ يقال إنَّ الأحاديث التي كان يُحدِّثُ بها لم تكن تامة بل لعله نسى منها بعض الكلمات ؟ إلى غير ذلك من الأسئلة. فلأقرب للواقع والاحتياط أنه يتم الاعتماد على رأي السيد الخوثي وغيره الذي وضع قاعدة عامة بمناقشة جميع الرواة كما كان الأمر في ما يعرف بأصحاب الإجماع وغيره. حامة بمناقشة جميع الرواة كما كان الأمر في ما يعرف بأصحاب الإجماع وغيره. ولا أدري أنه مع ذلك كيف يدعي أنَّ هؤلاء لا يروون عن الضعفاء ؟ فهذا صفوان وي عن علي بن أبي حمزة البطائني، وهو الذي قال فيه علي بن الحسن بن فضال: (كذاب ملعون)، وروى محمد بن يعقوب بسند صحيح عن صفوان بن يحيى عسن علي بن أبي حمزة، وروى الشيخ بسند صحيح عن صفوان، وابسن أبي عمير عسن يونس بن ظبيان، ويونس بن ظبيان ضعفه النجاشي والشيخ، روى بسند صحيح عسن

صفوان بن يحيى عن أبي جميلة، وأبو جميلة هـو المفـضل ابـن صـالح ضـعفه النجاشي.

وفي هذا الدليل أراد السيد (قدس سره) أنْ يثبت عملياً أنَّ هـ ولاء المـشايخ الثلاث قد رووا عدة روايات عن غير الثقات والضعاف ولذا لا يمكن الاطمئنان للأخذ بمراسيلهم مطلقاً والتسوية بينها وبين المسانيد كما ذكر الشيخ الطوسي ذلك. وقد فصل القول السيد الغريفي في "قواعد الحديث" في أحد الرواة الضعاف لتلك المراسيل وهو "على بن أبي حمزة البطائني" (١٠) فانتهى إلى القول: ((وخلاصة البحث إنه لم يقم دليل يمكن الركون إليه في توثيق البطائني أو اعتبار أخباره، وإنَّ المرجع لتلك الأدلة الصريحة في ضعفه وسقوط عن الاعتبار، وهو المشهور بين الفقهاء وأرباب التراجم ويوهن به القول بأنَّ أصحاب الإجماع أو ابن أبي عمير والبزنطي وصفوان لايروون إلا عن ثقة)).("

وبهذا يؤكد ما ذهب إليه السيد الخوئي في أنهم يروون عن الضعاف، ولذا قال في المعجم: ((والمتحصل مما ذكرناه: إنَّ ما ذكره الشيخ من أنَّ هؤلاء الثلاثة: صفوان وابن أبي عمير وأحمد بن محمد بن أبي نصر البزنطي لا يروون ولا يرسلون إلا عن ثقسة غير قابل للتصديق، وهو أعلم بما قال)). (٣)

<sup>&#</sup>x27;' ذكر العلامة السبحاني في مناقشته حول البطائني إلى أنَّ الأحاديث الواردة في حقه هي صادرة. بحق ابنه وليس فيه ... إلى آخر قوله، ولمن أراد التفصيل يراجسع كليات في علم الرجسال ص٥٣٥ ، وقواعد الحديث للغريفي ص٧٧.

<sup>(&</sup>quot; معجم رجال الحديث ١١/١ وما بعده

<sup>&</sup>lt;sup>(17)</sup> المصدر نفسه ص ٦٥

وبهذا نكون قد انتهينا من بيان آراء السيد الخوئي (قدس سره) في مباحث علم الرجال إجمالاً، وفي ثلاثةٍ من أهم مباحث ذلك العلم تفصيلاً، وذلك ضمن ما بينه في كتابه "معجم رجال الحديث".

نسأله تعالى أنْ يتقبل ذلك بأحسن قبولسه، وأنْ ينفسع به إخوانسا الدارسين والباحثين في هذا العلم، إنه سميع مجيب.

الخاتمة:

من خلال الدراسة المتواضعة لعلم الرجال تم التوصُّل إلى معرفة أبواب مهمــة متعددة لها علاقة وثيقة في الوصول إلى معرفة الحكم الشرعي وما يعانيه الفقيه من معاناة كبيرة من أجل حلِّ إشكالٍ معين في رواية من الرويات التي يقوم عليها دليـــل حكم ما، فتبيَّن لنا أهمية هذا العلم والقواعد الرجالية التي يتناولهما والاختلافات إلى آخر.

حاولنا في هذا البحث التعرُّض إلى القواعد الرجالية العامة إجمالاً، وما يتعلق بآراء السيد الخوئي (قدس سره) تفصيلاً في أبواب ثلاثة، ولأجل بيان الصورة الجلية لذلك في البحث فقد قُسم على فصول ثلاثة، وكل فيصل تيضمن مباحيث ثلاثة.

- تناول المبحث الأول من الفصل الأول ما يتعلق بتعريف علم الرجال وأقوال العلماء في تعريفه والوصول إلى تعريفٍ شامل في ذلك، وكذا المراحــل التأريخيــة التي مرَّ بها هذا العلم وكيف كان التعامل فيه والمؤلفات التي كتبت من أجل هذا الغرض...

- تناول المبحث الثاني بيان الحاجة المهمة لهذا العلم وآراء العلماء المؤيدة لتلك الحاجة وأدلتهم، وكذا بيان المعارضين لذلك وكيفية الوصول إلى القناعة العلمية التامة التي تثبت الحاجة الماسة لهذا العلم ولا يمكن استغناء الفقيه عنه ..

- تناول هذا المبحث الثالث الشبهات التي طرحها العلماء الأخبساريون والتعرف إجمالاً على ذلك من أجل التمهيد للرد عليها إجمالاً وتفصيلاً في مباحث لاحقة  القناعة التامة من مناقشتها وردُّها وأنها لا تقاوم أمام الأدلة الكبيرة التي تردُّها إضافة إلى الواقع العملي الذي يؤكد ذلك..

- تناول الفصل الثاني التعريف في المبحث الأول على شخصية المرجع الأكبر السيد الخوثي ليكون القارىء على اطِّلاع تامَّ بصاحب هذه الموسوعية العلميسة الكبيرة وبذلك تطمئنُّ نفسه ابتداء بأنه يؤخذ العلم من منهله الأصيل، وبيان الدور البارز لهذا العالم الكبير بشهادات أكابر علماء الطائفة فيه ..

- وفي المبحث الثاني تم بيان ما قيل من شهادات علمية بحق هذه الموسوعة الرجالية (معجم رجال الحديث) وبذلك يعلم القسارىء على الأسباب الكبيرة والأساسية التي دعت الباحث لاختيار هذه الموسوعة وهذا العالم..

- وفي المبحث الثالث تم استقراء الآراء العلمية للسيد الخوئي في مباحث علسم الرجال استقصاء شاملاً لأغلب آرائه دون الجميع إيجازاً، وذلك تمهيداً للتفسصيل في ما اخترته من المباحث في الفصل اللاحق حيث تم التعرف على الآراء القيمة له في تلك القواعد والتأييد للعلماء الآخرين والتعارض معهم وبذلك نكون على اطلاع أولاً بالقواعد الرجالية التي يتناولها هذا العلم ثم معرفة آرائه (قددس سره) ثاناً...

- في الفصل الأخير وهو الثالث تعرضنا لبيان آراء السيد الخوري لمثلاث قواعد رجالية مهمة جداً في علم الرجال وبينتُ رأي السيد فيها تفصيلاً وأدلته في التأييد والردِّ وكيفية الوصول إلى النتيجة العلمية بعد بيان المقدمات لها بصورة تدريجية واضحة ..

من خلال ما تقدم أعتقد أنَّ القارى، يستطيع من خلال اطلاعه على هذا البحث المتواضع على كثير من الأمور لم يكن قد اطلع عليها إلا بالتخصص والدراسة

والبحث، ويكون بذلك على حظَّ من المعرفة بهذا العلم والأدلة له ولقواعده نفياً وإثباتاً، هذا ما لمسته والحمد لله أولاً وآخراً.

ختاماً أستطيع القول: إنَّ السيد الخوئي (قدس سره) استطاع في بحوثه الرجالية إدخال العلوم المنطقية والجدلية والواقعية لإثبات إيَّ فكرةٍ أو قاعدةٍ دون التقليد الكبير لمَنْ سبقه من العلماء، أو المعالجة البسيطة لبعض الآراء أو السطحية عفواً بل بالدقة العلمية المتناهية القائمة على مقدمات رصينة وهذا ما يستطيع الباحث أنْ يلمسه عند التدقيق والتحقيق في كلماته وآرائه، وخصوصاً ما تم بحثه في المبحث الثالث من الفصل الثالث لو تمت مقارنته مع ما تم في غير ذلك من المؤلفات التي تعرضت إليه، وبذلك يوجِد السيد الخوئي (قدس سره) مدرسة رجالية حديثة تختلف عن المدارس السابقة...

#### قائمة المصادر والمراجع

- ١ القرآن الكريم.
- ٢- أدوار الفقه الإمامي، الشيخ جعفر السبحاني، مط مؤسسة الإمام الصادق (عليه السلام)، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ه، قم.
- ٣- أساطين المرجعية العليا، الدكتور محمد حسين الصغير، مؤسسة السبلاغ،
   بيروت.
- ٤ أصول الحديث، الدكتور عبد الهادي الفضلي، الطبعة الأولى، ١٤١٤ هـ١٩٩٣م،
   دار المؤرخ العربي، بيروت.
- ٥- أصول علم الرجال، المدكتور عبد الهادي الفضلي، الطبعة الأولى،
   ١٤١٤هـ١٩٩٤م، دار النصر، بيروت.
- ٦- بحوث في فقه الرجال، بحوث آية الله العظمى على الفاني الأصفهاني، تسأليف السيد على حسين مكي العاملي، الطبعة الثانية ، ١٤١٤ه ١٩٩٤م، مؤسسة العروة الوثقى، بيروت.
  - ٧- البلاغ، مجلة، العدد السابع، السنة الثالثة، ١٣٩١هـ ١٩٧١م.
- ٨- البيان في تفسير القرآن، السيد الخوثي، مطبعة العمال المركزية، بغداد، ١٤١٠هـ
   ١٩٨٩.
- ٩- تأريخ التشريع الإسلامي، الدكتور الشيخ عبد الهادي الفضلي، الطبعة الثانية ،
   ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣م، الناشر دار الكتاب الإسلامي، مط سرور، قم.
- ١٠ التنقيح في شرح العروة الوثقى، الشيخ على الغروي، مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، ١٤١٨ هـ ١٩٩٨م، قم.

١١ - جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن النجفي، حققه وعلق
 عليه عباس القوجاني، دار الكتب الإسلامية، طهران.

١٢ - خلاصة الأقوال في علم الرجال، العلامة الحلي، تصحيح وتعليق قسم الحديث في مجمع البحوث الإسلامي، الطبعة الأولى ، ١٤٢٣ هـ، قم.

١٣ - الدراية، الشهيد الثاني، الناشر المجمع العلمي الإسسلامي، الطبعسة الأولى،

١٣ - درايسة الحسديث، محمسد حسسين الحسسيني الجسلالي، الطبعسة الأولى، ١٨ - درايسة الحسديث، مؤسسة الأعلمي، بيروت.

١٤ - دروس تمهيدية في القواعد الرجالية، الشيخ محمد باقر الايرواني، الطبعة الأولى ، ٢٠١١ه ٥٠٢٥م، مطبعة سرور، قم.

١٥ - دروس موجزة في علمي الرجال والدراية، الشيخ جعفر السبحاني، ط٣.
 ١٤٢٧ه، مطبعة توحيد، منشورات المركز العالمي للدراسات الإسلامية، قم.

١٦- رجال الكشي، أبو عمرو محمد بن عمر بن عبد العزيز الكشي، المطبعة المصطفوية، بمبي.

١٧ - رجال النجاشي، أبو العباس أحمد بن علي بن العباس النجساشي، ١٣١٧ هــــ،

مط بمبي. ١٨ - السيد أبو القاسم الخوتي - مسيرة علم وجهاد -، عماد الكاظمي، مخطوط.

١٩ - العدة في أصول الفقه، الشيخ الطوسي (ت ٤٦٠هـ)، تحقيق محمد رضا
 الأنصاري القمي، الطبعة الأولى، قم، ١٤١٧هـ.

٢- الغدير، الشيخ عبد الحسين الأميني، النساشر مؤسسة دار معسارف الفقه الإسلامي، الطبعة الرابعة ، ٢٠٠١هـ ٢٠٠١م، مط محمد، قم.

٢٢ - الفوائد الرجالية، السيد علي الحسيني الصدر، الطبعة الأولى ، ١٤٢٠ه، مسط أمين، قم.

٢٣- الفوائد الرجالية، الشيخ مهدي الكجوري المشيرازي (ت١٢٢٢ه)، تحقيق محمد كاظم رحمان، الطبعة الأولى ، ١٤٢٤ه، قم.

٢٤ - قواعد الحديث، السيد محي الدين الموسوي الغريفي، الطبعة الثانية، ١٤٠٦هـ ١٤٨٦ م، دار الأضواء، بيروت.

٧٥- الكافي، أبو جعفر محمد بن يعقوب الكليني، صححه وقابله وعلق عليه علي الكين الغفاري، دار الكتب الإسلامية، طهران.

٢٦- كليات في علم الرجال، الشيخ جعفر السبحاني، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، الطبعة الثامنة، ١٤٢٨ه.

٧٧ - لمحات من حياة الإمام المجدد السيد الخوئي (قدس سره)، هاشم فيماض الحسيني، الطبعة الأولى، ١٤١٧ه ١٩٩٦م، بيروت.

٢٨ - محاضرات في أصول الفقه، الشيخ محمد إسحاق الفياض، مؤسسة إحياء آثار
 الإمام الخوثي، ١٤٢٢ه، قم.

٢٩ - المختصر في الحياة العلمية لزعيم الطائفة السيد الخوئي (قدس سره)، السشيخ محمد إسحاق الفياض.

٣٠ المراجعات، السيد عبد الحسين شرف الدين العاملي، ط٣، ١٤٢٤ه ٣٠٠م،
 دار إحياء التراث العربي، بيروت.

٣١- مصادر الاستنباط بين الأصوليين والأخباريين، محمد عبد الحسين محسن الغراوي "رسالة دكتوراه مطبوعة"، الناشر مكتب الإعلام الإسلامي، قم، ط١، ١٤١٣.

٣٢ - مصباح الأصول، السيد محمد سرور الواعظ الحسيني البهـسودي، مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، ١٤٢٢ه.

٣٣- مصفى المقال في مصنفي علم الرجال، الشيخ أغا بزرك الطهسراني، الطبعة الأولى، إيران، ١٣٧٨هـ ١٩٥٩م.

٣٤ - معجم رجال الحديث، السيد أبو القاسم الخوئي، الطبعة الخامسة، ١٤١٣ هـ ١٩٩٢ م.

٣٥- المكاسب، الشيخ مرتضى الأنصاري، تحقيق وتعليق السيد محمد كلانـــتر،
 الطبعة الأولى، ١٣٩٤هـ.، مط الآداب، النجف الأشرف.

٣٦- منتهى المقال في الدراية والرجال، الشيخ عبد الله مرعمي، الطبعمة الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م، مؤسسة العروة الوثقى، بيروت.

٣٧- نهج البلاغة، شرح محمد عبده، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، مطبعة الاستقامة، مصر.

٣٨- موسوعة الحوزة العلمية، مؤسسة تراث الشهيد الحكيم، الطبعة الأولى، ٢٠٠٥هـ معرضة المرابعة الأولى،

٣٩- موسوعة طبقات الفقهاء، اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق (عليه السلام) بإشراف الشيخ جعفر السبحاني، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ه، قم.

• ٤ - وسائل الشيعة، محمد بن الحسن الحر العاملي، تحقيق مؤسسة تراث آل البيت (عليهم السلام) لإحياء التراث، ط٣، ١٤١٦ه، قم.

## الفهرس

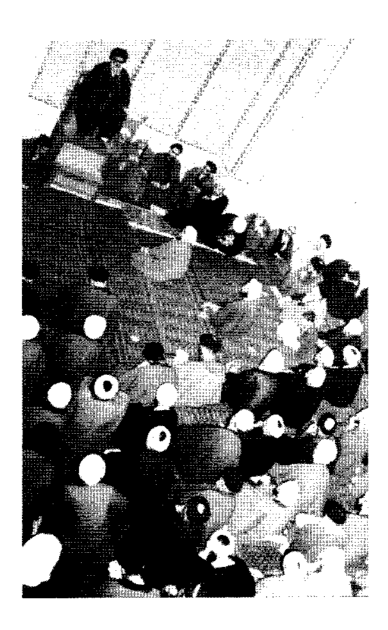
| مقدمة                                                          | ٥  |
|----------------------------------------------------------------|----|
| تمهيد: تأريخ علم الرجال                                        | ٨  |
| الفصل الأول                                                    | 10 |
| المبحث الأول: تعريف علم الرجال                                 | ١٧ |
| العلاقة بين علم الرجال وعلم الحديث                             | ۲۱ |
| العلاقة بين علم الرجال وعلم أصول الفقه                         | 44 |
| المبحث الثاني: الحاجة إلى علم الرجال                           | 40 |
| المبحث الثالث: الأخبارية وشبهة عدم الحاجة إلى علم الرجال       | ٣٧ |
| الفصل الثاني                                                   | ٤٧ |
| المبحث الأول: تبذة من سيرة السيد الخوئي (قدس سره)              | ٤٩ |
| نسبه                                                           | ٥١ |
| مشايخه                                                         | 07 |
| تدريسه                                                         | ٥٣ |
| مؤلفاته                                                        | ٥٤ |
| ما قيل في حقه (قدس سره)                                        | ٥٧ |
| منهجه العلمي                                                   | 71 |
| تلامذته                                                        | ٦٤ |
| وفاته                                                          | ٦٧ |
| المبحث الثاني: نظرة في معجم رجال الحديث                        | 79 |
| المبحث الثالث: آراء السيد الخوئي (قدس سره) في القواعد الرجالية | ۸. |

| الفصل الثالث                                      | <b>\</b> Y |
|---------------------------------------------------|------------|
| المبحث الأول: الكتب الأربعة وقطعية الصدور         | ۸٩         |
| المبحث الثاني: أصحاب الإجماع                      | 11.        |
| المبحث الثالث: مراسيل مشايخ الثقات                | 119        |
| المقدمة الأولى: سيرة مشايخ الثقات                 | 17.        |
| - محمد بن أبي عمير                                | 17.        |
| – صفوان بن یحیی                                   | 177        |
| - أحمد بن محمد البزنطي                            | 17.4       |
| المقدمة الثانية: أقوال العلماء في العمل بمراسيلهم | 14.        |
| الخاتمة                                           | ۱۳۷        |
| قائمة المصادر والمراجع                            | 181        |
| الفهرس                                            | 180        |

١٤٦ ..... دراسة في معجم رجال الحديث نظرة في القواعد الرجالية -













🗷 تعد فيهمز المعق الاغريبة نعيهمة وهن مؤمومان اهرب ومعكل اعربية واغرات في تدييج الإسلاد تشدداتها الشهيد تعدفها الشهورة



# أبوالقاسم الخوئي تلميذ العراق وخريج النجف وأستاذ الأساتيذ وفقيه العصر

حفت بوغاقا لاعام الغيش إعها اشععاس ١٩٩٢) فقروف غامضة بسياما كنز مفروضا عنيد من إقامة جهرية ومقهمن السفوران الخفاج فالشاوي وإجهار دبيبيه وتلامنته على موترف التريرفي حضورها لا يأريد عن بشمة أشخص كما تع مقع قامة مهانس المؤاد اللي روحه ومع تنت فتكن يعفر كبير مثقفي العراق مز كتابة وتادله وتوميكس ومعكوه أيسستلعث وتنطير بعيشة تعسبت يهربز التلاقي يبرز انمرين والامام الطوفى ومز ذلك ماكلتهم العلامة العلامة المكتور حسين عنى معندنة ونشر في حيته على ذلاث خشك في جريدة الجمهورية.

عجم الفيق " أبق السعادات" المجارك بن معهم

مَنْ مُسَدَّ الطوريم، المُعْجِعَلُونِ، الْمِسْوَرِيِّ، أَجِنْ الْجَاجِرَ

(المنبوغي سنة ١٠٦ هـ) لصد الإصوة الدلالة

الأغساصل أبعاء الالبين اللقين لوسينعث سيينزهم

التحديث والمسامع الأجمول في تصنفيت الرسول،

فاذي جنمع باج اصول المستداح فسبعة وخبيه

فسفة وهي هسمينسا اليخاري ومسلم وسان

أني القصل الأول من النباب القسامس من كناب

فنبتوة من جامسم الإدباول فلااه إن رمسول الله

(هن) قال: "في الله بمعث فلدد الإمة على رضو

كل مشبة سنة من يجدد فها ديدها" الخبرج، نبع

فنكل ابن الأشير: "قند نكلم العلمناء في ناويل فلاً السعيسة على والحد في زمانسه، والشاؤوا اللي

القناشم الذي بجندد للناس بجنهم على وقنق على

سنة سنة وكنان كل فكليل فدميال إلى عدميت

وحعل ثاوييش الجديث عليه. والأولسي أن يحمل

المستويد على العصوم غان شوته (ص) أن الله

مبتعظ فهناء آلاسة علي رائس تق مباقة أستدعن يحدد اجا بعقها لا كرَّ بالداء بعون القبيعوث

فالراسين اللافة وحيياه والمندد والمفدقية مكورن

٠٠٠٠ وعد محقون فكالمر هبله الاز المفكفة (عير) بنام

لبي دنود والترعذي والنبساني والنوطاء

سبلا أمن المنتاس التجهير. الطنهاب في طريب

هم قال - بعد تجهم من يكون المبعوث على رض اللفائية أأويتمين تفاسسيو الإهن الميتاهي المشهبورة في الإسلام الثي طبهاعدار السندي في اقطار الارغى وهي: مبذهب الشاف مي ومن حقيقة وامثك والمعد والاهب الإمامية ومراخان فللطفر البيماء من همالاء أتأني وأتمس هن ماطاه سيماد وخلقك مزركسان المشخر البها من بياطي اعتبسفات واما من فعن غبل هناه تقانعب تطاعبورة غبم بكن النائس عدِينميندِل على منعب أمام بِستبيد، ويم يِحَنَ قَبَلُ نَكَ إِلَّا لِللَّهُ أَرَّاوِلِي. وَكَانَ عَنِي رَبْسَهَا مُن أولي الامسوء عصو بن عَلَيْد العَسَارِينَ. وينظي كلافة فهي هنتاه نقائلة وجورده للساصمة قاتله فبدل في الإسكام عاليس بشاي

وكبائ من الغيلهات بالمايلة متمسيدين علي الباقير والقاسم بن سمستين ابي يند الصنديق وسائم من عبت ظله بن عصر. وكان بمكة منهم ظشمنهي، وبالبصرة انسسن البصري ومحسد

واسأ المحلون عنصعدين شهباب الزمري وجناعية لاتهرة مانسهر رون بن الشابعين وشابغ

الله من هـ اللي وأنس الثلاثمة النسائيمية مر

علي الواهد وطجمع. `

سجاهد بئن جبني وعكرمية عوليي ابن عبيض وخطه بن امِي ريناج، وخنان بالبنعل طاءِ دِس. وبالشام متعدول وبالكونة عامر بن شبرتسق ين سيرين.

ايذاء الطافعي والمصدل أرازيك اللؤيؤار أأر

أهمجاليه أبير عطيفه والقبيهما من عيد الجابل در احسمانيا عبائلاء وعل الأعسليم عبا پار انبواسي الوهبينا أومي القراه يحتقبوب الممسيسي أوعز للمعشق بيسيي بن سعين، ومن الزعاد سعرة عد

وأمسة من فتان عدي بربس فلنائسة الطافقيند . .. للفقيلة أبو العيناس بن سنربح من استنبت الشافعي وتبو جعفر الصمدين سبسرين سيزيه الطماوي من اصحبان أبي منهفة وابع بعر بن هارون الطلاز من اصحاب المسفد وابع عبدلي معمد من يعقون (الشيش) الرازي من الإسماء. ومن المقطمين أيو الحبسل علي بن استساعين الأشسطريء ومل الشواء فيو مكر فطريز سوسي

رومن المعسدين لدواعسا فياسمان برا بتعليب المُمسختي، واقسا منن كسكن علني رائس الدياء الرابعة..بيرُ العلقهام ايسو عنامه دويتم بن يفايس لاستقرابهض من المسجيات الشاشيعي وادو يك مصعدتين متوسي التقوار زمي من اصحاب اس هميقة ونبو سجعه عده نوهاب بن عفي من لحدر مَنْ فَعَمَمَاكُ وَمُعَالِينَ إِنْ وَالْهِدُ لِنْقُمُ فَلْمُعَمَامُ إِنْ عَلَى عَلَى

بأنهلات استصلي للمسود وما الإساد **عرفطني المرسنوي ذاو البراضي البد** الأيابر