استرستان اشتن کنده ۱۹۱۰ م ۱۹۱۰ عمرالک العزید و اجابی

المارين عنده الماري الم

حَيَّاتُهُ وَآثَارُهُ

تَأْلِثُ لَيْتُ كُلُونَ لَهُ الْمُنْتُ لِكُونَ الْمُنْتُ لِكُونِ الْمُنْتُلِكُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ه سسة مؤسسة آل البيت نظام الكراث إلى مكلية الجوالين العامة



# المقدس الار دبيلىر حياته و آثار ه

حولف: السيد ابوالفضل مفتى الشيعة الموسوى النائس: درانهدى فطبعة الاولى: ١٤٢٥ هـق لمطبعة: شريعت الكمية: ٢٠٠٠ نسخه

ردسک: ۴-۳،۰-۷۹3-37۴



#### تقديم

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين بارئ الخلائق أجمعين، وسلامه وصلاته على حبيبه المصطفى وآل بيته النجباء، وأخص منهم سيّد الأوصياء، من كان حبّه وبغضه علامة البراء، بين خبيث ولادة وطهرها من طينة النبلاء، واللعن على أعاديهم إلى يوم اللقاء.

وبعد، فإنَّ التاريخ الشيعي زاخر بشخصيّات كتب لها الخلود على مرِّ الزَّمن، وهي -بحقّ - تمثل عصارة المجد البشري والقِمّة الإنسانية، ولا مبالغة في القول: إنَّ مِنْ تلكَ الشخصيات مَنْ لا يقل نبوغاً وعبقرية وعظمة عن أعظم شخصيات العالم الغربي وعلمائه، من أمثال: «نيوتن» و «غاليلو» و «اينشتاين» وغيرهم من آباء الحضارة الغربية وبُناتها.

والحديث هنا عن شخصيّة من أعظم شخصيات التماريخ الشيعي بل الإسلامي، وأكثرها تأثيراً في التراث والفقه الشيعي، وهو المولى المقدّس أحمد الأردبيلي ريني .

لعلّه من البديهي القول: بأنَّ الفكر العقائدي الإمامي ـ والذي يمثل بحق لا تشوبه أدنى شائبة الصورة الصادقة للفكر الإسلامي المحمَّدي الأصيل مدان بصدق ـ يرتجي الوفاء ـ لجملة خيَّرة من رجالات هذه الطائفة وعظماء مفكريها، من الذين أوقفوا حياتهم، وأجهدوا أنفسهم في تعهد شجرة الإسلام المباركة ـ التي أودع بذرتها الاولى رسول الله محمَّد بَيِّنَيْ في أرض الجزيرة

القاحلة بالرعاية والإهتمام والسقي والتشذيب، طوال سني عمرهم الشّريف، وجعلوا من صدورهم المائجة بعلوم العترة المحمَّدية متاريس تكسرت عليها نصال أولئك الدين ماكانوا ليرعون أمام كلمة الحق، ونور الهداية.

وهكذا فإنَّ المستقرى، المتبصر للسجل الحضاري - الحافل برخم الاحداث والتطوّرات - لهذه الطائفة الحقة يستجلي بوضوح أسماء أولئك الرِّجال الافذاذ و آثارهم الخالدة، وبصماتهم الطاهرة في شتى العلوم المختلفة، والتي أذعن لها، وأقرّ بفضلها القاصي والداني، والمؤالف والمخالف، وجعلت من أسمانهم نجوماً زاهرة لا يعسر حتّى على كليل البصر ادراكها والإسترشاد بهدى نورها.

بلنى ، إنَّ لكل عَلَم مِنْ أُولئك فضلاً لا يُنكر ، ومكانة لا تُداني ، وشرفاً لا يُسابق ، لا يوفيهم ديونهم إلا مَنْ أفنوا نفوسهم في طاعته ، دفاعاً عن دينه .

ولعلَّ شيخنا المقدَّس الأردبيلي الرحمدالة تعالى وأسكنه في فسيح جانه) يـقف بلا منازع في مقدَّمة تلك القـمم السـامقة والوجـودات الرفـيعة، مـن الّـذين ارتضعوا من ثدي الولاء المحمَّدي لبناً صافياً لا يشوبه شيء، حيث ينبعث من ذلك البيت الطّاهر الذي أذهب الله عنه الرّجس وطهَّره تطهيراً، فـفاق الجـميع وتباركوا به.

ولا غرو في ذلك، فإنَّ التَّأمل في حياة هذا الرَّجُل وتدارس آثاره فسي شتى العلوم، تفصح عن قليل من كثير في فضله ومنزلته الكبيرة.

كما أنَّ إستقراء الحقبة الزَّمنيّة التي عاشها الشيخ أحمد الأردبيلي عنه وما تبوَّأه \_حينذاك \_مِنْ مركز حساس هو قبلة للناظرين \_حيث انتهت إليه رئاسة متكلَّمي الشيعة الإمامية \_ تكشف بوضوح عن علوِّ منزلته العلمية، وقدرته الكلامية الفائقة التي وظفها في الدفاع عن حوزة هذه الطائفة أمام سيل

المنازلات الكلامية التي شهدها ذلك العصر المزدحم آنذاك بالكثير من النظار والمتكلّمين، والذين تُعقد لهم في أحيان كثيرة مجالس مهيبة يشرف عليها أقطاب الدولة ورجالاتها، ولا غلو إن صرّحنا بتصاغر الجميع وتلك حقيقة لا يعسر على متشكك ادراكها - آمام المقدّس الأردبيلي وإقرارهم بمذهبه، مؤمنين كانوا أو صاغرين.

بلى، لقد كان الملّا أحمد الأردبيلي عنه في علمه بحراً لا ينفد، وقيمة لا تُدانى، أمضى حياته الشريفة الطّاهرة في العلم والعمل، والجد والإجتهاد، والزهد والتعبّد، فكان مصداقاً حقيقياً لورثة علوم العترة الطّاهرة عنى، ورميزاً كريماً للدعاة إلى دين الله الحنيف، فكان لا بُدَّ لهذه الأُمّة المدينة له بالفضل الجسيم مِن أنْ ترد ولو جزءاً بسيطاً من هذا الفضل من خلال إحياء آثاره، ودراسة حياته، وتعريف باقى الأمم به.

إنّ تفنّن مؤلّفو كتب الرّجال والتراجم في تنظيم مؤلّفاتهم حسب أغراضهم العلمية: فبعضهم ألّف كتباً عامة لا تختص بعصر خاص أو مدينة معينة، وبعضهم كتب في أصحاب النبيّ عَيْنَةُ أو أحد أَمَّة الإسلام أو شيوخ الحديث المشهورين، وبعضهم تناول قرناً من القرون أو عصراً من الأعصار، وآخرون بحثوا في تراجم علماء ورواة مدينة من المدن الإسلامية التي كانت مركزاً لإشعاع فكري وديني تجمع طلاب العلوم من سائر الأصقاع والبلدان.

لا أدري لماذا أجد نفسي هكذا مندفعاً ومتحمساً لكي أكتب ولو بالقدر اليسير عن رَجُل كان بحقّ علماً من أعلام الدِّين والفضيلة في زمانه.

أقول: لا أدري بالضبط خاصة وأنَّ هوى الكتابة عن هذا الرَّ جل تدغدغ أفكاري وتسيطر على جوارحي منذ زمن طويل، ثمَّ إنَّ حيرتي في هذا الأمر تتضاعف حينما أجد نفسي ليس في المستوى اللائق والمناسب للحديث عن هذا العالم، كان مرجعاً فذاً من مراجع العلوم الدينية، وكان يبزُّ الكثير من أقرانه بشهادة كلَ مَنْ عاشره وتتلمذ على يديه، أو مَنْ كانت له صلة الزَّ مالة به.

ويقيناً أنَّ سبر غور شخصية علمية متميّزة بهذا الشكل، وشرح أبعادها، وتحليل ما تنطوي عليه من علم وسجية وخلق رفيع، يحتاج إلى قدر لا بأس به من العلم والمعرفة، في حين أنَّ ما عندي من زاد العلم قليل لا يكفي بالمرَّة، من هنا عرضت فكرة تأليف كتاب عن هذا العالم على العديد من أبناء مدينته، ولكنَّهم أبدوا عدم مقدرتهم على تنفيذ هذه الفكرة لأسباب تهخصهم شخصيًا، بيد أنِّي على يقين من أنتَهم أقدر منّي على ذلك، خاصة وأنَّ الكثير منهم يعتبر بحق من رموز العلم والدين وأرباب القلم وصنّاع الكلام.

وقد أجد السبب في أنَّ عالمنا اليوم هو عالم المشاكل والمتاعب، فكلُّ شخص له همومه ومتاعبه ومشاكله اليوميّة، فقد مضى ذلك العصر الّذي كان يجد فيه النّاس متسعاً من الوقت للإسترخاء الطويل ـ جسديّاً وفكريّاً \_ فكانت أبدانهم صحيحة وسليمة، وأفكارهم نقيّة صافية، ولذا أبدع الكثير منهم وأغنى كنوز الثقافة والمعرفة بما جادت به أقلامهم وقرائحهم، وذلك بالرَّغم من قلّة الوسائل والامكانيات والفرص المتاحة لطلاب العلم والمعرفة، على العكس من عصرنا الحاضر الذي يشهد الوفرة والتنوع والحداثة والتطور الكبير في الوسائل والامكانيات.

ولو قارنا المؤلّفات والمصنّفات والإبداعات الفكرية المطبوعة حالياً بما كانت عليه في الماضي، آخذين بنظر الاعتبار العدد الهائل للأفراد المتعلّمين ووسائل التعليم والتثقيف حاضراً، بالعدد اليسير والقليل ماضياً، وكذا تعداد النفوس بالأمس واليوم، لوجدنا أنَّ المؤلّفات والمصنّفات التي أعدّت في الماضي وطبعت هي أكثر بكثير ممّا عليه في الوقت الرَّاهن، فقد تصل أحياناً

قديم.....

مؤلّفات عالِم واحد ومصنّفاته إلى مئات الكتب، حيث إنَّ العالِم \_ آنذاك \_ كان يتفرّغ كليًا للتحقيق والتَّاليف لا تُلهيه القضايا الإجتماعية والأسرية والمعاشية اليوميّة عن الهدف النبيل الذي ينشده ويتطلّع إليه، ولكن الفرد في عالمنا المعاصر سواء أكان عالماً أو مهنيًا لا يستطيع مهما حاول وسعى أنْ ينفك عن شؤونه وهمومه ومتاعبه اليوميّة، فظروف الحياة السَّائدة تـؤثر عـليه بشكـل أو بآخر شاء أو أبى، فلا يجد متسعاً من الوقت لعمل شيء فكري ما، وإنْ وجد فسيبقى فكره مشوشاً، وهكذا شأن الحياة في أكثر دول الشرق المبتلاة فسيبقى فكره مشوشاً، والمصائب والنوائب، والمحن والإحن.

وطبيعي أنَّ هناك مستثنيات، وأنَّه يوجد الكثير من العلماء والمبدعين والمخترعين والمكتشفين الَّذين استطاعوا أنْ يتغلّبوا على كلِّ الصعوبات والمعوّقات، فعبَّأوا فكرهم وجهدهم من أجل دفع مسيرة العلم والتّطور أشواطاً بعيدة إلى الأمام، بيد أنَّ ظروفَ الماضي لو كانت سائدةً اليومَ لكانت معطيات هؤلاء الفكرية أضعاف ما هي عليه الآن.

وأمام الأمر الواقع قبلت بالمجازفة، وقلت مع نفسي: سأكتب عن عالمنا هذا، مستمدًا من الله العون، خاصة وأنَّ الأمر يتعلّق بشخصيّة دينيّة نذرت نفسها لإعلاء كلمة الله وخدمة الدِّين الحنيف وتحقيق المثل والقيم الانسانية السّامية.

إنّي لمّا تأملت في معنى ما اشتهر من حديث رسول الله عَيَّاةُ: «حبُّ الوطن من الإيمان »(١) رأيت ما شاع في بيان المقصود منه من الخيال الشعري الراجع

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ٢٦٨:٢. نقلاً عن مقدّمة «أمل الآمل»، ويقال: إنّه ليس بحديث، وإنّما هــو قــول ــــــائر مشهور.

إلى كون المراد بالوطن مقر الأرواح، قبل ارتحالها منه إلى الأبدان المناطنية، بل غير مناسب لسائر ما رغب إليه المؤمنون من الأعمال الظاهرية والباطنية، بل المناسب له أحد معنيين:

إِمَّا أَنَّ يكون المراد الترغيب إلى التوطن في مقام معيّن، باعتبار ما يلزمه غالباً من اتّخاذ الأهل والأولاد، كما في قوله يَهُنَّهُ: « تناكحوا تناسلوا »(٢) الخ.

وإمّا أنْ يكون المراد الحث على تحصيل التودد والتلطف لأهل الوطن، نظير ما ورد من الأمر برعاية الحميم والجار القريب والبعيد وهكذا إلى كافة إخوان الدّين حيّاً أو ميّتاً. حاضراً أو غانباً حتى الخدم منهم والعبيد (٣٠). فيكون أهل البلد أحق بتلك الرعاية من أهل المملكة والإقليم وإنْ كانوا أبعد بالنسبة إلى الجار والحميم.

وظاهر أنَّ العلماء والصلحاء من بينهم أولى بتلك الرعاية من غيرهم، فعلى هذا أحببت أن أتتبع حال عالم من أعيان العلماء المتقدَّمين، وثقة روى أحاديث الأنمتة الطاهرين من أهل بلدنا \_ أردبيل \_الذي ثبت ايمانه وديانته وعرفانه بالطريقة الحقّة \_الإماميّة \_بشهادة عظام مشايخنا المعروفين المسلمين في مدوَّناتهم ومصنّفاتهم.

فلم أرّ واحداً ذاكراً له في كتاب، أو جامعاً إيّاه في فصل أو باب، بل ذكر من ذكر بعضاً منه بتقريب: امّا في خلال ذكر الأصحاب أو مَنْ يـروي عـنهم بواسطة أو وسائط، وامّا في طي عدد مشايخه، أو في جـملة آحـاد سـلسلة

 <sup>(</sup>١) وغير المعاني الثلاثة المذكورة هنا فيشر لوطن بعضهم: بمحل عود الأرواح إليه وهمو الآخرة، وهمذا معنى لطيف لا يأس به.

۲۱) مستدرك الوسائل ۲: ۵۳۱.

٣١ انظر الأحاديث في ذلك في الكافي ٢٠ ٩٩. ٢٠٧.

نقديد .....

مشيختهم، أو ما يقرب منها من الفوائد والضوابط، فصار في زوايا تلك الكتب متفرِّقاً منتشراً خاملاً، لا يُعرف قدره ولا يذكر، ولا يتفقد عن حاله ولا يخبر.

فعزمت أنَّ أخرجه من هذا الكمون (١)، وأظهره إلى مجلى العيون، فأجمعه معززاً مقرياً في محفل هذه الرسالة، وأشرف منه منوراً مزيناً به نادي تلك المقالة، فأضيفه ما يليق به من ألوان موائد جميل الدعاء، وأنواع جزيل الثناء، وأطيب نفسه بما يشتهيه ويتلذذ به من روائح تجديد ذكره، وفوائح ترويج آثاره المستبقة غالباً بما يرجوه من دعاء المؤمنين واستغفارهم له عند اطلاعهم على أحواله ومساعيه وحسن نيته في أغراضه ودواعيه، ثم أستفيد ببركة صحبته وجائزة خدمته ما صرف في تحصيله وتحقيقه عمره، وبذل في ضبطه وإيصاله إلى سائر الإخوان ليله ونهاره، على نحو ما بلغ منه إلى ببعض مشايخنا الذين جمعوا بين العلم والعمل، ورعاية التقوى والإحتياط في مشايخنا الذين جمعوا بين العلم والعمل، ورعاية التقوى والإحتياط في صفحات مصفه المعروفة وكتبه المتواترة المشهورة بين خواص أهل الإيمان.

ثمَّ أُعلَّق ما يحتاج منها إلى توضيح أو تنقيح ما يناسب الحال والمقام، ثمَّ أُذيِّلها بما يلائمها من الفوائد والدقائق المحجوبة عن كثير من الأذهان والأفهام.

فإنْ يسَّر الله تعالى عليَّ إتمام هذه الرسالة حسبما يلوح في الخيال ويكشف عنه إطراء المقال، تكون فائقة على كثير من الرسائل، مجموعة من أنحاء العلوم وأقسام المسائل، متضمِّنة لتحقيقات سديدة، مشتملة على تدقيقات جديدة، لائقة لأن ينظر إليها بعين الإلتفات أعيان أهل الإيمان،

<sup>(</sup>١) الكمون: الخفاء.

جديرة الن وقعت في حيّز قبولهم ابأنْ تُسمّى « المقدّس الأردبيلي حياتُه و آثارُه» وبالله التوفيق وعليه التكلان.

ولست أستطيع أن أترك القلم دون أن أسجل في خاتمة هذه الكلمة خالص شكري وعميق تقديري لسماحة العلّامة السيّد طالب بن السيّد علي بن السيّد حسين الحسيني البغدادي على ما أسدى من نصح، وما أفاض على شخصي من ثناء يدلُّ على سخاء نفسه، ولقد كانت مناقشاته القيّمة معي وكلماته نفحات دفعتني إلى إتمام العمل على هذا النحو من الإتقان.

# ## ##

.. وأخيراً فأحمد الله وأشكره على أن وفّقني لإتمامه وإخراجه إلى عالم النور سنة ١٤١٦ من الهجرة النبوية في ضمن الكتب المطبوعة بمناسبة مؤتمر المقدس الأردبيلي -المجلد الحاديعشر منها - ، ولما التمس مني جماعة من الأصدقاء وأمرني بعض الأعلام بطبع ترجمة المقدس الأردبيلي وآثاره مستقلاً حتى يستفيد منها العموم وتكثر الفائدة ، فجددت النظر في الكتاب مع إضافة بعض المطالب - لاسيما آرائه الفقهية الخاصة - وتنقيح بعض آخر ، راجياً من الأعزاء القبول ومن كرمه تعالى التوفيق ، والله من وراء القصد ، وهو نعم موفّق ومعين .

السبيد أبوالفضل مفتي الشبيعة الموسوي

قم المقدّسة \_١۴٢٥ هـ ق

## الفصل الأول

## « في شرف العلم وفضله»

أمّا الشواهد القرآنية فكثيرة جدًّا، كقوله تعالىٰ: ﴿يرفعُ اللَّهُ الذَّيــن آمــنوا منكم والَّذين أوتوا العلمَ درجات﴾(١).

فإنَّه أثبت الرفعة والفضيلة أوَّلاً للمؤمنين ثمَّ خصَّ من بينهم أولي العلم وفضّلهم على غيرهم بدرجات مبهمة غير معيّنة تعظيماً وتفخيماً وتكثيراً لها وإشعاراً على أنتها على حسب اختلاف مراتبهم في العلم.

ثمَّ إنَّ التفضيل بالدرجات وإنْ كان للمؤمنين أيضاً من أهل «بدر» في قوله تعالى: ﴿إنَّمَا المؤمنونَ الَّذِينَ إذا ذُكُر الله وجِلَتْ قلوبهم﴾ إلى قوله تعالى: ﴿لهم درجاتُ عِندَ ربِّهم﴾ (٢) وللمجاهدين في قبوله تبعالى: ﴿فَضَّلَ اللّهُ المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين درجة﴾ (٣)، ولمن وفّق للإيمان والعمل الصالح في قوله تعالى: ﴿وَمَن يَأْتِه مؤمناً قيد عَمِلَ الصالحات فأولئكَ لهم الدرجاتُ العُلى﴾ (٤)، إلّا أنَّ درجات أهل العلم أرفع من درجات الجميع لأنَّ الإيمان سيّما بعد يجمعهم ويشملهم وقد جعلهُ عامًا متعقبًا بالخاص لمزيد الإختصاص سيّما بعد

<sup>(</sup>١) المجادلة: ١١.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٢.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) طه: ٧٥.

كون المخاطب بقوله وبينكم من مؤمني أهل «بدر» ومع اتسافهم بالجهاد والإيمان والعمل العمانح، فدلت الآية الشَّريفة على أشرفيّة أهل العمام على غيرهم من أهل العالم، بل يُستفاد ذلك أيصاً غيرهم من بني آدم المفضّلين على غيرهم من أهل العالم، بل يُستفاد ذلك أيصاً من قوله تعالى: ونرفع درجات من نشاء الله الله وفوق كل ذي علم عليم الله وكقوله تعالى: وقل هل يَستوي الذين يَعلمون والذين لا يعلمون إنَّما يتذكَّرُ أولو الإلباب الله الله المساواة بين العالم والجاهل، بل قيل: إنَّه يرجع إليه أيضاً ما في القرآن من نفي المساواة في المواضع الستّة الباقية تمام السبعة التي أيضاً ما في القرآن من نفي المساواة في المواضع الستّة الباقية تمام السبعة التي فرق بينهما، وهي مضافاً إليه: الخبيث والطيّب، والأعمى والبصير، والظلمات فرق بينهما، وهي مضافاً إليه: الخبيث والطيّب، والأعمى والبصير، والظلمات النور، والظلّ والحرور، والأحياء والأموات، وأصحاب الجنّة وأصحاب النار.

وكقوله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّه لا إِلٰهَ إِلّا هُوَ والملائكةُ واُولُو العِلم ﴾ (٤٠)، فبدأ سبحانه أوّلاً بنفسه وثنّى بالملائكة وثلّتهم بأولي العلم، وكفى به شرفاً وفضلاً، بل اقتصر عليهم بعد ذكر نفسه سبحانه في قوله: ﴿ وما يعلم تأويله إلّا الله والرَّاسخون في العلم ﴾ (٤٠) على أظهر الوجهين بل وفي قوله تعالى: ﴿قل كفى بالله من شهيداً بيني وبينكم ومن عنده عِلمُ الكتاب ﴾ (٤٠). وقوله تعالى: ﴿إنَّما يخشى الله من عبادِه العلماء ﴾ (١٠) حيث شاركوا الملائكة في أجلّ صفاتهم فإنّهم من خشية ربّهم

<sup>(</sup>۱) لأنعام ٨٣

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۷۳.

٣١) الزمر : ٩٠.

<sup>(</sup>١٤) آن عمران: ١٨.

٥١) آل عمران ٧.

<sup>(</sup>٦) الرعد: ٣٠.

۷۱) فاطر ، ۲۸.

مشفقون، بل قد يقال: إنّه يستفاد من الحصر الظاهر منه بضميمة قوله تعالى: فذلك لمن فجزاؤهم عند ربّهم جناتٌ عدنٍ تجري من تحتها الأنهار الي قوله تعالى: فذلك لمن خَشِيَ ربّه وقيل الله قيل الله الله المحنّة أهل إلّا العلماء وأهل التقى الّذين هم أهل الخشية والظاهر ان هذا الحصر غير تام، بل هو مخالف للنصوص الدالة على دخول العبّاد والزهّاد من غير أهل العلم الى الجنة، وقوله تعالى: فولقد آتينا داود وسليمان عِلماً وقالا الحمدُ للهِ الّذي فضّلنا على كثير من عباده المؤمنين (٢) وقوله تعالى: في صدور الّذين أوتوا العلم (٢)، وقوله تعالى: فإن فويرى الذين أوتوا العلم (أذي أنزل إليك من ربّك هو الحق (التي العالمية الله الخيرة التي لا يخفى في ذلك لا ينتق الله عير ذلك من الآيات الكثيرة التي لا يخفى التقريب في كِلّ منها.

وأمّا الأخبار فكثيرة، ففي «الأمالي»، عن النبيِّ ﷺ: « من خرج من بيته يطلب عِلماً شيّعهُ سبعون ألف ملك يستغفرون له » ﴿ ...

وفيه عنه تَنِيْنَ : « العالِمُ بينَ الجُهّالِ كالحيّ بين الأموات، وإنَّ طالب العملم يستغفر له كلُّ شيءٍ حتى حيتان البحر وهوامه وسِباع البرِّ وأنعامِه، فاطلبوا العلمَ فإنَّه السببُ بينكم وبينَ الله »(٧).

وقال بَهْنَيْنَ : « من جاءه الموتُ وهو يطلب العلم ليحيي به الإسلام كـان بـينه

۱۱) البينة: ۸.

<sup>(</sup>۲) النمل: ۵۱.

۳۱/العنكبوت: ۶۹.

<sup>(</sup>ع) سيأ : ٦.

<sup>(</sup>٥) الروم: ٣٢.

<sup>(</sup>٦) أمالي الشيخ الطوسي، بحار الأنوار ١: ١٧٧٠ظ - لآخوندي.

<sup>(</sup>٧) نفس المصدر : ١٧٢.

وبين الأنبياء درجة واحدة في الجنّة  $(^{(1)}$ .

وقالﷺ: « نومُ مع عِلم خيرٌ من صلاةٍ مع جهل »<sup>(٢)</sup>.

وقال ﷺ: « من تعلَّم باباً مِنَ العِلمِ عَملَ به أو لم يَعْمل كان أَفضل من أَنْ يُصلَى أَلف ركعةٍ تطوعاً »(٣).

وقال مولانا أمير المؤمنين عَنْ : « كَفَىٰ بالعلم شرفاً أنَّه يدَّعيه مَنْ لا يُحسنه ويفرح إذا نُسِبَ إليه، وكفىٰ بالجهل ذَمّاً أنْ يبرأ منه مَنْ هو فيه».

وقال ﷺ : « الجاهلُ صغيرٌ وإنْ كان شيخاً، والعالِمُ كبيرٌ وإنْ كان حَدَثاً » \_أي شاماً.

وقال ﷺ : « المودَّة أشبك الأنساب، والعِلمُ أشرف الأنساب» (٤٠).

وقال ﷺ : « الشّريف من شَرَّفه علمه »(٥).

وقال ﴿ عليكم بطلبِ العلم فإنَّ طلبهُ فريضة، وهو صلة بـينَ الإخـوان، ودالٌّ عـلى المـروءة، وتـحفة فـي المـجالس، وصـاحبُ فـي السـفر، وأُنسُ فـي الغربة » (٦).

إلى غير ذلك من الأخبار الكثيرة الدالّة على فضل العلم والمعرفة على العبادة فضلاً عن غيرها.

هذا مضافاً إلى أنَّ فضيلة الإنسان وشرفه على غيره ليس شيئاً ممّا يرجع إلى الأمور البدنيّة الجسمانيّة ، ولا بشيء من القوى الحيوانيّة الّتي هي أقوىٰ في كثير من الحيوانات منها في الإنسان ، بل إنَّما هـو بـالعلم والعـمل المـتعلّقين

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ١: ١٨٤ (ط /الجديد) عن «منية المريد».

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ١: ١٨٥ (ط /الجديد). عن «منية المريد».

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ١: ١٨٠، عن «روضة الواعظين».

<sup>(</sup>٤،٣،٤) بحار الأنوار ١،١٨٣ (ط / الجديد).

باصلاح أمور المعاش والمعاد فيما يتعلّق بالدِّين والدُّنيا، ولا ريب أنَّ الأصل في العمل هو العلم لأنَّ العامل على غير علم وبصيرةٍ كالسّائر على غير طريق لا يزيده كثرة السير إلا بعداً وإنحرافاً عن الطريق، وهذا العلم قد اختص به الإنسان مِن بين الأكوان والأعيان، ولذا قال تعالى: ﴿الرَّحمن علَّم القرآن خلق الإنسان عَلَّمهُ البيان﴾ (أوكان أوَّل ما أنزل على رسول الله يَنْ في النزول الثانوي التفصيلي الجسماني مطابقاً لما في النزول الجملي الروحاني النوراني قوله تعالى: ﴿اقرأ باسم ربِّكَ الذي خَلَقُ \* خَلَقَ الإنسان مِنْ عَلَقُ \* إقرَأ وربُّكَ الأكرم \* الذي عَلَم بالقَلَم \* علَم الإنسان ما لَم يَعلم ﴿ آ ، ثم لا يخفى أنَّ الإنسان ميت وحياته بالعلم والمعرفة.

فالعلم يُحيي نُفُوساً قطُّ ما عَرَفَتْ منقَبْلُ ما الفرقُ بين الصدقِ والمينِ العسلمُ نسورٌ يستدلُّ به على الحقايقِ مثلُ النورِ في العينِ وربَّما يُنسب إلى مولانا أمير المؤمنين عَلَى أنتَه قال:

وفي الجهل قبلَ الموتِ موتُ لأهلِهِ وأبدانُهُم قَبْلَ القبورِ قبورُ وابدانُهُم قَبْلَ القبورِ قبورُ وابنَّ امرءاً لَمْ يحيى بالعلم ميتتُ وليس لهُ حيتي النشورِ نُشورُ

وعن بعض اليونانيين: كما أنَّ البدن الخالي عن النفس يفوح منه نتن الجيف، فكذلك النفس الخالية عن العلم والأدب، فالحياة الحقيقية الدائمة للنفس الإنسانية إنَّما هي بالعلم والمعرفة وإليه إشارات كثيرة في الكتاب العزيز.

كقوله تعالى: ﴿لِينذِرَ مَنْ كَانَ حِيّاً ويَحِقَ القولُ على الكافِرينِ ﴿ ٣٠٠

<sup>(</sup>١) الرَّحمن: ٣١١.

<sup>(</sup>٣) العلق: ١ \_ ٥ .

<sup>(</sup>۳) پس: ۷۰.

وقوله تعالى: ﴿أَوَ مَنْ كَانَ مِيتاً فأحييناه وجعلنا لهُ نوراً بِمشي بهِ في النّاسِ كَمَنْ مثلَهُ في الظُّلُمات﴾ (١٠)\_أي ظلمات الجهالة والضلالة.

وقوله تعالى: ﴿ولَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كثيراً مِنَ الجنِّ والإنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفقَهُونَ بِها ولَهُمْ أُعيُنٌ لا يُبصِرونَ بِها وَلهمْ آذانٌ لا يَسمعُونَ بِها أُولئكَ كالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصْلَّ أُولئكَ هُمُ الغافِلُون﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَنْتَ بِمُسَمِّ مَنْ فِي القُبُورِ ﴿ ٢ ] \_ يعني قبور الأجسام الناسوتيّة .

وعن بعض الحكماء: إنَّ القلب ميّت وحياته بالعلم، والعلم ميّت وحياته بالطلب، والطلب ضعيف وقوّته بالمدارسة، فهو محتجب وإظهاره بالمناظرة، وهو عقيم نتاجه العلم، فإذا زُج العلم بالعمل توالد وتناسل مُلكاً أبدياً لا آخر له.

وقال سقراط: مَنْ فضيلة العلم أنتك لا تقدر أنْ يخدمك فيه أحدكما يخدمك في سائر الأشياء بل تخدمه بنفسك، ولا يقدر أحد على سلبه عنك.

ومَنْ جوامع الكلم قولهم: العلم أحسن حلية، والعلم أفضل قنية، العلم أفضل خلف، والعمل به أكمل شرف، لا سمير كالعلم ولا ظهير كالحلم، خير المواهب العقل، وشرّ المصائب الجهل، مَنْ صاحب العلماء وقر، ومَنْ صاحب السفهاء حقر، مَنْ قلَّ عقله كثرَ هزله، مَنْ لَمْ يتعلَّم في صغره لَمْ يتقدَّم في كبره، العلم كنز لا يُفنى، والعقل ثوب لا يُبلى، لا يستخف بالعلم إلّا وكيع جاهل أو وضيع خامل، كَمْ مِنْ عزيز أذله جهله، وكَمْ مِنْ ذليل أعزّه عقله، الرأي بغير

<sup>(</sup>۱) لأنعام: ۱۳۲.

٢٠) الأعراف: ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) فاطر : ٢٢.

علم ضلال، والعلم بغير عمل وبال، العلم جمال واستعماله كمال.

وعن بعضهم: إذا تجرَّد العلم عن العمل يكون عقيماً، وإذا خلى العمل عن العلم كان سقيماً.

العقل والشرع وإن تطابقا على شرف العلم وفضله. إلا أنته لا ريب في اختلاف أنواع العلم مِنْ حيث الشرف والرتبة، إمّا باعتبار الموضوع أو الغاية أو غيرهما، بل ربَّما يكون بعض العلوم ممّا لا ينضر جهله ولا ينفع علمه، وبعضها ممّا يضر ولا ينفع كالسحر المشار إليه بقوله تعالى: ﴿ويتعلّمون ما يضرهم ولا ينفعهم﴾(١).

ومِنْ هنا يظهر أنَّ الوجه إنقسام العلوم بانقسام الأحكام الخمسة، وقد أشير في خبر إبراهيم بن عبدالحميد المروي في «الكافي» وغيره عن مولانا الكاظم في إلى الأقسام، منها: قال في « دخل رسول الله في المسجد وإذا جماعة قد أطافوا برجُلٍ، فقال في أنه ما هذا؟ فقيل: العَلاّمة، فقال في وما العلاّمة؟ فقالوا له: أعْلَمُ النّاسِ بأنسابِ العرب ووقايعها، وأيّام الجاهلية والأشعار والعربية، قال في فقال النبي في ذلك عِلمُ لا يضرُ مَنْ جهله، ولا ينفعُ من علمه، ثم قال النبي في العرب العلمُ ثلاثةُ: آيةً محكمةُ، أو فريضةُ عادِلةً، أو سُنّةُ قائمةُ، وما خلاهُنَ فهو فضلُ »(٢).

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) الأصول من الكافي: ٣٦\_كتاب فضل العلم (ط) الجديد).

### الفصل الثاني

## « نشاته في أردبيل»

تربى في أحضان والده العطوف تربية عزِّ وشرف وأدب وكرامة، فكان يعتني به كثيراً لما ينظره مِنْ مستقبله الطموح \_حسبما حدَّ ثته به أحلامه ليلة ولادته \_فكان يصحبه معه إلى مظان العبادة، وإلى مواضع البحث والتدريس، فاستقى مِنْ هذا وذاك روح الإيمان وواقعيته كما تشاؤه ذاته الطيبة وكفاءته النشطة.

وتعلَّم القراءة والكتابة ـ قبل إجتياز السابعة مِنْ عمره الشريف ـ فأخذ يزدلف إلى مجالس العلماء، ويتشوَّق ويصغي إلى محاضراتهم العلمية كما يصغى بقية التلاميذ إليها بتأمل.

وحضر أولياته وسطوحه من النحو والصرف وبقية العلوم العربية والمنطق والأصول، والفقه والتفسير وعلم الكلام وغيرها على فضلاء عصره والمتخصّصين في هذه العلوم، فأكمل تلك الأوليات في ظرف ثلاث أو أربع سنين، وعمره لم يتجاوز الثانية عشرة. فلله درّه مِنْ طاقة متفجّرة بالفهم والذكاء.

و(الأردبيلي) مسنسوب إلى - أردبيل - على وزن زنجبيل - مدينة بآذربايجان: طيّبة التربة، عذبة الماء، لطيفة الهواء، بها أنهار كثيرة؛ بناها فيروز الملك، وهي مِنَ البحر على يومين. وآذربایجان: ناحیة عامّة بین «قهستان» و «آران» و «أرمنیّة»؛ بها مدن کثیرة وقری وجبال وأنهار، بها جبل «سَبَلان» بقرب أردبیل مِنْ أعلی جبال الدُّنیا: علیٰ رأسه عین عظیمة ماؤها ثلج جامد لشدَّة البرد.

وعن النبيِّ يُنِيَّةُ أنَّه قال: « جبل بين أرمنيّة وأذربيجان، يقال له: سَبَلان! عليه عين من عيون الجنّة، وفيه قبر مِنْ قبور الأنبياء»، حوله عيون حارَّة يقصدها المرضى، والثلج لا ينقطع من قمّته.

وبها نهر «أرس»، هو عظيم شديد الجري؛ ينحدر مِنْ جبال «أرزن روم»، ويمرّ على بلاد كثيرة حتّى يعبر قنطرة «ضياء الملك» بقرب «نخجوان»، بناها مِنَ الحجارة، وإنَّها مِنْ عجائب الدُّنيا، وبها نهر ينجري ماؤه وينعقد فيستحجر ويصير صفائح حجر، وبها معادن كثيرة مِنَ: النحاس والحديد والدهنج والزاج واللازورد.

روى شيخ الطائفة بهاء الدِّين العامليّ حديثاً يبدلُّ عبلى ظهور الشاه اسماعيل الصفوي الأوّل، قال: سمعت والدي \_ الشيخ حسين بن عبدالصمد العامليّ \_ يحدِّث بهذا الحديث: «إنَّ لنا بأردبيل كنزاً وأيّ كنز ليس بذهب ولا فضة، ولكنّه رجل مِنْ أولادي، يدخل تبريز مع اثني عشر ألفاً، راكباً بغلة شهباء وعلىٰ رأسه عصابة حمراء».

وقد أشار صاحب «الحدائق» (١٠) بقوله: وقد ورد في بعض الأخبار إشارة إلى خروج الشاه اسماعيل الماضي الصفوي إلى أنْ يقول: ثمَّ اعلم أنَّه قد ورد في «الديوان» المنسوب إلى عليّ الله أبيات لهذا المقام وهذا مِنْ جملتها:

<sup>(</sup>۱) في الكشكولة ٢١٨٠١،

صبيٌّ مِنَ الصبيان لا رأي عنده ولا عنده جدَّ ولا هو يعقل ومِنْ غرائب الاتفاق أنَّ عدده لا يطابق إلاّ عدد ولدي شاه إسماعيل بن حيدر بن الجنيد الموسوى لأنَّ عدد مجموع المصراعين (١١٧٨) وأوّله:

بستبیانه لَسمْ یسبق منهنَّ مشکل ولایسة مسهدی یسقوم ویسعدل وبسویع مسنهم مَسنْ یلذّ ویسهزل ولا عسنده جسد ولا هسو یسعقل وبالحق یأتسیکم وبالحق یسعدل فسلا تسخذلوه یسا بسنی وعیجلوا

رمسوز خسفيات الأمسور مسحلها بنيّ إذا ما جاشت الترك فانتظر وذلّ ملوك الأرض مِن آل هاشم صبيٌّ مِن الصبيان لا رأي عنده فسثمَّ يسقوم القائم الحق منكم سسمّي نسبيّ الله روحسي فسداءَه

قال بعض الأفاضل: ومِنْ عجيب الأسرار أنَّ حاصل عدد «صبيّ من الصبيان إلى آخره» بحساب الجمل موافق لعدد «إسماعيل ولد حيدر بن الجنيد ولد إبراهيم الأردبيلي عزَّ نصره» -كما لا يخفي .(١)

وهذه استحسانات ونكات دقيقة لا تخلو مِنْ فائدة، ولا دلالة فيها على ظهور الدولة الصفوية بعد قوله على الشعر له: « فثم يقوم القائم،، فانه على رتب بعد سلطنتهم ظهور القائم على والآن قد مضى عن هذا الوقت خمسة قرون فلا عين ولا أثر منه على .

وبعد وصول الشاه إسماعيل إلى السلطة ، أقرَّ مـذهب التشيّع رسميّاً ، وقام بالترويج للمذهب ، فنشر مناقب أميرالمؤمنين عليّ على الخطباء أنْ يعلنوا: «أشهد أنَّ عليّاً وليُّ الله » و « حيَّ على خير العمل » في الأذان والإقامة .

ولد الشاه إسماعيل في أردبيل يوم الثلاثاء (٢٠ أو ٢٥ / رجب المرجب

<sup>(</sup>١)كشكول البحراني. ١ / ٣٠٨.

/سنة ٨٩٢هـ) مِنَ السيّدة «علمشاه» بنت أوزون حسن، ومادة تاريخه « طلوع نيّر شاه إسماعيل».

وفي الواقع أنَّ - أردبيل - اسم قديم في التاريخ، يسرجع إلى عهد الساسانيين، وقد استطاع المؤرَّخون والباحثون التوصُّل إلى معرفة لفظة «أردبيل» مِنْ نحت الكلمة وتحليلها اللغوي، ولابُدُّ لنا ونبحن في معرض حديثنا عن تاريخ أردبيل القديم، أن ننقل آراء الباحثين في هذا الصدد بشأن التعريف بأسماء أردبيل، فقالوا: تُقرأ أردبيل بهذه الأسماء: ١ - ارتقيت، ٢ - اردوبل وهذان الإسمان مثبتان في الكتب الأرمينية -، ٣ - أردبيل، ٤ - فيروز كرد.٥ - بذان بيروز، ٦ - فيروز آباد، ٧ - باذان فيروز، ٨ - بيروز رام، ٩ - أباذان فيروز \_ يعني مدينة الجمال \_، ١٠ - اربلا وفي بعض الكتب فسرت - بأربيل احدى محافظات العراق الشمالية، ١١ - أندر آباد، ١٢ - آردبيل، ١٣ - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل المسلم أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل المسلم أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل المسلم أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل المسلم أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست، ١٤ - أردبيل القديم - آذر بهمن وار بلاست المسلم المسل

وذهب فريق آخر مِنَ المؤرّخين إلى الإعتقاد بأنَّ:

١ ـ أوّل مَنْ شيّد بناء أردبيل هـ و ـ فـيروز (٢) پـادشاه الســاساني ـ جــ د

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الإسلامية ـ تأليف جمع من المستشرقين وقد تُرجم للعربية، حدود العالم، آلنند راج، معجم لبند ن. شاهنامه، برهان سروري، بستان اللغة، مرآة البلدان / للناصري، نزهة القلوب، قاموس لأعلام الركي، أنساب السمعاني.

<sup>(</sup>٢) هو فيروز بن يزدجرد بن بهرام نازع أخاه هرمز بن يزدجرد الملك، فيقتله وولي المثلك، وكان ملك فيروز إلى أن هلك على يدي ملك الهياطلة مأخشنواز مبرو الروذ مِنْ بلاد خراسان سبعاً وعشرين سنة. والهياطلة هم الصغد، وهم بين بخارى وسمرقند، ثه ملك بلاس بن فيروز الملك، وكان ملكه أربع سنين، ثه ملك قباذ بن فيروز، وفي أيامه ظهر «مزدك» الزنديق، وإليه تضاف المزدكية، وله آخبار مع قباذ، وما أحدثه في العامة من لنواميس والحيل إلى أنْ قتنه أنوشروان في ملكه، وكان ملك قباذ إلى أنْ هند أنوشروان في ملكه، وكان ملك قباذ إلى أنْ هند أنوشروان في ملكه، وكان ملك قباذ إلى أنْ هند المنات المنات سنة.

نشأته في أردبيل......

«أنوشيروان»(١) العادل، ومِنْ هنا سميّت بـ«باذان فيروز».

۲ ـ واحتمل أبو سعد: أن تكون \_ أردبيل \_ منسوبة إلى أردبيل ابن
 أرميني بن لنطى بن يونان.

٣ ـ وقيل: إنَّ ـ كيخسروبن سياوش كياني ـ أوَّل مَنْ بنىٰ ـ أردبيل ـ بناها
 تحت جبل «سبلان»، وكانت قلعة محكمة علىٰ قمّة الجبل المذكور، تُعرف بـ «دز بهمن» و «رويين دز».

ولمّا اشتد النزاع على الملك بين «كيخسرو» و «فريبرز» عجز «فريبرز» عن فتحها فيما تمَّ الفتح على يد «كيخسرو» واستولى على الملك، فقد ذهب «فريبز» مع أتباعه مثل «نوذر» فلِمْ يستطع الحصول على نتيجة، فرجع خائباً، ولمّا ذهب «كيخسرو» عاد فاتحاً، ومنذ ذلك عُمّرت أردبيل (٢).

٤ - ذكر المستوفي ناقلاً رواية - دوديو -: بنيت «أرد» و «بيل» بأمر سليمان بن داود النبي على فقد أزيلت الجبال الواقعة في الشمال الشرقي لسلسلة جبال «سبلان»، فيما أخذ ماء المدينة والأنهار الجارية تصب مياهها في بحر الخزر، واعتقد - دوديو -: أنَّ المدينة اتخذت اسم أردبيل.

٥ ـ جاء في «تاريخ جعفري»: أنَّ الشاه «كيومرث» (٢) بني «أردبيل»

<sup>(</sup>١) أنو شروان بن قباذ بن فيروز ملك بعد أبيه ثمانياً وأربعين سنة ، وقد كان قباذ خلع من ملكه وأجلس بدله أخ نه يقال له : جاماسب نحواً من سنتين . الأمر كان مِنْ «مَزْدك » وأصحابه ، فيظاهر أنبو شهروان بزرجمهر بن سرحو حتى أُعيد قباذ إلى ملكه في خبر طويل ، ولما ملك أنو شروان قتل مزدك وأتبعه بثمانين ألفاً مِنْ أصحابه ، وذلك بين حادر والنهروان مِنْ أرض العراق . فسمّي مِنْ ذلك اليوم أنو شروان وتفسير ذلك جديد العلوك .

<sup>(</sup>٢) نزهة القلوب: ٩٢. هفت إقليم.

<sup>(</sup>٣) وكان «كيومرث» أكبر أهل عصره. والمقدّم فيهم، وكان أوّل ملك نصب في الأرض \_ فيما يـزعمون.

و «فلسطين» و «بابل» و «قومس» و «مكران»، وأردبيل مِنَ المدن التاريخية القديمة جدّاً، وقد ذكر بعض المؤرخين: أنَّ المراد مِنْ «كيومرث» هو آدم أبو البشر (۱) على الم

وتسمّى \_أردبيل \_دار الإرشاد، فهي مدينة الشقائق مِنَ الجنّات السبع،

= وكان السبب الذي دعا أهل ذلك العصر إلى إقامة ملك ونصب رئيس أنّهم رأوا أكثر الناس قد جُبِلوا على التباغض والتحاسد والظلم والعدوان، ورأوا أنّ الشرير منهم لا يصلحه إلّا الرهبة، ثمّ تأملوا أحوال الخبيقة، وتصرف نشأة الجسم، وصورة الإلسان الحساس الدرّاك، فرأوا الجسم في بنيته وكونه قد ربّب بخواص تؤدي إلى معنى هو غيرما يوردها ويصدرها ويميّزها بما تورده إليه مِن أخلاقها في مداركها، وهو معنى في القلب فرأوا صلاح الجسم بتدبيره، وأنّه متى فسد تدبيره فسد سائره، ولَلم تظهر أفعاله المتقنة المحكمة، فلمّا رأوا هذا العالم الصغير الذي هو جسد الإنسان المرئي لا تستقيم أموره ولا تنتظم أحواله إلا بإستقامة الرئيس الذي قدمنا ذكره علموا أنَّ النّاس لا يستقيمون إلا بملك ينصنهم، ويوجّه العدل عليهم، وينفذ الأحكام على ما يوجّبه العقل بينهم، فساروا إلى كيومرث بن لاوذ ـ وعرفوه حاجتهم إلى ملك وقيّم ـ مدبّر يتوعّد وينذر ـ ، وقالوا: أنت أفضلنا وأشرفنا وأكبرنا وبقية أبين، وليس في العصر من يوازيك، فَرُدَّ أمرنا إليك، وكن القائم فينا، فيأنا تحت سمعك وطاعتك، والقائلون بما تراه، فأجابهم ما دعوه إليه، واستوثق منهم بأكيد العهود والمواثيق على السمع والطاعة وتل الذلخلاف عليه.

فيمًا وضع التاج على رأسه، وكان أوّل مَنْ ركب التاج على رأسه مِنْ أهيل الأرض، قيام خيطيباً وقال: إنّ النعم لا تدوم إلّا بالشكر وربّاً نحمد الله على أياديه ونشكره على نعمه، ونرغب إليه في مزيده، ونسأله المعونة على ما دفعنا إليه، وحسن الهداية إلى العدل الذي به يجتمع الشمل ويصفو العيش، فثقوا بالعدل منا، وأنصفونا مِنْ أنفسكم نوردكم إلى أفضل ما في هممكم، والسلام، فلم يسزل «كيومرث» قائماً بالأمر، حسن السيرة في الناس، والحال آمنة، والأمّة ساكنة طول مدّته إلى أنْ مات.

وذكروا أنَّ «كيومرث » أوّل مَنْ أمر بالسكوت عند الطعام، وقد تنوزع في مقدار عمر \_كيومرث \_ هذا : فينْ الناس مَنْ رأى أنَّ عمره ألف سنة ، دون ذلك ، وللفرس في «كيومرث » هذا خطب طويل في أنّك مبدأ النسل، وأنّك نبت مِنْ نبات الأرض، وهو الريباس، هو وزوجته، وهما شابة ومنشابة وغير ذلك منا لا يصلح إيراده لبذاءته، وماكان مِنْ خبره مع إبليس، وقتله إيّاه، وكان ينزل \_إضطَخْرُ فارس \_ وكانت مدة ملكه أربعين سنة ، وقيل: أقل من ذلك .

<sup>(</sup>١) روضة الصفاءج ١\_شرح حال كيومرث.

نشأته في أردبيل......

وفيها جبل «سبلان»، وهو مِنَ الأماكن المتبركة.

فعن رسول الله عَنْ قرأ ﴿ فسبحان الله حين تُمسون وحين تُصبحون ﴾ إلى قوله: ﴿ وكذلك تخرجون ﴾ كتب الله له مِنَ الحسنات بعدد كلّ ودق وثلج وقع على جبل سبلان » قيل: وما سبلان يارسُولَ الله عَنْ قَال: « جبل أرمينية و آذربايجان. عليه عين من عيون الجنة وفيه قبر مِنْ قبور الأنبياء » (١٠).

وكانت أردبيل قبل الإسلام وبعده مركز عاصمة السلاطين والأمراء، ولَمْ يكن في أذربايجان مِنْ حيث المساحة والعمران مدينة كأردبيل (٢).

إنَّ مَنْ يسبر غور تاريخ أردبيل، يجد ألواناً مِنَ الجهاد الذي يشع بإيمان الاخلاص... جهاد لا يُضاهيه جهاد، وإخلاص لا يضارعه اخلاص، فأردبيل قد حازت قصب السبق في الحقلين ـ الدِّيني والوطني ـ، ونالت القدح المعلّى في الزعامة الآذربايجانية، وضربت الرقم القياسي في الدفاع عن حقوقها، فهي أبداً ثائرة بوجه الإستعمار، طامحة إلى بلوغ أمانيها النبيلة، أبداً ناشرة تعاليم منقذ الانسانية الرَّسول الأعظم محمّد ﷺ.

وقد ضمّت حضيرتها رجالاً اتّصفوا بالعزم والحزم ورباطة الجأش وشدّة الشكيمة، رِجَالاً اتّصفوا بالنزاهة، رِجَالاً أشادوا بالتفاني في سبيل المبدأ، رِجَالاً لا تأخذهم في الحقّ لومة لائم، فقد وقفوا بصلابة يصدّون هجمات الأعداء مثل: الإسكندر، وجيوش خلفاء بني العباس، والمغول، وقد قدَّمت الكثير مِنَ الشهداء قرابين للدفاع عن الوطن والدِّين سجلها التاريخ بمداد مِنْ نور.

<sup>(</sup>۱) عجائب المخلوقات: ۱۵۱.

<sup>(</sup>٢) تقويم البلدان، صورة الأرض / لايه حوق ٢٨٧٠.

وكذا ضمّت أردبيل بيوتاً لها مِنَ الشرف نصيب وافر، وقد فتحت أبوابها على مصراعيها للشارد والوارد، ونوادي أدبية حوت أنفس الآثار الأدبية، ومعاهد علمية خلقت علماء لهم مكانتهم العلمية الرفيعة، وقد بلغت أردبيل علوّاً ورفعة وقداسة مستمدة علوها ورفعتها وقداستها مِنْ رفعة الأنبياء والأولياء والصالحين وعلوهم وقداستهم، فهي مِنْ أسبق المدن التي انتزعت إليها الزعامة العلمية وعادت إليها بعد مضى قرون.

فأردبيل: مصدر إشعاع فكري منذ قرون موغلة في القدم، فقد ساهمت في تطور النهضة الأدبية والحركة الفكرية في آذربايجان مساهمة تستحق كلَّ إكبار خلال مراحل تاريخية مختلفة، وقد ضمّت بين حناياها جمهرة مِنْ خيرة العرفاء السالكين والسلاطين والأولياء والصالحين والعلماء والشعراء والأدباء والمفكرين، أمثال: شيخ العارفين، وبرهان الواصلين، قطب الأصفياء في الآفاق صفي الدِّين إسحاق، والشاه إسماعيل الصفوي الأوّل، والخواجة نصير الدين الطوسي، والمحقّق الأردبيلي، وشرف الدِّين عبد الحق إلآلهي، والمحدّثين والحكماء والقضاة المشهورين، أمثال: آل الكاكلي الَّذين تـولّوا القضاء في صدر الإسلام بأمر الإمام علي في والخلفاء، وقد كتب لهم أمير المؤمنين في التولية بخطّه الشريف، وتناوبوا على القضاء في مدينة أردبيل أكثر مِنْ ألف عام عشر قرون \_.

#### الفصل الثالث

#### « إلى النجف الأشرف»

وحتى إذا اتسع أفقه العلمي، واخصب ذهنه الوقاد، وتفجّر بالعلوم العقلية والنقلية ما استأثرت جامعة النجف الأشرف بشخصيته الفذّة، واستأثر هو أيضاً بها، ليكمل أشواطه الباقية في الجهاد والإجتهاد الفكريين، فانتقل مَنْ أردبيل إلى النجف الأشرف موفور العلم، ثقيل الميزان، ملاك الألسن، ومشار البنان، فحضر هنالك على فطاحل علمائها المبرّزين \_يومئذ \_.

وفي خلال ذلك كان مجداً في التدريس والتأليف وادارة القضايا الدِّينية، وحسم الدعاوي الإجتماعية، ورعاية شؤون الفقراء والمعوزين حتى تسنم مراقي الزعامة الدينية، واستوفى حظّه الأوفى من عامة العلوم الإسلامية وأصبح قطب رحى العلم والفضيلة، وإليه تشير الزعامة الدينية المطلقة ببنانها وعلى مدحه وثنائه ملاك لسانها.

أوّل مَنْ أسس قبة مرقد حضرة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على المؤمنين على بن أبي طالب على صفوان الجمال بإذن الإمام الصادق على .

روى صفوان الجمال قال: لمّا وافيت مع مولاي جعفر بن محمّد الصادق الغري \_ يعني النجف الأشرف \_ كان الإمام الصادق الشاعلة عازماً إلى أبي جعفر المنصور الدوانيقي العبّاسي لأنته أحضر الإمام الصادق الشام بنى المدينة إلى الكوفة قبل بناء بغداد، وكانت الكوفة عاصمة بنى العبّاس ثم بنى

المنصور بغداد سنة (١٤٥ هـ).

قال الإمام الصادق على الله المام الصادق على النقة فإنَّ هذا حرم جدّي أمير المؤمنين على المؤمنين على النختها فنزل الإمام الصادق على واغتسل وغير ثوبه إلى أنْ قال المغنا القبر فوقف الإمام الصادق على عليه ونظر يمنة ويسرة ثم أرسل دمعة وقال: « ﴿إِنَّا لله وإنا إليه راجعون ﴾ ، ثم قال: السلام عليك أيّها الوصي البرّ التقي السلام عليك أيّها النبأ العظيم » ، ثم انكب الإمام على القبر ، وقال: « بأبي أنت وأمي يا أمير المؤمنين يا نور الله التام إلى آخر الزيارة ، ثم قال على العفوان! من زار أمير المؤمنين رجع إلى أهله مغفوراً ذنبه » .

قال صفوان الجمال: يا سيّدي! أتأذن لي أن أخبر أصحابك مِن أهل الكوفة ؟

فقال عند »: « نعم ».

وأعطاني الإمام الصادق على دراهم فأصلحت القبر، وهذا أوّل مِنْ بـنىٰ على القبر المقدّس قبّة (١).

وقد زار قبر أمير المؤمنين ﷺ: الإمام زين العابدين، والإمام الباقر، والإمام الصادق ﷺ.

وروى الديلمي. عن رَسُول الله ﷺ أنته قبال للتحسين ﷺ: « يمزوركم طائفة مِنْ أُمتي تُريد برّي وصلتي، إذا كان يوم القيامة زرتها في الموقف، وأخذت بأعضاده فأنجيتها مِنْ أهواله وشدائده».

وعنه ﷺ أنه قال لعليّ بن أبي طالبﷺ: « والله لتقتلنَّ بأرض العراق وتدفن فيها، فقلت: يا رسول الله! ما لِمَنْ يزور قبورنا وعمّرها وتعاهدها، فقال لي: يا

<sup>(</sup>۱۱) إرشاد القلوب اللديلمي: ٤٤١.

أبا الحسن! إنَّ الله تعالى جعل قبرك وقبور ولدك بقعة مِنْ بقاع الجنَّة، وعرصة مِنْ عرصاتها، وإنَّ الله تعالى جعل قلوباً مِنْ خلقه، وصفوة مِنْ عباده، تحنُّ إليكم و تتحمَّل الأذى فيكم، فيعمرون قبوركم تقرُّباً منهم إلى الله تعالى ومودَّة لرسوله، أولئك يا عليُّ! المخصوصون بشفاعتي، الواردون حوضي، وهم زوّاري غداً في الجنّة، يا عليُّ! مَنْ زاركم عدل ذلك له وثواب سبعين حجّة بعد حجّة الإسلام، وخرج مِنْ ذنوبه حين يرجع مِنْ زيارتكم كيوم ولدته أمّه، فابشر وبشر أولئك ومحبيك مِنَ ذنوبه مِنْ زيارتكم كيوم ولدته أمّه، فابشر وبشر أولئك ومحبيك مِنَ النعيم وقرَّة العين بما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، ومِنَ النّاس مَنْ يعيرون زوار قبوركم بزيارتكم، كما تعيّر الزانية بزناها، أولئك شرُّ امْتي: لا النّاس مَنْ يعيرون زوار قبوركم بزيارتكم، كما تعيّر الزانية بزناها، أولئك شرُّ امْتي: لا تنالهم شفاعتى، ولا يردون حوضى » الله الله مشفاعتى، ولا يردون حوضى » الله الله مشفاعتى، ولا يردون حوضى » الله الله مشفاعتى، ولا يردون حوضى » الله المشاعة الله عليه الله من المناهة المناه

روي عن الإمام الصادق ﴿ أَنتُه قال: « ما مِنْ مؤمن يسموت فسي شرق الأرض وغربها إلّا حشر الله جلَّ وعلا روحه إلى وادي السلام».

قيل: وأيْنَ وادي السلام؟

قال ﷺ: «بين وادي النجف والكوفة، كأنّي بهم خلق كبير قعود يـتحدَّثون على منابر مِنْ نور ».

قال الشاعر:

إذا مت فادفني إلى جنب حيدر أبي شبر أكرم به وشبير فلست أخاف النار عند جواره ولا أتقي مِنْ منكرٍ ونكيرٍ فعارعلى حامي الحمى فهوفي الحمى إذا ضاع في المرعى عقال بعيرٍ

وروى جماعة مِنَ الصلحاء والعظماء: أنتَه رأى أنَّ كلَّ واحد مِنَ القبور التي في المشهد الشريف وظاهره قد خرج منه حبل ممتد متصل بالقبَّة الشريفة

<sup>(</sup>١) ارشاد القلوب: ٤٤١.

٣٢ ...... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وأثارَه

اصلوات الله على مشرِّفها).

وروي عن ابن عباس أنه قال: الغريّ \_أي النجف الأشرف \_قطعة مِنَ الجبل الذي كلّم الله جلَّ وعلا موسى تكليماً.

وروي أنَّ أمير المؤمنين على نظر إلى ظهر الكوفة، فقال: « ما أحسن منظرك وأطيب قبورك! اللهمَّ! اجعل قبرى بها».

ومِنْ خواص تربته: إسقاط عذاب القبر، وتبرك المحاسبة مِنْ منكرٍ ونكير للمدفون هناك، كما وردت الأخبار الصحيحة عن أهل البيت على انتهى كلامه (رفع الله مقامه)(١٠).

وذكر الدّيلمي: عن عبدالله بن حازم قال: خرجنا يبوماً مع هارون الرّشيد، مِنَ الكوفة وهو يتصيّد، حضرنا إلى ناحية الغريين \_ يبعني النجف \_ فرأينا ظباء فأرسلنا عليها الصقور والكلاب فجادلتها ساعة ثُمَّ لجأت الظباء إلى أكمة فسقطت عليها فتراجعت الصقور والكلاب عنها، فتعجب مِنْ ذلك فتراجعت الكلاب عنها مرّة ثانية، فقال الرّشيد: اركضوا إلى الكوفة فأتوني بأكبرها سنّاً، فأتى شيخ مِنْ بني أسد، فقال له الرّشيد: أخبرني ما هذه الأكمة والطل؟ فقال: حدّثني أبي، عن آبائه: آنتهم كانوا يقولون: أنَّ هذه الأكمة قبر عليّ بن أبي طالب على جعله الله عزَّ وجلَّ حرماً لا يأوي إليه شيءٌ إلّا أمن، فنزل هارون الرّشيد ودعا بماء فتوضًا فصلّى عند قبر أمير المؤمنين في وجعل يدعو ويبكي ويصرغ عليها وجهه، ثمَّ أمر أنْ يبنى على قبر عليّ بن أبي طالب في فرون وفتح في أطراف البناء في قبر عليّ بن أبي طالب في أربعة أبواب، فبنى هارون الرّشيد بناءً وبقى إلى أيام عمارة محمّد بن زيد بن محمّد بن الحسن العلوي

<sup>(</sup>۱) ارشاد لقلوب: ۴۳۵.

الحسيني صاحب طبرستان والديلم \_ يعني رودبار رشت ولاهيجان وأطراف طالقان \_ الذي ولي الأمور بعد وفاة أخيه الحسن بن زيد سنة ( ٢٧٠ هـ) ، فقد بنى على قبر أمير المؤمنين الشريف قبة عالية استمر إلى زمان عضد الدولة (١١) .

ولعل أجل العمارات وأهمها تلك العمارة التي قام بها الملك عضدالدولة عند هاجر مِنْ بغداد إلى النجف الأشرف وسكن في النجف سنة واحدة لأجل تعمير عمارة كبيرة وقبّة عالية على قبر أمير المؤمنين عمارة كبيرة وقبّة عالية على قبر أمير المؤمنين عمارة جليلة ، وحمّر المشهد المقدّس عمارة جليلة ، قد ستر الحيطان بخشب الساج المنقوش إلى سنة (٧٥٣ه) فاحترقت تلك العمارة .

وتمصّرت النجف الأشرف واتسع نطاقها من سنة (٧٢٧هـــ١٣٢٦م) حين زارها ابن بطوطة قال عنها: أنها مدينة حسنة في أرض فسيحة صلبة مِنْ أحسن مدن العراق، وأكثرها ناساً، ولها أسواق حسنة نظيفة، ووصف الروضة الطّاهرة بقوله: ويدخل مِنْ باب الحضرة إلى مدرسة عظيمة يسكنها الطلاب والصوفية مِنَ الشيعة، وفي الروضة المطهرة قناديل الذهب والفضة الكبار والصغار، ويصف ابن بطوطة الروضة المطهرة: بأنَّ الروضة المقدَّسة الكبار والصغار، ويصف ابن بطوطة الروضة المطهرة: بأنَّ الروضة المقدَّسة وأرضها مفروشة بالرّخام الإيطالي، ولمّا احترقت تلك العمارة التي بناها وأرضها مفروشة بالرّخام الإيطالي، ولمّا احترقت تلك العمارة التي بناها عضد الدولة الديلمي بنى القبّة الحالية على قبر أمير المؤمنين عُنْ في النجف عضد الدولة الديلمي - بنى القبّة الحالية على قبر أمير المؤمنين عُنْ في النجف السلطان أويس الجلائري - جدّدها مِنَ الأساس بتاريخ (٧٦٧ه) المهروبة السلطان أويس الجلائري - جدّدها مِنَ الأساس بتاريخ (٧٦٧ه)

وفي سنة (١١٥٥ هـ) بدأ نادر شاه تنذهيب قبّة أمير المؤمنين الله

<sup>(</sup>١) ارشاد القلوب: ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) موسوعة العتبات المقدّسة ١: ٩٤.

والإيوان والمأذنتين لمشهد أمير المؤمين، فبذل أموالاً كثيرة، وقدّم للخزانـة العلوية تحفاً نفيسة ٢٠٠٠.

وذكر ابن طاووس: أنَّ أمير المؤمنين الشرى ما بين الخورنق وإلى الكوفة مِنَ الدهاقين بأربعة آلاف درهم، وأشهد على شرائه، فقيل له: يا أمير المؤمنين! تشتري هذا بهذا المال وليست تنبت خمطاً \_ يعني ليست أرض زراعية \_؟ فقال في : « سمعت مِنْ رسّول الله في قيل : كوفان يرد أوّلها على آخرها يحشر من ظهرها سبعون ألفاً، يدخلون الجنّة بغير حساب، واشتهيت أنْ يحشروا في ملكى » (٢٠).

وقد تشرفت أرض كوفان بقبر عليّ بن أبي طالب على ، فقد ورد عن رَسُول الله عَيْرَةُ أنه قال لعليّ عَلَيْ .

في أواخر القرن العاشر الهجري كان علماء فطاحل وأساتذة كبار قلما وجد أمثالهم مِنْ قِبْلُ، يُديرون ويُسيرون الحوزة العلمية في النجف، ويُمسكون بدفة الحركة التدريسية فيها، ساعين وجاهدين إلى تربية جيل الصفوة مِنَ العلماء الأصوليين والفقهاء الذين أصبحوا بدورهم فرائد عصرهم وزمانهم.

كان في النجف آنذاك آية الله العظمي الفقيه الحجّة المولى المقدّس أحمد

 <sup>(</sup>۱) ورد في «بستان لسياحة» للسيد حسين بن مير رشيد، وفي « تاريخ جهانگشاي نـادري »، وللسيد نصر الله الحائري قصائد في ذلك.

<sup>(</sup>٢) فرحة الغري: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر: ١٤.

الأردبيلي على الذي كان بحق فريد عصره عِلماً وورعاً، وعَلماً مِنْ أعلام الفقه الإسلامي، وكنزاً يخبئ رموزه وأسراره، كان موضع ثقة وإحترام الجميع وكان النّاس يحيّونه ويجلّونه بشكل عجيب، حتّى أنَّ عرب البادية في العراق كانوا يأتون بحفنات مِنَ التراب ويضعونها تحت قدميه ثمّ يأخذونها معهم لكي يحلفوا بها فيما بعد، فكانوا يقولون: قسماً بتراب قدم المولى.

إنَّ المدرسة الفكرية التي أوجدها هذا العالم الفذّ المتكلم الجامع بين المعقول والمنقول استمرت وبقيت حتى يومنا هذا بدليل أنَّ الأساتذة الكبار والمراجع الدّينيين العِظام الّذين مسكوا بزمام القيادة الدّينية مِنْ بعده كانوا مِنْ بين تلامذته وتلامذة تلامذته الّذين برزوا وتجلّوا بشكل أو بآخر هنا وهناك في العراق وإيران وجبل عامل.

ويمكن القول: بأنَّ المدرسة الفكرية التي أسها العالم الكبير المولى الأردبيلي وقد باتت ثابتة وراسخة الجذور في كلِّ الحوزات العلمية الناشطة والقائمة في الوقت الراهن إلى أنْ يشاء الله بمن يأتي بالجديد والحديث مستقبلاً، حيث إنَّ مسيرة العلم لا تعرف التوقُف والتقوقُع والأنكفاء، فالأصول والمبادئ والنصوص والتشريعات ثابتة ومحددة وباقية كما هي منذ أنْ سنها الرَّسول الأمين محمَّد بن عبدالله يَوْقَة، لكن المعرفة التفصيلية والدقيقة بشأنها ومسيرة الغور في بحورها لأشواط متقدمة أخرى لا جرم ستتطور وتتوسع حتى تعرف البشرية المزيد مِنَ الأسرار والرموز الكامنة في دين محمَّد يَوْقَة بدليل أنته دين أزلي متجدد، فحلال محمَّد حلالٌ إلى يوم القيامة وحرامه حرامٌ الى يوم القيامة.

كانت حلقات درس العلّامة الأردبيلي ﴿ عامرة بـالمئات مِنَ العـلماء والفقهاء الّذين كانوا قد جاؤوا إلى النجف الأشرف مِنْ كلّ حدب وصوب تلّهفاً

وتشوقاً لنيل مزيد العلم والفضيلة، وكانت دروسه وأبحاثه ملآى بالجديد مِنَ العلوم العقلية والنقلية بحيث إنَّ درساً واحداً منها كان يكفي ليجعل مِنَ الشخص المشارك به عارفاً بأشياء لَمْ بكن يعرفها مِنْ قَبلُ، وأنْ يثير في نفسه روح النقاش والبحث الجدلي المتعمّق، وكثيراً ما كانت دروسه تتحوَّل إلى حلقة موسعة مِنَ النقاش العلمي الدقيق بينه وبين تلامذته الله في كانوا في المستوى العلمي الذي يؤهّلهم لفهم وإستيعاب تقريرات وأبحاث الأستاذ، وطبيعي أنَّ دروساً كهذه وعلى هذا المستوى العلمي الرفيع أنَّ تستهوي وتجذب كلُّ طالب علم جاد أو كلَّ عالم مخضرم يهفو للمزيد مِنَ البحث والتحقيق.

لقد صقلت وهذّبت حوزة النجف العلمية المواهب لفقيدنا الأردبيلي عنه وزادته تعمقاً وإلماماً بالفقه وأصوله حتى أوصلته إلى مرحلة الإجتهاد المؤكّد فأصبح عالماً مجتهداً له إجتهاداته الفقهية والأصولية الخاصة وكان أسلوبه في الإجتهاد أو الإفتاء أسلوباً علميّاً متميّزاً يتوخّى اليقين المؤكّد مِنَ الأحاديث والروايات والنصوص، بمعنى أنّ الحقائق والمعطيات التي يستند إليها في إجتهاده الإستدلالي يجب أنْ تكون مؤكّدة إلى حدّ اليقين، وبعبارة أخرى: حصول العلم لدئ الشخص المجتهد ومِنْ ثمّ القفز مِنَ العلم إلى الإجتهاد، ولكن في حالات كثيرة ينتفي حصول العلم ولذا يأخذ العالم المجتهد جانب الحيطة والحذر في المسائل الفقهية التي يفتي أو يبدي إجتهاده بشأنها، لكنّه كان يبدي إجتهاده عَنْ علم في أكثر الحالات لأنته ملمّ ومحيط ومنتبع بشكل غير عادي للفقه وأصوله وفروعه ونصوصه وشروحه جملة وتفصيلاً.

بقي المقدّس الأردبيلي عِنْهُ لسنوات طويلة في النجف الأشرف يواصل

فيها مسيرة العلم والاجتهاد والتدريس حيث ظلَّ على صلة وشيقة بحوزتها العلمية التي هي بحق أم الحوزات وصانعة المراجع الكبار والفقهاء العظام، إنها الحوزة العريقة التي يرجع تاريخها لألف عام تقريباً.

ومن العلماء الذين برزوا مِنَ النجف الأشرف: الشيخ أبو جعفر محمّد بن الحسن بن عليّ بن الحسن الطوسي، نسبة إلى «طوس» مِنْ مدن خراسان المعروف \_ بشيخ الطائفة \_ مِنْ رجالات العلم، وجهابذة العلم المبرزين، ولد في \_ طوس خراسان \_ في شهر رمضان عام (٣٨٥ هـ)، وهاجر إلى العراق وسكن ببغداد \_ عاصمة العباسيين \_ عام (٤٠٨ هـ) وهو في الثالثة والعشرين مِنْ عمره، وكان الأستاذ المبرّز، والمرجع المطلق يومئذ: محمّد بن محمّد بن محمّد بن النعمان المتولّد في «عكبرى» \_ قرية بأطراف بغداد \_ المعروف \_ بالشيخ المفيد \_ المجدّد للقرن الرابع الهجري، وعند وصول الشيخ الطوسي إلى بغداد لازم الشيخ المفيد، وتلمّذ عليه ثلاثة عشر سنة، أي \_ إلى سنة (٤١٣ هـ) حيث توفّي علم الطائفة الحقّة الإثنا عشرية الشيخ المفيديّة.

فانتقلت الزعامة المطلقة إلى أجلَّ تلامذة الشيخ المفيد أبو القاسم علي بن الحسين بن موسى بن محمّد بن موسى بن إبراهيم بن الإمام موسى الكاظم الله الملقب بالشريف المرتضى علم الهدى الموسوى.

ولازم الشيخ الطوسي أستاذه علم الهدى السيّد المرتضى واستفاد مِنْ علمه وملازمته، وكان موضع عناية وإهتمام كبير لدى أستاذه الشريف بحيث تميّز عِنْ سائر تلامذة السيّد، وبقى ملازماً له مدَّة ثلاث وعشرين سنة.

كان السيّد المرتضى يُدرس في علوم كثيرة، ويجري على تلامذته رزقاً شهرياً، فكان للشيخ الطوسي أيام قراءته كلّ شهر إثنا عشر ديناراً، وللـقاضي

٨٨...... المقدُّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

ابن البراج كلَّ شهر ثمانية دنانير<sup>(١)</sup>.

وفي سنة (٣٦١ه) استجاب السيّد المرتضى المعظَّم إلى دعوة ربّه فأصبح الشيخ الطوسي عنه علماً للشيعة الإثني عشرية في أقطار العالم، وكانت داره في محلّة \_ كرخ بغداد \_ مأوى الأمة يقصدونها للإستفادة مِنَ الزعيم العلمي الكبير، والتف حوله عدد كبير مِنْ أهل الفضل والعلم حتّى حددت المصادر: بأنَّ عدد تلامذته بلغ (٣٠٠) ثلاثمائة مجتهد مِنْ أعلام الشيعة، ومِنْ أهل السنّة ما لا يحصى كثرة، وباتساع أفق هذه الشخصية العلمية وما بلغ به مِنَ العظمة والمنزلة جعل له \_ القائم بأمر الله العبّاسي \_ خليفة الوقت بقولهم كرسيّاً للكلام والإفادة.

وهذا التقدير مِنَ الخليفة العبَّاسي \_ يومئذٍ \_كان له كبير الأهمية ، وَلَمْ يكنْ في بغداد في عهده مَنْ يفوقه قدراً ، ويعلوه مكانة ، ويفضل عليه علماً ، وكثير مِنْ علماء السنّة إستفادوا مِنْ علمه .

وبعد إحراق مكتبة الطوسي ببغداد بتاريخ (٤٤٨ هـ) هاجر إلى النجف الأشرف، وقد كانت للشيخ مكتبتان كبيرتان يستعين بهما في التأليف والمطالعة، أحدهما: مكتبة الشيعة التي أنشأها \_ أبو نصر سابور بن أردشير \_ وزير بهاء الدولة البويهي، جمع فيها ما تفرَّق مِنَ الكتب \_ الفارسية والهندية والصينية والرُّومية \_ وأهدى إليها العلماء كتبهم، فكانت مِنْ أغنى مكتبات بغداد، وقد أمر بإحراقها \_ طغرل بيك \_ وأحرق مؤسسات الشيعة وبيوتهم ومدارسهم في \_ كرخ بغداد \_، وثانيهما: مكتبة استاذه السيد المرتضى التي تحتوي على ثمانين ألف كتاب، ولازمها الشيخ ثماني وعشرين سنة، كلّ هذه تحتوي على ثمانين ألف كتاب، ولازمها الشيخ ثماني وعشرين سنة، كلّ هذه

<sup>(</sup>١) الدرجات الرفيعة: ٤٦٠.

العوامل وعوامل أخرى أدَّت إلى مهاجرة الشيخ إلى النجف الأشرف، وظلَّ بالنجف يُمارس مهمَّته في زعامة الشيعة الإثنا عشرية، والتدريس، والتأليف، وفتح باب الإجتهاد المطلق، والنظر والرأي على مصراعيه واسعاً. ووضع طريق البحث في الأصول وتفريع المسائل، كما وضع أصول الدراسة الخلافية في الفقه.

وبسنى الشيخ على مدارس للفقه وأسسَّ أساس الإجتهاد، وتفريع الفروعات، وقد ذكر العلّامة الجليل الشيخ آغا بزرك الطهراني سبعة وأربعين مؤلّفاً للشيخ الطوسي على الم

ولو نظر علماء العامة في أخبارنا وفقهنا، لعلموا أنَّ ما ذكروه مِنَ المسائل موجود في القرآن، وأخبارنا منصوص عليه عَنْ أنمتنا الإثني عشر المعصومين على وقولهم حجّة يجري مجرى قول النبيِّ عَنْ خصوصاً أو عموماً وتصريحاً أو تلويحاً، ولا يعتمد فقهاء الشيعة على القياس والرأي أبداً بخلاف علماء العامّة لأنَّ الأئمّة المعصومين (صوات لله عليهم أجمعين) كتبوا وأخذوا كلامهم مِنْ رَسُول الله يَهَيَّنَ .

ويرجع كتابة الحديث عند العامّة إلى سنة (١٠١ه)، فقد ذكر محمّد بن عبده المصري: أنَّ عمر بن عبد العزيز أمر أبا بكر بن محمّد بن عمرو بن حزم بتدوين وجمع ما وصل إليه مِنَ الحديث، وهو أوَّل مِنْ جمع الحديث، لأنَّ عمر ابن الخطّاب منع عن كتابة الحديث الله ولذا نجد أغلب أحاديث أهل السنة ضعيفة لا يعتمد عليها، لأنَّ مصدرهم الأوَّل - أبو هريرة - الذي أدرك النبيّ يَهَيْنَ في سنة ونصف، وينقلون عنه ثلاثين ألف حديث، والحال أنَّ أمير المؤمنين عَيْنَ الله عنه المؤمنين المؤمنين الله عنه المؤمنين الله عنه المؤمنين المؤمني

<sup>(</sup>١) رسالة التوحيد: ١٥.

من أوّل عسره كان في بيت النبيّ يَشِرُهُ وملازماً له إلى أربع و ثــلاثين ســنة، ولا ينقل عنه أهل السنّة إلّا (١٥٠٠) خمسمائة حديث(١).

وكان الشيخ الطوسي قدوة فقهاء الشيعة، وأسس طريقة الإجتهاد المطلق في الفقه وأصوله، واشتهر بالشيخ .. فهو المراد به إذا أطلق.

وبقي انشيخ في مشهد الغري ـ النجف الأشرف ـ مدة إثنتي عشرة سنة، وتوفي عنه في (٢٢ / محرم الحرام / ٤٦٠ هـ) وتولّى غسله ودف نه تـ لاميذه: حسن ابن مهدي السيلقي، والحسن بن عبد الواحد؛ وأبو الحسن اللولؤي، ودفن في داره فتحوّلت تلك الدار مسجداً ومدرسة يدرس فيها درس الخارج، وهي اليوم مَنْ أشهر مساجد النجف، وقد تقرّر عقد مؤتمر لتكريم الشيخ الطوسي في مشهد خراسان، ودُعي إليه جمع غفير مِنَ العلماء المسلمين بتاريخ (١٣٩١ هـ) الموافق (٣٠ / مارس (آذار) ـ عام ١٩٧٠م)، والحقّ أنّ المجدد في القرن الخامس الهجري هو شيخ الطائفة الطوسي عَمَّة لا الطبرسي، وخدمات الطوسي كبيرة جداً.

فقد ذكر أبو داود في «صحيحه»، وابن الأثير: إنَّ الله يبعث لهذه الأمة عند رأس كل مائة عام مَنْ يجدّد لها دينها، ثم ذكر ابن الأثير المجددين في مذهب الإمامية (٢٠):

١ ـ المجدَّد للقرن الأوّل الهجري: الإمام الباقر على حيث جدّه رَسُول الله على وفتح مدرسة الشيعة، وأغلب المعارف مِن الإمام الباقر على .

٢ ـ المجدُّد للقرن الثاني الهجري: الإمام على بن موسى الرضايج حيث

١١، راجع ، لغدير ، للعلامة الأميني فيَّة تجد حقيقة ما ذكرناه.

٢١، جامع الأصول في أحاديث الرسول لَيُتَوَلُّهُ كُتَابِ النَّبِوَّةِ...

جدَّد دِينَ جدَّه عَلِيَّة وبحث في مجلس المَّأْمُون العَبَّاسي، وحضر فيه مِنْ علماء اليهود والنصاري وسائر الأديان، وباحث مع \_الجاثليق \_وغيره، وأظهر الإمام الرضائي حقيقة دين الإسلام وأفحمهم فأقروا به.

" المجدِّد للقرن الثالث الهجري: ثقة الإسلام محمَّد بن يعقوب الكليني صاحب كتاب « أصول الكافي » و « الروضة » وغير هما ، المتوفَّى في بغداد سنة (٣٢٩ هـ).

٤ - المجدِّد للقرن الرابع الهجري: علم الهدى السيّد المرتضى، حيث فتح باب الإجتهاد في الفقه والأصول، وربّى العلماء في بغداد بعد أستاذه الشيخ المفيد الله عنى توفى علم الهدى سنة (٤٣٦ هـ).

7 ـ المجدُّد للقرن السادس الهجري: فيلسوف الإسلام فخر الإمامية الإثنا عشرية الخواجة نصير الدِّين والملّة محمّد بن محمّد بن الحسن، المتوفيّ في عام (٦٧٣هـ) المدفون في مشهد الكاظمين في العراق.

٧ - المجدِّد للقرن السابع الهجري: آية الله العلّامة على الإطلاق الحسن ابن يوسف بن المطهَّر الحلّي المتوفى سنة (٧٣٦هـ) المدفون في جنب قبر أمير المؤمنين على بن أبى طالب اللهُ .

فقد هاجر إلى سلطانية زنجان عاصمة إيران في زمان السلطان محمّد خدابنده بن غازان خان حفيد هو لاكو وألقى خطاباً في مجمع يضمُّ علماء المذاهب الأربعة فأفحمهم، وصار ببركته السلطان محمّد شيعياً، وله خدمات جليلة في نصرة المذهب.

٨ ـ المجدّد للقرن الثامن الهجري: نابغة العصر الشهيد الأوّل محمّد بين جمال الدّين، استشهد في سبيل المذهب الحقّ عام (٨٧٦ه) وكتبه مشهورة في عالم التشيّع.

٩ ـ المجدد للقرن التاسع الهجري: المحقّق الشيخ عبد العالي الكركي العامليّ، المشتهر بـ مروّج المذهب، والملقّب بالمحقّق الثاني ـ، تـوفّيعام ٩٣٠).

١٠ ـ المجدد للقرن العاشر الهجري: شيخ الإسلام المحقق المقدس الأردبيني قومواقفه في العالم الإسلامي مشهورة، وآثاره نفيسة.

١١ ـ المجدد للقرن الحادي عشر الهجري: المولى المعظم محمّد باقر المجلسي الأصفهاني، توفي سنة (١١١١هـ) في أصفهان، وتأليفاته لاسيما «بحار الأنوار» معروفة.

١٢ ـ المجدد للقرن الثاني عشر الهجري: العلّامة الشيخ يوسف البحراني صاحب «الحدائق» وغيرها، المتوفّى سنة (١١٨٦ هـ) المدفون فسي جنب مرقد الإمام الحسين الله أو العلّامة محمّد باقر البهبهاني \_ الشيخ الوحسد \_، والحقُّ هو الشيخ يُوسف لأنتَه ما بقي مِن البهبهاني آثار.

١٣ ـ المجدِّد للقرن الثالث عشر الهجري: العلَّامة الكبير الشيخ مرتضى الأنصاري الدزفولي المتوفّى في النجف الأشرف سنة (١٢٨١ هـ) صاحب «المكاسب» و«الرسائل» وغيرهما.

١٤ ـ المجدِّد للقرن الرابع عشر الهجري: آية الله العظمى الميرزا محمَّد حسن الشيرازي الله ومواقفه وتلاميذه أشهر مِنْ أَنْ تذكر، توفّي عام (١٣١٢ هـ)، ودفن في النجف الأشرف.

١٥ ـ المجدِّد للقرن الخامس عشر: آية الله العظمي الإمام الأكبر زعيم

الثورة الإسلامية في إيران السيّد روح الله الموسوي الخميني بَمَّة . حيث عـرَّف التشيّع في العالم.

وهناك ثلاث مدارس علمية في النجف الأشرف:

الأولى: بناها السلطان محمَّد خدابنده في القرن السابع الهجري .

الثانية: بناها الفاضل المقداد السيوري في أوائل القرن الثامن الهجري، المعروفة في يومنا هذا بــ« المدرسة السليمية ».

وقد تحدَّث ابن بطوطة ضمن زيارته للنجف الأشرف خلال عام (٧٣٧). ه) عن مدرسة عظيمة يسكنها الطلبة والصوفية من الشيعة على حدِّ تعبيره (١٠).

الثالثة: بناها الشيخ ملَّا عبدالله اليزدي صاحب «الحاشية» في المنطق، في أوائل القرن العاشر الهجري.

ومنذ أن أقام الشيخ الطوسي - حوزة النجف العلمية - قبل حوالي ألف عام ظلّت هذه الحوزة إلى يومنا هذا مزدهرة وموهجة بالمئات بل الآلاف مِن العلماء والأساتذة والباحثين والمحقّقين يتخرَّج مِنْ حلقات دروسها الكثيرة والمتنوعة المئات وحتى الآلاف مِن الطلاب والعلماء المجتهدين كلَّ عام، غير أنَّ ذروة إزدهار ومجد هذه الحوزة العريقه وأوج عطائها العلمي المتجدد، يتحدَّد بالقرن العاشر الهجري حينما تقلّد الزعامة الشيعية المطلقة: إمام الفقهاء والمجتهدين العالم النحرير، الشيخ المقدّس الأردبيلي عِنْ الذي تخرَّج على يديه رعيل مِنْ صفوة العلماء، وخيرة المراجع: أمثال: صاحبي «المعالم» و«المدارك» وغيرهما، وعلى يد هؤلاء تخرَّج جيل مِنْ نخبة العلماء والفقهاء المجدّدين الدين بهم شهدت حوزة النجف نقلة علمية وتجديدية لا تيزال

<sup>(</sup>١) رحلة ابن بطوطة: ١٠٩.

آثارها ومعطياتها الفقهية والأُصولية قائمة إلى عصرنا هذا.

كما أعطى العلامة المقدّس الأردبيلي من علمه وفيضله وجهده المضني الكثير، في سبيل تنشيط الحوزة العلمية في «كربلاء» وفي تربية وإعداد جيل مِنَ العلماء والمجتهدين اللّذين كان لهم دورهم العلمي المتميّز وشأنهم الكبير في المراحل اللاحقة.

ويجدر بنا أن نشير هنا إلى أن ّـ حوزة كربلاء العلمية ـ كانت على الدوام صنواً أو لنقل: امتداداً ـ لحوزة النجف العلمية ـ تتغذّى منها وتغذّيها، فكم مِن العلماء والأساتذة الأجلاء اللذين تربوا وتجلّوا في ـ حوزة كربلاء ـ وجدوا أن المرحلة اللاحقة في حياتهم العلمية تكمن في التـ واجـد \_ بـ حوزة النجف \_ المرحلة اللاحقة في حياتهم عندما كان يخبو بريق \_ حوزة النجف \_ يتألّق والعكس هو الصحيح، كما أنه عندما كان يخبو بريق \_ حوزة النجف \_ يتألّق تبعاً لذلك بريق \_ حوزة كربلاء \_.

ففي فترات عديدة أخذت \_ حوزة كربلاء \_ قصب السبق وِ ـنْ \_ حـوزة النجف \_ وذلك حينما كان علماء نابهون، وفقهاء أفذاذ، وأساتذة إسلاميون بارعون، يمسكون بزمام قيادتها، وتسيير دفة الحركة العلمية والتدريسية فيها.

ويمكن القول: أنه في ضوء قرب المسافة بين مدينتي النجف وكربلاء (٦٠ كيلو متراً) ونظراً لإحتواء الأولى للمرقد الطاهر للإمام على بن أبي طالب عليه ولإحتواء الثانية لمرقد ابنه الشهيد الإمام الحسين فإنَّ فإنَّ حوزتيهما العلميتين إنَّ لَمْ تكونا صنوين متنافسين، فإنهما مكمّلان لبعضهما البعض.

وعلى كلّ حال، فقد شهد القرن العاشر الهجري حركة علمية واسعة في كربلاء والنجف، وبلغت غاية إزدهارها في عصر شيخنا \_ الأردبيلي \_، فإنّ عصره إزدهر بكبّار الفقهاء، وفطاحل العلماء مِنْ أساتذته وأقرانه وتلاميذه ما لَمْ يشهده أي عصر مضى، ويكفي أنْ يكون مِنْ نستاج ذلك العصر: صاحبي

« المعالم » و « المدارك » إذْ تجدُّد على يديهما الفقه وأصوله ، ولا يزال أهل العلم إلى يومنا هذا يدرسون على مدرستيهما العلمية الدقيقة ، ويستقون مِنْ نمير تحقيقاتهما ، ويتغذَّون بآرائهما ، ويتخرَّجون على كتبهما البارعة الفاخرة .

## الفصل الرابع

### «أساتذته»

لقد أخذ المقدس الأردبيلي الفقه، وأصوله، والفلسفة، والحديث عن أساطين العلماء في عصره المتخصّصين في تلك الفنون، أما بقية العلوم التي أثرت عنه فقد أخذها مِنْ تلقاء المطالعة والبحث والتنقيب، وبحكم حدة ذكائه وسرعة تلقيه، وصفاء روحه.

أما إستعراض أسماء أساتذته العظام فهم \_على ما نعرف:

1 - السيّد الأمير فيض الله: أستاذ المولى أحمد الأردبيلي، والراوي هوعنه، كان من علماء عصره، كذا سماعي مِنْ بعض أهل المعرفة، فهو غير السيّد الأمير فيض الله التفرشي، الذي كان تلميذ المولى أحمد الأردبيلي، فلاحظ إجازات مولانا أحمد الأردبيلي (١).

٢ - السيّد عليّ بن الحسين الصائغ العامليّ الجزيني - بالجيم ثمَّ الزاي المشدَّدة - نسبة إلى «جزين» إحدى قرى جبل عامل، كان فاضلاً عابداً فقيهاً محدّثاً محقّقاً، مِنْ تلامذة شيخنا الشهيد الثاني، له كتاب «شرح الشرائع»، وكتاب «شرح الإرشاد»، وغير ذلك ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>۱) رياض العلماء ٤: ٣٨٦.

 <sup>(</sup>٢) روضات الجنات ٤: ٣٧٨، لؤلؤة البحرين: ٥٠، الكنى والألقاب ١: ٣٣٥. هـدية الأحباب: ٦٩.
 ريحانة الأدب ١: ٦٠، الذربعة ١٢: ٣٢٥.

قال الشيخ علي ابن الشيخ محمد ابن الشيخ حسن في كتاب «الدُّر المنظوم والمنثور» بعد ذكر جدِّه الشيخ حسن بوكان والده (قدس الله روحه) على ما بلغني مِنْ جماعة مِنْ مشايخنا وغيرهم له إعتقاد تام في المسرحوم العالم العامل السيّد علي الصائغ، وأنته كان يرجو مِنْ فضل الله أنْ يسرزقه الله ولداً يكون مربيه ومعلمه السيّد علي المذكور، فحقق الله رجاءه، وتولّى السيّد عليّ الصائغ، والسيّد عليّ بن أبي الحسن (رحمهما الله تعالى) تربيته إلى أنْ كبر وقرأ عليه ما خصوصاً على السيّد عليّ الصائغ هو والسيّد محمّد أكثر العلوم التي استفادها مِنْ والده مِنْ: معقول ومنقول، وفروع وأصول، وعسربية ورياضي (انتهيٰ).

وترجم له سيّدنا الحجّة السيّد حسن صدر الدِّين الكاظمي عِنْ في «تكملة أمل الآمل» بعنوان: السيّد عليّ بن الحسين بن محمّد بن محمّد الشهير بابن الصائغ الحسيني العامليّ الجزيني، وقال: ذكره ابن العودي في «رسالته» في أحوال الشهيد الثاني عند عدِّه تلامذة الشهيد، ثمَّ قال: قال المولى عبد الله في «رياض العلماء»: ويظهر مِنْ بعض المواضع أنَّ له شرحين علىٰ «الإرشاد» كبيراً وصغيراً، ثمَّ قال السيّد: وما ذكره في نسبه هو الذي صرّح به نفسه في أواخر المجلّد الأوّل مِنْ «شرح إرشاده» الذي ذكرنا أنته إلى آخر كتاب «العوم»، واسم الشرح «مجمع البيان في شرح إرشاد الأذهان».

وأورد للسيّد عليّ \_هذا \_صاحب «أمل الآمل » ترجمة ، ثمَّ قال: ولمّا توفّي رثاه الشيخ حسن ابن الشهيد الثاني \_ تلميذه \_بقصيدة أربعة وعشرين بيتاً ، ثمَّ أورد منها عشرة أبيات ، منها:

داعي الغواية بين العالمين دعا منشاب نجم الهدى من بعدما سطعا وأصبحت سبل الأحكام مظلمة وكان من قبل فجر الحقّ قد طلعا

وشــتت الدَّهــر مــنه قــلَ مــلتئمُّ يا تلمة بين أهل الحبق هدَّبها مضى الهدى والتقى لما مضي وغدا لا يعلم الجاهل التباعي بنما صنعا العلى معالم دين الله حيث نبعي الله

وفرقت نُدب الأسام من احتمعا ركن ومِنْ أجلها قلب الهدى انصدعا باب الجهالة فيي الأفاق متسعا

وذكره العلّامة الطهراني بعنوان: عليّ بن الصائغ: هو نور الدِّين على بن عزّ الدِّين حسين بن محمّد بن محمّد الشهير نسبته بابن الصائع الحسيني الموسوي، كذا ترجمه أستاذه زين الدِّين الشهيد فيما كتبه من الإجازة له في (٩٥٨ هـ)(٢) المسطورة صورتها مع الأوصاف الكثيرة للمجيز في آخر «البحار»، يروى عنه صاحبي «المعالم» و«المدارك» وكذا أستاذهما المولي أحمد الأردبيلي المتوفيّ سنة (٩٩٣ هـ)كما في أوّل «الأربعين » للـمجلسي، وكذا يروى عنه محمّد بن أحمد الأردكاني الذي يروي عن السيّد عـليّ والد صاحب « المدارك » ولعلّه محمّد بين فيخر الدّيين (٣٠)، ويبروي عين محمّد الأردكاني المذكور الحسين بن حيدر بن قمر الكركي كما في مشيخته على المركبي المذكور الحسين بن حيدر بن قمر الكركي كما في مشيخته

ولصاحب الترجمة « مجمع البيان في شرح إرشاد الأذهان » فرغ منه في " سنة (٩٧٩هـ) ويظهر مِنْ بعض مواضعه أنَّ له شرحين عليه كبير وصغير كما ذكره صاحب «الرياض» وذكر: أنَّه رأى مِنْ شرحه على «الشرائع» قطعة، وأنَّ نسبه كذلك ذكر في آخر المجلِّد الأوّل مِنْ «شرح الإرشاد» المنتهي إلى آخر «الصوم» وقد قرء علىٰ مصنّفه.

<sup>(</sup>١) أمل الأمل ١: ١١٩.

۲۱) الذريعة: ۱: ٥٠٠٥.

<sup>(</sup>٣) الذريعة ١: ٦٠٠.

<sup>(</sup>٤) الذريعة ١١٥٥ (١٠٠٥)

وفي «أمل الآمل»: أنته رأى شرح «الشرائع» بخطّه وأنته رثاه تلميذه صاحب «المعالم» بقصيدة ذكر بعضها ولا عجب في أنته لَمْ يدكره صاحب «المعالم» في إجازته الكبيرة وَلَمْ يعده مِنْ مشايخه مع شدَّة اتصاله به وجلالة قدره كما ذكرناه لأنته مِنْ مشايخ أستاذه الأردبيلي، بل إنّما ذكر فيها نور الدّين علي بن غلي بن أبي الحسن الموسوي، والحسين بن عبدالصمد، ونور الدّين علي بن فخر الدّين الهاشمي، وأحمد بن سليمان، كلّهم يروون عن والده الشهيد، وفي المقدّمة الرابعة لـ «منتقى الجمان» اقتصر على الثلاثة الأول وَلَمْ يذكر الرابع، ولا عجب في ذلك أيضاً، ولعدم ذكر ابن الصائغ وذكر ابن فخر الدّين الهاشمي استظهر صاحب «الروضات» أنَّ مراده مِنَ الهاشمي هـو ابـن الصائغ وهـما عبارتان عن رَجُل واحد.

أقول: إنَّ من البعيد في الغاية تعبير مثل صاحب «المعالم» الأديب البارع الناظم الناثر العارف بمقتضيات الأحوال، عن ابن الصائغ الشهير هو بهذا العنوان، بحيث لا يعرف عند النَّاس إلا به وعدوله عنه إلى التعبير بعنوان آخر غير معروف لأحد، وأبعد منه انتسابه لابن الصائغ الشهير بالحسيني الموسوي إلى الهاشمية المشارك معه فيها جميع بني العبَّاس وبني جعفر وبني عقيل وبني الحنفيّة وغيرهم، وتركه النسبة الخاصة الثابتة له بستصريح والده الشهيد في إجازته له في سنة (٩٥٨هم) بقوله الشهير نسبته بالصائغ الحسيني الموسوي، وأغرب من ذلك كلّه ترك ما يليق به مِنْ تجليل حيث إنته زائداً على مقاماته العلمية، البارزة آثارها في تصانيفه مِنْ مجلّدات شرحي «الشرائع» و«الإرشاد» وغيرها، قد ثبتت له حقوق على صاحب «المعالم» لابدً له مِنْ أدائها إليه بالتجليل عنه، وأدنى تلك الحقوق حقّ التربية الجسمية ثممَّ حق التعليم الروحي كما ذكر تفاصيلها في «الدر المنثور» بل حقّه ثابت على شيخه التعليم الروحي كما ذكر تفاصيلها في «الدر المنثور» بل حقّه ثابت على شيخه التعليم الروحي كما ذكر تفاصيلها في «الدر المنثور» بل حقّه ثابت على شيخه

واُستاذه الآخر المولى المقدّس الأردبيلي كما ذكرنا روايته عن عليّ الصائغ في أوّل «الأربعين» للمجلسي.

فهو شيخ صاحب «المعالم» وهو أحق بتقديم ذكره و تجليله عند تعداد مشايخه، لكن النكتة التي غفل عنها صاحب «الروضات» فنسب إلى صاحب «المعالم» ما لا ير تضيه أحد ممّن يعرفه في حقّه، هي أنّ صاحب «المعالم» صرّح في الإجازة الكبيرة وكذا في المقدَّمة الرابعة في أوّل «منتقى الجمان»: بأنّ غرضه ذكر خُصوص مشايخه الّذين يروي عنهم بالإجازة، ويروون عن والده بالإجازة، وعلي الصائغ على جلالة قدره ووفور علمه، وكونه شيخ مشايخه، لم يتفق له الإستجازة منه إستحياءً أو غيره كما اتّفق لنا ولبعض مشايخنا وكثيراً ما يتّفق مثل ذلك.

نعم، لو كان غرضه ذكر مطلق مشايخه الَّـذين له حـقٌ الروايـة عـنهم ولوقراءة، لكان يذكره بل يقدَّم ذكره على غيره لما ذكرناه.

ورأيت بخطّ عليّ بن الصائغ المجلّد الأوّل مَن «الروضة البهية» فرغ مِنْ نسخه في (١٥ صفر ـ ٩٥٨ هـ) وكتب اُستاذه المؤلّف في آخره إجازة له تأريخها (٣-ج ١ ـ ٩٥٨ هـ) وصورة الإجازة: (أنهاه أحسن الله تعالى توفيقه وتأييده وأجزه مِنْ كلّ عارية حظّه ومزيده، قراءة وسماعاً وفهماً واستشراحاً تحقيقاً في مجالس آخرها يوم الأحد لثلاثة خلت مِنْ شهر جمادي الأولى سنة تحقيقاً في مجالس آخرها يوم الأحد لثلاثة خلت مِنْ شهر جمادي الأولى سنة ٩٥٨ هـ) وإمضائه (زين الدين بن عليّ بن أحمد) والنسخة عند أحمد الآخوندي (١) إنتقل بها إلى طهران، وعلى ظهر النسخة كتب تواريخ أولاده، منهم: شمس الدين محمد المولود سنة (٩٦٠ هـ)، وكتب أنته درج بعد ثمانية

<sup>(</sup>۱) الذريعة ۱۱: ۲۹۱.

أشهر ، ثمَّ ابنته فاطمة في (٩٦١ هـ) ثمَّ خديجة في (٩٦٥ هـ) وإمضاءاته (عليَّ بن الحسين بن الصائغ الحسيني) وهذا أسبق ممّا في «البحار»(١).

" تلامذة الشيخ السعيد زين الدين الشهيد بن نبور الدين علي بن الحاجة \_ولعلّه معرب «خواجة» \_بمعنى السيّد العظيم \_بن أحمد بن جمال الدين بن تقي الدين صالح بن مشرف الشامي العامليّ الشهيد الشاني المولود سنة (٩١١ هـ) والمستشهد سنة (٩٦٦ هـ) كتب نسبه كذلك في آخر «المقاصد العلية» له بخطّ تلميذه أحمد بن كرم الله بن علوان، وقد كتبه سنة (٩٧٤ هـ) لكن في «الأمل» هكذا: زين الدين بن عليّ بن أحمد بن محمّد بن جمال الدين بن تقى الديّن بن صالح تلميذ العلّامة ابن شرف العامليّ الجبعي.

وفي بعض المواضع عند ترجمة والده نورالدِّين عليّ، ذكر بعد الجبعي (النحاريري المعروف بابن الحجّة) فيظهر أنَّ «ابن الحجّة» كنية والده وفي إجازة لوالده كتب بخطّه (أنتَه عليّ بن احمد بن الحجّة) وقد عبر \_المترجم له عن نفسه في آخر بعض إجازاته بـ (زين الدِّين بن علي الشهير بـ ابن الحجّة) وفي بعضها (زين الدِّين بن عليّ بن أحمد عرف بابن الحاجة) بالألف كما في اجازته لتلميذه عطاء الله بن بدر الدِّين حسن الحسيني الموسوي في (٩٥٠ هـ) (كتب تلميذه محمد العودي بن عليّ بن الحسن بـن العـودي العـامليّ رسالة في ترجمة أحوال شيخه الشهيد (٢٠ مِنْ ولادته إلى شهادته بالقسطنطينية سنة (٩٦٠ هـ)، ونقل الحرّ العامليّ عنه في «الأمل»: وأنته توفي والده سنة (٩٢٥ هـ) فارتحل إلى «ميس» وفي سنة (٩٣٣ هـ) رحل إلى «كرك نوح» ثمّ

٧١) البحار ١٠٨ : ١٤٢ ، الذريعة ١٠٥ ه ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۲) الدريعة ١٠٠٤.

<sup>(</sup>٣) الذريعة ٣: ٤٤٢.

إلى وطنه «جبع» في سنة (٩٣٤ها) ثمّ إلى «دمشق»، وبعد الرجوع رحل إلى «مصر» في سنة (٩٤٢هه) وقرأ في كلّ بلد على جماعة ذكرهم، وفي سنة (٩٤٤هه) رحل إلى «الحجاز» وبعد الرجوع ذهب إلى «العراق» في سنة (٩٤٦هه) وفي سنة (٩٥١هه) سافر إلى «الروم» وبقي بقسطنطينية ثلاثة أشهر وأعطوه تولية \_ المدرسة النورية \_ ببعلبك فجاءها وأقام بها مدّة يبدرً س المذاهب الخمسة، نقل قطعة من هذه الترجمة في «الدر المنثور» (١٠)، وذكر مشايخه مِنَ الخاصّة والعامّة وذكر: إنَّ أجلٌ مَنْ قرأ عليه بمصر هو أبو الحسن البكري المتوفّى سنة (٩٥٣هه) والمدفون قريباً مِنَ الإمام الشافعي، وقرأ عليه شرحه على «المنهاج».

أقول: والبكري هذا ترجم في «الأعلام» عن كتابي «السناء الباهر» و«النور السافر» المخطوطين بعنوان: محمّد بن محمّد بن عبد الرحمان أبو الحسن البكري الصديقي المصري المفسّر، وكان مِنْ كبار الفقهاء توفّي سنة (٩٥٢ه) وذكر تفسيره وشرحه على «المنهاج» للنووى وغيرهما.

ولعلّه بعينه صاحب «نبذة في فضل شعبان» قال في «كشف الظنون»: إنّه لشمس الدِّين أبي الحسن محمّد بن عبد الرحمان بن البكري المتوفّى سنة (٩٥٤ هـ)، ولأبي الحسن البكري المصري المذكور وله ترجم في «الأعلام» أيضاً وهو محمّد بن أبي الحسن محمّد بن محمّد بن عبدالله البكري قال: إنّه توفّي سنة (٩٩٣ هـ) وبالجملة البكري أستاد الشهيد متأخّر عن البكري صاحب «الأنوار في مولد النبيّ المختار» و«مقتل الأمير» و«وفاة فاطمة عن فلا وجه لإنتسابها إلى أستاذ الشهيد كما وقع في أوّل «البحار» لأنّ

<sup>(</sup>١) الذريعة ٨: ٢٣،٧٦.

السمهودي ينقل في «وفاء الوفا بأخبار دار المصطفى» \_ أعني تاريخ المدينة الذي ألّفه سنة (٨٨٨ه) عن أبي الحسن البكري، ويذكر أنَّ الغالب على سيرة أبي الحسن البكري البطلان والكذب، وذكر ابن تيمية المتوفّى سنة (٧٢٨ه) في «منهاج السنّة»: أنَّ أبا الحسن البكري أشعري المذهب كما حكي عن «المنهاج»، وذكر في «كشف الظنون»: أنَّ أبا الحسن البكري المؤلّف للأنوار السمه أحمد بن عبدالله بن محمد.

وأشهر تصانيف الشهيد الثاني: «الروضة البهية» و«روض الجنان» و«المسالك» و«منية المريد» و«مسكن الفؤاد» و«شرحي الألفية والنفليّة» وغيرها ممَّا جاء في «الذريعة».

وذكر في «الأمل» منها: «جواب المباحث النجفية»، والظاهر أنته غير «مسائل التلميذ» التي سألها عنه تلميذه، بعضها في جبل عامل وبعضها في النجف، وأورد الحرّ العاملي شعره في الاختيار ضدّه الجبريّة، وكيفية قتله من أنته يؤكتب قاضي صيدا إلى سلطان الروم أنته وجد ببلاد الشام مبدع خارج عن المذاهب الأربعة فأرسل السلطان الرومي العثماني رَجُلاً يطلبه فوجده في طريق الحج وبعد أداء الحج أخذه إلى الروم ولكنّه بعد الوصول إلى ساحل البحر قتله وأخذ برأسه إلى السلطان فأنكر السلطان عليه ذلك وقتل القاتل.

### الفصل الخامس

#### «معاصروه»

# وممّن عاصر شيخنا الأردبيلي ﴿

١ - المولى حبيب الله المشتهر بملا ميرزا جان الباغنوي الشيرازي الأشعري الشافعي المتكلم الأصولي المنطقي، كان معاصراً لبلديّه المولى جلال الدّواني المتكلم الحكيم.

وله كتاب «الرّدود والنقود» المعروف الذي علّقه على «شرح المختصر العضدي» وغيره مِنَ المصنفات والتعليقات، وكان آية في دقّة النظر وإشتعال الذهن، وتوقّد الذّكاء وهمّه المطالعة.

كان الباغنوي شريك الدرس مع المحقق الأردبيلي في العلوم العقلية، وكانت الحجرة التي يسكنها الأردبيلي ملاصقة لحجرة الباغنوي، ومِنْ عادة الأردبيلي النوم مبكراً والنهوض مبكراً، على عكس زميله الباغنوي فقد نقل أنتّه كثيراً ماكان يسهر الليالي، ويحبس عَنْ نفسه البول، حتى أنتّه إذا أراد أنْ يبول بعد ذلك فقد كان يبول دماً، مِنْ شدَّة إحتراق بعض قواه و توجهها كليّاً إلى أمر العلم و تعطلها عن تدبير مملكة البدن، ثمِّ انتقال ذلك إلى المثانة، وخروجه مِنْ مخرج البول.

وبعد أنْ يؤدّي الأردبيلي الله العشاء يفكر في المطالب المستعصية ويبحثها مع زميله الميرزا جان الباغنوي للوصول إلى حلّها ومعرفة كنهها.

وباغنوا: اسم محلة بشيراز كما أفيد، توفّي الباغنوي سنة (٩٩٤ه).
ومِنْ أبرز تلاميذ الباغنوي القطب الأعظم والنحرير الأكرم مولانا
الفاضل حسين الحسيني الخلخالي مِنَ الأعلام المشاهير أوائل القرن الحادي
عشر الهجري، وكان في فن المناظرة وحيد عصره، له آثار علمية كثيرة، منها:
حاشية على اثبات الواجب لجلال الدين الدواني، توفّي بعد سنة (١٠٢٤هـ).

٢ - المولى عبدالله بن شهاب الدِّين حسين اليزدي النجفي (٢) صاحب «الحاشية » في المنطق ، العالم المحقّق المنطقي المشهور ، اشتهر بعلم المعقول و تخصّص به أكثر مِنْ غيره ، وكان فقيها له نوادر ضافية في النجف ، ومِنْ مكارم أخلاقه ، وحسن تدبيره ، وتصرُّ فه ، وعلو منزلته ، صار خازناً لحرم عليٍّ أمير المؤمنين ، إلى في النجف الأشرف ، والمعروف المتسالم عليه أنه أتى به السلطان الشاه عبّاس (٢) الأول الصفوي الموسوي مِنْ إيران إلى العراق ليتولى

١١ مخطوطات الموصل، خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر ٢: ١٢١، الذريعة ١٧: ٤٠ و ٦: ٣٥.
 كشف الظنون ١: ٥١٦.

 <sup>(</sup>٢) له ترجمة في: الذريعة ٦: ٥٣، رياض العلماء (خ)، سفينة البحار ٢: ١٣٢، الفوائد الرضوية: ٢٤٩.
 ماضي النجف وحاضرها ٣: ٣٨٤. هفت إقليم، وغيرها.

<sup>(</sup>٣) الذي نونى زماء السلطنة سنة ٩٩٦١ هما والمتوقى سنة ١٠٣٧ هم)، وهو الذي عُمر العتبات العالية في العراق وصرف لذلك أموالاً طائلة عليها، والشاء عبّاس هذا هبو الباني والموسع لصحن أمير النومنين لَيُلاً وحرمه الموجود بناؤه اليوم. كما أمر يحفر قناة مِنَ الفرات إلى النجف ليشرب المجاورون وطلبة نعلم والعلماء لماء الحلو وهو المعروف اليوم بنهر الشاه مِنْ صدره وفي النجف بالقناة العبّاسية، ووجدت مكتوباً على ظهر كتاب «الشرائع» المخطوط: إنَّ دخول الشاه عبّاس بن الشاه محمّد الحسيني العراق سنة ١٠٣١ ها بعد أنَّ أُرسل جملة من الرؤساء والخوانين فحاصروا بغداد ... ثمَّ هرب رجال الحكم من الروم في بغداد وفتحها، وهرب أيضاً ابن برهان وكان النّاس في بـغداد هـلكي مِن الغلاء . حتَّى بلغت قيمة وزنة الطعام مائة شاهية .

نقابة الحرم المقدّس وسلّمه مفاتيح الحرم والخزانة الكبيرة، والتي فيها السلاح الموقوف الذي أعدَّ للدفاع عن الحرم خاصة والنجف الأشرف عامَّة مِنَ الغارات البدوية والوهَّابية. وخزانة الآثـار النـفيسة، وبـني له الشـاه عـبّاس مدرسة في النجف في الجانب الشمالي الغربي منها وسمّاها بمدرسة الآخوند تقع في محلّة المشراق حوالي دور السادة آل كمونة والمدرسة اليوم إندرست آثارها، وجلب له الطيور من الهند، المعروف عند العامة في النجف بطيور (الحضرة) تارةً، والطورانية (١٠ أخرى، ولمّا قدم النجف السلطان مراد العثماني (٢) وتشرَّف بزيارة مرقد أمير المؤمنين علي (٣) أقر \_الملّاعبدالله \_على ولايته الحرم المطهَّر لما رأى مِنْ عناية وحسن تدبير، وتصرُّف، وبقيت نـقابة الحرم الغروي في النجف الأشرف بأيدي أولاده وأحفاده إلى زمن الملّا يُوسف المتوفّي حدود سنة (١٢٧٢ هـ). وكان جلّ أحفاده علماء وفضلاء ومن أهـل الأدب والكمال، ونقل عن الملالي أحفاده: أنَّهم مِنْ آل (بويه) وَلَمْ أَتـحققّه، وحدُّث الزعيم النجفي \_ مطلق الملحة \_: أنَّ أصلهم مِنْ عنزة \_ الرولة ، سكن أحد أجدادهم الأوائل في بلاد العجم.

<sup>(</sup>١) نسبة إلى قطعة جبل يسمئى بـ الجبل الطيور» عند قدماء النجفيين، وحيث إنَّ هذه الطيور كانت تألف لع دانماً, يقع هذا الجبل حول بلد النجف من شرقيه إلى الشمال يقرب من خندق سور النجف الأخير. غطاه تراب عمارة البلد اليوم.

<sup>(</sup>٢) جاء في «ناسخ التواريخ»؛ أنَّ السلطان مرادين السلطان سليم بن السلطان سليمان تــوقَي فــي (٤ / جمادي الأُولي /سنة ١٠٠٣هـ/.

<sup>(</sup>٣) دخل الحرم المطهر من الباب المسمَّاة باسمه، وفتحت لأجله المعروفة اليموم\_بباب المراد\_وهمي مغلوقة دائماً في جهة القبلة، ومِنْ هنا لم يفتح هذا الباب إلا لسلطان المسلمين قدم لزيارة الحرم، وأخر مَنْ دخل منها السلطان ناصر الدَّين شاه قاجار الذي تولَى السلطنة سنة ١٣٦٠ هما وتوفّي سنة (١٣١٢

قال الحرُّ العامليِّ : عبدالله بن الحسين اليزدي ، فاضل عالم جليل إمامي ، قرأ عليه الشيخ حسن بن الشهيد الثاني ، والسيّد محمّد بن السيّد أبي الحسن العامليّ ، وقرأ عليهما (انتهيل)(١).

والمعروف أنته قرأ عليهما الفقه والحديث والأصول في النجف، وحضرا عليه العلوم العقلية.

وفي «السلافة»: أنه أستاذ الشيخ بهاء الدِّين، كان عـ لامة زمانه لم يدانيه أحد في العلم والورع (٢).

وفي «الروضات»: عبدالله بن شهاب الدِّين حسين اليزدي الشهابادي، الفاضل العالم الفقيم المنطقي الجامع الكامل المعروف صاحب «الحواشي» على «تهذيب المنطق» للعلّامة التفتازاني المعروفة بحاشية «المولى عبدالله» وغيرها مِنَ المؤلّفات، كما ذكره صاحب «رياض العلماء»، وكان شريك الدرس مع المولى أحمد الأردبيلي المعروف المتوفّى سنة (٩٩٣ه»، والمولى ميرزا جان الباغنوي الشيرازي السنّي المشهور في قراءة العلوم العقلية عند المولى جمال الدِّين محمود تلميذ العلّامة الدواني، وفيها: إنّما كانت قراءته على ولدي الشهيد المذكور وإنْ تقدَّم عليهما طبقة في خصوص العلوم الشرعية وذلك في النجف الأشرف، وتتلمذ أيضاً على السيّد الأمير غياث الدِّين منصور الشيرازي في شيراز صاحب المدرسة المنصورية الصدرية (انتهى) (٣).

مِنْ مؤلّفاته: ١ \_ حاشية على «حاشية الخطائي» فرغ منها في أواخسر سنة (٩٦٢ هـ) في شيراز في مدرسة أستاذه غياث الدّين المذكور، ٢ \_ حاشية

<sup>(</sup>١) أمل الامل ٢: ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) سلافة العصر: ٩١٦.

٣١) روضات لجبات ٢٢٨.

على «تهذيب المنطق» المعروفة اليوم بـ «حاشية الملّا عبدالله» فرغ منها في أواخر ذي القعدة سنة (٩٦٧هـ) في المشهد المقدّس الغروي، ٣ حاشية على «شرح الشمسية»، ٤ و «شرح القواعد» في الفقة، ٥ و «شرح العجالة»، ٦ حاشية على الحاشية القديمة الجلالية على الشرح الجديد للتجريد، ٧ حاشية على الحاشية القديمة الجلالية على شرح المطالع وعلى حاشية السيّد حاشية على الحاشية أخرى على على عليه، ٨ شرح فارسي على «تهذيب المنطق»، ٩ حاشية أخرى على «بحث الموضوع» من تهذيب المنطق، ١٠ وعلى «حاشية الدواني» رسالة برأسها، ١١ حاشية على «مبحث الجواهر» من «شرح التجريد».

توفي (١) في النجف في عهد - الشاه عبّاس الأول الصفوي - ودفن في الحرم العلوي الأقدس في السرداب الذي دفن فيه - عضد الدولة البويهي - الواقع بين عتبة الباب الأولى (١) والثانية للإستئذان مِنَ الشرق، وبابه مِنَ الزاوية اليسرى للداخل مِنْ إيوان الذهب ممّا يلي باب الرحمة، وزعم مناوئوه: أنته أخرج عضد الدولة مِنْ هذا السرداب ودفنه ممّا يقرب مِنَ الركن الرابع للصحن ... وهو إفتراء، كذّبه الأثر والنقل المتواتر.

<sup>(</sup>١) جاء في «روضات الجنات» ٤: ٢٣٠، و«أحسن التواريخ» ١٢: ٤٥٨: المولى عبدالله اليمزدي تموقي في بلاد عراق العرب في أواخر دولة السلطان شاه طهماسب الصفوي سنة (٩٨١ هـ). وكان مدفنه فسي جوار أثمّة العراق.

<sup>(</sup>٢) المعروف أنَّ قبر عضد الدولة في أقصى الدهليز تحت الباب الثالية ممّا يلي مرقد أمير المومنين طَنِّهُ ويمتد الدهليز مِنَ الباب الأولى حتى تحت عتبتي البابين اللذين منهما مدخل الروضة المطهّرة (زادها الله شرفاً وقداسة)، وفي جنبتي الدهليز يمنة الداخل ويسراء مِنَ الباب الأولى الشرقية ستة عشر دهليزاً تمتد على خط القبلة ثمانية ثمانية، وباب هذا السرداب الأولي من زاوية إيوان الذهب جهة القبلة، وكانت له باب مأثورة تفتح عند الحاجة وتبنى، ثمّ طرأت تغييرات كثيرة على هذه الأثار في الدور العثماني في العراق بحيث لا يوجد لأكثرها أثر ولا عين.

٣ ـ الشيخ محمّد بن الحسين بن عبدالصمد الحارثي العاملي الجبعي، شيخ الإسلام. بهاء المنّة والدّين، وأستاذ الأساتذة والمجتهدين، وفي شهرته الطائلة، وصينه الفائر، في التضلّع مِنَ العلوم، ومكانته الرّاسية من الفضل والدّين، غنى عن تسطير الفاظ الثناء عليه، وسرد جمل الإطراء له، فقد عرفه مَنْ عرفه، ذلك الفقيه المحقّق، والحكيم المتألّه، والعارف البارع، والممولّف المبدع، والبحاثة المكثر المجيد، والأديب الشاعر والفسّليع مِنَ الفنون بأسرها، فهو أحد نوابغ الأمّة الإسلامية، والأوحديُ من عباقرتها الأماثل، بطل العلم والدّين، الفذّ على حدّ قول المحبّي (١)، صاحب السّصانيف والتحقيقات، وهو أحق مِنْ كلّ حقيق بذكر أخباره، ونشر مزاياه، وإتحاف العالم بفضائله وبدائعه، وكان أمّة مستقلة في الأخذ بأطراف العلوم، والتصلّع بدقائق الفنون، وما أظنُّ الزَّ مان سمح بمثله، ولا جاد بندّه، وبالجملة فَلَمْ تتشنّف الأسماع بأعجب مِنْ أخباره، ينتهي نسبه إلى التابعيّ العلويّ مذهباً لكبير الحارث الهمداني.

إنَّ رحلات شيخنا الأكبر \_البهائي \_لإقتناء العلوم رِدْحاً مِنْ عمره، وأسفاره البعيدة إلى أصقاع العالم دون ضالته المنشودة، وتجوّله دهراً في المدن والأمصار وراء أمنيته الوحيدة، وإجتماعه في الحواضر الإسلامية مع أساطين الدين، وعباقرة المذهب، وأعلام الأمّة، وأساتذة كلّ علم وفن، ونوابغ الفواضل والفضائل، تستدعي كثرة مشايخه في الأخذ والقراءة والرّواية، غير أنَّ المذكور منهم في غضون المعاجم.

١ \_ الشيخ والده المقدَّس الحسين بن عبد الصمد ، أخذ منه ويروي عنه .

<sup>(</sup>١)خلاصة الأثر ٣: ١٤٤٠.

ىعاصروە ......

٢ ـ الشيخ عبد العالي الكركي المتوفّى سنة (٩٩٣هـ) ابن المحقّق الكركي المتوفّي سنة (٩٤٠هـ).

٣-الشيخ محمّد بن محمّد بن أبي اللطيف المقدسي الشافعي . يروي عنه شيخنا البهائي ، وله منه إجازة المؤرّخة سنة (٩٩٢هـ).

٤ - الشيخ المولى عبد الله اليزدي المتوفّى سنة (٩٨١ه) صاحب «الحاشية»، أخذ منه كما في «خلاصة الأثر» وغيرها.

٥ ـ المولى علّى المذهب المدرّس تلمذ له في العلوم الرياضيّة.

٦ ـ القاضي المولى أفضل القايني.

٧ ـ الشيخ أحمد الكجائي الكهدمي ـ قرية مِنْ كهدم مِنْ بـلاد گـيلان ـ المعروف ـ بپير أحمد ـ ، قرأ عليه في قزوين .

٨ ـ النطاسي المحنّك عماد الدِّين محمود ، قرأ عليه في الطبّ .

قال المولى المحبّي (٢٠: كان يجتمع مدَّة إقامته \_بمصر \_بالأستاذ محمّد بن أبي الحسن البكري ، وكان الأستاذ يُبالغ في تعظيمه ، فقال له مرّة : يا مولانا! أنا درويش فقير كيف تعظّمني هذا التعظيم ؟ قال : شممت منك رائحة الفضل ، وامتدح الاستاذ بقصيدته المشهورة التي مطلعها :

يا مصر سقياً لكِ من جنة قسطوفها يسانعة دانسية وذكرها الخفاجي في «ريحانة الألباء» (٢).

أخذ عن شيخنا \_البهائي \_علوم الدّين والفيلسفة والأدب زرافيات لا يُستهان بعدَّتهم من العلماء الأفذاذ، كما يروي عنه بالإجازة جمعٌ مِن الفطاحل

<sup>(</sup>۱) توجد في «إجازات البحار»: ۱۱۰٪

٢١) في «خلاصة الأثر ٣: ٤٤١».

<sup>(</sup>٣) خلاصة الأثر ٣: ٤٤١.

٦٢ ...... المقدُّس الأردبيلي حياتُه و آثارُه

الأعلام مِنَ الفريقين .

إنْ يكسن شيخنا البهائي قد طوته طوارق القدر، فغيّبه عن العيون حمامه، فقد أبقى له علمه الجمّ وآثاره القيمة حياة خالدة مع الدهر، وإليك بعض أسماء كتبه الثمينة في شتّى العلوم:

- ١ ـ العروة الوثقيٰ في التفسير .
- ٢ \_ الجامع العبّاسي في الفقه.
- ٣ ـ حاشية على تفسير البيضاوي.
  - ٤ ـ تشريح الأفلاك.
    - ٥ \_ الحبل المتين .
      - ٦ ـ الكشكول.
    - ٧ ـ زبدة الأصول.
    - ٨ ـ دراية الحديث.
  - ٩ ـ مشرق الشمسين.
    - ١٠ ـ تهذيب النحو .
      - ١١ ـ المخلاة.
  - ١٢ ـ الفوائد الصمدية.
- ١٣ ـ شرح الصحيفة السجاديّة المسمّى بـ « حداثق الصَّالحين » .
  - ١٤ \_كتاب في إثبات وجود الإمام القائم(عج).

وغير ذلك مِن «المثنويّات» و«القصائد» و «الأراجيز» و «الحواشي» و «الشروح» على بعض تآليفه وغيرها، ولجملة من هذه التآليف شروح و تعاليقٌ ونظمٌ للعلماء مِنْ معاصريه ومِنْ بعده، تنمّ عَنْ شدّة إعتنائهم بها، وإكبارهم محلَّ مؤلّفها مِنْ العلم والدّين.

كان شيخنا البهائي على توغّله في العلوم، وأنظاره العميقة فيها غير تارك لمحاولة الأدب، ويفند القريض باللغتين العربية والفارسيّة، وأنتك تجد كثيراً مِنْ شعره مبثوثاً في المعاجم، وذكر له السيّد العطّاريَّ في «الرَّائق» قوله يمدح به النبيّ الأعظم عَيَّيْنُ .

إليك جسميع الكسائنات تشير بأنستك هساد مسنذر وبشسير وإنَّكَ مِسنْ نـور الإلْـه مكوَّنُ علىٰ كلِّ نورٍ مِن جلالك نـورُ وورحكَ روح القدس فيها منزَّلٌ وقلبكَ في قلبِ الوجودِ ضـمير وشخصك قطب الكائنات فسرّها على سـرّه فـي العالمين تـدير نـزلت مِنْ الله العريز بـمنزل يسير إليه الطّرف وهـو حسير نـزلت مِنْ الله العريز بـمنزل يسير إليه الطّرف وهـو حسير

ومِنْ شعره «رائيَّته» المشهورة في الإمام المنتظر اصلوات لله عليه) تناهز (٤٩) بيتاً، شرحها العلامة المرحوم الشيخ جعفر النقدي بكتابه الموسوم به منن الرَّحمن » في مجلَّدين (١)، ومستهل القصيدة:

سرى البرق مِنْ نجد فهيَّج تـذكاري وأجَّــج فـي أحشــائنا لاهب النّــار هذه القصيدة المهدويّة جاراها جمعٌ مِنَ الأعلام الشعراء.

ذكر شيخنا البحراني يؤ<sup>(٢)</sup>، والشيخ ميرزا حيدر علي الإصبهاني<sup>(٣)</sup> وغير واحد مِنْ أصحابنا: أنتَه ولد ببعلبك غروب يوم الخميس لشلاث عشر بقين مِنْ شهر المحرَّم سنة (٩٥٣هـ)<sup>(٤)</sup>، وقال سيّدنا المدنى (٣٠: مولده بعلبك

<sup>(</sup>١) ـ طبع في النجف الأشرف سنة (١٣٤٤ هـ).

<sup>(</sup>٢) لؤلؤة البحرين: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) إجازته الكبيرة.

<sup>(</sup>٤) لؤلؤة البحرين: ٢٠، والإحازة الكبيرة.

<sup>(</sup>٥) سلافة العصر.

عند غروب الشّمس يوم الأربعاء لثلاث بقين مِنْ ذي الحجّة سنة (٩٥٣ هـ). وحكاه عنه المحبّي (١١).

لكن المعتمد عليه في التاريخ ولادته ما وجده صاحب «رياض العلماء» مِنَ المنقول عن خطً والده المقدّس الشيخ حسين مِنْ كتاب له ذكره في ترجمته، وفيه ما نصّه: ولدت المولودة الميمونة بنتي ليلة الإثنين ثالث شهر صفر سنة خمسين وتسعمائة، وأخوها أبو الفضائل محمّد بهاء الدِّين (اصلحه الله وارشده) عند غروب الشّمس يوم الأربعاء سابع وعشرين ذي الحجّة سنة ثلاث وخمسين وتسعمائة.

قال السيّدان صاحب « السلافة » و « الروضة البهيّة » والشيخ صاحب الحدائق في « لؤلؤة البحرين » : أنته توفي لإثنتي عشرة خلون مِنْ شوال سنة (١٠٣١ هـ) وقيل : سنة (١٠٣٠ هـ) وعن العلّامة المجلسي الأوّل المتوفّى سنة (١٠٧٠ هـ) في « شرح الفقيه » : أنته مات في شوال سنة (١٠٣٠ هـ) ويقوّيه ما في « أمل الآمل » : قد سمعنا مِنْ المشايخ : أنته مات سنة (١٠٣٠ هـ) ، فكأنَّ القول بوفاته سنة (١٠٣٠ هـ) كان هو المعتمد عليه عند المشايخ ، وأرَّخها بثلاثين تلميذه العلّمة الشيخ هاشم الأتكاني في ظهر إثني عشريّات أستاذه ببلاثين تلميذه العلّامة الشيخ هاشم الأتكاني في ظهر إثني عشريّات أستاذه البهائي قرأها عليه سنة (١٠٣٠ هـ) وأجاز له أستاذه في شهر رجب ، وكتب البهائي قرأها عليه سنة (١٠٣٠ هـ) وأجاز له أستاذه في شهر رجب ، وكتب الثلاثاء ١٢ شوال سنة (١٠٣٠ هـ) ، توفّي بإصبهان ونقل جثمانه قبل الدّفن الهي مشهد الرِّضا عملاً بوصيّته ، ودفن بها في داره قريباً مِنَ الحضرة المشرَّفة ، وقد أتيحت لي زيارته سنة (١٣٤٨ هـ) ، رثاه تلميذه العلّامة الشيخ إبراهيم

<sup>(</sup>١) سلافة العصر، وخلاصة الأثر.

معاصروه ......

# العاملتي البازروني بقوله:

شيخ الأنام بسهاء الدِّين لا بسرحت مولى به اتضحت سبل الهدى وغدا والمحد أقسم لا تبدو نواجده والعملم قد درست آياته وعفت كم بكر فكر غدت للكون فاقدة كم خرَّ لمّا قضى للعلم طود علا وكم بكته محاريب المساجد إذ فاق الكرام وَلَمْ تبرح سجيته جلَّ الذي اختار في طوس له جدثاً الشامن الضامن الجنات أجمعها

سحائب العفو ينشيها له الباري لفقده الدّين في ثوب من القار حيناً وشق عليه فضل أطمار عنه رسوم أحاديث وأخبار ما دنّستها الورى يوماً بأنظار؟ من كنت أحسبه يوماً بمنهار؟ كانت تضيىء دجئ منه بأنوار؟ إطعام ذي سغب في كسوة العاري في ظلّ حامي حماه نجل أطهار يسوم القسبامة من جسودٍ لزوًار

وألتف تلميذه العلّامة المولى مظفر الدِّين عليّ «رسالة » في ترجمة أستاذه، وكذلك أفرد الشيخ أبو المعالي ابن الحاج محمّد الكلباسي في ترجمته «رسالة».

تجد ترجمته والثناء عليه بما هو أهله في عضون كثير مِنْ معاجم التراجم، أمثال: سلافة العصر: ٢٨٩، أصل الآصل ١: ٢٦. الروضة البهيّة، ريحانة الألباء /لشهاب الدِّين الخفاجي ٢٠١: ١٠٧، خلاصة الأثر /للمحبّي ٣: ٤٤٠، محبوب القلوب / للأشكوري، الأعلام / للزركلي ٣: ٨٨٩، نسمة السحر فيمن تشيّع وشعر، روضات الجنّات: ٣٣٦، رياض العارفين: ٤٥. مجمع الفصحاء ٢: ٨، منن الرحمان ١: ٦، دائرة المعارف / للبستاني ١١: مجمع الفصحاء ٢: ٨، من الرحمان ١: ٦، دائرة المعارف / للبستاني ١١؛ وفيات الأعلام / للرازي، جامع الرواة / للأردبيلي ٢: ١٠٠ وغيرها، قال فيه وفيات الأعلام / للرازي، جامع الرواة / للأردبيلي ٢: ١٠٠ وغيرها، قال فيه

بعد أنْ أورد اسمه ونسبه \_: جليل القدر ، عظيم المنزلة ، رفيع الشأن ، كثير الحفظ ، ما رأيت بكثرة علومه ، ووفور فضله ، وعلو مرتبته ، أحداً في كلّ فنون الإسلام كمن كان له مِنْ واحد ، له كتب نفيسه جيدة وغيرها .

## الفصل السادس

### « تلاميذه ومدرسته العلمية»

لقد انحصرت إدارة الحوزة العلمية بشيخنا الأردبيلي الله وظل يدير المحاضرات \_بمختلف العلوم الإسلامية \_حتى نشأ على يديه جمع غفير مِنْ رواد الفضيلة، وطلاب العلوم والآداب، فكانوا بعد وفاته مِنْ عيون العلماء، ومفاخر الأدباء، ونستعرض أسماء يسير منهم مما توصلنا إليه \_على الترتيب\_:

١ ـ الشيخ حسن بن زين الدِّين المعروف بـ ابـن الحـجة ، والمشهور بالشهيد الثاني ـ بن عليّ بن أحمد بن محمد بـن جـمال الدِّيـن بـن صـالح ، العامليّ .

كان والده وجهاً مِنْ وجوه هذه الطائفة و ثقاتها، كشير الحفظ، نقي الكلام، له كتب فقهية جيدة، محاسنه وأوصافه الحميدة أكثر مِنْ أَنْ تحصى وتحصر، كان فقيها محدِّثاً نحوياً قارئاً متكلّماً حكيماً جامعاً لفنون العلم، وهو أوّل مَنْ صنّف مِنَ الإمامية في دراية الحديث، روى عن جماعة كثيرين جدّاً مِنَ الخاصّة والعامّة في الشام ومصر وبغداد وقسطنطينية وغيرها، استشهد الشام ومصر وبغداد وقسطنطينية وغيرها، استشهد الله عنه (٩٦٦ هـ).

وولده المترجم له مِنْ أعيان هذه الطائفة ورؤسائها، وأعاظم فضلائها وثقاتها، وهو عالم عامل، محقّق مدقق، زاهد عابد، تـقى نـقى، ورع،

وأديببارع، وشاعر ماهر، حاز مِنْ صفات الكمال محاسنها ومآثرها، وتردى مِنْ أصنافها بأنواع مفاخرها، كانت له نفس عليّة تزهى بها الجوانح والضلوع، وسجيّة سنيّة يفوح منها الفضل ويضوع، لم يصرف لحظة مِنْ عمره إلّا في اكتساب فضيلة، ووزَّع أوقاته على ما يعود نفعه في اليوم واللّيلة.

ترجم للشيخ حسن \_هذا \_السيّد صدر الدِّين علي المدني الشيرازي ترجمة مفصّلة، وذكر كثيراً مِنْ شعره، منه قوله \_وهو مِنْ محاسن شعره مِنْ قصيدة في ستة عشر بيتاً \_أوّلها:

فوادي ظاعن أثر النياق وجسمي قاطن أرض العراق ومِنْ عجب الزمان حياة شخص ترّحل بعضه والبعض باقي وحلَّ السقم في بدني فأمسى له ليل النوى ليل المحاق وصبري راحلٌ عمّا قليل لشدَّة لوعتي ولظى اشتياقي (١)

وترجم له أيضاً المحبّي قائلاً: حسن بن زين الدِّين الشهيد العامليّ، الشهير بالشامي، نزل مصر، مِنْ حسنات الزمان وأفراده، ثمَّ قال: ذكره الخفاجي في «ريحانته» وذكره ابن معصوم في «السلافة»، ولد سنة (٩٥٢ها تقريباً، وتوفّي سنة (٢٠٢١ها) ما ذكره المحبّي في تاريخ ولادته إشتباه، والصحيح أنّها سنة (٩٥٩ها) كما سيأتي.

وذكر في أكثر المعاجم الرجالية، وذكره السماهيجي في «إجازته الكبيرة» للجارودي، وطبعت بعض مؤلفاته، وكتابه «معالم الأصول» متداول عند العلماء يقرأ ويدرس، وله شروح عديدة مطبوعة ومخطوطة.

<sup>(</sup>١) سلافة العصر في محاسن أعيان أهل العصر : ٣٠٤.

٢١) خلاصة الأثر في القرن الحادي عشر ٢: ٢١.

وجاء في «سفينة البحار»: هو الشيخ جمال الدِّين أبو منصور الشيخ حسن ابن الشيخ زين الدِّين الشهيد الثاني، المتولد في (١٧/ شهر رمضان / سنة ٩٥٩هـ) والمتوفى سنة (١٠١١هـ) صاحب «المعالم» في الأصول، و«منتقى الجمان» في الأحاديث الصحاح والحسان .

وقال المحدَّث البحراني: كان فاضلاً محققاً مدققاً، وكان ينكر كثرة التصنيف مع عدم تحريره، ويبذل جهده في تحقيق ما ألّفه وتحبيره، وهو حقِّ حقيق بالإتبّاع، فإنَّ جملة مِنْ علمائنا وإنْ أكثروا التصنيف إلّا أنَّ مصنفاتهم عارية عن التحقيق كما هو حقّه، والتحبير مشتملة على المكررات والمجازفات والمساهلات، وهو أجود تصنيفاً، وأحسن تحقيقاً وتأليفاً ممّن تقدّمه (٢).

ذكره حفيده الشيخ علي ابن الشيخ محمّد ابن الشيخ حسن قائلاً:كان هو والسيّد الجليل السيّد محمّد ابن أخته يَرُو كفرسي رهان، ورضيعي لبان، وكانا متقاربين في السن، وبقي بعد السيّد محمَّد بقدر تفاوت ما بينهما في السن تقريباً، ثمَّ قال: والحقّ أنَّ بينهما فرقاً في دقّة النظر، يظهر لِمَنْ تأمَّل مصنَّفاتهما، وأنَّ الشيخ حسن كان أدَّق وأجمع مِنْ أنواع العلوم، وكان مدَّة حياتهما إذا اتّفق سبق أحدهما إلى المسجد، وجاء الآخر يقتدي به في الصلاة.

ثمَّ قال: وبخطه الشريف عندي ما صورته: مولد العبد الفقير إلى عفو الله وكرمه حسن بن زين الدِّين بن عليّ بن أحمد بن جمال الدِّين بن تقي عفا الله عن سيئاتهم وضاعف حسناتهم بالعشر الأخير مِنْ شهر الله الأعظم شهر

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ١: ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) لؤلؤة البحرين: ٤٥.

رمضان سنة تسع وخمسين وتسعمائة.

وبخطّه أيضاً ما لفظه: وبخط والدي الله بعد ذكر تاريخ إخواني ما هذالفظه: ولد أخوه حسن أبو منصور جمال الدِّين عشية الجمعة السابع عشر مِنْ شهر رمضان المعظَّم سنة تسع وخمسين وتسعمائة والشمس في ثالثة الميزان المعظَّم سنة تسع وخمسين وتسعمائة والشمس في ثالثة

ومِنْ هنا يظهر أنَّ سن الشيخ حسن المذكور \_ يوم استشهد والده يُؤاكان ست سنين و ثلاثة أشهر تقريباً ، ومِنْ ذلك يظهر أنَّ ما ذكره في « السلافة » مِنْ أَنَّ الشيخ حسن عَمَّة لمّا قتل أبوه كان ابن إثني عشرة سنة وهم بلا شك ، لأنَّ الشيخ حسن عَمَّة لمّا قتل أبوه كان ابن إثني عشرة سنة وهم بلا شك ، لأنَّ الله عرف بتواريخهم .

وكان الشيخ حسن المذكور مع السيّد محمّد (رحمهمالله) مشتركين في القراءة على المشايخ والرواية عنهم، ومنهم: المولى أحمد الأردبيلي.

صنّف السيّد محمّد كتاب «المدارك» والشيخ حسن كتاب «المعالم» و «المنتقى»، وللشيخ حسن المذكور أشعار رائقة وقصائد فائقة قد نقل منها في كتاب «أنيس المسافر وجليس الحاضر» جملة وافرة.

ونقل في كتاب «أمل الأمل»: أنَّ له ديوان شعر جمعه تـلميذه الشـيخ نجيب الدِّين على بن محمّد بن مكى العامليّ (٢).

وترجم للشيخ حسن المذكور سيّدنا الحجّة السيّد حسن صدرالدِّين الكاظميجة في «تكملة أمل الأمل» ترجمة مفصلة وممَّا جاء فيه: وطلب الشيخ حسن مِنْ مولانا أحمد الأردبيلي شيئاً مِنْ خطِّه ليكون عنده تذكاراً،

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٢: ١٩٩١\_٢٠٩.

<sup>(</sup>۲) أمار لأمار ١٠٧٥ ٣٦.

فكتب له بعض أحاديث في الصحيفة التي عندي بخطِّه قدر ورقة، وكتب في آخرها: وكتبه العبد أحمد لمولاه امتثالاً لأمره ورجاءاً لتذكره وعدم نسيانه إيّاه في خلواته وعقيب صلواته، وفقه الله لما يحبّه ويرضاه بمنّه وكرمه بمحمّد وآله، وصلّى الله عليه وآله (١١).

وله ي مصنفات و فوائد ورسائل و خطب اطلعت منها على كتاب « منتقى الجمان في الأحاديث الصحاح والحسان » مجلّدان ، وكتاب « معالم الدِّين وملاذ المجتهدين » مقدمته أصول ، وبرز مِنْ فروعه مجلّد ، و « حاشية على مختلف الشيعة » مجلّد بخطّه ، وكتاب « مشكاة القول السديد في تحقيق معنى الإجتهاد والتقليد » ذهب فيما ذهب مِن الكتب ، وكتاب « الإجازات » ، و « التحرير الطاوسي » في الرجال « مجلّد » ، و رسالة « الإثنا عشرية » في الطهارة والصلاة ، وله « ديوان شعر » كان بخطه لا يزال باقياً عند أولاد الشيخ نجيب الدين (مجلّد) ، و « مجموع » جمعه بخطّه يحتوي على نفائس الشعر والفرائد ، له ولغيره وهو موجود بخطّه ، و « مجموع » آخر بخطّه انتخب فيه مِنْ فصول « نسيم الصبا » عشرة فصول ، وفيه فوائد و حكايات وأشعار ، وكان بخطه كتب كثيرة بقى منها القليل .

وقد سمعت مِنْ بعض مشايخنا وغيرهم: أنه لما حجَّ كان يقول لأصحابه: نرجو مِنَ الله سبحانه أنْ نرى صاحب الأمريظ فانَّه يحجُّ في كلِّ سنة ، فلمّا وقف بعرفة أمر أصحابه أنْ يخرجوا مِنَ الخيمة ليتفرَّغ لأدعية عرفة ويجلسوا خارجاً مشغولين بالدعاء ، فبينما هو جالس إذْ دخل عليه رِجُلُ لا يعرفه فسلّم وجلس ، قال: فبهتُ منه وَلَمْ أقدر علىٰ الكلام ، فكلّمني بكلام نقل

<sup>(</sup>١) تكملة أمل الآمل: ١٤٣.

لي، ولا يحضرني الآن وقام، فلمًا قام وخرج خطر ببالي ماكنت رجوته وقمت سريعاً فَلَمْ أرد، وسألت أصحابي فقالوا: ما رأينا أحداً دخل عليك، وهذا معنى ما سمعته، والله أعلم (١٠).

توفي في أوّل محرَّم سنة إحدى عشرة بعد الألف في « جبع » ودفن قرب تربة صاحب « المدارك » وقبر هما مزار إلى اليوم، وقد وهم صاحب « حدائق المقرّبين » حيث زعم: أنَّ وفاته في النجف الأشرف. وسنّه يوم توفّي يكون إثنتين وخمسين سنة وشيئاً.

٢ ـ مولانا حمزة: مِنْ مشاهير حكماء أردبيل، ومِنْ أبرز تلامذة المحقّق الأردبيلي، له فرائد وتعليقات وإفادات أبقت له الذكر مدى الأحقاب، تـوفّي بمرض الطاعون (٢٠٠٠).

٣ ـ السيّد عبّاس بن محمّد الموسوي البيابانكي، مِنْ تلاميذ ملّا أحمد المقدّس الأردبيلي المتوفى سنة (٩٩٣هه) وقد كتب بخطّه شرح الأردبيلي على «الإرشاد» الموسوم بـ «مجمع الفائدة» بعد تأليفه بسنة وفي حياة المؤلّف في سنة (٩٨٦هه) والنسخة عند الشيخ مشكور في النجف، وقد اشتراها بعد وفاة الكاتب المير فيض الله التفريشي كما كتبه على النسخة بخطّه مصرّحاً بأنّه إشتراه في النجف بعد فوت الكاتب ").

٤ ـ المولى عزّ الدِّين عبدالله بن الحسين التستري(٤) الساكن بأصبهان

١١) الدر لمنثور ٢: ١٩٩\_\_٢٠٩.

<sup>(</sup>۳) تاریخ آردبیل ودانشمندان ۱: ۳۰۵.

<sup>(</sup>٣) الروضة لنضرة: ٣١٠.

 <sup>(3)</sup> لم ترجمة في: أمن الآمل ٢: ١٥٩، حدائق المقريين (خ)، رياحانة الأدب ١: ٢١٧، سفينة السحار ٢: ١٣٠٠، لفوائد الرضوية: ٢٤٥، مستدرك الوسائل ٣: ٤١٣، مصفى المقال: ٢٤٢.

وصاحب مدرستها الكبيرة المعروفة بجنب ميدان نقش جهان، كان مِن العلماء الأعيان، ونبلاء الزمان، جامعاً للمعقول والمنقول، مجتهداً في الفروع والأصول، محققاً في علم الفقه والحديث، مدققاً في طريق الرواية والتحديث، ورعاصالحاً، ألمعياً في أعلى درجة مِنَ التقوى والجلالة والفضل و النبالة، والعمل والعبادة والورع والزهادة.

وكان أصله مِنْ مدينة «تستر» التي هي قاعدة بلاد الأهواز، ثمَّ ارتحل إلى النجف الأشرف، وتلمّذ بها عند \_ المولى المقدّس الأردبيلي \_ كثيراً، ثمَّ انتقل منها إلى أصفهان وأقام بها زماناً، ثمَّ توجه إلى المشهد الرضوي، وأقام في عمارة الروضة المقدسة برهة من الزمان، خوفاً من \_ السلطان شاه عباس الماضي \_ لعلّة طويلة الذّيل، ثمَّ لاقاه هناك وصار عنده مبجّلاً معظماً جدّاً، وكان في هو الباعث على وقف السلطان المذكور الموقوفات المعروفة بد «چهارده معصوم»، ولبنائه المدرسة المنسوبة إليه في أصبهان وجعله مدرّساً فيه، ولبناء مدرسة أخرى معروفة بد «مدرسة الشيخ لطف الله » فيها أيضاً، وفوض تدريسها إلى الشيخ لطف الله الميسي صاحب القبّة العالية المسجديّة في وسط الميدان.

وله الرواية عن جماعة مِنَ العلماء، منهم: المولى أحمد الأردبيلي المقدّس، وقد قرأ عليه كثيراً أيضاً، ومنهم: الشيخ أحمد بن نعمة الله بن خاتون، ووالده الشيخ نعمة الله.

وله أيضاً تلامذة نبلاء أجلاء ، منهم : السيّد مصطفى التفريشي ، وقد ذكره بهذه الصورة : عبدالله بن حسين التستري (مدّ ظله العالي) ، شيخنا وأستاذنا ، العلّامة المحقّق المدقّق ، جليل القدر ، عظيم المنزلة ، وحيد عصره ، أورع زمانه ، ما رأيت أحداً أوثق منه ، لا تُحصى مناقبه وفضائله ؛ صائم النهار وقائم

الليل، وأكثر فوائد هذا الكتاب وتحقيقاته منه (جزاه الله خير جزاء المحسنين) له كتب منها: «شرح القواعد»، انتهى (١٠).

وذكر الأفندي: أنَّ هذا الشرح مِنْ أحسن شروح «القواعد» وأفيدها، حيث أورد فيه الأدلّة الحديثية ونحوها، قال: ولكن لَمْ يكمّله لا مِن أوّله ولا مِنْ آخره، وجهة ذلك أنَّ غرضه مِنْ ذلك تكميل شرح الشيخ على المحقّق، ولمّاكان ذلك الشرح مِنْ بحث «الزكاة» إلى «التجارة» في غاية الإختصار، كتب هوج: أوّلاً شرحاً على تلك المواضع، ثمّ لمّا انقطع الشرح المذكور مِنْ بحث «تفويض البضع» مِنْ كتاب «النّكاح» شرع الله على ذلك المحلّ في بحث «تفويض البضع» مِنْ كتاب «النّكاح» شرع المنتة ولهم يتيسر له تلك الشرح إلى أن وصل إلى «الظهار»، ثمّ أضرَمته المنتة ولهم يتيسر له تلك الأمنية، وصار مجموع شرح ذينك الموضعين خمس مجلّدات كبار حسان، الأمنية، وصار مجموع شرح ذينك الموضعين خمس مجلّدات كبار حسان، هي الآن بخطّه عن موجودة عند أحفاده المذكورين (٢).

ولذلك قد ألتف المولى المعروف بالفاضل الهندي شرحه الموسوم به «كشف اللثام» عن «قواعد الأحكام» وشرع فيه أوّلاً مِنْ كتاب «النكاح» إلى آخر الكتاب في عدّة مجلّدات، ثمّ رجع بعد ذلك وشرح كتاب «الحج»، ثمّ كتاب «الطهارة»، ثمّ كتاب «الصلاة».

وله أيضاً مؤلّفات أخر، منها: حاشية على «ألفية الشهيد»، وعليها حواشٍ منه كثيرة، وله أيضاً «شرح على الألفيّة» طويل الذّيل يقرب منه عشرة آلاف بيت، حسنة الفوائد جدّاً، وعليها أيضاً حواشٍ منه كثيرة، وله حاشية على «شرح المختصر العضدي» موجودة عند أحفاده، وله حاشية بل «شرح

<sup>(</sup>۱) نقد الرجال: ۱۹۷.

۲۱ رياض العيماء : ﴿ حَيْرَا

على الإرشاد» للعلامة وهي أيضاً حسنة الفوائد جداً، ولكن النسخة الموجودة منه في مشهد الإمام الرّضاية من كتاب «الإجارة» إلى آخر «أبواب الحدود»، وله أيضاً رسالة فارسية في «وجوب صلاة الجمعة»، وكان منه من القائلين بوجوبها العيني، وكان يواظب عليها وعلى صلاة الجماعة في أصفهان.

ومِنْ جملة تلامذته أيضاً هو: السيّد الفاضل الأمير محمّد قاسم القهپائي، والمولى شريف الدين محمّد الرّويدشتي الإيجي، والسيّد الأميرزا رفيع الدِّين محمّد النائيني شارح «الكافي»، والمولى محمّد تقي المجلسي، وولد نفسه المولى حسن على.

هذا وقال المحقق البحراني: فأماً المولى عبدالله التستري، فقد أثنى عليه تلميذه المولى محمّد تقي المجلسي والد شيخنا المذكور، فقال في وصفه: الشيخ الجليل، والإمام النبيل، ذي الأخلاق الطاهرة الزكية، والنفس الزاهرة الملكيّة، ثمَّ ذكر عبارة تلميذه المير مصطفى (١٠).

وفي تعليقاته المروّج البهبهاني على المسلط بعد تعظيمه غاية التعظيم، له كتب منها: «التتميم» لشرح الشيخ نورالدِّين عليّ، على «القواعد» سبع مجلّدات، يظهر منها فضله وتحقيقه وتدقيقه، إلى أنْ قال: وكان صاحب الكرامات الكثيرة ممّا رأيت وسمعت، وكان قرأ على شيخ الطائفة أزهد النَّاس في عهده \_مولانا أحمد الأردبيلي عنه \_، وعلى الشيخ الأجل أحمد بن نعمة الله ابن خاتون العامليّ، وعلى أبيه نعمة الله، وكان له عنهما الإجازة في الأخبار منبئة عَنْ غاية تعظيمهما إيّاه، وتفخيمهما لفضله وجلالة قدره، وقد كتباها له في سفر حجّه عند نزوله عليهما في جبل عامل.

<sup>(</sup>١) لۇلۇقالىحرىن: ١٤١.

وكان في الكمالات النفسانية والتقوى، وترك المستلذّات الدُّنيويَّة على الدرجة العليا، وقد سكن في مشهد عليُّ والحسين المحيَّة قريباً مِنْ ثلاثين سنة، في خدمة المولى المجتهد المغفور مولانا \_ أحمد الأردبيلي عِنِّ \_ وكان يستفيد مِنْ خدمته العلوم والفضائل والمسائل، ويقال: إنَّه أجاز له إقامة صلاة الجمعة والجماعة وتلقين المسائل الإجتهادية أيضاً، ثمَّ إنَّ يوم وفاته كانت نوحة النّاس عليه كثيرة شديدة، وكان الأشراف والأعيان يسعون في دخول أيديهم إلى تحت جنازته تيمناً وتبركاً به، ولا يتيسر لهم لغلوّ النّاس وإزد حامهم، وجي بجنازته إلى المسجد الجامع العتيق بأصبهان وغسّلوه فيه بماء البئر، وصلّى عليه السيّد الداماد في جماعة مِنَ العلماء، وأودعوا جنازته في مقبرة «إمام زاده إسماعيل»، ثمَّ نقلوها إلى مشهد الحسين عَنِّ ودفن في مقبرة «إمام زاده إسماعيل»، ثمَّ نقلوها إلى مشهد الحسين عَنْ ودفن في تلك البقعة الشريفة.

وقالت الشعراء تواريخ عديدة لوفاته، ومِنْ جملة ما قاله أمير صحبتي التفريشي \_ بالفارسية \_ التفريشي \_ بالفارسية \_ التفريشي \_ بالفارسية \_ الفريشا : حيف از مقتداى ايران حيف، وقال الشيخ محمود العرب الجزائري : مات مجتهد الزمن (١٠).

وأمًا كيفية وفاته على ، فقد نقل عن « تاريخ عالم آراى » \_ الذي هـو مِنْ تواريخ السلاطين الصفويّة \_ : أنَّ المولى \_ عبدالله المذكور \_ مرض فـي يـوم الجمعة ، الرابع والعشرين مِنْ محرّم الحرام ، سنة إحدى وعشرين وألف ، وعاده يوم السبت السيّد الداماد ، والشيخ لطف الله الميسي العامليّ ، اللّذان كـانا فـى

<sup>(</sup>۱) عالم آرای عباسی ۲: ۸۲۰.

غاية الفرح والسرور، ثمَّ في ليلة الأحد السادس والعشرين مِنَ الشهر المذكور قريباً مِنَ الصبح بعدما أقام صلاة اللّيل والنوافل خرج مِنَ البيت ليلاحظ الوقت، فلمّا رَجَع سقط على الأرض وَلَمْ يمهله الأجل للمكالمة، واتّصلت روحه بالملأ الأعلى.

ولمّا انتقل إلى جوار الرّحسن رآه بعض العلماء في المنام على أحسن هيئة، فسأله: عن السبب لنيله هذه الدرجة، فقال له: إنّي كنت في بعض الأيام أدرّس الحديث في الجامع العتيق بأصفهان، فوردَ عليّ رَجُلُّ وبيده تفاحة فأهداها إليّ، ولمّا فرغت مِنَ الدرس أخذتها بيدي، فلقيت في الطريق صبّياً أو يتيماً، فناولته تلك التفاحة، فأخذها وفرح بها فرحاً شديداً، فأعطاني الله هذه المرتبة جزاءً لتلك التفاحة.

وأخبار الرَّجُل كثيرة لا تحتملها أمثال هذه العجالات.

المولى شهاب الدِّين عبدالله بن المولى محمود بن سعيد التستري ثمَّ المشهدي الخراساني المقتول.

الفاضل العالم المتكلّم الفقيه الجامع الشهير بالشهيد الثالث \_كان مِن أجلّة علماء دولة السلطان شاه طهماسب الصفوي، ومِن بعده، ومِن مشاهيرهم، وكان يعرف بالمولى \_عبدالله الحمَّامي أو القصَّاب \_على ما ذكره السيّد نعمة الله التستري، وقد كتب إجازة بخطه الشريف لبعض تلامذته على نسخة كتاب «الأربعين» للشهيد، وكان قراءته عليه، وقد أورد نسبه فيها كما ذكرناه وخطّه الشريف غير ردئ.

وفي «تاريخ عالم آراى»: أنَّ مولده كان بتستر، وكان في أوائل حاله مشتغلاً في شيراز بتحصيل العلوم العقلية والنقلية، ثمَّ توجَّه إلى بلاد العراق، وحطَّ رحله في العتبات المقدَّسة، وقد وصل إلى خدمة جماعة مِنْ أفاضلها

ولاسيَّما الفقيه الأكبر المولى أحمد الأردبيلي، وبعض فقهاء جبل عامل، وبلغ في الأصول والشرائع الدينية وإرشاد المسترشدين الدرجة الكاملة، ثمَّ توجه إلى معسكر السلطان المذكور، ووصل إلى صحبته ورخصته للـتوطن فـي المشهد المقدُّس الرَّضوي، فأقام به برهة مِن الزمان واشتغل بالافادة والهداية، وإرشاد الخلائق، وترويج الشريعة الغُّـراء، والأمـر بـالمعروف والنـهي عـن المنكر ، وكان يعظ النّاس به في بعض الجمعات ، ويجتمع إليه خلق كثير ، وهدي به جماعة غفيرة ، وكانت أطواره محمودة عندالأكابر والأصاغر ، وكان يناصح السلطان \_شاه عبَّاس الماضي الصفوي \_ في أكثر أوقات اقامة ذلك السلطان بتلك الروضة المقدَّسة في أوائل جلوسه، وكان مكرَّماً عنده أيضاً إلى أَنْ غلب ـ الطائفة الأوزبكية على ذلك المشهد سنة (٩٩٧ هـ) فأخلذوا هذا المولى، وذهبوا به إلى ما وراء النهر، وقد ناظر فيها مع علمائهم مناظرات ومباحثات عديدة ، وكان يتّقي فيها ويدّعي «مذهب الشافعيّة » ، ومع ذلك لَمْ ينفع. واستشهد فيها بتعصُّب «الحنفيّة» وغلّوهم وقتلوه بالخنجر والألماس ونحوهما ، وَلَمْ يكتفوا بذلك . بل أحرقوا جسده الشريف في «ميدان بخاري » هذا آخر ما حكاه في ترجمته.

وقد حكى ميرزا بيك المنشي الجنابذي المعاصر للسلطان شاه عبّاس الماضي العنفوي في تاريخه الموسوم بـ «الروضة الصفويّة» ما معناه: إنَّ عبدالله خان ـ ملك الأوزبك ـ الذي كان ببخارى ، أرسل ولده عبدالمؤمن خان ـ حاكم بلخ ـ بعد مضي قليل مِنَ الزمان مِنْ مجيئ عبدالله خان إلى الهراة حيث طلبه علي قلي خان شاملو ـ حاكم هراة ـ إلى هراة عقيب محاربته مع ـ مرشد قلي خان عليه ، وأخذه السلطان ـ شاه عبّاس ـ مِنْ يده إلى مشهد الرِّضا لأجل أخذ ته لك البلاد مِنْ يد أمراء دولة السلطان شاه

تلاميذه ومدرسته العلمية......

عبّاس المذكور.

ولمّا توجّه عبدالمؤمن خان إلى مشهد الرضا وأخذ تلك البلدة عنوة، وقتل جميع مَنْ في تلك البلدة، وجلس في صفة أمير علي شير بها، وأمر بكسر باب الروضة، وقتل مَنْ فيها، أخذت «الأوزبكية» في حوالي الروضة المولى الجليل خاتم المجتهدين المولى عبدالله التستري، فذهبوا به إلى عبد المومن خان، وقالوا: إنَّ هذا هو رئيس \_الرَّافضيّة \_ فأمنه الخان المذكور، وأرسل المولى المزبور إلى والده عبد الله خان ببخارى، وبعد ما وصل إلى ببخارى المولى المزبور إلى والده عبد الله خان ببخارى، وبعد ما وصل إلى ببخارى باحث مع علمائها في المذهب فعجزوا عَنْ معارضته، فقالوا لعبد الله حان: إنَّه ليس لكم شك في حقيقة مذهبكم، فما الباعث على مناظرة هذا الرَّجُل، ولابدً أنْ يقتل مَنْ كان مخالفاً لمذهبنا، ويُجتنب عن مباحثته، لئلا يصير باعثاً على إخلال العوام، فقتلوه بالآلات التي نقلناها سابقاً بها يَقْ.

ثم قال ما معناه: وبرواية أخرى أنسَه أمسك نفسه عَنْ المباحثة والمعارضة معهم، وادَّعى أنته شافعيُّ تقيّة، فَلَمْ يقبل منه علماء بخارى، وقالوا: إنسَّه يقول ذلك لأجل خوفه على نفسه، وإلاّ فهو رافضي، فقتلوه، شمَّ أحرقوا جسده بالنّار، تعصّباً منهم مع ما ورد في النص المتواتر مَنْ قوله عَنْ الله عذّب بالنّار إلاّ ربّ النار» انتهى .

وقد نقل فيه سابقاً أيضاً قصة إرسال مرتضى قلي خان حاكم المشهد المقدّس الرضوي، ذلك المولى إلى حضرة السلطان شاه عباّس المذكور، لأجل المصالحة والثبات على سلطنة السلطان محمّد خدابنده مصاحباً لجواب مكاتيب هؤلاء الخوانين، وإنْ لَمْ يفد تلك السفارة وَلَمْ يتقاعدوا عممًا قصدوا حين خرج عليّ قلي خان شاملو مع بعض الخوانين مِنْ هراة، لإدعًاء سلطنة الشاه عبّاس وعزل أبيه السلطان محمّد، وأرسلوا مكتوباً إلى مرتضى

قلي خان ـ المذكور لأجل دعوته إلى قبول سلطنة السلطان ـ شـاه عـبّاس ـ وعزل أبيه.

وأقول: الحُّق كونه بعينه المولى عبدالله الخراساني المقتول المعروف بـــ الشهيد الثالث ــ الآتي ذكره، ويؤيِّد ذلك عبارة مكاتبة علماء ما وراء النهر كما سيأتي في ترجمته.

والحقَّ أنَّ هذا المولى لما كان أصله مِنْ «تستر» وتوطَّن بالمشهد المقدّس قد يتوهَّم كون المولى عبدالله التستري الشهيد غير المولى عبدالله الخراساني الشهيد.

إلى أنْ قال: ويظهر مِنْ إجازة الشيخ محمّد تقي مظفر القزويني للشيخ شمس الدِّين محمَّد خليفة بن دجلة الجزائري على ما أوردناها في ترجمة الشيخ شمس الدِّين المذكور أنتَّه يروي الشيخ محمّد تقي المذكور عن الشيخ نظام الدِّين أبي الفتح عامر بن فيَّاض الجزائري ثمَّ المشهدي عَنْ المولى عبدالله هذا عَنْ الشيخ إبراهيم بن الشيخ نور الدِّين عليّ بن عبد العالي الميسي، وقال في وصفه في تلك الإجازة هكذا: المولى الفاضل المجتهد الناسك الشهيد مولانا عبدالله بن مولانا محمود النسترى الشهيد ببخاري .

وقال في موضع آخر في إجازة أخرى له هكذا: المولى الإمام الكامل صدر الشهداء شهاب الملّة والدّين مولانا عبد الله التستري الشهيد ببخارى - انتهىٰ.

ورأيت في بعض المواضع: أنَّ هذا المولى الشهيد قدكان رأس العلماء ورئيسهم بمشهد الرضا في عصره، كما يظهر مِنْ آخر مكاتبة علماء ما وراء النهر إلى أهل المشهد المقدّس الرضوي، على ما أورده القاضي نور الله في «مجالس المؤمنين» وإسكندر بيك المنشى في «تاريخ عالم آراى» وقد ألفَّ

في المشهد الرضوي «كتاباً» في إثبات الإمامة، وبيان بطلان مذاهب العامة، وأرسله إلى علماء ما وراء النهر متن كانوا في خدمة ملوك ما وراء النهر في معسكر الأوزبكية، بعد ما كتب المولى محمد مشكك الرستمداري مين علمائنا إلى العلماء المشار إليهم في هذا المعنى بالمكاتبة الطويلة الفارسيّة المشهورة التي أوردناها في ترجمته، وقد كتبوا إليه جواباً له، وذلك في سنة محاصرة السلطان عبد المؤمن خان ملك الأوزبك للمشهد الرضوي (على ساكنه السلام) وغلبته عليه وعلى سائر بلاد خراسان.

وبالجملة: قد آل أمر هذا المولى إلى أنْ غلب الأوزبك على المشهد المقدّس الرضوي؛ ودخلوا ذلك البلد ثمَّ أخذوا هذا المولى، وذهبوا به إلى «بخارى»، ثمَّ إستشهد بها، وقد يقال: إنَّ هذا المولى قد كان مِنْ تلامذة المولى محمّد المشكك المذكور، ولكن لَمْ يثبت ذلك، بل أظن أنَّ الأمر بالعكس، فلاحظ.

ثمَّ اعلم أني لَمْ أجد ترجمة على حدة في «أمل الآمل» لشيخنا الحرّ العامليّ الله الله الله الله الله الله العامليّ الله المولى، ولكن ذكر في ترجمة السيّد كمال الدِّين حيدر ابن محمّد بن زيد الحسيني أنَّه قد رأى هو نفسه في كتاب «الأمالي» للشيخ الطوسى بخط مولانا عبد الله الشوشترى الشهيد.

والظّاهر أنَّ مراده منه هو هذا المولى، وقد بيَّنا وجه ذلك في تـرجـمة المولى عبد الله الشوشترى، فلاحظ.

والحاصل أنَّ المولى عبدالله المذكور في صدر الترجمة، والمولى عبدالله الخراساني الشهيد، والمولى عبدالله الشهيد، والمولى عبدالله التستري الشهيد، والمولى عبدالله الشهيد المشهدي إلى غير ذلك مِنَ التعبيرات كلها عبارة عَنْ شخص واحد، وإنَّ يظن التغاير بينهم.

و قال الخوانساري: وقد رأيت إجازة الشيخ أبي محمّد عناية الله الشهير البيايزيد البسطامي الثاني -صاحب كتاب «معارج التحقيق» في الفقه، وكتاب «الإنصاف» في الإمامة وغير ذلك، مؤرَّخة سنة (١٠٠٤ هـ) للأمير سيّد حسين بن حيدر الكركي، راوياً فيها عن هذا الرَّجُل، بعنوان: الفقيه الجليل النبيه الشهيد الثالث (تعدد ته بغنرانه) مولانا عبدالله بن محمود الشوشتري، وعن الشيخ الأجل الأفقه الأورع (أسكنه اله أعنى غرف جنانه) الشيخ حسين بن عبد الصمد الحارثي، وغيرهما مِنَ العلماء الموثوق بهم، إلى آخر ما ذكره.

وعليه فيكون الرَّجُل في طبقة المولى عبدالله الينزدي، ومستقدّماً على طبقة المولى عبدالله الشوشتري المشهور صاحب المدرسة الكبيرة بأصفهان، وإنْ توهَّم بعض مَنْ لا بصيرة له من الطائفة إتحّادهما أيضاً، مع أنَّ بينهما بوناً بعيداً.

وقال السيّد حسين الكركي في بعض «إجازاته» المفصّلة عند عدّه الشيخ تاج الدِّين حسين بن شمس الدِّين الصّاعدي: مِنْ جملة مشايخ نفسه، وتلامذة مولانا عبد الله المذكور، والمولى المشار إليه قرأت عليه كذا وكذا، إلى أنْ قال: وكتاب «الأربعون حديثاً» التي ألّفها الشهيد الثالث في فضائل أمير المؤمنين ﴿ النّهي النّهي .

ثم ليعلم أنته على اصطلاح الشيخ حسين بن عبد الصمد والد شيخنا البهائي من جعله الشهداء الثلاثة وصفاً للشيخ محمّد بن مكي العامليّ، والشيخ عليّ بن عبد العالي الكركي شارح «القواعد»، والشيخ زين الدين العامليّ، يكون الشهيد الثالث هو الشيخ زين الدين المعروف بالشهيد الثاني ما ويكون المولى عبد الله الخراساني هذا هو الشهيد الرابع، والقاضي نور الله التستري هو

الشهيد الخامس فتأملً (١).

ولكن لَمْ يعهد عدّ الشيخ علي المذكور مِنْ جملة الشهداء، وإنْ عدّه ابن العودي الذي له الرسالة في أحوال الشهيد الشاني، وكذلك الشيخ حسين المذكور مِنَ الشهداء بسمّ بعض أكابر دولة الشاه طهماسب الصفوي، والظّاهر أنَّ ذلك: إمّا لكثرة شهادة علمائنا بهذا الوجه وعدم ظهور ذلك إلّا للخواص، أم لعدم إستقرار اللقب بعد تجاوزه عن الإثنين كما تراه، كما لَمْ يستقر لأحد مِنْ فحول علمائنا بعد المحقّقين صفة المحقّق الثالث والرابع وأمثالهما أيضاً، وإنْ بالغ في تمشية ذلك جمع كثير، ولا ينبئك مثل خبير (١).

٦ ـ المير علّام: تلميذ المولى أحمد الأردبيلي المتوفى سنة (٩٩٣هـ)
 وقد سئل عنه حين وفاته عمَّن يرجع إليه مِنْ تلاميذه. فقال: في الشرعيّات إلى
 المير علّام، وفي العقليات إلى المير فضل الله.

أقول: يوجد في النجف عند البجنوردي نسخة «تهذيب الوصول» للعلّامة بخطّ جيد إمضاء كاتبه (المحتاج إلى رحمة ربه الغني عبدالعلّام بن أبي طالب الحسيني كيا، في ٩٩٤) وكتب على ظهر النسخة: (لكاتبه الفقير عبدالعلّام بن أبي طالب الحسيني).

أقول: الظَّاهر أنَّه هو صاحب الترجمة الله الترجمة الله

٧ ـ المولى الفاضل الثقة الأمين زكي الدّين عناية الله ابن شرف الدّين

<sup>(</sup>١) روضات الجنّات ٤: ٢٣٣.

 <sup>(</sup>٢) له ترجمة في : الدريعة ١: ٤٢، الروضة الصنوية ( خ )، شهداء الفضيلة: ١٦٨، عاتم أراى عابلسي ١؛
 ١٥٤، نجوم السماء.

٣١) إحياء الداثر مِنَ القرن العاشر : ١٤٣.

عليّ ابن محمود بن شرف الدِّين علي القهباني الأصفهاني الرجالي ، الملقب بالزكي النجفي ، لكون أصله ومحلّ تحصيله المشهد المرتضوي الشهير بنجف الغري ، هو صاحب كتاب «مجمع الرجال » الذي هو مِنْ معاريف كـتب هـذا المجال ، وكتاب «ترتيب إختيار كتاب رِجَال الكشي » ، وكتاب «ترتيب رجال النجاشي » والحواشي الكثيرة عليه وغير ذلك .

وكان كما ذكره بعض الأركان: عالماً محققاً، صاحب دراية في علم الرّجال، وكان مِنْ تلامذة المولى المحقّق الأردبيلي م، وشيخنا البهائي، والمولى عبدالله التستري (عيهم الرحمة)، كما يستفاد من مطاوي كتاب «رِجَاله» المشهور وغيره، ومعاصراً للسيّد الأمير مصطفى التفريشي، وقد اتّفقت بينهما أيضاً حكايات نخرج بتفاصيلها عن أصل المنظور.

٨ - الأمير فضل الله الأسترآبادي ثمَّ النجفي، كان فاضلاً عالماً جليلاً، مِنْ علماء دولة السلطان شاه طهماسب الصفوي، وقد ذكره صاحب « نواقض الروافض » فضَّ الله فاه! - وذمّه كثيراً لأجل تشيّعه ورفضه، وَلَمْ أَطلع على مؤلّفاته، فلاحظ تواريخ الصفويّة.

والحقُّ عندي إتحاده مع مَـنْ يأتـي بـعنوان ـ السـيّد أمـير فـضل الله الأسترآبادي.

وقال الأمير غياث الدِّين منصور الشيرازي في «رسالته» في ردِّ كـلام العلامة الدواني في إيراده على والده السيّد السند في مسألتي \_الهيولي والنفس

<sup>(</sup>١) - والقهبائي - بضم القاف -: نسبة إلى قهباية ، معرّب كوه پايه ، أي الواقعة عبلى سفح الجبيل ، مثل قهستان الذي هو معرّب كوهستان : والعامّة تسمّيها الآن ا كوپ »، وهي القصبة الواقعة عبلى رأس مرحنتين مِنْ شرقي بلدة أصفهان ، والمعدودة مِنْ جملة أعمال تبك البلدة ، في حساب أهل الدّيوان ، وكان التسايم يَرْتُمُ إليها مِنْ جهة قطونه فيها زمن السنطان شاء عبّاس الماضي .

- نقلاً عن العلامة الدواني المذكور في بعض تعليقاته أنته قال: إنّه يحكى أنته رأى راء في منامه أنَّ حماراً رأى علفاً فتحرِّك إليه فصادمه حجر وإنكسر رجْ له، فحكى رؤياه على معبر ماهر، يقال: أنته المولى فضل الله الأستر آبادي، فقال: إنَّك تعرج إلى جبل تصيد فتنكسر رِجْلك، وكان الأمر كذلك \_انتهى.

وأقول: قد يتوهم اتحاده مع هذا، لكنَّه بعيد لأنهَ مع قطع النظر عَنْ كونه سيّداً، وذلك غير سيّد، كان العلّامة الدواني متقدّماً على الأمير فيضل الله المذكور فكيف يحكى عنه، فتأمّل.

السيّد الأمير فضل الله الأسترآبادي، فاضل عالم متكلّم فـقيه مـحقق، وكان مِن أجلّاء تلامذة المولى أحمد الأردبيلي، فلاحظ، إذْ لعلّه مـتَّحد مـع الآخرين، فتأمّل.

والَّذي اطَّلعت عليه مِنْ مؤلَّفاته هو: تعليقات على «إلَّهيات الشرح الجديد للتجريد»، وتعليقات على «أيات الأحكام» لمولانا أحمد المذكور. وغير ذلك مِنْ التعليقات العديدة. فلاحظ.

وسيجى، في ترجمة المولى آميرزا محمَّد الأسترآبادي أنَّه لمَّا سُـئِلَ المولى أحمد الأردبيلي حينَ حضرته الوفاة عـمّن يـتعلّم مـنه مِـنْ تـلامذته ويؤخذ منه المسائل، قال: أمَّا في العقليات فإلى الأمير فضل الله، وأمَّا في الشرعيّات فالى الأمير علّام.

ثمّ أقول: الحقُّ عندي إتحاده مع سابقه ولاحقه.

السيّد الحسيب النسيب الجليل الأمير فضل الله بن السيّد محمَّد كيا الحسيني الأسترآبادي، فاضل عالم متكلّم فقيه، وكان معاصراً للشيخ عليّ الكركي المشهور، وهو مِنْ علماء دولة السلطان شاه طهماسب الصفوي، ٨٦ ..... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

والحقُّ إتّحاده مع سابقيه.

ورأيت في بلاد مازندران صورة سؤال هذا السيّد عن الشيخ المذكور عن مسألة كون النبي تَبَيِّرَةُ متعبّداً قبل البعثة بشريعة مِنْ قبله مِنْ الأنبياء، فلعلّه مِنْ تلامذته أيضاً، فلاحظ.

ومِنْ مؤلفات هذا السيد: «رسالة في حل المغالطات»، رأيتها في بلدة ـ رشت ـ مِنْ بلاد ـ جيلان ـ، وله رسالة في «حل شبهة» على كلمة التوحيد وهـي مختصرة، وقد رأيتها ـ بهمدان ـ بل ولعلّها قطعة مِنَ الرسالة الآتية، فلاحظ، وله غير ذلك منَ الفوائد والرسائل فلاحظ.

والظاهر أنتَه بعينه السيّد الأمير فضل الله الأسترآبادي الذي كان مِنْ تلامذة المولى أحمد الأردبيلي، وقد يتأملٌ فيه لبعد بقائه إلى ذلك الزمان، فتأمّل.

وله أيضاً: «الرسالة التهليلية» مختصرة في تفسير كلمة التوحيد، رأيتها في بلدة \_رشت \_المذكورة، وغيرها أيضاً، لكن قد أورد في الديباجة عند ذكر الصلاة لفظ الأصحاب أيضاً، فتأمّل، إذ يحتمل أنْ يكون لغيره.

وله أيضاً رسالة....(١١).

ذكر الإمام الحجة الآغا بزرك الطهراني المعنوان فضل الله الأستر آبادي: تلميذ المير محمّد باقر الداماد المتوفى سنة (١٠٤٠ه) قال سيّد نافي «التكملة»: له حاشية على «زبدة البيان» (٢) للأردبيلي فيها تحقيقات حسنة.

<sup>(</sup>۱) رياض العلماء ١٤ ٣٦١ ٣٦٣.

<sup>(</sup>۲) الدّريعة ٦: ١٥٠.

أقول: هو غير صاحب رسالة «تقليد الميت» أنَّ الرسالة لبعض معاصري الشهيد الثاني ظاهراً حيث قال في أثناء الرسالة: وأما ما ذكر في الكتابة الشريفة المرسلة إلينا، ولذا إحتمل صاحب «الرياض» أنَّها لفضل الله الأسترآبادي المعاصر للشهيد الثاني، ومراده مِنَ الكتابة المرسلة هو «رسالة» الأسترآبادي المعاصر للشهيد الثاني، ومراده مِنَ الكتابة المرسلة هو «رسالة» الشهيد الثاني (٢) التي كتبها للسيّد حسين بن أبي الحسن، ولعلّه والد نورالدين علي الذي هو تلميذ الشهيد وصهره على بنته وولد له منها السيّد محمّد صاحب «المدارك» وأورد الشهيد في «رسالته» إثنى عشر وجهاً لعدم الجواز وأرسلها إلى فضل الله الأسترآبادي فكتب هو رسالة في ردّه.

نعم، يحتمل بعيداً إتحاد صاحب الترجمة مع تلميذ المقدّس الأردبيلي المذكور في «القرن العاشر: ١٨١» لكن الظّاهر تعدُّدهما لبعد الطبقة (١٠٠٠).

وذكره أيضاً في «أعلام القرن العاشر» بعنوان: فضل الله الأسترآبادي ابن محمّد كيا تلميذ المقدّس الأردبيلي المتوفق سنة (٩٩٣هـ) وقد سُئِلَ الأردبيلي عند وفاته عمّن يرجع إليه مِنْ تلاميذه، فقال: أمَّا الشرعيَّات فإلى المير علّام، وأمَّا العقليات فإلى المير فضل الله كما ذكر في «الرياض» في ترجمة الميرزا محمّد بن على الرجالي.

أقول: في كتب الطهراني بكربلاء «المختلف» للعلّامة من أوَّل الجرزء الخامس إلى آخر الجزء السابع الذي يتم به «الدِّيات» بخط فضل الله بن محمّد فرغ منه في سابع المحرم (٩٨٤هـ) وأظنّه خطّ صاحب الترجمة (٤٠٠٠).

<sup>(</sup>۱) الذريعة ٤: ١٧٣٨.

<sup>(</sup>٢) الذريعة ٤: ١٧٣٦.

<sup>(</sup>٣) الروضة النضرة: ٤٤٠.

<sup>(</sup>٤) إحياء الداثر من القرن العاشر : ١٨١.

٩ ـ السيّد السند الأمير فيض الله بن عبدالقاهر الحسيني التفريشي ثمّ النجفي تلميذ المولى أحمد الأردبيلي.

الفاضل العالم العامل الجليل العابد الزاهد الورع التقي النقي الموقق المعروف، الساكن بأرض الغري تلميذ المولى أحمد الأردبيلي وأستاذ الأمير شرف الدِّين عليّ الشولستاني النجفي المشهور، وكان هو والده أيضاً مِنْ أكابر العلماء.

وقد ذكره الأمير مصطفى التفريشي في «رجاله»، فقال عند ذكره: سيّدنا الطّاهر، كثير العلم، عظيم الحلم، متكلّم فقيه ثقة عين، كان مولده في «تفرش» وتحصيله في مشهد الرضائي د، واليوم مِنْ سكان عتبة جدّه بـ المشهد المقدّس الغروي على مشرفه السلام، حسن الخلق سهل الخليقة لين العريكة، كل صفات الصلحاء والعلماء والأتقياء مجتمعة فيه، له كتب منها: «حاشية على المختلف»، و «شرح الإثنى عشرية» انتهى (١).

وأقول: يعني بالإثني عشرية ـ الرسالة الإثني عشرية ـ التي للشيخ حسن ابن الشهيد الثاني في ـ الصلاة ـ ، وله أيضاً: «تعليقات» على «آيات الرسالة أو لا على هوامش النسخة ، وله أيضاً: «تعليقات» على «آيات الأحكام» للمولى أحمد الأردبيلي ، و «تعليقات» أيضاً على «إلهيات» شرح التجريد الجديد ، وله أيضاً: فوائد متفرّقة منها: في تحقيق مسائل أصول الفقه».

وقال الحرُّ العامليّ : الأمير فيض الله بن عبدالقاهر الحسيني التـفرشي،

 <sup>(</sup>١) نقد الرجال: ٣٦٩، وزاد في هامشه هذا التعليق: مات لجنا في شهر رمضان سنة خمس وعشسرين بمعد الألف. ودفن في المشهد المقالس الغروي. الذريعة ١٣: ٦٠.

كان فاضلاً محدّثاً جليلاً، له كتب منها: «شرح المختلف»، وكتاب في الأصول، أخبرنا بهذا خال والدي الشيخ علي بن محمود العامليّ، وكان قد قرأ عليه في النجف وأجازه، وكان يصف فضله وعلمه وصلاحه وعبادته، ثمَّ نقل كلام الأمير مصطفى كما أوردناه وقال: روى عن الشيخ محمد بن الحسن بن الشهيد الثانى \_انتهى (١).

وقال الشيخ الحرُّ أيضاً في آخر «وسائل الشيعة»: إنَّ الأمير فييض الله هذا تارة يروي عن الشيخ محمَّد المذكور، عن أبيه، عن الحسين بن عبد الصمد، عن الشهيد الثاني، وتارة يروي عن السيّد عليّ بن أبي الحسن العامليّ، عن الشهيد الثاني (٢).

وأقول: لا يخفى ما فيه، فإنَّ روايته تارةً بثلاث وسائط، وتارةً بواسطة واحدة بعيدة، ثمَّ الظاهر كون المراد بالسيّد عليَّ بن أبي الحسن هذا هـو والد صاحب «المدارك»، فتأمّل.

ثمَّ أقول: يظهر مِنْ إجازة الشيخ محمَّد بن جابر بن عبّاس النجفي للسيّد الأمير مرتضى السروي أنتَّه يروي السيّد أمير فيض الله هذا عن الشيخ حسن نفسه \_أعني والد الشيخ محمّد \_لا ابنه الشيخ محمّد ، وأنتَّه لا واسطة بينه وبين الشيخ حسن لا بولده ولا بغيره ، وكذا يظهر مِنْ آخر مقدّمة كتاب «حجة الإسلام» في شرح «تهذيب الأحكام» للفاضل القمّي أيضاً ، ومِنْ إجازة المولى حاج حسين النيسابوري للمولى نوروز على التبريزي أيضاً ، فلعلّه المولى حاج حسين النيسابوري للمولى نوروز على التبريزي أيضاً ، فلعلّه تارةً يروي عن الشيخ حسن بتوسُّط ولده الشيخ محمَّد ، وتارةً بلا توسُّط ،

<sup>(</sup>١) أمل الأمل ٢١٨:٢.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ٢٠: ٥٣.

٩ ...... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

فلاحظ.

وأمّا شرح «المختلف» للعلّامة فقد كان موجوداً بإسترآباد بخط تلميذه الأمير شرف الدِّين علي الشولستاتي المذكور، وقد سمّاه «منهاج الشريعة» في بيان المسائل المذكورة في كتاب «مختلف الشيعة»، وهذا كتاب حسن جيد كثير الفوائد ولكنّه لَمْ يتم على الظاهر، فلاحظ.

ومِنْ مؤلفاته أيضاً: «رسالة الأربعين حديثاً»، وكانت بخطّه الشريف، وكان خطّه متوسطاً، وتاريخ تأليفها سنة ثلاث عشرة وألف، وتشمل على الأقوال والأخبار التي وردت في حال مخالفي أهل الحقّ، وقد نقلها مِنَ الكتب الأربعة وغير ها من الكتب المتداولة.

وقد ذكر المولى الحاج حسين النيسابوري تلميذ الأمير شرف الدِّين الشولستاني المشار إليه هذا السيّد في إجازته للمولى نوروز علي التبريزي فقال عند ذكره: أنه يروي السيّد السند الفاضل المحقّق العابد الزاهد التقي النقي الألمعي الأمير فيض الله ابن السيّد الجليل الفاضل الأمير عبدالقاهر الحسيني التفرشي -رفع الله مكانه في جنته وجمع بينه وبين أنتته -، عن الشيخ الجليل السعيد الشيخ حسن بن الشيخ زين الدِّين، عن الشيخ حسين بن عبدالصمد، عن الشهيد الثاني - والد الشيخ حسن المذكور، ويروي أيضاً الأمير فيض الله عن السيّد الجليل السيّد أبو الحسن عليّ بن الحسين العامليّ - والد صاحب المدارك بين -، عن الشهيد الثاني - انتهى ملخّصاً.

وأقول: في كلامه إشكال. لأنه إنَّ أبقي الكلام على ظاهره يشكل مِنْ جهتين:

الأولى - في رواية صاحب « المدارك » عن الشهيد الشاني ، لأنه لا يروى عنه إلّا بواسطة واحدة .

الثانية -إنَّ اسم - صاحب المدارك - هو السيّد محمّد، وأمّا السيّد أبو الحسن عليّ المذكور فهو إسم لوالده وهو واضح، وإنْ قبل سقوط لفظ «الوالد» بين العامليّ وبين صاحب المدارك في الكلام مِنَ النُسّاخ لا ندفع الإشكالان، لكن يرد إشكال آخر، وهو أنَّ الأمير فيض الله لا يروي عن والد صاحب المدارك إلّا بالواسطة لبعد الدرجة، وهو ظاهر بحمد الله، فتأمّل.

لعله سقط مِنَ الكلام إسم آخر مِنْ جانب النُسَاخ، فلاحظ، ويكون مراده أنَّ الأمير فيض الله يروي عن صاحب المدارك عن والده عن الشهيد الثاني، كما أنته يروي أيضاً الأمير فيض الله عن الشيخ حسن عن الحسين بن عبدالصمد عن الشهيد الثاني، فتأمّل.

لكن في أسانيد «أربعين» الأستاذ الإستنادين: أنَّ الأمير فيض الله هـذا يروي عن الشيخ محمّد عن والده الشـيخ حسـن عـن والده الشـهيد الثـاني، ويروي تارةً أيضاً عن السيّد أبي الحسن عليّ العـامليّ عـن الشـهيد الثـاني، فتأمل.

ولعلّه أراد به والد صاحب « المدارك ».

10 ـ الميرزا محمَّد بن عليّ بن إبراهيم الأسترآبادي: (١٠ كان فاضلاً عالماً محقّقاً مدقّقاً عابداً ورعاً شقة عارفاً بالحديث والرِّجال، له كتاب «الرِّجال» الكبير و المتوسط و الصغير، ما صنّف في الرِّجال أحسن مَنْ تصنيفه ولا أجمع، إلّا أنتَه لَمْ يذكر المتأخّرين، وله أيضاً «شرح آيات الأحكام» و «حاشية التهذيب»، و «رسائل» مفيدة.

 <sup>(</sup>١) له ترجمة في: أمل الآمل ٢: ٢٨١، تنقيح المقال ٣: ١٥٩، جامع لرواة ٢: ١٥٦، الذريعة ٤: ١٤٠.
 ريحانة الأدب ٤: ٣٦٤، الفوائد الرضوية: ١٥٥، الكنى والألقباب ٣٠- ٢٢٠. لؤلؤة ليبحرين: ١١٩.
 المستدرك: ٣، مصفى المقال: ٢٠٠.

وذكره صاحب « السلافة ». وذكر أكثر مؤلّفاته وأثنى عليه، وقال إنّه توفيّ بمكة لثلاث عشر خلون مِنْ ذي القعدة سنة (١٠٢٨ هـ)(١).

وذكره أيضاً السيّد مصطفى التفرشي في «رجاله» (٢) فقال: فقيه متكلّم ثقة مِنْ ثقات هذه الطائفة وعباً دها وزهاً دها، حقّق الرِّجال والرواية والتفسير تحقيقاً لا مزيد عليه، كان مِنْ قبل مِنْ سكان العتبة العلية الغروية واليوم مِن مجاوري بيت الله الحرام ونسّاكهم، له كتب جيّدة منها: كتاب «الرِّجال» حسن الترتيب يشتمل على أسماء جميع الرِّجال يحتوي على جميع أقوال القوم في المدح والذَّم، ومنها كتاب «آيات الأحكام» \_انتهى.

قرآ - المترجم له - على جماعة ، منهم : الفاضل مولانا أحمد الأردبيلي ، والشيخ إبراهيم بن علي بن عبدالعالي الميسي ، وصرّح بالثاني في آخر مقدَّمة «حجّة الإسلام» في شرح «تهذيب الأحكام» للفاضل القمِّي ، وأمّا الأوَّل فقد سُمِعَ من الأفاضل .

وقد نقل بعض الأفاضل: أنَّ في زمن وفاة مولانا أحمد الأردبيلي كان أميرزا محمَّد في النجف في خدمته، ولمَّا سُئِل في تلك الحال عمّن يرجع إليه مِنْ تلامذته في التعليم، فأشار إلى الأمير فضل الله في العقليّات، وإلى الأمير علام في النقليات، فدخل الغيظ مِنْ ذلك إلى الآميرزا محمّد حيث لَمْ يجعله في عدادهما، ولَمْ يبقَ بعد موت مولانا أحمد الأردبيلي في النجف، وتوجّه إلى مكّة وأقام بها.

وذكره العلَّامة المجلسي أيضاً في باب مَنْ تشرِّف في الغيبة الكبرى بلقاء

<sup>(</sup>١) سلافة العصر: ٩٩١.

٢١) نقد لرجال: ٣٢٤.

مولانا الحجة الله ، فقال: أخبرني جماعة ، عن السيّد السّند الفاضل الكامل ميرزا محمَّد الأسترآبادي \_ نوَّر الله مرقده \_ أنتَه قال: إنّي كنت ذات ليلة أطوف حول بيت الله الحرام ، إذ أتى شابٌ حسن الوجه ، فأخذ في الطّواف ، فلمّا قرب مني أعطاني طاقة وَرد أحمر في غير أوانه ، فأخذت منه وشممته ، وقلت له : مِنْ أينَ ياسيّدي ؟ قال : من الخرابات ، ثمّ غاب عنّى ، فَلَمْ أره .

أقول: الخرابات هي جزائر المغرب من البحر المحيط، منها: الجزيرة الخضراء التي ذكرها السمعاني في «أنسابه»، ونسب إليها جماعة مِنْ العلماء والمحدّثين، وذكرها الفيروز آبادي في «قاموسه» والمجلسي في «بحاره».

١١ ـ السيّد السند، والركن المعتمد، قدوة المحقّقين، العالم اللـوذعي، والأديب الألمعي، فقيه أهل بيت العصمة والطهارة، السيّد شمس الدين محمّد بن عليّ بن الحسين بن أبى الحسن الموسوي العامليّ الجبعى.

ولد عام ( ٩٤٦هـ) مِنْ أبوين صالحين تقيين، عارفين بالأحكام الشرعية، فوالده أحد أعلام الطَّائفة في زمانه، وأمَّا والدته فهي بنت وحيد عصره، وفريد دهره، الشيخ زين الدِّين العامليّ الشهيد الثاني اقدس الله أرواحهم الزكيّة).

كان مجدًاً في التحصيل. وقد هبًا الله تعالى له الجو الصالح للـدراسـة. فكان شريكه في الدرس خاله العالم الرَّباني الشيخ حسن ابن الشهيد الثاني في أكثر أبحاثه وحضوره عند أعلام العلماء في ذلك الزمان.

فتتلمذ على أبيه السيّد نورالدِّين عليّ -صهر الشهيد الثاني -. وعلى المولى الجليل الشيخ حسين بن عبدالصمد - والد الشيخ البهائي -. وعلى الشيخ أحمد بن حسن النباطي العامليّ.

كما تولَّى السيَّد على الصائغ تعليم الشيخ حسن والسيَّد محمَّد. العلوم

التي استفادها مِنَ الشهيد الثاني مِنْ: معقول ومنقول، وفروع وأصول، وعربية ورياضيات، ولما أنتقل السيّد عليّ إلى رحمة الله، ورد الفاضل الكامل مولانا عبدالله اليزدي تلك البلاد فقرءا عليه في: المنطق، والمطوَّل وحاشية الخطائي، وحاشيته عليهما، وقرءا عنده تهذيب المنطق، وكان الشيخ ملَّا عبدالله يكتب عليه حاشية في تلك الأوقات.

وكان للسيّد محمّد وشريكه في الدرس الشيخ حسن طريقة في الدراية تعتبر فريدة نشرحها فيما يلي:

وعندما سافرا إلى العراق حضرا عند المولى المقدّس أحمد الأردبيلي يَّ فقالا له: نحن ما يمكننا الإقامة مدّة طويلة، ونريد أنْ نقرأ عليك على وجه نذكره إنْ رأيت ذلك صلاحاً، قال: ما هو؟ قالا: نحن نطالع وكل ما نفهمه ما نحتاج معه إلى تقرير بل نقرأ العبارة ولا نقف وما يحتاج إلى البحث والتقرير نتكلّم فيه، فأعجبه ذلك وقرءا عنده عدّة كتب في الأصول والمنطق والكلام وغيرها مثل: «شرح المختصر» للعضدي، و «شرح الشمسية»، و «شرح المطالع» و غيرها، وكان يَ يكتب شرحاً على «الإرشاد» ويعطيهما أجزاء منه، ويقول: انظروا في عبارته واصلحوا منها ما شئتم فاني أعلم أنَّ بعض عباراته غير فصيحة، وكان جماعة مِنْ تلامذة ملَّا أحمد يقرأون عليه في عباراته غير المختصر» العضدي، وقد مضى لهم مدَّة طويلة وبقي منه ما يقتضي صرف مدة طويلة أخرى حتَى يتمّ، وهما إذا قرءا يتصفحان أوراقاً حال القراءة منْ غير سؤال وبحث.

وكان يظهر مِنْ تلامذته تبسّم على وجه الإستهزاء بهما على هذا النحو من القراءة فلمًا عرف ذلك منهم تألمَّ كثيراً، وقال لهم: عن قريب يتوجهان إلى بلادهما وتأتيكم مصنفاتهما وأنتم تقرؤون في شرح المختصر، وكانت إقامتهما مدَّة قليلة ، فلمّا رجعا صنّف الشيخ حسن «المعالم » «المنتقى » والسيّد محمّد «المدارك » ووصل بعض ذلك إلى العراق قبل وفاة ملّا أحمد ، فكان الشيخ حسن والسيّد محمّد شريكين في القراءة على المشايخ والرواية عنهم ٧٠٠ .

وقد ترك \_المترجم له \_ آثاراً قيمّة نافعة ، على الرغم من أنه كان معروفاً بقلّة التصنيف وكثرة التحقيق ، ومِنْ أهم تلك المصنّفات :

ا مدارك الأحكام في شرح شرائع الإسلام: وقد جعل «المدارك» بمنزلة التتمة «للمسالك»، لأنته مختصر في العبادات ومطول في المعاملات، فهو مِنْ أحسن الكتب الإستدلالية كما عبر عنه الأفندي في «رياضه» (٢) والخوانساري في «روضاته» (٣)، وقد خرج منه العبادات في ثلاث مجلّدات، وكان فراغ مؤلفه منه سنة (٩٩٨ه).

وما زال علمائنا وفقهاؤنا العظام منذ أيّام تأليفه وإلى اليوم يعتمدون عليه ويعدونه من أهم الكتب المعتمدة في نقل الأقوال.

ويمتاز هذا الكتاب بمتانة الإستدلال والإعتماد على الروايات المسلَّمة الإعتبار، ومِنْ هذه الروايات يختار ماكانت دلالتها واضحة، وينتقي مِنَ الأدلة العقلية ماكان متسالماً عليه.

ومِنْ مميزاته أيضاً أنه ينقل الرواية بكاملها مع الدقة في نقلها. ولذاكان مِنَ الكتب المعتمدة في نقل الرواية .

٢ ـ حاشية على «الإستبصار».

٣ ـ حاشية على «تهذيب الأحكام».

<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة ١٠: ٦\_٧.

<sup>(</sup>٢) رياض العلماء ٥: ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) روضات الجنات ٧: ٥٤.

٤ ـ حاشية على « ألفية الشهيد»، وكان فراغه مَنْ تأليفها ضحى نهار الخميس الرابع والعشرين مِنْ شهر صفر سنة سبع وتسعين وتسعمائة في مشهد سيّد الشهداء الحسين الحسين اللهداء الهداء الهداء الهداء الهداء الهداء الهداء اللهداء اللهداء الهداء ال

٥ ـ نهاية المرام في شرح مختصر شرائع الإسلام، وجد منه كتاب «النكاح» إلى آخر «النذور» بخط تلميذه، والمخرج له مِنَ السواد إلى البياض، وفي آخره: ثم المجلّد الثالث مِنْ كتاب «نهاية المرام» في شرح مختصر شراتع الإسلام، ضحى نهار الخميس (١٩ / رجب / ١٠٠٧ هجرية)، وقد فرغ مِنْ كتابته يوم الجمعة (٢٠ / رجب / ١٠٠٧ هـ جرية) نكان يُخ يكتب الكراسة فيقرؤها تلميذه عليه ويبيضها فتم التصنيف والتبييض في شهر واحد المرابة فيقرؤها تلميذه عليه ويبيضها فتم التصنيف والتبييض في شهر واحد المرابة فيقرؤها تلميذه عليه ويبيضها فتم التصنيف والتبييض في شهر واحد المرابة فيقرؤها تلميذه عليه ويبيضها فتم التصنيف والتبييض في شهر واحد المرابقة في المرابقة في المرابقة في المرابقة في شهر واحد المرابقة في في شهر واحد المرابقة في شهر والمرابقة في شهر والمرابقة في مرابقة في شهر واحد المرابقة في مرابقة في مرابقة في مرابقة في شهر واحد المرابقة في شهر واحد المرابقة في مرابقة في مرابقة

7 ـ حواشي على خلاصة العلَّامة ، نقل السيّد محمّد حيدر العامليّ المكي في كتابه «نجح أسباب الأدب» مِنْ خطّه ما كتبه السيّد في ابن الغصائري وفي إبراهيم بن عمر الصنعاني (٤).

٧ ـ حاشية على الروضة البهيّة ، لجدّه الشهيد الثاني ، انفرد بذكره المدرس التبريزي(٥).

والسيّد العامليّ أحد تلكم الشخصيات العلمية ذات الفكر الثاقب والرأي السديد والتي زودت الحوزة العلمية بالبحوث المبتكرة.

<sup>(</sup>١) رياض العلماء ٥: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) الذريعة ١٤: ٦١.

٣١) أعيان الشيعة ١٠: ٧.

<sup>(</sup>٤) مصفى المقال: ١٤١٤.

٥١، ريحانة الأدب ٢: ٢٩٤.

ولذلك فقد أثني عليه كثير مِنَ الأعلامِ ممّن عاصره، وممّن جاء بعده.

فالسيّد مصطفى التفريشي يقول في معرض حديثه عنه: سيّد مِنْ ساداتنا، وشيخ مِنْ مشايخنا، وفقيه مِنْ فقهائنا (رضي الله عنهم)، مات عَنْ قرب إلّا أنّه كان بالشّام ولَمْ يتفّق لقائي إيّاه.

والحرُّ العامليّ يقول: كان عالماً فاضلاً متبحّراً ماهراً، محقّقاً مدقّقاً زاهداً عابداً ورعاً فقيهاً محدّثاً كاملاً جامعاً للفنون والعلوم، جليل القدر عظيم المنزلة.

وقال الحرُّ أيضاً: ولقد أحسن وأجاد في قلَّة التصنيف، وكثرة التَّحقيق، ورد أكثر الأشياء المشهورة بين المتأخِّرين في الأُصول والفقه، كما فعله خاله الشيخ حسن.

وقال صاحب « المقامع » في أوَّل شرحه عملى « المدارك » : والسيّد السند الحسيب النسيب أسوة المحققين ، وقدوة المدققين ، ولسان المتأخّرين .

وقال المحقّق البحراني في «لؤلؤته»: أمّا السيّد السيّد السيّد محمّد وخاله المحقق المدقق الشيخ حسن ففضلهما أشهر مِنْ أن يُنكر ` .

وقد أثنى عليه غير هؤلاء كثيرون: كالأفندي في «رياض العلماء» (٢) والسيد الخوانساري في «روضات الجنات» (٣) والسيد الأمين في «الأعيان» (٤).

انتقل السيّد العامليّ إلى جوار ربّه الكريم في ليلة العاشر مِنَّ شهر ربيع

<sup>(</sup>١) لؤلؤة البحرين: ٤٤ ـ ٥٥.

<sup>(</sup>٢) رياض العلماء ٥: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) روضات الجنات ٧: ٤٦.

<sup>(</sup>٤) أعيان الشبعة ١٠: ٧.

الأوَّل سنة (١٠٠٩ هـ) في قرية « جبع »، عن عمر ناهز الثانية والستين . ورثاه خاله ورفيقه الشيخ حسن بأبيات كتبت على قبره:

لهفي لرهبن ضبريح كبان كبالعلم للجود والمجد والمعروف والكبرم

قد كان للدِّين شَمْساً يستضاء به محمّد ذو المزايا طاهر الشيم سقى ثراه وهناه الكرامة والر يحان والروح طرا بارئ النسم

وكتب على قبره الآية المباركة: ﴿رَجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهِدُوا اللهِ عَلَيْهُ فَمِنْهُمْ مَنُ قضي نحبه ومنهم من ينتظر وما بدُّلوا تبديلاً.

وقيل في مادة تاريخ وفاته:

وابن عملي سبط ذي المسالك بعد (نجاح) (جمد ذو المدارك) وعدد لفظ (نجاح) إشارة لمدة عمره الشريف وهي إثنتان وستون سنة. و(جد ذو المدارك) هو سنة وفاته.

١٢ ـ ضياء الدِّين محمَّد الكاشاني: مِـن الفـضلاء الأمـجاد، والشـعراء الأُدباء المشهورين في عصر الشاه عبَّاس الأوّل (٩٩٦ ـ ١٠٣٨ هـ) ومِنْ شعره ما أنشاه في مادّة تاريخ فوت محمّد خان أوزبك في (١٠٠٦ هـ).

أقول: ولعلَّه ضياء الدِّين محمَّد بن محمود القاساني تلميذ المقدَّس الأردبيلي احمد المتوفق (٩٩٣هـ)، ويروى عنه الحسين بـن حـيدرالكـركي. المفتى بأصفهان المتوفي سنة (١٠٤١هـ) بإلاجازة الصادرة منه له فی (۱۰ / ج ۱ / ۱۰۰۵ هـ)<sup>(۱۱)</sup>.

١٣ ـ الخواجة فضل الدِّين محمَّد التركة ، كان مِنْ أرشد تلامذة المولى ـ المحقّق المقدّس الأردبيلي ﴿ كصاحبي ﴿ المعالم ﴾ و﴿ المدارك ﴾ كما ذكره

<sup>(</sup>١) الروضة النضرة: ٢٩٨.

العلّامة الجليل فخر الدِّين الموسوي الأردبيلي النجفي الله

<sup>(</sup>۱) تاریخ أردبیل ودانشمندان ۲: ۳۰.

### الفصل السابع

### «مؤلّفاته»

كان شيخنا الأردبيلي الله عظمته في العلم والتحقيق قليل التأليف لعدة أمور: لانشغاله بالتدريس والزعامة الدينية ، ولكثرة أسفاره في سبيل أداء رسالته الإسلامية ، وواجبات الشرع الحنيف ، ولشدة احتياطه ، ودقة مسلكه ، وتشبته في مباحث النظر والإجتهاد ، ولأنسّه كان يهدف إلى الإستكار في التصنيف والإبداع فيه .

وبالرغم مِنْ هذا وذاك، فقد احتفظ التأريخ العلمي له بيسير مِنَ المؤلفات المختلفة المواضيع هي:

### ١ ـ حديقة الشبعة:

فارسي في اثبات النبوّة الخاصّة والإمامة، في مجلّدين، قد طبع المجلد الثاني منه في الإمامة في بدو سلطنة ناصر الدِّين شاه سنة (١٢٦٥ه) ومَّرة ثانية في سنة (١٢٧٩ه) فيه إثبات إمامة أمير المؤمنين في وفضائله ومناقبه، وإثبات إمامة سائر الأئمة الطاهرين في نسخة منه عند السيّد أبي القاسم الأصفهاني في النجف تأريخ كتابتها سنة (١٠٧٨ه) صرّح الكاتب بأنيّه مِنْ تأليف المولى المقدّس الورع الزاهد المولى أحمد بن محمّد الأردبيلي المتوفّى تأليف المولى المقدّس الورع الزاهد المولى أحمد بن محمّد الأردبيلي المتوفّى سنة (٩٩٣ه) كما صرّح به في «أمل الآمل» و«اللؤلؤة» و«البلغة» وغيرها أيضاً، وصرّح المصنّف نفسه باسمه في أواخر ذكره لفرق الصوفية عند

مشاهدته زيارة أهل -أصفهان -لقبر أبي الفتوح العجلي، وقد نقل فيه عن سائر تصانيفه كما عين مواضعها الشيخ النوري (١)، ومع ذلك الوضوح لا وجه لإنكار العارف في «طرائق الحقائق» كونه تأليف المقدّس الأردبيلي بادعاء أنَّ المقدّس نفسه كان مِنَ -الصوفية - فلا يكتب في ذمّهم مثل هذا الكتاب، أوّله زيب وآرايش آغاز وأنجام نعوت وصفات أنبياى عظام وأوصياى كرام بدأ بمقدّمة، فيها بيان الإمامة معنى ووصفاً، ثمَّ شرع في أحوال كل إمام مِنْ أمير المؤمنين على الحجة اعم، وفي أحوال الإمام الصادق على الذي كان مبدء التصوف الإسلامي في عصره، تعرض لبيان أحوال الصوفية وأقوالهم فرقة فرقة ، والرّد والتشنيع عليهم مفصلاً.

وقد استخرج هذا الباب بعض معاصري الأردبيلي في حياته، وجعله رسالة مستقلة، ذكر خصوصياتها الشيخ النوري<sup>(٢)</sup>، وقد لخص «حديقة الشيعة» المحرَّفة (٤) المسقط منها

<sup>(</sup>١) خاتمة المستدرك: ٣٩٦.

٢١) خاتمة المستدرى: ٣٩٥.

٣١) الدريعة ٤: ٢٢٤.

٤١) فهنا مسالتان؛ الأولى: من هو مؤلف «حديقة انشيعة» المطبوعة مكرراً؟ والثانية: هل أنَّ الرسالة في ــ ردًا انصوفية ـ جزء من « الحديقة » أم ملحقة بها؟

والجواب عن الأولى: أنَّ الشيخ الحرّ العامليّ المتوفّى سنة ١٩٠١ هـ) وصاحب «اللؤلؤة» المتوفّى سنة ١١٨٦١ هـ، ينسبانه إلى المحقّق الأردبيلي ويكون تأليفه قبل سنة (٩٩٣ هـ) والذي توفّي فيها الأردبيلي و ولكن لمير معصوم على المتوفّى سنة ٤٣٤٤ هـ، نقل في «طرائق الحقائق» عن المحقّق السيزواري المتوفّى سنة (١٠٩٠ هـ) نفيه عنه ونسبته إلى المولى معز اللهِ بن الأردستاني ، ونقل أيضاً من والمولى محمود الخراساني: أنَّ «الحديقة» النّفت في «الهند» ثمّ ألحقت بها «ردّ الصوفية» ونسبت إلى والمولى الأردبيلي فيكون تأليفه في سنة (١٠٥٨ هـ) وقد نقل عن المجلسي وأيضاً نفيه عن الأردبيلي ...

بعض ما في «الحديقة » الذي ذكرناه أوَّلاً للأردبيلي، وتوجد نسخة المحرَّف في المكتبة الحسينية \_ التسترية \_ مِنْ وقف الحاج عليّ محمّد النجف آبادي، وعمد إلى تأليفه بتحريف \_ عبدالله قطب شاه \_ بعد نزوله إلى \_ حيدر آباد \_ في عصر تقربه إليه بما أهدى إليه مِنْ تأليفه هذا، الذي هو لا يشذ عَنْ \_ حديقة الشيعة الأردبيلية \_، إلّا اسقاطه لثلاثة أسطر مِنْ خطبته، وإسقاط جميع ما يتعلّق بالصوفية عند ذكر أحوال الإمام الصادق مَنْ اخره، وإلا عدة أسطر مِنْ آخره، وزاد في أوّله خطبة باسم \_ قطب شاه \_ وفي آخره مديح \_ الشاه

<sup>=</sup> فنقول: ﴿ أَوَّلاً ﴾ \_ إنَّا نرى النافين له عن \_الأردبيلي \_أقرب إلى زمان التأليف مِن المثبتين له .

و(ثانياً) \_إنّاكَ نجد نسخة مِنَ « الحديقة « يكونَ تأريخها قبل سنة ١٠٥٨ هـ. وَلَمْ نجد نسخة منها منسوبة إلى \_العولي الأردبيلي \_قبل سنة ١٠٧٨ هـــا \_اي عشرين سنة بعد التأليف الثاني.

و(ثالثاً) \_إناً نعلم أنَ نهضة الفقهاء ضدَّ التصوف إنَّما اتسعَت نطاقها في النصف الثاني مِنَ القرن الحادي عشر وما بعدها حتَّى دعى العلامة المجلسي إلى تبرئة والده عن التَّصوف كما أشار إليه في « الذريعة ٤: ٤٩٧»، وأمَّا قبل ذلك التاريخ فقد كان التصوف هي طريقة رِجَال البلاط ومذهب الحكومة، وماكان الأحد حوَّ، الاعتراض عليها.

وأَمَا الجوابِ عن الثانية: أنَّ هذه الرسالة ملحقة بالكتاب قطعاً. لأنَ الكتاب إمَّا أنْ يكون ـ لمعز الدَّين الأردستاني ـكما يدعيه هو، وهو منكر لكون الرسالة جزء مِنْ كتابه كما في « الطرائق « وأمَّا أنْ يكون ـ للمحقَّق الأردبيلي ـ المذكورة في « الذريعة ٢٠٣١٠». والقائل بوحدة الوجبود لا يبعترض عملي ـ الصوفية ـ بمثل هذه الإعتراضات.

فيمكننا أن نستنتج ممّا مضى: أنَّ المهوسين ضدّ التصوف وضدَّ المجلسيين - الدين أجهوا سبع عشرة رسالة في - ذم أبي مسلم - كما ذكره في « الدريعة ٤: ١٥٠ »، وألَّقُوا كتاب « توضيح لمشربين » على تفصيل ذكر في « الذريعة ٤: ٤٩٥ »، هم الدين كتبوا « رسالة مستقلة » في « ردّ الصوفية » رآها العلامة النوري كما في « خاتمة المستدرك: ٢٩٤ »، شمّ أدرجوها في كتاب « حديقة الشيعة » - تأليف الأردستاني، وغيروا مواضع من الكتاب ونسبوها إلى - المولى المقدّس الأردبيني - للإستفادة بسل مكانته في قلوب الجماهير مِن النّاس، وإلا فبعيد جداً عن مثل - المحقق - أن يؤلف كتاباً فيه مسائل - كمسائلة الجزيرة الخضراء - مع ذلك إلاشتباه العظيم في سندها بما يضحك التكلى، كما ذكره في «الذريعة ٥ - ١٠٥ - ١٠٥».

إسماعيل \_أوّل ملوك الصفوية، وعدة أبيات، ذكر الجميع العلّامة النوري<sup>(١)</sup>، وقال في تاريخه:

بود پنجه وهشت بعد هزار كه بپايان رسيد اين گفتار قد تكلّم عليه المحدّث المتبع الميرزا حسين النوري في «مستدرك الوسائل» مستوفيً، وسبب ذلك نقل «صاحب الروضات» التشكيك في صحّة نسبة الكتاب إلى الأردبيلي عَنْ بعضهم، وكون بعض النّاس سرق الكتاب المذكور وغير خطبته ونسبه إلى نفسه، فأطال المحدِّث النوري في إقامة البرهان على أنَّ الكتاب المذكور هو للأردبيلي، وأنَّ الحامل على إنكار نسبته البرهان على أنَّ الكتاب المذكور هو للأردبيلي، وأنَّ الحامل على إنكار نسبته النقل عنه فيه، فقال: صرّح بنسبة الكتاب إليه في «أمل الآمل» وأكثر النقل عنه في رسالته التي ردّ بها على الصوفية قيائلاً: أورد مولانا الفاضل الكامل العامل المولى أحمد الأردبيلي في «حديقة الشيعة».

وصرَّح به المحدِّث البحراني في « اللؤلؤة »، ونقله عن شيخنا المحدِّث العالج عبدالله بن صالح، والشيخ العلامة الشيخ سليمان بن عبدالله البحراني الذي يعبر عنه البهبهاني في « التعليقة » بالمحقّق البحراني وغيرهم، قال: فلا يلتفت إلى إنكار بعض أبناء هذا الوقت له، وقولهم: إنَّ الكتاب ليس له وأنسه مكذوب عليه.

ونقل ذلك عن الآخوند المجلسي وَلَمْ يثبت، وصرَّح به أستاذ هذا الفن الميرزا عبدالله الأصفهاني في «رياض العلماء»، فقال في ترجمة «العصار» المعروف، قال محمّد بن غياث الدِّين في «تلخيص» كتاب «حديقة الشيعة» للمولى أحمد الأردبيلي ـ بالفارسية \_ ومثله في ترجمة «عبدالله بن حمزة

١١) خاتمة لمستدرك: ٣٩٤.

الطوسي »، قال: وهؤلاء الخمسة مَنْ أساتيذ هذا الفن، وكفي شاهداً.

ويؤيده الجوالة في الكتاب المزبور على كتابه «زبدة البيان» قال عند ذكر أحوال الإمام الصادق على ما ترجمته: ورد في حقّ أبي هاشم الكوفي واضع هذا المذهب (التصوّف) عدَّة أحاديث:

منها: ما رواه في كتاب «قرب الإسناد» عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه القمّي، عن سعد بن عبدالله، عن محمَّد بن عبدالجبَّار، عن الإمام العسكري على أنته قال: « سُئِلَ أبو عبدالله \_ يعني \_ الإمام الصادق عن أبي هاشم الصوفي الكوفي ؟ فقال: إنَّه كان فاسد العقيدة جدًا، وهو الذي ابتدع مذهباً يقال له: التصوف وجعله مقراً لعقيدته الخبيثة، وأكثر الملاحدة وجنة لعقائدهم الباطلة».

قال: وهذا الكتاب الشريف وقع إليَّ بخطَّ مصنّفه، وفيه حديث آخر في هذا ـ الباب ـ وقد فصلت ذلك في « زبدة البيان » بأوضح مِنْ هذا.

وذكر فيه كلاماً في مسألة الصلاة على النبي على هو كالترجمة لما ذكره في «زبدة البيان» وأحال فيه في مواضع على «شرح الإرشاد» وكذلك أحال فيه على «رسالته» - الفارسية - في أصول الدِّين، وعلى «رسالته» في إثبات الواجب.

قال: فمِنَ الغريب بعد ذلك كلّه ما في «الروضات» بعد نقل صحّة النسبة عن المشايخ الأربعة المتقدّم ذكرهم مِنْ قوله: وقد نفاها بعضهم، ونقل ذلك عن محمّد باقر المجلسي، لكن النقل لَمْ يثبت، وذلك لفقد الدليل على صحّة هذه النسبة، ولكثرة نقله عن الضعفاء اللّذين لا يـوجد النقل عـنهم فـي الكـتب المعتمدة، أو لوجود مضمون الكتاب بعينه في بعض كـتب الشيعة الأعـاجم المتقدّمين، إلا قليلاً مِنْ ديباجته كما قيل، أو لبعد التأليف بهذا السوق واللسان مِنْ مثله، وفي مثل الغري السدي العربي، وأجاب:

أمًا عن النقل عن الضعفاء فبأنّه في مقام الرّد على الغير مِنْ صحاحهم وتفاسيرهم. وفي مقام الفضائل والمعاجز التي يكتفي فيها بالنقل مِنْ الكتب المعتبرة من غير نظر للأسانيد، فهو لا يختلف في ذلك عَنْ كتب العلّامة وابن شهر أشوب وغيرهما.

وأمًا وجود مضمونه في كتاب آخر فإنَّ بعض مَنْ لَمْ يجد بزعمه وسيله إلى جلب الحظام إلاّ التدثر بجلباب التأليف، وإنْ لم يكن له حظ في الكلام، سافر إلى «حيدر آباد» في عهد السلطان عبدالله قطب شاه الإمامي واتصل به ثمَّ عمد إلى كتاب «حديقة الشيعة»، فأسقط الخطبة وأسطراً مِنْ بعدها ووضع له خطبة مِنْ نفسه وجعله باسم السلطان المذكور، وسرق الكتاب وأسقط منه ما يتعلَق بأحوال «الصوفية» وذمّهم لميل السلطان إليهم، وفي المواضع التي أحال فيها الأردبيلي على مؤلفاته، قال: وذكر الأردبيلي ذلك في المواضع التي أحال فيها الأردبيلي على مؤلفاته، قال: وذكر الأردبيلي ذلك في حكتاب كذا قال: والبعد الذي ذكره أشبه بكلام الأطفال، ثمَّ قال: وسمعتُ مِنْ بعض المشايخ: أن اصل هذه الشبهة مِنْ بعض ما انتمى إلى التصوف مِنْ ضعفاء الإيمان، لما رأوا في الكتاب مِنْ ذكر قبائح القوم ومفاسدهم، مع ما عليه الأردبيلي مِنَ الإشتهار بالتقوى والقبول عند الكافة، فدعاهم ذلك إلى الكار كونه منه تشبشاً بما هو أوهن مِنْ بيت العنكبوت.

# ٢ - مجمع الفائدة والبرهان في شرح «إرشاد الأذهان إلى أحكام الدّين»:

كبير معروف مشهور، وبالفضل والتحقيق والإتقان بين أصحابنا مذكور، إلاّ أنته لَمْ يوقف فيه إلى الآن على أبواب النكاح، شرع فيه \_بكربلاء \_في شهر رمضان سنة (٩٧٩هـ) وفرغ منه سنة (٩٨٥هـ) إلاّ أنّ الموجود منه غير تام لأنته مِنْ أوّل «العبادات» إلى آخر «المتاجر»، ومن «الصيد والذباحة» إلى آخر «الكتاب»، وذلك لأنّ ماكتبه في «شرح أبواب النكاح» وما بعده كـان ردىء الخط، بحيث لَمْ يتمكن مِنْ إستنساخه إلى أنْ ضاع، فسئل تلميذه السيّد محمّد صاحب «المدارك» تتميم الكتاب فامتنع منه إحتراماً لأستاذه، لكنّه شرح «النافع» مِنْ أوّل الكتاب إلى آخر ما نقص عن المقدّس الأردبيلي، والنسخة الأولى التي خرجت إلى البياض مِنْ شرح السيّد محمّد بخط بـعض تلاميذه، وعليها خطُّ السيِّد محمَّد الشارح موجودة في خزانة السيِّد الحسـن صدر الدِّين، و« مجمع الفائدة » متداول \_مطبوع \_ في مجلَّدين ضخمين ، أوَّله : (الحمدُ لله خالق الهداية والإرشاد... فالوضوء يجب للصلاة والطواف). ونسخة منه مخطوطة مِنْ أوّل « المتاجر » إلى آخره ، ومِنَ « الصيد والذباحة » إلى آخر الكتاب في مجلّد ضخم بخطّ تلميذ المصنّف السيّد عبّاس بن محمّد الموسوي البيابانكي فرغ منه في رجب (٩٨٦ هـ) وقد فرغ منه المولِّف في صفر (٩٨٥ هـ) وخطّه رديّ ، وفيه تغييرات كثيرة ، وكأنّها نسخة الأصل مِنْ كثرة ما شخط عليها ، وزيد في الحواشي ، كما أنَّه فرغ مِنْ جزته الأوَّل المنتهي مِنْ ـ نسخة بخطَّ عليّ بن وليّ الطبسي في موقوفة مدرسة السيّد البروجردي فـي النجف الأشرف، ثمّ الميرزا فيض الله التفريشي كتب على نسخة البيانانكي المتقدّمة أنّه اشتراها بعد وفاة الكاتب، وفي ذيل خطِّ التفريشي خطِّ حـفيده السيّد أبو الحسن ذكر: أنته انتقل بعده إلى أبيه ثمّ منه إليه وبعد خطّهما خط الميرزا محمّد بن الحسن الشيرواني. كانت عند الشيخ مشكور. ويظهر منه نسخة في كتب الشيخ عبدالحسين الطهراني \_بكربلاء \_، وعليها تـملُّك الآقــا جمال الخوانساري، والشيخ صفي الدّين الطريحي، وأنّه شرع المصنّف في تأليفه في شهر رمضان سنة (٩٧٧ هـ)، ومرّت الحاشية عليه بعنوان «حاشية شرح الإرشاد».

#### ٣-الخراجية:

أي الأموال والغلات التي يأخذها السلطان الجائر مِنَ الرعايا بعنوان - أجرة الأراضي وطقسها وهي موضوع لأحكام تبحث عنها في الكتب الفقهية: مِنْ وجوب دفعها إلى السلطان، لإشتغال الذمّة بها أو عدمه، وحرمة منعه عنها، وجواز تقبلها منه، وتملّك جوانزه وصحّة المعاملات والإنتقالات الواقعة عليها، وغير ذلك ممّا يكثر الإبتلاء به، ولذا إستقلَّ هذا الموضوع بالتدوين، منها هذا الكتاب الذي نصر فيه الشيخ إبراهيم القطيفي صاحب كتاب «السراج الوهّاج في حرمة الخراج» في الحكم بالتحريم، وطبع ضمن مجموعة للخراجيات وفي هامش « دُرر الفوائد » أيضاً، والخراجية الأخرى أيضاً الخراجيات وفي هامش « دُرر الفوائد » أيضاً، والخراجية الأخرى أيضاً للمحقق المقدّس الأردبيلي المذكور، طبع ضمن المجموعة وهامش «الدُّرر» و«خراجية» الأردبيلي في انتصار الشيخ القطيفي المذكور، ونقض «قاطعة اللجاج في حلّ الخراج» للمحقّق الكركي.

## ٤ - زبدة البيان في شرح آيات أحكام القرآن:

وهذا الكتاب كثير التحقيق والفوائد، وقد اعتنى به العلماء والفضلاء بحثاً ودرساً، وأكثر النقل عنه مرتضياً بفوائده وتحقيقاته العلامة المجلسي (١) في

<sup>(</sup>١) المولى محمد بقر بن المولى محمد تفي بن مقصود على الأصفهائي، المشتهر بـ « المـجلسي «الكـونه لقب أبويه المالكورين، العلامة الفهامة، غوّاص بحار الأنوار، مستخرج لآني الأخيار وكمنوز الآثيار، الذي لم يوجد له في عصره ولا قبله ولا بعده قرين في ترويج الدّين وإحياء شريعة سيّد المرسلين بالتّصنيف والتأليف، والمأمر والنهي، وقمع المعتدين والمخالفين مِنْ أهل الأهواء والبدع والمعاندين، سيّما الصوفيّة المبدسين، وهذا الشيخ كان إماماً في وقته في علم الحديث، وسائر العلوم، وشسيخ الإسلام بدار السلطنة الصفهان رئيساً فيها بالرياسة المُنينة والدنيويّة، إماماً في الجمعة والجماعة، وهو الذي روّج الدي روّج الدين ونشره الاسيما في الديار العجميّة، وترجم لهم الأحاديث العربيّة بأنواعها۔

مؤلَّفاته.....

«البحار» عند إيضاح الأحاديث، وفي شرحه على الكافي المسمّى بـ «مرآة العقول» وهكذا سائر الفقهاء الأعلام.

قال العلامة الحجَّة الحاج آقا بزرك الطهراني عَنِّ في «الذريعة» ما هذا نصّه: «زبدة البيان في براهين أحكام القرآن وتفسير آيات أحكام القرآن» للمولى المقدّس أحمد بن محمّد الأردبيلي المتوفّى في صفر سنة (٩٩٣هـ) طبع بطهران سنة (١٣٠٥هـ) أوّله: بعد الحمد اعلم أنّ هنا فائدة لابدّ قبل

ويشهد بذلك أيضاً ما ذكره السيد الجزائري في كتاب المقامات ابان في عشر التسعين بعد الألف أرجع السلطان - أيده الله تعالى - يعني به - الشاه سليمان الصفوي الموسوي - أمور المسلمين وأحكام الشرع إلى شيخنا باقر العلوم - أبقاه الله تعالى - في بلدة الصفهان - وهي سرير الملك - فقام بأحكام الشرع كما ينبغي، وقد حُكي له عن صلم في الصفهان العبدونه كفّار الهند سراً، فأرسل إليه وأمر بكسره بعد أنّ بذلّ الكفّار أموالاً عظيمة المسلطان على أن لا يكسر بن يخرجونه إلى بلاد الهند، فلمّ يقبل، فلمّا كُسر كان له خادم يلازم خدمته، فوضع في عنقه جبلاً وخنق من أجل فاق الصنم، واشيخنا المجلسي مِن المصنّفات كتاب "بحار الأنوار اللّذي جمع فيه جميع العلوم، وهمو يشمتمل على مجلّدات.

توقيّ فَيُّخُ سَنَة ( ۱۹۱۰ هـ) في نبلة السابع والعشرين من شهر رمضان المبارك. وكان عـسره إذّ ذاك ثلاث وسبعين سنة، وتاريخ وفاته بالفارسية: (مقتداي جهان ز پا افتاد) وأيضاً: (عــالم عــلم رفت از عالم) وأيضاً: (رونق از دين برفت). وأيضاً: (باقر علم شد روان بجنان). انتهى.

وأحسن ما أنشد في هذا المعنى قول بعضهم:

ماه رمضان که بیست وهفتش کم شد 💎 تساریخ وفسات بساقر أعسام شسد

ومرقده الشريف الآن ملجاً الخلائق بإصبهان في الباب القبلي من الأبواب النسعة مِن جامعها الأعظم العتيق، ومن المجرَّبات لأهلها المشهورات في جبلها وسهلها إستجابة الدعاء، وإصابة الرجاء تحت قبّته المنبعة، وفوق تربته الشريفة، وفي تلك البقعة المباركة أيضاً مقابر جماعة من الصالحين غيره.

بالفارسيّة مضافاً إلى تصلّبه في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبسط يده بالجود والكرم لكلَّ مَنْ
قصده وأمّ، وقد كانت مملكة الشاه سلطان حسين لمزيد خموله وقلّة تدبيره للملك محروسة بـوجود
شيخنا المذكور، فلمّا مات انقضت أطرافها وبدأ اعتسافها، وأخذت في شلك السنة من يـده بـلدة
«قندهار» وأمّ يزل الخراب يستولي عليه حتى ذهبت من بده.

## الشروع في المقصود مِنَ الإشارة إليها وعليها هوامش، منها: حاشية المحقّق المحدِّث الفيض الكاشاني (١) المتوفّي سنة (١٠٩١هـ).

(١) محمد بن انشاه مرتضى بن انشاه محمود المشتهر بالفيض الكاشاني، أمره في الفضل والفهم والنبالة في الفروع و لأصول. والإحاطة بمراتب المعقول والمنقول، وكثرة التأليف والتّصنيف مع جبودة التعبير والترصيف. أشهر مِنْ أَنْ يُحفى في هذه الطائفة على أحد إلى منتهى الأبد، وعمره كما أستفيد لنا مِن تتبع تصاليفه الوافرة، تجاوز حدود الثّمانين، ووفاته بعد الألف مِن الهجرة الطّاهرة بنيف يلحق تنمام التسعين، ومرقده الشريف معروف بالكرامة والمقامة في دار المؤمنين، موللاً للزائسرين والعناكيفين، ومطافاً لفن كان بين الطوائف من العارفين.

وأبود الشاه مرتضى المذكور أيضاً كان مِنْ العلماء الصدور، وصاحب خزانة كتب وفضل مشهور. وكذلك إخوته. وبالجملة: فقد كان بيته الجليل المرتفع قدره إلى ذروة الأفلاك مِنْ كبار بيوتات العلم والعمل والفضل والإدراك.

وكان ينكر عليه كثير مِنْ أعلام زمانه: كالشيخ علي الشهيدي العناملي، والعللامة مبحمَّد باقر السبز واري، والفاضل المحدَّث المقتَّس المولى محمد الطَّهر القمّي، وصاحب كتاب «حجّة الإسلام» وغيرهم، ويقال أيضاً: إنَّ بعض منْ عتقد في حقّه الباطل رجع عنه بعد وفاته، لما رآه في المنام على هيئة حسنة، يأمره بالرّجوع إلى بعض ما كتبه في أواخر عمره، وكان فيه تبرئة نفسه مِنْ جميع منا ينتسب إليه منْ أقوال الظّلال.

وأمّا العلّامة المجلسي، فكان لا يرى بالرّجل بأساً مِنْ غاية ملاءّمة مشربه مع طريقة والده المولى. محمّد تقى. وقد عدّه في أُواخر «البحار» مِنْ جملة مشايخ إجازته الكبار.

هذا وقد ذكره صاحب الأمل الآمل البقوله: المولى الجليل محمَّد بن مرتضى المدعق بمحسن الكنسي . كان فاضلاً عالماً ماهراً حكيماً متكلّباً محدَّثاً فقيهاً شاعراً أديباً حسن الشصنيف من المعاصرين . له كتب منها: « الوافي » في جمع الكتب الأربعة مع شرح أحاديثها المشكلة حسن . وذكره صاحب « السلافة » وأثنه عليه ثناء بليغاً.

وقد تتمذ في الحديث على السيّد ماجد البحراني. وفي الحكمة والأصول على صدر الدَّين محمَّد ابن إبراهيم الشيرازي الشهير بيصدرا وكان صهره على ابنته اله تصانيف كثيرة أفرد لها فهرساً على حده منها: كتاب الصافي في تفسير القرآن » فرغ مِنْ تأنيفه في سنة (١٠٧٥ هـ) كتاب «الشافي » وهو منتخب من «الوافي» وهو جزءان جزء منه فيما هو مِنْ قبيل العقائد والأخلاق ، وجزء فيما هو مِنْ قبيل التشر تع والأحكام ، وقع الفراغ منه في سنة (١٠٨٢ هـ) كتاب الصحجة البيضاء في إحبياء الأحياء » وقع الفراغ منه سنة (١٠٨٦ هـ) تتي كتاب ورسالة ، ولتعلم ما قبل في بعض

مولَّفاته.....مانِّناته.....مانَّاته.....

# حاشية السيّد المحدِّث السيّد نعمة الله الجرزائري ١١٠١ المتوفّي

 كتب الرّجال في ذلك ترجمة هذه المفضال كان مِنْ جهابدة المحدَّثين، رامي بالتصوّف وحاشاه ثمّ حاشاه،
 بل هو مِنَ العرفاء الأماجد، وإنّما صنّف في العلوم في مقام التتبع والتفتيش جمعاً على مسالك أرباب الفنون، فتوهّم مَنْ توهّم ما توهّم ولا عاصم إلّا لله.

له ترجمة في: آتشكاده آذر: ٢٤٥، أمل الأمل ٢: ٣٠٥، تنقيح المقال ٢: ٥٥. جامع الرواة ٢: ٢٥. الكنني الذريعة ٢: ٢٢٩، سيلافة العصر: ١٩٩٠. الكنني والألقاب ٣: ٣٩٩ لؤؤة البحرين: ١٣٩٠، مصفى لمقال: ٣٨٧، نتائج الأفكار: ١٤٥٠.

(١) كان من أعاظم العلماء المتأخّرين، وأفاخم الفضلاء المستبحّرين، واحد عنصره في العبربيّة والأدب وألفقه والحديث، وأخذ حظّه مِنَ المعارف الربائيّة بحثّه الأكيد وكدّه الحنيث، له يعهد مثله فني كنثرة القراءة على أساتيد الفنون، ولا في كسبه الفضائل مَنْ أطراف لمخزون بأصناف الشّجون.

كان مع مشرب الأخباريّة كثير الإعتناء والإعتداد بأرباب الإجتهاد، وناصر مذهبهم فيي مقام المقابلة منهم بأصحاب العناد وأعوان الفساد؛ صاحب قلب سليم، ووجله وسليم، وطبع مستقيم، ومؤلّقات مليحة، ومستطرفات في الشير والآداب والنّصيحة، ونوادر غريبة في الغالة، وجواهر ومئ أساطير أهل الرّواية، وأبسط تصانيفه شرحه الكبير على التحديث الفي لحور ثني عشر مجلّداً، وكتاب «أنواره النعمانية» المشتملة على ماكان من ثمر عمره جيّداً، وقد ذكر أحوال نفسه في خاتمة هذا الكتاب على التفصيل.

ولد في قرية الصباغية المن الجزائر في حدود سنة ١٠٥١ ها، قرأ في بلاده \_ الجزائر \_ الواقعة على أطراف شط العرب على الشيخ محمّد بن سليمان الجزائري الفقيه النحوي، والسيّد ميرزا محمّد الجزائري صاحب «جوامع الكنه »، وفي «شيراز » على جماعة كثيرين، منهم: نشاه أبو الوليّ الحكيم الإنهي، والسيّد هاشم الأحساني، والشيخ جعفر البحرائي الذي يعبّر عنه: بأستاذي المجتهد، والشيخ عبد عليّ بن جمعة العفس الجويزي، والشيخ يوسف بن محمّد البناء، والشيخ ضرج الله بن سلمان؛ والميرزا إبراهيم بن المولى صدرا، والشيخ صالح بن عبدالكريم، وأتى بعد ذلك إلى «إصفهان» وقيراً فيها أيضاً في نفائس مِن الأفنان على أماجد من الأعيان؛ مثل: العلامة السيّد محمّد باقر الخراساني، والأمير أرفع الدين النائيي، والاقاحسين بن جمال الدين الخوانساري، غرّ ختم أمره بخدمة العلالة المجلسي، فأحلّه منه محل الولد البارّ من الوالد المشفق الرؤوف، والتزمه بضع سنين لا يفارقه ليلاً ولا المجلسي، فأحلّه منه محل الولد البارّ من الوالد المشفق الرؤوف، والتزمه بضع سنين لا يفارقه ليلاً ولا المجلسي، وقد عبّ مِنْ كلّ بحر، وقلّب كلّ فن بطناً بشهر.

فأمَّا لوادر أخبار الرَّجُل وطرائف أثاره فهي أيضاً كثيرة لا تُحصي. ويوجد أكثرها وأسلحها وأنفعها

سنة (١١١٢ه)كما ذكرها حفيده السيّد محمّد الجزائري المعاصر في «الشجرة النوريّة». وقال: إنّها على أوائل الكتاب وغيرهما ممّا مرّ مِنَ الحواشي في ٦: ١٠٣، وعدَّ في ٦: ١٠٣ مِنَ الحواشي.

حاشية للمولى إسماعيل بن محمّد حسين الخاجوئي(١) المتوفّي سنة

في كتابه «الأنوار النعمانية » فمنها قوله في باب مذمّته الصّوفية : وقد أحسن شيخنا الكاشئي \_ أدام الله
 أيّامه \_ حيث قال : ومنهم قوم يسمّون بأهل الذكر والتّصوف . يدعون البراءة مِنَ التّصنع والتكلّف إلى
 أخر ما نقلناه في ذيل ترجمة مولانا الفيض عن كتابه المسمّى بـ «الكلمات الطريفة ».

توفي الله في قرية «جايدر» مِنْ توابع بلدختر ـالرستان ـالينة الجمعة الثالثة والعشرين مِنْ شؤال سنة اثنتي عشر وماً تبعد الألف بعد وفاة شيخه المجلسي بسنتين تقريباً.

له ترجمة في: أمل الآمل ٢: ٣٣٦، تحقة العالم: ٢٧، تذكرة شوشتر: ٥٦، الذريعة ٢: ٣٤٦. ريحانة الأدب ٣: ١١٢، لؤلؤة البحرين: ١١١، لمستدرك ٣: ٤٠٤، مصفى المقال: ٤٨٣، مقابس الأنوار: ٢٣.

(١) إسماعيل بن محمد حسين بن محمد رضا بن علاء الدَّين محمد المازندراني المشهور ـ بالخاجوئي ـ لتوطئه في محدد «خاجو» مِنْ محلَّات إصبهان .

كان عالماً بارعاً وحكيماً جامعاً وناقداً بصيراً ومحققاً نحريراً، مِنَ المتكلّمين الأجلاء، والمتتبّعين الأدلاء، وانفقهاء الأذكياء، وانبلاء الأصفياء، طريف الفكرة، شريف الفطرة، سليم الجنبة، عظيم الهيبة، قويَ النّفس، نقيَ القلب، زكيَ الروح، وفيَ العقل، كثير الزهد، حميد الخلق، حسن السياق، مستجاب الدعاء، مسلوب الادّعاء، معظماً في أعين المالوك والأعيان، مفخّماً عند أولي الجلالة والسنطان: حتى لا يعتني مِن بين علماء زمانه إلا به ولا يقوم إلا بأدبه، ولا يمتثل إلا أمره، ولا يحقق بالرجه، ولا يسمع إلا دعاه.

وذلك لإستغنائه الجميل عمًا في أيدي النّاس، وإكتفائه بالقليل مِنَ الأكمال والشسرب واللسباس. وقطعه النظر عمًا سوى الله، وقصده القربة فيما تولّاه.

بلى! كلُّ شيء ما خــلا الله بــ طل \_\_\_ وكـــلُّ نــعيه لا مـــحانة زائـــل.

ومِنْ تصانيفه الفائقة ومجاميعه الرائقة ، شرح الأربعين ، شرحه المسسوط عملى «المعدارك» في مجلّدين ، وفوائده الرّجالية التي تقرّ برويته العين ، وكمتابه المسمّى بـ «جمامع الشقات في النواهر المتفرّقات». وتعليقاته الأنيقة مشحونة بالتحقيقات اللطيفة ، والتدقيقات الشريفة في شرح كمتاب «شرح الأحاديث الأربعين» لمولانا الشيخ بهاء الدَّين العاملي تَثْنُ ، وتعليقاته عملي كمتاب «أيمات

مولّفاته.....

(١١٧٣ هـ) وقال: ذكرها صاحب الروضات.

وحاشية للسيّد الأمير فضل الله الأسترآبادي.

وحاشية للمولى محمّد بن عبد الفتاح التنكابني(١٠٠.

الأحكام » لمولانا المقدّس الأردبيلي (طاب ثراها وكتاب » هداية الفؤاد إلى أحوال المعاد»، ورسالة في الأحكام » لمولانا المقدّس الأردبيلي (طاب ثراها وكتاب » هداية الفؤاد إلى أحوال المعاد»، ورحسالة في الإمامة، وأخرى في الحقوقية » الملعونة بالفارسية به وأخرى في « تحقيق مالا يتة فيه الصلاة »، وأخرى في « إبطال الزمان الموهوم » مع إنكاره استدلال السيّد الداماد عليه، وأخرى في « فيض الفاطميّين » وكنون المنتسب إليها بالأم منهم، إلى غير ذلك من الرسائل والمقالات الكثيرة التي تبلغ نحواً من مائة وخمسين مؤلفاً متيناً في فنون شتّى مِنَ العلوم والحكم والمعارف.

وكان يُؤلُّهُ صاحب مقامات فاخرة وكرامات باهرة، وخطَّه أيضاً قد كان ـ بقسميه المعهودين ـ فـــي قاصي درجة مِنَ الجودة والحسن والبهاء.

وقد تلمذ عنده جملة مِنَ المشايخ الأعيان المقدّمين؛ كالمولى مهدي النزاقي الكاشاني، والآق محمّد البيد أبادي الجيلاني، والأميرزا أبي القاسم المدرس الأصفهائي، والسولي محراب الحكيم العارف المشهور (عاملهم الله بلطقه وفضله وكرمه العميم لموفور).

وتوفي في حادي عشر شعبان سنة (١١٧٣ هـ). ودفن في مزار « تخت فولاد » المشهور بإصفهان. قريباً مِنْ قبر الفاضل الهندي (رحمه الله تعالى) وكانُ سنسنة إجازته وقراءته أبضاً منتهية إليه.

ووافق تاريخ وفاته بحساب الجمل: « نؤر الله الجليل مقبرته »، و« رفع الله في الجنان سنزلته ». وقول الشاعر سالفارسية ــ: « خاله علم منهد گرديد ».

(١) العالم الرباني والفاضل الصمداني مولانا محمد بن عبد الفتاح التنكابني المازندراني المشتهر \_بسراب \_ على وزن خراب كان مِنْ أفاضل تلامذة الفاضل محمد باقر الخراساني، ماهراً في الفقه والأصولين وعلم المناظرة وغيرها.

وله مِنَ المصنّفات المشهورة كتابه الموسوم بـ «سفينة الشجاة» فــي أصــول الدَّـيــن، وخــصوبُ الإمامة، وكتابه الآخر الموسوم بـ «طبياء القلوب» ـ بالفارسية ــ في خصوص الإمامة وإثبات مذهب الحقّ في فرق هذه الأمّة.

ورسائل متعدّدة في فنون شتّى ـ بالعربية والقارسية ـ منها: رسالته الفائقة الرائقة في إنبات وجود الصّائع القديم، بالبرهان القاطع القويم، ومنها: تعليقاته الرفيعة على كتاب «تفسير أيّات الأحكام» للمقدّس الأردبيلي، وحواشيه المشهورة على «أصول المعالم» للشيخ حسن بن شيخنا الشهيد الثاني.

=

ثمّ قال: وترجمته بالفارسية مرّت في (٤: ٧٧) ويأتي شرحه الموسوم «مفاتيح الأحكام» وقال في (٤: ٧٣) ترجمة آيات الأحكام الموسوم بـ «زبدة البيان» تأليف المقدّس الأردبيلي إلى الفارسية لبعض الأصحاب كانت نسخة منه في مكتبة سيّدنا الحسن صدر الدِّين.

وكما ترى في الصورة الفتوغرافية مِن النسخة الثالثة تحت الرقم (٢) مِنْ

\_\_\_\_\_

يروي عنه بالإجازة جماعة، منهم: الشيخ زين الدَّين بن علي الخوانساري، والمولى محمَّد شفيع اللاَهيجاني، وولداه الفاضلان: المولى محمَّد صادق: والمولى محمَّد رضا.

يروي عن المحقق السيزواري بحق رويته، عن السيّد نور الدين علي بن أبي الحسن الموسوي العاملي الرّوي عن أخويه الفقيهين من جهة الأوَّ والأب صاحبي «المعالم» و«المدارك»، وبحق روايته أيضاً عن لشيخ يحيى بن الحسن اليزدي، والمولى مقصود بن زين العابدين الأسترآبادي، والسيّد حسين بن حيدر الكركي: عن شيخهم الأجل لفاضل بهاء الدَّين محمّد العاملي، وثانياً عن الشيخ محمّد الشهيدي محمّد المشهدي المشهور بالشيخ عليّ الصغير، في مقابل الشيخ عليّ بن الشيخ محمّد الشهيدي العاملي، عن السيّد فور الدَّين علي بن أبي الحسن الموسوي المتقدّم ذكره الشريف وشالله عن العاملة مولانا العالم محمّد شفيع الذي هو من تلامذة مولانا العدم المؤلى عن شيخه الأفضل الأنبل مولانا محمّد تقي، وانسيّد قاسم الرّجالي القهبائي، عن شيخنا البهائي، ورابعاً عن المولى العلامة محمّد بقر المجلسي (رضوان الله تعالى عليهم أجمعين).

وأمَّ الإسناد إليه في كتب إجازات المتأخّرين الأعيان، فمِنْ جهة سيّد المحقّقين في زمانه السيّد حسين بن أبي القاسم الموسوي الخوانساري، والسيّد الأجل الأفقه الأفضل المرحموم السيّد محمّد مهدي النجفي الطباطبائي المشتهر بـ «بحر العموم »، وقدوة المحقّقين والمدقّقين العيرزا أبي القاسم القوانين ».

ثق إنَّ وفاة مولان \_السراب \_كما وجدته في بعض مولَّفات الأصحاب، كانت في يوم عيد الغدير المبارك من شهور سنة (١١٢٤ هـ) وقبره المعروف ببندة أصفهان في محلّة «خاجو» متَّصلاً بـمقبرة « تخت فولاد»، وله قبّة عالية وبناء رفيع.

له ترجمة في: أعيان الشيعة ٤٥: ٢٧١، بحار الأنوار ١٠٥: ٩٦، تذكرة القبور: ٢٥، الذريعة ١٢: ٢٠٣. ريحانة الأدب ٣: ٥، الفوائد الرضوية: ٥٥٠، قصص العلماء: ٣٨٧، المستدرك ٣: ٣٨٦.

<sup>=</sup> وحواشيه على كتاب « مدارك الفقه». وحواشيه على « ذخيرة العباد» لأستاذه المنحقّق السنبزواري. وعلى كتاب « شرح المعه » وغير ذلك.

مؤلَّفاته.....مؤلَّفاته....

خطِّ الفاضل البصير النقّاد محمَّد القمّي المعروف بـ « أرباب » أنّ مِنَ الحواشي حاشية للسيّد الجليل والعالم المحدِّث الفقيه النبيل السيّد إبراهيم بن مير محمّد معصوم القزويني، قال: وله شرح على هذا الكتاب لطيف، وهذه الحواشي مأخوذة مِنْ ذلك الشرح، وحاشية لابنه السيّد حسين بـن السيّد إبراهيم المذكور، وحاشية للأمير فيض الله التفرشي تلميذ المصنّف عِنْهُ:

#### ٥ ـ كتاب عقائد الإسلام:

وهو باللغة التركية ، وقد نسب اليديُّة .

### ٦ -إثبات الإمامة:

وهو باللغة الفارسية.

٧ ـ اثبات الواحب.

٨ ـ ذريعة الشبيعة (١٠):

بناءً على نقل ثقة الإسلام الشهيد صاحب كتاب «أنساب النواصب»، فانّه فقط نقل إسم هذا الكتاب وقال هو ليس بكتاب «حديقة الشيعة».

### 

مِنَ الكتب الكلامية العربية.

١٠ - بحر المناقب (٣).

١١ ـأصول الدِّين<sup>(٤)</sup>.

١٢ - ربيع الأبرار في إثبات حقانية الأئمَّة الأطهار.

<sup>(</sup>١) مرأة الكتب ٢: ٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) الذريعة ٢: ٣٧.

٣١) الذريعة ٣: ٤٨.

<sup>(</sup>٤) أعيان الشبعة ٣: ٨٢.

- ١٣ ـ الزبدة في الفقه ١٣.
- ١٤ ـ تعليقات على قواعد العلامة.
- ١٥ ـ تعليقات على تذكرة العلامة.
- ١٦ ـ تعليقات مختصرة على شرح المختصر للعضدى.
- ١٧ ـ رسالة مختصرة باللغة الفارسية في مناسك الحج.
  - ١٨ ـ حواشي على كتاب كاشيف الحق.
- ١٩ ـ رسالة في عدم حجية قول الأصحاب بعدم خلق الزمان من المحتهد.
  - ٢٠ ـ رسالة في كون أفعال الله تعالى معللة بالأغراض.
    - ٢١ ـ رسالة حول مواقعة الحائض بعد انقطاع الدم.
      - ٢٢ ـ تعليقات على الكشياف للزمخشيري.
        - ٢٣ ـ حاشية على شيرح التجريد.

١١، كشف تحجب: ٣٠٣، مرأة الكتب ٣: ١٤٤.

### الفصل الثامن

## $^{(1)}$ «الآراء الفقهية عند الأردبيلي $^{(1)}$

لا يخفى على أحد مِنْ أنَّ المقدّس الأردبيلي عِنْ هو مِنْ أركان الطّائفة الإمامية، ومِنْ أعاظم فقهائها وأصوليها، أوقف حياته الشريفة على علمي الفقه والأصول بإعتبارهما القاعدة الأساسية في بيان ومعرفة الأحكام الشرعية، فقام بالدرس والتدريس والتأليف فيهما، وحيث إنَّ الإتيان على جميع آرائه فيهما يطول ويخرج عن نطاق هذه الرسالة، لذا أحببنا أنْ نأتي على بعض منها:

### قوله في قاعدة السهولة

إنّ قاعدة السهولة، تعد من أكثر القواعد الدينية عمومية و أساسية، وقد التجأ إليها المحقق الأردبيلي في المسائل الكثيرة في الأبواب الفقهية في كتابه القيّم «مجمع الفائدة والبرهان» كما يظهر للمتتبّع، وهي تعكس روح الديانة في الأجزاء المتفرقة لأحكام الشريعة و الإعتراف بصحّة الكلام القائل: بأنّ الشريعة المحمدية، تمثل الديانة السهلة و السمحة و تأييدها. إنّ مقارنة ديانة

 <sup>(</sup>١) استفدنا أكثر هذه الأراء من المقالات التي طرحت في مؤتمر المقدس الأردبيلي مع تعديل وإضافة أو تلخيص مناً.

الإسلام مع أحكام الشرائع السابقة، والإهتمام بالأحكام الإمتنانية الخاصة: كالتيمم، و وضوء الجبيرة، و غير هما... و الإهتمام بتأكيد الشريعة على تنفيد الأحكام بأسهل شكل ممكن، و مذمة الوسواس و التحفظات المخلّة بالنظام الإجتماعي، و عشرات المقولات الأخرى، كلّها تحكي عن أنّ الشريعة الاسلامية بنيت على أساس قاعدة السهولة، في التشريع و التطبيق.

و بالرغم مِنْ ذلك، نجد هناك بعض المجامع التي تسعى إلى إبعاد الدين عن هذه الهوية و تقييد الإسلام بالمزيد من القيود، التي لا ينجم عنها شيء سوى اضمحلال الرغبة في التوجُّه نحو الدين والتمسّك به.

والحقيقة أنته لا يمكن المرور على تأكيد مثل شخصية المحقق الأردبيلي على مبدأ السهولة مروراً عابراً. أو إحالة توصيفات مكررة حول هذا البحث التحليلي والتأويلي، فلابد أن نشير قليلاً إلى مباني و أسس هذا المدأ:

مبانى قاعدة السهولة:

بالرغم من النظر إلى قاعدة السهولة، على أنها تمثّل المذاق الأساسي للشريعة، إلَّا الله لم يُنجز بشأنه بحث كافٍ و وافٍ جديرٌ به. و لعل أكثر المؤلّفين أوكلوا ذلك إلى بداهته، أو عدُوه مشابها لقاعدة نفي الحرج، و ركّزوا جُلّ اهتمامهم و تركيزهم صوب تلك القاعدة.

و سنعرض صورة مجملة عن مبانى و أدلَّة قاعدة السهولة، و مِنْ ثمَّ تناول مقتضى مفاد الأدلَة و تفاوتها مع القواعد المشابهة الأخرى مثل قاعدة نفى الحرج، و نذكر الآيات الكريمة القرآنية.

و تلاحظ في القرآن الكريم العديد مِن الآيات بشأن القاعدة الآنفة الذكر، إذْ تحظى إثنتان بصراحة أكثر وضوحاً مِنْ البقيّة:

الآراء الفقهية عند الأردبيلي.....

## الآية الأولى

﴿شهرُ رمضان الذي أُنزل فيه القرآن هدىً للناس وبيتات مِنَ الهدى و الفرقان فَمَنْ شَهِدَ منكم الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ و مَنْ كان مريضاً أو على سفرٍ فعدَّةُ مِنْ أَيَّامٍ أُخر يُريد الله بكم اليسر و لا يريد بكم العسر و لتكملوا العدّة و لتكبّروا الله على ما هـداكـم ولعلّكم تشكرون﴾(١).

إذْ يتبين من قوله تعالى ﴿ يُريد الله بكُمُ اليُسْرَ و لا يُريد بكُمُ الْعُسْر ﴾ انّه تَّمت الإستفادة في هذه الآية الكريمة مِنْ قاعدة السهولة و اليُسر ، ودلّت على أنّ النظام الديني قائمٌ على أساس قاعدة السهولة ، فينبغي أيضاً اتباع هذه القاعدة في تطبيقه كذلك .

و يمكن الوقوف على تبيين هذا الإستدلال، من خللل التوضيحات التالية:

\*يقول اللغويون: إنّ «اليسر» هو بمعنى «السهولة» يُطلقون كلمة «اليسار» على الثروة وسعة العيش الأنّ الأعمال تصبح سهلة يسيرة، في ظل الرفاه والثروة (٢).

\*لايمكن حصر جملة (يريد الله بكم اليسر) بخصوص (صيام المريض و المسافر) فقط، بل إنّه يمثل تبياناً لقانون عام، على الأمثلة المذكورة، إذ إن سياق الآية و الذوق المتعارف عليه، يُعدّ شاهداً قوياً على هذا المُدَعىٰ. و عليه لا يمكن القبول برأي الذين يقولون: بأنّ الجملة المقصودة تنحصر بشأن صيام المريض و المسافر، و صوّروا ذلك على انّه بيان لقانون عام و كلّي فيها لا في

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير/للفخر الرازي ٩١/٥، مجمع البيان/للطبرسي ٢٧٥/١، التبيان/للشيخ الطوسي ١٣٤/٢.

١٢٠ ..... المقدُّس الأردبيلي حياتُه وأثارُه

جميع الأمور.

و كنموذج على ذلك ، نقرأ في « مجمع البيان » مايلي :

« ﴿ يريد الله بكم اليسر ﴾ ، أي في الرخصة للمريض و المسافر إذْ لَمْ يوجب الصوم عليهما ، و قيل : يريد الله بكم اليسر في جميع أموركم (١٠).

و تبين الجملة الآنفة بأنّ رأي المرحوم الطبرسي، يتمثّل بالرؤية الأولى التي تختص الجملة بصيام المريض و المسافر ؛ لأنّه يشير إلى الرؤية الشانية بتعبير «قيل»، و الذي يدلُّ على عدم رضاه عدم موافقته. ويمكن الوقوف على ميل الشيخ الطوسى في البيان إلى الرواية الآنفة.

«اليسر المذكور في الآية، الإفطار في السفر في قبول ابن عبّاس و مجاهد و قتادة و الضحاك، و العسر الصوم فيه و في مرض....»(٢).

وكما أشير إلى ذلك في بداية الكلام، فإنّ اختصاص جملة: ﴿يريد الله بكم اليسر ﴾ بصيام المريض و المسافر، لا يمكن تبريره و التعول عليه كثيراً، إذْ إنّ لحن الآية و سياقها يحكيان عن هذه الملاحظة، وهي أن الجملة وردت في مقام تعليل وبيان قانون كلي، وقد أشار لهذه عامة المفسرين و الفقهاء. و منهم: المرحوم فاضل جواد الكاظمي في « مسالك الافهام»، الذي كتب بشأن آيات الأحكام، إذْ يقول في تفسير هذه الآية:

\*يريد الله بكم اليسر أى يريد أنْ يسير عليكم في أحكامكم (٣). وكذا يقول أبو حيان الأندلسي في تفسيره «البحر المحيط»: و بناء على ذلك، فإنّ افطار المريض و المسافر هما موضوع الآية السابقة وداخلان في عموم

<sup>(</sup>۱۱ مجمع لبيان ۲۷۷٪)

<sup>(</sup>٢) لتبيان للنبيخ الطوسي ١٢٥/٢.

٣) مسالك الافهام/فاضل جواد الكاظمي ٣٣٣/١.

الأراء الفقهية عند الأردبيلي.....

الآية . . . .

و قد روي عن الإمام عليِّ في وابن عباس و الضحاك و مجاهد: أنَّ المراد من «اليسر» الإفطار في السفر، و المراد من «العسر» الصوم في حال السفر. و لكن من الممكن إرجاع تفسير هم إلى «التمثيل» إذْ جاؤوا بمثال لقانون كلّي و عام، و هذا المثال يُعدُّ مثالاً مناسباً وذلك أنَّ القسم السابق في الآية، يدور في هذه المقولة (١٠).

و نشاهد في روايات السنة و الشيعة بأنّه استشهد بهذه الآية في موارد متعدّدة، و منها: ما ورد في البحث الروائي، إذ سنشير في ذلك إلى رواية « علل الشرائع » بأنَّ الإمام عليِّ في تمسك بهذه الآية في بيان فيلسفة وقت صلاة العصر، و بين هذا الأمر بأنّ أثمة الشيعة (عنيه لسلاء) كان لهم إستنتاج عام دون الخاص مِنْ هذه الآية الكريمة، و بناءً على ذلك، فإن المراد بهذا الجزء مِنَ الآية، بيان قاعدة كلّية و عامة، وليس أمراً خاصاً بشأن الصيام، وقد قبل المرحوم الطبرسي في تفسيره « جوامع الجامع »، الذي كتبه في وقت متأخّر عن « مجمع البيان »، هذه النظرة و قال:

أي يريد أن ييسّر عليكم و لايعسّر، و قد نفى عنكم الحرج في الديس، و أمركم بالحنيفة السمحة التي لا أمر فيها و من جملة ذلك ما أمركم بالافطار في السفر و المرض

و أمَّا الملاحظة الأخرى فهي : ورد في الآية الشريفة : ﴿يريد الله بكم اليسر﴾ إذْ إنّ مفاد هذه الآية يشير إلى أنّ مبدأ «السهولة» لا يعنى الرخصة ، بل القانون إلاّلهي . و مِنْ هذا المنطلق ، فإنّ التمرّد على التسهيلات المقرّرة و حمل

<sup>(</sup>١) البحر المحيط / لأبي حيان الأندلسي ٢/٢.

النفس على الإنحراف عن طريق الشريعة السهلة اليسيرة، خلاف الإرادة إلالهية.

و نقل في « تفسير الصافي » عن الرسول و نقل في نهاية تفسير الآية الشريفة: «الافطار والقصر في السفر هدية من الله » (١).

هذه الرواية ، بالرغم مِنْ كونها وردت كمثال للآية ( الإفطار و القصر في السفر ) إلّا أنّه يمكن تعميمها باعتبار عموم تعليل الآية ، على جميع الأحكام الموضوعة و المشرعة على أساس « قاعدة السهولة ».

و مِنْ مجموع النقاط الثلاثة الآنفة ، يمكن إستنتاج المواضيع الشلاثة التالية :

١. انَّ جملة ﴿يريد الله بكم اليسر﴾ تحكى عن «قاعدة السهولة» في الشريعة.

٢. الجملة المذكورة آنفاً ، تمثّل بياناً لقانون عام وكلّي .

٣. مبدأ السهولة ، قانونٌ إلهي وليس أمراً قابلاً للتغيير .

### الآية الثانية

﴿يريد الله أنْ يخفّف عنكم و خلق الإنسان ضعيفاً ﴾ (٢)

و يمكن الوقوف على الاستدلال بالآية أعلاه، من خلال النقاط و الملاحظات التالية:

١. تتحدَّث الآية عن قانون و مبدأ كلِّي بأنَّ الله سبحانه و تـعالى يُـريد

<sup>(</sup>١) الصافي/للفيض الكاشائي ٢٢٢/١.

<sup>(</sup>۲) النساء: ۲۸.

اليسر و التخفيف تجاه البشرية، و من هذا المنطلق فإنَّ بعض المفسرِّين نظروا إلى مفاد هذه الآية كنظر تهم إلى السابقة . بالرغم من أنّه نقل عن طائقة منهم انّهم يرون وجود ارتباط معين بينها وبين الآيات السابقة التي تتحدَّث عن جواز الزاوج من الإماء.

و نقل عن طاووس و مجاهد: انّ المراد بتسهيل مسألة الزواج تستمّثل بتشريع و ترخيص النكاح من الإماء (١). و ينقل القرطبي ذلك أيضاً عن ابن زيد (٢٠، و يسرى الفخر الرازي: بأنّ مقاتل من جملة أصحاب هذا الرأي أيضاً (٢).

و يوافق الطبري، على هذه النظرية أيضاً ويقول:

يريد الله أن يُيسِّر عليكم باذنه لكم في نكاح الفتيات المومنات إذا لَـمْ تستيطيعوا طولاً لحرة (٤).

و لكن الظاهر أيضاً أنّ هذه الآية كسابقتها ، تتحدَّث عن قانون عام وكلّي و تُعدُّ بمثابة تعليل لحكم الآيات السابقة . و قد اختار القرطبي و جهة النظر هذه بقوله :

و قيل: هذا في جميع أحكام الشرع و هو الصحيح المار

و يقول أيضاً مؤلّف كتاب «روح البيان » ما مفاده :

ما في عهدتكم من مشاق التكاليف فلذلك شرع لكم الشرعة الحنيفية

١١) روح المعاني/للألوسي ١٤/٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ١٤٩/٥.

٣١) التفسير الكبير / للفخر الرازي.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ١٩/٥.

٥١) تفسير القرطبي ١٤٩/٥.

السمحة السهلة، و رخص لكم في المضايق كإحلال نكاح الأمة و غيره من الرخص (١٠).

و بالنتيجة يمكن من خلال سياق الآيات، الإطمئنان بأنّ الآية التي بين أيدينا، تتحدَّث بشأن قانونٍ عام وكلّي، بنفس الشكل الذي تحدَّثت فيه الآيتان الآنفتي الذكر رقم ( ٢٦ و ٢٧) عن المسائل العامة و الكلية، القابلة للتطابق مع مورد الكلام.

وكما مرَّ علينا في الآية السابقة . فإنَّ تعبير ﴿يريد الله أنْ يخفّف عنكم﴾
 يحكى عن قانونٍ إلهى . وعن تكليف غير قابل للتبديل و التغيير .

### الروايات:

وردت أحاديث عديدة عن طريق السنّة و الشيعة بشأن القاعدة التي نتحدَّث عنها، و في هذا المقام، فإنّ استذكار بعض من تلك الروايات، يُمكن أنْ يساعد في إثبات القاعدة، و رسم صورة أكمل عنها أيضاً.

و نذكر هنا ابتداءً، الروايات التي ذكرت عن طريق أهل السنّة. بالرغم مِنْ أَنَ بعض تلك الروايات وجدت طريقها إلى كتب الشيعة بشكل أو آخر.

١. عن عروة التميمي قال: سأل الناس رَسُول اللَّه ﷺ هل علينا حرج في كذا؟ فقال ﷺ: «أيها الناس! دين الله يسر» ثلاثاً يقولها.

٢. عن أنس: أن رَسُول الله ﷺ قال: «يتسروا و لا تعسّروا، و سكنوا و لا تنفّروا».

٣. قال رَسُول الله ﷺ: « إنّ هذا الدين متين فاغلوا فيه برفق».

N. O. W. C. W. C.

<sup>(</sup>۱)روح البيان ۱۹۳۲.

- ٤. عن أبي ذر، عن النبيّ تَشَيُّهُ قال: «الإسلام ذلول لا يركب إلّا ذلولاً».
- أن رسول الله: قال: «لا تشددوا على أنفسكم فإنما هلك مَنْ كان قبلكم
   بتشدیدهم على أنفسهم و ستجدون بقایاهم في الصوامع و الدیارات».
- ٦. ان رسول الله ﷺ قال: «إن الله يحب أنْ تؤتى رخصه كـما يـحب أنْ
   تؤتى عزائمه».
- ٧. سُئِلَ النبيُّ مُنْفِيِّةً أيُّ الأديان أحب إلى الله ؟ قال: «الحنيفة السمحة».
- ٨. عندما أرسل النبيُّ بَيْنَكُ معاذبن جبل، وأبو موسى الأشبعري، إلى اليمن قال: «بشِّرا و لاتنفِّرا، ويسِّرا و لا تعسِّرا اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلِلللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

وردت بعض الروايات أعلاه، بشأن أصل الشريعة و الديانة، و البعض الآخر بشأن تطبيق الشريعة، و هي بالمجموع تحكى عن أنّ روح الشريعة الإسلامية اقترنت دائماً باليسر، والإبتعاد عن العسر، وتسير روايات الشيعة على هذا السياق أيضاً، و من جملة ذلك:

١. قال النبيُّ ﷺ لعثمان بن مظعون:

«يا عثمان! لَمْ يرسلني الله بالرهبانية ولكن بعثنى بالحنيفة السمحة: أصوم واصلّي، وألمس أهلي فَمَنْ أحبَّ فطرتى فليستن بسنتى »(٢).

٢. عن أبي عبدالله عليه في حديث:

«المحمدية السهلة: إقام الصلاة وإيتاء الزكاة، وصيام شهر رمضان، وحج البيت الحرام، والطاعة للإمام، وأداء حقوق المؤمن »(٣).

<sup>(</sup> ١) الدر المنثور/ للسيوطي ١٥٦٥/١ ـ تنفسير القرآن العظيه/لابـن كـثير ٢٢٤٠١ ـ تنفسير القــــسي ٨٧/٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٤/١٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ١٥/١.

و يبين تعبير الإمام، كيف أنّ الديانة الإسلامية بُيّنت في اطار القوانين الكلّية و المحددة، بعيداً عن الانغلاق و التعقيد.

## ٣. نقُل في رواية «علل الشرائع»:

فإن سئلوا فلم لماذا شرع الله صلاة العصر والجواب عنهم أن الناس عامتهم يشتغلون في أوّل النهار بالتجارات والمعاملات، والذهاب في الحوائج، وإقامة الأسواق، فأراد أنْ لا يشغلهم عن طلب معاشهم ومصلحة دنياهم، وليس يقدر الخلق كلّهم على قيام اللّيل، ولا يشعرون به، ولا ينتبهون لوقته لوكان واجباً، ولا يمكنهم ذلك، فخفّف الله تعالى عنهم، وَلَمْ يجعلها في أشدّ الأوقات عليهم ولكن جعلها في أخفّ الأوقات عليهم، كما قال الله عزّوجل (يريد الله بكم اليسسر ولا يسريد بكم العسر) (١٠)

حدود قاعدة السهولة:

ترى مجموعة من علماء الدين، أنَّ قاعدة السهولة مرادفة لقانون نفي العسر والحرج، و عمدوا في موارد متعدَّدة إلى استخدام أحد هما مكان الآخر، ولكن دراسة الأدلَّة المذكورة في مباني «قاعدة السهولة» تبيَّن عدم صحّة هذا التصوُّر.

و يمكن الوقوف على أهم الاختلافات الموجودة بين قاعدتي «السهولة» و «نفي الحرج» في المحاور المذكورة أدناه:

ا تعكس قاعدة السهولة ، أنّ جميع القوانين في النظام الديني منسجمة و متناغمة مع قاعدة السهولة ، و أمّا قاعدة نفي الحرج فانّها تحكي بمجملها انّ التكاليف الشاقة في الشريعة الإسلامية مرفوعة ، و بناءً على ذلك فإنّ رابطة

<sup>(</sup>١) يجار الأنهار ٧٢/٦.

قانون السهولة و قاعدة نفي الحرج، ستكون مشابهة لمبدأ البراءة و مبدأ الحلّية.

و طبقاً للإعتقاد السائد لعلماء الشيعة، في الشبهات الحكمية و الموضوعية، فإنّ أصالة البراءة قابلة للتطبيق بعد الفحص. إذْ إنّ مباني قاعدة البراءة عبارة عن الأدلة العامة التي تتحدّث عن رفع التكليف في حالة عدم العثور على الدليل الملزم، في حين أنّ أصل الحليّة يستند إلى الروايات القائلة: «كل شي لك حلال...» و هو محدود و محصور في دائرة خاصة فقط.

٢- قاعدة نفي الحرج، تأخذ بنظر الإعتبار الضرورات و المشقّات الشخصية أيضاً، و المعيار في قياس الحرج و المشقة هو الشخص المكلّف، إذ لو أنَّ شخصاً تعرّض للمشقة تجاه إحدى التكاليف الدينية، فسوف لن يُطالب بذلك التكليف. حتّى وإنْ لَمْ يشعر غيره أو الآخرين بأيً مشقة و صعوبة تجاه ذلك التكليف. و أمّا في قانون السهولة، فإنّ الأساس هو السهولة النوعية، و ذلك بأنّ الأحكام الدينية جعلت على أسس معينة، بحيث تكون سهلة يسيرة بالنسبة لعموم الناس.

٣- نفي التكاليف الحرجية ، حسب اقتضاء الرحمة الإلهية العامة ، و أمَّا تشريع التكاليف على أساس قاعدة السهولة ، حسب اقتضاء الرحمة الإلهية الخاصة على الأمة المحمدية .

و مِنْ جملة ذلك: ﴿و ما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ `` إذ إننا نفهم ذلك الدين الواحد الذي بلّغ به جميع أنبياء الله، أي مفاد الآية الشريفُ: ﴿انّ

١١) سورة الحج: ٧٨.

الدين عند الله الإسلام المرابع على ذلك ، فقد انتفت التكاليف الحرجية الشاقة في جميع الأديان الإلهية ، و اقتضى ذلك رحمة الله العامة على جميع عباده . أما سهولة التكاليف الإلهية ، فهي من خصائص و مميزات شريعة خاتم الأنبياء الله بكم اليسر (١٠) .

و بعبارة أخرى، فإنّ الحديث حول نفي التكاليف الحرجية هو ممًّا يقتضيه الادراك العقلي مِنْ رحمانية الله تعالى. وأما قاعدة السهولة فهي امتنان إلهى ولطف ربّاني على الأمة الإسلامية.

و مِنْ خلال الملاحظات المذكورة، بإمكاننا الوصول إلى هذا التوليف، و هو ان قاعدة السهولة تحكي عن روح و باطن الشريعة الإسلامية بأن مراعاة السهولة و اليسر، أمر حاصل في جميع الأحكام الإلهية. و بناءً على ذلك، لا ينبغي المرور على هذه القاعدة مروراً عابراً خلال استنباط أي حكم شرعي، و يجب أخذه بعين الإهمية. و لغرض فهم الآيات و الروايات، و أشناء القيام بالجمع بين الروايات أو تقديم دليل على دليل آخر، فإن القاعدة المذكورة سيكون لها دوراً مؤثراً و فعالاً.

طرح هذا السؤال:

من الممكن أن يتسبب الدفاع عن قاعدة السهولة، في الأحكام الدينية، الشبهة التالية، وهي: كيف يمكن القبول بهذه القاعدة، بالرغم من أنّ بعض التكاليف الشرعية لا تبدو على جانب كبير من السهولة و اليسر ؟ كما أنّ مشابه هذا السؤال طرح بشأن قانون اللاضرر، وكذلك قانون نفى العسر و الحرج.

۱۱) أل عمران: ۱۹.

٢١) البقرة: ١٨٥.

و قال البعض من علماء الديس ما مفاده: إنّ قانوني نفي الضرر، و نفي الحرج انّما وردا بشأن الأحكام التي لَمْ تُؤخذ فيها مسألة الضرر و المشقة في موضوعها بعين الإعتبار، و بعبارة أُخرى: الأحكام التي تتّسم بامتلاك حالتي الضرر و اللاضرر، أو الحرج و اللاحرج، هي التي ستكون مشمولة بالقواعد أعلاه: من قبيل: الصلاة، و الحج و غيرها، أمّا الأحكام التي تـقترن طبيعتها بالضرر و المشقة، من قبيل: الزكاة، و الجهاد و غيرها، فهي خارجة عن دائرة تلك القواعد.

و في حالة الموافقة على الجواب المذكور، من الممكن تعميم ذلك على قانون السهولة أيضاً. إلّا أنّ الحقيقة هي أنّ الجواب أعلاه لا ينسجم كثيراً مع سياق بعض التعبيرات من قبيل: «لا ضرر ولا ضرار في الإسلام»، ﴿ما جعل عليكم في الدين من حرج﴾(١)، ﴿يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر﴾(١) وغيرها. إذ إن الظاهر من الأدلة المذكورة، هو أنّه لم يوضع أي قانون و تكليف ضرري أو حرجي أو ما يتنافى مع قانون السهولة في الدين، و الجواب أعلاه، يعطى تأويلاً على هذا الظاهر.

و بإلاضافة إلى النظرة الكلّية و البعيدة المدى يجب الأخذ بعين الاعتبار مسألة القاعدة الأساسية في جواب السؤال:

١. الملاك في جعل المقررات و الأحكام الكلية، هو السهولة النوعية
 دون الشخصية.

٢. إنَّنا نتحدَّث عن التكاليف السهلة اليسيرة و نقارن ذلك مع التكاليف

<sup>(</sup>١) سورة الحج: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٨٥.

الصعبة الشاقة، لا مع حالة اللاتكليف، و يمكن تشبيه ذلك بما يصدر مِنْ قبل الحاكم أو المعلّم، الذي بإمكانه أنْ يقرر تكاليف شاقة أو سهلة على أهل بلدته، بالرغم مِنْ انّه مِنَ الممكن أن ينظروا إلى نفس تلك التكاليف، السهلة اليسيرة على أنّها عسيرة و شاقة بالمقارنة مع حالة اللاتكليف.

و بعبارة أخرى: فإنّنابعد القبول بوجود التكاليف و ضرورتها لتحقيق السعادة الفردية و الإجتماعية للبشر، نعتقد بأنّ هذه التكاليف إنّـما وضعت و شرّعت بأسهل نوع ممكن.

و مع الأخذ بعين الاعتبار كلا القانونين أعلاه، أي التكاليف الإلهية، يمكن اعتبارها تكاليف سهلة و يسيرة ؟ ففي حدود الواجبات العبادية ، من المسلّم به أنّ بعض التكاليف من قبيل : الصلاة التي تختص بدقائق معدودات خلال الليل و النهار ، تعد مِنَ التكاليف اليسيرة ، و شرّع الجهاد في ظل الظروف المتناسبة من حيث الكم و القدرات النوعية ، و الصيام في الشريعة الإسلامية لا يتجاوز في أصعب الأحوال نصف مقدار الليل و النهار . و الزكاة عنه عنها بمقدار معين و بعد ذلك المقدار ، يجب بنسبة عشرة و عشرين بالمئة ، و وجوب الحج لا يشترط حالة الإستطاعة في الطريق إلى الحج و القدرة المالية فحسب ، بل في حال العودة من السفر أيضاً ، بحيث يكون قادراً على إدارة شؤون حياته ، كما لا يجب الحج غير مرة واحدة في العمر و ...

إنّ المقارنة بين أحكام الشريعة الإسلامية و الأديان الماضية أيضاً، تبين بوضوح صدق هذا الإدّعاء، إذ إن كيفية التطهير، و شكل الصيام و غيرها كانت في الشرائع السابقة تتم بشكل غير يسير بالرغم مِنْ أنّ التكليف لَمْ يكن شاقاً، وبناءً على ذلك لا تنبغى المقارنة بين حالتي التكليف و اللاتكليف، بل يجب التصدي لإصدار الحكم برؤية عادلة و منصفة بعد الموافقه على أصل لزوم

التكليف، الذي ترتبط به سعادة الإنسان الدنيوية و الأخروية، و سنكتشف في هذا التحكيم بأنّه لم تجرِ في الأحكام العبادية، و لا في الأحكام الشرعية الأخرى، إتّخاذ الحد الأدنى الممكن مِن الإلزامات الدينية، بحيث إنّ الإنسان لا يرى أي تعارض أو حتّى القليل مِنْ عدم الإنسام بينها و بين السياق الطبيعي لحياته الفردية والإجتماعية.

المحقق الأردبيلي و قاعدة السهولة:

في مجموعة الآراء الفقهية للمرحوم المحقق الأردبيلي، يُلاحظ وبشكل متكرر الإهتمام و الإستشهاد بقاعدة السهولة. إذْ إنّه جعل هذه القاعدة العامة أساساً لأحكامه و فتاويه مراراً و تكراراً، قام مِنْ خلال هذه القاعدة، بإستنباط الحكم الإلّهي الواقعي، إنّ المحقق الأردبيلي هو ممَّن مزج بين النظرة الثاقبة و الدراية الدينية مع القداسة و التقوى، وذلك يُعدّ درساً بليغاً للسائرين على طريق الفقاهة، إذْ لا يمكن التعرّف على اجزاء الدين، إلّا في ظل معرفة روح الديانة، و لا يتيسر لنا في هذه العجالة الاطناب في الكلام.

### تقليد الميت

يقع البحث عن تقليد الميت في مقامين:

المقام الأول: في التقليد الإبتدائي.

المقام الثاني: في التقليد الإستمراري

أما الأول، فالمعروف بين الفقهاء عدم جواز تقليد الميت ابتداءً، واستدل له بوجوه:

أحدها: ما عن الشيخ الأنصاري من أن الدليل العقلي في مورد دوران الأمر بين التعيين والتخيير في الطرق وغيرها ، ولايخفي أن التقليد طريق جعلي من العقل والشرع للمكلف، فإذا شك المكلف في الطرق ولا يعلم أنه يجب الأخذ بهذا الطريق تعييناً أو مخيراً بينه وبين غيره يجب العمل بما هو طريق قطعي.

فتقليد الحيّ معلوم الحجة ، وتقليد الميت والأخذ بقوله مشكوك الحجة ، فيحكم العقل بأخذ الأول وترك الثاني .

ثانيها: ما استدل به المحقق النراقي من أصالة عدم جواز العمل بالظن والتقليد وعدم التعبد بهما وعدم ترتب الآثار في العبادات والمعاملات على الظن التقليدي إلا ماكان التقليد عن الحيّ فإنه خارج عن هذا الأصل بالإجماع ولزوم العسر والحرج بالإجتهاد والتقليد ووجود الأدلة الشرعية من الأخبار وغيرها على جواز تقليد الحي (١٠).

ثالثها: ما استدل به المحقق الأردبيلي في رسالته المخطوطة نقلاً عن أستاذه: من أن المجتهد إذا مات يسقط بموته اعتبار قوله شرعاً بحيث لايعتد به، وما هذا شأنه لا يجوز الإستناد إليه شرعاً.

وقد أورد المحقق على أستاذه بما حاصله : إنه لا دليل على سقوط قول الحيّ عن الإعتبار بعروض الموت، فقول الميت باق على اعتباره.

وقال المحقق الأردبيلي قدس سره (٢٠): إن الظن الإجتهادي في نفس الفقيه ما لم يتغير يكفي في حجيته على الأحكام أصلاً بقوله: وإلّا يلزم الحرج والضيق المنفيين عقلاً ونقلاً، وللإستصحاب، ولتحقق الحكم وحصوله من الدليل ولم يتغير بموت المستدل فلايضر زواله بعد الموت بناءً على القول

١١) مناهج الأحكام والأصول. المتصد الثاني في التفليد. منهاج ٦.

٢١) مجمع الفائدة ٧٠٧غ٥.

الآراء الفقهية عند الأردبيلي.....

بالزوال فضلاً عن القول ببقائه.

يشهد له بناء العقلاء حيث إن حجية الآراء عند العقلاء منوطة بحدوثها ولاتدور مدار بقائها، ولذا يعملون بآراء الخبراء في مختلف العلوم والموضوعات الخارجية ولو بعد موتهم، فيكون حال الآراء الإجتهادية من هذه الجهة كحال الروايات فإنها حجة ولو بعد زوالها.

رابعها: مانسبه المحقق الأردبيلي قدس سره أيضاً إلى أستاذه من أنه: لو جاز العمل بقول الفقيه بعد موته امتنع في زماننا هذا الإجماع على وجوب تقليد الأعلم والأورع من المجتهدين، والوقوف لأهل هذا العصر على الأعلم والأورع بالنسبة إلى الأعصار السابقة كاد أن يكون ممتنعاً الله.

ثم أجاب المحقق الأردبيلي عن هذا:

أولاً: بعدم الحاجة إلى معرفة الأورعية فيما إذا كان أحد المجتهدين أعلم والآخر أورع؛ فإن الأقوى فيه هو العمل بقول الأعلم لقوة إصابته الحق.

وثانياً: بأن الظاهر من الشهرة والإطلاع على المصنفات في تشخيص الأعلمية كافية ظاهراً.

خامسها: ما نسبه أيضاً المحقق الأردبيلي إلى أستاذه قدس سره من أنه إذا وجد للفقيه في المسألة قولان إنما يجوز تقليده والرجوع إليه في القول الأخير لوجوب رجوعه هو عن الأول إليه ووجوب إعلامه إن كان قد قلّده في الأول برجوعه، وأكثر المسائل يختلف قول الفقيه الواحد فيها.. إلى أن قال: فتعذر الرجوع من هذا الوجه أيضاً.

وقد أجاب عنه المحقق الأردبيلي: بأنّ ما ذكرتم لايضر بجواز تـقليد

<sup>(</sup>١) تقليد الميت. للمحقق الأردبيلي، مخطوط.

الفقيه الميت فيما إذا لم يكن له قولان، أو كانا ولم نعلم بذلك؛ إذ الأصل العدم، أو علمنا بأن له قولين ولاسبيل إلى العلم بالأخير منهما، فما بقي إلا إذا علم أن له قولين، ولكن وجوب الرجوع حينئذ إلى القول الأخير ممنوع، فإنه لو كان هنا مجتهد حيّ وكان له في المسألة قولان ولم يثبت للمقلد معرفة قول الأخير فيهما فالظاهر أنه مخيّر في العمل بأيهما شاء. وبالجملة، فكما قلتم في قولي الحيّ نقوله في قول الميت (١).

ثم إن المحقق الأردبيلي بعد بيان الإشكال في أدلة المانعين مال إلى أن أدلة المثبتين كافية في جواز تقليد الميت، وإنما المانع قيام اتفاق علماء الفقهاء على المنع عن التقليد.

هذا ما ذكره قدس سره في رسالة تقليد الميت المخطوطة ، ولكن قال في مجمع الفائدة والبرهان (٢٠): إنه لا يحل الحكم والإفتاء لغير جامع الشرائط ولا يكفيه فتوى العلماء ولا تقليد المتقدمين ، فإن الميت لا يحل تقليده وإن كان مجتهداً .

ولكن يظهر من كلماته التفصيل بين وجود الحيّ وعدمه حيث قال: ثم إن الظاهر جواز ما يجوز للمجتهد الكل للجزء إذ الظاهر جواز الجزء كما هـو رأي المصنف وبعض المحققين، ودليله مذكور في محلّه.

وقد استفيد من كلماته أن مختاره في صورة فقدان الحيّ جواز تـقليد الميت وأن المنع من الرجوع إلى فتوى الميت مع وجود المجتهد الحيّ بل قـد حكي الإجماع فيه صريحاً عن بعضهم كصاحب المعالم، فمورد الإتفاق هـو

<sup>(</sup>١) تقليد الميت، للمحقق الأردبيلي، مخطوط.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة والبرهان ٧: ٩٤٥.

صورة وجود المجتهد الحيّ فلا يشمل صورة عدم وجوده.

وقد صرّح المحقق الثاني في شرح الألفية أنه لا يجوز الأخذ عن الميت مع وجود المجتهد الحيّ بلا خلاف بين علماء الإمامية، وأما عند عدم الحيّ أصلاً فيجوز وإلا يلزم الحرج والضيق المنفيّين عقلاً ونقلاً.

والحاصل عند جماعة من الفقهاء أن المتيقن من الإجماع هو ما إذا تمكن المقلّد من الحيّ مطلقاً أو في ذلك الزمان دون ما لم يتمكن ، فإن الإجماع لم يثبت فيه ، بل قد عرفت ذهاب المحقق الثاني والأردبيلي وغيرهما إلى الجواز.

والتحقيق الأكثر لا يناسب مقام الإختصار .

فتلخص أنه يجوز تقليد الميت ابتداءً إذا لم يكن المجتهد الحيّ موجوداً؛ للإطلاقات وقصور الأدلة المانعة كما يجوز التقليد الإستمراري والبقاء لتمامية أدلة الإعتبار وقصور الأدلة المانعة.

ومما ذكرنا ظهر نظر المحقق الأردبيلي في المقام الثاني وهـو التـقليد الإستمراري.

واستدل المشهور أيضاً بإطلاق الإجماعات وغيرها من الأدلة.

# رأيه في وجوب الإجتهاد والتقليد

فهو النفسي فيهما، كما كان يقول: بالوجوب النفسي فيهما، وتبعه جماعة مِنَ الفقهاء على ذلك، غير أنَّ الوالد (دام ظلم) ناقش المولى الأردبيلي في مقولته، مُؤاخذاً عليه، وخَلُصَ إلى القول: بأنَّ المقصود مِنَ الوجوب: هو الوجوب العقلي لا الوجوب النفسي، فممّا قاله (دام ظلم): أمّا احتمال الوجوب النفسي في الموارد الثلاثة: ١ \_ الوجوب، ٢ \_ الاحتياط، ٣ \_

وجوب الاجتهاد كما في سائر الواجبات، مثل: الصلاة والزكاة والحج، فهو مِنَ الإحتمالات الضعيفة والبعيدة كما أشرنا إليها، لأنته مِنْ غير المعقول أنْ تكون تلك الموارد الثلاثة واجباً نفسياً، كما ذكرنا سابقاً، فبالمقدَّس الأردبيلي وجماعة أخرون مِنَ العلماء، أمثال: صاحب « المدارك» قالوا: بأنَّ تعلم الأحكام وأجب نفسي، ومثل هذا الواجب النفسي، قالوه: في باب التقليد والإجتهاد، فتعلُّم الأحكام الشرعيّة واجب نفسي، ويؤخذ على تاركه بإعتباره ترك واجباً، مستدلِّين بالآية الشريفة ﴿فاسألوا أهْلَ الذكر﴾، وقوله تعالى : ﴿فلولا نفرَ مِنْ كلِّ فرقة منهم طائفة ﴾، وقوله يَهْنَ « طلب العلم فريضة على كلّ مسلم».

وظاهر الآية: أنَّ السؤال مِنَ العلماء والأئمة ﷺ واجب نفسي، وإطلاق الأمر الوقتي يفيد الوجوب النفسي إذا لَمْ تكن هناك قرينة.

ثُمَّ إِنَّ آية ﴿فلولا نفر﴾ تفيد التفقُّه في الدَّين، وأنَّه لازم وواجب.

كما أنَّ الرواية واضحة جداً لا تحتاج إلى شرح وبيان، إلّا أنَّ آية الله الخوني مَنْ يرى: أنَّ وجوب التعلُّم لَمْ يكن وجوباً نفسياً، كما لَمْ نعثر على شواهد وأدلَة تؤيّد ذلك، بل الأدلّة تُنادي بخلاف ذلك، ويُستفاد مِنْ رواية الشيخ المفيد: حيث ورد ما مضمونه: «أنتَه يؤتى بالعالم يوم القيامة، فيقال له: هلا عملت؟ يقول: ما علمت، فيقال له: هلا تعلَّمت» فيُستفاد مِنْ هذه الرواية: أنَّ العقاب والمؤاخذة وتعذيب النفس على ترك التعلُّم.

والحقُّ أنْ يقال:

أولاً: هلا تعلمت ؟ لا أنْ يُقال: هلا عملت ؟ فالتعلُّم مقدّمة العمل.

وثانياً: لو سلَمنا أنّ التعليم والتعلّم واجب نفسي، ففي هذه الحالة نستطيع القول: بأنه لا حاجة للتقليد وتعلَّم المسائل، بل معنى التقليد في مقام العمل بأنْ يستند عمله إلى فتوى الفقيه، أي أنّ التقليد هو العمل بموجب قول الفقيه،

ولو قلنا: إنَّ التقليد بمعنى الأخذ بقول الفقيه ، فهذا المعنى لا يطلق عليه التقليد . وخلاصة الكلام: أنَّ المستفاد مِنَ البحوث الماضية أنَّ التعلُّم والتعليم مقدّمة لأخذ قول الغير لا عبارة عن نفس العمل ، فوجوب هذه الموارد الثلاثة : طريق الإحتياط ، الإجتهاد ، التقليد ، وجوب عقلي لا وجوب شرعي نفسي .

## جواز التقليد في أصول الدين

اعلم أن البحث في جواز التقليد في أصول الدين بحث كلامي ليس للفقيه أن يبحث عنه بما هو فقيه . نعم ، له مجال للبحث باعتبار جهات أخرى : منها : البحث في أنه هل يجوز أخذ العقائد عن تقليد أو لابد فيها من اجتهاد .

ومنها: بعد البناء على الجواز لو أخذها واعتقدها عن تقليد هل هو مؤمن ومسلم أم لا؟ وهذا بحث كلامي محض.

ومنها : البحث عن حجية الفتوى في أصول الدين . وهذا بحث أصولي محض .

ومنها: البحث في طهارته ونجاسته وحلٌ زواجه وذبيحته وغيرها مـن الأحكام الظاهرية، وهو بحث فقهي محض.

والمحقق الأردبيلي (قدس سره) بحث في الفقه بحثاً كلامياً بالنظر الدقيق وفي أصل إسلام المقلّد وكفره على نحو البحث الموضوعي، وإن كان الغرض منه ترتب آثار الإسلام والكفر.

فيمكن أن يستفاد من كتبه في موارد عديدة في مختلف الموضوعات

جواز التقليد في أصول الدين أيضاً، منها ما ذكره (١) في شرح قوله تعالى: ﴿أُو لَو كَانَ آبَاؤُهُم لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون﴾ (١) فقال: جهذه الآية جدليل على المنع من التقليد لمن قدر على النظر والإجتهاد، وأما اتباع الغير في الدين إذا علم بدليل ما أنه محق كالأنبياء والمجتهدين في الأحكام فهو في الحقيقة ليس بتقليد، بل اتباع لما أنزل الله تعالى، وفي هذه الآية ذم اتباع الآباء حين عدم العقل وعدم الإهتداء وهو لا يستلزم عدم جواز تقليد من كان ذا عقل وإهتداء أيضاً، فلا دلالة فيها إلّا على تحريم ترك ما أنزل الله واتباع الآباء لا على تحريم التقليد مطلقاً لمن قدر على الإجتهاد فقط. انتهى.

فاستفاد الأردبيلي قدس سره من الآيات الدالّة على ذمّ التقليد، أنّ التقليد غير جائز في مقابلة الدعوة إليه سبحانه تعالى وإلى الرسول بل مطلقاً ما لم يكن المقلّد مهتدياً ، فيدلّ على جوازه مع العلم بأنّه مهتدٍ.

ولا يخفى أن هذا يرجع إلى عدم التقليد حقيقةً ، لأنه إذا دلّ دليل على أن المقلّد هادٍ ومهتدٍ ، وفي اتّباعه هداية ، فهو خارج عن التقليد .

هذا، وقد ذكر في كتاب الصلاة من كتابه مجمع الفائدة (٣) في ذيل قول صاحب إرشاد الأذهان: «ويجب معرفة واجب أفعال الصلاة من مندوبها.. الخ» فقال: واعلم أنّ الذي تقتضيه الشريعة السهلة والأصل عدم الوجوب على التفصيل والتحقيق.. إلى أن قال: وبالجملة لي ظن قوي على ذلك من الأمور الكثيرة، وإن لم يكن كل واحد منها دليلاً، فالمجموع مفيد له، وإن لم يحضرني الآن كلّه وإن أمكن الوجوب على العالم المستمكّن من العلم على الوجه

<sup>(</sup>۱) نظر: زېدة لبيان: ٦١٩.

<sup>(</sup>٢) البترة: ١٧٠.

٣) مجمع الفائدة والبرهان ٢: ١٨٢.

المشروط. انتهى.

ويظهر من عباراته أنه قد استدل على جواز التقليد في أصول الديس بوجوه عديدة منها: قاعدة العسر والحرج، وهو يعتقد أنّ إيجاب الفحص والإجتهاد على جميع المكلّفين عسر وحرج بل تكليف بما لا يطاق، فإنّ تكليف البنت التي لها تسع سنوات بالبحث عن التوحيد مع الدليل العقلي وكذا بقيّة الأصول الخمسة وفروعها الهامّة حرج نوعي لا يشذ عنه إلا أقل قليل من البنات، وكذا في أكثر الذكور، بل الكبار أيضاً الغالب عليهم العجز عن قابلية البحث العلمي والتحقيق والإستدلال، فإيجاب الإجتهاد عليهم لا يناسب الشريعة السهلة السمحة بل المناسب لها قبول التقليد.

وقد يستدل بالسيرة المستمرة المعلوم اتصافها بزمن المعصومين عليهم السلام الجارية على قبول إسلام من أخذ دينه عن التقليد، لأن أغلب الرجال والنساء من المسلمين أخذوا دينهم عن الأكابر والعلماء، إما مستقيماً كما في الرجال الكبار في كل عائلة، أو مع الواسطة كما في النساء والأطفال وأمثالهم، فإنهم يقلدون رئيس العائلة، وهو يأخذه عن العالم تقليداً.

وهذاكان سائداً على المجتمع الإسلامي منذ زمن النبي تَنْفَقَ ولم يُنقل أنه أمر أمّته وأصحابه بتكميل عقائدهم وعقائد عائلتهم بالرجوع إلى الأدلة العقلية والإجتهاد في الأصل. إلى أن قال: فيحصل اليقين بعدم صدور أمر منهم بالإجتهاد، ولا ذمّ منهم للتقليد في أصول الدين بقول مطلق فيكون جائزاً.

وهذا المقدار كافٍ لإثبات المدعى، ومن فحص ونظر في مختلف مجلدات مجمع الفائدة \_خصوصاً المجلد الثاني منه \_ يرى تكرار هذه الجملة منه قدس سره: «الشريعة السهلة والسمحة تقتضي كذا...»، فهي تقتضي أن الإعتقادات وإن لم يأخذها عن أدلتها فإنه يكفي ما اعتقده دليلاً أوصله إلى

المطلوب ولو كان تقليداً ، وأن ما وقع في أوائل الإسلام من فعل النبي تَنْفَقَ مع الكفار من الإكتفاء بمجرد قولهم بالشهادة وكذا فعل الأئمة نَهَا مع من قال بهم ما يفيد اليقين ، فتأمّل .

وللمحقق الأردبيلي في هذا المقام بيان آخر، وهو أن الأخذ بقول شخص إن كان مما يحكم العقل والعقلاء بأنه يوصل إلى الواقع ولو نوعاً فهذا ليس تقليداً بل عمل بالدليل، لأن الدليل ما يوصل إلى المدلول، وكذا قول هذا الشخص، وإن لم يكن ذلك الشخص ممن يحكم العقل والنقل بأن كلامه طريق إلى الواقع، فالعمل بقوله تقليد مذموم لعدم إيصاله إلى المطلوب.

وعلى هذا البيان يمكن أن يقال: إن النزاع بين المحقق وبين غيره من المتكلمين والأصوليين نزاع لفظي، ولعل هذا البيان أيضاً عند أكثرهم مقبول، وليس مرادهم المنع المطلق من التقليد.

## طلب العلم واجب نفسي

ويحكى عنه عنه إنه إذا أراد زيارة كربلاء ، كان يرى طلب العلم واجباً نفسياً عينيًا ، فكان مشتغلاً بطلب العلم حتى في سفراته وتنقلاته وكان لا يترك ذلك ، فكان يحتاط في سفره إلى كربلاء ، فيوتي بصلاته مرَّتين : التمام والقصر ، لأنه في كان يعتبر طلب العلم فريضة ، فيما يرى الزيارة عملاً مستحباً طبقاً للقاعدة المشار إليها في علم الأصول : (الأمر بالشيء يقتضي النهي عن ضده) .

ففي هذه الحالة صارت الزيارة مورد الشبهة، فَمِنَ المحتمل أَنْ يكون سفر الزيارة منهياً عنه، واللازم في السفر الإتيان بالصلاة قـصراً، فَـمِنَ هـذه الجهة كان يؤدي صلاته تماماً وقصراً.

# أثر العلم في الأعمال المطابقة للواقع

للمحقّق الأردبيلي إشارة كلّية بشأن الفرع الفقهى القائل: لو أنّ شخصاً لَمْ يتفحّص القبلة، و صلّى و كانت صلاته مطابقة للواقع صدفةً، إذْ لو أنّ الانسان قام بأداء عمل معيّن بدون علم و تفحص، أو صدّق بعقيدة معينة و كانت مطابقة للواقع تماماً عن طريق الصدفة، فما هو حكم أعماله و عقائده في هذه الحال؟

قال:

كل مَنْ فعل ما هو في نفس الأمر . . . فــابّه يــصح مــا فــعله وكــذا فــي الإعتقادات.

و ذكر الأردبيلي المطالب التالية كشواهد على هذا الإدِّعاء:

١. قام بعض الأفراد باستخدام الماء أو الحجر في التطهير جهلاً، دون أنْ
 يعرفوا حُكم المسألة، فأثنى عليهم الرَّسُول بَيْنِيْنِيْ

٢. تيمم عمّار بدلاً عن الغسل خطأ ، فقال له الرَّسُول بَيْنَيَّ : «أفلا صنعت كذا؟» ، إذ يتَّضح مِنْ كلامه تَيْنَيُ أنّه حتّى في حالة الجهل و عدم العلم بالحكم الإلهي الواقعي ، لو أنّ عماراً تيمّم بصورة صحيحة ، لكان عمله هذا كافياً مجزياً .

٣. لدينا رواية صحيحة مفادها: أنّ رجلاً نسي ركعة واحدة، و وقف بعد الصلاة، و صلّى ركعة كضميمة للصلاة، بدون أنْ يعلم بأنّ ما قام به هو الحكم الواقعي بعينه، و بعد أنْ شرح ما وقع للإمام ﷺ، أثنى عليه الإمام.

و قال في نهاية كلامه:

١٤٢ ...... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

والشريعة السهلة السمحة تقتضيه(١).

## التجزّي في الإجتهاد

من المتفق عليه عند العلماء الإمامية أن الأحكام التي يقال لمن صار مجتهداً مطلقاً أكثر دائرةً من المجتهد المتجزي الذي يكون مجتهداً في بعض أبواب الفقه.

ولكن نقل عن صاحب الجواهر أنه قال: لم أجد أحداً يشبت أحكام المجتهد المطلق كلها على المتجزي غير الأردبيلي.

### الحسن والقبح العقليّان

حسن الأفعال وقبحها على ثلاثة أنواع \_في رأي المحقق الأردبيلي \_: ١ \_الحسن والقبح الذاتيان كالجمال وكراهة الوجه.

٢ ـ الحسن والقبح لصفة ذاتية أي الأفعال التي ليس لها حسن ولا قبح،
 ولكن الحسن والقبح موجودان فيها ككَرَم الكَرِيم وبُخْلِ البَخِيل.

٣\_الحسن والقبح الإعتباريان كضرب اليتيم، فإنه لوكان الضرب للتأديب فحسن ولوكان ظلماً وإيذاءً فقبيح.

ومن المشكل جداً إثبات الحسن والقبح الذاتي في كل الموارد، ومن أدلة إثبات هذا وقوع النسخ؛ إذْ إنّه لا شك أن كثيراً من الأحكام الإلهية منسوخة، ولو كان للحكم المنسوخ حسناً ذاتياً لما صحّ نسخه. وهذا يدل على

<sup>(</sup>١) انظر. مجمع الفائدة في مواضع عديدة: ٢: ٥٥ و ٣٧٤ و ٣٧٦ و ١٨٧ و ١٩٨٠.

الأراء الفقهية عند الأردبيلي......

أن الحسن لم يكن ذاتياً، بل كان في البين مصلحةٌ تمّ زمنها ٧٠٠.

قال المحقق الأردبيلي: ولا فرق بين التحسين والتقبيح العقليين بـين المتشرعة وغيرها، وذلك واضح إلى حدّ يعدُ إنكارها من إنكار الضروريات الأوليات (٢).

# الشبهة.. من لوازم البحث والإجتهاد

قال المحقق الأردبيلي (٢) في البحث عن صلاة الجمعة في زمن الغيبة: وبالجملة، الخلاص من الشكوك والشبهة للمؤمنين مما لا يمكن إلا بظهور ولي الأمر والناطق بالحق المبين، وأما من دونه فالأمر صعب كثيراً، الله يفرج عنا الهموم ودفع الشكوك والغموم بحقّ مدينة العلوم وبابها المعصوم بظهور وارث الحِكَم والعلوم، ولعل الحكمة في ذلك عدم الغفلة والإشتغال بجميع أنواع العبادات واكتساب الكمالات، لعله تقع حسنة من الحسنات عند الله من المقبولات فلم يعذبه بعذاب أوجبته السيئات وليكن مثل الغريق الذي يتشبث بالحشيشات رجاء لخلاص النفس من الغرقات المهلكات الموقعة في أسفل الدركات.

ولابد من عدم الإعتداد بشيء مما يتفق له من العبادات وجعل الوسيلة إلى درجات العاليات محض الألطاف والإنعامات، وشفاعة ذوي الشفاعات،

<sup>(</sup>١) انظر: الحاشية على إلهيات شرح الجديد للتجريد ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: الحاشية على إلهيات شرح الجديد للتجريد ص ١٢١.

وقد أشار في موارد مختلفة من هذا الكتاب إلى حجية العقل. وله بحث مستقلٌ عن الحسن والقبح \_تبعاً للمحقق الطوسي \_عند التعرض للأفعال الإلهية سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>٣٠ أنظر: مجمع الفائدة والبرهان ٢: ٣٦٣\_ ٣٦٤.

والإنقطاع إليه بالكلية في السر والعلانيات، بتصوير نفسه خالية من الخيرات... فإني ما أفهم مسألة خالية عن شيء من الشبهات إلا قبليلة من الكثيرات، وكأنه يرشدك إلى الحكمة المذكورة. انتهى كلامه رفع مقامه.

### تقديم الأفقه

هل الملاك عند التعارض بين الإمامين للصلاة، تقديم الأفقه أو الأقرأ؟ قال صاحب الجواهر بالثاني ونسبه إلى المشهور فقال ما نصه: في قال صاحب الجواهر بالثاني ونسبه إلى المشهور بين الأصحاب نقلاً وتحصيلاً، بل في الرياض نسبته إلى اتفاق الأصحاب كما عن الغنية وظاهر المنتهى الإجماع عليه، بل لا أجد فيه خلافاً معتداً به.. نعم، في الذكرى نقل عن بعض الأصحاب تقديم الأفقه، ولعله أراد ما في التذكرة حيث نسب فيها ذلك إلى بعض علمائنا، إلا أنّا كالشهيد لم نتحققه، بل ولم نتحقق ما في الذخيرة من نسبته أيضاً إلى غير واحد من المتأخرين، ولعله أراد بعض من لم يصنف منهم أو الأردبيلي وتلميذه صاحب المدارك، فإنهما وإن كانا غير مصرّحين به لكنهما مالا إليه (١٠).

هذا، وقد قال المحقق الأردبيلي في مجمع الفائدة (٢٠): فلا يبعد تقديم الأعلم لما مرّ ولشرف العلم وعلوّ رتبته عند الله، فسيكون صاحبه أقرب إلى القبول عند الله وإلى استجابة دعائه، لا من يزيد في القراءة حسناً ومندوباتها، مع أنه قد لا يكون عارفاً بمندوبات الصلاة ومكروهاتها والمسائل الخلافية

<sup>(</sup>١) انظر : جواهر الكلام ٢٥٧ : ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة ٣: ٢٥٣.

التي قد يؤدي تركها إلى البطلان عند البعض أو نقص الثواب، فيقدّم الأفقه في أحكام الصلاة، ومع التساوي فالأفقه في غيره كما اختاره الشارح.

#### الشبهرة

الشهرة ليست بحجة عند المحقق الأردبيلي ولا يجبر ضعف السند بالشهرة وعمل الأصحاب.

قال في المجمع: الشهرة ليست بحجة مع وجود الخلاف 🖖.

وقال في موضع آخر منه: عمل الأكثر ليس بحجة الله.

ومما صرح به: والجبر بالشهرة غير مسموع ٣٠٠.

وقد أفاد: الشهرة ليست بحجة ولا جابرة في مثل هذا الحكم الله.

فهو يعتقد أن الإجماع لا يكون حجة إلا أن يكون له سند وقال: إن الإجماع لا يتحقق مع وجود الخلاف من عظماء العلماء فهو يقول أيضاً: إن مخالفة الدليل القطعي يقدح ومخالفة الإجماع ما لم يكن قطعاً لم يقدح، فيجوز مخالفة الإجماع المنقول بخبر الواحد لدليل أقوى منه كالخبر ته.

ولكن في موارد متعددة قال بانجبار السند بالشهرة وبفتوى الأصحاب. وقال في موضع بكفر منكر الإجماع (٢١)، فمنه يعلم اختلاف الموارد في انجبار

<sup>(</sup>١١) مجمع الفائدة، المجلد الرابع.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة، المجلد الثالث عشر.

٣١) مجمع الفائدة .

<sup>(</sup>٤) مجمع الفائدة، المجلد الأول.

<sup>(</sup>٥) مجمع القائدة ٢٢٨:٤.

<sup>(</sup>٦) مجمع الفائدة ٤: ١٣٧.

<sup>(</sup>٧) مجمع الفائدة ٣: ٢١٢.

الضعف، ولكن التشخيص أصعب.

وللشيخ الطوسي منهج خاص في ادعائه الإجماع، فهو لا يريده بالمعنى المصطلح عند القوم من اتفاق الكل على المسألة بل ربما يدعيه في مقابل الآراء العامة للرد عليهم بما هو حجة عندهم.

#### ماهية النيّة

لقد طرحت مباحث كثيرة وكلمات مستفيضة في حقيقة النية وكيفيّتها، منها:

١. هل إنّ استخدام اللفظ في النية يُـعدُّ شـرطاً أم لا؟ و عـلى الفـرض
 الثاني ، هل أنّ في استخدام الألفاظ أثناء النية ، له فضيلة معيّنة أم لا؟

٢. هل إنَّ خطور المعنى في الذهن أثناء النية شرط أم لا؟

٣. هل إن قصد الوجوب أو الإستحباب بدل نية الوجوب أو العكس،
 وهل إن عمله به صحيح؟

إلى غير ذلك من المباحث والفروعات.

و ينطلق المرحوم الأردبيلي نفسه مِنَ المباحث المعقّدة و المتفرّعة بشأن «النية» و يقول:

ما عرفت وجوب شيء مِنَ النية التي اعتبرها المتأخِّرون على التفصيل المذكور في شيء مِنَ العبادات بشيء من الأدلّة إلّا قصد إيقاع الفعل الخاص مخلصاً لله الله المدكور في شيء مِنَ العبادات بشيء من الأدلّة إلّا قصد إيقاع الفعل الخاص

وقال بعد تبيين المدّعي أعلاه:

۱۱) مجمع الفائدة و البرهان ۱: ۹۸.

إنّ عدم وجود أيّ نص أو دليل، على الخصوصيات و التفصيلات المدّعاة، بالرغم من قيام الشارع بطرح تلك الخصوصيات في بعض المستحبات: كالأذان والإقامة و غيرهما، تحكي تماماً عن أنّ قضية «النيّة» تُعدُّ أمراً سهلاً و يسيراً للغاية، كما هي الحال في القبلة.

ويقول في نهاية المطاف:

وبالجملة، الأمر المهم الضروري الذي لابدَّ منه، ولا تصح بدونه العبادة، هو الإخلاص الذي مدار الصحّة، وبه تتحقَّق العبودية، وهو صعب وقليل الوجود(١).

# أطراف العلم الإجمالي

إذا وجد إناءان و تيقّن مِنْ نجاسة أحدهما، فالمشهور بين الفقهاء أنّه لا ينبغي الإستفادة منهما، ولا الوضوء بالماء الموجود فيهما، بل يجب في هذه الحالة ترك كلا الإنائين، و التيمم للصلاة.

وادَّعى الشيخ الطوسي رحمه الله في «الخلاف» ما يلي: «إذا كان معه إناء آن، وقع في أحدهما نجاسة أو إشتباه عليه، لَمْ يستعملها، وكذلك حكم مازاد عليهما، ولا يجوز التحرِّي بلا خلاف بين أصحابنا.

و أمّا الثوبان: فَمِنْ اصحابنا مَنْ قال: حكمهما حُكم الإنائين، لا يُصلَّى في واحدٍ منهما. قال بعضهم: يُصلَّى في كلَّ منهما على انفراد، و هو الذي اخترنا» (٢).

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة والبرهان ١: ٩٩.

<sup>(</sup>۲) انظر: الخلاف ۱۹۹۱.

و للمتأخّرين تأمُّلات أكثر في مباني هذه الفتوى، و أوردوا مباحث عميقة بشأن «العلم الإجمالي» و نقاط تفاوته و امتيازه عن العلم التفصيلي، و دائرة الحجيّة و التأثير فيه، و بالنتيجة فإنَّ الرأي القائل: بأنّ العلم الإجمالي يشابه العلم التفصيلي، و يحتاج إلى الموافقة القطعية و اليقينية، رأي رائبج و شائع الله

و يعتقد المرحوم المحقق الأردبيلي أنّه: يمكن في أطراف العلم الإجمالي، الإستفادة مِنْ إحداهما. ( وذلك في حالة كون احتمال النجاسة متساوياً في كليهما: أمّا في حالة رجحان أحد الأطراف على الآخر، فينبغي اختيار ذلك الطرف) كما لو شُوهد المني في اللباس المشترك بين شخصين، فلا يجب الغسل على أيّ منهما.

ثمَّ يضيف قائلاً في نهاية الكلام:

و هذا هو الموافق للقوانين و الشريعة السهلة (٢).

### أعمال المستبصر السابقة

طرحت مجموعة مِنَ الآراء بشأن الأعمال السابقة ، للَّذين اعتنقوا المذهب الشيعي ، في فقه الإمامية ، و المرحوم الأردبيلي أيضاً يقول: بصحة الأعمال السابقة ، شأنه في ذلك شأن المشهور من علماء الشيعة ، إذْ قال ضمن بيانه للأدلة:

ويؤيَّد خروج الصلاة ، كون الشريعة سهلة ، وإنَّ الله يُريد اليسر و لا يريد

<sup>(</sup>١)كما في مصياح الأصول ٢:٧٣.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة و البرهان ١: ٢٨٢.

العسر، فإنّ الصلاة تتكررٌ كلّ يوم، فلو استبصر شخص بعد ستّين أو سبعين سنة فإلزامه بالقضاء شاقّ و تعسّر الله.

## القول بطهارة الخمر

هناك اختلاف بين علماء الشيعة، فالمشهور عند أكثر الفقهاء القول بنجاسة الخمر، وبعض منهم قائل بطهارته، فَمِن القدماء: الشيخ الصدوق، ووالده الكبير (رحمهماالله) والجعفي والعماني، ومِنَ المتأخِّرين يقف المقدّس الأردبيلي على رأسهم، وتابعه جماعة على ذلك.

وعن الحبل المتين (٢): أطبق علماء الخاصة والعامة على نجاسة الخمر إلا شرذمة منا ومنهم لم يعتد الفريقان بمخالفتهم.

وقد نقل آية الله الحكيم الروايات المتعلقة بهذه المسألة، حتى بلغت إلى عشرين رواية ، كلّها تحكي عن نجاسة الخمر ، وبلغت الروايات التي تدلّ على طهارة الخمر أيضاً عشرين رواية ، فذكرها وأجاب عنها في كتابه «مستمسك العروة »(٣) ، فراجع .

وقال المحقق عند عدَّ النجاسات: الثامن المسكرات، وفي تنجيسها خلاف، والأظهر النجاسة. قال في الجواهر: والمشهور نقلاً وتحصيلاً قديماً وحديثاً بيننا وبين غيرنا \_شهرة كادت تكون إجماعاً بل هي كذلك \_النجاسة.

فكأنه كان المطلب من المسلّمات التي لا يدانيه ريب وترديد بحيث قد تعرض بعض الأكابر للمخالف مصرحاً بأنه: لا يعبأ به، ولم يتعرض لذلك

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ٣: ٢١٣.

<sup>(</sup>٢)كما في مستمسك العروة الوثقي ١: ٣٩٩.

٣١) مستمسك العروة الوثقى ١: ٣٩٩.

بعض آخر؛ إذ لم ير في ذكره شيئاً ولم يقبله كمخالف حتى يذكره، وكان الأمر بين الأصحاب على ذلك إلى أن طلع المحقق وأبدى الشك في ذلك وناقش الأصحاب على ذلك، فقد ضعَف دلالة الآية والروايات وقوى أدلة الطهارة (١٠). ووافقه تلميذه صاحب المدارك حيث حمل الأخبار الآمرة بالغسل على

ووافقه تلميذه صاحب المدارك حيث حمل الاخبار الامرة بالغسل على الإستحباب، ومال إلى ذلك المحقق الآقا حسين الخوانساري قدس سره بل بالغ وأصرّ على ذلك بتضعيف أدلة النجاسة وتقوية أدلة الطهارة.

قال الشيخ مرتضى الأنصاري: وهو ظاهر المقدس الأردبيلي أو صريحه وتبعد أصحاب المدارك والذخيرة والمشارق، وهو ضعيف. انتهى.

وقال الشيخ البهائي (٢): التقية لا تنحصر في القول بما يبوافق علماء العامة وتشرع العامة وتدينهم بل ربسما يبدعوا إليها إصرار الأمراء والوزراء وجلاوزتهم وأراذلهم والجهلاء من أصحاب الشوكة على أمر وولوعهم به، وعوام النياس فيلا يسمكن إشاعة مما ينتضمن تقبيحه ويبؤذن بالإزراء والإستخفاف بهم عن فعله وما نحن فيه من هذا القبيل؛ فإن أكثر أمراء بني أمية وبني العباس مولعين بمزاولة الخمر وشربه وعدم التحرز عن مباشرته بل ربما كان بعض أمرائهم سكران، فضلاً عن كون ثيابه ملوثاً بالخمر كما هو مذكور في التواريخ، فالحكم بالنجاسة وإشاعته يورث مهانة لهم في أنظار العوام وشدة الشناعة عليهم.

والذي يؤيد الحمل على التقية أنه من ناحية كان القول بالطهارة مذهب ربيعة الرأي الذي كان على الحلبي من فقهاء المدينة وكان معاصراً لمولانا

<sup>(</sup>۱۱) مجمع لفائدة ۲۰۸۱،

٢١) في الحين المتين ٢٠٣.

الصادق عليه السلام، ومن ناحية كان الخلفاء والسلاطين وأمراؤهم في البلاد مولعين بشرب الخمر .

فتحصل أن ما ذهب إليه المحقق الأردبيلي خـلاف الظـاهر جـداً. ولا يمكن الأخذبه.

وقد صنف بعض أجلاء تلامذة الأردبيلي \_وهو السيد فضل الله بن الأمير السيد محمد الأستر آبادي \_رسالة في الرد على أستاده في قوله بطهارة الخمر .

## طهارة المحل بعد الإستنجاء

حصلت اختلافات كثيرة بشأن الأجزاء الصغيرة التي تبقى بعد طهارة محل الغائط، إذ يعتقد بعض علماء الشيعة أنّ تطهير المحل يجب أن يتم بزوال البقايا و الحبيبات الصغيرة أيضاً و إلّا فإنّ الطهارة غير حاصلة، و في مقابل هذا القول فإنّ البعض الآخر يقول بعدم ضرورة ذلك.

قال صاحب الجواهر في مقام الإستشهاد و الإستدلال على الرأي الأخير: لو اعتبرنا هذا الحكم أمراً ضرورياً، فإنَّ المكلّف سُيعاني المشقة الشديدة، خصوصاً في التطهير بالحجر، وسيتنافى ذلك مع حكمة التسهيل، الذي يعد الأساس في جواز تطهير محل الغائط بالحجر (١١).

و المحقق الأردبيلي قدس سره الشريف يعتقد أيضاً بالرأي الأخير، بأنّ المحل يصبح طاهراً بعد إجراء التطهير الإعتيادي حتّى لو بقيت ذرات قليلة مِنَ النجاسة، أما مِنْ جهة كون تلك الذرات محكومة بالطهارة، أو لأنّها مشمولة

<sup>(</sup>١) جواهر الكلام ٢٨٢/١.

للعفو للحرج أو للشريعة السمحة السهلة (١٠٠).

## طهارة ماء الإستنجاء

الظاهر اتفاق علماء الشيعة وإجماعهم على طهارة ماء الإستنجاء، بالرغم مِنْ وجود الإختلاف في وجهات النظر حول ما إذا كان ماء الإستنجاء (الماء المستخدم لتطهير محل البول و الغائط) محكوماً بالطهارة، أم أنّ نجاسته معفودة.

و المحقّق الجليل، يقول أيضاً في هذه المقولة: بطهارة ماء الإستنجاء و قابليته على تجديد استخدامه للتطهير، وياتي بعدّة أدلّة في هذه الفتوى:

١. استصحاب بقاء الطهارة و الطهور .

٢. صحيحة عبد الكريم بن عتبة الهاشمي، يقول: سألت أباعبدالله على عن الرجل يقع ثوبه على الماء الذي استنجي به، أينجس ذلك ثوبه ؟ قال: «لا» ٢٠٠٠.

وقال في نهاية كلامه: الظاهر عدم الفرق بين المخرجين و المتعدِّي وغيره إلاّ أنْ يكون فاحشاً يخرج عن اسم الإستنجاء لعموم الأدلَة مِن الإجماع و الأخبار منها: نفي الحرج و الشريعة السهلة (٣).

## الأجزاء المنفصلة من الحيوانات

تناولت الكتب الفقهية عناوين مختلفة بشأن الأجراء المنفصلة عن

<sup>(</sup>١١)مجمع الفائدة والبرهان ٢٨٨/١.

٢١) رو ه في الوسائل باب ١٣ من أبواب الماء المضاف والمستعمل ـ ج ٥.

<sup>(</sup>٣) مجمع الفائدة ١/ ٣١١.

الإنسان و الحيوانات حال الحياة، وهناك إجماع على أصل هذا الحكم بأنّ الأجزاء المنفصلة محكومة بالنجاسة، بالرغم مِنْ أنّ المرحوم السبزواري يرى في «الذخيرة»: أنّ المباني الإستدلالية لهذا الحكم ضعيفة، ولا يمكن الإعتماد عليها. و الدراسة الرئيسية الحاصلة بهذا الصدد، تدور حول ما يلي: هل أنّ الأجزاء الصغيرة المنفصلة عن الإنسان و الحيوان لها حكم القطع الكبيرة أيضاً أم لا؟ إنّ اطلاق الكلمات مِنْ قبل مجموعة مِنْ علماء الشيعة، تقتضي مثل هذا الأمر. إلّا أنّ جماعة مِنْ علماء الشيعة صرّحوا بالفرق بين حكم الأجزاء التي تكون مِنْ قبيل الجلد وبين القطع الكبيرة المنفصلة (١).

و مِنْ جملة أُولئك المرحوم الأردبيلي، الذي يعتقد أنَّ الجلد و الأجزاء الصغيرة المنفصلة عن الإنسان و الحيوان حال الحياة طاهرة.

و دليله على هذا المدّعي، هـو أنّ الحكم بالنجاسة يستلزم الحرج و المشقة المنفيين بحكم العقل و الشريعة السمحة، كـما أنّ قـانون السهولة و التسامح في الأحكام الشرعية، يقتضى الحكم بالطهارة.

مضافاً إلى بعض الأخبار في الموارد المخصوصة المنصوصة(٢).

# عصر الأشياء المتنجسة أثناء التطهير

المشهور بين أصحابنا الإمامية أنّه أثناء تطهير الأشياء المتنجسة بالماء القليل، يجب عصرها وإخراج ماء الغسالة منها قدر الإستطاعة، وادّعي القليل، يجب هاحب «الحدائق» وعدة آخر نفي الخلاف في ذلك، ونقل عن

<sup>(</sup>١) لاحظ تفصيل ذلك في جواهر الكلام ١: ٣١١.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجمع الفائدة ١: ٣٠٥.

بعض آخر الإجماع عليه.

و مستند الحكم بالإضافة إلى الروايات الضعيفة سنداً أو دلالة و التي لا يمكن الإعتماد عليها، هو استصحاب بقاء نجاسة الشيء المتنجس قبل العصر، وكذلك نجاسة الغسالة، إنّما يكون قبل الإنفصال. و بناءً عليه، فإنهم يعتبرون انفصال الماء عن الأشياء المتنجسة أمراً لازماً حد الممكن (١).

و المرحوم الأردبيلي، في مقام تناوله الحكم المذكور، تعرّض إبتداءً إلى الأدلّة و الأسانيد المتعلقة بالرأي القائل بوجوب عصر المتنجس أثناء التطهير، و أشار ضمن نقده الروايات الساندة التي تشبت عدم دلالة هذا الرأي على وجوب العصر، إلى هذه النقطة أنّ البعض استدلَّ بهذا المطلب لإثبات وجوب العصر باعتبار أنَّ المقدار الباقي مِنَ الماء في الشيء المتنجِّس، يُعدُّ نجساً، ولا يخرج إلاّ عن طريق العصر و الضغط.

و قال المرحوم الأردبيلي، في نقد هذا الإستدلال:

أوّلاً إستناد هذا الرأي على أنّ غسالة النجاسة تُعدُّ نجسة قبل الإنفصال عن المحل، في حين أنّ مذهب البعض (و منهم العلّامة الحلّي) خلاف ذلك.

وثانياً: هل أنّ جميع الماء الموجود في الشيء المتنجِّس يخرج بالعصر و الضغط ؟

ثمَّ ينتقل سماحته، إلى ذكر المحذورات في وجوب العصر، ونشير إلى بعضها فيما يلي:

١. إن إطلاقات الآيات و الروايات التي أعطت الحكم بغسل و تنظيف الأشياء المتنجسة ، تقتضى صحة التطهير ، بدون العصر و الغمز أيضاً .

١١) انظر : مستمسك العروة الوثقي ٢: ٣٧.

٢. يتفق جميع الفقهاء على أنّ: لمس و مسح البدن النجس، لا يلزم لتحصيل الطهارة، فكيف يُمكن القول بهذا التمايز؟! فبينما اللباس النجس مثلاً، يحتاج إلى العصر و الغمز (حتّى بعد زوال عين النجاسة) في حين أنّ البدن النجس، لا يحتاج حتّى إلى المسح أيضاً؟

٣. مِنَ المسلّم به أنّ جميع الماء الموجود في الشيء النجس ، لا يخرج بواسطة العصر المتعارف عليه . و الشاهد على ذلك أنه لو أنّ شخصاً تمتّع بمزيد مِنَ القوة ، يعاود عصر نفس الملابس التي سبق و انْ عصرها ، سنلاحظ خروج قطرات مِنَ الماء منها .

و قال بعد البيان الوارد أعلاه و ملاحظات أخرى:

و الأصل ودليل الحرج و السمحة السهلة، مؤيد عظيم فيمكن تأويل أدلة نجاسة القليل بتخصيصها بغير حال التطهير، للجمع (١٠٠).

و يضيف المرحوم الأردبيلي في مواصلة المبحث أعلاه:

ثمَّ إنّه على تقدير عدم وجوب العصر، يلزم طهارة كلّ ما يصل إليه الماء القليل، مثل: القرطاس، و الطين، و الحجر ذي المسامّ، و الفواكه المكسورة، و هذا (٢) أحد أدلّته لأنّه يلزم الحرج، و الضرر المنفي عقلاً و شرعاً، و مناف للشريعة السمحة، و يلزم تضييع المال، لأنّ في أكثر الأوقات لا يوجد الجاري و الكثير سيّما في الحجاز في أوائل الإسلام و في البراري عند أهل الجمل و الغنم والجلود التي تقبل الماء كثيراً بل قد تقبل أكثر مِنْ بعض الفواكه المكسورة و غيرها، ممّا حكم بعدم تطهيرها بالقليل، بل لا يُبعد ذلك مع

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ١: ٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) أي لزوم طهارة المذكورات أحد أدلة عدم لزوم العصر في المتنجسات.

١٥٦ ......المقدَّس الأردبيلي حيانُه وأثارُه

الوجوب أيضاً ... ١١٠.

و يقول في نهاية الكلام:

وبالجملة. الشريعة السهلة السمحة تقتضي طهارة كلّ شيء بالماء مطلقاً.

## تطهير الأرض بالماء القليل

هناك آراء مختلفة من علماء الشيعة فيما يتعلَّق بحكم الماء القليل، فمِنْ بين المتقدِّمين، المرحوم ابن أبي عقيل، و من المتأخّرين الفيض الكاشاني عقيدان بأن الماء القليل كالكر، و لَنْ ينجس إلا بتغيير أحد أوصافه.

وأكثر علماء الشيعة يقولون: بأنّ الماء القليل ينجس بالملاقاة مع النجاسة. و طبقاً لهذا الرأي فإنّ تطهير الأرض بالماء القليل فيه إشكال، لأنّه في كلّ مرَّة يسكب فيه الماء، سيلاقي النجاسة أو المتنجس، وينجس تبعاً لذلك، و بالنتيجة فإنّ الأرض سوف لَنْ تطهر (٢٠٠).

و يقول المرحوم الأردبيلي في المقام بكفاية الماء القليل لتطهير الأرض لأدلة منها:

١. عمومات الأدلَّة التي تتحدَّث عن مطهرَّية الماء.

٢. تقييد تطهير الأرض بماء الكر أو الماء الجارى، سيستلزم الحرج و المشقة، لأنّ الأرض تتنجس في كشير مِنَ الأحيان، ولا تتوفر إمكانية الحصول على ماء الكر أو الجاري، كما هو الحال داخل المساجد و الأماكن

<sup>(</sup>١١) مجمع الفائدة ١: ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) لاحظ: الحدثق الناضرة ١: ٢٨١.

الآراء الفقهية عند الأردبيلي............١٥٧

المشرَّفة.

٣. هناك رواية مشهورة أن أعرابياً تبوّل في مسجد النبيّ تبيّية و غسلوا المسجد بالأوعية الصغيرة.

و قال المرحوم الإردبيلي في نهاية كلامه:

ويؤيده عدم وقوع المنع في الشريعة السهلة السمحة.. إلى آخر ما قال، فراجع (١).

### التطهير بغير الماء

المشهور بين علماء الشيعة إنّه مِنَ الممكن في تطهير محل الغائط الإستفادة مِنَ الحجر، في حالة سريان النجاسة إلى خارج المحل فقط، و على أساس هذا القيد فقد ادَّعى البعض كالعلاّمة الحلّي في «التذكرة»، و السّيد المرتضى في «الإنتصار»، و الشهيد في «الروض» و غيرهم الإتفاق و الاجماع (٢٠).

والظاهر في هذا القيد، أنّ أهم سند هو الإجمال المنقول الذي ورد ذكره، و الدليل الآخر هو رواية عامة نقلت عن طريق أهل السنّة، و هي مخدوشة مِنْ حيث سندها.

ثم إنَّ فقدان الدليل الكافي على القيد المذكور، تسبب في أنَّ يقع البعض في دوامة الشك و الترديد في المراحل المختلفة، و يختاروا نظرية غير مطابقة للمشهور، أو يظهروا ميلهم نحوها.

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ١: ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) لاحظ: جواهر الكلام ٢: ٢٨.

و يعتقد المرحوم المحقق الأردبيلي في البحث أعلاه أنَّ المحل يطهر بالحجر إلّا في حالة التعدِّي الفاحش للنجاسة إلى غير مخرج البول و الغائط، و يستند في فتواه هذه إلى النقاط التالية:

١. الروايات الواردة في الإكتفاء بالحجر في التطهير، خالية مِنْ قيد «التَعَدى» ولذا يجب الأخذ بإطلاق تلك الروايات.

7. جواز التطهير بالحجر (بدلاً عن الماء) لغرض رفع المشقة و العُسر، و العقل و الروايات يعكسان هذا الأمر. و بناءً على ذلك، يجب التفسير لهذا المورد، بنفس الموارد الشائعة و المتعارفة التي لا تكون عبادةً بدون التعدي و السراية إلى الأطراف، و لا يُمكن تحديد و حصر مورد المشروعية بخصوص الموارد التي ليس فيها للنجاسة أيّ نوع مِن التعدي للأطراف.

٣. ويشير المرحوم المحقق الأردبيلي، إلى مسألة أخرى أيضاً، و التي يُمكن الإستفادة منها في مباحث متعددة مِنَ الفقه فقال:

و أيضاً يبعد اعتبار الشارع في الإستعمال أموراً دقيقة ذكره بعض الأصحاب بحيث يصير في غاية الإشكال، فيفوت مقصودة (١٠).

وهذه إشارة إلى أمر دقيق جدير بالإهتمام؛ إذ لا ينبغي تحديد للأحكام الشرعية التي جُعلت لغرض تسهيل أمر الناس بالقيود و الممنوعات بحيث تصبح غير منسجمة مع الهدف الأساسي للجعل و التشريع و لاتؤمن المقصود الأساسي للشارع.

<sup>(</sup>۱) مجمع الفائدة و البرهان ۱: ۳۰۵.

# ثوب المربية للصبى

من جملة الموارد التي استثنوا اشتراط الطهارة للصلاة هو ثوب المربية للصبي بشرائط خاصة.

قال المحقق في الشرايع: والمربية للصبي إذا لم يكن لها إلا ثوب واحد غسلته في كل يوم مرةً.

وقال العلامة: وتكتفي المربية للصبي بغسل ثوبها الواحد في اليوم مرة. واستشكل المحقق الأردبيلي قدس سره في ذلك قائلاً: وأما دليل اكتفاء المرأة المربية للصبي بالمرة الواحدة في اليوم والليلة في غسل شوبها فهو الرواية الضعيفة المنجبرة بالشهرة والعمل، والعسر والحرج، ولو تحقق الإجماع فيثبت المطلوب وإلا فالعمل بها مشكل الله .

# سقى الأطفال من المتنجس

من المسائل المهمة التي تعم بها البلوى سقي النجس للأطفال. فعن جماعة من الفقهاء ومنهم الفقيه آية الله العظمى السيد محمد كاظم اليزدي قدس سره أنه قال: يحرم شرب الماء النجس إلا في الضرورة ويجوز سقيه للحيوانات بل للأطفال أيضاً.

وقال في فصل اشتراط الصلاة بإزالة النجاسة (المسألة ٣٣): وأما المتنجسات فإن كان التنجس من جهة كون أيديهم نجسة فالظاهر عدم البأس به وإن كان من جهة نجس سابق فالأقوى جواز التسبب لأكلهم وإن كان الأحوط تركه. وأما ردعهم عن الأكل أو الشرب مع عدم التسبب فلا يجب من

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ١: ٣٣٩.

١٦٠ ...... المقدُّس الأردبيلي حياتُه وأثارُه

غير إشكال.

وعلى هذا الرأي أكثر المتأخرين، ولكن المحقق الأردبيلي خالفهم فإنه ذهب إلى أن الناس مكلّفون بإجراء أحكام المكلفين عليه (١). فيحرم سقيه للمكلفين ويحرم سقيه للأطفال أيضاً.

#### الجبائس

من المسائل التي وقع الخلاف فيها بين المحقق الأردبيلي والمشهور هو مسألة الجبائر فقال المحقق في الشرايع: من كان على بعض أعضاء طهارته جبائر فإن أمكنه نَزْعُها أو تكرار الماء عليها حتى يصل البشرة وجب وإلا أجزأه المسح عليها سواء كان ما تحتها طاهراً أو نجساً. انتهى.

وخالف في ذلك المحقق الأردبيني فمال إلى استحباب ذلك وأنه يكتفى بغسل ما حول الجبيرة مما هو مكشوف ليس عليه شيء.

#### دم الحيض والعذرة

قال المحقق في الشرايع: الحيض الدم الذي له تعلق بانقضاء العدة، لقليله حدّ، وفي الأغلب يكون أسود غليظاً حاراً يخرج بحرقة وقد يشبه بدم العذرة، فتعتبر بالقطنة، فإن خرجت مطوّقة فهو العذرة.

قال المحف الأردبيلي قدس سره: المرجع الظن بالصفات المذكورة الابمجرد الطوق وإلى فالمرجع هو الأصل والإحتياط. وقد اعترف قدس سره: بورود النص في ذلك إلا أنه أورد عليه بوجهين:

۱۱) مصباح آنهدی ۱: ۱۹۱\_۲۹۲.

أحدهما: الإختلاف في ذلك.

وثانيهما: أنه ليس بحيث يعمل عليه.

إذاً فلابد من الرجوع إلى الظن بالصفات المذكورة للحيض أوْلاً، وإن لم يكن هناك ظن بذلك فيرجع إلى الأصل.

وقد تحمل روايات الطوق على الفرض الأخير \_أي ما إذا لم يكن يحصل ظن من ناحية الصفات (١٠ \_ .

قال في الجواهر: فما عساه يظهر من الأردبيلي \_ من الخلاف في ذلك وأن العمدة الصفات \_ لاينبغي أن يصغى إليه الله المالية ا

#### المستحاضة المتوسطة

من المعلوم أن دم الإستحاضة على ثلاثة أقسام؛ لأنه إما أن لا يثقب الكرسف، أو يثقبه ولا يسيل، أو يسيل عنه، ولا نزاع في أن الصغرى: «المستحاضة بدم «المستحاضة بدم لم يثقب» وهكذا لا نزاع في أن الكبرى: «المستحاضة بدم قد سال عن الكرسف»، وإنما النزاع في الحد الوسط أي «المستحاضة بدم يثقب الكرسف ولا يسيل»، فإن المشهور هو لزوم غسل واحد عليها مضافاً إلى الوضوءات.

قال المحقق الأردبيلي: وينبغي أيضاً وجوب الأغسال الثلاثة في القسمين الأخيرين (٣).

وقال قدس سره: ولمّا أبطلنا وجوب الغسل في القليلة مع عدم القــائل

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ١٤١:١.

۲۱) جواهر الكلام ۳: ۱٤۱.

<sup>(</sup>٣) مجمع الفائدة ١:٧٥٧.

بوجوب الاغسال عليها بقي القسمان تحتها.

#### المسح

الإمامية متَّفقون على أنَه يبجب في الوضوء القيام بمسح الرأس و القدمين، و أنَّ الغسل في أيَّ منهما لا يجزي بينما يرى عموم أهل السنَّة لزوم غسل القدمين، و حكموا بشأن الرأس بوجوب المسح.

و بالنظر إلى الإختلاف الموجود بين مفهومي «المسح» و «الغسل» فإنّ بعض الففهاء قيّدوا المسح بما يلي: عدم حصول جريان الماء حين المسح بأيّ شكل مِنَ النّشكال، و في عير هذه الصورة فإنّهم يقولون ببطلانه (١٠).

و يقول المرحوم الأردبيلي عند البحث عن المسألة المشار إليها: إنّ تقييد المسح بعدم الجري أمرٌ نادر؛ لأنّه أوّلاً: يخالف قاعدة البراءة، و ثانياً: يوجب المشفة و الغسر، و هذا الأمر ينافي الشريعة السهلة السمحة (٢).

# التيمم في أول الوقت

اعلم أنه اتَّفق عموم الفقهاء في جواز التيمم على فرض ضيق الوقت، أمّا هل يُمكن التيمم أوَّل الوقت أم لا ؟ حصلت مناقشات مستفيضه واسعة بين علماء و فقهاء الشيعة في ذلك إذً إنّ أكثرهم يعتقدون أنّه لا يمكن التيمم في أوَّل الوقت أو في حالة سعة الوقت، و أداء الصلاة. و قد أوردت بعض الكتب

۱۱) جو هر تکلام ۱۹۹۰.

<sup>(</sup>٣) مجمع الفائدة والبرهان ١٠٥٠١.

والرسائل الفقهية مِنْ قبيل: الإنتصار و الناصريات للسيِّد المرتضى، و شرح الجمل، للقاضى ابن براج، و أحكام القرآن للراوندي الإدعاء القائل: بإجماع و إتّفاق الشيعة على هذه النظرية. و ادَّعى ابن إدريس ذلك أيضاً. و قال: إنّ هذا الرأي هو ما عليه جميع الأصحاب و فقهاء الشيعة باستثناء عدد قليل، بحيث لا يُمكن إعطاء أيّة أهمية لرأيهم!

ولكن بشكل عام، فإنّ هذه النطرية واجهت بعض الاعتراضات أيضاً. و مِنْ جملة ذلك ما اعترضه العلاّمة الحلّي في «المنتهى»، والشهيد الأوّل في «البيان» و غير هما(١).

قال العلامة الحلي في إرشاد الأذهان: الأولى تأخيره إلى آخر وقت الصلاة إلا لعارض لا يرجى زواله.

والمحقّق الجليل الأردبيلي يعتقد بجواز التيمم في أوّل الوقت، فإنّه قال (٢): واعلم أن الذي أفهمه هو جواز التيمم في أول الوقت.

و يطرح على هذا المعنى مجموعة مِنَ الإستدلالات مِنْ قبيل:

عموم أدلَّة التيمم<sup>(٣)</sup> و الوقت<sup>(٤)</sup>، تقتضى جواز التيمم في أوَّل الوقت.

٢. الروايات التي لها دلالة على أنّ التيمم هو أحد الطهورين ، أو أنّ التراب كالماء ، و مِنَ الممكن أنْ يحافظ على الطهارة لمدة عشر سنوات ، أو أنّ رب التراب و الماء واحد و . .

١١) جواهر الكلام ٥: ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) في شرحه على إرشاد الأذهان المسمى بمجمع لفائدة والبرهان ٢٢٣٣١.

<sup>(</sup>٣) مثل قوله تعالى في سورة المائدة: ٥: ﴿ وَإِنْ كَنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفْرٍ .. فَتَيْمُمُوا صعبد طيب ﴾ .

 <sup>(</sup>٤) مثل قوله تعالى في سورة الإسراء: ٧٨: ﴿أَقَهُ أَصَلاَةُ لَدَّلُوكُ الشَّمِسُ إِلَى غَسقَ اللَّيْنُ وَفَرَانَ الفَجِرِ. إِنَّ قَرَانَ الفَجِرِ كَانَ مُشْهُودًا ﴾.

٣. الروايات الصحيحة التي تقول بأنّه لو صلّى بالتيمم، ثمَّ وجد الماء فصلاته صحيحة ولا إعادة عليه، و الروايات الأخرى التي تدلُّ على أنّ المتيمم لو حصل على الماء بعد الصلاة فصلاته صحيحة، و إنْ كان أثناء الصلاة، فباستطاعته أنْ يتوضَّأ و هو في حال الصلاة، و يواصل صلاته.

هذه الروايات تدل تماماً على أنّه مِنَ الممكن التيمم و أداء الصلاة في سعة الوقت أيضاً.

و قال بعد بيان الأدلَّة الآنفة و ملاحظات أخرى:

و أيضاً أظنّ أنَّ الضيق المعتبر ممَّا يتعذّر أو يتعسَّر ، مع أنَّ شرعتنا سهلة و سمحة ١٠٠٠.

### وحدة الضرب وتعدده في التيمم

في مسألة وحدة الضرب أو تعدده في التيمم أقوال ثلاثة:

١ ـ اعتبار المرتين في التيمم الذي يكون بدلاً عن الوضوء وعن الغسل.
 ٢ ـ كفاية مرة واحدة كذلك.

٣\_التفصيل بين ما إذا كان بدلاً عن الوضوء فيكفي مرة وبين ما إذا كان بدلاً عن الغسل فلابد من الضرب مرتين.

قال المحقق الأردبيلي قدس الله نفسه بكفاية المرة وقال: قول ابن بابويه أحوط وأولى ، وأما قول المشهور فهو قول التفصيل ما يظهر للمشهور وجه (٢).

١١) مجمع الفائدة والبرهان ٢٣٣١\_٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة ١: ٢٣٤.

## الإناءان المشتبهان

قال العلامة: ولو اشتبه النجس من الإنائين اجتنبا وتيمّم.

وقال المحقق الأردبيلي قدس سره: إن دليله خبران غير معتبرين: أحدهما موثق والآخر ضعيف. لكن الظاهر أنهما مؤيدان بالشهرة بل بالإجماع على الظاهر، وعدم ظهور الخلاف، وبأن التكليف بالطهارة بالماء الطاهر محقق والخروج عنه إنما يتحقّق باليقين أو الظن المعتبر شرعاً، وليس هنا.

ثم قال: وفيه تأمل. والظاهر بناءً على اعتبار قوانين الأصول واعتبار العلم بالنجاسة جواز استعمال أيهما أراد على تقدير التساوي والراجح مع الرجحان كما يقال مثله في واجدي المني في الثوب المشترك من عدم وجوب الغسل على أحدهما مع جريان الدليل بعينه، وهذا هو الموافق للقوانين والشريعة السهلة إلا أن العدول عن قول الأصحاب مع عدم الشريك يحتاج إلى جرأة تامة.

وصرّح في الفروع والأصول في كتب العامة والخاصة بعدم الجواز . وإلا لم يكن دليلهم على ذلك أيضاً واضحاً فإنه خلاف الإجماع . وهو غير ظاهر .

وبالجملة، فالمسألة مشكلة، ولكنّ دعوى الإجماع في مثل هذه المسألة مع ما تقدم من الخبرين وعدم الخلاف يقتضي وجوب الإجتناب لو أمكن، وهو يقتضي إراقة الماء ثم التيمم لوجودها في دليل الأصل، ويحتمل الحمل على الإجتناب، ولهذا قلنا بالإحتياط دون الوجوب كما قال به الشيخ ويفهم من كتاب الصدوق. انتهى (١٠).

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ١: ١٨١\_٢٨٢.

### أحكام القبلة

حصلت مناقشات عديدة بين فقهاء الإسلام بشأن القبلة. إذ إنّ نقص الأدوات والآلات الفنيئة في العصور القديمة أصبح السبب الرئيسي في أنْ تصبح مسألة القبلة مِنْ أكثر المباحث الفقيهة إهتماماً، و تظهر الكثير مِنَ الآراء و وجهات النظر، بشأن حُكم المسألة و موضوعها.

و قد تصدّى المرحوم الأردبيلي، على سعة مشاربه، لهذه القضية، إذْ إنّ تعبيراته تبيّن بوضوح مدى قلة فائدة هذه المباحث الفقهية الواسعة والنجومية. أو عدم أهميتها فيقول:

و بالجملة ، أنا أجد أمر القبلة أسهل ما يكون ، كما يدلُّ عليه ظاهر القرآن الكريم «فأينما تولّوا فئمَّ وجه الله (١٠) و «فولُّ وجهك شطر المسجد الحرام» (١٠) و السنة الشريفة مثل : «ما بين المشرق و المغرب قبلة » هـ و فــي الصــحيح فــي «الفقيه » و « التهذيب » و غيره مِنَ الأخبار و الشريعة السهلة السمحة ، وفقد ما يصلح دليلاً ٢٠٠٠.

و للمحقّق الجليل تفصيلات قيّمة في بقية كلامه تـعكس مـدى ذوقـه الفقهي إذْ يقول:

لا يليق للشارع إهمال ما يتوقَّف عليه أصل كلَّ العبادة، و الذبح الحلال الطاهر، و الدفن، و هو آخر أمر العباد، مع وجوبه و كونه بهذه الدقة و عدم جواز التقليد فيه.

و لا ينين أيضاً إهماله و تركه إحالة على علم الهيئة، لأنَّه لا يحصل إلَّا

<sup>(</sup>۱۱) البغرة. ١١٥.

۲۱) البغري و١٤٥ و١٩٥٠ م

ا ۱۳ مجمع العائدة ۲. ۹۹.

لِمَنْ يصرف أكثر عمره بلكلّه فيه و ترك غيره مع ذكاء تام. فكيف يكلّف به في أوَّل البلوغ؟ وكيف يكلّف الغير مِنَ النساء العجائز التي لا تعرف شيئاً بل أكثر الناس رجالاً و نساءً كذلك؟ ١٧.

واستناداً إلى هذا الأساس، أجاز المرحوم الأردبيلي مسألة التقليد في باب القبلة، وقام بتعميم مبحث القبلة على الفرد الأعمى، و ألحق الفرد العامّي بالأعمى أيضاً، وقال: ودليل تقليد الأعمى بل العامّي... ظاهر ممّا تقدم مِنْ سهولة أمر القبلة والشريعة السهلة السمحة ونفي الحرج والضيق بالعقل والنقل الم

# فلتة من الأردبيلي في الأذان

من المعلوم عند أصحابنا الإمامية كون الأذان من طريق الوحي وأن فعوله معلومة مضبوطة لا يجوز العدول والتعدي عنها إلى غيرها. ولا ضم زيادة إليها ولا إسقاط فصل من فصوله عنه، وأما الشهادة بالولاية والإمارة لأول السابقين أميرالمؤمنين عليه السلام فهي وإن كانت تحتمل قوباً كونها من فصول الأذان شأناً واقتضاءً وقد منع عن فعليتها أمور عديدة منها الأحقاد البدرية والخيبرية وغير ذلك، إلا أن الشيعة الإمامية ومحبي أئمة أهل البيت صلوات الله عليهم أجمعين لا يقولون بها جزءً من فيصول الأذان، وأسهم قد تبركوا بذلك وتيمنوا به علماً بأنه لا يضر ذلك بالأذان، فهل ترى أنه قادح في تبركوا بذلك وتيمنوا به علماً بأنه لا يضر ذلك بالأذان، فهل ترى أنه قادح في الأذان مع الجزم بأنه ليس من فصول الأذان؟!

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ٢: ٦٠.

٢١) مجمع القائدة ٢: ٦٩.

وقد قال الشيخ الصدوق رحمه الله بعدم جواز ذلك، وقد اقتفى أثره واتبع مقاله وزاد عليه بما لا يناسب شأنه ولا يساعد علمه وتحقيقه وعلق مقامه. فقال بعد نقل كلام الصدوق: فينبغي اتباعه لأنه الحق ولهذا يشنع على الثاني بالتغير في الأذان الذي كان في زمانه تياني فلا ينبغي ارتكاب مثله مع التشنيع عليه الا

# الإبتداء من الأعلى في غَسل الوجه عند الوضوء

المشهور بين الأصحاب كما صرّح به في المدارك هو وجوب الغسل من أعلى الوجه إلى الذقن، وخالف فيه من المتقدمين السيد المرتضى وابن إدريس فقالا بأن البدأة بالأعلى مستحبة لا واجبة فلو نكس عمداً صح وضوؤه تمسّكاً بإطلاق الأمر بالغسل.

كما أنه خالف في المسألة من المتأخرين المحقق الأردبيلي قدس سره كمعاصره الشهير الشيخ بهاء الدين العاملي، ووافقه على ذلك أو تبعه فيه تلميذه الجليل السيد صاحب المدارك رحمه الله.

قال الأردبيلي: وأما وجوب الإبتداء من الأعلى وعدم جواز النكس فغير واضح الدليل سيما عدم جواز النكس في الأثناء بحيث يكسر شعره إلى فوق كما وجد في بعض العبارات.

ثم قال: والأصل وظاهر الآية والأخبار دليل الجواز، وفعلهم عليهم السلام ذلك لا يدل على الوجوب؛ إذ فعلهم أعم وكونهم في مقام بيان الواجب في تمام فعل الوضوء غير واضح. وقوله عليه السلام: «هذا وضوء لا يقبل الله

<sup>(</sup>۱) مجمع الفائدة ٢: ١٨١.

الصلاة إلا به» بعد الوضوء البياني على الوجه المذكور غير ثابت وواضح بــل الظاهر : العدم(١).

### وضنوء المسلوس

صرح جماعة من الفقهاء أن الذي ابتُلي بداء السلس ولا يستمسك بسببه بوله يتوضأ لكل صلاة على المشهور إذا لم تكن فترة تسع الطهارة والصلة، وأما لوكانت له فترة تسع الصلاة يجب عليه الإنتظار.

والأردبيلي رحمه الله وافقهم ابتداءً ثم احتمل جواز المبادرة إلى الصلاة في أول الوقت لعموم أدلة أوقات الصلاة، وكون العذر موجباً للـتأخير غير متيقن للحرج والضيق (٢).

# الصلاة في صوف ما يؤكل لحمه أو شعره

قال المحقق في الشرايع: الصوف والشعر والوبر والريش مما يـؤكل لحمه طاهر سواء جزّ من حيّ أو مذكّى أو ميّت، وتجوز الصلاة فيه.

وخالف في ذلك المحقق الأردبيلي فقال: أما وجوب غسل الموضع على تقدير القلع تخييراً بينه وبين القطع كما هو مراد المصنف فغير ظاهر لأن مجرد الإتصال بالميتة من غير رطوبة ما ثبت كونه موجباً للغسل، والرطوبة غير ظاهرة، والأصل العدم، وإن كان الغسل وارداً مطلقاً وفي خصوص نحو

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ١: ١٠٠ ـ ١٠٠١.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة ١١٢١.

الصوف إذا أخذ من الميتة لكنه يمكن الحمل على كونه رطباً ، أو الإستحباب للجمع بين الأدلة ، والأصل دليل قوي الله .

## لبس الحرير للنساء في الصلاة

قال في الشرايع: لا يجوز لبس الحرير المحض للرجال ولا الصلاة فيه إلا في الحرب وعند الضرورة كالبرد المانع من نزعه، ويجوز للنساء مطلقاً.

أقول: لا خلاف في حرمة لبس الحرير على الرجال في حال الصلاة وغيره إلا فيما استثنى، لكن خالف في ذلك الشيخ الصدوق قدس سره.

ثم إنه لم يعرف بعد ذلك من وافقه في هذا الخلاف طيلة أعصار طويلة الى أن وصلت النوبة إلى المحقق النحرير المولى المقدس الأردبيلي، فإنه أيضاً مال إلى عدم الجواز وإن لم يمنعه صريحاً. قال قدس سره: جواز لبس الحرير للمرأة إجماعي على ما نقل، وأما صلاتها فيه ففيه خلاف. ويدل على الجواز خبر دالٌ على منعها من الحرير محمول على الصلاة (٢).

فيما أنه في بعض كلمات الأردبيلي القول بترك النساء لبس الحرير في الصلاة، قال في الجواهر الله وربما مال إليه المقدس الأردبيلي والفاضل البهائي وخلاف مثلهم لا يقدح في دعواه الإجماع، وكأنه من جملة الأحكام التي استغنت بشهرتها عن ورود النصوص فيها بالخصوص. انتهى ما في الجواهر.

الأرامجية القادرة ٣٥/٨٠.

الأرمجيع أشائلة أأدالك

اسي ليجي بين الرواء ١٩٠

# حجاب المرأة في حال الصلاة

استعرض فقهاء الشيعة مجموعة من المباحث بشأن حدود حجاب المرأة في حال الصلاة، فقد نُقل عن ابن جُنيد: أنّ حجاب المرأة و الرَّجُل في حال الصلاة واحد. إلّا أنّه تمَّ تأويل هذا النقل مِنْ قبل طائفة مِنَ العلماء، إذْ قال بعض العلماء بشمول جميع بدن المرأة دون الوجه بحكم الحجاب، و استثنى البعض الآخر الكفين وظاهر القدمين إضافة لذلك، وقال البعض الأخر منهم بأنَّ باطن القدمين أيضاً خارج عن حكم وجوب التستر والحجاب (١).

و يعتقد المرحوم المحقّق الأردبيلي: بعدم لزوم ستر قدمي المرأة إلى المفصل في الصلاة، و يقول ضمن الإستدلال على ذلك مايلي:

. . وأيضاً الشريعة السهلة ، و نفي الحرج و الضيق عقلاً و نقلاً ، يدلُّ عليه .

و أيضاً العادة، سيّما في القرى و البدو جارٍ بعدم ستر القدمين. مِنْ غير نقل المنع عنهم عليهم السلام، و لا عن أهل العلم عن ذلك، و لأنّ الغالب ليس عندهم القدرة على ذلك إلّا بالتعب، فالتكليف بعيد (٢).

و قال في نهاية كلامه:

ولولا خوف الإجماع المدّعي، لأمكن القول باستثناء غيرها مِنَ الرأس و ما يظهر غالباً أيضاً.

و يرى المرحوم الأردبيلي: أنَّ الروايات التي تثبت جواز كشف الرأس للأُمَة، تؤيِّد القضية التالية، و هي أنَّ الروايات المتعلَّقة بحجاب تمام الرأس إنّما لها حكم إستحبابي و ليس إلزامياً، و يعتبر ذلك بانّه أسلوب الجمع بين الأدلَّـة

<sup>(</sup>١) جواهر الكلام ٨: ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة ٢: ٢٠٥.

١٧٢ ..... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثازه

المتفاوية.

## الجهر والإخفات في الصلاة

قال في إرشاد الأذهان الله ويجب الجهر في الصبح، وأولتني المغرب وأولتي العشاء والإخفات في البواقي.

ولكن المحقق الأردبيلي بعد ما نقل معنى الجهر والإخفات المستفاد من قوله تعالى ﴿ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت به ﴾ أقال: ولا دلالة في الآية على الجهر والإخفات إذ نقل في مجمع البيان وغيره له معان. ثم ذكر المعاني المنقولة بضميمة بعض الروايات. إلى أن قال: وبالجملة، ما نقل كونها من الجهر والإخفات على الوجه المشهور، وظاهرها دليل عدم الوجوب كما نقل عنه عليه السلام في مجمع البيان، وأسنده الأصحاب، ولا يضر الإضمار وعدم صحة السند؛ لأنه مؤيد.

ثم قال أخيراً ": ثم اعلم أيضاً أن لا دليل على وجوب الإخفات على السرأة في الإخفاتية وفي الجهرية مع سماع الأجنبي صوتها، وليس بثابت كون صوتها عورة، وبعد تسليم الوجوب، ففي بطلان صلاتها أيضاً تأمل، لجواز رجوع النهي إلى الزيادة في الحركة بحيث يحصل الجهر، والقراءة الموجبة تتحقق بدونه، فكأن النهى في غير العبادة، فتأمّل فيه.

#### رعاية قواعد التجويد

<sup>(</sup>١) لطر وجام الفائدة والرهان في لما حرارشاه الأذهان ٢: ٣٢٤.

<sup>(</sup>۲) منور فائلا بال الماد

<sup>(</sup>٣) مجمع الحال ٢٠١٨ .

هل يجب على المصلي في الصلوات المفروضات والمستحبات رعاية القواعد التي وضعها علماء القراءة والتجويد أم لا؟

قال المحقق الأردبيلي رحمه الله: أما باقي صفات الحروف من الترقيق والتفخيم والغنّة والإظهار والإخفاء، فالظاهر عدم الوجوب بـل الإستحباب لعدم الدليل شرعاً وصدق القرآن لغةً وعرفاً \_وإن كان عند القراء واجباً \_ما لم يؤدّ إلى زيادة حرف ونقصانها، وعدم إخراج الحروف من مخرجه ومدّ وتشديد، ومع ذلك ينبغي رعاية ذلك كله والإحتياط التام (المناه كلامه الشريف.

فهو قدس سره بما أنه كان مطّعاً على ما ابتلى به بعض الغَفّلة والمرضى من الوسواس في الصلاة لا سيما عند القراءة ، فكان غاية جهده أن يعين حده د الله سبحانه من الواجبات والمسنونات أسد سيد ، عجم بما حكمت مد الله فه وأيّدها العرف ، إلا أن الإحتياط طريق النجاه ، فقال ، خراً الله ما المر

## الصلاة في الثوب النجس

من المعلوم اشتراط الصلاة بطهارة الثوب والبدن، سيو أخسل المصلي بذلك عامداً بطلت صلاته ولو لم يعلم بذلك فلا.

قال المحقق الأردبيلي رحمه الله ٢٠٠ إن كان جاهلاً بالمسألة فقيل: حكمه حكم العامد، وفيه تأمل: إذ الإجماع فيه غير ظاهر، والأخبار ليست بصريحة في ذلك، والنهي الوارد بعدم الصلاة مع النجاسة أو الأمر الوارد

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة والبرهان ٢١٩:٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجمع الفائدة ١: ٣٤٢.

بالصلاة مع الطهارة المستلزم له غير واصل إليه، فلا يمكن الإستدلال بالنهي المفسد للعبادة لعدم علمه به، فكيف يكون منهيّاً؟ ولما هو المشهور من الخبر: «الناس في سعة ما لم يعلموا» أو «مما لم يعلموا»، وما علم شرطية الطهارة في الثوب والبدن للصلاة مطلقاً حتى ينعدم بانعدامه، مع أن الإعادة تحتاج إلى دليل جديد.

ثم قال: إلا أن يقال: إنه وصل إليه وجوب الصلاة واشتراطها بأمور فهو بعقله مكلف بالتفحص والتحقيق والصلاة مع الطهارة، وقالوا: شرط التكليف هو إمكان العلم. فهو مقصِّر ومسقط عن نفسه بأنه لم يعلم، فلوكان مشله معذوراً للزم فساد عظيم في الدين، فتأمّل.

فإن هذه أيضاً من المشكلات، ولا يبعد الإعادة في الوقت من غير كلام، فتأمّل الله .

ثم إن المحقق الأردبيلي قدس سره قد تأمل في المقام في كون الجاهل في حكم العالم وأصرً على ذلك في باب الصلاة (١٠).

### النوافل ركعتان

قال العلامة في الإرشاد: وكل النوافل ركعتان بتشهد وتسليم إلا الوتسر وصلاة الأعرابي، وقال: فكان الأمر على ذلك المنوال من منع الزيادة والنقيصة إلى أن وصلت نوبة التحقيق إلى الفقيه الكبير المولى المقدس الأردبيلي قدس سره، فاستشكل في ذلك فقال بعد تحقيقات له فيي ذيل كلام العلامة في

<sup>(</sup>۱) مجمع الفائدة ۱: ۳٤٢.

٢١) مجمع الفائدة ٢٠ ٥٤.

الإرشاد: المدعى والدليل كلاهما غير ظاهرين لأنه يحتمل أن يكون المراد: عدم جواز نافلة بركعة وأربعة أو عدم وجدانها إلا بهما، ودليله أيضاً غير ظاهر لى وما رأيت دليلاً صحيحاً على ذلك.

. إلى أن قال: ويؤيده ما نقلناه قُبيل هذا عن المصنف في المنتهي ، فلا يمنع حينئذ من فعل الصلاة ركعة واحدة وأربعاً مطلقاً . فتأمّل ١٠٠٠

وقال المحقق: قال المصنف في المنتهى في أوائل الصلاة: والأفضل في النوافل أن يصلي ركعتين بتشهّد واحد وتسليم بعده ليلاً كان أو لنهاراً إلا في الوتر وصلاة الأعرابي.

وقال بعضهم في جواب المحقق: والحق أن اهتمام النبي الذي أو الأنهة وأصحابهم وتابعيهم واستمرار الأمر على ذلك في الأدوار المختلفة مثا يشرف الفقيد على القطع بالمطلب وعدم نشويش وأضطراب له في الحكم والإفتاء بذلك.

## تقديم نوافل الظهرين على الزوال

من المسائل التي اختلفت فيها الأخبار وتضاربت الأقوال في الجملة ـ هو جواز تقديم نافلة الظهرين عليهما اختياراً أو مع الضرورة وحوف الفوت.

قال الأردبيلي: إن الظاهر أن الأولى فعل صلاة الظهر في أول الوقت إلا مقدار أداء النافلة للمتنفّل وكون وقت النافلة القدمين في الأولى والضعف في الثانية مع احتمال المثل والمثلين وحمل ما دلّ على غيره على الأفضل للجمع. ويؤيده ما في صحيحة منصور بن حازم: قال: «إذا زالت الشسس فيقد

<sup>(</sup>١) مجمع القائدة ٣: ٢٢ ـ ٣٤.

١٧٦ ...... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

دخل وقت الظهر إلا أن بين يديها سبحة ..».

ثم قال: وبعده الإمتداد وقت الفريضة لعموم أدلة امتداد وقت الصلاة - الظهر والعصر - وهما يعمّان الفريضة والنافلة، وينحمل الباقي - مع عدم الصراحة وعدم صحة البعض - على الأفضل والأولى - .

ثم قال: ويدل عليه أيضاً عموم الأخبار الصحيحة بفعل الشماني قبل الظهر وكذلك قبل العصر. ويؤيد الوسط بالطريق الأولى. ويؤيده ما في الأخبار الصحيحة: أن النافلة بمنزلة الهدية متى ما أتي بها قبلت، وأن نافلة الظهر يصح قبله (١).

## غسل الجنابة في شهر رمضان

المشهور بين علماء الشيعة وفقهائهم أنّ وجوب غُسل الجنابة يكون قبل طلوع بياض الصبح لشهر رمضان، و اعتبره البعض بالاتفاق و الإجماع، بالرغم مِنْ أنّ ادّعاء الإجماع يبدو خاطئاً، فإنه يفهم من ابن بابويه خلاف ذلك.

و قد واجه المرحوم المحقّق الأردبيلي أيضاً ، حكم وجوب الغسل على الجنب في شهر رمضان قبل طلوع الفجر ، بالتردد و التشكيك ، و أشار إلى جملة من الملاحظات في هذا المجال:

١. الأخبار الصحيحة ، لها دلالة على عدم وجوب الغسل.

٢. نقل عن النبيِّ عَلَيْظَةً انّه تعمد بعد الجنابة إلى ما بعد طلوع الفجر . و لو أردنا أنْ نفسًر هذه الرواية بالفجر الكاذب أو التقية ، فإنّه أمرٌ بعيد جدَّاً .

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ٢: ١٦.

٣. الروايات التي لها دلالة على وجوب القضاء (بالنسبة للشخص الذي يؤخِّر الغسل عمداً إلى ما بعد طلوع الفجر) أوّلاً: ليس لها دلالة على وجوب الغُسل قبل طلوع الفجر، و ثانياً: لا تُصَّرح بوجوب القضاء عند التأخير صرفاً أيضاً.

٤. و في هذا المقام، لا يُمكن التمسك بدالإجماع» أيضاً ؛ لأنّ ابن بابويه، مخالف لوجوب الغُسل و رأية المخالف يلحق الضرر في مسألة تحقُّق الإجماع.

وقال بعد بيان المطالب أعلاه:

فالحمل على الإستحباب كما هو مقتضى الأصل و الشريعة السهلة غير بعيد(١١).

# غُسل الجمعة

اعلم أن غسل الجمعة قد أحظى مِنْ بين الأغسال المستحبة بشهرة عظيمة ، إذْ إنّ علماء الشيعة و السنّة أكّدوا على استحبابه و فضيلته ، و مِنْ بين أهل السنّة ، نسبوا مسألة وجوب غُسل الجمعة إلى الفرقة الظاهرية و هم (أتباع داود الظاهري) و مِنْ علماء الشيعة نسب إلى ابن بابويه ، و الشيخ الصدوق ، أنّهما قالا: بوجوب غُسل الجمعة ، و قد تكرّر ذكر هذه الأسانيد في كلمات المحقّق الحلّي ، والعلاّمة الحلّي ، و المتأخّرين ، و نقل عن الصدوق و والده التعبير التالي:

غُسل الجمعة سنّة واجبة فلا تدعه.

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة و البرهان ١: ٧١.

وصاحب «الجواهر», بقرينة عدم نقل ما هو خلاف الصدوقين في كتب المتقدِّمين، و بالنظر لمعرفة أولئك بالمفاهيم و المصطلحات و جمل ذلك العصر بشكل أكبر، فانَّه يخلص إلى الإستنباط التالي، و هو أنَّ مراد الرَّجُلين يتمثّل بالإستحباب المؤكّد لغُسل الجمعة، وليس وجوبه بالمعنى الشرعى لذلك.

و الدليل على هذه الملاحظة ، استخدام مصطلح «السنّة » في الجملة ، على أنّهما لو أرادا بذلك وجوب غسل الجمعة ، لما عمدا إلى الإستفادة مِنْ مصطلح «السنّة » ( السنّة » ( السّة » ( السنّة » ( ا

والمحقّق الأردبيلي، في مناقشته لحُكم الجمعة، يـقول بـاستحبابه، و يتطرق إلى ذكر النقاط أدناه في هذا المجال:

١. الجمع بين الروايات، ممَّا يقتضي هذا الأمر، لأنّه لدينا في رواية عن الإمام الكاظم الله أنّه قال بشأن غسل الجمعة: «سنةٌ و لا فريضة».

و في رواية أخرى نقل عن الإمام الرضائي انّه قال: «واجب على كل ذكر وانثى».

فالجمع بين الروايات، يعني الإستحباب المؤكَّد لغُسل الجمعة.

٢. شهرة فتاوي العلماء بالإستحباب، يؤيد روايات الإستحباب.

٣. وجوب غُسل الجمعة لا ينسجم مع قاعدة البراءة أو استصحاب عدم التكليف.

مقتضى الشريعة السهلة، يكون نفى الوجوب<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) لاحظ: الخلاف/لبشيخ الطوسي ١: ٢١٩، جواهر الكلام ٥: ٣.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة و البرهان ١: ٧٤.

## إجزاء الغسل عن الوضوء وعدمه

لاشك ولا شبهة في أن غسل الجنابة يجزئ عن الوضوء. وهمو أمر إجماعي.

قال المحقق الأردبيلي: هذه المسألة من المشكلات، ثم تعرض لأدلة القولين وأجاب عما استدلّ به على وجوب الوضوء آيةً وروايةً، وقوّى ما دلّ على عدم وجوب الوضوء، وحمل مادل على ضمّ الوضوء عملى الإستحباب(١).

### تخليل الشعر في الغسل

قال المحقق الأول في الشرايع عند ذكر واجبات الغسل: .. وتخليل ما لا يصل إليه الماء إلا بتخليله.

وتأمل في ذلك المحقق الأردبيلي فقال: وأما لي في وجوب التخليل بحيث يتحقق العلم بإيصال الماء إلى جميع البدن على ما يدل عليه كلام الأصحاب وبعض الأخبار (٢) مثل ما يدل على تخليل الخاتم والدملج في الصحيح تأمّل ما .

واستشكل المحقق الأردبيلي في وجوب الإبتداء بالأعلى في الوجه فقال: وكذا وجوب إيصال الماء إلى البشرة الظاهرة بين الشعر (غير ظاهر الدليل) إلا أنه ادعى بعض الأصحاب فيه الإجماع والذي يظهر من الأخبار عدم الوجوب.

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ١: ١٢٦\_ ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: وسائل الشيعة ١: ٤١.

ثم قال: وأظن عدم الوصول إلى ما بين الشعر من المواضع الصغيرة جداً بذلك بل لا يحصل العلم الحقيقي إلا بوضعه في الماء والتخليل كما كان يستعمله بعض الفضلاء(١٠).

#### البلل المشتبه

المشهور على أنه إذا رأى المغتسل بللاً بعد الغسل فإن كان قمد بال أو استبرأ لم يُعدُ وإلاكان عليه الإعادة.

قال المحقق الأردبيلي في شرح قول صاحب الإرشاد «ويستحب الإستبراء، فإن وجد بللاً مشتبهاً بعده لم يلتفت»: دليل استحباب الإستبراء للرجل كأنه الإجماع وبعض الأخبار الدالة على وجوب إعادة الغسل مع عدمهما، فافهم، والأصل، وعدم تمامية دليل الوجوب، والجمع.

ثم قال: أما عدم وجوب إعادة الغسل والوضوء بعد البول والإستبراء في البلل المشتبه والمعلوم أنه غيرهما فلا نزاع فيه، وهو واضح، كما لا نزاع في وجوبه على تقدير العلم بأحدهما.

وأما إيجاب الغسل على تقدير الإشتباه بالمني مع عدمهما فهو المذكور في أكثر الكتب، ويدل عليه بعض الأخبار والأصل ينفيه(٢).

ثم قال بعد أسطر: واعلم أن الأخبار الصحيحة وغيرها ليس فيها تصريح بأن البلل مشتبه، فيمكن حملها على المتحقق للجمع، وعلى الظاهر أنه المني لأنه على ما يرى قليلاًما ينقطع قبل البول، فغير بعيد إدخاله أيضاً في الحكم،

١١) مجمع لقائدة والبرهان ١١١: ١٠١.

<sup>(</sup>٣) مجمع لقائدة ١: ١٣٨.

الآراء الفقهية عند الأردبيلي.....

ويكون مراد الأصحاب بالمشتبه ذلك كالم

# خمس أرباح المكاسب

قال المحقق الأردبيلي في مجمع الفائدة (١): قال أصحابنا: إن الخمس واجب في كل فائدة تحصل للإنسان من المكاسب وأرباح التجارات وفي الكنوز والمعادن والغوص وغير ذلك مما هو مذكور في الكتب. ويمكن أن يستدل على ذلك \_إلى عموم الخمس في كل فائدة تحصل للإنسان \_بهذه الآية؛ فإن في عرف اللغة يطلق على جميع ذلك اسم الغنم والغنيمة.

ثم رد الخبر الدال على هذا، وقال بما مضمونه: لو قلنا بعموم الرواية فيدل على أكثر مما قال به صاحب مجمع البيان، ثم أشكل على هذا الرأي بقوله: ونجد في الإيجاب.. عسراً وضيقاً، ومثلها منفي غالباً في الشريعة السهلة، والإجماع المدعى غير معلوم.

ثم نقل أقوال الفقهاء، وقال: إن المخالفة مع الأصحاب القائلين بـعدم وجوب الخمس في أرباح المكاسب مشكل، وأشكل منه الحكم بـالوجوب والإفتاء به خصوصاً على الشيعة الإمامية، وبالأخص بالنسبة إلى سهم الإمام عليه السلام في زمن الغيبة.

وعلى أي حال، فالمحقق الأردبيلي ينتج أخيراً أن أعطاء سهم السادة واجب على الناس في زمن الغيبة، وأما بالنسبة إلى سهم الإمام عليه السلام فيقول بالإحتياط الوجوبي في ذلك.

<sup>(</sup>١) مجمع القائدة ١: ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجمع الفائدة والبرهان: ٣١٦\_٣١٧.

#### سهم الإمام عليه السلام

قال المحقق الأردبيلي قدس سره (١): لو صرف حصته على الذرية العلوية أظن عدم البأس به وبراءة الذمة بنذلك، وإن لم نقدر على الجزم بالوجوب والتضييق بذلك على صاحب الحق للإحتمالات المذكورة، ولما ذكره الأصحاب من احتمال الدفن والإيصال وغير ذلك.

وبالجملة، أظن كون صرفه في الذريبة المحتاجين أولى من باقي الإحتمالات.

. إلى أن قال: وأظن عدم المؤاخذة وإن فعل ذلك المالك بنفسه من غير إذن الحاكم، لكن إن أمكن الإيصال إلى الفقيه العدل المأمون فهو الأولى.

# مَن المستحقون للخمس؟

ذكر المحقق الأردبيلي في مجمع الفائدة (٢) ـ كتاب الزكاة ـ عند الشرح على قول الماتن: «ويشترط في المستحق أن لا يكون ها شمياً إذا لم يكن المعطي منهم، وهم أولاد أبي طالب، والعباس، والحارث، وأبسي لهب» عدة روايات. إلى أن قال: وأيضاً قال في المنتهى: وقد أجمع علماء الإسلام على تحريم الزكاة على من ولده عبد المطلب.. ولا نعرف خلافاً في تحريم الزكاة على هؤلاء واستحقاقهم الخمس.

وقد وقع الخلاف في بني المطلب ـ وهو عم عبدالمطلب ـ.

<sup>(</sup>١) في مجمع الفائدة ٤: ٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) مجمع الفائدة ٤: ١٨٥ ـ ١٨٨٠.

ودليل الأكثر عموم الأدلة من الآيات والأخبار الدالة على استحقاق الكل للزكاة وخرج منها بنوعبدالمطلب بالإجماع والأخبار، فبقي الباقي تحتها.

وأيضاً تخصيص بني عبدالمطلب وبني هاشم بالذكر في الأخبار مشعر به سيما ما مر من قوله عليه السلام لولد العباس ولنظرائهم من بني هاشم.

والشهرة وزيادة اختصاص بني هاشم به صلى الله عليه وآله وعدم الفرق بين بني المطلب وبني عبدالشمس وغيرهم، مؤيد.

إلى أن قال: وأما اشتراط كونهم منسوباً إلى الهاشم بالأب لا الأم فقط ففيه نظر.

والكثرة (١)، والشهرة، وعموم آية الزكاة، وأخبارها، ودعوى أن النسبة بالأب حقيقة وبالأم مجاز، والتبادر من ابن فلان وبني فلان إلى الفهم، المنسوب إليهم بالأب، وكذا قول الشاعر: بنونا بنو أبنائنا، وكذا قوله تعالى فأدعوهم لآبائهم (٢)، مع ورود ما دل على منع بني عبدالمطلب وبني هاشم من الزكاة واختصاصهم بالخمس وأمثاله، وما في الرواية الطويلة في باب الخمس عن العبد الصالح أبي الحسن عليه السلام: «ومن كان أمه من بني هاشم وأبوه من سائر قريش فإن الصدقة تحل له وليس له من الخمس شيء لأن الله يقول: فأدعوهم لآبائهم »».

دليل المذهب المشهور بين الأصحاب، ونـقل ذلك فـي المـنتهي عـن الجمهور أيضاً.

<sup>(</sup>١) مبتدأ ، وخبره قوله: دليل المذهب المشهور.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٥.

وفيه تأمل لأن المشهور عنهم أن الحسنين عليهما السلام السيدان، لأنهما عليهما السلام ولداه صلى الله عليه وآله.

ثم ناقش في الأدلة المذكورة، فراجع.

وقال في كتاب الخمس من المجمع (١٠): وقد مر البحث في عدم جواز إعطاء بني المطلب وإعطاء من انتسب إلى هاشم بالأم ولا شك في إرادة أولاد الأم في أحكام النكاح والإرث وغيرها من الآيات والأخبار وكلام الأصحاب، والأصل الحقيقة، والإحتياط معلوم إن أمكن.

### المستحقون للزكاة

قال المحقق الأردبيلي (٢): ولا يبعد تبويز الأخبذ لمن اشتغل عن الكسب القادر معه على تحصيل المؤن بالعلوم المندوبة، مثل علم القرآن قراءةً وتفسيراً. أو الحديث والفقه، مع فرض الإستحباب.

بل مطلق العبادة مثل الحج والزيارة والصيام والصلاة؛ لأنه مستلزم لوقوع العبادة ونشر العلوم الدينية فلا يبعد إدخال إعطاء المشتغلين بذلك وإن كانوا قادرين على تحصيل المعيشة، ولكنهم تركوا لتلك العبادة في سبيل الله تعالى؛ إذ لا شك في كونها قربة، والتصريح به في الحج<sup>(٣)</sup> مؤيد، فتأمل.

والإجتناب أحوط لكثرة المحتاجين بل الأحوج منهم.

وقال الله والأولى والأحوط: الإقتصاد والبيع والقناعة بما يمكن

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ٤: ٣٢٩.

٢١) في مجمع الفائدة ٤: ١٥٧\_١٥٣.

٣١) راجع: الوسائل الباب ٤٢ من أبواب المستحقين للزكاة.

<sup>(</sup>٤) في صفحة ١٥٦

المعيشة على أي وجه، إذ قد يكون أحوج منه إلى الزكاة، فلا يليق أن يحبس في بيت حسن ذي قيمة كثيرة ويأخذ من يحتاج إلى قوت يوم ومسكن يسع بدنه فقط.

# مسألة الحكومة في زمن الغيبة

قد اختلف تاريخ الفقه الشيعي في كيفية التقابل مع الحكومات الظالمة غير المشروعة. وذلك تختلف بحسب اختلاف الأوضاع السياسية والظروف الإجتماعية في كل حين، ما مع ترتبط لا محالة إلى النظر الفقهي لفقهائنا الإمامية قدس الله أسرارهم.

لاشك أن ولاية الجائر حرام متفقاً عليه، إلا أن معونتهم في ظروف خاصّة لا بأس بها إذا لم تكن معونة للظالم نفسه أو في طريق جوره.

وسيدنا المحقق الأردبيلي يستند إلى الآية الشريفة ﴿ولا تركنوا إلى الذين ظلموا فتمسّكم النار﴾ (١) ويقول: إذا كان الميل القليل إليهم موجباً لمسّ النار الذي يدل على أنه كبيرة. فمعاونتهم بالطريق الأولى موجبة لمسّ النار (٢).

ثم قال: ويحتمل مطلق من يظلم غيره لا مطلق العاصي والفاسق لأنه المتبادر إلى الفهم، ولأن الظاهر الميل إليه لا غير، يكون بهذه المثابة لعظم عصيانه ووزره، ويكون المراد المنع عن معونتهم وعن الدخول في أعمالهم المحرّمة الموبقة، كما تدل عليه الأخبار الكثيرة جداً.

ثم ذكر عدة من الأخبار إلى أن قال: ومما يؤيد ما قلناه من أن المراد

۱۱) سورة هود: ۱۱۳.

<sup>(</sup>٢) مجمع القائدة والبرهان ٨: ٦٤.

بالظالمين هم حكّام الجور صريحاً رواية سهل بن زياد ورواية الفقيه (١).. وهذه تدل على أن الميل إليه \_ليصل إليه من دنياه شيء \_داخل في الآية وإن أحبّ بقاءه ووجوده لذلك كذلك.

فلعله المراد بالخبر السابق أيضاً لا مطلق الميل، ولا مطلق حب البقاء، فلو أحبّ شخص بقاء حاكم جور مؤمن \_ لحبّه المؤمنين وحفظه الأيمان والمؤمنين ولذبّه عن الأيمان وأهله، ومنعه المخالفين عن التسلط عليهم وقتلهم وردّهم عن دينهم وإيمانهم \_ فالظاهر أنه ليس بداخل في الآية فإنه في الحقيقة محبّة للإيمان وحفظه لا ذلك الشخص وجوره وفسقه، بل ولا ذاته، بل كل ما تأمل ينكره ويكرهه لجوره وظلمه.

بل ولا يبعد ذلك في مخالف لو فعل ذلك، بل في كافر بالنسبة إلى حفظ الإسلام والمسلمين.

ولهذا يجوز إعطاء المؤلّفة من الزكاة حتى يعينوا المسلمين، وطلب الكفار للإعانة، ولا شك أنه حينئذ حياتهم محبوبة للمسلمين بل للامام عليه السلام ولا يريدون مغلوبيّتهم ومقتوليتهم، بل يريدون أن يبقوا ويقتلوا الأعداء، ولهذا يمنعون عنهم، بل يوجبون لهم قتل المسلمين الذين تترّس بهم الأعداء.

وأيضاً لهذا ذكر بعض الأصحاب أن القبيح مدح من هو يستحق الذم من جهة القبيح لا مطلقاً وهو ظاهر.

لكن لا شك أن الدخول في عمله والإختلاف إلى بابه للدنيا مالاً أو جاهاً مذموم مرغوب عنه ، وإن لم يكن بمثابة أبواب المخالفين ، للإشعار في بعض

<sup>(</sup>١١) الوسالل، كتاب التجارة أبو ب ما يكتسب به الباب ٤٤ ح ١. والباب ٤٣ ذيل الحديث ١.

الأخبار المتقدمة أن لمخالفة الدين أيضاً دخـلاً فـي المـنع والورع والمـذمة واستحقاق ما تقدم، وهو ظاهر.

ثم قال بلا فصل: والظاهر أن هذا مجرد الميل إليهم والطمع منهم، وإن لم يعلم تحريم ما أعطوا، فإن علم فذلك وبال آخر، وضمان لأصحابه، ويجب ردّه إلى أهله مع العلم، ومع الجهل التصدّق به، والتوبة كما قال الأصحاب(١٠).

هذا، ويفهم من كلام المحقق الأردبيلي أن النهي عن قبول ولاية الحكّام لا يختصّ بغير الشيعة من الظّلَمة، بل يعمّهم أيضاً. وهو في قبال قول القائلين باختصاص ذلك بالمخالفين.

فالتصدّي للحكم في غاية القبح في نظره الشريف إلى حدّ لايتشبّث به كل أحد ولا يتّزن أي مصلحة مفروضة مفاسدها الواضحة.

قال الأردبيلي في آيات الأحكام: الإطمئنان بأن معونة الظالمين وقبول الحكم من قِبَلهم لا تتبع أيَّة مفسدة للإنسان نفسه، بعيد في الغاية؛ لأنا نجد أن الصلة بين الناس والحكّام يُفسد الدين (٢).

#### اغتياب المخالفين

المحقق الأردبيلي مع أن له مواقف واضحة في الدفاع عن الكيان الشيعي والمباني الأصيلة الواصلة من طرق أهل البيت عليهم السلام، فهو لا يقبل بعض الآراء لمطابقتها مع العامة، مع ذلك لا يجوِّز اغتياب المخالفين من العامة العمياء، ويتمسّك في ذلك إلى عموم أدلة الغيبة وأن موضوعها المسلم لا

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ٨: ٦٧ ـ ٦٨.

<sup>(</sup>٢) زبدة البيان: ٤٠٠.

١٨٨ ...... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

المؤمن.

قال في المجلد الثامن من مجمع الفائدة الذي وبالجملة عموم أدلة الغيبة وخصوص ذكر المسلم يدل على التحريم مطلقاً وأن عرض المسلم كدمه وماله. فكما لا يجوز أخذ مال المخالف وقتله لا يجوز تناول عرضه الذي هو الغيبة. وذلك لا بدل على كونه مقبولاً عند الله كعدم جواز أخذ ماله وقتله كما في الكافر.

ثم قال: ولا يدل جواز لعنه بنص، على جواز الغيبة مع تلك الأدلة بأن يقول: إنه طويل أو قصير وأعمى وأجذم وأبرص وغير ذلك، وهو ظاهر(٢).

## الإيجاب والقبول ليساشرطي الصحة

يعتقد المرحوم الأردبيلي عدم لزوم الإيجاب و القبول في عقد الحوالة مع أنها تُعدُّ مِنَ العقود اللازمة ، إذ ليس دليلٌ على أنّ الإيجاب و القبول هما شرط الصحة ، و يقول في بقية كلامه :

ويسؤيده الأصلل وكونها شرعت للإرفاق فيناسبها المساهلة والمسامحة المسامحة الم

### كفاية العلم الإجمالي في الصلح

عادةً ما يشترط الناس هذه المسألة في العقود، بأنْ يكون لدى كلا طرفي المعاملة علمٌ بنوع المعاملة. و اشترطوا ذلك في عقد الصلح أيضاً إلّا أنّ

۱۱۱ مجسع القائدة ۸: ۷۸.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة ٨: ٧٨. وانظر: غيبت مخالفين: ١٦٥

٣١) مجمع الفائدة و لبرهان ٢٩، ٣٣٩.

الآراء الفقهية عند الأردبيلي.....

## المرحوم الأردبيلي يقول:

يكفي العلم الإجمالي، و لا حاجة إلى كبيل مادة المعاملة وتموزينه و تعيين ذلك بدقّة.

و قال ضمن استدلاله على هذا المدَّعي:

و لأنَّ الصلح شرع للسهولة و الإرفاق بالنَّاس، يسهل ابراء ذمنهم فللا يناسبه الضيق(١).

#### حكم حيل الربا

لا إشكال في حرمة الربا في البيع والقرض إلا أنه وردت فــي كــلمات علمائنا الأبرار حيل يتخلص بها من الربا:

قال صاحب العروة في كتاب الربالانا: يمكن التخلص من الربا بوجوه من الحيل الشرعية منها: ما مرّ سابقاً من ضمّ ضميمة من غير الجنس إلى الطرف الناقص أو إلى الطرفين، ومنها: أن يبيع الجنس الربوي بثمن من عير جنسه من زيد ثم يشتري منه من ذلك الجنس أزيد من الأول أو أقل منه بذلك الثمن أو بغيره، ومنها: أن يهب كل من المتبايعين جنسه للآخر لكن من غير قصد المعاوضة بين الهبتين واشتراط الهبة في الهبة، ومنها: أن يقرض كل منهما صاحبه ثم يتبارءا مع عدم الشرط، ومنها: أن يتبايعا بقصد كون المثل بالمثل وكون الزائد هبة، ومنها: أن يصالح صاحب مقدار الزيادة للآخر ويشترط عليه أن يبيعه كذا بكذا مثلاً بمثل.

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ٩: ٣٣٩.

<sup>(</sup>۲) العروة الوثقي، كتاب الريا، المسألة ٦٠.

قال في الجواهر (١٠): وكيف كان، فقد عرفت مشروعية الإحستيال في التخلص عن الربا نصاً وفتوىً؛ إذ هو فرار من الباطل إلى الحق، ثم ذكر سائر وجوه الحيل المذكورة.

وقد أفتى المحقق بجواز الهبة والإتهاب فراراً عن الربا وطريقاً حـــلالاً إلى أخذ الزيادة، وقرّره الشهيد.

وممن أفتي بجواز حيل الربا العلامة رحمه الله في غير واحد من كتبه.

وقال السيد المرتضى: كل حيلة في الشفعة وغيرها من المعاملات التي بين الناس فإني أبطل ولا أجيزها.

وقد ينسب إلى المحقق الأردبيلي التوقف في جواز التخلص من الربان.

قال المحقق الأردبيلي قدس الله نفسه الزكية: وينبغي الإجتناب عن الحيل مهما أمكن وإذا اضطر يستعمل ما ينجيه عند الله سبحانه.

وقال أيضاً بعد استظهار أن الربا في الشرع الزيادة التي في المعاملة مطلقاً بلا اختصاص بخصوص البيع الربوي وأنه قول الأكثر<sup>(٣)</sup>: قال الإمام الصادق على المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام وفاً ورفداً».

وقال أيضاً: بل هذا يدل على جواز أكثر الحيل التي يستعمل في إسقاط الديا، فافهم.

ويفهم من مجموع كلماته أنه قدس سره يفتي بجواز هذه الحيل الشرعية

<sup>(</sup>۱) جواهر لکلام ۲۳ : ۳۹۱.

<sup>(</sup>٢) انظر كلمات المقدس الأردبيلي حول المسألة في مجمع القائدة ٨: ٤١٨.

٣١) مجمع الفائدة ٨: ٢٥٢.

للفرار عن الربا إلا أنه مع ذلك يوصي بأن لا يذهب الإنسان إليها ما لم يضطر، وإذا اضطر فعليه أن يراقب الأمر ولا يكون منه مجرد لقلقة اللسان بذكر عناوين المعاملات الصحيحة بل عليه أن يحصل القصد الجدي منه إلى مثل عنوان البيع والهبة في ما إذا أخذ الزيادة أو أعطاها، فنسبة التأمل والتوقف إليه واقعة في غير محلها.

### ثبوت حجر السفيه بحكم الحاكم

المشهور بين فقهاء الإمامية: هو أنّ تصرفات السفيه و معاملاته تُعدُّ صحيحة و مجزية قبل صدور حكم الحجر عليه.

و يشير المرحوم الأردبيلي. في مقام الإستدلال على هذا المدَّعي، إلى بعض الملاحظات، منها:

ويؤيِّده أيضاً الشريعة السمحة، وانه إنْ كان مجرَّد السفه حجراً يشكل المعاملات والأنكحة، فإنَّ غالب الناس مجهول الحال أو معلوم السفاهة (١٠٠٠).

## عفو المجنى عليه عن قصاص النفس وديتها

من المسائل التي صارت معركة آراء الفقهاء بحيث ترى لفقيه واحد فتويين متضادتين فيها كالشيخ والعلامة والشهيد الثاني، وتحير فيها فحول من الفقهاء كالمحقق والعلامة هي مسألة عفو المجني عليه عن قصاص النفس وديتها، واختلفت آراؤهم فيها بحيث صارت المسألة ذات أقوال كثيرة.

وممن قام بتحقيق المسألة وتدقيقها هو المحقق الأردبيلي قدس سره

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة ٩: ٢١٩.

في شرح عبارة الإرشاد: «ولو عفا مقطوع الأصبع قبل الإندمال عن الجناية صح ولا دية... ولو سرت إلى النفس فلوليه القصاص فيها بعد ردّ دية الأصبع، ولو قال: عفوت عنها وعن سرايتها، قال الشيخ: صح من الثلث، لأنه كالوصية. ولو قيل: لا يصح، لأنه إبراء ما لم يجب كان وجهاً »(١).

فقال: واعلم أنه لا يبعد العفو عن السراية بالتبع وبعد وجود ما يؤثر ه<sup>(٢)</sup>.

#### عقد الفضولي

المشهور فيما إذا باع الفضولي أو اشترى للمالك ولم يسبقه منع عن المالك هو الصحة خلافاً لجماعة ومنهم المحقق الأردبيلي، فإنهم قالوا ببطلان بيع الفضولي.

قال آية الله الشيخ باياني (٣): استدل في مجمع البرهان على ذلك فقال في توضيح عبارة الإرشاد «لو باع الفضولي وقف على الإجازة فيبطل لو فسخ»: هذا هو المشهور، وما نجد عليه دليلاً إلا ما روي عن عروة البارقي أنه صلى الله عليه وآله أعطاه ديناراً ليشتري له شاة فاشترى به شاتين، فباع أحدهما بدينار وجاء بدينار وشاة، وحكى له ذلك فقال عَيْنَة له: «بارك الله في صفقة يمينك».

وذكروا أيضاً أنه عقد صدر من أهله في محله، ولا يفقد فيه إلا الرضا وقد حصل. ومن المعلوم عدم صحة الرواية، ومعارضتها بالأقوى منه دلالةً وسنداً لقوله عَلِيَّة لحكيم بن حزام: «لا تَبعْ ما ليس عندك».

ويمكن أيضاً حملها على حصول الرضا عنه ﷺ، وكونه وكيلاً مطلقاً.

<sup>(</sup>۱) الإرشاد ۲:۲۱۲.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة من الطبعة الحجرية ...

<sup>(</sup>٣) مقالات كنگره ١٠ ٣٤.

ومن المعلوم أيضاً عدم صدوره من أهله؛ لأن الأهل هو المالك أو من له الإذن. وبالجملة، الأصل واشتراط «التجارة عن تراض» الذي يفهم من الآية الكريمة والآيات والأخبار الدالة على عدم جواز التصرف في مال الغير إلا بإذنه، وكذا العقل، تدل على عدم الجواز، وعدم الصحة، وعدم انتقال المال من شخص إلى آخر.

وقد أجاب في التذكرة عن رواية حكيم بأن النهي لا يدل على الفساد، والظاهر أن النهي راجع إلى عدم صلاحيته للبيع والإنتقال كما هو الظاهر، على أنه يلزم القول بتحريم الفضولي، وهو بعيد وهُم لا يقولون به. ولا يسمكن ذلك في رواية البارقي، وأنه يدل عليه غيرهما مما ذكرناه. انتهى.

## حدّ بلوغ الصبي

قال المحقق الأردبيلي في باب الحجر من مجمع الفائدة والبرهان ١٠٠٠ إن الأقوى بملاحظة النصوص بلوغه بإكمال ثلاث عشرة سنة للتصريح بــه فــي خبر ابن سنان وموثقة عمار ، ويظهر ذلك من خبر الثمالي .

وقال في موضع آخر (٢): فتحصل أن الأقوى بالنصوص هو القول بإكمال ثلاث عشرة سنة لكن يشكل الإفتاء به جداً؛ لمخالفة المشهور (من) الأصحاب، فإنه علم منهم قطعاً شدة الإحتياط في الفرائيض والمحرمات وسائر الأحكام، وقد تحقق منهم الشهرة على القول بخمسة عشر كما استفاض نقلها.

<sup>(</sup>١) عنه في مقالات كنگره ١: ٦١٦.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة ص ٦٠٨.

وحكى السبد محمد جواد في مفتاح الكرامة اثني عشر إجماعاً ما بين صريح وظاهر ومشعر، وذكر أن القائل بثلاثة عشر قبل المحقق الأردبيلي لم نجده على اليفين في كلامهم.

وقال أبضاً في مجمع الفائدة عند البحث عن الحجر .. : الظاهر أنه لا يشترط إكمال خمس عشرة سنة (بناءً على التنزل عن قبول المشهور) بلل يحصل أي بلوغ الغلام بالشروع فيه وإكمال أربع عشرة، وبه يمكن الجمع بين الأخبار.

وقال أيضاً وبالجملة ، القول باعتبار إكمال التسع في الجارية هو الأقوى ، وما تقدم في موثقة عمار من إكمال ثلاث عشرة أنها نساذ مخالف للنصوص المذكورة وفتاوى الأصحاب، وقد حُمل على السقية أو أن علماراً أصافه من نفسه كغيره من أوهامه.

كما أجابوا عما ذكره في المسوط في باب حد السرقة من أنها كالغلام في البلوغ بخمس عشرة سنة ، فهو من سهو القلم أو اشتباه الناسخ لما ذكره في غير هذا الباب .

#### حول الكتابة

فقد استدل المحقق الأردبيلي قدس سره الشريف على اعتبار الكتابة بهذه الآية المباركة ويا أيها الذين آمنوا إذا تناينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه

وليكتب بينكم كاتب بالعدل ولا يأب كاتب أن يكتب كما علمه الله .. الفقال: ثه اعلم أن هذه التأكيدات في أمر الكتابة تدل ظاهراً على أنها معتبرة وحجة شرعية مع أنهم يقولون بعدم اعتبارها، فكأنه للإجماع والأخبار، فتكون للتذكرة وهو بعيد، ويمكن أن تكون حجة مع ثبوت أنه إملاء مَن عليه الدين وأنه مكتوب بالعدل وما دخل عليه التغيير والتزوير بإقراره أو بالشهود ولهذا شرط الإملاء منه، فدلت على اعتبار الكتابة في الجملة.

ومثلها معتبرة عندهم فيخصص عدم اعتبار الكتابة ودليله إن كان بغير ذلك، فإذا قال شخص: هذه وصيتي واعلم بجميع ما فيها مشيراً إلى صكة، ينبغي قبوله والشهادة عليه والعمل به، والذي يظهر من القواعد خلافه، وهكذا ينبغى قبول أمثاله، فافهم (٢٠).

### قاعدة ضيمان البيد

من القواعد الفقهية التي ذكرها الفقهاء في موارد عديدة من الفقه كالغصب والرهن والبيع وغيرها قاعدة ضمان اليد إذا وصفت على مال محترم للغير بدون إذن من صاحبه.

واستدل عليها بالنبوي المشهور من قوله ﷺ: «على اليد ما أخذت حتى تؤدى» أو «حتى تؤديه».

وهذه الرواية موجودة في كتب العامة المعتبرة عندهم كمسند النحنبل وسنن ابن ماجه وأبى داود إلا أنه في مستدرك الوسائل من كتبنا نبفلها عن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) زبدة البيان في أحكام القرآن ص ٤١٥

غوالي اللئالي وتفسير أبي الفتوح الرازي مرسلاً. والظاهر أنه أيضاً مأخوذ من كتب العامة.

وهذا السند ضعيف جداً ، ومع ذلك قال المحقق القمي في جامع الشتات : إنها مشهورة ومقبولة .

وقال المحقق التستري: إنها قوية معروفة مجمع عليها.

وقال المحقق الشيخ الأنصاري: إنها مشهورة وسندها منجبر.

وفي الجواهر: إنه مجبور بالعمل.

وقال السيد المراغي في عناوين الأصول: إنها مشهورة ومقبولة عند العامة والخاصة وملحقة بقطعي الصدور.

ويظهر من المتأخرين كالعلامة والشهيدين ومن تأخر عنهم الإعتماد على هذه الرواية.

ولكن استشكل المحقق الأردبيلي في موارد من كتابه (شرح الإرشاد) في صحة هذه الرواية وتواترها وحجيتها. وتبعه السيد الخوئي وقال: لم يتضح لنا استناد المشهور إلى الحديث المزبور في فتاواهم بالضمان في موارد ضمان اليد؛ إذ من المحتمل أنهم استندوا في ذلك إلى السيرة أو وجه آخر، وإنما ذكروا حديث ضمان اليد تأييداً لمرامهم.

قال الأردبيلي: لا يخفى عليك أنه ما ثبت صدق الإستيلاء بغير حق على جميع ما ذكره مثل الجاهل وأنه تعريف للغصب الموجب للضمان مطلقاً، فهنا ليس تعاقب الأيدي الغاصبة وعلى تقدير صدقه ما ثبت كلية الكبرى إلا بمثل قوله «على اليد»، فإذاً هما دليل واحد.

وقد عرفت عدم ظهور صحته وتواتره وصراحته. وعلى فرض صدق الغاصب ينبغى أن يكون حكمه حكم الغاصب بالكلية والحال أنهم لا يقولون

به. وأيضاً لزم أن يكون المكره كذلك للخبر المذكور إلا أن يـقال: أخـرجـه الإجماع ونحوه.

ولكن كون مجرد وضع اليد بغير حق موجباً للـضمان ليس بـبديهي، فيحتاج إلى دليل والأصل براءة الذمة، والجهل عذر واضح، والغـرور عـذر واضح.

قال: ويؤيد عدم الضمان ما نقل في شرح القواعد عن الدروس أن الجاهل بغصبية البيت إذا سكن فيه بأمر الغاصب يضمن المنفعة خاصة. فإنه ظاهر بل نص في أن الواضع يده جاهلاً ليس بضامن للموضوع. نعم، ضامن للمنفعة المستوفاة، بل فيه أيضاً تأمل؛ فإنه مغرور فيجب الرجوع على الغاصب فقط، فتأمّل.

## المسألة الخراجية

من المسائل العويصة الفقهية، التي اشتهرت بالمسألة الخراجية، وذلك أنه لما كان المحقق الكركي من مراجع الدين في زمن الشاه طهماسب الصفوي فأعطاه السلطان عدة قرى في العراق ليصرف خراجها في مؤونة طلاب الدين وترويج المذهب الجعفري<sup>(۱)</sup>، وكان أخذ الخراج والتصرف فيه في نظر المحقق حلالاً جائزاً، فأخذه وصرفه في نفقاتهم.

ولكن جماعة من العلماء استشكلوا عليه ومنهم الفاضل القطيفي، فصارت المسألة من المسائل المطروحة في المجالس الدينية ومعركة الآراء في المدارس العلمية، وهذا النزاع استمر بعد رحلة المحقق والقطيفي، فكتب

<sup>(</sup>١)كما في رياض العلماء ١: ٤٤١.

المحقق الأردبيلي رسالةً في رد المحقق الكركي مؤيداً للفاضل القطيفي، وكتب الفاضل الشيباني رسالةً مؤيداً للكركي وراداً على الأردبيلي والقطيفي، ثم كتب الاردبيلي رسالة ثانية في رد المحقق ومن تبعه.

وحاصل نظر المحقق الأردبيلي اختيار حرمة الخراج فقال: الذي أظن تحريم ما يأخذون في هذا الزمان بغير إذن الإمام عليه السلام مثل العشر الحاصل من القرى.

ثم إن المحقق ذكر في رسالته الأولى الإشكالات والشبهات الواردة في الخراج على دلالة رواياته وسندها، وفي رسالته الثانية الأدلة المفيدة والموصلة إلى حرمة الخراج، ومن أراد التفصيل فليراجع الرسائل الخراجية للفقهاء العظام.

### المرتد الغطري

قال المحقق الأردبيلي المحقق الأردبيلي المعتقاد من الآية ٢١٧ من سورة البقرة: ويسألونك عن الشهر الحرام قتالٍ فيه.. ومن يرتدد منكم عن دينه فيست وهو كفر فأولنك حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة...): ومن يرتدد من المسلمين عن دينه ولم يتب حتى مات على الإرتداد فأولئك صارت أعمالهم باطلة كأن لم يكن، ولم ينتفعوا بها في الدنيا والآخرة.

.. إلى أن قال ٢٠٠ يمكن أن يقال: لا استبعاد فيما نحن فيه أن يستحق الإنسان ثواباً ويكون وصوله إليه موقوفاً على عدم صدور منافيه منه من الردَّة أو يكون البقاء على الإيمان شرطاً لاستمراره وانتفاعه به، ويكون الإحباط

۱۱، في رسات بييان، ۳،۳۱۳،۲۰۲

۲۱، زيده البيان: ۲۰۹.

عبارة عن عدم ذلك.

فدلت الآية على تحريم القتال والجهاد في الشهر الحرام، وتحريم الصدّ عن سبيل الله، وما عطف عليه، وعلى التحريض والترغيب على القتال وعدم جواز الإرتداد، وعلى أن الإحباط بالردة موقوف على الموت عليها كما هو مذهب الشافعي، فمذهب الحنفي وهو أنه الإحباط بالردة مطلقاً وإن رجع دكره في الكشاف، خلاف ظاهر الآية سيما مع القول بالمفهوم كما هو مذهبه.

وعلى قبول توبة المرتد، حيث قيد الخلود في النار الموت على الإرتداد والكفر، وهو أعم من الفطري وغيره، فلا يبعد القول بقبول توبة الفطري أيضاً بمعنى صحة عباداته واستحقاقه الجنة، دون خلود النار، كما هو مفتضى العقل، لأنه مكلف بالعبادات والإيمان، وهو بدونها محال على الله تعالى، ولا ينافيه عدم سقوط بعض الأحكام مثل القتل بدليل شرعى.

واما النجاسة فبعيدة إلا أن يقال بالنسبة إلى غيره، وأما بالنسبة إلى نفسه فيكون طاهراً إذ لا معنى لنجاسته مع صحة عباداته المشروطة بهاكما رجّحناه، إلا أن يقال: إن الآية نزلت في أوائل الإسلام، وماكان هناك مسلم فطرى.

# حدود المطاف في الطواف الواجب

قال المحقق الأردبيلي في مجمع الفائدة الظاهر أن وجوب الطواف بين البيت والمقام، فيكون المقام خارجاً عن الطواف وعلى يمين الطائف مما لا خلاف فيه عند الأصحاب مستنداً إلى رواية محمد بن مسلم.

ثم قال: إلا أنه روى في الفقيه ـ في الصحيح ـ عن أبيان، عن محمد

۱۷۱ مجمع القائدة ۷: ۸۸.

الحلبي قال: إنها ظاهرة في الجواز خلف المقام على سبيل الكراهة ، وتزول مع الضرورة والزحام وشبهه .

واعلم أنه على تقدير الوجوب بين البيت والمقام يجب أن يراعى مقدار ما بين البيت والمقام في رواية محمد، ما بين البيت والمقام في سائر جوانبه أيضاً كما هو مذكور في رواية محمد، وكلام بعض الأصحاب.

### المباشرة في الإعتكاف

قال الفيض الكاشاني في مفاتيح الشرايع ما حاصله: حرم على المعتكف في المساجد المجامعة مع النساء ولمسهن وتقبيلهن بشهوة، ويدل عليها قوله تعالى: ﴿ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد﴾(١).

قال المحقق الأردبيلي عند البحث عن الآية الشريفة (٢): وأما الأحكام المستفادة منها فهي إباحة الوطي في ليلة كل يوم يراد صومه أول الليل وآخره أيّ ليلة كانت، وأي صوم كان، وتحريم ذلك في النهار من المفهوم، ومن مفهوم المفهوم إباحة التقبيل وغيره من الأفعال المتعلقة بالنساء غير الجماع، إذ مفهوم الإباحة المذكورة تحريم الرفث في النهار، ومفهومه ما قلناه.

.. إلى أن قال: ورجحان المباشرة المستفادة من الأمر أي باشروهنَّ، ويحتمل الإستحباب مطلقاً إلا أن يدل على غيره دليل، كالكراهة مثل أول ليلة كل شهر غير شهر رمضان، ونصفه، وغيرهما مما هو المذكور في الفقه مع دليله، إذ لا قائل بالوجوب أو يكون للإباحة مجملاً، والتفصيل مستفاد من

١١) سورة البقرة: ١٨٧.

۲۱) نظر، زیدهٔ لبیان: ۱۷۱.

الشرع مثل وجوبها لو خاف الوقوع في الزنا، أو بعد مضي أربعة أشهر.. والكراهة مثل ما مرّ، والإباحة إذا لم يكن دليل على غيرها، واستحباب النكاح ووجوبه أو التسرِّي - أي أخذ السرية - لأن المباشرة المستحبة أو الواجبة موقوفة عليه.

ثم قال: ولا يبعد فهم كراهة الوطي في غير القبل الذي ليس هو من مظنة حصول الولد، وكراهة العزل عن الأمة والمتعة، والتحريم في غيرهما يكون مستفاداً من غيرها من الأخبار أو الإجماع إن كان.

ثم قال (١): ويحتمل كون الإسمام - في أسموا - إشارة إلى وجوب استمراره إلى الليل حسب، فلا يجب غيره، وتحريم الوصال، وأيضاً مشروعية الإعتكاف في المسجد وتحريم مباشرة النساء فيه، ولو ليلاً. ولا يفهم منه الشرطية ولا فساد الإعتكاف بالوطي لأن النهي ليس بمتعلق بالعبادة حتى يلزم تعلق الأمر والنهي معاً بشيء واحد شخصي فيكون محالاً فيفسد.

نعم، ذلك ثابت بالأخبار بل الإجماع أيضاً على الظاهر.

فقد علمت فساد قول القاضي: «وفيه دليل على أن الإعتكاف يكون في المسجد ولا يختص بمسجد دون مسجد، وأن الوطي يحرم فيه وينفسده لأن النهي في العبادات يوجب الفساد» لأنك قد علمت أن النهي إنما يندل على الفساد في العبادة إذا تعلق بها أو بجزئها أو بشرطها الشرعي المأمور به.. إلى أن قال: فإن مضمونها تحريم المباشرة حين الإعتكاف في المساجد، بعد أن سلمنا إرادة عموم المساجد أي أيّ مسجد كان، ولكن ما يفهم جواز الإعتكاف في أي مسجد كان، بل تحريم المباشرة في أي مسجد ينجوز الإعتكاف في أي مسجد ينجوز الإعتكاف

<sup>(</sup>١) زبدة البيان: ١٧٤.

ويتحقق ألاإعتكاف فيه.

#### الإستخارة

لم نجد بحثاً مفصلاً حول الإستخارة في الكتب الفقهية الإستدلالية من فقهاننا العظام، والمشهور على جوازها، وهي يبكال الأمر إلى الله وطلب الخير منه سبحانه.

قال السحق الأردبيبي في زيدة لبيان الاعتد البحث عن الآية الخامسة من سورة المائدة: وحرست عليكم المينة .. وأن تستقسموا بالأزلام في أي وحرم عليكم الإستفسام بالأقداح أي السهام والنشاب، وذلك أنهم كانوا إذا قيصدوا فعلا مبهما مثل السفر ضربو ثلاثة أفداح مكتوب على أحدها: أمرني ربي، وعلى الأخر: نهائي ربي، والثالث غفل لا كتابة عليه، فإن خرج الأمر منضوا على ذلك، وإن خرج النهي تجنبوا عنه، وإن حرج الغفل أجالوها ثانياً، فمعنى الإستقسام طلب معرفة ما قسم لهم دون ما لم يقسم بالأزلام.

ثه ذكر وجوهاً آخَر في معنى الإستقسام ثم قال: قيل: على الأول \_أي الوجه الذي نقلناه \_ سبب التحريم أنه دخول في علم الغيب وضلال واعتقاد أن ذلك طريق إليه افتراءً على الله.

وعلى هذا يفهم منه سحريه الإستخارة المشهورة التي قبال الأكثر بجوازها بل باستحبابها، ويدل عليه الروايات، فهو دليل بطلان الأول أو لا يكون سبب التحريم ما ذكره، بل مجرد النص المخصوص بذلك الفعل الخاص والوجه الخاص، أو يكون الإستخارة خارجة عنه بالنص.

الله بدة عبال: ١١٥٥ ـ ١١٠٠

الأراء الفقهية عند الأردبيلي......

# المرادمن المثلي والقيمى

قال في الجواهر (١) بعد نقل كلام صاحب شرايع الإسلام: «فإن تلف المغصوب ضمنه الغاصب بمثله إن كان مثلياً»: والمراد من ضمانه بمثله عدم تسلط المالك على إلزامه بالقيمة لو أرادها ، كما أنه لا تسلط للغاصب على إلزام المالك بقبول القيمة لو بذلها .

لكن لم نعثر في شيء مما وصلنا من الأدلة عدا معقد الإجماع والفتاوي على المثلي والقيمي عنواناً كي يرجع فيهما كغيرهما إلى العرف بعد انتقاء الشرع.

ثم نقل<sup>(٢)</sup> عن الشهيد في المسالك أن المثلي هو ما يتساوى قيمة أجزائه.

وقال في أثناء ذلك (٣): قال المقدس الأردبيلي: إن تحقيقه ـ أي المثلي ـ مشكل جداً . وهو مبنى أحكام كثيرة ، والذي تقتضيه القواعد أنه لفظ عليه أحكام بالإجماع والكتاب والسنة ، وليس له تفسير في الشرع ، وما ذكر مجرد اصطلاح ، فيمكن أن يحال إلى العرف ، وهو كل ما يقال : إن لهذا مثلاً عرفاً يؤخذ به ، فإن تعذر أو لم يكن أصلاً فالقيمة ، بل ينبغي ملاحظة مثل المتلف ، فلا يجزئ مطلق الحنطة عن الصنف الخاص المتلف ، بل لا فرق بينها وبين الثوب بل والفرس وغيرهما إذا كان لهما أمثال عرفية . انتهى .

ولكن لم يرتضه صاحب الجواهر فقال بعد ذلك: لكن ذلك كله كما تري

<sup>(</sup>١) جواهر الكلام ٣٧: ٨٥.

<sup>(</sup>۲) في صفحة ۸۹.

<sup>(</sup>٣) جواهر الكلام ٣٧: ٨٨.

مخالف للإجماع بقسميه ، بل ولما هو كضروري الفقه بين العامة والخاصة ، فيمكن أن يقال بملاحظة ذلك وملاحظة الأمر بالقيمة في الحيوانات والمنافع والسفرة المتلقطة في الطريق وكان فيها بيض ولحم وغيرهما ، وغير ذلك مما ورد فيه الأمر بالقيمة وله أمثال عرفية: أنه لا يراد المثل العرفي ، بل هو شيء فوق ذلك ، وهو المماثلة في غالب ما له مدخلية في مالية الشيء ، لا المماثلة من كل وجه المتعذرة ، ولا مطلق المثل العرفي الذي يطلق مع وجود جهة الشبه في الجملة .

أقول: ويفهم من كلام المحقق الأردبيلي وما اعترض عليه صاحب الجواهر عنا وفي غيره من المواضع أنه قدس سره ينظر إلى الأدلة وينهتم بالوجوه المستعملة في اللغة والعرف والشرع أكثر مما ذكره العلماء وقال بنه الفقهاء، مع أنه لا يفتى في كثير من الأحيان.

#### معاملات الصبي

قال في الإرشاد في أسباب الحجر : الأول: الصغر، ويحجر على الصغير في تصرفاته أجمع إلى أن يبلغ ويرشدان.

قال المحقق الأربيلي (٢) عند الإسندلال عليه: دليل القسم الأول \_أي الصبي \_النص. وهو قوله تعالى ﴿وابتلوا اليتامي﴾ (٢)، والسنة (٤)، وإجماع الأمة على كونه محجوراً في الجملة، وأما عن جميع التصرفات فالظاهر أنه لا دليل

١١١ تظر : مجمع المائدة ٩ : ١٨١.

<sup>(</sup>٢) مجمع الفائدة ٦٠ ١٨٢ ــ ١٨٨٠.

<sup>(</sup>۳) لنسانی ۲

<sup>(</sup>٤) أنظر: الولم الل الباب ( و٢ من كتاب الحجر.

الأراء الفقهية عند الأردبيلي.....

عليه ولا قائل به.

قال في التذكرة: وهو محجور عليه بالنص والإجماع، سواء كان مميزاً أو لا في جميع التصرفات إلا ما استثني كعباداته وإسلامه وإحرامه وتدبيره ووصيته وإيصال الهدية وإذنه في دخول الدار على خلاف في ذلك، فكأنه مراده هنا: «في تصرفاته» أجمع إلا ما استثني، ويؤيده أن خروج الثلاثة الأول من ذلك ظاهر بل المتبادر التصرف المالي.

والظاهر أنه لا يحتاج إلى الإستثناء فإنه محجور عليه إلا بإذن الولي ولا يعتبر في الحجر أن لا يصح أصلاً، إلا أنهم قالوا: لا يحتاج علم المهدى إليه والداخل بكون ذلك بإذن الولى صريحاً.

لعله \_أي العلامة \_اكتفى بالظاهر ، للعادة بأن الهدية في محلها لم يحبها الولد إلا بإذن وليه ، وكذا الإذن في الدخول لا يكون إلا بإذنه للقرينة.

فكأنه اكتفى فيهما بمثله للظهور، وسهولة الأمر لكثرة التداول والشيوع بين المسلمين من غير نكير فكأنه كان في زمانهم عليهم السلام مع عدم المنع فتقريرهم عليهم السلام هنا ثابت وهو الحجة، ولا يبعد ذلك وأمثاله.. ويدل عليه عموم أدلة قبول الهدية من غير تفصيل بأن يكون الموصل حراً بالغاً، ومع ذلك الاحتياط أمر مطلوب.

### الإيجاب والقبول في الحوالة والضمان

قال المحقق الأردبيلي رحمه الله في مجمع الفائدة \_كتاب الضمان \_(١) بعد نقل بعض الروايات: وهي تدل على عدم اشتراط صيغة بخصوصها، بـل

<sup>(</sup>١) محمع الفائدة ٩: ٢٨٨.

يكفي ما يدل على أنه يعطى وقبل ذلك.

ويؤيده عموم أدلة «المسلمون عند شروطهم» وصدق الضمان، فلا يشترط القبول من المضمون له، بل يكفي ما يفيد العلم برضاه، ولا المقارنة، وكونه عقلاً لا يستلزم ذلك، وهو ظاهر، مع أنه قد ينازع في كونه عقلاً عند الشارع بالمعنى المطلوب. وكذا أصل البراءة مع عدم العلم إلا مع القبول والإتصال، وسائر شرائط العقود اللازمة، لأنه لا يحتاج إلى العلم، بل يكفي الظن المأخوذ من الدليل الشرعي.

وقال في كتاب الحوالة الله وأما اشتراط الإيجاب والقبول، فدليله غير ظاهر، ومجرد كونها عقداً لازماً لا يستلزمه، وهو ظاهر، وعموم أدلة جوازها يفيد عدم الإشتراط.

ويـوّيده الأصـل، وكـونها شرعت للإرفاق فيناسبها المساهلة والمسامحة، وما تقدم في الضمان وهو ظاهر من الروايتين. وأيضاً الظاهر جواز المعاطاة بطريق أولى. وبالجملة، الظاهر عـدم الإشتراط إلا أن يكون محمعاً عليه.

## الغناء وحكمه في مراثي سيدالشهداء 👺

قال العلامة في إرشاد الأذهان في أقسام التجارة وأحكامها: الرابع: ما هو حرام في نفسه كعمل الصور المجشمة والغناء..

وقال المقدس الأردبيلي رحمه الله عند شرحه على هذه العبارة(٢):

<sup>(</sup>١١) مجمع الفائدة ٢٠٧.٩

٢١) مجمع الفائدة والبرهان ٨: ٥٧ ٦٣٠.

قيل: هو ـ أي الغناء بالمد ـ ١٠٠ صوت الانسس المشتمل عبلي الترجيع المطرب.

الظاهر أنه لا خلاف حيئد في نحريمه وتحريم الأجرة عليه، وتعلمه وتعليمه واستماعه. ورده بعض الأصحاب إلى العرف، فكل ما يسمى به عرفاً فهو حرام، وإن لم يكن مشتملاً على الترجيع ولا على الطرب.

دليله: أنه لفظ ورد في الشرع محريم معناه وليس بظاهر له معنى شرعي مأخوذ من الشرع، فيحال على لعرف. والظاهر أنه يطلق على مد الصوت من غير طرب فيكون حراماً. إذ يقمح تقسيمه إلى المطرب وعدمه، بل ولا يبعد إطلاقه على غير المرجع والمكرر في الحلق، فينبغي الاجتناب، والأول أشهر.

ولعّل وجهه أن الذي عبد تحريمه بالإجماع هو مع القيدين، وبدونهما يبقى على أصل الإباحة، ولكن مندلول الأدلة أعبد مثل: المغنية ملعونة، وملعون من أكل ثمنها الدرية

وذكر أنه استثني الحداء ..وهم سوق الإبل بالغناء لها ـ.وفعل المغنّية في الأعراس إذا لم تتكلم بالباطل والكذب ولم نعمل بالسلاهي ولم نسمع صوتها الأجانب.. ثم ذكر أدلة ذلك إلى ال قال:

وقد استثني مراثي الحسين عليه السلام أيضاً، ودليله أيضا غير واضح. ولعل دليل الكل أنه ما ثبت بالإجماع إلا في غيرها، والأخبار ليست بصحيحة صربحة في التحريم مطلقاً، والأصل الجواز، فما ثبت تحريمه بحرم، والباقي يبقى، فتأمّل فيه.

ويؤيده أن البكاء والتفجع عليه عليه السلام مطلوب ومرغوب، وفيه

١٨١ روي نلك في الوسائل ۾ ٢٠ كتاب ليجارن. ادب ٥٠ من يواب ما تخسيب په ج. د.

ثواب عظيم، والغناء معين على ذلك، وأنه متعارف دائماً في بلاد المسلمين في زمن المشايخ إلى زماننا هذا من غير نكير، وهو يدل على الجواز غالباً.

ويؤيده جواز النياحة بالغناء وجواز أخذ الأجرة عليها. ثم ذكر عدة روايات، فراجع.

#### خاتمه المطاف الفقهي

مِنْ خلال النماذج المتقدّم ذكرها . يمكن الوقوف عملي الملاحظات القيّمة التالية :

1. إنّ الإهتمام الأكيد للمرحوم المحقّق الأردبيلي بقاعدة «السهولة»، يُعدُّ درساً بليغاً للباحثين الجُدد في طريق الفقاهة والإجتهاد بموجوب مزج تفسير و إستنباط الدين، مع فهم و إدراك سياق الشريعة و مسارها، و أنْ لا يُصار إلى الرغبة في إستشمام عطر الكتاب و السنّة الأخاذ، إلّا في أجواء روح الديانة الحقة.

٧. لقد كان المرحوم الأردبيلي ملتفتاً إلى هذه الملاحظة، وهي أنّ الأحكام التي شُرِّعت لغرض التسهيل و اليسر، لاينبغي تعقيدها و تضييقها بحيث توِّدي إلى القضاء على فلسفة التشريع أو التقليل مِنْ أهميتها. إذْ إنّ أحكاماً مِنْ قبيل الحوالة، و التطهير بغير الماء، و التيمم، و عشرات الأحكام الأُخرى، إنّما جُعلت به هدف تسهيل حياة الناس.

و ينبغي على الفقهاء و مِنْ خلال الإلتفات إلى مباني التشريع و فـ لسفته المسلّمه، العمل على التسهيل و فك العقد و ليس التعسير و خلق المشاكل.

٣. لَمْ تخفَ المفاسد السيئة للفتاوي المستندة على مباني العسر و التضييق ، عن أنظار المحقّق الأردبيلي . وكمثال على ذلك كان يقول ، لو

حكمنا بلزوم قضاء أعمال المستبصر، سيكون ذلك عاملاً لتنفّرهم و اعراضهم عن مذهب التشيع، إذْ مِنَ الممكن لفقيه محتاط أنْ يرى لزوم الإحتياط في القضاء، متصوّراً انّه بهذا الحكم الإحتياطي، سيتحقَّق وقوع الفعل حتماً، ويُرضى بذلك نفسه، إلّا أنّ المطلوب حقّاً أنْ ننظر إلى طبيعة الآثار المفسدة و السيئة التي تنطوى عليها هذه الأحكام.

2. لقد كان المرحوم الأردبيلي، مهتماً بهذه المسألة، وهي أنّ الشريعة يجب أنْ تفسر بالشكل الذي لا تبدو معه غير منسجمة مع حياة الناس، و أنْ لا يظهر للناس أي تناقض بين حياتهم و قضية التدين، و على سبيل المثال تأكيده على لزوم حكم الحاكم، في اثبات قضية الحجر على السفيه، و السعة في باب القبلة و... تعد نماذج على هذه الرؤية. تلك الرؤية التي استطاعت، أنْ تـقيم أسس الإنسجام بين الحياة الدنيوية و التدين، و تقلع الأفكار المثيرة لحالة عدم الإنسجام مِنْ جذورها في عين حالة التصلب في المحافظة على المباني و الأسس الدينية و الأحكام المذهبية.

# الفصل التاسع

### « دفاعاً عن الأردبيلي»

لقد جاء الكاتب الفارسيّ - سعيد النّفيسي - فيما الّفه مِنْ ترجمة حياة شيخنا بهاء الملّة والدّين كحاطب ليل، فضمَّ إلى الدرّة بعرة، وأتى بأشياء لا شاهد لها مِنَ التاريخ، وخفيت عليه حقائق ناصعة، فطفق يشبت التافهات بالأوهام، ويؤيّد مزاعمه بالمضحكات، ونحن في هذا المقام نضرب صفحاً عَنْ كلِّ ما هو مِنْ هذا القبيل في صفحات كتابه التي شوَّه بها سمعة التاريخ، والّذي يهمّنا الآن التعرّض لما تورّط به مِن التجرِّي على علماء الدّين وأساطين المذهب، وهو لا يزال يحاول ذلك في حلّه وترحاله، غير أنتَه وجد فسحةً لإبانة ما يدور في خلده على لسان شيخنا بهاء الملّة والدّين، وإنْ كان خاب في ذلك وفشل.

قال ما معناه: أمّا الإشارات التي توجد للبهائي في مثنويّة «نان وحلوا» في حقّ المشرّعين المرائين فَلَمْ يُرِد بها \_السيّد الداماد \_وإنَّما أراد بها الفقهاء القشريّين الجامدين، المعجبين بالظواهر، المنكرين للتصوّف والذوق، أمثال: المولى أحمد الأردبيلي، وكانوا كثيرين في عصره، وكان على الضدّ منهم السيّد الداماد الذي كان حكيماً مفكّراً، وَلَمْ يكن فيه شيءٌ ممّا ذكر.

كبرت كلمة تخرج مِنْ أفواههم، وإنّي لمستعظمٌ جهل هذا الرَّجُلل المركّب، فإنّه لا يعرف شيئاً ولا يدري أنتّه لا يعرف، فطفق ينقع في عُمد

المذهب حسبان أنتَه علم ما فاتهم، وحفظ ما أضاعوه، فذكر عداد مثل «المحقّق الأردبيلي» في القشريّين والفقهاء الظاهريّة، وهو ذلك الإنسان الكامل، في علمه ودينه، في آرائه النّاضجة وأفكاره العميقة، في نفسيّاته الكريمة وملكاته الفاضلة، في دعوته الإلهيّة وخدماته للمذهب الحقّ، في عرفانه الصحيح وحكمته البالغة.

وقصارى القول: إنَّه جماع الفضائل، ومختبأ المآثر كلّها، ضع يدك على أيّ مِنَ المناقب تجده شاهد صدق على شموخ رتبته، وهاتفاً بسمّو مقامه، وتأليفاته الجليلة هي البرهنة الصّادقة لعلوً كعبه في العلوم كلّها معقولها ومنقولها، والمأثور مِنْ غرائزه الكريمة أدلاء حقّ على تقدّمه في المحاسن ومحامد الشيم نفسية وكسبيّة، وإنَّك لا تجد إنساناً يشكّ في شيء مِنْ ذلك بالرَّغم مِنْ هلجة هذا المؤرِّخ القشري الجامد، وكأنّي بروحيَّة المحقّق الأوحد حالاً ردبيلي \_ يخاطبه بقوله:

ما شير شكاران فضاي ملكوتيم سيمرغبدهشت نگرد برمگس ما أو بقوله:

غنينا بنا عَنْ كلِّ مَـنْ لا يُـريدنا وإنْ كــثرت أوصــافه ونـعوته ومَنْ صدَّ عنّا حسبه الصدُّ والقلا ومَــنْ فــاتنا يكفيه أنّـا نـفوته

ثمَّ أيَ تصوّف يريد الرَّجُل مِنْ شيخنا العارف الإلهي؟ أيُسريد ذلك المذهب الباطل الملازم للعقائد الإلحاديّة: كالحلول، ووحدة الوجود، بمعناهما الكفري، وأمثالهما، والتنصّل عن الطاعات بتحريف الكلم عن مواضعها، وتأويل قوله تعالى: ﴿واعبد ربَّك حتى يأتيك اليقين بالرأي الفطير؟ فحاشا شيخنا الأحمد الأوحد وكلّ عالم ربّاني مِنْ ذلك، وإنَّما هو

مذهبٌ يروق كلُّ شقيٌّ تعيس.

وإنّ كان يُريد العرفان الحق والذوق السَّليم الذي كان يعتنقه الأوحديون مِنَ العلماء لدة شيخنا البهائي، وجمال الدّين أحمد بن فهد الحليّ، وزراف ات مِن الأعاظم قَبْلَهما وبَعْدَهما؟ فإنّا نجلُّ شيخنا \_الأردبيلي \_عن التنكّب عنه، بل يحقُّ علينا أنْ نعدَّه مَنْ مشيخة الطريقة والعرفاء بها. وما يوجد في كتابه «حديقة الشيعة» مِنَ التنديد بالصوفيّة فإنّما هو موجّه اليهم بما ذكرناه أوّلاً، ولكن مِنْ أين عرف «النّفيسي» الحقّ والباطل مِنْ قسمي التصوّف والعرفان؟ والكميّة التي كانت عند شيخنا الأردبيلي؟ وهل هو مِنْ حقّه أو باطله؟ أنا لا أدري لكن الله عالم بما تكنّه الصّدور، وإنّ الرّجُل تقحم غير مستواد، وتطلّع ألى ما قصر عنه، رحم الله امرءاً عرف قدره وَلَمْ يتعدّ طوره.

#### الفصل العاشر

### «الشعر عند الأردبيلي»

نحن لا نرى شعر السلف الصالح مجرّد ألفاظ مسبوكة في بوتقة النظم، أو كلمات منضّدة على أسلاك القريض فحسب، بل نحن نتلقّاه بما هناك مِن الأبحاث الراقية في المعارف مِن علمي الكتاب والسنّة، إلى دروس عالية مِن الفلسفة والعبر والموعظة الحسنة والاخلاق، أضف إليها ما فيه مِن فنون الأدب، ومواد اللغة، ومباني التاريخ، فالشعر الحافل لهذه النواحي بغية العالم، ومقصد الحكيم، ومأرب الأخلاقي، وطلبة الأديب، وأمنيّة المؤرّخ وقيل: مرمى المجتمع البشرى أجمع.

وهناك للشعر المذهبي مآرب أخرى هي مِن أهم ما نجده في شعر السلف ألا وهي الحجاج في المذهب، والدعوة إلى الحقّ، وبثّ فضائل آل الله، ونشر روحيّات العترة الطاهرة في المجتمع، بصورة خلّابة، وأسلوب بديع، يُمازج الأرواح، ويخالط الأدمعة، فيبلغ هتافه القاصي والداني، وتلوكه اشراق الموالي والمناوئ مهما علت في الكون عقيرته، ودوَّخت الأرجاء شهرته، وشاع وذاع وطار صيته في الأقطار، وقرَّطت به الآذان.

وكانوا (صلوات الله عليهم) يُضحّون دونه ثروة طائلة، ويبذلون مِنْ مال الله للشعراء ما يُغنيهم عن التكسّب والإشتغال بغير هذه المهمَّة، وكانوا يُـوجّهون الشعراء إلى هذه الناحية، ويحتفظون بها بكلِّ حول وطوْل، ويُحرِّضون النَّاس

عليها، ويُبشرونهم عن الله \_وهم أمناء وحيه \_بمثل قولهم: « مَنْ قال فينا بيت شعر بنى الله له بيت في الجنّة» ويحثّونهم على تعلّم ما قيل فيهم، وحفظه بـمثل قول الإمام الصادق الأمين ﴿ : « علّموا أولادكم بشعر العبدي » وقوله: « ما قال فينا قائلُ بيت شعر حتّى يؤيّده بروح القدس »(١١).

وكل ما ذكرنا عنهم (صلوات الله عليهم) كان تأسياً بقدوتهم النبيّ الطّاهر عَيْنَ الْهُ أُوَّل فاتح لهذا الباب بمصراعيه مدحاً وهجاءاً بإصاخته للشعراء المادحين له ولأسرته الكريمة، وكان ينشد الشعر، ويستنشده ويُجيز عليه، ويرتاح له، ويكرم الشاعر مهما وجد في شعره هذه الغاية الوحيدة: كإرتياحه لشعر عمّه شيخ الأباطح أبي طالب (سلام الله عليه).

اقتفى أثر الأئمة الطاهرين فقهاء الأمّة، وزعماء المذهب، وقاموا لخدمة الدّين الحنيف بحفظ هذه الناحية مِنَ الشعر كلاءةً لناموس المذهب، وحرصاً لبقاء مآثر آل الله، وتخليداً لذكرهم في الملأ، وكانوا يتبعون منهاج أنمتهم في الإحتفاء بشاعرهم وتقديره، والإنابة على عمله والشكر له بكلّ قول وكرامة، وكانوا يحتفظون بهذه المغازي بالتأليف في الشعر وفنونه، ويعدّونه مِنْ واجبهم كما كانوا يؤلّفون في الفقه وسائر العلوم الدينيّة، مهما كان كلّ منهم للغايات حفيّاً.

هذا شيخنا الأكبر الكليني الذي قضى مِنْ عمره عشرين سنة في تأليف «الكافي» أحد الكتب الأربعة مِنْ مراجع الإماميّة، له كتاب «ما قيل من الشعر في أهل البيت» والعيّاشي الذي ألّف كتباً كثيرة في الفقه الإمامي لا يُستهان بعدّتها، له كتاب «معاريض الشعر» وشيخنا الأعظم الصدوق الذي بذل النفس

١١) عيون أخبار الرضا، رجال الكشي: ٢٥٤.

والنفيس دون التأليف والنشر في الفقه والحديث له «كتاب الشعر» وشيخ الشيعة بالبصرة الجلودي ذلك الشخصيّة البارزة في العلم وفنونه له كتاب «ما قيل في علي على الشعر» وشيخ الإماميّة بالجزيرة أبو الحسن الشمشاطي مؤلِّف «مختصر فقه أهل البيت» له كتب قيّمة في فنون الشعر، ومعلم الأمَّة شيخنا المفيد الذي لا تخفى على أيِّ أحد أشواطه البعيدة في خدمة الدين، وإحياء الأمَّة، وإصلاح الفاسد، له كتاب «مسائل النظم» وسيّد الطائفة المرتضى علم الهدى له «ديوان» وتآليف في فنون الشعر، زرافات آخرين من حملة الفقه وأعضاد العلم الإلهى من الطبقة العليا.

وكانت الحالة في بعض تلك القرون الخالية أكيدة، والنشاط الروحي بالغاً في رجالاته فوق ما يتصور، والأمّة بيمن تلك النفوس الطاهرة سعيدة جدّاً كعصر شيخ الأمّة المولى الأردبيلي في ذلك العلم الخفّاق للأمّة جمعاء، الذي طنّبت زعامته الدينية على أطراف العالم كلّه، وأمّا اليوم فإنَّ تلك المحتشدات الروحيّة:

أمست خلاءاً وأمسى أهلها احتملوا أخنى عليها الذي أخنى على لبد(١) وبالرغم من عظمة المقدّس الأردبيلي في العلم، ووصوله الغاية القصوى في الزهد والتقوى، كان على جانب كبير من أريحية الأدب ولطف المساجلة والاخوانيات.

وإليك نموذجاً من شعره:

هر نه موجودات نفس الامرده وار أي عـزيز

ایکی اصله جملهسی برهانیله مقسوم اولور

<sup>(</sup>١) جواهر التاج في مديج صاحب المعراج (مخطوط).

۲۱۸ ...... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وأثارَه بريسي واجب در اونون داخي ممكن اول بري ليكي مفهوم اولور (۱)

١١) تاريخ أردبيل ودانشمندان ١٠٨٥\_٥٩.

## الفصل الحادىعشر

#### « صاحب الكرامات»

في الحديث القدسي: « ... يبن آدم!أنا غني لا أفتقر، أطعني فيما أمرتك أجعلك حياًلا أجعلك غنياً لا تفتقر، يابن آدم!أنا حيًّ لا أموت، أطعني فيما أمرتك أجعلك حياًلا تموت، يابن آدم! أنا أقول للشيء: كن فيكون أطعني فيما أمرتك أجعلك تقول للشيء: كن فيكون»(١).

وقد بلغ شيخنا - الأردبيلي - الغاية القصوى مِنْ رياضة النفس، ومعارضة الهوى، والوقوف عند الشبهات فضلاً عن المحرَّمات، فكان على يقطع الليل بالعبادة والتهجد، ومناجاة الخالق، والفناء في ذات العالم الأقدس، ولا يرى في النهار إلا متكلماً في مسألة علمية أو مناظرة أو حل مشكلة إجتماعية، أو غير ذلك من شؤون المسلمين.

فبذلك وشبهه من السلوك الإلهي استطاع ﷺ أن يصل إلى مرحلة \_اليقين \_ \_والفناء في الله .

فلا عجب \_إذن \_إذا ذكر عامة مَنْ عاصره أو تأخّر عنه مِنْ علماء الرِّجال والتاريخ: أنتَّه كان يفتح له باب الصحن الشريف والحرم الأقدس حينما يقبل عليهما قبيل الفجر، وأنتَّه كان يتصل بالإمام أمير المؤمنين اللهِ \_فى

<sup>(</sup>١)كما عن «عدَّة الداعي» لابن فهد الحلِّي، وغيره.

الحرم الشريف ـ ويسأله عـن المسائل فيجاب مـباشرة، ويـخلو بشـخص الإمام الله . فيتناجيان . . .

ولا عجب \_ أيضاً \_ إذا اشتهر على السنة المترجمين له: أنتَه في عددًة مناسبات احصيت \_كان يتحدَّث مع إمام الزمان الحجّة (عجل الله تعالى فرجه)،

يتحدَّث الإمام إليه في مسائل شرعيّة وإجتماعيّة ، منها في مسجد السهلة عند صلاة الفجر ، ومنه في سامراء في الروضة المشرّفة ، ومنها في مكة أيّام إقامته هناك لإقامة شعائر الحجّ والعمرة وبناء المواقيت ، إلى غيرها مِنَ المناسبات التي أحصاها عامّة مَنْ ترجم له . . .

ونسقلت عسنه كسرامات أخر خيارقة للاشلوب الطبيعي تكاد تلحق بالمعجزات، كقصة تظليل الغمامة له في الصيف القيائظ في طريق كربلاء وكان بصحبته جمع مِنْ أجلاء تلامذته لا يسع استعراضها هذا المقام، حتى أشتهر مَنْ بد صاحب الكرامات الباهرة »، فكان هذا مِنْ ألقابه المعروفة أيّام حياته.

لك المعجزات البيتات أقلها يقيم على ساق الهدى كلّ مقعد ومِنْ جملة كراماته في: هو أنه كان في عام الغلاء يُقاسم الفقراء ما عنده مِنَ الأطعمة، ويبقي لنفسه سهم واحد منهم الله وقد اتّفق أنه فعل في بعض السنين الغالية ذلك فغضبت زوجته وقالت: تركت أولادنا في مثل هذه السنة

يتكفَّفون النَّاس؟ فتركها ومضيّ إلى مسجد الكوفة للإعتكاف.

فلمّا كان اليوم الثاني جاء رَجُلُ بدواب محمّلة حنطة مِنَ الحنطة الطيّبة الصّالحة، والطحين الجيّد الناعم فقال: هذا ما بعثه لكم صاحب السنزل وهـو

(١) لؤلؤة لبحرين.

معتكف في مسجد الكوفة ، فلمّا أنْ جاء المولى مِنَ الإعتكاف أخبرته الزوجة بأنَّ الطعام الذي بعثه مع الأعرابيّ كان طعاماً حسناً ، فحمد الله تعالى وَلَمْ يكن له خبر منه (١٠).

وقال سيّدنا الجزائري عن كتاب «المقامات» الذي وضعه في شرح أسماء الله الحسنى: كان المولى أحمد الأردبيلي (عطر لله ضريحه) مِنْ سكان حرم مولانا أمير المؤمنين عن وقد اطلع عليه أفضل تلاميذه وأتقاهم أنته كان يراجع في اللّيل ضريح الإمام عني فيما اشتبه عليه مِنَ المسائل ويسمع الجواب، وربّما يُحيله في المسائل على مولانا صاحب الدار عن إذا كان في مسجد الكوفة،

ومع تلك الأعمال الخالصة مِنْ أغراض الدُّنيا رآه بعض المجتهدين بعد موته في هيئة حسنة وزي عجيب وهو يخرج مِنَ الروضة العلويّة \_على مشرفها السلاء \_فسأله: أيُّ الأعمال بلغ بك إلى هذه الحال لنتعاطاه ؟ فأجابه: إنَّ سوق الأعمال رأيناه كاسداً، ولا نفعنا إلاّ ولاية صاحب هذا القبر ومحبّته (٢).

وحدَّث بعض مشايخ الغري الأعاظم عن أساتيذه الأجلة الأوائل: انَّ المولى أحمد الأردبيلي كتب إلى السلطان شاه طهماسب الأوَّل كتاباً مِنَ النجف الأشرف في حقِّ رَجُلٍ مِنَ العلويين محترم يذكر فيه شدَّة الزمان عليه، وأرسل الكتاب بيده، وكان المولى قد خاطب السلطان بالأخوة والصداقة ولما استلم السلطان الكتاب قام إجلالاً له وقرأه وهو واقف ثُمَّ أمر لذلك السيّد بما أغناه،

وقال لبعض حفدته المقرَّبين: إذا أنا متُّ ووضعتموني في قبري فضعوا هذا الكتاب تحت رأسي لأحتج به على الملكين \_منكر ونكير \_بأنَّ المولي

<sup>(</sup>١) الأنوار النعمالية.

<sup>(</sup>۲) روضات الجنات ۱: ۸٤.

أحمد قبلني أخاً له وصديقاً فيكون سبباً لنجاتي مِنَ النار ، ولما توقّي السلطان نفذوا وضع الكتاب في قبره .

وذكر السيّد نعمة الله الموسوي الجزائري، قال: حدَّ ثني أو ثق مشايخي عن تلميذ مِنْ هذا الرَّجُل كان بمكان مِنَ الفضل والورع مِنْ أهل ـ تفريش ـ يعني به السيّد السند الفقيه المتكلّم الأمير فيض الله بن عبدالقاهر الحسيني التفريشي ثمَّ النجفي وهو غير السيّد المتكلّم الفقيه الفاضل الأمير فضل الله بن السيّد محمَّد الأسترآبادي الذي هو أيضاً مِنْ أجلاء تلامذته كما في «الرياض»، وله رسالة في الردُّ على أستاذه المولى أحمد المذكور في قوله: بطهارة الخمر.

هذا فاتَ نقل عن السيّد المذكور أنتَه قال: كانت حجرة في المدرسة المحيطة بالقبّة الشريفة \_كأنتَه يعني بذلك حجرات الصحن المطهر \_، ف اتّفق أنّي فرغت مِنْ مطالعاتي وقد مضى جانب كثير مِنَ الليل المظلم، فخرجت مِنَ الحجرة أنظر في حوش الحضرة فرأيت رَجُلاً مقبلاً إلى الحضرة الشريفة.

فقلت: لعلّ هذا سارق يُريد أنْ يسرق مِنْ قناديل الحضرة، فنزلت وأتيت إلى قربه وهو لا يراني فرأيته مضى إلى الباب ووقف فرأيت القفل قد سقط وفتح له الباب، ثمّ الثاني، ثمّ الثالث، على هذا الحال، فأشرف على القبر الشريف فسلّم فأتى مِنْ جانب القبر ردّ السلام فعرفت صوته فإذا هو يتكلّم مع الإمام الله في مسألة علمية.

ثمَّ خرج مِنَ البلدة متوجّهاً إلى \_مسجد الكوفة \_فخرجت خلفه وهو لا يراني، فلمّا وصل إلى محراب المسجد سمعته يمتكلّم مع رَجُل آخر بتلك المسألة.

فرجع فرجعت مِنْ خلفه وهو لا يراني، فلمّا بلغ إلى باب البلد أضاء

الصبح فأعلنت له نفسي، وقلت: يا مولانا!كنت معك مِنَ الأوّل إلى الآخـر. فأعلمني: مَنْ كان الرَّجُل الأوّل الّذي كلمته في القبّة. ومَنْ الآخر الّذي كلمك في الكوفة، وكيف الحال؟

فأخذ عليَّ المواثيق أنِّي لا أُخبر أحداً بسرَّه حتَّى يموت.

فقال: يا ولدي! إنَّ بعض المسائل تشتبه عليَّ فربَّما خرجت بعض الليل إلى قبر مولانا أمير المؤمنين على فكلمته في المسألة، وسمعت الجواب، وفي هذه الليلة أحالني على مولانا صاحب الزمان في ، وقال لي على ، وأنَّ ولدي المهدي عليه السلام عده الليلة في مسجد الكوفة. فامضِ إليه وسله عَنْ هذه المسألة »، وكان ذلك الرَّجُل هو المهدي في ، انتهى المهدي.

وحدَّث أيضاً بعض الأفاضل في الغري عَنْ مشايخه: أنَّ المقدّس الأردبيلي مرض مرضاً شديداً لا يُرجى برؤه عادة، وكانت أمه علوية لا تعرف مَنْ تنسب إليه مِنَ السادات، وفحص المولى أيّام صحته كثيراً عَنْ نسبها فَلَمْ يعثر عليه، حتى يأس مِنْ تصحيح نسبها، وفي أيام مرضه هذا رأى المولى فيما يرى النائم عليّاً وفاطمة عِيْدٌ وكانت في حجاب عنه.

فقال الشيخ في نفسه: اليوم أعرف صحة نسب والدتي مِنْ فساده ودنا منها الله فكشفت عَنْ وجهها وأعطته إثنى عشر رطبة، ثُمَّ إستيقظ وفسَّر كشفها الله عن وجهها أنته ابن بنتها، كما فسر تناوله للرطب بأنته يعيش إثنى عشر سنة بعد ويبرأ مِنْ علته، وبالفعل برأ منها واطمأن ببقائه على قيد الحياة هذه المدَّة، فأخذ يؤلّف ويصنف ويُباحث، وسئل عن كيفية شفائه يوماً فحكى هذه الرؤيا، وبقي حيّاً حتى استوفى إثنى عشر سنة فمرض بزكام أصابه وتوفّي به (انتهى)(٢).

<sup>(</sup>١) الأنوار النعمانية.

<sup>(</sup>٢) معارف الرجال ١: ٥٥.

# الفصل الثانىعشر

### « خدمة الآخرين وقضاء حوائجهم»

في مفهوم أهل البيت عَلَيْ : « إنَّ رأس الإيمان هو الإحسان إلى النّاس »، وعندهم أنَّ حقَّ النّاس مقدّم على حقَّ الله، ويقول الإمام عليّ يَخْ : « جعل الله سبحانه حقوق عباده مقدّمة على حقوقه. فَمَنْ قام بحقوق عباد الله، كان ذلك مؤدّياً إلى القيام بحقوق الله ».

فهم -إذن - يعطون الأولوية لقضاء حوائج النّاس، لما في العمل الصالح مِنْ آثار إجتماعية كبيرة إضافة إلى ثماره الدينية الجزيلة، وعن صادق أهل البيت على: « إنَّ الماشي في حاجة أخيه كالساعي بين الصّفا والمروة»، وقال في حديث آخر: « لأن أسعىٰ مع أخ لي في حاجة حتى تقضى أحبُّ إليَّ من أنْ أعتق ألف نسمة، وأحمل على ألف فارس في سبيل الله مسرجة ملجمة»، ويقول في حديث آخر عميق الدلالة ويفيض بالمعاني السّامية: « إنّي لأسارع إلى حاجة عدوّي خوفاً أنْ أردّه فيستغنى عنى».

وَلَمْ يكتفِ أهل البيت عِينَ بنشر المفاهيم وإطلاق الأقوال ، ببل قرنوها بالوقائع والأفعال ، فعلى سبيل الإستشهاد نجد أنَّ أمير المؤمنين عَن قد بلغ مِن حبّه لقضاء حوائج النّاس أنتَه تصدّق بخاتمه وهو في أثناء الصلاة! فنزل فيه قرآناً يتلى آناء الليل وأطراف النهار: ﴿إنَّمَا وليكم الله ورسُوله والّذين آمنوا الذين

يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون (١٠ ـ تثميناً لهذا الموقف النبيل الذي يهتف بضرورة قضاء حوائج النّاس في كافة الحالات حتّى في الصلاة.

أمّا حفيده الإمام السجاد على فقد واصل مسيرة العطاء وكان إذا أتاه السائل، يقول: « مرحباً بمَنْ يحمل زادي إلى الآخرة»!.

وقد سار بقية الأئمة على هذا النهج، فالإمام الكاظم الله كان عظيم الفضل، واسع العطاء، وكان يُضرب المشل بمصرار موسى المتى أنَّ أهله يقولون: عجباً لمن جاءته صرّة موسى فشكى القلّة، وكان يتفقد فقراء المدينة في الليل فيحمل إليهم «الزبيل» فيه العين والورق والأدقة والتمور، فيوصل إليهم ولا يعلمون مِنْ أيِّ جهة هو (٢٠).

هكذاكان أهل البيت عَيِّظ قمم سامقة في العطاء وقضاء حوائج النّاس، وكان مِنَ جرّاء ذلك أنْ التف حولهم أبناء الأمّة، فغدت تدين لهم بالولاء والطاعة وتفديهم بالنفس وتضع بين أيديهم مقاليد الأمور، فإنَّ سلطان أهل

 <sup>(</sup>١) العائدة/ ٥٥، أنظر: كفاية الطالب: ٣٢٨، الرياض الناضرة ٣/ ٢٠٧، ذخائر العقبى: ١٠٢، مجمع الزوائد ١٦/ ١٦/ التفسير الكبير/للزازي ٣٢٦/١، الكشّاف/ للزمخشري ١٩٢٢، جامع البيان ١٨٦٨٤، الذر العنقور/للسيوطي ١٠٥٥٣، الولاية/للسيد طالب الخرسان.

<sup>(</sup>٣) مناقب أن أبي طانب: ج ٣ « صدقته ». بحار الأنوار: ج ٤٦ ـ باب « مكارم أخلاقه »، وكشيف انستة: ج٢، و فضائل الإمام زين العابدين للجيّة .

<sup>(</sup>٣) عمدة الطالب، يحار الأنوار ٢١١/٤٨، اعلام الوري/للطيرسي: ٣٠٧.

البيت عَيِينِ ما زال وَلَمْ يزل على القلوب والنفوس، ولا عجب فإنَّ مَن أحسن إلى النّاس استدام منهم المحبّة، وفي الإحسان تملك القلوب، ومَنْ حلم ساد، وبالحلم تكثر الأنصار، كما تقر بذلك الروايات والأخبار.

إنَّ الإسلام يصرخ فينا قائلاً: إنَّ مَنْ أصبح وكل همّه ولا يتعدى حدود بطنه وفرجه، وسريره، ومتجره، ولا يفكر في الآخرين، فإنّه يعتبر خارجاً عَنْ الإسلام، يقول الرَّسول الاعظم الله عن أطعم مؤمناً أطعمه الله من ثمار الجنّة، ومَنْ سقاه مِنْ ظمأ، سقاه الله مِنَ الرحيق المختوم، ومَنْ كساه ثوباً لَمْ يزل في ضمان الله عزّوجل ما دام على ذلك المؤمن مِنْ ذلك الثوب سلك، ووالله لقضاء حاجة مؤمن خير مِنْ صيام شهر واعتكافه»!

إنَّ الله تعالىٰ لا يُريد ولا يبحث عن صلاة مجرّدة في زاوية مسجد، ولا عن إعتكاف في تجويف محراب، ولا عن صيام لا يطبع أثره على السلوك الإنساني، فالله عزّوجل يبحث عن قلب يفكر في النّاس، وعن ضمير يتحسّس أوجاع البشرية، وعَنْ إنسان ينظر إلى الخلق كنظراء له في الخلقة، وشركاء له في الحياة، وعن الأمّة التي تعيش متكافلة، متعاونة، متلاحمة، فالصلاة التي لا تُزيدك إلّا أنانية، ولا تدفعك إلى خدمة النّاس، ولا تأمرك بالمعروف، ولا تنهاك عن المنكر، والصيام الذي لا يدفعك إلى تغيير سلوكك الإنساني إلى الأفضل فهي الصلاة والصيام الذي قال عنها الإمام علي على العناء، حبذا نوم الأكياس له من صيامه إلّا الظمأ، وكم مِنْ قائم ليس له مِنْ قيامه إلّا العناء، حبذا نوم الأكياس وأفطارهم».

ذات يوم أبصر الإمام علي على الطريه امرأة كانت تحمل على متنها قربة ماء، فرق الإمام للحالها وضعفها فأخذ القربة منها، وحملها على ظهره، ولمّا وصل إلى بيتها شاهد أطفالها وهم ينتظرونها على أحرَّ مِنَ الجمر، وعندما أنزل

القربة عن ظهره سألها عن زوجها؟ فأجابته: بأنَّه قتل في المعركة مع عليٌّ بن أبي طالب! في اليوم التالي ذهب إلى بيتها يحمل معه ما استطاع أنْ يهيّأه مِن لحم ودقيق وتمر، ولما وصل إلى بيتها وطرق الباب، هتفت المرأة: مَنْ الطارق؟

أجاب الإمام ﷺ بما معناه: «أنا الذي حملت عنكِ القربة بالأمس، وجئت اليوم بطعام للأطفال».

قالت: رضي الله عنك، وحكم بيننا وبين عليٌ بن أبي طالب! ولمّا فتحت الباب دخل الإمام عنهُ، ووضع ما كان يحمله مِنَ الطعام، ثُمَّ توجّه إلى المرأة، وقال بما مضمونه: «أريد أنْ أكسب بعض الثواب... فاسمحي لي بأنْ أقوم بعجن الطحين وخبزه، أو التزم برعاية الأطفال عنكِ».

قالت: ولكنّي أحسن عمل العجين وخبزه، فالتزم أنت رعاية الأطفال، وبعد أنْ ذهبت المرأة لعملها قام الإمام على وطبخ بعض اللحم الذي جاء به ثُمّ قدَّمه مع شيء من التمر لأطفالها فكان يضعه في أفواههم، ويقول لهم: «أعف عَنْ عليّ بن أبي طالب»، وعندما انتهت المرأة مِنْ إعداد العجين، طلبت مِنَ الإمام عَنْ أنْ يُوقد لها التنور، فذهب وأوقد لها، ولما اضطرمت النّار واضطربت فيه مسته حرارتها، فقال في نفسه: « ذق حرارة النّار، هذا جزاء مَنْ يمفرط في حقوق الأرامل والأيتام»! وفي الأثناء دخلت البيت امرأة مِنْ نساء الجيران، ولمّا وقع بصرها على الإمام عرفته، وسرعان ما التفتت إلى صاحبة الدار، وقالت لها: ألا تعرفين هذا الرّجل الذي طلبتِ منه مساعدتك؟!

قالت: لا!

قالت المرأة: إنّه أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب! ولمّا تبيّن أمر الإمام ﷺ ، تقدّمت هذه المرأة له تستميحه العذر ، لأنتّها استخدمته دون أن تعلم

أنته أمير المؤمنين، لكن الإمام على نهاها عن الإعتذار، وبين لها أنته هو الذي يجب أنْ يعتذر.

وهكذا كان الإمام علي البطل الصنديد. الضحّاك إذا اشتد الضراب ـ يرتجف أمام منظر امرأة محرومة. أو طالب حاجة، أو حال ملهوف، أو ضعيف أو يتيم!

هل تعرف إذن كَمْ هو عظيم أنْ يغيث الإنسان ملهوفاً. أو ينفس عين مكر وب؟

فقد ذكر العلمة المحقق السيد نعمة الله الجزائري في كتاب المقامات»: أنَّ مولانا الأردبيلي في كتب كتابة مختصرة إلى الشاه عبّاس الأوَّل على يدي رَجُل كان مقصراً في الخدمة التجأ إلى مشهد أمير المؤمنين في وطلب من الأردبيلي نوراته ضريحه أنْ يكتب إلى السلطان المذكور طلبَ أنْ لا يؤذيه ؛ والكتابة بالفارسية ، هكذا :

(بانی ملك عاریت عبّاس بداند! اگر چه این مرد أوّل ظالم بود اكنون مظلوم مینماید، چنانچه از تقصیر او بگذری شاید كه حق سبحانه و تعالی از پارهٔ از تقصیرات تو بگذرد، كتبه بندهٔ شاه ولایت: أحمد الأردبیلی).

(جواب: بعرض می رساند عبّاس: که خدماتی که فرموده بودید بجان منّت داشته بتقدیم رسانید، امید که این محب را از دعای خیر فراموش نکنند. کتبه کلب آستانه علی: عبّاس). انتهیٰ (۱).

<sup>(</sup>١) وجاء في «الحصون المنبعة ٢: ١٦١ ه: أنَّ الشاه عبّاس توفّي سنة ١٠٣٨ هـ) وتـقلد حكم السـلطنة سنة (٩٩٦هـ).

<sup>.</sup> . أن يكون سلطاناً، وبهذا المضمون جاء في «زهر الربيع: ٥٩».

ومِنْ اخلاقه الكريمة ما حكي: أنَّ بعض زوّار النجف الأشرف أصابه في الطريق فَلَمْ يعرفه لرثاثة أثوابه، فطلب منه أنْ يغسل ثياب سفره، وقال: أريد أنْ تزيح عنها درن الطريق وتجيئني بها، فتقبّل منه ذلك، وباشر بنفسه قصارتها وتبييضها إلى أنْ فرغ منها، فجاء بها إلى الرَّجلُ ليسلّمها إيّاه فاتفق أنْ عرفه الرَّجلُ في هذه المرّة وجعل النّاس يوبَخونه على ذلك العمل وهو يمنعهم عَنْ الملامة، ويقول: إنَّ حقوق إخواننا المؤمنين أكثر مِنْ أنْ يقابل بها غسل الملامة، ويقول: إنَّ حقوق إخواننا المؤمنين أكثر مِنْ أنْ يقابل بها غسل

وكان يأكل ويلبس ما يصل إليه بطريق الحلال، رديّاً كان أمْ سنيّاً، ويقول: المستفاد من الأحاديث الكثيرة وطريقة الجمع بين الأخبار: «أنَّ الله يحبُّ أن يرى أثر ما ينعمه على عباده عند السعة كما يحب الصبر على القناعة عند الضيق».

فكان لا يرد مِنْ أحد شيئاً، ومتى التمس أحد منه أنْ يلبس شيئاً مِنَ الأثواب النفيسة يلبسها، وتكرّر أنه يُهدى إليه شيء مِنَ العمامات الغالية التي تُعادل قيمتها ما يكون مِنَ الذهب الخالص فيخرج به إلى الزيارة ؛ ثُمَّ إذا طلب أحدٌ مِنَ السائلين شيئاً منه بخرق قطعة منه لأجله ؛ وهكذا إلى أنْ يبقى على رأسه ذراعاً مِنْ ذلك الثوب النفيس عند وروده إلى بيته.

وفي «حدائق المقرَّبين »: أنتَه كان يخرج كثيراً مِنَ النجف الأشرف إلى زيارة الكاظمين على دابّة الكراء ؛ فاتّفق أنته خرج في بعض أسفاره وَلَمْ يكن معه مكاري الدابّة، فلمّا أراد أنْ يخرج مِنَ الكاظمين أعطاه أهل بغداد رقيمة يوصلها إلى بعض أهل النجف، فأخذها وضبطها في جيبه، ثمَّ لَمْ يركب

۱۱) روضات الجنات ۱: ۸۲\_۸۲.

بعد علىٰ الدّابة ، فكانت هي تمشي قدّامه إلى النجف ، ويقول : أنا لَمْ أُوذن مِنَ المكاري في حمل ثقل هذه الرقيمة .

وحكوا أيضاً: أنه إذا أراد الحركة إلى الحائر المقدّس لأجل الزيارات المخصوصة يحتاط في صلواته بالجمع بين القصر والاتمام ويقول: إنَّ طلب العلم فريضة وزيارة الحسين على سنة، فاذا زاحمت السنة الفريضة يحتمل تعلق النهي عن ضدّ الفريضة بها وصير ورتها مِنْ أجل ذلك سفر معصية، مع أنته كان في الذهاب والإياب لا يدع مهما استطاع مطالعة الكتب والتفكر في مشكلات العلوم.

إلى غير ذلك ممّا حكاه الثقات مِنْ كراماته العجيبة، واحتياطاته الغريبة التي لا يسعها هذه العجالة، ونخرج بتفصيلها عن وضع الرسالة.

## الفصل الثالث عشر

### «آيات الثناء عليه»

لقد اعترف عامة علماء عصره، والمتأخّرين عنه بعظمته العلمية وشخصيته العملاقة في أفق التاريخ الإسلامي، ولنقتبس مِنْ أقوالهم المأثورة غيضاً مِنْ فيض للتدليل على ما نقول:

قال المحدّث القمي: أمره في الثقة والجلالة والفضل والنبالة والزهد والديانة والورع والأمانة أشهر مِنْ أنْ يحيط به قلم، أو يحويه رقم، كان متكلّماً فقيهاً عظيم الشأن، جليل القدر، رفيع المنزلة، أورع أهل زمانه وأعبدهم وأتقاهم (١٠).

وقال العلامة الخوانساري: أحمد بن محمد الأردبيلي الآذربايجاني، أمره في الثقة والجلالة والفضل والنبالة والزهد والديانة والورع والأمانة أشهر مِنْ أَنْ نؤدِّي مكانه، أو نتصدى بيانه، كيف وقدسيّة ذاته، وملكيّة صفاته، ممّا يضرب به الأمثال في العالم كالخالق الجميل مِنَ النبيِّ عَيَّاتًة وشجاعة الوصيِّ والوليِّ عَيَّا وسماحة الحاتم (٢).

وقال العلّامة المجلسي (رضوان الله عليه): المحقّقُ الأردبيليُّ في الورع

<sup>(</sup>١) الفوائد الرضوية: ٣٣.

<sup>(</sup>۲) روضات الحنات ۱: ۷۹.

والتقوى والزهد والفضل، بلغ الغاية القصوى، وَلَمْ أسمع بمثله في المتقدِّمين والمتأخِّرين جمع الله بينه وبين الأئمّة الطّاهرين (١).

وقال المحقّق البحراني: أنته لَـمْ يُسمع بـمثله فـي الزهـد والورع، له مقامات وكرامات. ذكره شيخنا المجلسي الله في جملة مَنْ رأى القائم الله وأنته قد انفتحت له أقفال الرَّوضة المقدَّسة الغرويّة، وكلّمه الإمام الله (٢).

وقال السيّد مصطفى التفرشي: أمره في الجلالة والثقة والأمانة أشهر مِنْ أَنْ يُذكر، وفوق ما تحوم حوله العبارة، كان متكلّماً، فقيهاً، عظيم الشأن، رفيع القدر جليل المنزلة، أورع أهل زمانه، وأعبدهم وأتقاهم، له مصنفات منها: كتاب « آيات الأحكام» جيّد حسن، توفّي في شهر صفر سنة (٩٩٣هـ) انتهى (٢٠).

وعن السيّد الجزائري \_ في المقامات \_: المولى أحمد الأردبيلي (عطرالله ضريحه) كان له من العلم رتبة قاصية ، ومِنَ الزهد والتقوى والورع درجة أقصىٰ (٤).

وقال المحدّث النوري: العالم الربّاني، والفيقيه المحقّق الصمداني، المولى الشيخ أحمد بن محمّد الأردبيلي النجفي الذي غشي شبجرة علمه

<sup>(</sup>١) يجار الأنوار ٢: ١٧٤ و ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) لؤلؤة البحرين، ونقل العلامة المجلسي في كتابه الكبير «بحار الأنبوار ٢: ١٧٤ و ١٧٥» (من الطبعة الحديثة) حديث تشرّ فدنيَّ بخدمة الإمام الحجّة صاحب الزمان (عليه الصلاة والسلام)، ولعلّه لأجل تلك لمكانة العظمى له. ينقل عنه العلامة المجلسي كثيراً في مطاوي كتابه «بحار الأنوار» وشرحه على الكافي «مراة العقول» ويعتمد على فتاواه، ويرتضي بياناته (رضوان الله عبليهم) ويبعبر عبنه: بالمحقّق لأرديبلي.

٣١) نقد الرجال: ٢٩.

٤٤) الأنوار النعمالية.

آیات الثناء علیه .....

وتحقيقاته، أنوار قدسه وزهده، وخلوصه وكراماته 🗥.

وقال الشيخ حرز الدِّين: الشيخ أحمد بن محمد الأردبيلي النجفي اشتهر بالمقدّس الأردبيلي، ثقة عدل محقّق فقيه أصولي، وكان زهده وورعه وصلاحه أظهر مِنْ أنْ يخفى، عالي الرتبة، رفيع المنزلة، صاحب الكرامات الباهرة، فقيه النجف في عصره، بل فقيه الإمامية، وعالم مِنْ علمائها البارزين (٢).

وقال الحرُّ العامليِّ: المولى الأجل الأكمل أحمد بن محمَّد الأردبيلي \_ كان عالماً فاضلاً مدققاً عابداً ثقة ورعاً عظيم الشأن جليل القدر معاصراً لشيخنا البهائي (٣).

وذكره المتتبع الخبير حجَّة التاريخ الميرزا عبدالله أفندي الأصبهاني بقوله: المولى الأجل الأكمل أحمد بن محمَّد الأردبيلي: كان عالماً فاضلاً مدققاً عابداً ثقة ورعاً عظيم الشأن جليل القدر معاصراً لشيخنا البهائي، له كتب منها: «شرح الإرشاد» كبير لَمْ يتم، وتفسير «آيات الأحكام» في و«حديقة الشيعة» (٥). وغير ذلك، نروي بأسانيدنا السابقة عن الشيخ حسن والسيد محمَّد عنه.

وقال فيه العالم المتتبع الخبير الحاج محمد بن علي الأردبيلي وهو من علماء النصف الثاني من القرن الحادي عشر : أمره في الجلالة والوثاقة والأمانة

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل.

<sup>(</sup>٢) معارف الرجال.

<sup>(</sup>٣) أمل الأمل.

<sup>(</sup>٤) في تعاليق «أمل الآمل »: قد اشتهر بـــ« زيدة البيان في براهين أحكاء القرآن «.

<sup>(</sup>٥) في تعاليق « أمل الآمل »: وقيل: إنَّ نسبة هذا الكتاب إليه مِنْ أكذب الكذب.

أشهر من أن يذكر. وفوق أن يوصف. متكلم فقيه عظيم الشأن، جليل القدر، رفيع المنزلة. وكان أعبد وأتقى أهل زمانه. وله مصنفات من جملتها كتاب آيات الأحكام وكتاب شرح الإرشاد، وهما من الكتب النفيسة(١).

وقال فيه المرحوم المامقاني: وأمر هذا الرجل في وثاقته وجلالته وفضله ونبله ودينه وورعه وأمانته أشهر من أن يحيط به قلم أو كتاب، وله مقامات وكرامات المناهدة

وكان المحدث القمي رحمه الله كثيراً مّا يمجّده، فإضافةً إلى ما ذكره في الفصل حول مادة (حمد) من أوصاف وألقاب، فقد عرج وذكره مرة أخرى في مادة (قدس) فقال عنه: الشيخ الأجل. العالم الرباني، المحقق الفقيه الصمداني، المولى أحمد بن محمد الأردبيلي النجفي.

ثم أضاف في موضع آخر: المضروب بزهده الأمثال والمضروب إلى علمه آباط الآبال المعروب المعلمة آباط الآبال المعروب المعلمة أباط الآبال المعروب المع

كما أثنى عليه العلياري صاحب بهجة الآمال بكلمات منمّقة جميلة. فقال: فهو في وثاقته وجلالته وفضله ونبله وزهده وديبانته وورعه وأمانته أشهر من أن ترى له مكانة، أو يذكر عنه بيان، وكيف لا وحاله في قداسة ذاته وعلوّ صفاته كأخلاق رسول الله عِينَ وشجاعة وصي النبي عَينَ ولي المؤمنين على على على على ماحته كحاتم ومضرب المثل بين أولاد آدم (٤٠).

وذكر المحقق الكبير الشيخ أسدالله التستري المترجم له فوصفه بالشيخ

۱۱۱ جامع الروة ۱.۱۱.

۲۱) تنقیح المقال ۱: ۸۰.

٣١) سفينة البحار ٢: ١٢ ٪.

<sup>(</sup>٤) بهجة الأمال ١٠٨:٢.

الأجل، الأكمل، الأفضل، الأعلم، الأوحد، الأورع، الأزكى، الأزهد، الأسعد. الفقيه المفسر، المتكلم، المتبحر، العظيم الشأن، الساطع البرهان، فاتح أبواب غوامض الأفكار ودقائق الأنظار (١٠٠٠).

ومجّده الميرزا محمدعلي المدرس فقال: المقدس الأردبيلي من مفاخر علماء الإمامية في عهد الصفوية، جليل القدر عظيم الشأن، فقيه عابد متكلم، زاهد محقق مدقق، قدسي السمات ملكوتي الصفات (٢).

أقول: مناقبه أكثر مِنْ أَنْ تذكر، وقد قرأ العقليات في بلدة شيراز على مولانا جمال الدِّين محمود تلميذ مولانا جلال الدِّين الدواني، والشرعيّات على ... وقد ترك في آخر عمره بل مِنْ أواسطه حين كان في النجف العقليات واقتصر على النقليات إلى أَنْ توفّى فيه.

وسمعنا مِنَ الشيوخ أنتُه حين كان يقرىء الشيخ حسن والسيّد محمَّد كتاب «شرح المختصر » كان يسقط في البين كل مسألة لا مدخلية لها في الدِّين باعتقاده إحتياطاً، ولَمْ يرخصهما أنْ يقرآها عليه، ويتجاوزان عن ذلك الموضع إلى مسألة أخرى نافعة.

وقد سمعت مَنْ مشايخنا أنَّ له يَ عشرة تلاميذ كلّهم فيضلاء علماء، منهم: آميرزا محمَّد الأسترآبادي، وأمير فضل الله، والسيّد محمَّد صاحب «المدارك» والشيخ حسن، وسمعت أيضاً أنَّ... له «شرح الارشاد» الذي هو الآن مِنَ الأوّل إلى آخر مباحث «الوقوف» و «الصدقات» ثمَّ لَمْ يوجد فيما بين، ويوجد مِنَ «الصيد والذباحة» إلى الآخر، وقد سمعنا مِنْ بعض الأفاضل بين، ويوجد مِنَ «الصيد والذباحة» إلى الآخر، وقد سمعنا مِنْ بعض الأفاضل

<sup>(</sup>١) مقابس الأنوار: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: ريحانة الأدب ج ص ٣٦٦\_٣٦٢

أنّه قد كتبه ولكن لعسر الإطلاع على خطّه لَمْ يكتبه أحد مِنَ النّاس إلى أنْ إندرس، ونسب إليه مولانا سلطان حسين الأسترآبادي في كتاب «تحفة المؤمنين» كتاب «زبدة البيان» ولعلّه هو بعينه هذا الشرح حيث سماه «زبدة البيان في شرح ارشاد الأذهان» (١٠٠٠).

وله أيضاً «حاشية على إلهيآت شرح التجريد» قد بسط الكلام في بحث الإمامة، ونقل الأدلة عن الفخر الرازي وأحالها، وينسب إليه رسالة فارسية في «حرمة الخراج» وتعليقات على «قواعد العلامة» وعلى «تذكرة العلامة» في الفقه رأيتهما بخطّه على الكتابين في مشهد الحسين على «القواعد» في المشهد الرضوي على «وعلى «شرح المختصر للعضدي» رأيتها بخطه، ورسالة فارسية في «مناسك الحج» مختصرة رأيتها في دهخوارقان، ورسالة فارسية في «الإمامة» مبسوطة، وحواشي كتاب «كاشف الحقّ»، ورسالة «اثبات الواجب» نسبها إليه في ...، ورسالة في «عدم حجّة قول الأصحاب بعدم خلو الزمان عن المجتهد» رأيتها بخط الأمير شرف الدين الشولستاني في إسترآباد الزمان عن المجتهد» رأيتها بخط الأمير شرف الدين الشولستاني في إسترآباد نقلاً عن خطّ ولدالمؤلف، ورسالة في كون أفعال الله تعالى معلّلة بالأغراض رأيتها بمازندران (٢٠٠٠).

وقال المحقّق السيّد طالب الخرسان: أحمد بن محمَّد الأردبيلي، صدر مِنْ صدور الأمّة، وأوحدي مِنْ أعلام الأنمّة، العبقري النيقد، والعلم المفرَّد، الذي عنت له الفطاحل، وطأطأ له الأفاضل، معاصراً لشيخنا البهائي، وكان يعترف له بالفضل، وشريك البحث مع الملّا عبدالله بن شهاب الدِّين حسين

 <sup>(</sup>١) الظاهر أنه كتابه في أيات الأحكام المسمى بـ« زيدة البيان».

٢١) رياض لعلماء وحياض الفضلاء ١: ٥٦ ـ ٥٧.

اليزدي المتوفيّ أواخر دولة الشاه طهماسب الصفوي سنة (٩٨١ هـ)، والميرزا جان حبيب الله الشيرازي الأشعري الشافعي الباغنوي نسبة إلى محلّة « باغنو » بشيراز المتوفّى سنة (٩٤٤هـ)، قرأ العلوم العقلية على المولى جمال الدِّين محمود الشيرازي تلميذ العلّامة الدواني، وتولّع بالفلسفة العالية فبرع فيها وفاق الأقران، ثمَّ ترك العقليات في آخر عمره واقتصر على النقليات إلى أنَّ توفي، وكانت له مباحثات ومناظرات كثيرة أوضح في مواضع منها بـطلان كلمات أستاذه المذكور، وله في قوَّة العارضة، وفلج الحجَّة، وسداد الحاضرة شأو لَمْ يلُحق، ولذلك ما كان يناظره أحد إلَّا فاقه، ويحجم عن مقابلته نوابغ العلوم، حتَّى أنَّ أستاذه المولى جمال الدِّين محمود على غزارة علمه لَمْ يكن يرى مِنْ نفسه الكفاية لمعارضته، لَمْ ألف إلى هذا الزمن أحداً مِنَ العلماء الأجلة يكون بجلالة قدره. وسعة صدره، وعظم شأنه وارتفاع مكانه، وجودة فهمه، ومتانة عزمه، وحسن سليقته، واستواء طريقته، ونظام تحصيله. وطرافة طبعه، ولطافة صنعه، ومعنوية كلامه، وتماميّة تصنيفاته وتأليفاته، بل كاد أنْ يكون في التخلق بأخلاق الله تبارك وتعالى تالياً لتلو المعصوم.

وللمترجمين في الثناء عليه، وذكر مقاماته الكريمة، وعلومه الراقية، وفضائله الجمَّة كلمات تامات ضافية ضربنا عنها صفحاً روماً للإختصار.

توقّي سنة (٩٩٣هـ) في النجف الأشرف ودفين قرب مأذنة الحرم الشريف، وخلف ولده أبو الصلاح تقى الدّين الله.

وذكره صاحب « منتخب التواريخ » ووصفه بالمقدّس على الإطلاق (٢٠).

<sup>(</sup>١) التعريف والإعلام بما في الإماميَّة مِنَ الأعلامِ.

<sup>(</sup>٢) منتخب التواريخ: ١٣٢، وراجع: جامع الرواة ١: ٦١.

## الفصل الرابع عشر

### « العرفان والتصوف»

من الأمور الواضحة على كل ذي بصيرة أن العرفان بمعناه الحقيقي والتوجه إلى الأمور المعنوية والإنفصال عن عالم المادة والماديّات، من الأمور الراسخة في أعماق الإنسان، وهو يتقرّب بكل وسيلة إلى المعبود الذي لا ربّ ولا معبود سواه.

وقد أرسل الله سبحانه وتعالى الأنبياء مبشرًين ومنذرين حتى يهدوا الناس إلى الصراط المستقيم الذي لا عوج فيه، ومن أهداف الأنبياء المرسلين بأجمعهم - تنوير الروح الإنساني وسوق الأنفس إلى الكمالات والخُلُق الإلهية.

ولاريب أن الإسلام بما هو أكمل الأديان وخاتمها فهو أغنى وأوسع في هذا المجال مجال العرفان الحقيقي والسوق إلى المعنويات م فالإسلام يهتم بالإرتباط بين الإنسان وربّه، وبين الإنسان وما يجري حوله أكثر مماكان في الأديان السابقة.

هذه كلمات النبي عَيَّمَةُ وحِكُمُه و وصاياه ، وتلك أدعية ومناجاة ودُررً صادرة عن أئمتنا المعصومين صلوات الله عليهم أجمعين ، وما هي إلا بمذورً لقلوب لا تحسّ بألم ولا فقدٍ بعد الشرب من مياهها العذبة؛ إذ ليس كلامهم إلا من الوحى والقرآن الذي لا تبلى غرائبه ولا تنقضى عجائبه .

فلا غنى عن القرآن والسنة ، ولا احتياج معهما إلى ما قد يسمى بالعرفان في سائر المكاتيب البشرية .

وإليك الأدعية الصادرة عن أئمتنا الإثنيعشر فإنها مشحونة بأعملي التفكرات المعنوية وألطف الرموز العرفانية والدساتير الأخلاقية والمُثُل الالهية.

ويا عجباً! لم يهتم السالكون في هذا الوادي إلى ما في المصادر الإسلامية حضوصاً الشيعية منها فلم يلبسوها الحلي العلمية حتى زعم كثير من أرباب الطريقة أن معرفة النفس أمر مخترع سكت عنه الشارع، وعليه فقد أبدعوا آداباً وسنناً وتركوا السنن الشرعية حتى انتهى إلى انفصال الشريعة من الطريقة، فارتكبوا المحرمات وتركوا الواجبات والتكاليف الإلهية، وقد ألبس العرفان البوذائي والصيني واليوناني والهندي والزرادشتي والمسيحي لباس العرفان الإسلامي وعُرفت به، وظهرت الفرق المختلفة المسماة بالصوفية.

وعليه، فقد نفي العرفان الإسلامي في الجوامع الدينية، ولُقِّي التصوف بالقبول في المحافل، وبعدئذٍ فقد جهدوا جهدهم في تطبيق مباني الإسلام والتصوف بل عينيًتهما!!

وهذا الإنحراف العظيم قد بدا لأول مرة في الجوامع السُّنيّة ، ويا للأسف! إن هذه الآفة سرت إلى الشيعة في العصر الصفوي حتى ازداد عدد الصوفية وبعض من كانوا مسمّين بالقلندر .

وقد برز جماعة من أهل العلم وأعلام الشيعة للدفاع عن الحريم الشيعي الأصيل وتوجه النفوس إلى الفرق بين الإسلام ومخترعات أهل التصوف والعرفان . ومنهم المحقق الأردبيلي قدّس سره الشريف الذي اختص قسماً من كتابه الشريف «حديقة الشيعة» لنقد آراء أهل العرفان ومسالكهم الرديئة

الباطلة، فقال في تعريف الصوفي: الصوفي من يعتقد بالحلول والإتحاد أو وحدة الوجود، وهذا يعدّ غلواً، وهذه الثلاثة كفرٌ في المذهب الشيعي»(١١).

ثم أيّد ما قاله بكلام العَلَمين ابن سينا ونصيرالدين الطوسي، ثم قال: وأما التمسك بكلام صاحب الإشارات وشارحه وأمثالهما أو التمسك بالأخبار الضعيفة أو المتشابهة أو الروايات الموهومة أو تفسير الآيات والروايات بالرأي وتأويلها بالمدّعي .. فليس إلا ازدياد الضلالة والإضلال؟.

ثم قال ما حاصله: إن القدماء من أعلام الإمامية قد أنكروا الصوفية مطلقاً ، وكيف لا وقد أنكرهم الأئمة المعصومون عليهم السلام وردّوا عليهم .

نعم، لم ينكروا من كان صوفياً تقيةً لحفظ نفسه أو عرضه.

على أنه قد أنكر كثير من علماء أهل السنة على الصوفية ومسلكهم، وقالوا بإلحادهم (٢).

وقال في موضع آخر: واعلم أن الأدلة العقلية والنقلية على كفر الصوفية كثير (٤).

هذا، ولا يخفى أن الفحص العلمي الدارج لا يتم بالنسبة إلى العرفان؛ إذ العقل الذي هو المدار في الفحص العلمي له دائرة خاصة به وحدود يتشخص بها، على أن العقل يتأثر دائماً بالمؤثّرات الخارجية التي تكون حوله.

ولذا قال المتكلمون: إن حاجة المجتمع إلى الوحي والنبوة هي إمداد العقل فيما يفهم وإعطاء الحكم إليه فيما لا يحويه.

<sup>(</sup>١) حديقة الشيعة ص ٥٩٩.

<sup>(</sup>٢) حديقة الشيعة ص ٩٩٥.

<sup>(</sup>٣) حديقة الشيعة ص ٦٠٠.

<sup>(</sup>٤) حديقة الشيعة ص ٢٠١.

والتي تكون في العرفان مسألتان أصيلتان: معرفة الحق بأسمائه الحسنى ومعرفة الإنسان بنقصه وانحطاطه. فكل من له مسلك عرفاني لزم له أن ينظر في معتقده وفي هاتين المسألتين ويصحِّحهما لكي يُقبل مسلكه ومنظره أو يُرد.

وجدير بالذكر أن العرفاء يدّعون أن لهم درجات ومقامات في الدنيا لا يحصل عليها إلا هم خاصة ، إذ هي من الأمور المختفية على أكثر الناس، فالذي لا يعرف هذه الأمور ينكرها ومن يعرفها يستعظمها.

ونقول أخيراً: إن الذي يستفاد من كلام المحقق الأردبيلي قـدس سـره ورآيه أنه خالف الصوفية والعرفاء المتصنعة، ولا يخالف العرفان بقول مطلق.

## الفصل الخامسعشر

#### «الشيعة والتشبّع»

لَمْ يزل شيعة أمير المؤمنين ﴿ والأئمة مِنْ ولده ﴿ في كلَّ عصر وزمان ووقت وأوان، مختفين في زوايا الإستتار، محتجبين إحتجاب الأسرار في صدور الأحرار، وذلك لما منوا به مِنْ معاداة أهل الإلحاد، ومناواة أولي النصب والعناد، الَّذين أزالوا أهل البيت ﴿ عن مقاماتهم ومراتبهم، وسعوا في إخفاء مكارمهم الشريفة ومناقبهم، فَلَمْ يزل كلُّ متغلَب منهم يبذل في متابعة الهوى مقدوره ويلتهب حسداً ليطفئ نور الله ﴿ ويأبي الله إلا أنْ يتمّ نوره ﴾ ، كما روي عن أبي جعفر محمَّد بن عليِّ الباقر ﴿ أنّه قال لبعض أصحابه: ﴿ يا فلان! ما لقينا مِنْ ظلم قريش إيانا وتظاهرهم علينا. وما لقي شيعتنا ومحبونا مِنَ النَّاس أنَّ رسول الله وَنْ نَظم قريش إيانا وتظاهرهم علينا. وما لقي شيعتنا ومحبونا مِنَ النَّاس أنَّ رسول الله وَنْ معدنه، واحتجت على الأنصار بحقِّنا وحجتنا. ثُمَّ تداولتها قريش واحداً بعد واحد، حتَّى رجعت إلينا فنكنت ونصبت الحرب لنا.

وَلَمْ يزل صاحب الأمر في صعود كؤود حتّى قتل، فبويع الحسنَ إبنهَ وعوهد ثُمَّ غدر به وأسلم، ووثب عليه أهل العراق حتّى طعن بخنجر في جنبه. وانستهب عسكره، وعولجت خلاخيل أمهات أولاده، فوادع معاوية وحقن دمه ودم أهل بسيته وهم قليل حتّى قتل.

ثُمَّ بايع الحسين عَلِيدٌ مِنْ أهل العراق عشرون ألفاً. ثُمَّ غدروا به وخرجوا عليه.

وبيعته في أعناقهم فقتلوه، ثُمَّ لَمْ نزل أهل البيت نستذل، ونستضام، ونقصى، ونمتهن، ونحرم. ونقتل، ونخاف ولا نأمن على دمائنا ودماء أوليائنا، ووجد الكاذبون الجاحدون لكذبهم وجحودهم موضعاً يتقرَّبون به إلى أوليائهم، وقضاة السوء، وعمَّال السوء في كلِّ بلدة فحدَّثوهم بالأحاديث الموضوعة المكذوبة، ورووا عنًا ما لَمْ نقله، وما لَمْ نفعله ليبغضونا إلى النَّاس، وكان عظم ذلك وكبره في زمن معاوية بعد موت الحسن عَنِّ فقتلت شيعتنا بكلِّ بلدة، وقطعت الأيدي والأرجُل على الظنة، وصار مَنْ ذُكِرَ بحبنا والإنقطاع إلين سجن، أو نهب ماله، أو هدمت داره، ثُمَّ جاء المعين البلاء يشتد ويزداد إلى زمان عبيد الله بن زياد قاتل الحسين الله ثُمَّ جاء الحجَّاج فقتلهم كلَّ قتلة، وأخذهم بكل ظنّة وتهمة، حتّى أنَّ الرَّجُل ليقال له: زنديق أو كافر، أحبُّ إليه مِنْ أنْ يقال له: شيعة علىّ».

وروى أبو الحسن عليّ بن محمَّد بن أبي يُوسف المدايني قال: كتب معاوية نسخة واحدة إلى عماله بعد عام الجماعة: أنْ برئت الذِّمة مـمَّن روى شيئاً مِنْ فضل أبي تراب وأهل بيته.

فقامت الخطباء في كلً كورة وعلى كل منبر يلعنون عليًا ويبرؤن منه، ويقعون فيه وفي أهل بيته، وكان أشدُّ النَّاس بلاءً حينئذٍ أهل الكوفة لكثرة مَنْ بها مِنْ شيعة عليَّ عَلَيْ فاستعمل عليهم -زياد بن سمية -وضمَّ إليها البصرة، وكان يتبع الشيعة وهو بهم عارف لأنتَه كان منهم أيَّام عليً على فقتلهم تحت كل حجر ومدر، وأخافهم وقطع الأيدي والأرجُل، وسمل العيون، وصلبهم على جذوع النخل؛ وطردهم وشرَّدهم مِنَ العراق، فَلَمْ يبقى بها معروف منهم.

 وقرّبوهم وأكرموهم، واكتبوا إليَّ بكلِّ ما يروي كلُّ رِجُل منهم، وإسمه وإسم أبيه وعشيرته، ففعلوا ذلك حتّى أكثروا في فضل «عثمان» ومناقبه لماكان يبعثه إليهم معاوية مِنَ الصلات والكساء والحباء والقطائع، ويفيضه في العرب منهم والموالي، فكثر ذلك في كلِّ مصر، وتنافسوا في المنازل والدُّنيا، فليس يجئ أحد بخبر مردود مِنَ النَّاس عاملاً مِنْ عمال معاوية فيروي في عشمان فضيلة أو منقبة كتب إسمه وقرَّبه وشفّعه، فلبثوا بذلك حيناً.

ثُمُّ كتب إلى عماله: إنَّ الحديث في عثمان قد كثر وفشى في كلّ مصر، وفي كل وجه وناحية، فإذا جاءكم كتابي هذا فادعوا النَّاس إلى الرواية في فضل الصحابة والخلفاء الأولين، ولا تتركوا خبراً يرويه أحد مِنَ المسلمين في أبي تراب إلا وأتوني بمناقض له في الصحابة، فانَّ هذا أحبُّ إليَّ وأقر لعيني وأدحض لحجَّة أبي تراب وشيعته، وأشد عليهم مِنْ مناقب عثمان وفضله، فقرئت كتبه على النَّاس، فرويت أخبار كثيرة في مناقب الصحابة مفتعلة لا فقرئت كتبه على النَّاس في رواية ما يجري هذا المجرى، حتى أشادوا بذكر حقيقة لها، وجد النَّاس في رواية ما يجري هذا المجرى، حتى أشادوا بذكر ذلك على المنابر، وألقى إلى معلمي المكاتب؛ فعلموا صبيانهم وغلمانهم مِنْ ذلك الكثير الواسع، حتى رووه وتعلَّموه كما يتعلَّمون القرآن؛ وحتى علّموه ذلك الكثير الواسع، حتى رووه وتعلَّموه كما يتعلَّمون القرآن؛ وحتى علّموه بناتهم ونساءهم وخدمهم وحشمهم، فلبثوا بذلك ما شاء الله تعالى.

ثُمَّ كتب إلى عمَّاله نسخة واحدة إلى جميع البلدان: انظروا مَنْ قامت عليه البينة أنَّه يحبُّ عليًا وأهل بيته فامحوه مِنَ الديوان، واسقطوا عطاه ورزقه، وشفع ذلك بنسخة أخرى: مَنْ اتَّهمتموه بموالاة هولاء القوم فنكِّلوا به وأهدموا داره.

فَلَمْ يكن البلاء أشد، ولا أكثر منه بالعراق، ولا سيَّما بالكوفة، حتَّى أنَّ الرَّجُل مِنْ شيعة عليِّ على ليأتيه مَنْ يثق به، فيدخل بيته فيلقيٰ إليه بسرَّه،

ويخاف مِنْ خادمه ومملوكه، ولا يحدّثه حتّى يأخذ عليه الإيمان الغليظة ليكتمنَّ عليه، فظهر حديث كثير موضوع، وبهتان منتشر، ومضى على ذلك الفقهاء القضاة والولاة.

وكان أعظم ذلك بلاءً القرَّاء المراؤون والمستضعفون الَّذين ينظهرون الخشوع والنسك، فيفتعلون الأحاديث ليحظوا بذلك عند ولاتهم، ويقربوا مجالسهم ويصيبوا به الأموال والضياع، حتَّى انتقلت تلك الأخبار والأحاديث إلى أيدي الديانين الَّذين لا يستحلون الكذب فقبلوها ورووها، وهم ينظنون أنَّها حقَّ، ولو علموا أنَّها باطلة لما رووها ولا تديَّنوا بها.

وَلَمْ يَزِلَ كَذَلِكَ حَتّى استشهد الحسين بن عليّ عَيْ فَازداد البلاء والفتنة ؛ فَلَمْ يَبِقَ أَحد مِنْ هذا القبيل إلاّ خائف على دمه أو طريد في الأرض، ثُمَّ تفاقم الأمر بعد قتل الحسين عَلَى وولى عبد الملك بن مروان فاشتد على الشيعة ؛ وولى عليهم الحجَّاج بن يُوسف فتقرَّب إليه أهل النسك والصلاح والَّذين يبغضون علياً عَلَياً عَنْ ويوالون أعداءه. فأكثر وا مِنَ الرواية في فضلهم وسوابقهم ومناقبهم وأكثروا مِن الغض مِنْ عليًّ عَلَي وعيبه والطعن فيه والشنآن له، حتى أنَّ إنساناً وقف للحجَّاج، ويقال: إنتَّه جدُّ الأصمعي عبد الملك بن قريب فصاح به: أيُّها الأمير إنَّ أهلي عقوني فسموني علياً وإنّي فقير بائس وأنا إلى صلة الأمير محتاج، فتضاحك له الحجَّاج وقال: للطف ما توسّلت به قد وليتك موضع كذا. وقد روى ابن عرفه المعروف \_ بنفطويه \_ وهـ و مِـنْ أكـابر المـحدُّثين

ولك روى ابن عرفه المعروف بالمطوية \_وهـو مِـن اكبر المحدين وأعلامهم في « تاريخه » ما يناسب هذا الخـبر ، وقـال: إنَّ أكـشر الأحـاديث الموضوعة في فضائل الصحابة افتعلت في أيام بني أميَّة تقرُّباً إليهم بما يظنون أنتَهم يرغمون به أنوف بني هاشم.

وَلَمْ يزل الأمر على ذلك سائراً في خلافة بني أُميَّة حتّى جاءت الخلافة

العبَّاسية، فكانت أدهى وأمر وأخزى وأضر، وما لقيه أهل البيت عَلَيْ وشيعتهم في دولتهم أعظم مما منوا به في الخلافة الأموية كما قيل:

والله من فعلت أميَّة فيهم معشار ما فعلت بنو العبَّاس

ثُمَّ شب الزمان على ذلك وهرم، والشأن مضطرب والشنآن مضطرم والدهور لا يزداد إلا عبوساً، والأيام لا تبدي لأهل الحقِّ إلا بؤساً، ولا معقل للشيعة مِنْ هذه الخطِّة الشنيعة في أكثر الأعصار ومعظم الأمصار، إلا الأنزواء في زوايا التقية والأنطواء على الصبر بهذه البلية.

لقد كان التشيَّع لعليَّ عَلَى بالمعنى الذي تعنيه كلمة الخليفة ، لا يعدو الإعتبار كان جزءاً مِنَ الرسالة التي أنزلت على محمَّد بن عبدالله بَيْتَكُو ليبلغها إلى البشر كغيرها مِنَ الأصول والمبادى والتشريعات مادام بين الأحياء ، ويتولَّها مِنْ بعده مَن اختاره الله لها ، ولا تعني شيئاً آخر وراء متابعة المسيرة بالإسلام لتحرير الإنسان مِنَ الوثنية ، ومِنْ سيطرة الأهواء والميول والشهوات ، وتخليص الضنعفاء والمعذّبين والمستضعفين مِنْ سلطان السادة والحاكمين والمستغلين .

ولمَّا اختار الله رسولَه بَيْنَيْ إليه ، انحرفت الأُمَّة عن الخطِّ الرسالي باختيارها لإدارة شؤون الأُمَّة أُولئك الَّذين تعاقبوا على الحكم ، واستخدموا سُنَّة الرَّسول يُلْمِنَ التي كان كذبة مِنْ أنصار الحاكمين يعيشون بها ، ستاراً تخفي وراءها ما كانوا يضمرونه مِنْ سوء للرِّسالة وسيرتها ، وراحوا يعلمون على إظهار التشيُّع لعليَّ واله يَمْنُ وكانَّه حزب مِنَ الأحزاب ، ويذهب كلُّ فريق مذهباً في تاريخ ولادته ، يختلف عن مذهب الآخرين .

ولو أنصف الباحثون، وتجرَّدوا عن نـزعاتهم وأحـقادهم المـوروثة، واستخدموا العقل والمنطق في بحوثهم، بدلاً مِنْ اجترار ما تناقلته المـجاميع مِنْ مصنوعات: أبي هريرة، وابن جندب، وأبناء الزبير، والزهري، وغيرهم، لا تُجهوا إلى البحث والتنقيب عن مصدر التسنُّن، وكيف نشأ وترعرع في ظلَّ أولئك الذين استخدموا السنَّة لتضيفي على عروشهم صفة الأموال التي كانت تتدفق على المدينة \_ مِنْ غنائم الحروب \_ جماهير المسلمين طمعاً في برِّهم وصِلاتهم، ولكن القسم الأكبر مِنْ تلك الأموال كان يـذهب إلى القـرشيين وحاشية الخليفة، ولا يصل لغيرهم مِنْ عامَّة النَّاس وسوادهم إلَّا النزر القليل، وبخاصة عندما انتهت الخلافة إلى عثمان.

واستغلَّ الحزب الأمويُّ خلافته، وجميع موارد الدولة، ومقدِّرات الأمِّة، وأصبح مع ذلك يتجاهر بإلاستهتار بالقيم والمقدَّسات، وبكلَّ مظاهر الإسلام، ممَّا أثار غضب الجماهير وشعورهم بالحرمان، وأخذ ذلك الشعور يتفاعل في الحجاز وخارجه، وبدلاً أنْ يُتقابل الخليفة تلك النقمة العارمة بمحاولة الإصلاح والحدَّ مِنْ إسراف أسرته في الإستغلال والإستهتار وعدم المبالاة، بدلاً مِنْ ذلك وقف إلى جانب أسرته وحواشيه، ومضى يتتبع قادة المعارضة ويلاحقهم بالضرب والتعذيب والطرد إلى خارج المدينة، كما فعل مع جماعة مِنْ وجوه الصحابة وأعيانهم، ممَّا دعا المسلمين في خارج المدينة الذي اعلان الثورة عليه، واحتلال المدينة الذي انتهى بمصرعه، وكان الرَّابح الأوَّل مِنْ تلك الثورة معاوية بن هند وأبي سفيان الذي يحتد أحلام أميَّة وعداءها السافر للبيت الهاشمي وللرِّسالة التي انطلقت منه، لتجمع النَّاس على وعداءها السافر للبيت الهاشمي وللرِّسالة التي انطلقت منه، لتجمع النَّاس على صعيد واحد: وهو الإيمان بالله، والعمل لخير الجميع.

تلك الرسالة التي كان يمثّلها عليَّ الله ، والتف حوله العرب والموالي ـ يومذاك ـ لأنَّهم كانوا ينفضون مِنْ حوله بعد أنْ ساوى بينهم وبين الموالي والعبيد ، وأراد أنْ يُطبقَ الإسلام بدون تفضيل أومحاباة ، فكانت سيرته

السياسية والإجتماعية بداية نضال جديد، نضال المؤمنين بالقيم الإسلامية والشعارات التي رفعها الإسلام ضدَّ الجاهلية الجديدة التي كان يُجسَّدها الحزب ضدَّ الشرك الذي تستَّر بالتوحيد، وبطلاء خفيف مِنَ الإسلام.

لقد وقف طلحة والزبير وعائشة إلى جانب معسكري الشرك والجاهلية الجديدين اللذين قادهما الأمويون، واشتركوا في حرب علي الله ، وكان ماكان مِنْ أمر تلك المعارك في: البصرة، وصفين، والنّهروان، وكانت نتائجها لصالح الأمويين، فانتقلت السلطة إليهم يتداولونها تداول الكرة، كماكان يتمنّى لهم أبوسفيان بن حرب، ورآهم النبي المنتها من وراء الغيب ينزون على منبره نزو القردة، فراعه ذلك المشهد، وجاءت الآية الكريمة لتؤكّد له رؤياه: ﴿وما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلّا فتنة للنّاس والشجرة الملعونة في القرآن ﴾.

واتَّجه الأمويون بكلَّ طاقاتهم ينفسون عن أحقادهم على بيت محمَّد بن عبدالله وَ الله و الله و الله و الذي قهرهم، وضعضع كبرياءهم خلال معاركه معهم، فيتتبعوا ذرِّيته و هو القائل أكثر مِنْ مرَّة بحضور حشد مِنْ صحابته: «يا عليُّ! مَنْ سبَّك فقد سبَّنى، وَمَنْ سبَّنى فقد سبَّنى، وَمَنْ سبَّنى فقد سبَّنى، وَمَنْ سبَّنى فقد سبَّ الله ، وَمَنْ سبَّ الله فقد كفر بالله ».

فكانت المجازر، وقوافل الشهداء في العراق وغيره، تتلاحق على أيديهم، وسيوفهم المصلَّته على المطالبين بالحق، وتطبيق العدالة التي دعا إليها، وكانوا القدوة الخيرِّة المعطاء لكلِّ ثائر على الظلم والظالمين، وفراعنة العصور، وتستر بهم حتى أولئك الَّذين قادوا الحكم الأمويِّ والعبَّاسي لمصالحهم الخاصَّة، وطمعاً في السلطة: كالزبيريين، وابن الأشعث، والعبَّاسيين، وغيرهم.

لقد ذهب فريق مِنْ الكتاب إلى تصنيف التشيَّع إلى الصنفين التاليين: تشيُّع روحي: لا يتعدَّى الشؤون الدِّينية: كالعبادات، والتشريع، والإرشاد، وما

إلى ذلك ممًّا لا صلة له بإدارة شؤون الأُمَّة مِنْ ناحية: سياسية، وإقتصادية، وإدارية، وعير ذلك ممًّا تدعو إليه الحاجة في جميع المجالات حسب الزمان والمكان.

وتشيُّع أوسع مِنْ ذلك، يتَّسع بـالإضافة إلى النـواحـي الرُّوحـية لكـلَّ متطلَّبات القيادة مِنْ: قيادية، وإقتصادية، وغيرهما.

وأضاف هؤلاء إلى ذلك: أنَّ التشيُّع الرُّوحي أقدم عهداً مِنَ السياسي، وأنَّ الذي جعله النبيُّ العليُّ في ، ومنه انتقل إلى الأئمَّة مِنْ ولده في هو التشيُّع بمعناه الرُّوحي، وقد أنصرف أئمَّة الشيعة بعد مذبحة كربلاء إلى الإرشاد والعبادات والتوجيه الدِّيني.

وأضاف بعضهم إلى ذلك: أنَّ المتشيَّعين لعليِّ فَ بعد وفاة الرَّسول اللَّبُّ اللهِّ كان تشيُّعهم روحيًا ، ولا صلة له بالسياسة وشؤونها .

ومضى يقول: إنَّ التشيُّع الرُّوحي لعليَّ عَلِيْ أقدم عهداً مِنَ السياسي، وهو يقوم على الإعتقاد بإمامة عليِّ في المفروضة مِنَ الله تعالى، وقد تـطوَّر هـذا الإعتقاد، وتبلور في عقيدة الإمامة المعصومة مِنَ الخطأ، بعد أنَّ أسندكلاً منها، بقضية القول: بالنَّص على تلك الإمامة مِنَ النبيِّ يَنْ فَيْنَ ، وبأمر مِنَ الله تعالى.

وظهرت بوادر التشيّع السياسي، والولاء لعليَّ عَلِا في «سقيفة بني ساعدة» حين وقف إلى جانبه جماعة مِنَ المسلمين، مؤيَّدين لحقُه في الخلافة الإسلامية، أمثال: الزبير بن العوَّام، والعبَّاس بن عبدالمطَّلب، وعمَّاربن ياسر، وابن التيهان، وغيرهم، ممَّن وقفوا إلى جانبه.

وبلغ التشيَّع السياسي له أقصى مداه حين بُويع له بالخلافة بعد مقتل عثمان، وكان رواد التشيَّع الرُّوحي يلتزمون بآراء عليَّ على الفقهية، إلى جانب الإلتزام بمساندته سياسياً، وقد نمت بذور الفقه الشيعي، ثمَّ تطورت، وعرفت

في القرن الثاني للهجره بد الفقه الجعفري »، إلى غير ذلك، ممَّا يحاوله بعض الكتاب مِنَ المغالطات والإنحراف به عن معناه الأصيل الذي لا يقبل التصنيف ولا التجزئة.

بهذا النوع مِنَ التصنيف القائم على الحدس والنظرة السطحية للنصوص التي وضعت مبدأ التشيَّع ومارافقها مِنَ الأحداث والتطورات، ينظر جماعة مِنَ الدكاترة إلى التشيَّع، وتجريده مِنْ محتواه الذي يتَسع لجميع الصلاحيات التي كانت للنبيِّ وَيَبَيِّهُ منذ وضع نواته \_ يوم الدار \_ . وظلَّ يتعاهده ويرعاه حتى النفس الأخير مِنْ حياته ، وَلَمْ يكن يستعمل في سبيل تنمية هذه البذرة ، سوى كلمة : «عليٌ خليفتي فيكم فاستمعوا له وأطيعوا » ، ونحو ذلك مِنَ الصيغ التي لا يستعملها المتكلم في مقام التعبير عَنْ إرادته إلاَّ فيمَنْ يخلفه في القيادة التي كان يستعملها المتكلم في مقام التعبير عَنْ إرادته إلاَّ فيمَنْ يخلفه في القيادة التي كان يُمارسها في جميع المجالات : فكرية ، وسياسية ، وإدارية ، وغير ذلك ، لتبقى الدعوة في طريقها ، تقتحم الطغاة ، وعروش الجبابرة ، وتستلهم فيها الأجيال كلّ ما تصبو إليه مِنْ عزَّة ولا يمكن للتشيَّع أنْ يتجزَّ أَإلاَّ إذا فقد معناه كأُطر وحة لحماية مستقبل الدعوة بعد النبيِّ بَيْتِيْنَ الذي هو في أمسً الحاجة إلى مَنْ يخلف النبيِّ مُنْ الناحيتين المترابطتين .

وكان لعلي الله ولاء واسع النطاق في صفوف المسلمين، بإعتباره الشخص الجدير بمواصلة الدور الذي كان يقوم به النبي والمسلمين، ولعلَّ هذا الولاء هو الذي جاء به إلى الحكم بعد مصرع عثمان على يد المهاجرين والأنصار، والوافدين إلى المدينة مِنْ بقية الأمصار، بعد أنْ انحرفت به بطانتة عن سيرة سلفه الذين اتبعوا طريقاً ونهجاً أقرب إلى الإسلام مِنْ طريقة نهجه.

ولكن الولاء الَّذي جاء به إلى السلطة ليس تشيُّعاً سياسياً ولاروحيًّا. وإنّما التشيُّع الرُّوحي والسياسي الذي أراده له النبيُّ الرَّيْنَ داخل إطاره، وَلَـمُ

تنشأ في الواقع النظرة إلى تجزؤ التشيَّع إلى رُوحي منفصل عن السياسي، وَلَمْ تولد في ذهن الإنسان الشيعي إلَّا بعد أنْ استسلم للواقع، وانطفأت جذوة التشيُّع في نفسه كصيغة محدودة لمواصلة القيادة الإسلامية في بناء الأمَّة، عقيدة يطوى الإنسان عليها قلبه، ويستمد منها سلوته وأمله.

وبخصوص ما قيل: مِنْ أَنَّ أَنَّمَة الشيعة مِنْ أَبناء الحسين الله بعد مجزرة كربلاء: قد اعتزلوا السياسة، وانصر فوا بكلً إمكانياتهم وطاقاتهم إلى النواحي الرُّوحية، تاركين السياسة وغيرها ممَّا يتَّصل بشؤون الدولة للحاكمين فهو مِنَ الأخطاء أيضاً. ذلك لأنَّ التشيُّع الذي وضع نواته النبيُ الشَّقُ وظلَّ يُغذَّيه ويؤكَّده حتى النفس الأخير مِنْ حياته، بعد أنْ كان لا يعني سوى القيادة الإسلامية التي كان يُمارسها النبيُ سَيَّقُ لا تمام بناء الأمَّة على أساس الإسلام بمعناه الواسع الشامل لجميع نواحي الحياة: مِنْ روحيَّة، وسياسيَّة، وإقتصادية، وما إلى ذلك مِنْ متطلباتها حسب الزمان والمكان، وبعد أنْ التشيُّع الذي وضعه النبيُ الشَّقُ لعليّ والأنمَّة مِنْ بنيه عَلَى أَمْر مِنَ الله سبحانه، لا يعني سوى القيادة الإسلامية بمعناها الواسع.

فَمِنْ غير المعقول أَنْ يتنازل الأئمَّة عن الجوانب السياسية ، أُوأيُّ جانب منها ، إلَّا إذا تنازلوا عن أصل القيادة ، مع العلم بأنَّهم لا يملكون الحقَّ بالتنازل عنها ، كما لا يملك النبيُّ النبيُّ النبيُّ النبيُّ النبيُّ النبيُّ النبيُّ النبيُّ اللهِ اللهِ عن إمامته .

وَلَمْ ينصرف الأَتْمَة عِيْدٌ بكلِّ طاقاتهم إلى الجوانب الرُّوحية والفكرية مِنَ القيادة التي جعلها الله لهم، إلَّا لعدم تمكنهم مِنْ ممارسة السلطة التي حالت قوى الشرِّ والبغي بينهم وبينها.

لا لأنَّهم تنازلوا عنها، ولا يصحّ أنْ يُسمَّىٰ ذلك تـنازلاً، كـما وأنَّ عـدم قيامهم بعمل مسلَّح ضدَّ الحاكمين الَّذين عاصروهم مِنَ الأمويين والعبَّاسييِّن ــ

لا يعني تنازلهم عن بعض جوانب القيادة التي جعلها الله لهم، واختصَّهم بها، بل كان نتيجة لعدم توفّر الأجواء المناسبة لأيِّ عمل مِنْ هذا النوع.

وبإمكان الباحث في سيرة الأنمَّة عَيْظِ ومبادئهم أنْ يستخلص منها: إنَّ كلَّ إمام في عصره كان مستعدًّا لخوض جميع المعارك، إذا توفَّرت لديه القناعة بوجود مَنْ يُناصره على إستلام السلطة، بنحو يستطيع أنْ يحقَّق الأهداف الإسلامية عن طريقها، ذلك لأنَّ السلطة وحدها لَمْ تكن مِنْ أهدافها، بل كانت وسيلة وطريقاً، ذلك لأنَّ السلطة وحدها لَمْ تكن مِنْ أهدافهم، بل كانت وسيلة وطريقاً ، ذلك لأنَّ السلطة وحدها لَمْ تكن مِنْ أهدافهم، بل كانت وسيلة وطريقاً للسير بالإسلام في طريقه الصحيح.

ولأكثر مِنْ مناسبة كان عليٌّ أمير المؤمنين ﴿ يقول \_ يوم كانت جهود الحاكمين متَّجهة لنشر الإسلام ما وراء حدود الحجاز \_:

« والله ، لأسالمنَّ ما سلمت أمور المسلمين ، وَلَمْ يكن جـورٌ إلَّا عـليَّ خاصَّة ».

وبعد أن إنتهت إليه الخلافة وهبَّت في وجهه الأعاصير مِنْ هنا وهناك، كان ﷺ يقول: «والله، إنَّ إمرتكم لأهون عندي مِنْ هذه النعل. إنَّا أنْ أحقّ حقًا ً أو أبطل باطلاً».

وبما أنَّ السلطة التي تحقَّق الأهداف الإسلامية، تتوقَّف على القواعد الشعبية الواعية التي تعي تلك الأهداف، وتعمد في وجه الأعاصير لحمايتها، وهذا النوع مِنَ القواعد الشعبية لَمْ يتوفَّر لأحد مِنَ الأَئْمَة عَيْثَة بعد أَنْ نشأَت أجيال مائعة في ظلّ تلك الحكومات التي إنحرفت في سيرتها.

وسلوكها عن سيرة النبيِّ النبيِّ ، وجرفتها الأهواء والشهوات والأحقاد اللئيمة ، إلى نزوات طائشة لَمْ يعرف التاريخ أشرس وألام منها .

وفي ظلِّ هذا الواقع الذي إصطدمت به القيادات الشيعية ، كان لابْدُّ لتلك

٢٥٦ ...... المقدَّس الأردييلي حياتُه وآثارُه

#### القيادات مِنْ عملين:

أحدهما \_العمل الهادئ مِنْ أجل بناء القواعد الشعبية الواعية التي تهيء أرضية صالحة لتسلّم السلطة ، ومِنْ أجل تحقيق هذه الناحية إنصرفت توفّر لهم القاعدة الشعبية التي لا يُمكن لهم أنْ يعطوا النتائج المطلوبة بدونها .

والعمل الثاني ـ هو تحريك ضمير الأمَّة الإسلامية وإرادتها، والإحتفاظ للضمير الإسلامي والإرادة الإسلامية بدرجة مِنَ الصلابة والحياة، في مقابل أولئك الحكام المنحرفين.

وقد مارس هذه الناحية ثائرون مِنَ العلويين وغيرهم، كانوا يُحاولون بتضحياتهم اليائسة أنْ يحافظوا على الضمير الإسلامي والإرادة الإسلامية مِنْ خلال القرون الشلاثة الأولى مِنْ تاريخ الإسلام، وفي الوقت ذاته كان الأئمّة على يُساندون أكثر أولئك الشائرين على جور الحكام وطغيانهم وإنحرافهم عن الإسلام وأصوله ومبادئه.

وقد جاء في رواية عن الإمام الرضائي في حديث له مع المأمون عن ثورة زيد بن علي على من علماء ثورة زيد بن علي على من علماء آل محمَّد على المنطقة ، غضب لله فجاهد أعداءه حتى قُتِلَ في سبيله ».

ومضى الإمام الرضائي يقول: «لقد حدَّ ثني أبي موسى بن جعفر على أنَّه سمع أباه جعفر بن محمَّد على يقول: رحم الله عمِّي زيداً ، إنَّه دعا إلى الرضا مِنْ آل محمَّد عَلَيْتُهُ ، ولو ظفر لوفى بذلك ، ولقد كان يقول \_لِمَنْ يأتيه مِنَ النَّاس: إنِّى أدعوكم إلى الرُّضا مِنْ آل محمَّد يَلِيَّهُ ».

وجاء في « السرائر » لإبن إدريس الحلّي : أنَّ جماعة ذكروا في مجلس الإمام الصادق على : مَنْ خرج مِنَ العلويين على الحاكمين ؟

فقال ﷺ : « لا أزال أنـا وشـيعتي بـخير مـا خـرج الخـارجـي مِـنْ آل

محمَّد بَيْشَةِ ، ولوددت أنَّ الخارجي مِينُ آل محمَّد بَيْسِ خَرْبِ وَعَلَيْ لَـُفَقّهُ عياله ».

وجاء عن سدير الصيرفي، أنَّه قال كنتُ في مجلس الإماء الساهر ك. فدخل زيد بن عليَّ عَلَيْ ، فضرب أبو جعفر النافر ، على كتند ، راء الله على كتند ، راء الله على سيَّد بنى هاشم، إذا دعاكم فأجيبوه، وإذا إستنصركم فانص راء

إلى غير ذلك مِنَ المرويات الكثيرة النسي سَرَكُد؛ أنَّ الله مَنْ مَنْ الله والمُسْتِهِ عَلَى المُنْ الله والمُسْتِهِ وَالله الثائرين، وبدعون التَّاسِ إلى تناصر تهم على المائم والمحسور والطغيان، وفي الوقت ذاته كانوا يتمنّون عمليهم التسريد والمحسر المدر التماراً وعطالة، قسا مسرو فيف لتصبح ثوراتهم أكثر إنتشاراً وعطالة، قسا مسرو فيف الأنمّة بيئة مِنْ تلك الإنتفاضات المدر مه على مستداد العصور النس فسف الحاكمين.

# **الفصل السادس عشر** «الأُسَر العلمية في أردبيل»

يطلع القارئ في هذا الفصل على تاريخ الأسر العلمية في أردبيل قديماً وحديثاً، مستنداً في ذلك إلى المصادر المطبوعة والمخطوطة التي عشرت عليها، بالاضافة إلى المستندات والوثائق القديمة، مع ذكر أسماء أعلام كل أسرة.

#### ١ ـ بيت مفتى الشيعة

العريق في الدِّين والعلم والزهد والتفوى هو مِنَ البيوتات العلمية الدينية التي قلَّما يشهد عالمنا الإسلامي ودنيا الشيعة في المنطقة نظيراً لها خلال القرن الأخير، فبرز منهم مراجع التقليد. وانبرى بعضهم بكلِّ شجاعة واقدام لدرء الأخطار عن حياض الإسلام والدفاع المستميت عن أعراض المسلمين وأموالهم وأمنهم وطمأنينتهم ومعتقداتهم الإسلامية، ولَه تخل الحوزات العلمية الدينية في العراق وإيران خلال أكثر من قرن واحد منهم.

ظهر في رجالاتهم العديدُ من العدماء الكبار، والمدرسين الأكفاء، والدُعاة والمبلّغين لشرعة الدِّين الحنيف، حتى يمكن القول: إنَّ هذه البيت الشريف كان قدرُه منذ البداية أن يذوب في صلب الدِّين، وأنْ يتفانى أفرادُه في علوه ورفعته، وإعلاء كلمته، ورفع أعلامه خفاقةً على الدوام، أي أنه بيت قد

غجر فداد الدر في أند الله بالشاكل للمال عنه بالرخو مِنْ مضي الرمن. ويقال الدين المرافق مكانا على اصالته وصبعته الدينية الدينية الدينية الدينية المدارات الدينية الصبح منحكاً للسلامة حدد المدارات الدينات الد

وه و المعارفة وحري بنا أل تنارس هذه بيست بشيء من الحمد الراحد الراحد المالية المدالة المالية المالية المالية المحدال المالية المالية المالية المحدال المالية المالية المالية المالية المحدال المالية المالية المالية المالية المحدال المالية المالية المالية المحدال المالية المالية المالية المالية المحدال المالية المالية المحدال المالية المحدال المالية المحدال المالية المحدال المحدال

بن ما صنا به ابعتبر مجهودا إنساب ابيلاً، فإحباء ما ترا، وتجديد ذكري أناس خديو الدير والسله، و عادار وعلى حال ونفيدى في سببل القيم والمثل والمعالى الراحية الشماء به عانوا من ضيك العيش وشظف الحياة وجفاء الدهر، فالما يجروا من زاد هناه المياة الفرية غير زاد التقوى، ورحلوا عنها فَلْمُ بيق لهم سوال الدياء السخنة في صفحات الكتب، إنّما هو عمل محمود بكل المياب

فحركة الحياة أصبحت اليوم سريعة والمندققة أكثر مِنْ ذي قبل، وباتت عصاباها ومشاكلها معقدة ومُتشابكة بشخل غبر عادي، وفي هذه الدواسة المهووسة يسير علَّ شيءٍ إلى النسيان، فإذا أسم تُنجدد ذكري أولئك السَّاس الطبين العطام من وقت لاحر سر فيد ووياني منجد و من بند غييطا و بالأحرى سميكاً من النسبان به في ينفهم ، هو بدر بالدارات الدوروان ديسا أن يغفر ليا أن نسب الدار ه ومن سدكو طريقه الشور الديسة فيله ، وأفسوا حياتهم في سده الدار العليم وريان بطاد واريعان ، ولم يحدو من وراء كل ما أسدر الراحد العديد الما دور المناسب والدك المعاسد

العلما أن لذكرهم دائما وتستعيب ذكا با هم وال بالحيد مس بالبراهم. وأثارهم اللهاة والقدوة.

اسهر الله الله العظمى السبد المرتضى الجلحالي الاردسي وكان لحق أحف المماء عصره وأشهرهم على الاطلاق، ألف كان حددا الله وأحمع المعاردون والنشابون على هذا الله الماء المعالدون عليه أصبح عشو الها اللقب أكثر مَنْ إسمه لحفيقي .

رهم اللقب المشهور هو الافتى الشيعة الأنه بحق دعع من سأن ومكانه الدن بأعماله وماتره احتى ال المدرسية الكانية في عنهم الناس العلوق سوسية الحكومية في هبيتها ونفوذها وشلطنها في توجيه الكانس ا

كان ـ للمتوجب لله ـ حدورة عدامية ينامها طبلدا العدام مدسلة بدان وكان سراجد البعض من علماء الشبعة في المناطق المي نقطتها هي السنة، وكانت أحال إليه المسائل الله عية فيقوم باصدر الحكم ويكون حكمه تافذاً لوجاهته ووثاقته، فقيول الحكم عبد المخالف والمنظ لفي الله اطبلق لقب المحلمة عند المخالف والمنظ لفي الشبعة على بيتم الله المناس له ما دامات باهرة المحلم

الله وكان له الموقع السياسي والإحتمالين سوالعات ه التي التات هما يع التاريخ إلى الممير الفاد تمه السيعة المتابطة الأطل لبيت عمهم المما

٢٦٢ ...... المقنَّس الأرديبلي حياتُه وأثارَه

بالمعجزات تنقلها الأجيال حتّى يومنا هذا.

وأعقب يتا مِنَ الأولاد الذكور أربعة كلّهم مِنَ الفضلاء . تسنم ثلاثة منهم سدَّة المرجعية والزعامة الدِّينية في \_أردبيل \_فيما اخترم الموت رابعهم وهو في ريعان الشباب وإسمه \_السيّد يحيى \_الذي توفّي في حياة والده .

ومِنْ أعلام هذا البيت:

۱ ـ السيّد مرتضى بن نقد عليّ (ناد عليّ) بن ميرعلي رضا بن السيد حسين (شهاب الدِّين) بن ميرقلندر بن السيد أميرجان بن فتح الله بن السيد زين العابدين بن السيد مرتضى بن السيّد أمير نعمة الله بن السيّد جمال الدِّين آل هاشم (شهر بن السيّد حسين عِنْ (شهاب المنتهي نسبه الشريف إلى الإمام الهمام موسى بن جعفر الكاظم في .

فكفي به مفخراً أنْ يكون مِنْ كوثرهم منبعاً ، ومِنْ أصولهم فرعاً . . .

كان فقيه زمانه، وآية عصره وأوانه، علّامة فهامة، تقياً نقياً، عدلاً ثقة. صالحاً عابداً. زاهداً ورعاً، جمّ المناقب.

ولد في (كلور ـخلخال) حدود سنة (١٢٤٧ هـ)، هاجر إلى النجف الأشرف سنة (١٢٤٦ هـ) فحضر على الآيات العظام: السيد حسين الكوه كمري في الفقه، وشيخ الطائفة المرتضى الأنصاري في الفقه والأصول. والشيخ على الطهراني الخليلي في الرجال، وغيرهم.

 <sup>(</sup>١) كان المرجع الديمي في خلخال وجيلان وسالز البلاد، وكان ذا شأن كلبير علند العشالر، زعليماً فلي المنطقة

٢١. وهو صاحب المراز المعروف في قرية أل هاشم،

٣٦ صدحت لكرامات الباهرة. له مزار يعرف بدارمامز دد سيد حسين افي اكلور دخلخال يتؤمه النّاس للنبراك. خرج من أولاده الكثير من الفقهاد والعلماد والزعماد والأدباد. يسكنون في خلخال وأردبيل وظهران والنجف الأشرف وقزوين.

لازم أبحاث هؤلاء الحجج مدة طويلة تبحر خلالها في الفقه والأصول. وبرع في الرجال، وتضلّع في الفلسفة والحكمة والتـــاريخ واللـــغة، وأشـــيرإلى فضله.

عاد إلى - أردبيل - بين سنتي (١٢٩١ - ١٢٩٢ ه)، واستُقبل مِنْ أهاليها إستقبالاً رائعاً، فقام بوظائف الشرع الشريف، وأصبح زعيماً مقدًماً ورئيساً مطاعاً، واتَّجهت إليه الطبقات في - أردبيل - وما والاها، وبلغ من الجاه مبلغاً عظيماً. فكان رِجَال الحكم يرمقونه بعين الإكبار ويمتثلون أوامره، فعلا شأنه وعزَّ مقامه، وأسس حوزة علمية، واشتغل بالتدريس والإفادة والتصنيف والتأليف، وتخرَّج عليه خلال تلك السنين الكثير مِنَ الأعلام، منهم: العلامة الفهامة الشيخ ميكائيل الأجاوردي، والعلامة الثقة المرجع الدِّيني في مشهد المقدسة آية الله الحاج السيّد يونس الأردبيلي، والسيّد محبي الدِّين اليونسي، والعلامة الحجة الورع السيّد محمّد الموسوي الننه گراني، والميرزا أحمد الطاهري، والميرزا حبيب الله إيرد موسى، وأولاده الأجلاء.

ترك آثاراً علمية نافعة وتحقيقات رشيقة. منها: كتاب «الصلاة» و «الغصب» و «الرضاع» و «النكاح» و «محرمات النكاح» و «مجموعة» في الفقه، كما كتب «دورة أصولية» على غرار «القوانين»، وله في علم الرجال «مجموعة» مختصرة تشتمل على أحوال جماعة مِنْ أعاظم الرواة الذين هم موضع بحث واختلاف علماء الجرح والتعديل، كما كتب «حواشي» أستاذه الشيخ علي على «الفوائد الرجالية»، وكان له م ولع عجيب بجمع الكتب النفيسة موجودة حتى الآن في بيوت أولاده وأحفاده، وتأليفاته هي الأخرى انتقلت جملة منها إلى حفيده آية الله العظمى الحاج السيد محمدً مفتي الشيعة (دام ظله).

وهد دوند مؤلفاته في رساله الانار المخطوطة في النجف الأشرف بعنوال النهرس محطوطات مكتبة مفني الشيعة الأردبيلي» التي طبعت ويشرنها محية لعدل النجفية»، ويوجد البعض مِنْ مؤلفاته القيمة وتحقيقاته العميفة عي المكيم أل الخرسان» في لنجف الأشرف.

٢ ـ نسيد أحمد المرتفوي: كن من أجلاء الفقهاء، وأكابر الرؤساء، عالما فنها ومجتهد حافظا، ومستكنساً واعظاً، وحكيماً فياضلاً، المبولود بالنجف لأشرف سنة ١٢٨٠ ها، حصر أبحاث أساطين العلم فيها، فيتخرّج على النبح حسل السامقاني، والفاضل الشرابياني، والسيّد محمّد الفشاركي متى شهدم بجلالته، وانفقو على مكانته العلمية وورعمه وصلاحة وزهده و غود، و جاره اسامهاني والشربياني هي الاجتهاد.

وبالجملة فهو احد بماذج السلف الصالح الذين يحقّ لنا الإعتزاز بهم والإنسادة بديرهم الوفي على في (٢٣ ادي الحجّة الحرام اسنة ١٣٥٣هـ) ودفن في مفيرة بعائلة في مسجد جمعة الد

و مدس اشار فالمه: « تقريرات » أستاذه السيد محمّد الفشاركي . و « مجموعة » في الأخبار و تحكم والمواعظ .

وله مواقف مشهودة سجَّلها له تاريخ أردبيل:

سب وقوفه فبال الهجمات العشائرية التي شنت لقبتل ونبهب وسلب المُهالي في اواحر حكومة القاجار التي شهدت الهرج والمرج.

وسنه الوقوف قبال التحرُّشات لروسي حين هجموا أردبيل من طريق الهادكوبه برًا وبحراً، وهم يظنُون أنهم يسيطرون على أرضِ عنامرة شيعيّة، فللحقوب بالذربيجان ليأسيس حكومه لادبنيّة. فقد وقيف العيلماء وفيي

رأسهم آقا ميرزا علي أكبر المجتهد والسيد أحمد آفا المجتهد أمام العدوّ وأفتوا بوجوب الدفاع، فأمدّهم العشائر المؤمنين، فخاب العدوّ الروسي وعادوا خاسرين ياتسين.

ومنها: الاختلاف الناشيء بين قبيلتي « الحيدري والنعمسي » في أردبيل فلولا وجوده وتدخله لحلت المأساة والكارثة في المدينة.

ومنها: تبعيد آية الله المجاهد الميرزا علي أكبر أقا مجتهد . فقد اتفق الأهالي بطبقاتهم المختلفة مِنَ العشائر وغيرها واجتمعوا في مسجده المعروف مسجد السيّد أحمد وبكلماته الحكيمة حاول إخماد الفتنة وأوعدهم بإعادة الميرزا علي أكبر آقا مجتهد سالماً وبهذا حفظ دماء المأت مِنَ النّاس .

رثاه الشعراء بمراثي فارسية وتركية، منها: مرثية الحاج واهب زاده، قال في مادة تاريخه:

حق بود نیلی شود چرخ کبود

چون فلك از دست ما درى ربود

شنبه سنه سیزده ذی حج بود

سید احمد سوی جنت رفت زود

٣ - السيّد محمَّد تقي (مفتي الشيعة): كان عَمْ مِنْ فحول علماء الإمامية في عصره، ومِنْ كبار زعماء الدِّين وأعلام الطائفة، ولد في النجف الأشرف سنة (١٢٨٢ هـ)، تتلمّذ على أعلام وقته، منهم: والده المعظم، وآية الله الحاج مير صالح المجتهد - جد السادة الأنوارية - . حتى برز مِنْ بين تبلامذة والده وأفاضل عصره، مشاراً إليه بالنباهة والخبرة، والبراعة وسعة الاطلاع، كما حضر بحث الآيتين في النجف الأشرف: الخراساني واليزدي، وكان عَمْ مِنْ أهل الورع والصلاح والنسك، ومِنْ الأتقياء المعروفين بين مختلف الطبقات، يقضى

أكثر لياليه بالعبادة والتهجد، نقلت عنه مثل والده السيّد مرتضى كرامات، وكان يفيم الجماعة في مسجد السوق من وكان للنّاس به أتم وثوق، وكان على فضله وعلمه كثير التواضع بسيط المنظر والسلبس، كما كان صاحب نفس أبية وعفّة وشرف واستغناء عمًا في أيدي النّاس، وفي غنى عَنْ الحقوق الشرعية مع شدة حاجته المالية، وكانت له في خصوص الفقه يد طولى وقدم راسخة كما يدلّ عليه أثاره، فقد جاءت حاوية للأقوال والأدلّة، مشتملة على تحقيقات فائقة وندقيقات رائعة، ولا غرو:

فالشبل مِنْ ذاك الهنزبر وإنَّم تلد الأسود الضاريات أسودا توفّي بأردبيل ليلة وفاة سميَّه الإمام محمَّد النقي على في (ذي الحجة / سنة ١٣٦١ه)، وصلّى عليه آية الله الحاج يونس الأردبيلي، ودفن في مقبرة العائنة مسجد جمعة من ذكره غير واحد مِن المترجمين فأطروه ومدحوه بما هو آهل له، وَلَمْ يخلّف سوى ولد واحد هو آية الله العظمى الحاج السيّد محمَّد مفتي الشيعة دم ضما المولود بأردبيل في العاشر مِنْ شهر رجَّب المرجب مِنْ سنة (١٣٤٧ه)، أحد مجتهدي الزمن الله إن انتهى اليهم أمر التقليد.

مِنْ تأليفه القيمة التي تموج بالتحقيق: «تقريرات» أستاذه الخراساني في الأصول كتبها في حياته، كتب في آخر جلد «الكفاية»: ابتدأ العمل به في الدورة الأولى (٧/ ربيع الأول / سنة ١٣٢٣ ه. ق) وتمَّ الفراغ منه في (العاشر مِنْ محرم سنة ١٣٢٧ ه. ق) وَلَمْ يكمل الجلد الثاني، «تعليقة» على «الكفاية» في مباحث الألفاظ» حتى الفصل العام والخاص، وفي الأصول العملية إلى «أصالة البراءة»، «حاشية» على «مكاسب» الشيخ الأنصاري، كتاب الوقف، «رسالة» في الفرق بين الحقّ والحكم بشكل مبسوط

ومشروح، «كتاب الطهارة» أورد فيه مطالباً على نظريات الشيخ، «رسالة عملية» الموسومة بـ «شجرة التقوى» طبعت سنة (١٣٣٦ ها، «رسالة» موسومة بـ «ذخيرة العقبى»، «رسالة» في «مناسك الحج»، توجد كلها في مكتبة وارث علمه ولده الشريف الأوحد السيّد محمد مفتى الشيعة داء ظمه).

4 - السيّد موسى فقيه مرتضوي: مِنْ أعاظم فقهاء الإمامية ومشاهير علماء الطائفة الأعلام في عصره. كان عالماً علّامة فاضلاً ثقة تقياً ورعاً محتاطاً لا نظير له على الاقتدار في التفريع والتصويب في مسائل الفقه، وفي حسن الخلق والأدب والوجاهة عند المؤالف والمخالف، نشأ على والده وعلى أخويه الجليلين: السيّد أحمد والسيّد محمّد تقي، فحذا حذوهم وسلك نهجهم واستقى العلم فأخذه عنهم في مسقط رأسه.

هاجر إلى النجف الأشرف سنة (١٣٣٥ه) فقطنها سنيناً. تلمذ خلالها على أعاظم علمائها وأكابر فقهائها. أمثال: آية الله المحقّق العراقي. وآية الله المحقّق النائيني: كما حضر في الفقه على مرجع الإمامية بوقته أية الله العظمى السيّد أبو الحسن الأصفهانينين.

عاد إلى أردبيل ـمزوّداً بإجازات «الاجتهاد» مِنْ أساتذته المذكورين. واشتغل بها في التدريس والفتيا والإرشاد ونشر الأحكام والتأليفوالتصنيف.

اعترف زعيم الإمامية المرجع الدَّيني الأعلى السيّد أبو القاسم الخوئي يُخ بمقام السيّد موسى العلمي بمحضر مِنَ الفضلاء، وحسبه هــذه الشــهادة التــي حصل عليها مِنْ ذلك الحبر الجليل وهو في أواسط عمره فلا نحتاج بعد ذكرها إلى شرح حاله وبيان مقامه.

أجاب داعي ربه سنة (١٣٦٨ هـ)، ودفن في مقبرة الأسرة «مسجد حمعة».

صرف دالمترجم له دمعظم عمر التشريف في الناليف والعادة المرالي بعض مؤلفاته الراسقة الطافحة بالنحقيق والتدديق السهاد كستاب العالومان الكتاب الزائلة المراكة المراكة العلم الإجمالي المجلس فيها مدارك العلم الاجمالي الكتاب الالعاب العارفة المدارك العلم الاجمالي الكتاب الالعرفة المدارك العلم الاجمالي المتلكس المتلكسوك الراكة العام المدارك عبر المداهلومية المدارك المدارك عبر المداهلومية المدارك المدارك

#### ٢ ـ بيت المجتهد الأكس

مِنْ أَسَرَه كُرِيمَة طُنِّب سَرَادَفَهَا بِالْعَلْمُ وَالْشَرِفُ وَالْسَوْدَدَ، وَمَانَ الْسَحَرَةُ طَيْبَةَ أَصِلُهَا ثَابِتَ وَفَرَعَهَا فِي الشَّمَاء تَزْنِي اكْلَهَ كُلُ حَبْنَ، اعْتَرَقَتْ نَاجِولُها فِي أَقْطَارُ اللَّذِيا مِن جَبِلُ عَامِلُ إِلَى الْعَرَاقِ إِلَى إِيرِانَ وَهِي مَثْمَرَةُ يَالَعَةُ حَتَى البُوعِ لَيَتِهِجِ النَّاظُرِ اليها بثمرها وينعه، وأوّل مِنْ النقل مِنْ رَجَالُ هنده العنائلة إلى يَبتهج النَّاظُر اليها بثمرها وينعه، وأوّل مِنْ النقل مِنْ رَجَالُ هنده العنائلة إلى أردييل السيد حسين بن السيد ضياء الذائن التي براب حسن بن السيد أسيد ألمي جعفر الموسوى الكركي العامليّ.

وهدا السبد من دخاتر الدهر، وحددات العالم كله ومن عباقر، التأنيد. فني كلّ من، والعلم الهادي لكلّ فضيلة، بحثّ للأمّة جمعاء أن نشاهي بائله، وبخص الشيعة الإبتهاج بفضله الباهر، وسؤدده الطّاهر، وشرفه النافع، ومجده الأثيل، والوافق على آيات براعته، وسور ببوعه ألا وهو كلّ كتاب خطّه فلمه للا يجده ملنحه الحن الإذعان بإمامته في كلّ نلكم المناحي، ضع يدك على أي سفر قيم من نفثات يراعه، نجده حافلاً ببرهان هذه الدّعوى، كنافلاً الاسباتها بالزير والبيّنات.

م سامهما اطلعت عس ذك سيدنا المصل في لمعاجم نجدها مزدايه جمل الاطراء له المشجونة لغاد وردرو في الله عليه المنظلة بأيدي أعلام لعسا والديل الالوافية

ا مسيد المحققين وسند المدفقين السيد حسين بن السيد ضياء الدُّبن أبي نرأب حسن بن السيد أبي حص الموسوي الكركي العاملي.

المعروف بالأمير سيد حسن المجتهد أستاذ السبخ شمس الدّين محمّد مراسيخ طهير الدّين ابر هيم ليحراني، كان ابن أخب الشبيخ عبائي الديحفق الديحفق الداني، وعاراها منزله من بعده عند الامراء والسبلاطين، وقد سكين فيزوين زماناً، أنه ارتحل الى دارديير ديام سلطان شاه عبّاس الاوّل، وكان شبيخ الاسلام يها إلى يوم وفانه.

وقان مع وها بين عساء الله ب بطلاقة النسان، ورشاقة البيان، وقائقاً على خاله الشيخ عبد العالى ان الشيخ عبلي المحقق في جميع المراتب والافتان، وكان بكتب بأمره الشريف على سجلات الأرقام، ودفائر الأحكام من أوصافه الشريفة والعالم لمنيته حالم المحتهدين، وإرائم يكن المعاصرون له من العلماء يتقتلون منه عدم الدعوى في الباطى إلى يوم وفايد، ولما أنْ توفّي نقل السنتان المذكور جسده الشريب إلى العنبات المقدمة.

وله عسائيف معتبرة ورساس اللبسة في الفقه والكلام وحقية المذهب. ورياً بدر العاديد

رب الذار هي حقّه يُد أيضاً أن له كرامات عالية ومقامات سامية ، ممها: ه الله الذار بسط عبل التاني بإختناق فاجأه في لبلة مِن ليالي طربه بالباطل كان فد حرج مبيد مع بعض من عشفه إلى أسواق البلد سكران من غير شعور ، وكان قد هارد سامد الحليل إليه مرارا بالقتل ، وأوعده بذلك فيما قريب ، فدعى عليه في تلك النيلة لدعاء العلوي المصري إلى أنْ أخذه الله سبحانه بذلك النكال في أشد حسرة له ووبال. ولمّا يمضي مِنْ أيّام سلطنته ما يزيد على سنّته. فقطع دابر القوم الذبن ظلموا والحمد لله ربّ العالمين.

نقل أنته أرسل ذات يوم واحداً مِنْ جلاوزته الملعونين إليه بأمره بمنع التبرانيين الذين كانوا يمشون قداًم مواكب شرفاء تلك الأيام بالمنع والانصراف عن ذلك العمل، ويهدده بالقتل والضرر الشديد متى لَمْ يقبل، فاجابه سيدنا الجذيل: بأني نست بتارك ذلك أبداً، ولو شاء الملك أنْ يأمر بقتلي فليفعل حتى يقول مِنْ بعدنا أناس يأتون: لقد قتل يزيد ثان حسيناً ثانياً لَمْ يخطل، ويلعنوه كما يلعنون يزيدهم الزنيم الأول.

هذ ويذكر أيضا أنَّ الملك الموصوف لما أراد تغيير سكك الماضيين المنقوش عليها أسماء الأئمة المعصومين مي احتال لذلك يوماً بأنْ ذكر في محضر مِنْ أمرانه وقواده: أنَّ هذه النقود مّما قد تقع على أيدي الكفرة الأنجاس وتمسها جوارح غير المتدينين مِنَ النَّاس فالرأي أنْ نبدُل نقس المسكوك، ونغير ذلك السبيل المسلوك بغرمة مِنْ غرمات الملوك، فلمّا سمعت بمكره العلماء الحاضرون، والشرفاء الناظرون، منتوا أسفاً وحزناً، ولكنهم لَمْ يجسروا الردَّ على ذلك الملعون، ولا ذكروا في جنواب مقالته شيئاً إلى أنْ تحرَّ كت الغيرة الهاشمية مِنْ سماحة السيّد الجنيل عليه، فبادر إلى الجدال معه بالتي هي أحسن، وقال: فإذا كان عذر الملك في هذا التنغيير منا أورده مِنَ المقال فلياً مر الغرّامين ينقشوا عليها ما لا يضرّ به الوقوع في أي كنيف كنان، والوصول بأي مكان.

فلمًا سمع به السلطان ازداد على سماحة السيّد غيظاً وحنقاً ولكن ترك ما كان يُريده مِنَ الأمر لما قد انسدّت عليه الطريق، وجعل يحتال في دفعه،

ويجمع الأمر على استئصاله، فحبسه في حمّاء حار مرّة إلى أنّ زعم هلاكــه. وليس هنا مقام تفصيل كيفيته.

ثُمَّ لمّا أراد الله أنْ لا يحيق المكر السيء إلّا بأهله . وأنْ يلحق الحلق . ويبطل الباطل ، ويتم نوره ، ولو كره الكافرون أمات ذلك الملعون حقداً وحسداً ، وجعل أمره فاسداً بدداً ، وسبيل أهل الحق بعد ذلك رشداً ، ولا يظلم ربّك أحداً ، وماكان متّخذ المضلين عضداً .

وبالجملة، فحقوق سيّدنا الجليل عليه على هذا الدِّين ممّا لا يُلحصى ومقاماته العالية على درجات المليّين ليس تُستقصى، والعجب مِن أصحاب الفهارس أنتَّهم كيف غيفلوا عين الترجيمة له بالخصوص، ومِينْ صياحب «الرياض» حيث ترجمه بالعنوان الذي أوردناه، وبيّن في شأنه كثيراً ممّا بيّناه ثُمَّ جزم باتحاده مع الأمير سيّد حسين بن السيّد بدر الدّين حسـن بـن السيّد جعفر الأعرجي الحسيني الموسوي الكركي العاملي والدالآميرزا حبيب الله الموسوي العامليّ الصدر بإصبهان المذكور في « أمل الآمل » هو وأخواه السيّد أحمد والسيّد محمَّد وولداه الميرزا على رضا المعين لشيخوخة الإسلام بـها. والميرزا مهدى الملقب، باعتماد الدولة ... وسبطه الميرزا معصوم بن الإعتماد، وابن أخيه الميرزا إبراهيم بن السيّد محمَّد القياضي بمبلدة طهران، وغير أولئك مِنْ فضلاء سلسلتهم الأجلَّة الأعيان. بل لَمْ يكتف بذلك حتَّى أنْ إعترض على صاحب «الأمل الآمل» أيضاً بأنته قد أفرط في أوصاف هؤلاء المذكورين، وفرط بالنسبة إلى توصيف والدهم السيّد حسين بن السيّد حسن الذي قد عرفت ما له مِنَ المنزلة في الدُّنيا والدِّين حيث لَمْ يتجاوز في الترجمة له عَنْ هذا القول: السيّد حسين بن الحسن الموسوى العامليّ الكبركي والد ميرزا حبيب الله السابق ذكره كان عالماً فاضلاً جليل القدر له كتاب سكن

إصفهان حتّى مات انتهى.

والوجه في ذلك أنَّ صاحب «الأمل الآمل» هو مِنْ أهل البيت الذي هو أدرى بما فيه وابعيره بمَنْ يثوبه، فلو كان الرَّجل المعنون له في كتابه بهذه المثابة مِن الجامعية والكمال، وتلك المرتبة القاصية مِنَ الفضل والإفضال لما خفى أمره عليه بعد توجّهه في الجملة إليه حتّى يذكره بهذه الخفّة والهوان، ويقول في حقّه: له كتاب سكن اصفهان ثُمَّ يعدل إلى أوصاف أولاده الذين هم أمراء الدُّنبا على انظاهر بما لا مزيد عليه، ويترك الإفتخار بتفصيل مِنْ منازل نفس الرُّجُل حسب ما وصل إليه، بل وجب أنْ يكون لديه مضافاً إلى ما قد اتضح لك مِن البين أنَّ ذلك السيّد حسين لَمْ يسكن بإصبهان ولا مات فيه، ولا ساعدت الطبقة التي اطّلعتها منه طبقة هذا الذي يعيّنه حيث إنَّه كان مِنْ علماء دولة الشاه طهماسب العنفوي.

وذكر صاحب «الرياض » أيضاً: أنته اطلع على نسخة مِنْ كتاب « دفع المناواة » بلاهيجان كانت صورة خط مؤلفة فيها هكذا: فسرغ مِسْ تسويدها مؤلفها المذنب الجاني الحسين بن الحسن الحسيني في ربيع الأوَّل مِسْ سنة تسع وخمسن وتسعمانة ، وفيها أيضاً من الإشارة بل التصريح إلى سبطيته للمحقق الشيخ علي بنه وجديته له شيء كثير بخلاف هذا الرَّجُل فإنَّه قد كان مِن جملة علماء دولة الشاه عبَّاس الماضي ، والمعاصرين نشيخنا البهائي بشهادة قراءة بعض أولاده عليه كما في «الأمل » فليتأمّل .

نعم ، إِنْ كَانِ لاَبُدَّ مِنْ إحتمال اتّحاد في البين ، فليكن هو فيما بين الرَّجُل وابن حيدر الحسيني الكركي بناء على إشتباه وقع لصاحب « الأمل » حينئذٍ في إعتقاد كون أبيه « الحسن » لا « حيدر » لمساعدة طبقتيهما أيضاً ذلك مع نهاية البعد في إسقاط مثل هذا المصنّف المستجمع في زعم نفسه ترجمتي كلا

الرَّجُلين المترجمين لهما هنا، وفيما سيجيَّ عن درج كتابه بالمرّة و توجّهه إلى ترجمة أجنبي منهما لا ذكر له في شيء مِنَ المواضع بمقام رفيع مِنْ أنَّ أحد هذين الرَّجُلين لا محالة دون غير هما مِنْ أسباط المحقّق الشيخ عليّ أيضاً كما قد صرّح صاحب «الرياض»: بأنَّ للشيخ الموصوف ابنتين: واحدة منهما أمّ صاحب العنوان، والأخرى أم الأمير محمَّد باقر الداماد، وإنَّ أمكن المناقشة فيه أيضاً بثبوت سبطيّة السيّد أحمد العامليّ الذي هو مِنْ أصهار السيّد محمَّد باقر الداماد للشيخ على لا محالة كما ينصُّ عليه ناقله الفاضل المحدّث السيّد أشرف بن عبد الحسيب في «كتابه الكبير » الذي عمله في فضائل العلويين مع عدم إشارة في كلامه إلى قرابة صاحب العنوان منهم، مع أنتَه ينقل في ذلك الكتاب عن كتاب « سيادة الأشراف » كثيراً ، ويذكر أيضاً في حقُّه : أنتَه كان مِنْ مروَّجي مذهب الإمامية الحقَّة في الدولة الصفوية، ومِنَ البعيد أيـضاً غـايته الإحتمال لكون الحسينين المذكورين جميعاً مِنْ أسبطا الشيخ لو أردنا الجمع بين ما حقِّق مِنَ النسبة في صاحب العنوان، ومِنْ تصريح بعضهم بسبطيَّة السيِّد حسين بن حيدر له لا غير .

هذا وكان الإشتباه الواقع في هؤلاء الأجلّة بناء على الخلط والغلط الواقعين في نسبة بعض ما فصل مِنَ المصنّفات إلى بعض، ولكنّي رأيت بعد ذلك صورة إجازة للسيّد حسين بن السيّد حيدر كثيرة بخطّه عن .

حلّ المشكل وكشف الغبار عن الأمر المعضل، وقد ذكر فيها إثنى عشر طريقاً منه إلى روايات الأصحاب، أولُها ما يرويه عن شيخه الشيخ عبد العالي ابن المحقّق الثاني عن أبيه بواسطة، وبدون واسطة كما شافهه، ثُمَّ ذكر، ثانيها بهذه الصورة: أروي جميع ما سلف قراءة وإجازة عن سيد المحقّقين وسند المدقّقين وارث علوم الأنبياء والمرسلين السيّد حسين بن السيّد الرّباني

والعارف الصمداني السيّد حسن الحسيني الموسوي عن عدَّة مِنْ أصحابنا، منهم: والده المذكور، والفقيه المتكلّم الشيخ محمَّد بن الحرث المنصوري المجزائري، والسيّد السند الفاضل السيّد أسد الله الحسيني التستري، والشيخ الجليل شيخ الإسلام حقاً عليّ بن هلال الكركي الشهير والده به المنشار»، والمولى الجليل مولانا عطاء الله الآملي، والسيّد عماد الجزائري، والشيخ والمولى الجليل مولانا عطاء الله الآملي، والسيّد عماد الجزائري، والشيخ الفقيه انشيخ يحيى بن حسين بن عشرة البحراني شارح «الرسالة الجعفرية» جميعاً عن جدّه مِنْ قبل الأم رئيس المحقّقين الشيخ عليّ بن عبدالعالي الكركي بطرقه. انتهى.

وهو صريح في بينونة بين السيّدين الحسينيّن المذكورين، ونصَّ على أنَّ سبط الشيخ عليّ المحقّق هو صاحب العنوان دون غيره من غير إشكال في ذلك، والحمدلله.

ثُمُّ إنَّ مِنْ جملة ما قد نقله السيّد محمَّد أشرف الدِّين هو مِنْ نوافل السيّد أحمد العامليّ الذي هو مِنْ أسباط الشيخ عليّ المحقّق، وأصهار سيّدنا الداماد بنصّ نفسه في مصنفاته الكثيرة عن كتاب «سيادة الأشراف» الموصوف، هي هذه الجملة مِنْ الكلام: الطريق الثاني الهاشمي مَنْ كان أبوه الأعلى هاشميّاً والأب للأم أب لتحقّق معنى الأبوّة فيه، ولأنّ الأب الأعلى ينقسم إلى كلّ مِن الأبوي، والأمي ضرورة أنَّ آدم أبو عيسى، والنبيّ يَنْفِيَّةُ أبو الحسنين ولا مانع يتوهم سوى توسط الأم، وليس بمانع قطعاً بل تأثيرها تـو سّط الأم، وليس لانخلاقه في رحمها، وحصول التغذية والتنمية له فيه، ويشهد له العادة بإمكان تولد الولد مِنْ الأم مِنْ غير أب كما في عيسى يُخ، وانتفاء العكس.

ويؤيده ما ذكره العالم الرَّباني ميثم البحراني في بيان قول «باب مدينة العلم في »: «ولا تكونوا كالمتكبرُ على ابن أُمّه في غير ما فضل»، وإنَّما قال: ابن

أمّه دون أبيه لأنَّ الوالد الحقّ هو الأم وأمّا الأب فَلَمْ يصدر عنه غير النطفة التي ليست بولد، بل جزءاً مادياً له، ولهذا قيل: «ولد الحلال أشبه النّاس بلخال»، وإذا كان الرضاع على ما صحّ عنه يغير الطباع بعد الولادة والإنفصال، فكيف بما قبله عند الإتصال يؤيد ذلك ما رواه الغرّ المحدّث عنه بَيْنَةً: « كلُّ قوم فعصبتهم للم أولاد فاطمة عِنْ فإنى عصبتهم وأن أبوهم».

فانظر إلى أنته الله الله الله عصبتهم، والعصبة هم الأقدارب المذكورين مِنْ جهة الأب خصّص جهة العصبة بالأبوة التهى كلامه أعلى الله مقامه.

## ٣-بيت الأنوارى:

أخذ علومه في النجف الأشرف على آية الله السيّد حسين الكوه كمري وغيره من أكابر علماء عصره.

عاد إلى ـ أردبيل ـ مشاراً إليه بالبنان مِنْ مراجع عصره، فقام بالوظائف الشرعية فيها فعظم شأنه ومقامه، مطاعا عند المخالف والموالف، وظلَّ عـ لــىٰ ذلك حتّى وافاه الأجل المحتوم في (١٤/صفر / ١٣١٩هـ).

وما أنْ بلغ نعيه الفاضل الشرابياني حتّى أقام له مجلس عزاء في النجف الأشرف يليق بمقامه وقد بلغت مصاريف الفاتحة على روحه الطاهرة (٧٠) سبعون توماناً تحملها ولده الأرشد السيّد إبراهيم الذي كان مشغولاً بالتحصيل في النجف الأشرف آنذاك.

عاد السيّد إبراهيم هذا إلى \_ أردييل \_بعد وفاة والده، فقام مقامه إلى أنْ توفّي سنة ١٣٣٢ هـ)(١)، وكان مجتهداً فقيهاً كوالده له «رسالة عملية».

وصاحب الترجمة: من أحفاد السيّد حسين المجتهد العامليّ الموسوى، تجد ترجمة مفصّلة لحياته في كل مِنْ: «أمل الآمل »، «لؤلؤة البحرين »، «روضات الجنات». «رياض العلماء»، ويعرف أولاد \_المترجم له \_بالسادة الأنوارية. نخرَّج على صاحب الترجمة العديد مِنَ العلماء الأعلام، منهم: السيّد محمَّد بن السيّد حمزة والد العلّامة الجليل السيّد فخر الدِّين الموسوى الأردبيلي النجفي، والسيّد محمَّد تقي ابن السيّد مرتضي الخلخالي، والمبيرزا محسن المعروف به عماد الفقراء» الذي كتب «حاشية» رسائل أستاذه بـخط جميل على شكل كتاب نتصدره خطبة «عماد الفقراء» أوّلها: الحمد لله الذي بدء خلقنا مِنْ سلالة مِنْ طين ... فيقول العبد الذليل المسيء المحتاج إلى رحمة ربّه المحسن محسن: إنَّ هذه وجيزة لطيفة، وتعليقة رشيقة، بطريق الشرح للكتاب، المتضمن لفرائد الأصول ... لمولانا وأستاذنا فخر العلماء المتقدَّمين والمتأخَّرين. عمدة الفضلاء والمدقَّقين، قدوة أهل الإسلام، كهف الأرامل والأيتام، جامع المعقول والمنقول، حاوى الفروع والأصول، الحاج سيّد صالح أقا المجتهد الأردبيلي (مدظنّه على رؤوس كافة أهل الإسلام) ولكنّه كان معلَّقاً على بعض معاقد هذا الكتاب في حواشيه متفرقاً .

وهذه «التعليقة » مِنْ أَوَّل «الرسائل » حتَّى آخر «التعادل والتراجيح»، ويظهر مِنْ أَخر الكتاب أنَّ صاحب الترجمة قد إستفاد مِن الشيخ الأنصاري، وكان الفراغ مِنْ ترتيب «التعليقة » سنة (١٣١٢هـ)، وهذه «التعليقة » مِنْ جملة

١٨٠ نيي الليفات اعلام الشيعة الله أنَّ وفاة السيَّة إبراهيم كالت بعد سنتين مِنْ وفاة أبيه .

كتب السيّد أبو الفضل بن السيّد هاشم بن السيّد ابراهيم بن الحاج مير صالح المجتهد في النجف.

٢ ـ السيّد هاشم بن السيّد إبراهيم بن الحاج المير صالح المجتهد بن السيّد عبد الرحيم الأردبيلي: مِنْ أعاظم العلماء وأكابر المجتهد بن . زاهد عابد جليل القدر .

أكمل المقدمات والسطوح في - أردبيل - ثُمَّ عزم على السفر إلى العراق فأقام في النجف الأشرف لينهل مِنْ علومها فحضر بحث الآيات العظام وحجج الإسلام، أمثال: آية الله النائيني، والآقا ضياء الدِّين العراقي، وسبد الطائفة الإمامية بوقته ومرجعها العام الإمام السيد أبو الحسن الأصفهاني اقدست أسراهما وكتب أكثر تقريراتهم فقها وأصولاً وأجيز منهم ومِنْ غيرهم.

فقد عسره آخر عمره وكان صابراً محتسباً، أوصى آية الله العظمى الشاهر ردي النجف الأشرف والتي تبلغ فيمتها (٩٠٠) دينار عراقي على طلبة العلوم الدينية.

توفّي في (١٦/ذي الحجّة / ١٣٧٠هـ) ودفن في وادي السلام، وأعقب ولده عمدة الفضلاء السيّد أبو الفضل الأفكاري الأنواري الذي يقيم في طهران وهو مِنَ الخطباء البارعين، وأنّمة الجماعة المؤثقين. مروجاً للدّين والمذهب.

٣ ـ السيد إبراهيم بن السيد صالح بن السيد عبد الرحيم الموسوي
 الأردبيلي: ، مِنْ مشاهير العلماء في أردبيل.

أنهى تحصيله العلمي في النجف الأشرف، عاد إلى \_ أردبيل \_ بعد وفاة المرحوم السيّد صالح، وقام مقام والده مرَّوجاً للمدِّين والممذهب، ومشعولاً بالوظائف الشرعيَّة: مِنْ إمامة، وإفتاء، وتدريس، وإرشاد، وحلَّ الخصومات، حتى وافاه الأجل، ودفن في \_ أردبيل \_ جنب « مقبرة إمام زاده» في مسجد

٢٧٨ ..... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وأثارُه

الحاج مير صالح المعروف.

### ٤ ـ بيت الأطهارى:

١ - المير حبيب الله بن السيّد مرتضى الكلخوراني الأردبيلي: مِنْ أحفاد السيّد حسين المجتهد الموسوي العامليّ، مِنْ سادات كلخوران المعروفين في أردبيل خرج منهم علماء وفضلاء كثيرون، قدَّموا خدمات جليلة للعالم الإسلامي، وتعرف قبيلة صاحب الترجمة به الأطهاري» فيما تعرف عائلة المرحوم السيّد محيي الدَّين به اليونسي»، وكذلك الأسر الأخرى: كبيت العلوي، والقوامي، والذكوي، والسيّد قاسمي، وغيرها مِنْ أولاد السيّد حسين المذكور.

وصاحب الترجمة: مِنَ الأعلام المشاهير في أردبيل، يقل نظيره في الزهد والتقوى، حتَى أصبح يضرب به المثل.

أنهى دراسة السطوح في \_ أردبيل \_ ثُمَّ سافر إلى العتبات العاليات في العراق واستفاد مِنْ درس الآيتين: الشيخ محمَّد طه نبجف، والشيخ زين العابدين السرندي.

ومِنْ صفات المير حبيب المحمودة: هي صفة الجود والسخاء، قضى حياته على ذلك، فكان يزهد في عيشه، ويصرف كلَّ سنة مقداراً مِنْ ماله الخالص على الفقراء والمساكين. كما كان يتكفَّل اليتامي والأرامل. كما كان محبوباً ومعضماً لدى الكلّ، قائماً بالوظائف الشرعيَّة، مروجاً للمذهب وكان له إهتمام خاص في ترغيب الأهالي.

بني مسجده في طريق «كلخوران» ويعرف بد مسجد مير حبيب الله» المعروف به «مسجد محمدية».

توفي؛ في ١٢ شهر الصيام سنة ١٣٥٢١ هـ) عن عــمر ـــاهز التســعين عاماً.

٢ - السيّد باقر بن المير حبيب الله الأردبيلي: من أعاظم العلماء، وأكابر المجتهدين جدّ آية الله السيد محمد مفتي الشيعة لامّـه، آخـذ المقدمات والسطوح في - أردبيل -، ثُمَّ سافر إلى العتبات العاليات حدود سنة (١٣١٨ه) وحطَّ رحله في بلد العلم والعلماء - النجف الأشرف - متتلمذاً على مشاهير العلماء والمدرسين فيها، ثُمَّ حضر بحث شيخ الفقهاء والمجتهدين المجاهد الكبير آية الله الشيخ محمَّد تقي الشيرازي زعيم ثورة العشرين في العراق، وحصلت له الإجازة منه.

عاد إلى - أردبيل - مع أهله مزوداً بإجازات الإجتهاد، ومشهوداً له بالعلم والفقاهة، وكان المؤمل أن يتبوأ مقعد الفتيا والمرجعية والتدريس، لولا أن عاحله الأجل المحتوم، والدهر ليس بمأمون على بشر، فتوفي في أثناء طريق عودته في كرمانشاه سنة ( ١٣٣٠ هـ) وشيع تشييعاً مهيباً يليق بشأنه ومِن كافة الطبقات يتقدَّمهم العلماء، وبعد أداء مراسم التجهيز والدفن قام الميرزا مسيح الدودهراني وهو مِن تلامذة - المترجم له - بنقل عائلة - المترجم له - وإيصالها إلى أردبيل، وقد تأثر والده المير حبيب الله الأردبيلي فور سماعه نبأ وفاة ولده الذي كان ينتظر خدماته لعالم الإسلام والتَّشيع.

والمترجم له معروف بالفضل والورع عند أهل العلم والفضل، وله مؤلَّفات قيمَة لعبت بها الأيادي.

### ٥-بيت اليونسي:

١ ـ المسير محيي الدِّين بن المير ينونس الأردبيلي: عبالم كبير

وفاضل جليل، ولد بأردبيل سنة (١٢٨٠ هـ) أخذ المقدمات والسطوح في مسقط رأسه، ثمّ تاقت نفسه الشريفة لنيل درجة الاجتهاد، فهاجر إلى العراق سنة (١٣٠٩ هـ) وتوطَّن النجف الأشرف ليحضر بحث الأساتذة المعروفين، والآيات المجتهدين، أمثال: الحاج آقا رضا الهمداني، والشيخ حسن المامقاني، وآية الله الخراساني، وبعد أنْ أكمل مراتبه العلمية، وبرع وأشير إلى فضله، وأجيز مِنْ أساتذته المذكورين وغيرهم، عاد إلى أردبيل سنة (١٣٢٢ هـ) مشغولاً بوظائف الشرع الشريف ومروجاً للمذهب، فقام بالتدريس وإمامة الجماعة والإفتاء والإرشاد وحلُ الخصومات بين الناس، وكان وجيهاً عند الأهالي موثوقاً به، ومِنْ السادات النجباء المعروفين في أردبيل.

توفّي سنة (١٣٥٥ هـ). وشيع تشييعاً مهيباً، وجلس له العلماء للـفاتحة على روحه الطاهرة.

٢ ـ الحاج السيّد يونس اليونسي بن المير محيي الدِّين الأردبيلي: مِنْ العلماء الأعلام والفقهاء، وقوراً حسن الخلق والمحادثة، وهـ و سيّد معظم وعالِم جليل مقدَّم صاحب مناقب ومآثر، ومكارمه لا تُنحصى، وآثاره التاريخية لا تنحصر، عالي الهمة ممدوح بين سائر طبقات النّاس، ومِنْ علو همّته: أنته كان يقوم بحلً مشكلات النّاس، مشهوراً بإكرام الضيف، وصار له في أردبيل تنان عظيم.

ولد \_ المترجم له \_ بأردبيل سنة ( ١٣٢٠ هـ)، ونشأ وترعرع بها، فأخذ مقدَّماته على والده، وعلى أساتذة وقته، ثُمَّ هاجر إلى \_ قم المشرّفة \_ ليحضر أب حاث مشاهير العلماء فيها، كآية الله الشاه آبادي، والشيخ مهدي المازندراني، والميرزا الهمداني، وآية الله الحائري، وآية الله السيّد محمَّد حجَّة الكوه كمرى العدل المرازه، حتَّى كمل وبرع، وأصبح مِن المختصين بالسيِّد

الأسر العلمية في أردبيل......

الكوه كمري.

عاد إلى أردبيل سنة (١٣٧٠ هـ)، وقام بوظائف الشرع الشريف: مِنْ إمامة وتدريس وإفتاء وإرشاد، وكان يقيم الجماعة في مسجده المعروف بمسجد يساول وتأتم به الأخيار وسائر الطبقات، ومِنْ آثاره الخبرية: ترميم مدرسة الملا إبراهيم للعلوم الذينية، كما أشرف على مدرسة المرحوم أقا ميرزا عليّ أكبر الدِّينية، وكان يحترم أهل الفضل، ثم استولت الحكومة على المدرسة وأخذتها منه عنوة، وَنَمْ يقابلها بشيء ما، وقبره بقم المقدسة ينه .

" - السيّد حبيب الله بن حسين بن حسن: مِـنُ أحـفاد السيّد حسين المجتهد نزيل - أردبيل - فاضل جليل ورع. ذكره الحرُ العامليّ فـي «أمـل الآمل» والخبير المتتبع الملاعبد الله الأفندي في «رياض العلماء» وأثنيا عليه ثناءً جميلاً.

#### ٦ ـ بيت المجتهد

١ - الحاج ميرزا محسن بن عبد الله بن لطف علي الأردبيلي: مِنْ أركان الطائفة الإمامية ، وأعيان المجتهدين ، جامع المعقول والمنقول ، وحياوي الفروع والأصول ، فقيه أصولي حكيم متكلم أخلاقي محقق مدقق ، زاهد عابد ، ورع تقي ، نقي صالح ، مِنْ المشاهير في أردبيل .

كان والده مِنْ تجار - أردبيل - المعروفين ، وكانت رغبة ولده - المترجم له - طلب العلم ، فأعرض عَن تجارة والده ، فسافر إلى - زنجان - ليقرأ المقدَّمات والسطوح فيها ، ثُمَّ هاجز إلى العراق وحطَّ رحله في - كربلاء - ليحضر بحث أستاذ الأصوليين السيّد إبراهيم صاحب «الضوابط» حتّى نال درجة الإجتهاد ، فأجازه أستاذه المذكور موَّتين :

١ - إجازة مسطورة في آخر كتاب « شمار الفرار في شرح شرائع الأطهار ».

٢ - إجازة مؤرخة في (١٢٦٢ هـ) بخط أستاذه الجليل ووصفه بهذه النعوت: جناب العالم الفاضل، والعامل الكامل، بحر الحقائق، وكنز الدقائق، منبع الإفاضات، وينبوع الفيوضات، علَّامة الآفاق، ومقيّد شوارد المنقول والمعقول على الإطلاق، الولد العزيز الروحاني، والمحقّق الذي ليس له ناني، جناب الحاج ميرزا محسن الأردبيلي... الخ.

وناهيك بهذا الوصف مِنْ هذا الفقيه الأصولي القيدير ، والحسر المتتبع الجليل والسربي الكبير ، وبعدها لا نحتاج إلى شهادة .

نوك المترجم له آثاراً نافعة خالدة على جبين الدهر، منها: «ثمار الفرار في شرح شراتع الأطهار» في ستة مجلّدات (مخطوط) توجد عند حفيده ثقة الإسلام الحاج شيخ رضا في أردبيل، بعضها مِنْ تقريرات أستاذه صاحب «الضوابط» وبعضها مِنْ إملائه، والمجلد الثاني مِنْ «ثمار الفرار» تقرير أستاذه المذكور بتاريخ (١/شعبان /١٢٥٨ه) وبخطّه، أما كتاب «الغصب وإحياء الموات» بتاريخ (١٢٦٠ه) وأنهى كتاب «الإقرار» بتاريخ (١٢٥٩ه)، كما كتب كتاب «الصوم» في أردبيل وأكمله في كربلاء المشرّفة، كتب جميع أبواب الفقه مِنْ «الطهارة» حتى «الديات» مع ذكر المصادر، وطبع كتاب «الطهارة» حتى «زكاة الفطر» بتاريخ (١٢٨٤ه)، رسالة عملية سمّاها «زينة المنتقين» حصل الفراغ منها يوم الخميس (٢٨ / جمادي الآخرة / ١٢٨٤ه)، في أردبيل، رسالة عملية سمّاها «مصباح الزينة» وهي منتخب الرسالة في أردبيل، رسالة عملية سمّاها «مصباح الزينة» وهي منتخب الرسالة في أردبيل، سالوجيزة» في مناسك الحج (مطبوعة).

وكان لدجة العديد مِنَ الأولاد مِنْ أزواج متعدِّدة ، فقد أخرج الله مِنْ صلبه

(٥٣) مِنَ الأولاد، وكان له يوم وفاته (١٥) ولداً من الذكور و(٩) مِنَ الأناث، نال ثلاثة مِنْ أولاده درجة الإجتهاد، وكانوا مِنْ مشاهير العلماء والمجتهدين في أردبيل، وهم: الميرزا على أكبر، والميرزا عبدالله، والميرزا يُوسف.

وكان للمرحوم المجتهد علاقة خاصة بإقامة التعزية على سيد شباب أهل الجنَّة في وانتقلت هذه السنّة الحسنة إلى أولاده، وكانت داره في ركربلاء عقام فيها الشعائر الحسينية، وكان يكرم السادات ويبجلهم، وبعد أنْ أنهى مراتبه العلمية في كربلاء عاد إلى أردبيل، فكان الزعيم الروحي، والمرجع العام، والرئيس المطاع فيها، حتى وافاه أجله في (٢٤/محرم / ١٣٠٤ها) ونقلت جنازته إلى كربلاء ليدفن في الصحن الحسيني الحسيني المسيني وكان للمراجع المدفن في الصحن الحسيني المحرم / ١٤٠٤م

٢ - الميرزا عليّ أكبر بن الميرزا محسن المجتهد الأردبيلي: مِن أعاظم الفقهاء، وأكابر المجتهدين، أديب كامل، حكيم ومتكلّم، وعارف بالحديث والفقه والأصول، مجاهد كبير وشجاع، وقف مع السيد أحمد المجتهد اقدس سره قبال حملات الروس وحاربهم حرباً سجالاً، وكسر شوكتهم، وكان لخطبه النارية أثر كبير في الدفاع عن حرمة الإسلام والوطن، وكان مطاعاً مِنْ قبل الأهالي مسموع الكلمة.

ولمَّا قامت الفرقة «الوهَابية « الوهَابية » أن يهدم قبور الأنمة الأربعة: الإمام الحسن المجتبى، والإمام زين العابدين، والإمام محمَّد الباقر، والإمام جعفر

<sup>(</sup>١١) لكرام اليورة ٢: ٣٣١، الذريعة ٥: ٩، تا. بخ أرديين ودانشمندان ٢٠٨٠

<sup>(</sup>٣) الفرقة الوهابية: فرقه ظهرت في نسبه الجريرة العربية عام ١٤٣١هـ، و تفترق عن المذاهب الأخبرين في كثير من العقائد و الأحكام النسرعيّة، و تنسب هذه الفرقة إلى محشد بمن الوهاب السميمي، الذي إخترع أفكار هذه الزمرة، ورؤجه، و فرضها على بعض المسلمين، و تتفق لوهابية في المحرافاتها و أباطيبها مع من تيميّة، المعروف بضلاله و فساده

الصادق لمها في النقيع بالمدينة المنورة في شهر شوال سنة (١٣٤٥ هـ).

ويح يا شوال قد أخريت الشهور فيك هندمت لبنني الزهراءِ قبور

كان المترجم له فد نلقى العديد من الرسائل مِنْ علماء العصر بإعتباره ركناً مِنْ أركان الطائفة بأنْ يدين هذه الفاجعة الأليمة ، ومِنْ جملة الرسائل التي وردت إليه: رسالة أية الله الشيخ عبدالكريم الزنجاني الغروي المؤرّخة (١٢ / جمادي الآخرة / ١٣٤٥ هـ) ، ورسالة المرحوم الحاج شيخ يحيى الطسارمي الزنجاني المؤرخة (١٠ / صفر / ١٣٤٦هـ) ، ذكر فيها الأسئلة الموجهة إليه مِنْ علماء العامّة والخاصّة في إيران والعراق حول حقيقة الوهّابية .

١ ـ هل تعتقدون أنَّ المذهب الوهّابي موافق للدُّين الإسلامي؟

٢ ـ هل يجب على أحاد المسلمين السعي حدَّ الامكان لأخراج هؤلاء
 مِنَ الحرمين الشريفين؟

٣-هل يجوز للمسلم التعامل مع الوهابية والتواصل معهم لأجل تقويتهم
 وبقائهم في الحرمين الشريفين أم لا؟

٤ ـ هل يجوز للمسلمين الإعتماد على عهود ومواثيق الوهابية؟ وهل يترتب عليها الأثر أم لا؟ علماً بأنَّ البعض مِنْ علماء العامَّة والخاصَّة في العراق كتب جواباً شافياً مدعماً بالآيات والبراهين:

١ ـ ممّا لا شك فيه أنَّ الوهّابية مخالفة للدَّين الإسلامي ويبرئ الإسلام والمسلمين من الوهّابية براءة الذئب مِنْ دم يُوسف.

٢ ـ يجب على جميع المسلمين الإتحاد فيما بينهم وإخراج الوهّابيين مِنَ الحرمين السريفين بأسرع وقت ممكن.

ع ـ يجب الإجتناب مِنْ كلُ شيء يكون سبباً لبقاء هولاء في الحرمين الشريفين.

2 ـ لا يجوز الإعتماد على هؤلاء المعندي، وجرائمهم وعدرهم مع أهالي القطيف والإحساء ماثلة للعيان، وهنتكهم لحرمات الله ورنسوله في الحرمين الشريفين لا تُخفى على أحد، مع أنتهم أعطوا العنهود والمواثيق بالأمان وأقسموا بأغلظ الإيمان.

كان ـ المترجم له ـ ون تلامذة الشيخ الأنصارية، وَلَمْ يكن في أوائل تحصيله ذا إستعداد وفهم، وكان معظم حضوره في حلقة الدرس ساكتاً هادناً يصعب عليه فهم المطالب الغامضة، فتوسَّل بصاحب الزمان المنح، وإعتكف بمسجد الكوفة، وشملته عناية صاحب الأمريخ فأعطاه ملاعق من الأرز فبلغ به الذكاء والإستعداد حداً، وحصل له اليقين أنَّ اليد الغيبية كان لها الأثير في حدَّة الذهن والذكاء، حتَى أصبح يورد الإشكالات الشرعيّة على مطالب الشيخ، حتَّى قال له الشيخ يوماً: على أكبر، الشخص الذي أعطاك ملاعق مِن الأرز متلطّفاً، لَمْ يتلطّف على بكلمة.

وكان على جانب كبير مِنَ الزهد والوثاقة والأمانة والعدالة والتنفوى، معظّماً الشعائر الدِّينية، لا سيما إقامة العزاء لخامس آل العباسية، وكانت تبدو عليه أمارات الحزن أيام المحرّم، وكان يعتبر الشيخ الأنصاري خاتمة المجتهدين، ويجب على كل أحد أن يقلّده، فيما كنب رسالة في إثبات تقليد المست.

ويرى بعض الكتاب أنَّ هناك شبهاً بين المترجم له وبين الآخوند الملّا قربان عليّ الزنجاني المتوفّى سنة (١٣٣٩ هـ) وكان يُعد بحقّ سلمان زمانه. ومِنْ تلامدة الشيخ الأنصاري.

كان ـ المترجم له ـ يـذهب إلى العشائر ومـعه خـرج والده، ويـجمع الوجوهات الشرعية وسهم الإمام الله ويصرفها طبق الوجوه السقرارة، وكـان

متعصّباً للمذهب، وكان مخالفاً لظواهر التمدن الجديد، يميل إلى تطبيق القوانين الإسلامية والعودة إلى صدر الإسلام، ولا يخفى علو شأنه وعظمته على أحد مِنْ معاصريه خصوصاً أهالي أردبيل، وكان في يقوم بتأمين معاش المستحقين مِنْ طلبة العلوم الدِّينية وغيرهم في الوقت المعين، وكثيراً ماكان يسافر لجمع الزكوات والحقوق الواجبة، وكان يستقبله النَّاس بحفاوة بالغة تليق بمقامه الشامخ، وقام بتأسيس مدرسة في غاية الإناقة والجمال، وكان يهدي طلاب المدارس ويرشدهم وينصحهم ويعظهم، خوفاً مِنَ الإنحراف في مزالق التمدُّن الحديث.

وكانت له حافظة قوية وخطّ جيد. وأحياناً يُنشد الشعر.

أما آثاره العلمية: « البعث والنشور » يبحث هذا الكتاب في المعاد الجسماني عند الحكماء والمشائين والإشراقيين والتناسخيين والدهريين والشيخيين وسائر أرباب الديانات الأخرى . وهذا الكتاب مرتب على خمسة فصول:

- ١ ـ في عقيدة المسلمين في المعاد .
  - ٢ \_هل للمعاد دلالة.
  - ٣ ـ الفرق المتنكرة للمعاد.
    - ٤ ـ أدنّة منكري المعاد .
- ٥ ـ أحكام الإنكار ولوازم الإرتبداد وفي هذه المسألة عنون الجبر والتفويض رادًا على الصدر الشيرازي والآخوند الخراساني.

ومنه: أصول الدِّين ـ باللغة التركية ، رسالة عمود السور الطالع يـوم النشور في مذاهب الصوفية والشيخية والبابية ، رسالة أصول الدِّين الإسلامي ـ فارسية ، رسالة كشف خطاء الخوانساري في معرفة الأحسائي ، افتتحها بقوله :

يقول العبد المذنب الراجي مِنْ فضل رَّبه الغني عنيّ أكبر بن محسن الأردبيلي: كنت ناظراً في أحوال العلماء في كتاب «روضات الجنّات» الذي الّفه محمّد باقر الخوانساري فرأيته قد خطأ خطأ كثيراً. وضلّ ضيلالاً ببعيداً في معرفة مميت الدِّين الثاني أعني الشيخ الفيّال المضلّ الأحسائي (ضاعف الله عذابه، وأخلد في النّار عقابه)، وتقع هذه الرسالة في حدود (٢٠٠) صفحة كتبت بخط حاجب الأئمة، وإسمه «عليّ بن محمّد بن قاسم بن محمّد الأردبيلي» بتاريخ حاجب الأئمة، وإسمه «عليّ بن محمّد بن قاسم بن محمّد الأردبيلي» بتاريخ فارسي كتبه للأطفال.

٣ ـ الحاج ميرزا يُوسف المجتهد الأردبيلي: ولد بأردبيل سنة (١٢٧١)
 ه) قرأ المقدمات مع أخويه على والده الحاج ميرزا محسن توفّي والده في
 (٢٥ / محرم / ١٣٩٤ ه. ق) وحملت جنازته إلى \_كربلاء \_ودفن في الصحن الشريف.

تشرّف إلى النجف الأشرف، فحضر أبحاث مشاهير المدرسين فيها، حتّى كمل وبرع، وأصبح يشار إليه في المحافل العلمية، وكان أية الله الكوه كمري يرى مِنَ الضروري إقامة - المترجم له - في النجف، ولما أخذ ببعض الأفراد يتعرّض لموقوفات وأموال صغار آل المجتهد، قام - المترجم له - بمنع ذلك مدعماً مِنْ آية الله الكوه كمري، والشرابياني، فقد رفع طباً لناصر الدّين شاه ولي عهد مظفر الدّين، والحاج مير صالح المجتهد، ودامت معارضته لمدّة ثلاث سنوات، وبعد ذلك هاجر إلى - كربلاء - ليحضر بحث آبة الله الحاج الشيخ علي اليزدي المعروف به المدرس» مع زملاء الدرس، أمثال: الحاج الشيخ عبد الكريم الحائري، والآقا السيّد محمّد الأصفهاني، و ثقة الإسلام الشيخ عبد الكريم الحائري، والآقا السيّد محمّد الأصفهاني، و ثقة الإسلام الشهيد التبريزي، والآقا الميرزا محمّد تقى الشيرازي، ثمّ تهيّا لحضور البحث الشهيد التبريزي، والآقا الميرزا محمّد تقى الشيرازي، ثمّ تهيّا لحضور البحث

الخارج عند شيخ الفقهاء والمجتهدين الآخوند ملًا حسين المعروف بد الفاضل الأردكاني ». والفقيه الكبير الشيخ زين العابدين المازندراني الحائري.

عاد إلى أردبيل سنة (١٣٠٤ هـ) مروداً بهإجازات الإجتهاد مشغولاً بالتدريس وترويج الدَّين وحلّ الخصومات، وتكرَّرت منه الإعادة إلى العراق في أواخر سنة ١٣١٤ هـ) وتوطَّن كربلاء، وشارك في حلقات دروس الآيات العظام، أمثال: الشرابياني، والشيخ حسن المامقاني، والحاج ميرزا حسين الطهراني، والحاج الشيخ عبدالله المازندراني، والسيّد محمَّد كاظم اليزدي، وغيرهم مِنَ الآيات والحجج الآثبات، واختص أخيراً بآية الله الخراساني حتى آخر عمر الآخوند، وإستفاد مِنْ بحثه، وبعد وفاة الآخوند الخراساني حتى أواسط سنة (١٣٣٤ هـ) كان المترجم له في النجف الأشرف، ثُمَّ عاد إلى أردبيل فأقام فيها مرجعاً موجهاً، حتى وافته منيته يوم الأربعاء (١١ / شعبان المعظم / ١٣٣٩ هـ) وخملت جنازته سنة (١٣٤٤ هـ) إلى النجف الأشرف فدفن في وادي السلام في مكان اتَّخذه لنفسه في حياته.

ومِنْ آثاره: (٢٥) مؤلفاً مابين كتاب ورسالة، توجد عند ولده الأكبر الآقا ميرزا سليمان (محسن) في زنجان، وهي كما يلي: رسالة في «العدالة»، كتاب «الإغتسال». كتاب «الخمس». كتاب «المياه»، كتاب «الدماء الثلاثة »، كتاب «القضاء»، كتاب «مباحث الألفاظ». رسالة في «التبقية»، رسالة في «الإجتهاد والتقليد». رسالة في «التعادل والتراجيح»، رسالة في «باب الشك والضن واليقين». رسالة في «الإستصحاب»، رسالة في «منجزات المريض والوصية»، رسالة في «باب الإجازة»، رسالة في «الأغسال»، رسالة في «الخمس»، رسالة في «مباحث فقهية مختلفة»، رسالة في «مباحث فقهية مختلفة»، رسالة في «مباحث فقهية مختلفة»،

رسالة في «تقبيل الأعتاب»، رسالة في «وطئ الشبهة»، رسالة في «إثبات الصانع»، مجموعة في الفقه والأدعية، مجموعة مختلفة سمّاها «المعركة الكبرى».

أجازه آيات الله: السيدكاظم اليزدي، والشرابياني، والشيخ زين العابدين المازندراني الحائري، وغيرهم، وضاع البعض مِنْ كسبه، ومنها: رسالة في تحقيق تاريخ استشهاد الصديقة فاطمة الزهراء على في اليوم الثالث من جمادي الآخرة، مستنداً على الأدلة التاريخية والحديثية.

2-الحاج ميرزا عبد الله بن الميرزا محسن بن عبدالله الأردبيلي، أخ الميرزا علي أكبر المجتهد، والميرزا يُوسف، أكمل علومه في النجف الأشرف، فحضر بحث الآيتين: شيخ الشريعة الأصفهاني، والآخوند الخراساني، حتى بلغ مقاماً شامخاً في الإجتهاد، عاد إلى أردبيل فكان فيها مِنَ المراجع المبرّزين، يروّج له الآخوند الخراساني، ترجم له في «أعلام الشيعة ١: المبرّزين، وتاريخ محسني (مخطوط).

# الفصل السابع عشر مشاهير العلماء في أردبيل

# ١ \_ الاستاذ ابراهيم العلوي

ولد في أردبيل عام ١٢٦٢ هـش ودرس الفقه والاصول والخارج في منطقته على الاخوند قربان علي والشيخ فياض حتى نال الاجتهاد. كما تعلم الحكمة والفلسفة من الحاج السيد حسين الحكمي وكذلك علوم الرياضيات القديمة والحساب والهيئة والاسطرلاب. له عدة مؤلفات منها: ١-علم الهداية في شرح الكفاية ٢ سيف الصواب ٣ مناقب الاثنا عشر ٤ قسطاس البرهان في كلمة الميزان. توفى في سنة ٩٤ عام ١٣٥٦.

٢ - السيد إبراهيم الصفوى

السيدكمالالدين أميرزا إبراهيم الصفوي الأردبيلي

كان من تلامذة جلالالدين حسين بن خواجة شرف الدين عبدالحق الأردبيلي، وله منه إجازة (١٠).

(١) رياض العلماء وحياض الفضلاء ـ مخطوط ـ .

## ٣\_ الشيخ إبراهيم الكلانتري

الحاج الشيخ ميرزا إبراهيم الكلانتري

من أعلام القرن الرابع عشر . ولد في سنة ١٢٩١.

بدأ حياته العلمية في أردبيل وزنجان. كان زاهداً مـوجّهاً مـاهراً فـي تدريس السطوح لا سيما في الحاشية والمعالم والمطول.

سكن في أواخر عمره المشهد الرضوي ومات بها في سنة ١٣٨٤.

#### إلشيخ ابراهيم المشكيني

ولد عام ١٣٠٤ في أسرة دينية في أردبيل. والده من تلامذة المرحوم أية الله النائيني. انهى دراسته الحوزوية في أردبيل والنجف، حيث تتلمذ على كبار الأعلام كآية الله العظمى الحكيمج وآية الله العظمى الخوئي على أوفده آية الله العظمى الحكيم الى شمال العراق للخطابة والتبليغ. له عدة مؤلفات طبع بعضها. فارق الحياة عام ١٣٧٤ اثر سكتة قلبية ودفن في محافظة أردبيل.

## ٥ \_ الميرزا أبوالحسن المشكيني الأردبيلي

الشيخ الميرزا أبوالحسن بن عبدالحسين المشكيني الأردبيلي الحائري صاحب «الفوائد الرجالية»

مِنْ أَكَابِر ومتبحري علماء الإمامية أواسط القرن الرابع الهجري، فقيه أصولي، محقّق مدقّق، جامع المعقول والمنقول، حاوي الفروع والأصول، ذو فكر عميق ونظر دقيق.

ولد كما بخطه في بعض قرى مشكين سنة (١٣٠٥ هـ) أو (١٣٠٦ هـ)، وهاجر إلى أردبيل للإشتغال سنة (١٣٢٠ هـ)، ثُمَّ هاجر إلى النجف أواخر سنة (١٣٢٨ هـ) فأدرك بحث الشيخ الخراساني قليلاً. وتــلمذ عــلي الشــيخ عــليّ القوچاني أرشد تلاميذه.

وفي سنة (١٣٣٧هـ) قصد ـكربلاء ـوحضر فيها بحث الشيخ المـيرزا محمَّد تقى الشيرازي.

اشتغل بالتدريس والتصنيف في الحائر الشريف حتَّى عُدَّ مِنْ مــدرسي الأُصول المرموقين.

مرض أخيراً فذهب إلى بغداد للمعالجة وتوفّي بالكاظمية يوم الإثنين (٢٧ / ج ٢ / ١٣٥٨ هـ) فحُمَلَ إلى النجف ودفن في الصحن الشريف في الحجرة الواقعة على يمين مقبرة السيّد محمَّد كاظم اليز دي يَّتِهُ.

مِنْ تصانيفه: ١ ـ حاشية الكفاية مطبوعة متداولة. ٢ ـ حاشية العروة الوثقى، ٣ ـ المناسك، ٤ ـ كتاب الصلاة الكبير، ٥ ـ كتاب الزكاة، ٦ ـ كتاب الطهارة، ٧ ـ رسالة في الرضاع، ١٠ ـ رسالة في الرضاع، ١٠ ـ رسالة في المعنى الحرفي، ١١ ـ حواشي علىٰ الطهارة والمكاسب وغيرهما عند تلميذه المختص به السيّد مرتضى الخلخالي ١١١.

## ٦- أبوالسعود الكواكبي

أبوالسعود بن السيد أحمد بن محمدحسن بن أحمد الكواكبي

أصله من أردبيل. ولد بحلب سنة ١٠٩٠. أخذ العلم من والده وأعلام عصره. وتصدّى لمنصب الفتوى بعد أبيه.

استفاد عدّة من أعلام حلب من درسم وله تفوّق على كثير من العلماء

<sup>(</sup>١) نقباء البشر ١٠ ٣٨. مصفى المقال: ٢٨ ــ ٢٨.

٢٩٤ ..... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

هناك.

له «رسالة في آداب البحث» و «رسالة في الوضع» و «حواشي على منظومة أداب البحث».

توفي في شهر رجب من سنة ۱۱۳۷ ودفن في مقبرة أسرته في مسجد «أبي يحيى» ً ...

## ٧\_ المير أبو الفتح السيد محمد هادي تأج سعيد الأردبيلي

كان من تلامذة القاضي زادة الرومي وعصام الاسفرائيني وجمال الدين الشيرازي. درس في العراق فكان من علماء عصر الشاه طهماسب الصفوي. كان بارعا في التفسير والمنطق والكلام والفقه وفي فنون العلوم. وأفضل شاهد على ذلك آثاره القيمة من قبيل: ١-الحاشية على شرح آداب الفاضل ٢-الحاشية على شرح التبريزي ٣-الحاشية على تهذيب المنطق ٤-تفسير الشاهي وهو غاية في الدقة والجودة والفكر وفي آيات الاحكام. فقد خلف ما يربو على ٢٠ مؤلفاً. توفي عام ٩٧٦ في أردبيل ٢٠٠٠.

٨\_ الميرزا أبوالفضل الأردبيلي
 ١٠٠٠ الميرزا أبوالفضل الأردبيلي

الميرزا أبو الفضل بن محسن الأردبيلي مِنْ مشاهير العلماء وأعاظم الفقهاء.

كان والده مِنْ كبار تجّار أردبيل، تاقت نفس المترجم له لطلب العملم، فأخذ المقدمات والسطوح على أساتذة الوقت في أردبيل، وبعد أنْ كمل وبرع

١١) أعلام لفي والأدب.

<sup>(</sup>٣) الذريعة ١: ٤٤. هدية العارفين ٢: ٢٠٧.

هاجر إلى النجف الأشرف، فحضر بحث الآيات العظام فيها، أمثال: الآخوند الخراساني حضر عليه في الأصول، وشيخ الشريعة الأصفهاني حضر عنده في الرجال، وبعد أن أكمل مراتبه العلمية، ونال درجة الاجتهاد، وأجيز مِنْ أساتذته عاد إلى - أردبيل - مشغولاً بالوظائف الشرعية: مِنْ إمامة، وإفتاء، وإرشاد، وتدريس وغيرها، وكان مِنَ المراجع الَّذين يُرجع إليهم في التقليد وأمور الدِّين، محبوباً عند النّاس، وجيهاً عند مختلف الطبقات، ثقة ورعاً عابداً جليلاً، قضى على ذلك عمره الشريف حتى اخترمه الأجل في (٩/ربيع الثاني جليلاً، قضى على ذلك عمره الشريف حتى اخترمه الأجل في (٩/ربيع الثاني الم ١٣٦٤)، وشيع تشييعاً مهيباً يليق بشأنه ومقامه، ثُمَّ نقل جثمانه الشريف إلى النجف الأشرف ليدفن في مقبرة آية الله الشيخ كاظم الشيرازي في إحدى حجرات الصحن الحيدرى الشريف.

# ٩ \_ أبو الفضل عبدالحميد ال

كان المختار أبو الفضل عبدالحميد من العلماء والفقهاء. وقد نقل عنه ابن الفوطي هذه العبارة: قال بعض السلف اياكم ومؤاخاة الاشرار وعليكم بالمتقين الابرار فان الله تعالى قد حكى عن بعض أصحاب النار، ياليتني لم اتخذ فلانا خليلاً لقد أضلني عن الذكر بعد إذ جائني فبهنا على ان صديق السوء سبب لدخول النار.

١٠ \_ أبو بكر محمد بن اسماعيل بن المؤذن الأردبيلي

كان في قزوين فروى الحديث هـناك حـيث روى بسـنده عـن أبـي هريرة (۲).

<sup>(</sup>١) تأريخ أردبيل ودانشمندان ٢: ٦١.

<sup>(</sup>٢) التدوين بأخبار قزوين ـ مخطوط \_.

٢٩٦ ......المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

## ١١ \_ أبو بكر محمد بن منصور الميمندي

روى عنه أبو نصر أحمد المعروف بابن الحداد. وله أحاديث في كـتب التراجم (ال

## ١٢ \_ أبو عبدالله محمد بن على بن عبدالمؤمن الخلخالي

صوفي المذهب. وقد ذكره ابن القوطي في تلخيص الاداب في معجم الالقاب (٢٠).

## ١٣ \_ أبومنصور صالح الأردبيلي

أبومنصور صالح بن بديل بن علي البرزندي الأردبيلي.

من أعلام القرن الخامس الهجري. روى عن أبي الغنائم عبدالصمد بسن علي بن مأمون وأبي منصور بكر بن حيدر. وروى عنه أبو القاسم الرويدشتي. توفي سنة ٤٩٣ في بغداد (٣).

## ١٤ \_ أبو موسى الأر دبيلي

أحد علماء الطريقة ونقل عنه أنه قال: لابد من حفظ اللسان لدى العلماء والعين ندى السلاطين والقلب لدى الأولياء (٤٠).

۱۱٪ تأریخ أردبیل ودانشمندان ۲،۲۵۲.

۲۱. تأريح أردبيل ودانشمندان ۲: ٣٤٦.

۲۱) معجم البندان ۱: ۱۲٤.

٤٠) سفينة الراغب ودفينة الطالب.

مناهير العلماء في أردبيل......

# ١٥ ـ أبوجعفر محمد الأردبيلي

أبوجعفر محمدين موسى الأردبيلي

فيلسوف. له عدة تصانيف في علم الأخلاق منها «الشافي في الأخلاق»، «أسرار الحكمة»، «مداواة النفوس» في الحكمة العملية(١).

## ١٦ ـ أبو علي الحسن بن أبي الحسن البرزندي

من القدماء وقد روى في أمل التابعة لطبرستان عن عبدالرحمن بن قريش الهروي، كما روى عنه الحافظ أبو أحمد عبدالله بن العبدي الجرجاني (٢٠).

## ١٧ ـ الشيخ أحمد الباياني

ولد الشيخ أحمد في الخامس مِنْ شهر رمضان المبارك سنه (١٣٤٦ هـ) في أسرة دينية معروفة، و بعد أن اجتاز مرحله الدراسة الإبتدائية اشتاقت نفسه إلى تلقي العلوم و المعارف الإسلامية الحوزوية، وكان ذلك أيّام الحرب العالمية الثانية. فاستغل آية الله الباياني هذه الفرصة و هاجر إلى مدينة العلم قم المقدّسة حيث تتلمذ على أساطين العلم فيها، أمثال: مرجع الطائفة آية الله العظمى البروجردي يَخ، كما قرأ كتاب «الرسائل» للشيخ الأنصاري في على العظمى البروجردي في ما قرأ كتاب «الرسائل» لمجاهدي في و قسماً آية الله السلطاني الطباطبائي في ، و الكفاية على آية الله المجاهدي في و قسماً

<sup>(</sup>۱) الذريعة ۲۰: ۲٤١.

٢١) الأنساب للسمعاني.

مِنَ الكفاية أيضاً على العلّامة الكبير آية الله العظمي المرعشي النجفي ﴿

و بعد أنَّ أكمل دراسته للسطوح و التي استمرت سنتين، تهيّاً لحضور درس خارج البيع على المرحوم آية الله العظمى حجّت و بعد وفاته درس خارج الفقه على زعيم الطائفة الإمامية و مرجعها آية الله العظمى السيّد البروجردى على كما حضر في خارج الأصول على آية الله الدامادين، وأيضاً بعضاً مِنْ خارج الفقه عليه.

و مِنْ أَسَاتَذَتِهِ، أَيضاً: الآيات العظام، السيِّد الكلبايكاني، و الإمام الخميني (قدس سرهما).

و بعد أنْ بزَّ أقرانه، ولمع نجمه، و أشير إلى فضله، استقلَّ بالتدريس، فقام بوظائفه الشرعية، بتدريس طلاب الحوزة، و تخرَّج عليه نخبة مِنَ الأفاضل و كان نتحقيقاته الرشيقة أثراً في تزاحم الطلاب لحضور بحثه و الاستفادة مِنْ بركات أنفاسه، وكان يحضر درسه الكثير مِنْ طلاب الحوزه العلمية مِنْ مختلف الأقطار الاسلامية الذين توافدوا على قم المقدسة.

و أمَّا آثاره و تآليفه الرشيقة فمنها: شرح مفصّل و مبسوط عملى «مكاسب» الشيخ الانصاري على سمّاه «إرشاد الطالب إلى حقائق المكاسب» مِنَ الأوّل إلى آخر البيع إضافة إلى مقدار قليل مِنَ الخيارات، وله شرح عملى «كفاية الاصول» مِنْ أوّله مخطوط من رسالة عقد الفضولي طبع ضمن مجموعة مقالات في المهرجان الذي أقيم تكريماً للمقدّس الاردبيلي على فهرس «جامع الشتات» للميرزا القمّي على .

ظهرت عليه علائم المرض فأدخل مستشفى للمعالجة ، ولَمْ يؤثّر فسيه العلاج لإصابته بالمرض الرئوي ، فانتقل إلى جوار ربّه صبيحة يوم السادس من شهر ذي العقدة في سنة (٢٧) هـق .) ، عن عمر ناهز (٧١) عاماً ، و دفن

مشاهير العلماء في أردبيل......

بجوار السيدة فاطمة المعصومة على جنب مرقد أستاده آية الله السيد محمّد المحقّق الدامادين.

## ١٨ ـ السيد أحمد الخلخالي

من أعلام القرن الرابع عشر، كما كان عام ١٣٢٢ هـ. ق استاذاً لجعفر سلطان القرابي(١).

## ١٩ \_ أحمد الأردبيلي

أحمد بن أفشار الأردبيلي

لم نطلع على ترجمته إلا أنه ذكر صاحب معجم المطبوعات له كتاباً سماه «درة البيان في أحكام القرآن» (٢٠٠٠).

# ٢٠ ــ السيد أحمد الكواكبي الأردبيلي

السيد أحمد بن حسن بن أحمد الكواكبي الأردبيلي الحلبي

علامة كامل وأديب ماهر. ولد في حلب سنة ١٠٥٤ وتتلمذ عند أعلامها. كان ملازماً ليحيى بن عمر المنقاري شيخ الإسلام. وله مذاكرات ومباحثات نفيسة مع علماء حلب في مختلف العلوم. وكان من العلماء المشهورين آنذاك.

توفی سنة ۱۱۲۶ فی «آستانه» ودفن خارج باب «آدرنه» ۳۰۰

١١) نگاهي به تاريخ آذربايجان شرقي ٢: ٧٤٣

<sup>(</sup>٢) معجم المطبوعات لسركيس الدمشقي ١: ٣٣٤.

٣١) أعلام الفن والأدب ٢: ١١.

# ٢١ السيد أحمد الموسوي المحاملي

السيد أحمد بن حسين بن حسن الموسوي المحاملي كان أصله من أردبيل .

عالم فاضل، فقيه صالح. كان من تلامدة الشيخ بهاء الديس العامليّ وروى عنه الله.

## ميرزا أحمد بين آقا بالا

عالم فاضل ، متَّق ورع ، من أعلام القرن الرابع عشر .

ولد سنة ١٢٩٠ وهاجر إلى النجف الأشرف لتحصيل العلم سنة ١٣١٦.

كان من تلامدة آيةالله الخراساني وشيخ الشريعة الإصفهاني ومن زملاء الشيخ الطهراني صاحب الذريعة.

كان ذا اعتبار عند رجال الدولة، يقبلون تسجيلاته وأمهاره في الأسناد والتملكات.

له تأليفات في الفقه والتاريخ منها: «غنايم الدهر وأحكم الأسبوع والشهر»، «تكملة العارفين»، «مزارات في مكة والشام».

توفي سنة ١٣٥٠ ودفن في النجف الأشرف(٢).

٢١. أمل الأمل ٢٠١٣.

<sup>(</sup>٢) الكراء البررة لنشيخ الظهرائي صاحب الذريعة.

## ٢٣ ـ أحمد بن محمد الأردبيلي

أحمد بن محمد بن مزيد الأردبيلي

كتب التفسير الكبير للفخر الرازي في سنة ٧١٥ فيصححها وقيابلها. ويفهم منها أنه كان من العلماء ١٠٠٠

## ٢٤ ـ أحمد بن محمد بن مزيد الأردبيلي

دون تفسير الفخر الرازي قبل عام (٧١٥) ثم صححه وقابله. ومن همنا يتبين أنه كان من الأعلام ٢٠٠٠.

#### ٢٥ ـ الميرزا إسحاق الأردبيلي

الميرزا إسحاق بن محمدكاظم بن رجبعلي بن محمد حسين الأردبيلي

عالم، أديب، مؤلف. ولد في أول ربيع الأول سنة ١٢٣٣.

له مؤلّفات منها «حدائق ناصري» في ثلاث مجلدات.

کتب «کلیات مجنون» فی سنة ۱۲۹۵.

توفی سنة ۱۳۰۹(۳).

٢٦ \_ السيد أسد الله الطهوري (فاضل الخلخالي)

عكف على تحصيل العلوم الاسلامية في المدرسة الطالبية في تبريز ثم

٧١) مخطوطات مكتبة الإمام أميرالمؤمنين في لنجف الأشرف.

<sup>(</sup>٢) قسم مخطوطات مكتبة الامام أمير المؤمنين في النجف.

٣١) طبقات أعلام الشيعة ١: ١٣١.

رحل الى طهران نمواصلة الدراسة للعلوم المنقولة والمعقولة والبحث الخارج. كما كان بارعاً في علوم الفلسفة والحكمة الالهية والاشراق والهيئة والنجوم والاضطرلاب. توفي عام ١٣٢٩ ش بعد أن بلغ ٩١ من عمره ودفن في ضريح بن بابويه ١٠٠٠.

# إسماعيل البدري الأردبيلي إسماعيل بن أحمد بن محمد البدري الأردبيلي من أعلام القرن الثامن الهجري.

له كتاب «أنيس القلوب وغاية المطلوب» في الأدعية والأذكار، فرغ عنه سنة ٧٥٣ في المسجد الأقصى(٢).

## ٢٨ \_ أفضل الدين محمد الخونجي

أفضل الدين محمد بن نام أور بن عبدالملك الخونجي

من الفلاسفة الأطباء والمناطقة في القرن السابع في أذربيجان.

ولد في سنة ٥٩٠. له جملة من التأليفات منها «الموجز»، «المجمل»، «كشف الأسرار»كلّها في المنطق وتعدّ من أمهات المتون، وقد أكثر العلماء من الشروح والتعاليق عليها.

توفي في ٥ رمضان المبارك سنة ٦٤٦ في القاهرة (٣٠٪.

<sup>(</sup>۱) مشاهير خلخال: ۱۹۹

۲۰) کشف نظنون.

٣٠) معجم البيدان، دانشمندان آذربايجان: ٤٦٠.

مشاهير العلماء في أردييل......

# ٢٩ \_ السيد أقا الموسوي الخلخالي الم

ولد في النبجف الأشرف عام ١٣٢٤ هق فدرس فيها المقدمات والسطوح العالية حيث درس على يد الآيات العظام كالمشكيني والسيد أبو الحسن الاصفهاني وضياء الدين والشيخ محمد حسين الاصفهاني. وفد الى قم عام ١٣٥١ هق ليتتلمذ عند آية الله العظمى الحائري \_ أقام مدة في طهران. من مؤلفاته: ١- رسالة في الولاية ٢- حاشية وشرح استدلالي على طهارة العروة ٣- تقريرات بحث الاصول لآية الله العراقي.

## ٣٠ مولان الشيخ الأردبيلي

من أجلة تلاميذ العلامة السيد شريف الجرجاني ومن معاصري الشيخ شاه إبراهيم الصفوي الأردبيلي. وله قصةً نقله الخوانساري في روضات الجنات (٢).

## ٣١ الملا إمام الوردي المشكيني

درس في المدرسة الطالبية في محافظة تبريز، ثم تحمل العناء ليلتحق بالنجف الأشرف ليحضر درس الفاضل الشرابياني. فانطوى على العلم والفضيلة. كان حيّ الضمير حاد الفكر شجاعاً. حتى صلب في أردبيل على فكرد وعقيدته (٢).

<sup>(</sup>١١) كنز العلماء ٣: ٤٤١.

۲۱ روضات الجنات: ۸۵.

٣١) تأريخ أردبيل ودانمنشدان ٢: ٣٧٨.

## ٣٢ \_ أميرالدين الأردبيلي

المولى درويش أميرالدين الأردبيلي

فاضل عالم جليل، كان يسكن أردبيل. من علماء دولة السلطان شاه عباس الماضي الصفوى ومن بعده من السلاطين.

ورأى صاحب رياض العلماء بخط بعض تلامذته في أردبيل أن هذا المولى قد توفي وقت تحويل الحَمَل قريباً من الصبح في شهر رجب سنة ١٠٠٠.٦٩

#### ٣٣ السيد برهان الدين عظيمي الخلخالي

ولد عام ١٣١٦ في خلخال ودرس فيها المقدمات، ثم قصد زنجان لدراسة الفقه والاصول، كما اتجه الى النجف الاشرف لمواصلة السطوح العالية فتتدمذ على يد الآيات العظام كالسيد أبو الحسن الاصفهاني ومحمد حسين الغروى. ثم عاد الى موطنه لتبليغ الاحكام الشرعية. توفى عام ١٣٨٢ هـ. ق (٢٠٠٠).

#### ٣٤ \_ بشير بن حامد الجعفري

بشير بن حامد بن سليمان بن يوسف بن عبدالكريم الإمام نجم الديس أبوالنعمان الهاشمي الجعفري الأردبيلي

ولد في أردبيل سنة ٥٧٠. مفشر محدث، فقيه صوفي.

له «التفسير الكبير» في عدة مجلدات، «أحاسن الكرام»، «الأربعون

الأزرياض لعنساء ٢١:١٧

اً ٢) مشاهير خلخال 200.

مشاهير العلماء في أردبيل......

حديثاً في أمور الدين» (١٠.

توفي في شهر صفر سنة ٦٤٦ في مكة المعظمة.

#### ٣٥ \_ بيوك خليل زاده (المروج)

ولد في أسرة دينية عام ١٣٠٩ هش. درس المقدمات والسطوح في أردبيل على يد بعض الأعلام كالشيخ غفور والملا يعقوب والملا محسن. ثم توجه الى قم ليدرس الرسائل والمكاسب على آية الله الطباطبائي والشيخ محمد أحمد الكافي. كما حضر حلقات الفلسفة للشيخ محمد لاكاني والمرحوم العلامة الطباطبائي. ثم حضر في مشهد دروس البحث الخارج لآية الله العظمى السيد يونس الأردبيلي والمرحوم الشيخ هاشم القزويني. وقد انتفضت منطقة أردبيل إبان أحداث الثورة عام ١٣٥٧ كسائر مناطق البلاد، فكان لسماحته أن لعب دوراً في توجيه الأمة فأقام أول صلاة جمعة في أردبيل الى جانب خدماته الثقافية والاجتماعية الجليلة على مستوى المحافظة أن وقد دون هذا الكتاب على ضوء وصيته ليطرح في مؤتمر المقدس الأردبيلي. ثم التحق بالرفيق الأعلى عام ١٣٨٠ وهو في الحادية والسبعين من عمره فساهمت الآلاف من أبناء أردبيل وسائر المدن في تشييعه.

## ٣٦ ـ تاج الدين على بن عبدالله الأردبيلي

ولد في أردبيل وسكن في تبريز. درس الحديث والأدب والمنطق والحكمة والطب والتفسير والرياضيات وسائر العلوم. وقد تتلمذ على كبار العلماء كشمس الدين المؤذن وقطب الدين الشيرازي وفخر الدين جار الله

<sup>(</sup>١)كشف الظنون ٦٤٤٤٤٠.

<sup>(</sup>۲) آوای اردبیل: ۲.

الجاربردي. أقام في القاهرة وتصدى للدرس والفنون. كما كان مشهوراً بالفقه والعربية والمعقول والمنقول والحساب. من مصنفاته: ١- مبسوط الكلام في تصحيح ما يتعلق بالكلم والكلام من شرح كافية ابن الحاجب ٢- الحاشية على شرح الحاوي الصغير لنجم الدين عبدالغفار القزويني الشافعي. صرح السيوطي أنه أوحد ومتدين ذو مروءة ومن خيار العلماء. توفي في القاهرة في ١٧ رمضان عام ٢٥ أو ٧٤٨ (١).

#### ٣٧ \_ السيد جعفر الخلخالي

عالم عامل كامل، من أعلام خلخال. وصفه السيد عبدالله شبر في أول رسالته في أصول الدين هكذا: «العالم العامل، المهذب الكامل، الطاهر المطهر، السيد جعفر الخلخالي»(٢).

٣٨ جمال الدين عبدالله بن محمد الكوراني الأردبيلي
 هو من فضلاء المعقول وفوض اليه تـدريس التـفسير فـي المـدرسة

المزهرية. توفي عام ١٩٤٤٪.

٣٩\_ جمال الدين محمد الأردبيلي جمال الدين محمد الأردبيلي محمد بن عبدالغني الأردبيلي من مشاهير النحاة والأدباء.

<sup>(</sup>١) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة ٣٠ ٧٢.

۲۱) انکراء ليورة ۲ ، ۲۲۵.

٣١ نظم العقيان في أعيان الأعيان: ١٣١

من آثاره العلمية «أنموذج الزمخشري» من أشهر الكتب الدراسية النحوية.

له «حواشي على الكشاف» ، «حواشي على النموذج» ك.

## ٤٠ - الشيخ حبيبالله الأردبيلي

الشيخ حبيب الله ايرد موسى الأردبيلي، مِنْ مشاهير أهل العلم والفضل في العصر الأخير، أصولي كامل، فقيه ماهر، متنبع باهر، أستاذ مسلم، مِنْ تلاميذ آية الله الشيخ محمَّد كاظم الخراساني، له حاشية على رسائل الشيخ الأنصاري كتبها حوالي سنة (١٣٢٤هـ) انتقلت ملكيتها إلى انسيّد محمَّد مفتي الشيعة الموسوي، تحتوي على مباحث القطع والظن والإحتياط والإستصحاب، كتب المطالب بشكل مختصر ومفيد لا غنى للطالب عنها. أبتلي أواخر عمره بالسكتة الناقصة منعته مِنَ التدريس وَلَمْ يمض قليلاً حتى انتقل إلى جوار ربَّه في النجف الأشرف ودفن في وادى السلام.

## ٤١ - السيد حسن الأردبيلي

عالم معاصر للشيخ الأعظم مرتضى الأنصاري المبتوفي سينة ١٢٨١. وتوفي بعده.

رأى العلامة الطهراني بعض تملّكاته على الكتب كما صرّح بـذلك في الذريعة (٢).

<sup>(</sup>١١) الذريعة ٣: ١١٥.

<sup>(</sup>٢) الذَّريعة ٢٣٢/٢، وانظر: أعلام الشيعة ٢: ٢٦٥.

## ٤٢ \_ الشيخ حسن الخانقاهي

الشيخ حسن بن على الخانقاهي

عالم فاضل، من معاصري الشهيد الأول رضوان الله عليه، كتب بخطه نسخة من تحرير الأحكام للعلامة، الذي ألّف سنة ٦٩٧.

أجازه المولى محمد بن محمد بن علي الآملي في سنة ٧٢٥، والسيد الشريف أبوعبدالله محمد بن محمد بن زهرة الحسيني سنة ٧٥٧، والسيد شمس الدين محمد بن أحمد بن أبي المعالي الموسوي سنة ٧٥٧.

#### ٤٣ ـ الملاحسن الخلخالي

كان من كبار علماء خلخال. عاش اوائل القرن ١٣ هـ وكان ماهراً في الشعر ٢٠.

#### الملاحسن الخلخالي الملاحسن الخلخالي

الملاحسن بن السيد الحسيني الخلخالي، كتب «حاشية أنوار التنزيل» للبيضاوي من سورة ياسين إلى آخر القرآن الكريم.

توفي سنة ١٤ (٣١٠).

٧١) الحقائق الراهنة في تراجم أعيان المائة الثامنة.

۲۱) مشاهير خلخال: ۵۸۷.

۲۳) پیف ج المکنون ۱: ۲۹۱.

مشاهير العلماء في أردبيل......مشاهير العلماء في أردبيل.....

# 20 ـ أغا حسين الخلخالي

كان من كبار علماء خلخال ونوابغها في الفقه والاصول. كان حسن الطبع وله قصيدة غاية في الروعة. توفي عام ١٢٣٠ هـ. ق ٢٠٠٠

## ٤٦ مولانا حسين الخلخالي

القطب الأعظم والنحرير الأكرم مـولانا الفـاضل حسـين الحسـيني الخلخالي

من مشاهير أعلام القرن الحادي عشر ومن تلاميذ حبيب الله ميرزا جان الشيرازي.

كان نقّاد عصره، خبيراً في فن المناظرة. له من الآثار والتصانيف: «حاشية اثبات الواجب» للدواني، «شرح الدائرة الهندية»، «شرح التهذيب المنطق» الدوانية»، «حاشية تفسير البيضاوي»، «حاشية حاشية تهذيب المنطق» للدواني، «حاشية الخفرية على شرح التجريد» للقوشجي، «رسالة في القبلة»، «تشريح الأفلاك»، «حاشية شرح العقائد العضدية».

توفي بعد سنة ١٠٢٤ حيث إنه تاريخ تأليف شرح التهذيب ٢٠٪.

٤٧ ـ السيد حسين الأردبيلي

حسين بن الحسن الحسيني الأردبيلي

من أعلام أردبيل في القرن العاشر ، هاجر إلى تلك المدينة في سنة ٩٧٣

<sup>(</sup>١) مجموعة خطية أيوب الاسكافي خ

٢١)كشف الظنون ١: ٥١٦، الذريعة ١٧. ١٤٠

واتصل بالسيد حسين هذا وسأل عنه كثيراً من المسائل الفقهية جمعها مع أجوبتها في كتاب أسماه «تحصيل المراد مما استصعبت من عبارات الإرشاد»، وذكر أن السيد له مؤلفات كثيرة نسخها لنفسه، ووصفه بـ «سيد المحققين، سند المدققين، وارث علوم الأنبياء والمرسلين، نائب الأئمة المعصومين، سلالة الأئمة الطاهرين، نتيجة العلماء المجتهدين..»(١٠).

## ٤٨ \_ حسين الأردبيلي

فقيه فاضل صالح ، من معاصري الشيخ بهاءالدين العامليّ .

له «حواشي على تهذيب الوصول إلى علم الأصول» للعلامة الحلي، «شرح الرسالة الصومية» للشيخ البهائي. وقد سمع نعي الشيخ حين تأليف هذا الشرح كما صرّح بذلك في بعض مواضعه.

## ٤٩ \_ حسين الأردبيلي

من الأعلام في العهد الصفوي. له «شرح إثبات الواجب» لجلال الديس الدواني، و «تعليقة شرح العضدي».

توفی سنة ۹۵۰(۲).

## ٥٠ \_ المولى حسين الإلهي

المولى كمال الدين حسين بن الخواجة شرف الدِّين عبد الحقّ الإردبيلي المعروف بالإلهي.

فاضل عالِم. متبحر كامل، شاعر جامع، ماهر في العلوم العقليَّة،

١١) تراجم الرجالي ١: ٢٨١.

٢١)كشف الظنون ١: ٨٤٢.

و النقليّة و الطبيّة، وكان إماماً متصلّباً في التشيّع، مصادفاً زمانه أوان ظهور دولة الشاه إسماعيل الصفوي الموسوي، بل نقل أنّه أوَّل مَنْ صنّف في الشرعيّات على مذهب الشيعة \_ بالفارسية \_، وأظهر ما أبطنه طول الدهر مخافة أهل الخلاف مِنَ الناصبيّة، وقد هاجر في أوائل نشونه إلى شيراز وهراة، وغيرهما لتحصيل الفضائل والكمالات، وبعد أنْ استكمل نفسه الشريف عطف على وطنه المنيف، وأقام به.

وقد قرأ على المولى جلال الدين الدواني، و السيّد الأمير غياث الدين بن الأمير صدر الدين الشيرازي الدشتكي، و الأمير جمال الدين عطاء الله بن فضل الله الحسيني الدشتكي الشيرازي، و غيرهم مِنَ العلماء الفحول، و نبلاء المعقول و المنقول.

وكان له (رحمه الله) ميل شديد إلى التصوف كما أستفيد مِنْ كلماته، و استرشاده مِنْ بركات خدمة الشيخ حيدر بن الشيخ صفي الدين الإردبيلي المشهور، و شرحه بلسان أهل الذوق ديوان شيخهم الشبستري المعروف بد گلشن راز» و غير ذلك مِنَ الأمارات عليه.

هذا، وله أيضاً مِنَ المصنّفات غير هذا الشرح اللطيف الّذي لايُمكن وصفه بالتعريف، شرحه الفارسي على «نهج البلاغه» الّذي ألّفه باسم السلطان شاه إسماعيل المذكور، وكتاب آخر في الأئمّة الإثني عشر بيه و أدلّة إمامتهم أيضاً بالفارسيّة، تفسير فارسي كبير في مجلّدين، و آخر عربي لَم يتجاوز سورة البقرة كما أستظهر، و ترجمة «مهج الدعوات»، و رسالة تركيّة في الإمامة، ألّفها للسلطان المذكور، و شرح على «تهذيب» العلّامه الحلّي، و على «أشكال التأسيس» و حاشية على «شرح المواقف»، و على شرحي و المطالع» و «الشمسيّة»، و على «شرح هداية» الميبدي للفاضل الأبهري، «المطالع» و «الشمسيّة»، و على «شرح هداية» الميبدي للفاضل الأبهري،

وعلى «حاشية شرح التجريد» الجلالية والصدرية، وعلى «شرح المجعميني» في الهيئة، وعلى شرح «تذكرة الهيئة» النصيرية، وعلى «تحرير أقليدس» في الهندسه، وعلى «رسالة بيست باب» الأسطر لابية، وغير ذلك. ومع وفور تدين هذا الشيخ و تشيعه قد يُرمى بالتسنن، وهو منه برئ، ووجهه واضح، فليتأمَّل.

و له الرواية عن الشيخ أبي الحسين محمَّد الحلِّي، عن شرف الدين المكّى، عن الشيخ المقداد السيوري الذي هو مِنْ أكابر العلماء.

و جاء في «رياض العلماء»: إنَّ مشاجرات و مناظرات قد وقعت بين الشيخ الإلهي يرى عدم صحَّة الشيخ الإلهي يرى عدم صحَّة صلاة الجمعة في عصر الغيبة (١).

توفّي الإلهي سنة (٩٣٧ه) و قيل: بسنة (٩٤٠ه)، بعد أنْ قضى أربعين و نيّف سنة مِنْ عمره الشريف في العلوم الإسلامية و المعارف الجعفرية، و دفن في الروضة الصفويَّة بأردبيل.

#### ٥١ \_ الشيخ حسين النحوي

هو أحد علماء أردبيل وعلمها في الزهد والورع والتقوى. تتلمذ على يد كبار العلماء الأعلام كآية الله الميرزا علي أكبر مجتهد وآية الله السيد أحمد المرتضوي، شم درس السطوح العالية في قم على يد الآيات العظام كالبروجردي وحجت، حيث حظى باهتمامهم ورعايتهم، فكان من مقربيهم وخواص بيوتهم. ثم اتجه بأمر سماحة آية الله العظمى البروجردي الى منطقة

١١١ رياض العلماء" للأفندي ٩٩٢٢.

«گنبدكاوس» لينهمك ٣٠ سنة بتبليغ أحكام الدين وبناء المراكز الدينية والمساجد فاسدى عدة خدمات جليلة لأهالي تلك المنطقة له عدة مؤلفات. توفي عام ١٣٦٦ ودفن في قم.

## ٥٢ ـ السيد حسين لطيفي

ولد في خلخال عام ١٢٨٤ ه. ق ودرس فيها المقدمات، قصد زنجان لمواصلة الدراسة على يد الاعلام كآية الله الملا قربان علي الزنجاني. ثم عاد الى منطقته ليروج الأحكام الشرعية وعلوم اهل البيت على كما لمس فيه الناس بعض الكرامات والبركات التي حباها الله والأثمة على به توفي عام ١٣٦٦ ش (١٠).

## ٥٣ - حسين بن محمد الخلخالي

عاش في القرن الحادي عشر. له مجموعة باسم (حدوث العالم) فلسفية المضمون وباللغة العربية وقد قدمت لغياث الدين محمد ميرميران انهى هذه المجموعة عام ١٠٨٦ في بحث حدوث العالم وعدم قدم الجواهر والاعراض به ٢٠١٠.

## 02 ـ حسين علي المحقق الخلخالي

الميرزا حسين علي المحقق الخلخالي ابن الميرزا محمدرضي المجتهد

<sup>(</sup>۱) مشاهير خلخال: ٤٦٧.

<sup>(</sup>١٢) فهرس النسخ الخطية لمكتبة أية الدالمرعشي النجفي ١٦٨٠١٦.

ولد في خلخال سنة ١٢٧٩. كان من أكابر العلماء في مختلف العلوم من الفقه وأصوله. الحكمة والفلسفة. المنطق، الرياضيات.

لقّبه أساتذته بـ «المحقق». وهو من تلاميذ الميرزا أبوالحسن جلوه في الحكمة ، ومن أساتيده في الفقه الميرزا حسن الآشتياني .

انتقل إلى خلخال بعد إتمام المراحل الدراسية وتصدّى لإجراء الأحكام والقوانين الشرعية.

له «ترجمة وشرح الشفاء» لأبي على سينا، لمّا يطبع.

توفي يوم عاشوراء من سنة ١٣٦٣ ودفن في حسين آباد قمرب منزار السيد عبدالعظيم الحسني رضوان الله عليه (١٠٠٠).

## حفص الأردبيلي

أبوالقاسم حفص بن عمر الحافظ الأردبيلي

من أعلام القرن الرابع الهجري. كان محدّثاً مصنّفاً سيّاحاً. روى عن أبي حاتم الرازي ويحيى بن أبي طالب ومن في طبقته. وروى عنه أحمد بن طاهر الميانجي وأحمد بن على بن لال وغيرهما.

قال الذهبي: أخبرنا سليمان بن قدامة الحاكم، أنبأنا جعفر بن علي، أنبأنا أبوطاهر السلفي، أنبأنا الفقيه علي بن أحمد الزنجاني بسراة (سراب) في صفر سنة ٥٠٣، أنبأنا القاضي أبومحمد عبدالله بن علي النسفي بأردبيل، أنبأنا يحيى بن محمد الجعدى، أنبأنا حفص بن عمر الحافظ، إلى آخره.

۱۱ مختصري از تاريخ خلخال.

مشاهير العلماء في أردبيل......مشاهير العلماء في أردبيل.....

توفي سنة ٣٣٩. وذكر ترجمته كثير من أرباب التراجم والتاريخ ٢٠٠

# ٥٦ - حمد الله الأردبيلي

عمدة الفضلاء وزبدة العلماء، متبحّر جامع فاضل، من أعلام القرن الحادي عشر.

سكن في شيراز وصحبه تقي الدين صاحب «تذكرة عرفات العاشقين» الذي ألّفه سنة ٢٠١٠٢٥.

#### ٥٧ \_ مولان حمزة

من الحكماء المعاريف في أردبيل في أواخر القرن الحادي عشر ، ومن تلامذة المحقق الأردبيلي .

له بعض التعاليق والفرائد والإفادات.

توفي سنة ١٠٩٩ بمرض الطاعون.

## ٥٨ - السيد حميد المرتضوى

ولد عام ١٣١٤ ش ودرس في خلخال المقدمات. أقام ١٥ سنة في قم فتتلمذ على يد أعلامها كالبروجردي والامام الخميني والعلامة الطباطبائي. توفى عام ١٣٧٥<sup>(٣)</sup>.

١١) انظر: معجم الأطباء: ٣٠٧. إيضاح المكنون ٢: ٤٢٤. تذكرة الحفاظ ٣: ٦٥. دانسمندان أذربايجان: ٩٩.

٢١) الدريعة ٩: ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) مشاهير خلخال: ٤٦٩.

# ٥٩ \_ خان محمد الأردبيلي

مولانا خان محمد الأردبيلي

عالم فاضل معاصر للعلامة المجلسي قدس سره، قرأ مجلداً من التهذيب عند العلامة فأجاز له وقال في أوله: «أنهاه المولى الفاضل، التقي الزكي، مولانا خان محمد الأردبيلي أيّده الله سماعاً وتحقيقاً في مجالس آخرها أواسط شهر ذي القعدة الحرام لسنة اثنتين وسبعين... العصمة عليهم السلام. كتبه الحاج محمد باقر بن محمد تقي (١).

## ٦٠ خداوردي الأردبيلي

المولى خداوردي الأردبيلي

كتب بخطه شرح الإشارات في مدرسة جدة باصفهان لسنة ١٠٧١ وكتب على النسخة: «الحمد لله الذي وفقنا لاستشراح دقائق الشرح وأعاننا لاستصباح حقائقه..» إلى آخره (٢٠).

٦١ \_ الشيخ خليل الأردبيلي

من أعلام القرن الثالث عشر .

عالم فاضل، كان ساكناً في كربلا، وكتب بخطه الشرح الصغير وعليه بعض الحواشي منه تدلّ على اطلاعه الواسع وعلمه الوافر. كتبه سنة ١٢٢٥.

١١١) الروضة النضرة بالمخطوط بد.

٢٠) الروضة النضرة مخصوصا.

مشاهير العلماء في أردبيل.....

## ٦٢ ـ الشيخ داود الأردبيلي

استقر في حلب ودرس الفقه حتى برع فيه، فكان ممن تتلمذ عليه قاضي القضاة كمال التادفي الماليات

# ٦٣ ـ ركن الدين أبي محمد يزيد بن أحمد بن محمد الأردبيلي

كان شافعي المذهب، ومن مؤلفاته (تحرير الفتاوى في شرح الحاوي) و(مرشد العياد في الأوقات والأوراد) و(نهاية الاصول في شرح الاصول للبيضاوي)(٢).

## ٦٤ ـ ركن الدين محمد الأردبيلي

ركن الدين أبويزيد محمد بن أحمد بن محمد الأردبيلي الشافعي له «تحرير الفتاوي في شرح الحاوي»، «مرشد العباد في الأوقات والأوراد»، «نهاية الأصول في شرح الأصول» للبيضاوي الشيفاء الأصول في شرح الأصول»،

## ٦٥ السيد زكى الخلخالي

حاز على الاجتهاد في الفقه والاصول وتشهد له مؤلفاته بفضله وعلو مقامه وأغلبها في الحكمة الالهية والفلسفة والنجوم والهيئة والرياضيات. أقام مدة في باكو. وكان الجميع يستجيب لفتاواه في الامور الشرعية. عاد أواخر

<sup>(</sup>١) الكواكب لسائرة بأعيان المئة العاشرة ١٠٨،٠

۲۱، یضاح المکنون ۱: ۲۳۱.

<sup>(</sup>٣) إيضاح المكتون ١؛ ٢٣٢.

٣١٨ ..... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

عمره الى خلخال ودفن جوار بقعة السيد دانيال(١٠).

٦٦ ـ الشيخ ستار الأردبيلي

الشيخ ستار بن عبدالوهاب الأردبيلي

عالم جليل، وفاضل كامل، من أعلام القرن الرابع عشر ومن أفاضل تلامذة الميرزا حبيب الله الرشتي ومن ملازميه. كتب تقرير أبحاثه في ستّ مجلدات.

توفي سنة ١٣١٢ في النجف الأشرف، ودفن في الأيوان الذهبي من الحرم العلوى سلام الله عليه ٢٠٠٠.

٦٧ ـ الشيخ ستار الأردبيلي

الشيخ ستَّار بن محسن الأردبيلي

عالم فاضل جليل. تتلمذ عند الشيخ محمدحسن المامقاني والآخوند الخراساني وغيرهما من أساتذة عصره، ثم رجع إلى أردبيل، وله رئاسة دينية هناك. كان من المراجع المحترمين والمعتمدين عند الناس.

توفی سنة ۲۳۱۳۳۲.

الشيخ ستار الأردبيلي
 الشيخ ستار بن محمد صالح الأردبيلي

١١) خلخال والمشاهير: ٤٧٤ ـ ٤٧٤.

۲۱) الدريعة ١٤٧٧٪

<sup>(</sup>٣) نقياء البشر

مشاهير العلماء في أردبيل.....

عالم جليل، وله إلمام بالرياضيات.

له حواشٍ على «صحيفة الأسطرلاب». «حاتمية»، «تشريح الأفلاك». «بيست باب»، وتاريخ هذه الحواشي سنة ١٦٠٧٪.

## 79 ـ الشيخ سعيد النقشبندي

هو أحد أعيان علماء العامة في منطقة طوالش، حيث يحظى باحترام واجلال كافة أبناء العامة في طوالش كان ماهرا في الأبحاث العلمية، معروفاً سيانه (٢٠).

٧٠ السيد سميع الخلخالي

فاضل عالم، من أعلام القرن الثالث عشر.

سأل من الحكيم المولى هادي السبزواري صاحب المنظومة \_ المتوفى سنة ١٢٨٩ \_عدة أسألة، وقد أجاب عنها السبزواري ووصفه في مقدمة الأجوبة: «العالم الفاضل الكامل ذا المكارم والمعالي، والعالم السيد سميع الخلخالي»(١٢).

٧١ ـ سنان الدين يوسف بن العلامة عزالدين يوسف بن عبدالله هل الابادي

كان استاذ فقهاء آذربيجان ومحدثيها. تعلم التصوف من الچلبي الخليفة.

<sup>(</sup>١) الكوام البررة ٢: ٧٣٢.

<sup>(</sup>٣) تاريخ أردبيل ودانشمندان ٢: ٣٧٣.

٣١) الكرام البررة: ٦٩٢.

كماكان زاهدا وعابداً مرتاضا ناصحا للطالبين. عمر أكثر من قرن حيث سكن في زاوية خويش قرب مسجد ايا صوفيا في تركية وتوفي فيها عام ٧٩٩ من مؤلفاته:

١-الأزهار في شرح المصابيح.
 ٢-الأنوار الأعمال الأبرار.
 ٣-شرح الأنوار لنور الدين ١٠٠١.

٧٢ \_ شرف الدين الأردبيلي

من الأعلام المتصوفة في القرن السابع.

كان زاهداً عابداً كثير الذكر والرياضة.

استفاد منه جملة من ملازميه. سكن سميساطية من بلاد مصر، وتوفي سنة ٦٧٥ ودفن جنب مقبرة أستاده برهان الدين الموصلي المعروف بابن حلوانية (٢٠).

## ٧٢ \_ السيد شفيع الأردبيلي

السيد شفيع الأردبيلي ابن السيد فاضل الخلخالي

ولد في أردبيل سنة ١٣٠٨. تتلمذ عند الأعلام الآيات: الشيخ النائيني وآقاضياء العراقي والسيد أبوالحسن الإصفهاني.

كان عالماً زاهداً تقيّاً ورعاً محافظاً على أوقات الصلوات والجماعات.

۱۱، کشف الظنون ۱: ۱۹۵۰

<sup>(</sup>۲) الوافي بالوفيات للصفدي ۲: ۲۹۵.

له «شرح الأربعين حديثاً» و«تقريرات أبحاث أستاده العبراقي» في مباحث الألفاظ والأصول العملية.

توفي سنة ١٣٨٤ ودفن في وادي السلام بالنجف الأشرف.

## ٧٤ - شمس الدين محمد الخطيب الخلخالي

شمس الدين محمد بن مظفر المعروف بالخطيب الخلخالي.

من فحول أعلام القرن الثامن في أذربيجان في المعقول والمنقول.

له جملة من المؤلّفات \_ يدرك منها مكانته العلمية \_ منها: «شرح مفتاح العلوم» للسكاكي، «شرح المختصر» (مختصر المنتهي ومختصر ابن الحاجب)، «شرح تلخيص المفتاح» للقزويني، «قصيدة في المنطق».

ذكره السيد شريف الجرجاني في حاشية حكمة العين وبجّله وجلّله. توفي سنة ٧٤٥ ودفن في مقبرة «چرنداب» في تبريزالا.

## ٧٥ - المير شيبة الحمد الخلخالي

كان من علماء خلخال وأدبائها. والى جانب مقامه الروحي الجدير باجلال العامة وإكبارها، فقد كان قمة في الفصاحة والبلاغة الشعرية. لا يعلم تاريخ وفاته، الا انه عاش حتى عام ١٢٩٢ هق ٢٠٠٠

٧٦ \_ صالح الأر دبيلي

من أعلام القرن الرابع عشر .

له «حقيقة العالم». طبع في تفليس سنة ١٣٢٠ الهجرية.

<sup>(</sup>١٨ كشف الظنون ٢: ١٨٥٥، هدية العارفين ٢: ٥٣ ١. إيضاح المكنون ١: ٣٣٤.

۲۱) خلخال والمشاهير: ٦٣٢.

## ٧٧ \_ الشيخ صالح الأردبيلي الخلخالي

درس المقدمات على والده وسائر علماء خلخال، ثم سافر الى النجف ليتتلمذ على يد الآيات العظام الشيخ مرتضى الحائري والحاج الميرزا حسن الشيرازي وسائر الأعلام، ثم عاد بعد أن اجتاز المرحلة الدراسية الى خلخال. كان خطيباً وعالماً مقتدراً، عرف آنذاك بالقضاء واجراء الحدود. توفي هناك في محرم الحرام ١٢٢٧ هق (١).

#### ٧٨ \_ السيد صالح الخلخالي

كان من تلاميذ الميرزا أبوالحسن جلوه المتوفى سنة ١٣١٤ والمولى محمد صادق الأردستاني. كان ماهراً في الحكمة والكلام، وله إلمام بالتدريس في مدرسة «دوستعليخان نظام الدولة» في طهران.

له من الآثار العلمية: «شرح الرسائل» للشيخ الأنصاري، «شرح القصيدة اليائية» للميرفندرسكي، «حاشية الحكمة الصادقية»، وهو تقرير أبحاث أستاذه الأردستاني، «التأملات العشرة»، «الإبانة المرضية»، «شرح دوازده امام» لمحيى الدين العربي بالفارسية.

توفي سنة ١٣٠٦ ودفن في مقبرة ابن بابويه<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) خلخال و لمشاهير: ۲۸.

٢١) لذريعة ٣٠ ٣٠١، نقباء البشر: ٨٨٥، المأثر و لأثار: ١٨٥، علماء معاصرين.

مشاهير العلماء في أردبيل.....

# ٧٩ ـ الشيخ صدرالدين الأردبيلي

من معاصري الشيخ العلامة أفندي صاحب رياض العلماء. كان مشتغلاً بالتدريس في أردبيل، وقد رآه صاحب الرياض ٢٠٠٠

# ٨٠ - السيد طه حسين الخلخالي

هو ابن السيد عبدالرزاق وأخ السيد المحققين، وكلاهما من كبار الاساتذة والعلماء. عاش حتى عام ١٣٤٥ هلاك.

# ٨١ - ظهيرالدين الأردبيلي

مولانا ظهيرالدين ضرير الأردبيلي

من تلامذة العلامة السيد مير شريف الجرجاني بـلاواسطة، والضسرير بدرالدين أمير السيد أحـمد اللالوي صاحب الرسالة اللـطائف والمـواهب المنظومتين.

# ٨٢ - الميرزا عبد الحسين الشريفي الخلخالي

ولد في خلخال عام ١٢٦٠ ش فدرس المقدمات هناك، ثم سافر الى زنجان لمواصلة الدراسة، ثم عاد الى خلخال لينهمك في تبليغ الأحكام الشرعية وتدريس العلوم الاسلامية. أما زهده وتقواه وورعه وفضائله المعنوية وسيرته العطرة أعظم مما تحيه الكلمات. توفي عام ١٣٣٦ ش في طهران

<sup>(</sup>١) الذريعة، دانشمندان آذربايجان.

<sup>(</sup>٢) مشاهير خلخال: ٤٧٧.

٣٢٤ ...... المقدَّس الأرديبلي حياتُه وآثارُه

ودفن في بن بابويه ٧٠٠

٨٣ عبد الحسين المشكيني

عبدالحسين المشكيني المعروف بـ «امام»

من أعلام القرن الرابع عشر الهجري.

من الأعلام الفقهاء ومن ملازمي الفاضل الشرابياني ومن خواص تلامذته.

توفى ١٨ ربيع الثاني من سنة ١٣٣٥٪.

#### ٨٤ الشيخ عبد الخالق اليكتائي

كان عالماً ربانياً وأسوة في التقوى ومكارم الأخلاق. التحق أوائل القرن الرابع عشر للهجرة القمرية بالحوزة العلمية في زنجان ليدرس على علمائها ومجتهديها خاصة الآيات العظام الآخوند الملا قربان علي والشيخ فياض الدين والميرزا عبدالرحيم فقاهتي حتى نال مراتب عالية في العلم والتقوى. نشيط في تعليم وتربية المؤمنين قولا وعملا حتى وافاه الأجل عام ١٣٧٢ هـ. ق

مهد الرحمن الأردبيلي
 عبدالرحمن بن عطاءاته الشهير بـ«الشيخ الأردبيلي»
 من تلاميذ السيد شريف الجرجاني.

۲۱) خلخال والمشاهير: ۱۹۶۸

الإراقياء السرالصاحب الدريعة

۳۱) خبخال والمشاهير: ۵۲۸.

كتب شرحاً على «منهاج الوصول إلى علم الأصول» لعبدالله بن عمر البيضاوي المتوفى سنة ٦٨٥٪.

# ٨٦ عبد الرحمن الخونجي

من الفقهاء الأصوليين. كان حكيماً فكوراً دائم الخلوة صامتاً ذا بيان لطيف.

له تصانيف جيدة في المنطق ١٠٠٠.

# ٨٧ ـ السيد عبد الرحمن الكواكبي

ولد بحلب سنة ١٢٧١، واستفاد من والده السيد أحمد بهاءالدين. وكان والده من المدرسين الكبار في الجامع الأموي ومدرسة الكواكبية وكان أديباً، خبيراً في الفلسفة والتاريخ والعلوم الإسلامية وكان أهل حلب يسمونه «أبا الضعفاء».

كان له مع الإشتغالات الهامة، منصب النقابة، رحل إلى مختلف البلدان الإسلامية وتدخّل في السياسة كالسيد جمال الدين الأسدآبادي والشيخ محمد عبده المصرى وغيرهما.

له «أم القرى طبايع الإستبداد». «صحايف قريش». «العظمة لله»(٣).

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ٢: ١٨٨٠.

<sup>(</sup>٢) تلخيص معجم الأداب القسم الأول ٤: ٦٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجلة حكمت الرقم ٢ بقلم أيةالله الطالقالي .

٣٢٦ ...... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

## ٨٨ \_ الميرزا عبدالرحيم الخلخالي

فقيه وعالم من أعلام أواخر القرن الثالث عشر وأوائل القرن الرابع عشر القمري. كتب حواشي وتعليقات على كتاب الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية والتي تكشف عن علمه وفضله (١٠).

#### ٨٩ \_ عبد الرحيم الشيرواني

ميرزا عبدالرحيم الشيرواني المتخلص بـ «حزين»

من شعراء أواخر القرن الثاني عشر. أصله ومسقط رأسه أردبيل ونشأ في «شماخي» من توابع شيروان، ثم أسر وقضى سنين أسيراً في ولايات تركية، ثم عاد إلى إيران و توظف بالوظائف الحكومية في شيراز وأقام بها. حصل ضمن رحلاته \_كما يقول \_طرفاً من العلوم والآداب وحضر بالمقدار الميسور دروس العلماء والأفاضل.

أديب شاعر بالفارسية والتركية يتخلص في شعره «حزين». له «مظهر التزكية» و«سراج اليقين». ألَّفه سنة ١٩٩١(٢).

#### ۹۰ عبد الرزاق العلوى

هو نجل الشريف المير فتاح العلوي من كبار علماء خلخال ونوابغها في العلوم العقلية والنقلية حيث فاق فيها أقرانه. كان له خط جميل كخط المير عماد المعروف، كما كان ذا قريحة شعرية وقد خلف بعض الاشعار (٣).

۱۱) تراجع الرجال ۱: ۲۸۹.

۲۱، تراجم الرجال ۲: ۳۵ـ۳۳.

٣١) تأريخ أردبيل ودانشمندان ٢: ٧٥.

# ٩١ - الشيخ عبد الظاهر الاردبيلي

عالم فاضل من تلامذة المرحوم السيد أبو الحسن الاصفهاني. كتب بخطه الجميل مقدمة الواجب للخوانساري بتأريخ ١٢٩٧ هورسالة القضاء والقدر للملا صدرا في النجف الاشرف بتأريخ ١٣٠٠ ومن مؤلفاته أيضاً رسالة في أحاكم القضايا البسائط والمركبات وكتاب الهيئة والاسلام وهو رد عملى الهيئة والاسلام للسيد هبة الدين الشهرستاني. توفي في قم عام ١٣٠٦٪.

# ٩٢ \_ الشيخ عبد العزيز الأردبيلي

من الفقهاء البارزين والمحدثين في القرن الثامن.

تتلمذ عند الأعلام في دمشق مثل شيخ الإسلام تقي الدين بن تيمية الجراني وبرهان الدين فركاخ وشمس الدين الذهبي وغيرهم. ثم سافر إلى هند وصار من مقرَّبي محمد شاه الهندي ٢٠٠٠.

# ٩٣ - المولى عبدالعزيز الأردبيلي

سيرته ليست معروفة. ألف كتاب رياض المرتاضين وقد استهله: الله اكبر ما أحسن ابداع السموات العلى، سبحان الله ما أتقن انشاء الأرضين السفلى (٢٠).

<sup>(</sup>١) اعلام الشيعة ١: ١١٣٤.

<sup>(</sup>٢) نزهة الخواطر ٤٤٤.

<sup>(</sup>٣) الذريعة ١١: ٣٢٥.

٣٢٨ ..... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثاره

### ٩٤ \_ عبد العزيز الأردبيلي

درس العلم في النجف الأشرف حتى أصبح من علمائها. عاش في القرن الثالث عشر وكتب ملخصاً لمقدمات الحدائق فادرجه في حاشية المجلد الأول من الكتاب المذكور.

#### ٩٥ \_ عبد العظيم الخلخالي

كان من العلماء في عصر المشروطة. طبع كتاباً عنام ١٣٢٥ ق ينحمل عنوان «بيان معنى سلطنة المشروطة». وقد تعرض لهذا الكتاب صاحب الذربعة.

#### ٩٦ \_ السيد عبد العظيم الخلخالي (عماد العلماء)

عاش مطلع القرن ١٣. له كتاب (بيان معنى سلطنة المشروطة) الذي طبع بطهران عام ١٣٢٥ هـ. ق. وقد اعترض عليه صاحب كتاب الذريعة (١٠).

## ٩٧ \_ عبد العظيم الصدوقي الأردبيلي

شيخ العلماء الشيخ عبدالعظيم الصدوقي الأردبيلي

من العلماء المعاصرين. أديب فاضل جليل. أقيام بأردبيل واشتغل بتدريس التفسير.

له رسائل متعددة تكشف عن مقامه العلمي.

له «أحسن الحديث»، «أساس الإيمان وأصول الدين»، «أصول ديس

۱۲ و تشریعهٔ ۲۱ و ۲۷.

حكمت»، «تفسير آية الكرسي»، «تفسير دعاي صباح»، «جامع الأنوار»(١).

#### ۹۸ ـ عبدالعظیم الکلخورانی

عبدالعظيم بن حاج محمدقلي بن محمدقاسم الكلخوراني من أعلام القرن الثالث عشر الهجري، ومن فحول أعلام اردبيل.

كان نقُاداً فكوراً ورعاً عالماً بالمعقول والمنقول. ذا تأليفات رشيقة في الفقه وأصوله.

له إجازة اجتهاد من أستاده السيد ابراهيم القزويني.

كتب بخطه «شرح الهداية» للـميبدي و «شـرح الخـلاصة» فـي سـنة ١٢٥٤.

# ٩٩ - السيد عبد العظيم الموسوي الخلخالي

أحدكبار فقهاء ومدرسي الحوزة العلمية في النجف الأشرف مطلع القرن الرابع عشر للهجرة القمرية وكانت له حوزة للدراسة. كان ممن كتب تقريرات المرحوم الشيخ ابراهيم المحقق الرودسري الذي كتب حاشية على فرائد الاصول للشيخ مرتضى الانصاري. توفي عام ١٣٢٠ هـ. ق ٢٠٠٠

# ١٠٠ - عبدالعظيم بن علي محمد الأردبيلي

كان من وعاظ أردبيل ومشاهير علمائها. من مؤلفاته «تحفة الواعظين» الذي ضم مواعظ الناس وأرشادهم.

<sup>(</sup>١) طبقات أعلام الشيعة للشيخ الطهراني ١١٣٦٠١.

<sup>(</sup>۲) تراجع الرجال ۱: ۳۰۲.

## ١٠١ ـ سيد عبد الغني بن سيد أحمد الموسوى النجفي

ولد عام ١٣١٨ شمسي وحضر دروس الآيات العظام السيد أبو القاسم الخوئي والسيد محمود الشاهرودي، كما كان ملازماً لدرس الشهيد آية الله السيد محمد باقر الصدر. لعب دوراً مهماً في توجيه وخدمة أهالي أردبيل و آستارا. أما آثاره العلمية فهي تقريرات أساتذته. توفي في أردبيل في ٢٠ رجب عام ١٣٥٦ ش.

## ١٠٢ \_ عبد الغني بن عبد الله الأردبيلي

ليست هناك من معلومات عن سريته. من مؤلفاته شرح منهاج الوصول الى علم الأصول للبيضاوي (١)

#### ١٠٣ \_ الملاعبد الله الأردبيلي

عرف بالفضل والكمال والورع والتقوى والبصيرة الشاقبة. قرأ كتاب شرح اللمعة على الملا محمد باقر السبزواري. كان من تلامذة حسين الخوانساري وقد حصل على جواز الرواية من محمد باقر السبزواري صاحب كتاب «الذخيرة» و «الوسيلة» وكذلك من صاحب البحار العلامة المجلسي (٢).

## ١٠٤ \_ الشيخ عبد الله السمريني

أحد أفاضل بل مجتهدي أردبيل. كان يدرس فيها السطوح العالية بعد أن

١١) هدية العارفين ١١، ٥٩٠.

٣١) تجوم السماء: ٢٠٤.

انهى دراسته للمقدمات في بادكوبه والسطوح العالية في مشهد. شم واصل تحصيلاته بعد أن قصد النجف الأشرف حيث تتلمذ على يد فضلائها من قبيل شريعت الاصفهاني وسائر العلماء الأعلام. ثم عاد ليستقر في أردبيل. ولما نشبت الحرب العالمية الثانية وشعر بموعد اقتراب الروس من حدود أردبيل دعا قائلاً:

اللهم لاتجمع عبدك الذليل بهؤلاء.

فلم تمض اكثر من ثلاثة أيام حتى ودع الدنيا الفانية 🗥

# ١٠٥ - الشيخ عبد الله الكورائيمي

كان من الفضلاء ومدرسي السطوح العالية (كفاية الاصول والمكاسب). كانت حدة ذكائه وعظمة آرائه معروفة مشهورة. حصل على إجازة الميرزا محمد تقى الشيرازي في الاجتهاد.

# ١٠٦ \_ عبد الله النسفى

هو أبو محمد بن عبدالله الأردبيلي، كان من القضاة والمحدثين. وقد نقل الحديث بواسطة عن حفص بن عمر الأردبيلي. له كتاب الفوائد في المكتبة الظاهرية بدمشق (٢).

<sup>(</sup>۱) تأریخ أردبیل ودانشمندان ۲: ۹۵. ... ؛ ... ؛

<sup>(</sup>۲) تأريخ أردبيل ودانشمندان ۲: ۹۳.

٣٣٢ ...... المقنَّس الأربيلي حياتُه وأثارُه

## ١٠٧ \_ الآخوند الميرزا عبد الله بن الملا أق جن الأردبيلي

نقح نسخة مفاتيح الاصول للسيد محمد المجاهد في عام ١٢٦١ وقد أمر برفع النواقص في مبحث اجتماع الأمر والنهي (١٠).

## ١٠٨ \_ الشيخ عبد الله بن الملاحمزة الأردبيلي

كان سليم النفس معروفاً بالعلم والفضل والزهد والعبادة، كما كان من أنمة جماعة أردبيل. له مؤلفات عبارة عن: أنيس العابدين في الصلوات المستحبة ومخلاة الجواهر بجزئين ٢٠٠٠.

#### ١٠٩ \_ ابن صفار الميرزا عبدالمناف الأردبيلي

حكيم الهي وأحد الكواكب المتلألتة في سماء العلم والأدب ولد في أردبيل عام ١٢٨٤ فدرس المقدمات هناك، ثم واصل تحصيله للعلوم الدينية بعد أن سافر الى قم واصطمول والنجف. من مؤلفاته نصيحة الرضائية \_أخلاق الأولين \_انمعيشة \_كتاب \_الكيمياء كتاب المقامات \_علم الرمل والأدعية \_ تفسير سورة التوحيد \_نصائح الحكيم الالهى ابن صفار.

عبد الوهاب الأردبيلي
 أبوزرعة عبدالوهاب بن محمد بن أيوب الأردبيلي

من الأعلام المشايخ في القرن الخامس، ومن الزهاد المعمرين في

<sup>(</sup>۱۱) فهر من مكنية لور يخشي (۱۸۰

۲۱) الفهرسة الرضوي ۳۰۸،۱۳

أردبيل.

رحل إلى شيراز وأقام بها فاشتغل بالوعظ . وهو معاصر للعارف الشهير أبي عبدالله الخفيف.

توفی سنة ۳۱۵ ۱۱۱.

# ١١١ ـ الشيخ عبد الوهاب الصالحي الخلخالي

ولد عام ١٢٩٠ هق، درس المقدمات والسطوح في خلخال. ثم واصل دراسته في زنجان، ثم قصد النجف ليدرس على العلماء والآيات العظام خاصة الآخوند محمد كاظم الخراساني ومحمد علي الغروي والسيد علي التبريزي حتى حصل على إجازة الاجتهاد. يعتبر من كبار فقهاء وأعلام عصره. من مؤلفاته: ١- الرسالة الخاتمية ٢- لوايح الاسلام ٣- الرسالة التأريخية في الوقائع الدهرية الزمانية. توفى عام ١٣٧٢ هق ٢٠٠٠.

١١٢ \_ عبيد الله الأردبيلي

جلال الدين عبيدالله بن محمد جلال الأردبيدي

ولد في أردبيل في القرن التاسع. ثم أقام القاهرة وتتلمذ عند عبدالله شارح اللب واللباب، وأرشدالدين المتولي وركن الدين القرمي شارح الهداية وغيرهم من أعلام مصر.

قال القاياني: كان ساكنو، أردبيل في القرن التاسع شافعييّن، وقد ازدهر

<sup>(</sup>۱) دانشوران در تاریخ.

<sup>(</sup>٢) خلخال والمشاهير: ٥٣١\_٥٣٢.

المذهب الحنفي آنذاك، فكثير من الناس رجعوا من الشافعية إلى المذهب الحنفي الذاك، فكثير من الناس رجعوا من الشافعية إلى المذهب الحنفي الدنفي الذاك المدنوبي الم

#### ١١٣ ـ عزيز الله الحسيني

السيد عزيزالله الحسيني الأردبيلي المدرس بمقبرة الشيخ صفي في أردبيل

من نجوم سماء الفضل والأدب في أردبيل.

قال في رياض العلماء: فاضل عالم متكلم. وكان من علماء دولة السلطان شاه طهماسب الصفوى فلاحظ أحواله من كتب التواريخ.

ثم قال بلا فصل: ورأيت من مؤلفاته في البلدة المذكورة شرح الرسالة المختصرة للشيخ الطوسي في أصول الدين، أنّفه للسلطان المذكور بالفارسية، ولعله كان أردبيلي الأصل أيضاً، فلاحظ (٢٠).

#### ١١٤ \_ المير عزيز الموسوى

ولد في أردبيل عام ١٣٠١ وأنهى المقدمات هناك، شم هاجر الى قسم لمواصلة الدراسة فحضر دروس آية الله العظمى حجت على وآية الله الشيخ مرتضى الحائري. كما تتلمذ في النجف على يد بعض الأعلام كآية الله العظمى الحكيم والخوئي. له عدة مؤلفات في الاصول والفقه لم تطبع لحد الآن. توفي في ١٧٧ مهر عام ١٣٧١ هجري شمسى في مدينة قم.

<sup>(</sup>١) انظر: العبوء اللامع ٥: ١١٧.

۲۱) رياض العلساء ۲۲ ۲۱۲.

مشاهير العلماء في أردبيل......مشاهير العلماء في أردبيل....

١١٥ ـ عضد الدين أبو الفتح بن عماد الدين أحمد بن اسساعيل الكاكلمي الأردبلي

ينتمي الى أسرة عريقة وكبيرة وشريفة وأصيلة في أردبيل. فوضت الى جده في بداية الاسلام وظيفة القضاء والأحكام حيث توارثت الاسرة الكاكلية هذا المنصب حتى القرن الثامن. وأخيراً فقد كان من الرواة والمحدثين الله

# ١١٦ \_ السيد عقيل الخلخالي

السيد عقيل الخلخالي الهروآبادي

من أعلام القرن الرابع عشر ، متبحّر في علوم مختلفة . اشتغل بالتحصيل في النجف الأشرف . ومن أساتذته الميرزا أبوالمعاني المتوفى سنة ١٣١٥ المدفون في «تخت فولاد» باصفهان ، وكتب لاستاذه كتيّباً في الإستصحاب .

له تأليفات منها «تعليقة على القوانين». «تعليقة على الرسائل والمتاجر» كلاهما للشيخ الأنصاري، «إقامة الدلالات في عضالة الكلالات»، «حاشية على القاموس المحيط» للفيروز آبادي، و «الدر المنثور»، «حرمة بنات الموقب بالفتح على أولاد الموقب»، «حاشية على الأسفار الأربعة» للمولى صدرالدين الشيرازي.

توفی سنة ۱۳۲۹.

<sup>(</sup>١) تلخيص مجمع الاداب نسخة خطية ...

## ١١٧ \_ علاء الدين أبو الحسن على بن قاسم الأردبيلي

ولد في مدينة خليل الرحمن في الأردن. حفظ القرآن والمنهاج وألفية بن مالك وغيرها. كان يدرس في ذلك المسجد ببيانه الرائع حيث كان من فقهاء تلك المدينة وأعيانها. كان شافعي المذهب. من مصنفاته: (وصول الغمر الى اصول قرائة أبي عمر) توفي هناك عام ٨٩٦ ودفن في المقبرة السفلي (١).

# ۱۱۸ ـ علاء الدين الخونجي (۲).

كان فقيها من العبّاد. وقد وردت هذه الأبيات في وصيته:

لا تشرهن فالذل في الشره والعز في الحكم في الطيش والسفه

# ١١٩ \_ علاء الدين علي بن عيسى الأردبيلي

كان من المؤرخين وأحد تلامذة الطيبي الأنصاري. من مؤلفاته: نـزهة الأخبار في ابتداء الدنيا وقدر القوي الجبار، ونبذة في ذكـر النـيل وعـجائبه، ومختصر كشف الغمة في معرفة الأئمة. توفي في ١٩٢ه(٢).

## ١٢٠ \_ السيد على أصغر المجتهد الخلخالي

كان من الاجلاء والعلماء ممن عاش في خلخال وممن له بالغ الاثر في عصره. بلغ أحكام الدين على أحسن مايرام، فكان يحل بزهده وورعه وتقواه

١١٠) اليس الجليل بتأريخ القدس والخليل ٢٠ ٢ ١٢. كشف لظنون: ٢٠١٥.

٢١) للخيف سجمع الأداب ٤: ٩٩٣.

٣١) كشف لطنون ٣: ١٩٨٣ ـ ١٤٩٢

مشاكل المسلمين. أعمر مسجد خلخال الجامع عام ١٢٨٦ هـ ق٢٠٠

# ١٢١ ـ الشيخ على أكبر العابدي

ولد عام ١٣٣٦ هـ ق. شرع المقدمات في خلخال، ثم واصل دراسته الحوزوية في قم. درس على جهابذة الحوزة كالبروجردي والخوانساري والمرعشي النجفي والامام الخميني وسائر الاعلام. توفي عام ١٤٢٠ ق(٢).

# الخلخالي على الحسيني الخلخالي

علي بن محمد الحسيني الخلخالي

عالم فاضل جامع ، من أجلاء تلاميذ الشيخ بهاءالدين العامليّ . كتب في زمن أستاده «شرح خلاصة الحساب» و«تشريح الافلاك» ٢٠٠٠.

# ۱۲۳ \_ السيد على الخلخالي 😘

أحد علماء القرن ١٤ هق. ولد عام ١٣٢٣ هق وكان عالماء مجتهداً عظيم الشأن من أئمة الجماعة والفتوى وأحد أساتذة الفقه، مؤلفاته: ١ـ تقريرات الشيخ محمد حسين تقريرات الشيخ محمد حسين الاصفهاني في الفقه ٣ـ رسالة في التيمم ٤ ـ شرح العروة الوثقي.

<sup>(</sup>۱) مشاهير خلخال: ۶۸۹.

<sup>(</sup>٢) خلخال والمشاهير: ٥٣٩.

<sup>(</sup>٣) رياض العلماء \_مخطوط \_..

<sup>(</sup>٤) رجال الفكر والأدب في النجف: ١٦٢.

## ١٢٤ ـ السيد على الموسوي الخلخالي

كان من كبار علماء النجف، وكان يبقيم الجماعة في الرواق المطهر لضريح الامام علي على كماكان يمارس التدريس. توفي عام ١٣٩٢ ودفين جوار جده (١٠٠٠).

# ١٢٥ \_ السيد على النقى الحسيني (نقيب الاشراف)

ولد في خلخال عاام ١٣٠٦ هق فترعرع في أحضان والده وجده ليكسب العلم والادب. قضى أكثر وقته بالتحقيق واستنساخ الكتب، له عدة مؤلفات لم تطبع لحد الآن. توفي في خلخال عام ١٣٩٠ هق (٢).

## ١٢٦ \_ الملاعلي قلى الخلخالي

برع في علم النحو والصرف والأدب والشعر والحكمة، كمان مؤلفاً مقتدراً. تتنمذ على يد حسين الخوانساري والحكيم شمس الدين الجيلاني. تلقى العلوم في مدرسة الشيخ لطف الله. له مؤلفات منها:

١\_الحاشية على تفسير البيضاوي.

٢\_شرح الوقت والقبلة من الروضة.

٣\_الحاشية على الكافي.

٤\_ تعليم مراتب السلوك.

٥\_مزامير العاشقين في حقيقة النفس.

<sup>(</sup>١)كن العيماء ٣: ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) خلخال والمشاهير: ٩١١ و٩٢ و٤٩٢.

## ٦\_تبيان الحكمتين.

وافاه الأجل في إصفهان عام ١١١٥ وكان من معاصري الفاضل المعروف الأخندي (١).

# ١٢٧ \_ المير على نقى الأردبيلي

كان من علماء القرن الثاني عشر وقد إشتهر في مشهد المقدسة بـنشر العلوم والفنون، حتى دفن فيها (٢).

# ١٢٨ - عماد الفقراء الحاج الميرزا محسن ٢٦

كان أديباً وخطاطاً وشاعراً ومن عرفاء السلسلة الذهبية ومن تـ لامذة الحاج المير صالح المجتهد الأردبيلي. توفي في كربلاء من مؤلفاته: ١- تذكرة الصحالحين ٢- آيات الرجعة في اشبات الرجعة ٣- الافاضة الروحية ٤- المدائح الرضوية ٥- مشواق الحقيقة ٦- شرح صيغ العقود باب النكاح للاخوند الملاعلى القزويني.

# ١٢٩ ـ عمر بن محمد بن خضر الأردبيلي

كان صوفي المذهب يدعى بالملا، وهو صاحب كتاب وسيلة المتعبدين في سيرة المرسلين. نقل في كتابه حديث الغدير، وكتب في إيضاح المكنون: كان نزيل دمشق، توفي عام ٥٧٠ هكان الملامن معاصري أبو المؤيد موفق بن

<sup>(</sup>١) الذريعة ٦: ١٠٥. أعيان الشيعة ٣٤: ١٣ ـ ١٤.

۲۱) دانشمندان آذربایجان ۲۸۱.

<sup>(</sup>٣) فهرس المكتبة الرضوية ٤: ٣١٢. رياض السياحة: ١٤٣.

أحمد أخطب الخوارزمي، ويعتبر كتابه أحد مدارك الحديث، وقد روى العلامة الأميني عن ذلك الكتاب خبر غديرخم في كتابه الغدير.

## ١٣٠ \_ المولى عيسى خان الأردبيلي

من تلامذة العلامة المجلسي. سافر الى الهند وأقام فيها عشرين عاماً. ثم عاد الى إصفهان وتوفي في عام ١١٠٠ وهو من معاصري صاحب الرياض له كتاب الأبحاث المفيدة في الفنون العديدة (١٠).

## ١٣١ \_ الشيخ غفور العامليّ

ولد في عام ١٢٦٠ تزامنا مع عيد الغدير ودرس على كبار العلماء كآية الله الميرزا على أكبر المجتهد وآية الله السيد تقي مفتي الشيعة وآية الله السيد موسى والسيد أحمد. كان من العلماء المعروفين والذي يسمى باردبيل فتتلمذ على يده الكثير ليصبحوا أساتذة في الحوزة العلمية. توفي في يوم الغدير عام ١٣٧٤ ودفن في أردبيل.

#### ١٣٢ \_ الشيخ غلام حسين الغروي

عالم فاضل عالي الشأن. ولد عام ١٣٠٨. انهى علومه في النجف الأشرف عند اساتذته آنذاك كآية الله النائيني وضياء الاراكي. ثم عاد الى أردبيل وتوفى فيها عام ١٣٦٨(٢).

<sup>(</sup>١) معجم اسؤلين ٨: ١٩ إيضاح لمكنون ١: ٩.

۲۱) تأريخ أردبيل ودانشمندان ۲: ۱٦٤ و ١٦٥.

# ١٣٣ \_ السيد فاضل الموسوي الخلخالي

كان من العلماء الاجلاء المعروفين بالزهد والتقوى، كما كان من تلامذة الآيات العظام الطباطبائي اليزدي وشريعت الاصفهائي في النجف. توفي عام ١٣٤٦ هـ له مؤلفات في الفقه والاصول لم تطبع لحد الآن (١٠).

# ۱۳۶ - سید فاضل بارجینی

ولد في أردبيل عام ١٢٥١ ه. ش. انهى في أردبيل دراسته للسطوح العالية. ثم هاجر الى الحوزة العلمية في النجف لمواصلة دراسة العلوم الدينية، فتتلمذ على يد كبار الاساتذة كآية الله العظمى السيد محمد اليزدي على والأخوند الخراساني على يذكر أن مباحثيه وممن رافقه في الدرس هم:

١- آية الله الميرزا أبو الحسن المشكيني صاحب الحاشية على كفاية الاصول.

٢ ـ آية الله السيد يونس الاردبيني ﴿ .

٣ اية الله العظمي المرعشي النجفي عة.

له عدة مؤلفات منها رسالته العملية المخطوطة بالعربية وكذلك في علم الاصول. ولما انهى دراسته ونال الاجتهاد عاد الى وطنه ليقضي عمره في التبليغ والوعظ والارشاد والتدريس.

<sup>(</sup>۱)کنز العلماء ۲: ٤٤٣.

٣٤٢ ...... المقدَّس الأرديبلي حياتُه وآثارُه

#### ١٣٥ \_ الميرفتاح العلوى الخلخالي

كان ممن يشار اليه بالبنان في علم الحكمة، كما كان من الأعلام وقد تحمل حتوف العناء من أجل تبليغ أحكام الدين، ولم يكن يشتيه شيء عن وظيفته حتى انتقل الى رحمة الله(١).

١٣٦ \_ المير فتح علي بن السيد علي الموسوي الأردبيلي

من العلماء الاعلام. وذكر صاحب الذريعة أنه أوصى للشيخ الأنصاري (٢٠).

#### ١٣٧ \_ فرج بن محمد الأردبيلي

أبومحمد فرج بن محمد بن أحمد بن أبي الفرج الأردبيلي الشافعي فقيه أصولي . قرأ المعقولات في تبريز ثم رحل إلى دمشق واستشهد في سنة ٧٤٩ ودفن بباب الصغير .

له «حقايق الأصول في شرح منهاج الوصول» للبيضاوي ، «شرح منهاج الطالبين في الفقه الشافعي» قطعة منه (٣٠٠).

## ١٣٨ \_ مولانا قاسم الخلخالي

عالم فاضل جامع، من أعلام أواخر دولة الشاه طهماسب الصفوي. قابل «نهاية الأصول» و «المختلف» للعلامة الحلي في النجف الأشرف بين

۱۱) تأريخ أردبيل ودانشمندان ۲: ۱۰۷.

<sup>(</sup>٢) الكرام البررة مخطوط.

<sup>(</sup>٣) الدرر الكامنة ٣: ٢٢٠، إيضاح المكتون ١٤٠٨،

سنتي ٩٨٨ \_ ٩٩٧ بالنسخ الأصلية وكتب عليهما بعض الحواشي الدر

# ١٣٩ \_ مولانا قاسم بن حسين علاء الدين الخلخالي

كان من فضلاء وعلماء أواخر دولة الشاه طهماسب. نقح في النجف عام ٩٨٧ ـ ٩٨٨ نهاية الاصول والمختلف للعلامة الحلي وحشاهما، بما يكشف عن مدى علمه وفضله (٦).

# ١٤٠ \_ الميرزا قاسم فاضل الخلخالي

عاش أواخر القرن الثالث عشر. انهى دراسته للمقدمات في مدينته ثم اتجه الى طهران ليبرع في مختلف العلوم خاصة الحكمة والفلسفة، ثم ينبغ في الفقه لينال الاجتهاد. له عدة مؤلفات لم تطبع لحد الآن. وقد نـقل له بـعض الفضلاء والاعلام عدة كرامات. توفى عام ١٣٢٠٠.

# ١٤١ \_ قاضى زاده الأردبيلي

موسى بن محمد القاضي الشيخ الكبير المعروف بقاضي زاده الأردبيلي فقيه هيوي، منشئ شاعر، وجيه، كتب ترجمته كثير من أرباب التراجم كصاحب الشقايق النعمانية.

له «ترجمة تاريخ ابن خلكان» بالفارسية، «حاشية على شرح مولانازاده»، «شرح هداية الحكمة» قسم المنطق وغيرها.

١١) رياض العلماء ـ مخطوط ـ فهرست الرضوي ٢٥: ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) الفهرس الرضوي ٥: ٩٣، رياض العلماء مخطوط، اعلام الشيعة ١٠، ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) المجموعة الخطية لأيوب الاسكافي.

استشهد في اليوم العشرين من ربيع الثاني ٩٣٠، وصلب على باب زويلة في القاهرة (١٠٠٠)

## ١٤٢ \_ قوام الدين يونس بن محمد بن عبدالعزيز الأردبيلي

ذكر ابن الفوطي أنه قدم أردبيل حين طفولته فعكف على القرآن وسمع الرواية من الشيوخ (٢).

#### ١٤٣ \_ كمال الدين محمد الأردبيلي

الشيخ كمال الدين محمد بن مير جمال الدين بن قلي درويش الأردبيلي الشافعي

كَان جدَّه قلي درويش أول مَن شَرح المفتاح للسكّاكي. كانت امرأته فاضلة صالحة جليلة حسنَ الخطِّ واستنسخت كتباً واستفاد من صاحب الترجمة وتوفيّت سنة ٩٩٦.

استفاد المترجم له كمال الدين من والده في سنة ٨٨٩، واستفاد منه يحيى بن محمد الصفدي، منصور بن محبالدين الدمشقي، أحمد الفلوجي وغيرهم.

## ١٤٤ \_ كسال الدين موسى الكاكلي الأردبيلي

ذكر ابن الفوطي جماعة من الطائفة الكاكلية مصرحاً بأنه كان أعلم وأورع وأتقى وأعرف هذه الطائفة. هاجر الى الموصل لتحصيل العلم فدرس الفقه والاصول على السيد ركن الدين. توفي بعد عام ٧١٤. نقح كتاب جامع

١١) الدريعة ج ١٠) كشف لظنون ٢٠١٨.١.

٣١ معجم الأداب في معجم الألقاب.

التواريخ للمصنف العادل رشيد الدين ١٠٠٠

# ١٤٥ ـ الميرزا لطفعلي

الحاج ميرزا لطفعلي بن ميرزا

من أجلة العلماء. تتلمذ عند أعلام النجف الأشرف وله إلمام بالرياضيات والرمل والجفر وسائر العلوم.

له «ملجأ الباحث عن أحوال الوارث في الإرث». حلّ فيها المسائل المعضلة في الإرث، «حاشية القوانين» في ٧٠٠٠بيت ٢٠٠٠

# ١٤٦ ـ مؤمن الأردبيلي

من الفقهاء بعد عصر العلامة الحلى المتوفى سنة ٧٢٦.

له «كنز الفوائد في شرح إرشاد الأذهان» للعلامة الحلي وذكر فيه أدلة المسائل بطريق موجز. ومتن الإرشاد قد كتبه العلامة بطلبٍ من ولده فخرالدين في سنة ٦٩٦٣).

# ١٤٧ ـ الشيخ محسن النجفي الأردبيلي

أحد فضلاء مدينة أردبيل. درس المقدمات في مشهد والسطوح العالية والبحث الخارج في النجف على أعلام عصره مثل ضياء العراقي والنائيني.

<sup>(</sup>١) تلخيص مجمع الأداب في معجم الألفاب مخطوط ...

<sup>(</sup>٢) نقباء البشر .

<sup>(</sup>٣) الذريعة ١٨: ١٦٢.

٣٤٦ ...... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

توفي في مشهد الله

#### ١٤٨ \_ محمد إبراهيم الخلخالي

محمد إبراهيم بن محمدباقر الموسوي الخلخالي

من أعلام القرن الثالث عشر .

كان عالماً فاضلاً، كتب بخطه شرح الشمسية في الكاظمين بسنة .٠٠٠٠.

#### ١٤٩ ـ السيد محمد الحسيني الأردبيلي

السيد محمد بن عزيز الله الحسيني الأردبيلي

من أعلام القرن العاشر ومن معاصري الشيخ بهاء الدين العامليّ. كـتب بخطه كتاب «مفتاح الفلاح» وله منه إجازة.

له «تفسير كلمة التهليل»، «شرح مقدمة الكلام».

## ١٥٠ \_ السيد محمد الخلخالي الأرموي

ولد عام ١٢٨٠، وكان من حملة لواء العلم والتقوى، حيث درس المقدمات على والده، كما سافر الى زنجان وطهران لمواصلة الدراسة، كان إمام جماعة في أرومية، حوصرت داره في ١٩ رمضان عام ١٣٣٦ حتى قطعوا رأسه وهو ساجد ومثلوا ببدنه ثم حملت جنازته بعد مدة الى قم ليدفن في

<sup>(</sup>۱) تأريخ أردبيل ودانشمند ن ۲: ۲۱۳.

٢٠) طبقات أعلام الشيعة ٢: ٩.

مشاهير العلماء في أربيل.....مشاهير العلماء في أربيل....مشاهير العلماء في أربيل...مقبرة الشيخان (١٠).

الميرزا محمد الأردبيلي الحكيم ميرزا محمد الأردبيلي

حكيم أديب، من أعلام القرن الحادي عشر، ومن معاصري الشاعر المشهور صائب التبريزي. لقيه الصائب في أردبيل ونقل منه أربعة عشر بيتاً في ساضه.

# ١٥٢ \_ الميرزا محمد الأردبيلي

الميرزا محمد الأردبيلي المعروف بـ «المحقق»

من الأعلام العرفاء وتلميذ القاضي أسدالله القهبائي العارف.

قال صاحب الذريعة: ذكروا تاريخ وفاته سنة ١٠٤٨، ويحتمل أنه ابن المولى أحمد المقدس الأردبيلي المكنى بأبي الصلاح تقي محمد (١٠٠٠).

# ١٥٣ \_ الميرزا محمد المسائلي

ولد في أردبيل عام ١٢٩٨ هش فأنهى فيها دراسته للمقدمات، ثم توجّه الى قم لمواصلة درسه فتتلمذ على يد أعلامها من الآيات العظام كالبر وجردي وحجت والعلامة الطباطبائي حيث يعتبر من أبرز تلامذته. كان يعد من مشاهير المفسرين لتلك المدينة. وكان له دوره المشهود في الوعظ والتبليغ والإعداد

<sup>(</sup>١) شهداء القضيلة الطبعة الثانية: ٣٧٣.

<sup>(</sup>٢) الروضة النضرة.

لإنتصار الثورة الإسلامية في محافظة أردبيل. له عدة مؤلفات مطبوعة. توفي عام ١٣٧٢ هش ودفن هناك.

#### ١٥٤ \_ محمد باقر الخلخالي

من علماء القرن ١٤ وتلامذة الملاعلي صاحب كتاب معدن الاسرار. يشتمل كتابه الثعلبية الذي كتبه باللغة التركية على مسائل الحكمة والفلسفة. توفي الخلخالي في ١٤ شوال عام ١٣١٦.

#### ١٥٥ \_ السيد محمد باقر بن مرتضى الخلخالي

كان فاضلاً عالماً وخطيباً مقتدراً. توفي في مشهد عام ١٣٣٣ وقد أوقف الكتاب القيم (الجنات الثمانية) للروضة الرضوية المقدسة.

# ١٥٦ ـ محمد بن أحمد بن ابراهيم الأردبيلي القاهري الشافعي

ولد عام ٨٠١ في جبلة وتعلم العربية من المولى محمود المرزباني. كما تعلم في تركية شرح المواقف والمقاصد. كما انهمك بالدرس والتدريس في القاهرة. ومن هناك اتجه الى الهند ثم فقد أثره (٢٠).

١٥٧ \_ محمد بن أحمد بن محمد أبو الفضل الأردبيلي كان فقيهاً واصولياً. هاجر من أردبيل الى بغداد ليدرس في المدرسة

١٨٥١عـر بعة ٥٠٠٥ ريحانة الأدب ٢: ٥٥٥٠

أغلبون اللامح ٧: ٩٨٠. يضاح المكنون ٢: ٢٦٨.

الكمالية. توفي عام ٦٢٥ وكان شافعي المذهب الم

# ١٥٨ ـ محمد بن أمين الأردبيلي

بدأ نشأته العلمية بالعراق فصار مفسراً منطقياً متكلماً فقيه بارعاً في مختلف الفنون.

له آثار قيّمة منها: «حاشية شرح آداب البحث». «حاشية على الكبرى» في المنطق، «رسالة فقهية»، «رسالة في الريأت، «تاريخ الصونية»، «رسالة في الحساب»، «رسالة في المعقولات العشرة»، «الشهود الذهني». الوجود الذهني».

توفي بأردبيل سنة ٩٧٦٪.

١٥٩ - الحاج محمد بن بير الميمندي له مؤلفات باسم أشرف العقائد وحدائق الأحباب ٣٠٠

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى ٥: ٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) الكربعة ١٠٤٤.

<sup>(</sup>٣) أيضاح المكنون ١: ٨٧.

منظومة الكواكب والحاشية على تفسير البيضاوي. كان مفتي حلب وهو حنفي المذهب. توفي عام ١٠٩٦.

## ١٦١ \_ محمد بن خلاد الأردبيلي

كان من الرواة. وقد روى عنه قاسم بن ماهان السكري وأبيو الحسين الاهوازي الله الموازي المالية ال

## ١٦٢ \_ محمد بن صلاح بن جبرئيل الأردبيلي

حج مكة عام ٨٠٦ فالتقى عفيف الجراي. وهـو مـن مشـايخه ويـدين بالمذهب الشافعي<sup>٣٠</sup>.

١٦٣ \_ محمد بن عبيد الله بن عوض بن محمد الأردبيلي

كان من المدرسين المعروفين في القاهرة. حفظ كتب المجمع والبديع. وكان حنفي المذهب. توفي عام ٨٠٩<sup>٤٤</sup>.

#### ١٦٤ \_ محمد بن على الأردبيلي

عالم متتبع ، خبير فاضل ، كامل بصير . له إلمام بعلم الرجال ، وفاز أقرانه في تمييز المشتركات .

<sup>(</sup>۱) تأریخ آردبیل ودانشمندان ۲: ۲۲۹.

٢١) تاريخ جرجان: ٢٩٤

<sup>(</sup>٣) لضوء للامح ٨٤/٨.

<sup>(</sup>٤) الضوء اللامع.

كان مدة من الزمن في أصبهان فاستفاد من أعلامها كالعلامة المجلسي. له «جامع الرواة» ألفه في مدة ٢٥ سنة، وهو نحو أربعين ألف بسيت أو خمسين ألف، طبع في مجلدين، و«تصحيح الأسانيد».

وقد كتب خطبة كتابه «جامع الرواة» بعض أعلام عصره تيمّناً. فكـتب العلامة المجلسي «بسم الله..»، وكتب آقا حسين الخوانساري «الحمدلله..» وغيرهما من الأعلام إلى أن شرع الأردبيلي في المقصود.

أجازه العلامة المجلسي روايةً حكاها في آخر جامع الرواة. توفي سنة ١١٠١ في كربلاء الله

# ١٦٥ ـ محمد بن علي بن محمد صالح الخلخالي

كان من فضلاء خلخال. ومن مؤلفاته (عيون الاسرار المكنونة في بيان الوحي)كتبه عام ١٣٦١. من تلامذته الميرزا علي أكبر بن محمد كريم طيب السالياني الذي كتب نسخة عيون الأسرار.

# ١٦٦ \_ الميرزا محمد بن قربان على الميرآخور

كان كوكباً في سماء العلم والفضل والأدب والاجتهاد. سافر الى العراق لينتلمذ في النجف على يد بعض الأعلام كآية الله الميرزا الشيرازي وساير العلماء ثم عاد الى أردبيل بعد أن انهى دراسته. كان المرحوم الشيرازي يحيل اليه استفتاءات أردبيل المعاده. له تهذيب المنطق وتوفى عام ١٣١٨٣٨.

<sup>(</sup>١) روضات الجنات : ١٥٠، خاتمة مستدرك الوسائل: ٧١٩. الذريعة ٢٠: ١٩٢

<sup>(</sup>٢) تاريخ أردبيل ودانشمندان: ٢ / ٢٢٥ و ٢٢٦.

# 177 \_ الشيخ محمد بن ميكائيل الأردبيلي له رسالة في مكتبة (ايا صوفيا) في تركيه، ولاتعلم سيرته (١).

١٦٨ محمد تقي الخلخالي
 كاتب شرح الشافية لابن حاجب التي كتبها عام ١٠٦٢ ه.ق<sup>(٢)</sup>.

## ١٦٩ \_ الميرزا محمد حسن المحقق الخلخالي

كان من كبار العلماء ومشاهير خلخال. أقام في مدينة رشت ومارس تدريس الحكمة والفلسفة في مدارسها الدينية. اشتهر بالمحقق الخلخالي. توفى عام ١٣٦٩ هـ. ق ودفن الى جوار السيدة المعصومة (س)(٢).

# ١٧٠ \_ الشيخ محمد حسين الأردبيلي

نقل في مؤلفاته الرواية عن كتاب نزهة الاشراف في الاداب والادعية لمؤلفه محمد حسين بن المعري. ليست هناك معلومات عن عصره، ويبدو أنه من علماء العصر الصفوي (٤٠٠).

<sup>(</sup>١) مكتب مكتبة أيا صوفياً.

٢١) فهرس الكتب الخطية للمكتبة المركزية الرضوية المقدسة ١٢، ١٥٩.

۳۱) مختصری از تاریخ وجغرفیای خلخال: ۱۹

٤١) رياض العساء دمخطوط د.

# ١٧١ ـ الميرزا محمد رضا الخلخالي

ينتمي الى احد أسرى خلخال المعروفة بالنجابة والتقوى والاجتهاد. انهى دراسته في مدرسة جدة باصفهان حتى نال الاجتهاد. ثم عاد الى خلخال ليمارس اجراء الأحكام الشرعية وتبليغها للناس حتى توفي في خلخال في أواخر القرن الثالث عشر(١).

## ١٧٢ \_ محمد سعيد الخلخالي

من العلماء الأعيان الذين شقوا في كسب العلم. مؤلفاته: ١- نتيجة الافكار ٢- أخلاق الشيعة ٣- العزاء على الحسين على ٤- رسالة الوحى ١٠٠٠.

# ١٧٣ ـ الميرزا محمد صادق الخلخالي

من مشاهر علماء آذربيجان في القرن ١٢ هق. هـ و صاحب وكاتب «بداية الدراية» تأليف الشهيد الثاني حيث حررها بخطه الجميل. ثـم نسـخ رسالتين في الخراج للمرحوم المقدس ؟.

# ١٧٤ \_ الشيخ محمد صادق القفقازى

الشيخ محمد صادق بن أغا محمد القفقازي النميني

كان عالماً بارزاً، فقيهاً متبحراً ومن مفاخر عصره. كتب في أيام تحصيله مسألة اجتماع الأمر والنهي للمولى أحمد النراقي. ثم رحل إلى العراق لتكميل

<sup>(</sup>١) الكرام البررة: ١٣٨ مخطوط.

<sup>(</sup>٢) فهرس المكتبة المركزية بجامعة طهران ٢٤٨٣٠١١.

<sup>(</sup>۳) اعلام الشيعة ٦: ٣٦٢.

مدارجه العلمية ، فتتلمذ في كربلاء عند آيةالله السيد إبراهيم القزويني صاحب الضوابط والسيد مهدي صاحب الرياض وغيرهما إلى أن وصل بالدرجة العليا في الفقه وأصوله .

له تأنيفات كثيرة منها: «ابتلاء الأولياء»، «إتمام الحجة في إثبات القائم الحجة»، «كتاب الإنتظار»، «كتاب الإرشاد»، «كتاب التوقيعات»، «الحائريات» في مسائل فقهية غامضة. «الدرر الفاخرة في زيارات العترة الطاهرة»، «مراسم شرعية»، «افتخار الشيعة».

# ۱۷۵ \_ محمد صادق النميني (۱)

كان فقيها عظيماً وعالماً متبحراً من مفاخر الدهر. درس الفقه والاصول في قزوين. وكتب حين دراسته (الامر والنهي) للنراقي. ثم سافر الى كربلاء ليدرس عند آية الله السيد ابراهيم القزويني صاحب الضوابط والسيد مهدي صاحب الرياض وسائر الأعلام حتى بلغ درجة عالية في الفقه والاصول. من مؤلفاته: ١-ابتلاء الاولياء ٢-اتمام الحجة في اثبات القائم الحجة ٣-الانتصار ٤-التوفيعات ٥-الحائريات في المسائل الفقهية الغامضة ٦-المراسم الشرعية ٧-افتخار الشيعة ٨-الدرر الفاخرة في زيارات العترة الطاهرة.

١٧٦ \_ سيد محمد ظاهر الأردبيلي

ألف كتاباً باسم الشجرة المباركة. بعضه في الرجمال، حيث كتبه عمام ١٠٩١ ولم يرد شيء عن سيرته (٢٠٠٠).

<sup>(</sup>١) الذريعة ١: ٨٣١٦١، أعلام الشيعة ٢: ٣٤٦١٦٥٦.

۲۱) الذريعة ۱۹۲٬۱۳۳.

# ١٧٧ ـ آمير محمد علي الأردبيلي

محمد علي بن ميرم بن محمد الحسيني الأردبيلي

ولد بأردبيل وبها نشأ وانتقل للدراسة إلى أصبهان وبها أقام مشتغلاً على علمائها . وكان فاضلاً جامعاً للعلوم الدينية جميل الخط له عناية بكتب التفسير والحديث والفقه نسخاً وقراءةً وتصحيحاً .

كتب نسخة من كتاب «من لا يحضره الفقيه» وأتمها أيام إقامته باصبهان سنة ١٠٨٣، وقرأ الكتاب على السيد مير عابد الحسيني الأردبيلي، فأجازه في آخره في آخر ذي القعدة سنة ١٠٨٣ وقال عنه: «قد قرأ علي هذا الكتاب الشريف والمؤلف المنيف السيد الحسيب النجيب والفاضل الورع النقي الجليل النبيل.. قراءة تصحيح وضبط وفحص وتحقيق..».

وكتب نسخة من كتاب «كنز العرفان» للفاضل المقداد السيوري وأتمّها في آخر شهر صفر سنة ١١٠٢، ثم صحّح الكتاب وكتب عليه حواشٍ منه ومن غيره ونقح مواضع الإشكال منه \_كما يقول في آخره \_بالتأمل والرجوع إلى الكتب وإعمال الفكر والنظر (١).

# ۱۷۸ \_ محمد كاظم القلعهجوقي

كان أحد الفضلاء الأعلام، تقياً، نقياً، صالحاً عارفاً، محققاً مدققاً، قرأ مقدَّماته في \_ أردبيل \_ و بعد أكمالها عزم على السفر إلى النجف الإشرف، و ذلك سنة (١٣١٠ه)، فحضر أبحاث الحجج الأثبات و أساطين العلم، أمثال: الفاضل الشرابياني، و محمَّد عليّ النخجواني، و المامقاني، و السيّد كاظم

<sup>(</sup>١) تراجم الرجال ٣: ٣٤٥ برقم ٢٥٢٧.

اليزدي. والآخوند الخراساني، وشيخ الشريعة الأصفهاتي، والميرزا خليل الطهراني، حتى لمع نجمه، وطار صيته، وأشير إلى فيضله ومقامه العلمي، وأجيز مِنْ أساتذته المذكورين وغيرهم.

أخذ عِنْ يُدرس الفضلاء، وكان يحضر بحثه و معهد درسه أكثر مِنْ مائة طالب علم و فاضل.

ترك العديد مِنَ الرسائل و المؤلّفات الرشيقة، و التصنيفات المنيفة، منها: تقريرات في الفقه و الأصول، رسالة في القطع، رسالة في الدماء الثلاثة، رسالة في اللباس المشكوك، حاشية على حاشية أستاده محمَّد علي النخجواني، حاشية على بعض إشارات الإستصحاب، و غيرها.

كان مشغولاً بالتدريس مدَّة حياة إلى أنْ توفّي سنة (١٣٢٦هـ) و دفن في الصحن الكاظمي الحجرة الجنوبية للصحن ، الله الماطمي الحجرة الجنوبية للصحن ، الله الماطمي العجرة الجنوبية للصحن الكاظمي العجرة الجنوبية للصحن الكاظمي العجرة الحرق الحرق المناطقة ا

#### ١٧٩ \_ السيد محمد كاظم الموسوى الخلخالي

ولد في خلخال عام ١٣٧٠ ه. ق. درس المقدمات في رشت وقزوين، ثم هاجر الى النجف الأشرف فتتلمذ على يد أعلامها أنذاك كآية الله العظمى الميرزا حبيب الله الرشتي. كان من المجتهدين والعلماء الذاكرين. حتى اشتهر بالعلم والورع والتقوى في العراق وايران. كتب (تقريرات الاصول) بثلاثة مجلدات ـ توفي عام ١٣٣٦ هق، ودفن في الصحن العلوي(١٠).

١٨٠ ـ محمد مهدي بن الميرزا بن سيد حسن العامليّ الأردبيلي كان عالماً فاضلاً جليلاً واعتماد لسلطنة اصفهان. نقل في ملتقطاته عام ١٠٦٠ بعض الاستشكالات الفقهية لمحمد سليم الرازي ١٠٦٠

#### \_ \ \ \ محمد المغاني

كان يسكن دمشق وقد سمع ونقل عدة روايات، وكان له ذوق شعري ٢٠٠٠.

#### السيد محمد الموسوي الخلخالي \_ \ \ \

السيد محمد بن زين العابدين الموسوي الخلخالي

كان ساكناً بالنجف الأشرف فتتلمذ عند الحاجي خليل الطهراني والشيخ عبدالله المازندراني والشريعة الإصفهاني وآيةالله الخراساني. وكان في الأواخر من ملازمي آيةالله الإصفهاني.

#### سید محمد ننه کرانی \_ \ \ \ \ \

السيد محمد بن ميرحمزة ننه كراني

عالم فاضل زاهد ورع سخيّ مسموع القول.

تلمذَّ عند أعلام النجف الأشرف وآياتها آيةالله المامقاني والفياضل الشرابياني والفشاركي. واستفاد في أردبيل من السيد مرتضى الخلخالي. توفى سنة ١٣٦٤.

<sup>(</sup>١) امل الامل ١٠٨٣.

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات ٣: ٢١٦.

٣٥٨ ..... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

#### ۱۸٤ \_ محمود الخيوى

تاج الملة والدين محمود بن الشيخ هدية الخيوي من أعلام القرن الثامن الهجري.

عالم عامل، وفاضل كامل، وعابد ناسك. له مزار تزوره عدة من الناس.

## ١٨٥ \_ سيد محمود الموسوى (السيد المكارمي)

ولد عام ١٢٥٨ ه. ش. درس البحث الخارج عند آية الله الحاج الميرزا أبو الفضل المجتهد. حيث كان الاستاذذا ثقة عظيمة بفضيلته وتقواه وورعه الى جانب علمه. وقد اشتهر بين العلماء والمتدينين أنه لم يترك صلاة الليل وزيارة عاشوراء طيلة حياته. توفي في ١٢ ذي الحجة عام ١٣٦١ ه. ق في أردبيل.

# ١٨٦ \_ الملا مسيب الخلخالي (١)

ولد أواخر القرن الثالث عشر هق في خلخال وعمر حتى ١٣٢٥ ه.ق. درس العلوم الدينية والعربية في خلخال على علماء عصره. سافر الى باكو لتبليغ الأحكام الدينية، وخاض لسنوات في المطالعة والتدوين والتأليف. شم عاد الى خلخال. له: شرح غزوات النبي على وكاشف المعاني.

۱۸۷ ـ مصطفى نوراني الأردبيلي ولد في أردبيل عام ١٣٠٥ هش فأنهى فيها دراسته للمقدمات. ثم توجه

۱۱) مشاهیر خلخال: ۲۰۰۷.

الى قم ليواصل دراسته على يد كبار الاساتذة كآية الله البروجردي وحجت والصدر والامام الخميني والمحقق الداماد وبعد ذلك توجه الى النجف ليواصل دراسته على يد كبار الاساتذة كآية الله العظمى السيد الخوئي والشاهرودي والحلى.

نشط في الجانب العلمي والتحقيقي عن طريق تأسيسه لمؤسسة تعرف باسم مؤسسة أهل البيت على جمع كتبا في الفقه والاصول طبع بعضها تـوفي عام ١٣٨٢ هش ودفن في مقبرة الشيخان في قم.

# ١٨٨ ـ مصلح الدين أبو عمر مسعود الأردبيلي

كتب أبو طاهر السلفي: التقيته كهلا في منطقة أردبيل، فحدثني عن أبي على محمد بن الوشاح. كان مصلح الدين من محدثي القرن السادس ١٠٠٠

# ١٨٩ - السيد مفيد الملجائي

ولد في خلخال عام ١٣٠٧، ينتمي الى أسرة معروفة بالعلم والفيضل والفن والتصدي للقضاء من مؤلفاته: ١-التدين والتمدن في الفلسفة ٢-سيدة الاسلام ترجمة لكتاب فريد وجدي المرأة المسلمة ٣- ترجمة كتاب ايقاظ الغرب للاسلام ٤- رسالة في مضرات المسكرات ٥- رسالة في تراكيب النحويين. توفى عام ١٣٥٧(٢).

<sup>(</sup>١) معجم الألقاب في معجم الآداب\_مخطوط\_.

<sup>(</sup>۲) تاریخ أردبیل ودانشمندان ۲ ۲۹۶.

#### ١٩٠ \_ ملك سعيد الخلخالي

ملك سعيد بن محمدكامل الخلخالي

من أعلام القرن الحادي عشر .

من مشاهير العلم والأدب في خلخال. ولد ونشأ بشيراز. كان يطالع ويباحث في أواخر عمره كتب التفسير والحديث وغوامض التصوف.

له «التحفة الغياثية في امتناع رؤية الله»، ألّفه باسم غياث الدين منصور. توفي سنة ١٠٣٥ (١١).

۱۹۱ \_ ملك محمد بن ولى محمد (الاخوند نته كراني)

كان عالماً فاضلاً ذا مكنة معنوية ومادية آنذاك. وقد طوى دراسته في النجف وسائر المدن الايرانية. كان له باع في الشعر أيضاً (٢).

#### ۱۹۲ \_ منصور بن ناصر الأردبيلي

كان من محدثي أردبيل. وذكر الرافعي أن منصور سمع الحديث من القاضي ابراهيم بن حميد (٣٠٠.

١٩٣ \_ الشيخ مهدي عابدي الأندبيلي الخلخالي

درس المقدمات في أردبيل، كما درس الفقه والاصول في زنجان ١١ سنة، الى جانب تتلمذه على يد العلماء الاعلام لاسيما الاخوند الملا قريان

١١) هفت قبيم ٣: ٢٦٠. رياض العارفين.

۲۱) تأریخ أردبیل ودانشمندان ۲: ۲۹۸.

٣١) انتدوين باخبار قزوين (مخطوط).

على والحاج الميرزا أبو المكارم الخراساني والسيد متحمد كاظم اليزدي والسيد متحمد على والسيد متحمد على والسيد متحمد على النخجواني وشريعت الاصفهاني ومتحمد على الخوانساري. حصل على عدة إجازات، ثم عاد الى خلخال حتى توفي عام ١٣٥٥ هـ. ق ١٠٠٠.

### ١٩٤ ـ السيد مهدي قائمي كيوي

ولد في خلخال عام ١٣١٤ فكان من مشاهير علمائها بعد أن أنهى دراسته في النجف الأشرف. له كمالات معنوية وصورية، كماكان شجاعاً مقداماً ٢٠٠٠.

## ١٩٥ ـ الشيخ موسى بن حيدر بن فيروز الأردبيلي

أقام في النجف الأشرف. من مؤلفاته (تاج العروس في صيغ العقود) وقد ترجم الى اللغة الفارسية ويشتمل على مقدمة وثلاثة مقامات. توفي عام ١٣٥٧ ودفن في محل اقامته للجماعة في الايوان الذهبي العلوي مقابل مقبرة المقدس الأردبيلي (٣)

# ١٩٦ ـ موهوب الأردبيلي

من رواة الحديث: حيث ترجم جمال الدين أبو الحسين بن وحيد وحسين المغربي الاندلسي لسعد بن ابراهيم بن حسان بن علي بن الاردبيلي

۲۱) خلحال والمشاهير: ۵،۲.

<sup>(</sup>٢) المجموعة الخطية لايوب الاسكافي.

<sup>(</sup>٣) الذريعة ٣: ٢٠٦.

٣٦٢ ...... المقدُّس الأردبيلي حياتُه وآثارُه

بتأريخ ٦١٠ في مجلس واحد أربعين حديثاً من قراءات الصاحب ورواها(١٠).

## ١٩٧ \_ الشيخ نصر الله الخلخالي

من الاعلام المعاصرين الذين حَظوا بعناية كبار العلماء والمراجع في النجف وأيران، ومنهم الآيات العظام الاصفهاني، الحكيم، الخوانساري، الكلبايكاني والامام الخميني. وقد أسدى هذا العالم الجليل خدمات جمة الى الحوزة العلمية في النجف الأشرف وعلمائها، كما كان الواسطة في ارسال الحقوق الشرعية من ايران الى الحوزة العلمية في النجف (٢).

#### ۱۹۸ ـ نصرالله بن محمد العمرى العجمي الشافعي

معروف في حلب بالخلخالي. توفي عام ٩٤٦. قال صاحب الذريعة ألف كتابه قطب الشاه أحد سلاطين الشيعة وهو موجود في المكتبة الرضوية بمشهد المقدسة \_يظهر أنه كان من علماء الشيعة. مؤلفاته هي: ١\_شرح اثبات الواجبي للدواني ٢\_الحاشية على أنوار التنزيل للبيضاوي ٣\_الحاشية على الهداية للقاضى مير ٢٠٠٠

# ١٩٩ ـ نصر الأردبيلي

كان من الحفاظ، عاش في بغداد حتى سنة ٣٤٢. روى عنه جعفر الأردبيلي عبدالعزيز بن الأردبيلي عبدالعزيز بن

۳۱ کشف نظنون ۸۶۲۱۱ لذریعة ۸۲۵۳۱۹

١١) أربعين سعد بن ابر هيم الاردبيلي ـ مخطوط ـ..

۲۱) خلخال والمشاهير: ٥٤٢.

مشاهير العلماء في أردبيل.....

مردك المتوفى عام ٣٨٧(١).

## ۲۰۰ \_ نصر سروى الأردبيلي

روى الحديث عن أبي عياش الأردبيلي وعلي بـن مـحمد وعـلي بـن ابراهيم قطان القزويني(٢).

# ۲۰۱ \_ نظام الدين الأردبيلي

مولانا نظام الدين بن مولى أحمد المحقق الأردبيلي

من أعلام القرن الحادي عشر .

كان أديباً فاضلاً.

له مؤلفات في الصرف والنحو، منها «شرح شواهد البهجة المرضية» بالفارسية، «شرح شواهد قطر الندى»، «شرح شواهد شرح العوامل»، «جامع الشواهد».

توفی سنة ۱۰۵۰ (۳٪.

# ۲۰۲ - نظام زاده الأردبيلي

درس في النجف الأشرف فكان من أعلام أردبيل. وقد كتب بالتفصيل محاورات آية الله السيد كاظم اليزدي وآية الله الخراساني بخصوص وجـوب

<sup>(</sup>۱) تأريخ بغداد ۱۲: ۳۰.

<sup>(</sup>٢) معجم البلدان ٣: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) الكرام البررة، الذريعة ١: ٤١٣.

#### ٢٠٣ \_ الشيخ نورالدين الأردبيلي

كان من تلامذة أحمد بن حسن يوسف العلامة الجاربردي الشافعي حيث أقام في تبريز، ثم مارس التدريس في المدرسة الجاروحية في دمشق. توفى عام ٧٤٩ ودفن في الباب الصغير (٢).

#### ٢٠٤ \_ سيد هاشم الخلخالي

درس العلوم لسنوات مديدة في النجف الأشرف، ثم عاد الى وطنه لتبليغ ونشر الدين حتى توفي عام ١٣٥٢(٢).

#### ٣٠٥ \_ هبة الله الكموني الأردبيلي

هبةالله بن عبدالله بن أحمد بن جعفر الكموني الأردبيلي

من أعلام القرن الخامس الهجري.

كان من فحول العلماء الفقهاء في عصره . أصله من أردبيل وأقام أجداده في قزوين .

له رواية من جماعة منهم أبي ذرعة عبدالله بن حسين الفقيه والقاضي عبدالجبار ابن أحمد وهبةالله أبوالقاسم الجنيد.

<sup>(</sup>۱) تاریخ اردبیل ودانشمندان ۲: ۳٤۱.

۲۱) لطبقات الكبري ۲: ۳٤٦.

٣١) نقباء البشر: ٤.

مشاهير العلماء في أردبيل......مشاهير العلماء في أردبيل.....

توفی سنة ۷۲<sup>۱۱۱</sup>.

٢٠٦ يعقوب الأردبيلي

أبوالحسين يعقوب بن موسى الأردبيلي

من أعلام القرن الرابع الهجري .

أقام ببغداد ونقل فيها عن أحمد بن طاهر بن نجم الميانجي وسعيد بسن عمر البردعي؛ ونقل عنه الدارقطني.

وهو من الثقات الأمناء \_على ما قاله الخطيب البغدادي \_من فيقهاء الشافعية.

توفى في ربيع الآخر سنة ٣٨١.

# ۲۰۷ ـ يوسف الأردبيلي

عفيف الدين أبوالقاسم يوسف بن محمد بن يوسف الأردبيلي من أعلام القرن السادس الهجري.

قال أبوطاهر السلفي الإصفهاني: كان من الفقهاء وروى لي فــي مــصر روايات من أبي إسحاق إبراهيم بن سعيد. توفي سنة ١٣١٥٢٤.

۲۰۸ \_ السيد يونس الموسوي الأردبيلي

الحاج السيّد يونس بن السيّد محمَّد تقى بن الأمير سيف على الموسوي

<sup>(</sup>۱) التدوين بأخبار قزوين ۳: ۳۰۹.

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد.

<sup>(</sup>٣) معجم الأداب في معجم الألقاب ٤: ٥٥٤. ولعل كتاب السلفي هو «معجم السفر». فتفحّص.

٣٦٦ ...... المقدَّس الأردبيلي حياتُه وأثارُه

الأردبيلي

مِنَ أعلام الشيعة الإمامية وفقهائها، محقّقاً متفنناً منقياً تقياً ورعـاً ثـقة عدلاً.

ولد سنة (١٣١٩هـ) حضر على علماء زنجان فأخذ مقدَّماته فيها، وفي سنة (١٣١٩هـ) هاجر إلى النجف الأشرف وكان أظهر أساتذته: شيخ الشريعة الأصفهاني، والفاضل الشرابياني، وصاحب «العروة الوثقى»، كما حضر على آية الله الخراساني صاحب «الكفاية» مدَّة طويلة تقرب مِنْ (١٤) عاماً، حتى نال مرتبة عالية مِنَ الفضل، وغادر «النجف» وأقام في «كربلاء» متتلمذاً على شيخ الفقهاء والمجتهدين آية الله المجاهد الميرزا محمَّد تقي الشيرازي قائد ثورة العشرين في العراق، حتّى أصبح موضع ثقته، وبعد تنقلاته في مدن إيران والعراق جعل محطَّ رحله الأخير مدينة أردبيل، وذلك قبل وفاة أستاذه الشيرازي فقام بالوظائف الشرعية بها.

هاجر إلى المشهد المقدّس ثانية وذلك سنة (١٣٦١هـ) بطلب مِنْ وجوه أهلها مع التماس العلماء فيها، لكبي ينصير هناك مرشداً مبلغاً للرسالة الإسلامية، وكان جامعاً للعلم والفضل، حيث إنَّ البلد يتطلَّب هذه المزايا، ولما حلَّ بينهم التفوا حوله واهتدوا بعلومه وآدابه الشرعيّه، وصارت له المنزلة الرفيعة عند الوجوه والأعيان، ورجع إليه في التقليد عدد كبير، وكان ينحضر درسه أفاضل العلماء.

كانت أمنية \_المترجم له \_أنَّ يقيم أواخر عـمره الشـريف فـي النـجف

الأشرف لولا أنْ عاجلته المنية ، فسافر إلى طهران للمعالجة فأدرك الموت فيها في (٢١ / ذي القعدة الحرام / مِنْ سنة ١٣٧٧ هـ) وانتشر نبأ نعيه في أنحاء إيران والعالم ، وحملت جنازته إلى المشهد الرضوي بالطائرة ودفن في الرواق السفلي ممّا يلي رجلي الإمام الثامن في .

ترك المترجم له آثاراً نافعة تموج بالتحقيق منها: رسالة عملية لمقلديه الموسومة بالوجيزة »، رسالة في الترتب، تأليف القاصر في صلاة المسافر، وكلّها مطبوعة، رسالة «قاعدة لا ضرر»، ورسالة «فروعات العلم الإجمالي»، حاشية على «العروة».

ومِنْ أهم أعماله: تحريم تأسيس حزب في أردبيل الذي أسسه «باقر أوف» رئيس وحاكم روسيا في أردبيل، وكان هذا الحزب الحادي دخل فيه العوام مِنَ النّاس، حتى تعرض عَنْ لتهديد «باقر أوف»، وقد اقتنع «باقر أوف» بقيام السيّد ضدّه.

# ٢٠٩ ـ القسم الأردبيلي

القاسم بن الحسين بن علاءالدين منصور الأردبيلي

مدرّس بالحضرة المقدسة (الظاهر أنه يريد حرم صفي الديس بأردبيل حيث كان المترجم يقيم بها).

قال العلامة السيد أحمد الحسيني في تراجم الرجال: أظن أنه من أعلام القرن الحادي عشر (١٠).

<sup>(</sup>١) تراجم الرجال ٢٩٦٠:٢.

#### ٢١٠ \_ المير قاسم بن محمد حسن الموسوي الخلخالي

كان من الاجلاء الذين عاصروا صاحب الجواهر وقد نسبت له بعض الكرامات. قبره مزار في خلخال (١).

#### ٢١١ \_ محمد الأردبيلي المحقق

محمد بن سلطان محمد الأردبيلي المعروف بالمحقق

من الأعلام المفسرين في القرن الحادي عشر .

له «المرام لتفسير الكلام» في شرح الكلمات القرآنية على ترتيب السورات.

## ٢١٢ \_ الميرزا محمد الأردبيلي

الحاج ميرزا محمد بن حاج عباس بن حاج محمد الأردبيلي

عالم فاضل وزاهد ورع، من أساطين أعلام بلده. فاز إلى مراتبه العلمية في النجف الأشرف، فاستفاد من السيد كاظم التبريزي والنائيني، وله من الأخير اجازة اجتهاد.

له «تقريرات أستاده النائيني» في الفقه وأصوله، لم تتم. توفي سنة ١٣٦٧<sup>٣١</sup>.

#### ٢١٣ \_ محمد حسين الأردبيلي النجفي

فقيه أصولي من تلامذة السيدكاظم اليزدي صاحب «العروة الوثقي».

الدالكرم البررة المخطوطان

٢٠٠٠ يا يا يُو السعارف الإسلامية ، الجواهر ٢٠٦٣ .

اس منت ت

مشاهير العلماء في أردبيل......مشاهير العلماء في أردبيل.....

ولد سنة ١٢٧٨ في أردبيل. تعلَّم المقدمات في أردبيل ثـم هـاجر إلى النجف الأشرف وقرأ السطوح وسائر المراحل العلمية بها.

توفي بالنجف الأشرف ودفن في وادي السلام.

له: «تقريرات» في الأصول والفروع(١).

٢١٤ مـ الميرزا مهدي بن الشيخ على أكبر بن الشيخ محمد أمين الأردبيلي.

اجتاز المقدمات والسطوح في أردبيل وزنجان، ثم رحل الى النجف الأشرف ليتتلمذ على يد آية الله الخراساني. مارس تدريس السطوح في أردبيل. توفي عام ١٣٧١ ودفن في قم (٢).

# السيد محمد الحسيني الخلخالي الخلخالي

كَانَ مِن علماء القرن الحادي عشر ومن تلامذة مدرسة الشيخ البهائي من علماء الشيخ البهائي من علم أخيراً على إجازة أستاذه الجليل في الرواية (٢).

٢١٦ ـ محمد رضا بن محمد صالح الخلخالي

كان رجلاً غاضِلاً وأديباً، وقد قرّض كتاب سبيل الرشاد لمحمود

<sup>(</sup>١) أعلام الشيعة ١: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) تأريخ أردبيل ودانشمندان ٢: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٣) اعلام الشيعة ٥: ٥١٤، مفاخر آذربيجان ١: ٨٧.

| المقدِّس الأردبيلي حياتَه وآثا                                       | ۲۷۰    |
|----------------------------------------------------------------------|--------|
| باني والذي بدل على فضله وعلمه وقد انهي ذلك عام ١٢٥٧ <sup>(١)</sup> . | النفية |

۲۱۷ \_ يوسف بن عبدالله الأردبلي
 أحد رواة الحديث، وقد روى عنه بديل بن علي (۲).

۱۱) تأريخ أردبيل ودانشمندان ۲: ۲٦٥.

<sup>(</sup>٢) المشتبه في الرجال ١: ٥٥.

# أسماء عدد آخر من علماء أردبيل

تعرضنا لنبذة من سيرة علماء منطقة أردبيل في كل عصر. ونشير هنا الى سائر العلماء ممن توفى في القرن الأخير مع نبذة مختصرة بصورة مفهرسة لمميزاتهم، على أمل التعرض مستقبلاً لسيرتهم. ولايسما الاأن نتقدم لجزيل الشكر للأخ العزيز السيد عبدالله مفتي الشيعة لإعداده بعض صور العلماء ونبذة عن حياتهم، سائلين الله توفيقه لما فيه خدمة الإسلام والمسلمين.

الميرزا محمد التوسلي: من أساتذة ومؤسسي الحوزة العلمية في أردبيل وتلامذة الميرزا علي أكبر والميرزا محسن مجتهد. وقد توفي ودفن في مقبرة غريبان أردبيل.

٢-السيد حمد الله بن السيد زكي: استشهد على بد الروس في «دربندقفقار».

٣-الشيخ جعفر المحقق الأردبيلي: زميل آية الله العظمى السيد يـونس
 الأردبيلي (ره) توفي عام ١٣٢٤.

٤-الشيخ محمد علمي: أحد أبرز تبلامذه المسرحوم آية الله العظمى
 الخوئي (ره). دفن في مدينة مشهد.

٥-الشيخ صفر علي المشكوني: من تذراء المرحوم آية الله العظمى
 النائيني (ره).

٦- الميرداماد المرتضوي: أحد سلامذة آيمة الله العطمي البروجردي
 والعلامة الطباطبائي.

٧-الشيخ علي عرفاني بن أغا علي المتوفي عام ١٣٦١.

٨ الشيخ محمود عابد الخلخالي: له عدة مؤلفات وصاحب التفسير

المعروف بتفسير العابدي باللغة التركية. دفن في مدينة قم المقدسة.

١-سيد عبدالغني الأردبيلي: أحد تلامذة الآيات العظام البروجردي وحجت والامام الخميني والمحقق الداماد. كان يتحلى بالورع والتقوى وعزة النفس وحسن الطبع. توفي في ٤ ذي الحجة عام ١٤١٠ ودفن في مدينة قم.
 ١١-الشيخ الميرزا على مظلومي (المتوفى عام ١٣٥٤).

۱۲\_الشيخ لطف على عالم الراثي.

١٣\_السيد أبو الفضل الموسوي الخلخالي (المتوفى عام ١٣٧٨).

١٤ - الشيخ علي كريمي إمام جمعة پارس آباد مغان (المتوفى عام ١٣٧١).

١٥ ـ السيد محمد الموسوي الأردبيلي (المتوفي عام ١٣٧١).

١٦\_الشيخ أبو القاسم بري خاني.

١٧\_ المير زا عبدالحسين المشكيني.

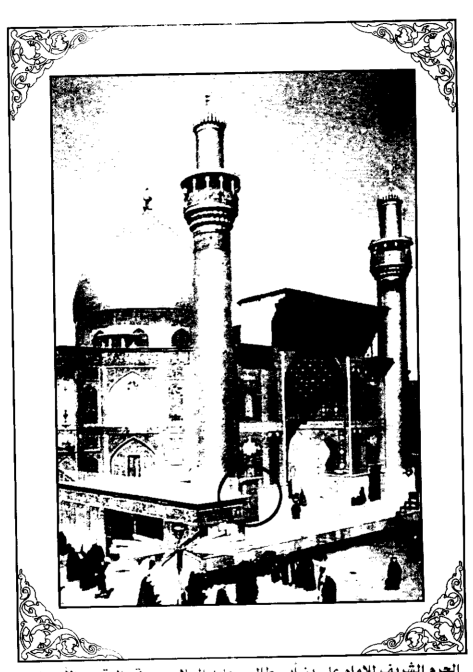
١٨\_الشيخ هاشم المشكيني.

١٩\_الملاعيسي النوراني.

٢٠ عبدالحسين الواعظي.

٢١\_السيد أحمد الموسوى النجفي.

# ملحق الصور



الحرم الشريف للإمام علي بن أبي طالب عليه السلام وموقد المقدس الأردبيلي



آيةً الله الشيخ أحمد المقدّس الأردبيلي



آية الله السيد محمد تقي مفتي الشيعة



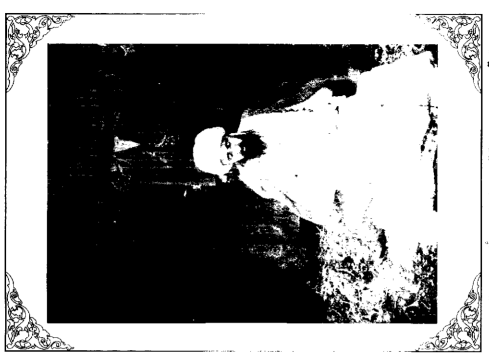


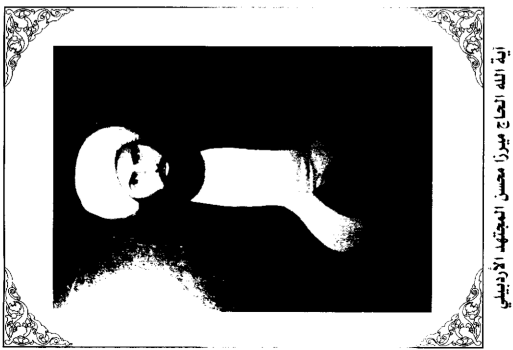
آية الله السيد مرتضى المجتهد الأردبيلي



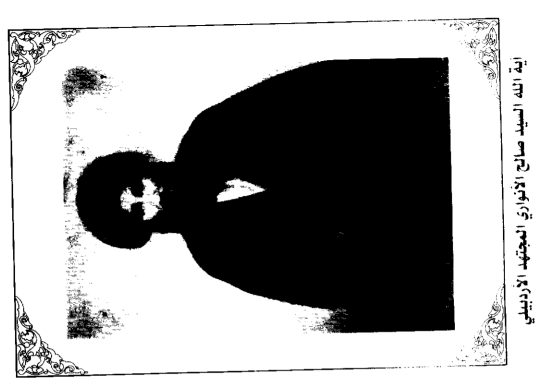


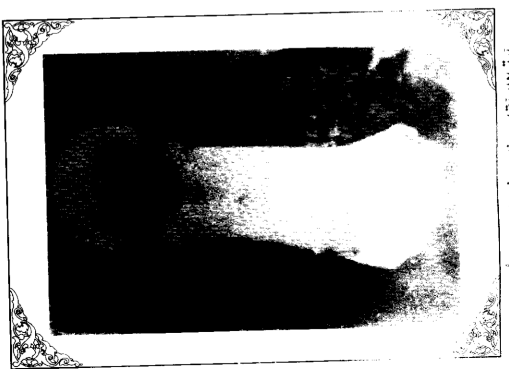
آية الله السيد حبيب الأطهاري



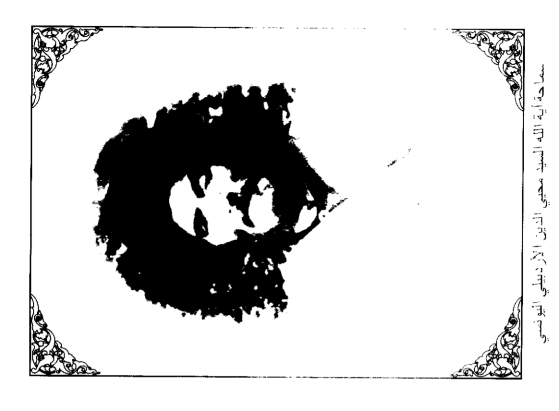


آية الله المجاهد آقا ميرزا على الأكبر المجتهد





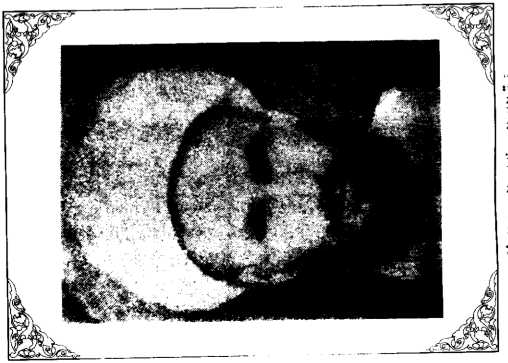
أية الله أقتا ميرزا يوسف المجتهد الأردبيلي





آية الله السيد إبراهيم الأنواري

آية الله ميرزا محمد التوسّلي

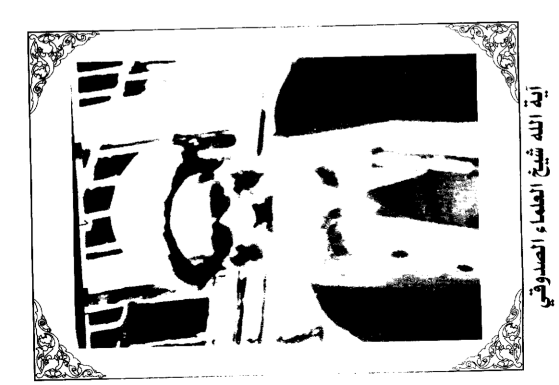


آية الله الميرزا ابو الحسن المشكيني

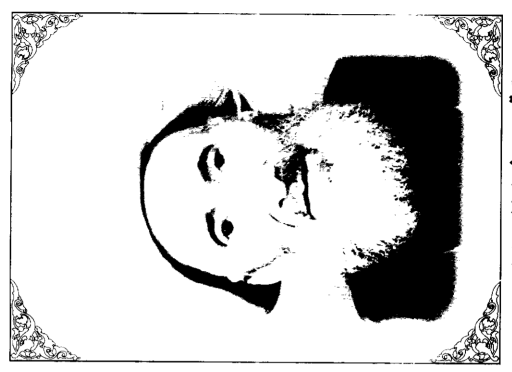








آية الله السيد يونس اليونسي



Is the times again and the

آية الله الشيخ غفور العامي





آية الله الشيخ أحمد الباياني





