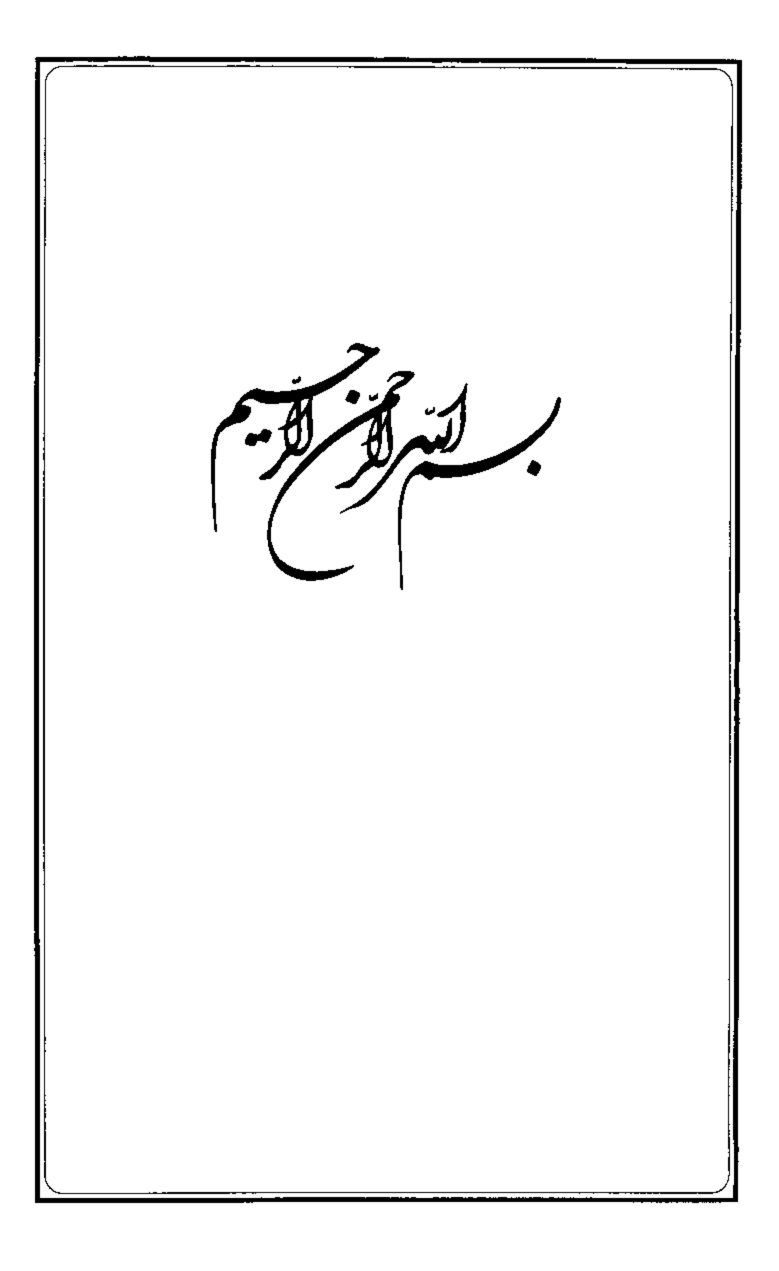


فيتسترالتال

اَلْوَلَى مُحَدِّنِ اِلْفَيْضِ الْسَاسَانِي ( ١٠٠١ - ١٠١١ م )

مَرْكَزَ الْأَبُحَاثِ وَالدِّرُامُاتِ الْإِسْلَامِيَّةِ





مُنْتِكِنِينَالِيْجِوَالْمُنْ الْعِينَالِيْتِهِ الْعِينَالِيْتِهِ الْعِينَالِينِينَالِينِينَالِينِينَا

معمر ميمار ميماريك الشيرستان المشتشت ستنده ۱۸۸۰ مد ۱۸۸۰ مخترالسيكاغلية و الميلاق

ر المحالية ا

فيسترالتان

اَلْوَلْ مُحَلِّمُ عُلِينَ الْفَيْضِ الْسَاتَانِ

( > 1.11 - 1..Y )

مؤسسة آل ليت يجيز لإعباء للتراث إلى مكتبة لاجوادين تامة

مَوْكَوَ الْاَبِحَاثِ وَالدَّرُاسُاتِ الْإِسْلَامِيَّةِ

الفيض الكاشاني، المولى محمّدمحسن، ١٠٠٧ ـ ١٠٩١.

الأصفى في تفسير القرآن / ملاًمحسن فيض؛ حقَّفه مركز الأبحاث والدراسات الإسلامية. . قم: مكتب الإعلام الإسلامي، مركز النشر؛ ١٣٧٦\_

ج...نمونه .. (دفتر تبلیغات اسلامی حوزهٔ علمیّهٔ قم، مرکز انتشارات؛ ۵۰۰ : کتابهای مرکز مطالعات و تحقیقات اسلامی؛ ۲۵)

كتابنامه: [٧٠٣] ـ ٧١٣؛ همچنين به صورت زيرنويس.

 ۱. تفاسیر شبعه. الف. دفتر تبلیغات اسلامی حوزهٔ علمیهٔ قم، مرکز مطالعات و تحقیقات اسلامی. مصحّح. ب. دفتر تبلیغات اسلامی حوزهٔ علمیهٔ قم، مرکز انتشارات. ج. عنوان.

**147/1711** 

٦ الف ٩٤/٥٨ BP

فهرست نويسي يبش از انتشار توسط مركز انتشارات دفتر تبليغات اسلامي

ISBN 964 - 424 - 257 - 2

شابك ٢ - ٢٥٧ - ٢٦٤ - ٩٦٤



الأصفى في تفسير القرآن/ج المولى محمد محسن الفيض الكاشاني مركز الأبحاث والدراسات الإسلامية محمد حسين درايتي و محمد رضا نعمتي مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي الأولى / ١٤٨٨ ق، ١٣٧٦ش

۲۰۰۰ تومان

٠٠٠٠ نسخة

الكتاب:

المؤلّف:

التحقيق:

المحقَّقان:

الناشر:

المطبعة:

الطبعة:

الكمية:

#### حقوق الطبع محفوظة للناشر

قم، شارع شهداء (صفائية)، مركز النشر التابع لكتب الإعلام الإسلامي، ص ب: 417، هائف: ٧- 447100، فاكس: 457100، توزيع: 744277

Printed in the Islamic Republic of Iran

# دليل الجزء الأوّل

| 1                                         | ١. مقدمة التحقيق١       |
|-------------------------------------------|-------------------------|
|                                           | ٢ . خطبة الكتاب         |
| ٤_٣                                       | ٣. مقدّمة المؤلف        |
| ٩_٥                                       | ٤. سورة فاتحة الكتاب /١ |
| וו_ראו                                    | ٥. سورة البقرة/ ٢       |
| 19147                                     | ٦ . سورة آل عمران /٣    |
| Y07_141                                   | ٧. سورة النساء/ ٤       |
| T. V- | ٨. سورة الماثدة/ ٥      |
| TOV_T.4                                   | ٩. سورة الانعام / ٦     |
| { <b>۲۲_۳٦•</b>                           | ١٠. سورة الأعراف/٧      |
| ٤٥٠ <u>- ٤</u> ٢٣                         | ١١. سورة الأنفال /٨١١   |
| 0.1-801                                   | ١٢. سورة التوبة /٩      |
| 0YA_0.4                                   | ١٣. سورة يونس / ١٠١٣    |

## ٦ 🗖 الأصفى / ج١

| ۵٦٠_٥٢٩   | ١٤. سورة هود/ ١١١١. سورة هود/ |
|-----------|-------------------------------|
| 09Y_071   | ١٥. سورة يوسف/١٢١٠٠           |
| 71094     | ١٦. سورة الرعد/ ١٣١٦          |
| ٦٢٤_٦١١   | ١٧ ـ سورة إيراهيم/ ١٤١٧       |
| מזר בף אר | ١٨. سورة الحِجر/١٥١٨          |
|           | ١٩ . سورة النحل/ ١٦           |
| V·٣_ ٦٦٩  | ۲۰ ـ سورة بني إسرائيل/ ۱۷     |

## مقدّمة التحقيق

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي أنزل القرآن الكريم، وجعله تبياناً لكل شيء ورحمة وهدى للمتقين. والصلاة والسلام على المصطفى الأمين أبي القاسم محمد وعلى الهداة الميامين من آله الطاهرين.

وبعد، فإن المهتمين بشؤون التراث الإسلامي بشكل عام والتراث القرآني بشكل خاص، يُدركون جيداً أنّ المكتبة الإسلامية \_التي تحوي على نفائس المخطوطات وبشتى المعارف الإسلامية والإنسانية \_زاخرة بذلك التراث العظيم الذي يكاد أو كاد أن يندثر لولا قيام أهله واضطلاعهم بمسؤولية حفظه وبعث الحياة فيه من جديد، وهذا لا يعني أنّ التراث باجمعه قد وصل إلينا، فكم من عالم من العلماء تُنقل عنه أقوال ولا تجد له كتاباً لتوثيق ماينقل عنه، وكم هي آثار من السلف الصالح فُقد ولم يصل إلينا ولا توجد منها أثر في المكتبات.

والادهى والامرّ من ذلك وقوع تلك النفائس من المخطوطات بيـد الجهّال، فربما مزّقها وربما باعها بابخس الاثمان. ومن المؤسف جداً أنّ ما تمّ طبعه على الحجر مملوء بالاخطاء، دون أيّ اهتمام بفنون التصحيح والتحقيق، بل ولايابسط مستلزمات الكتاب، الأمر الذي أدّى إلى ابتعاد الجبل الناشئ عن مطالعة الكتب الاسلامية.

والدعوة إلى إحياء التراث عزيزي القارئ ليست ترفأ فكرياً أو بدعاً من الامر، وإنما هي دعوة لإعادة بناء الإنسانية من خلال رسم خط سيرها الفكري، ولاكتشاف تلك الذخائر التي من خلالها يتم إعادة بناء الإنسان.

ولذا كثرت الدعوات في العقود الأخيرة من هذا القرن من أجل بعث هذا التراث وتأصيله، وخصوصاً بعد نجاح الثورة الإسلامية وقيام دولتها في إيران بقيادة الإمام الراحل الخميني العظيم. فحدثت كثير من التحولات التي لبّت طموح الآملين في إحياء آثار الإسلام والمسلمين، فانشتت كثيراً من المؤسسات التي عنيت بإحياء التراث، ومنها: مركز الأبحاث والدراسات الإسلامية التابع لمكتب الإعلام الإسلامي في الحوزة العلمية \_قم. الذي انبرى العلماء والفضلاء الحققين فيه وشمروا عن ساعد الجد لإحياء تراث الشيعة بدءاً بمعنفات الشهيدين ومروراً بآثار العلّامة وغيرهم من الأفذاذ الذين لازالت مصنفاتهم تنتظر ان تُكسى الحلّة الجديدة لتخرج بابهى صورة وأجمل هيئة.

وبما أنّ القرآن هو المصدر الرئيسي في التشريع الإسلامي واقدس كتاب لدى المسلمين على شتى مذاهبهم، وبه ثبتت نُبوة نبيّنا صلّى الله عليه وآله، وهو معجزة الإسلام الخالدة، وهو المصدر الوحيد «القطعي الثبوت» باتفاق المسلمين وإجماعهم، لم تطاله يد التحريف ولم تطرأ عليه زيادة أو نقصان، ومع كل ذلك فهو الكتاب المهجور الذي غفل عنه المسلمون وراحوا يلهشون وراء الافكار الدخيلة التي هي أبعد ماتكون عن توفير حلول ناجعة لمشاكل الإنسانية.

ولاغرابة إذا قلنا: إنّ السبب الرئيسي في انحطاط المسلمين هو جهلهم بقيمة هذا الكتاب وماحواه من ثروات تشريعية وأخلاقية تكفل سعادة الإنسان إلى نهاية الشوط.

مضافاً إلى أن التعرف على القرآن الكريم له دور كبير في فهم العلوم الإلهية واستخراج الأحكام والقوانين الإسلامية العامة التي تعتبر حجر الأساس في صرح الدولة الإسلامية. ولذا قرر المركز الأبحاث والدراسات الإسلامية محقيق ونشر كتاب الفصير الأصفى الله للشيخ الفقيه والفيلسوف العارف والمفسر المحدث المولى محسن المعروف بالفيض الكاشاني، من أعلام القرن الحادي عشر الهجري.

ويتميّز تفسير «الاصفى» عن باقي التفاسير بالإيجاز والاختصار، مضافاً إلى كونه تفسيراً روائياً جامعاً لما ورد عن أهل البيت عليهم السلام في تفسير آيات القرآن الحكيم.

## نبذة عن حياة المفسر:

كان المولى محمدبن المرتضى المدعو بمعسن، والمعروف بـ الفيض الكاشاني، أحد نوابغ العلم والمعرفة في القرن الحادي عشر، وكان مضافاً إلى علمه وفضله حكيماً متكلماً محدثاً مفسراً عارفاً أديباً متبحراً في جميع العلوم والمعارف.

ولد رحمه الله في سنة (١٠٠٧) في مدينة قم المشرقة ونشا فيها، ثم انتقل إلى كاشان ليشد الرحال بعدها إلى مدينة شيراز للانتهال من العلمين: السيد ماجدبن علي البحراني وصدرالمتالهين الشيرازي، حيث تزوّج من ابنة الأخير، وما إن ارتوى من تلك المعارف عاد إلى مدينة كاشان ليكون هناك مرجعاً فذا لاند له إلى أن توفّي فيها سنة 1٠٩١ وهو ابن الاربع والثمانين عاماً ودفن فيها، وقبره هناك مشهور يقصده العلماء والعارفون.

أما ترجمته فقد وردت في كثير من كتب التراجم وفي مقدمة كتبه التي حُققت وطُبعت اخيراً، وقد تصدّى في بعض كتبه لترجمة نفسه بنفسه، وقد الف الفيض الكاشاني ثلاث رسائل في فهرس مؤلفاته، طبعها المرحوم السيد محمد المشكاة في مقدمة المجلّد الثاني من كتاب «المحجّة البيضاء»، ولنكتف بهذا القدر على أنّا نحيل من يريد الاطلاع على ماذكرنا آنفاً.

#### أقوال العلماء فيه:

نعته المحدّث الشيخ الحرّ العاملي بقوله: ٩كان فاضلاً عالماً ماهراً حكيماً متكلماً محدّثاً

فقيها محققاً شاعراً أديباً حسن التصانيف ... ا' .

وقال عنه الرجالي الكبير محمدبن على الأردبيلي: «محسن بن المرتضى رحمه الله العلّامة المحقق المدقّق، جليل القدر، عظيم الشأن، رفيع المنزلة، فاضل كامل أديب، متبحّر في جميع العلوم» .

وقال صاحب الروضات: «أمره في الفضل والفهم والنبالة في الفروع والأصول وكثرة التاليف مع جودة التعبير والتوصيف أشهر من أن يخفى في هذه الطائفة على أحد إلى منتهى الأبده".

وقال المحدّث القمي: «وأمره في الفضل والادب وطول الباع وكثرة الاطّلاع وجودة التعبير وحسن التحرير والإحاطة بمراتب المعقول والمنقول أشهر من أن يخفي،

وقال العلَّامة الأميني في ترجمة علم الهدى ابن المؤلف:

همو ابن المحقق الفيض علم الفقه، وراية الحديث، ومنار الفلسفة، ومعدن العرفان، وطود الاخلاق، وعباب العلوم والمعارف، وهو ابن ذلك الفذّ الذي قلّ ماانتج الدهر بمثيله، وعقمت الآيام أن تاتي بمشابهه ".

ونُقل عن العلّامة الطباطبائي صاحب الميزان قوله: «هو مّن جمع العلوم وقلّ نظيره في العالم الإسلامي» .

#### مصنّفاته:

صرف المولى محسن الفيض عمره الشريف في ترويج الآثار المرويّة والمعارف الإلهيّة

١\_ وأمل الأمل ٢: ٣٠٥.

٢\_ اجامع الرواقة ٢ : ٤٢.

٣ـ دروضات الجنّات، ٦: ٧٩.

٤\_دالكني والالقاب٣٩: ٣٥.

٥. «الغدير» ١١: ٣٦٢.

٦- امهر تابان ٢٦ .

تدريساً وتأليفاً، فخلف ثروة علمية عظيمة في شتى أنحاء العلم والمعرفة من الفقه والحديث والحكمة والعرفان والاخلاق والتفسير والادعية والاشعار وغيرها، ناهزت المائة والعشرين مصنفاً، منها: «الصافي» و «الاصفى» في التفسير، و «الوافي» و «النوادر» في الاخبار، و «معتصم الشيعة» و «مفاتيح الشرائع» في الفقه، و «عين اليقين» و «علم اليقين» في الحكمة والكلام، و «الحجة البيضاء في تهذيب الإحياء».

وقد امتازت تاليفاته بجودة التحقيق وحسن البيان والتاليف وسلامة الالفاظ ومتانة المباني ودقة المعاني وعلو المقاصد.

لقد أولى الفيض اهتماماً متزايداً وعناية بالغة بالقرآن والحديث، واستدل على آرائه في جميع مصنفاته بادلة من الكتاب العزيز وبالحديث الصادر عن الرسول وآله الطاهرين، وله في التفسير مسلك خاص، جمع فيه بين الطريقة والشريعة، الف في الحقائق القرآنية التي أسست على أصول الفطرة والحكمة المتعالية -التي تنطبق على نواميس الطبيعة والعرفان الصحيح الذي يلائم الفطرة والعقل - تفسيريه «الصافي» و «الأصفى».

### مؤلفاته في النفسير:

(١) «الصافي» وقع الفراغ من تاليفه في خمس وسبعين بعد الألف'، وقد طبع في عشرة مجلدات سنة ١٩٧٩ بتصحيح الشيخ حسين الأعلمي.

(٢) «الاصفى» وهو منتخب من الصافي، وقع الفراغ منه بعد الصافي بسنتين .

(٣) وتنوير المواهب، قال في الفهرس: وهو تعليقات على تفسير القرآن المنسوب إلى الكاشفي الموسوم بدالمواهب العلية، تنبه على ماخالف الإمامية في تفسير الآيات وشان النزول ومما ليس على طريقة أهل البيت عليهم السلام، وتورد ماورد عنهم عليهم السلام في ذلك، يقرب من ثلاثة آلآف بيت ".

١. ارسالة المصنّف في فهرست تآليفه؛ ضمن المحجة البيضاء؟ ٢ : ٥.

٢\_ نفس المصدر السابق.

٣\_نفس المصدر، ص١٢.

وذكره في «الـذريعـة» ٤: ٤٧١، الرقم: ٢٠٩١ باسم «تنوير المذاهب في تعليــقـات المواهب». ولم نعثر على نسخة منه في حدود مالدينا من فهارس المكتبات.

(٤) اتفسير آية الامانة الأرسالة في جواب من سأل عن تفسير هذه الآية ، والنسخ الخطّية الموجودة منه كالتالي:

أ-مخطوطة مكتبة مجلس الشورى الإسلامي المرقمة (١٧١٢) ضمن مجموعة من
 صفحة (٢٥٤\_٢٥٦) ٢.

ب-مخطوطة مكتبة مجلس الشوري الإسلامي المرقمة (١٧١٣) مع «اصول المعارف» "للمصنّف.

٤ مخطوطة مكتبة مجلس الشورى الإسلامي المرقمة (٤٧٠٦) ضمن مجموعة من الورقة (١٢٠ إلى ١٢٨)<sup>3</sup>.

٥ ـ مخطوطة مكتبة مدرسة الشهيد المطهّري المرقّمة (٦٣٢٧).

٦-مخطوطة مكتبة كلّية الإلهيات والمعارف الإسلامية في مشهد الإمام الرضا
 عليه السلام، المرقّمة (١٣٣٥).

# ما نُسب إليه من التفاسير فهي:

١ - «مجمع المطالب ومنتهى المآرب» في تفسير سورة الحمد والتوحيد. نسبه إليه في «الروضات» ٦: ٥٤٥، وفي «الذريعة» ٢: ١٢٤؛ ٢٥٥ ؛ ٢٠: ٤٤ و «ريحانة الادب» ٦: ٣٦٩. وفي فهرست مكتبة ملك الوطنية ٦: ١٤٤، المرقمة (٦٧٠٨) ذكر أنّه «في تفسير سورة الحمد والتوحيد، كتبه في أربعين عمره»، وهذا سهو قطعاً؛ وذلك لأنّه لم يَرد ذكره

١- المحجة البيضاء، ج٢، ص٢٠.

۲۔ افھرست نسخه هاي خطي مجلس شوراي اسلامي، ج ٥، ص ٥٦.

٣ نفس المصدر السابق، ج٥، ص٥٧.

٤\_نفس المصدر السابق، ج ١٣، ص ٨٥.

۵ فهرست نسخه های خطی مدرسه سپهسالار (سابقاً) ۱ : ۱٦٠ ؛ ۳: ۱٥٥.

في احد من الرسائل الثلاث للمصنف، مع أنّ النسخة الموجودة في مكتبة ملك الوطنية قد تمّ تاليفها في سنة (١٢٧٠)، وهي لشخص كان يُدعى بـ «ملّا محسن».

٢ - «المصفى» في تلخيص «الأصفى»، نسب إليه في «ريحانة الأدب» ٦: ٢٤٢ و «روضات الجنات» ٦: ٥٤٥. وقال الطهراني في «الذريعة» ٢: ١٢٤، الرقم: ٤٩٦ تحت
 عنوان «الاصفى»: «إن هذا أوسط التفاسير الثلاثة التي ألفها الفيض.»

وعلق السيد المشكاة على ذلك قائلاً: «هذا هو المشهور ... ولكنّي لاأعرف للفيض أكثر من تفسيرين، وليس لهذا التفسير الثالث الذي يسمّى بِـ«المصفّى» أثر في المكتبات ولافي شيء من فهارسه لتاليفاته» .

### وقفة مع «الأصفى»:

تفسير «الاصفى» واحد من الآثار التفسيرية القيّمة للمولى محسن الفيض الكاشاني، وهو منتخب من تفسيره الكبير «الصافي»، يتألّف من جزئين، يشتمل الجزء الأول على خمسة عشر جزءاً ابتداءً من سورة الفاتحة حتى سورة بني إسرائيل، والجزء الثاني من سورة الكهف حتى آخر سورة من القرآن الكريم.

وامتاز «الأصفى» \_ كما هو عليه «الصافي» \_ بانّه تفسير مزجت فيه الرواية مع الدراية، وللاختصار حُذفت أسانيد الروايات، فكان تفسيراً موجزاً غاية الإيجاز مع شموله لجميع القرآن.

قال المصنف في خطبة الكتاب: «هذا مااصطفيت من تفسيري القرآن المسمّى بدالصافي»، راعيتُ فيه غاية الإيجاز مع التنقيح ونهاية التلخيص مع التوضيح، مقتصراً على بيان مايحتاج إلى البيان من الآيات دون مايستغنى عنه من المحكمات الواضحات، فبالحريّ أن يسمّى بدالاصفى».

طبع الأصفى قبل هذه الطبعة ثلاث طبعات: الأولى عام ١٢٧٤، والثانية عام ١٣١٠

١\_ المحجّة السضاء ٢٤ : ٢٤ .

في حاشية «الصافي»، والثالثة على الحجر في عام ١٣٠٣ \_ ١٣٥٤ في مجلد واحد كبير.

#### منهجية التحقيق:

اولاً: النسخ المعتمدة في التصحيح والتحقيق، وهي:

ا\_مخطوطة مكتبة مجلس الشورى الإسلامي المرقمة (١٢١٦)، تم تحرير الجزء الأول
 في عام ١٠٩٠، والثاني في عام ١٠٨٩، أي قبل سنتين من وفاة المصنف في ٢٣٥ ورقة.

وناسخها: ابن علي بن علي الشهير بنوروز الدين محمد نصير، وهي نسخة كاملة مصححة جميلة الخط، وفي حواشيها علائم التصحيح والبلاغ، وفي بعض الحواشي هناك تعليقات لاتخلو من فائدة برمز «منه دام ظله» و امنه دام فيضه» و «منه»، ورمزنا لهذه الخطوطة بـ «الف».

ب: مخطوطة مكتبة الروضة الرضوية المقدسة في مشهد والمرقمة (١١٦٢) في ٣٠٦ ورقة من المجموعة المهداة من قبل المرحوم الشيخ محمد صالح، العلامة الحائري المازندراني، تم تحريرها في شهر جمادى الثانية عام ١٠٨١هم، وكتب في حاشية الصفحة الاخيرة: «بلغ سماعه على سماع تفهم وتدبر واستبصار واستكشاف، وفقه الله للعمل به، وبلغه أقصى مراتب الكمال، وكتبه الفقير إلى الله احمدبن محمد حسن عفا الله عنه وايده الله لما يرتضيه».

وهي نسخة كاملة مظبوطة قيّمة، مصحّحة على نسخة المؤلِّف، جميلة الخط، وفي حواشيه علائم التصحيح، وتعليقات نافعة برمز «منه سلّمه الله» و«منه دام ظلّه»، ورمزنا لها بـ «ج».

وكتب المرحوم الشيخ محمد صالح العلّامة الحائري المازندراني في الورقة الملصقة بأول النسخة: «هذا التفسير المسمّى بـ «الأصفى» كلّه بخطّ المولى محمدهادي سبط أخي المصنف، وخطّه الشريف موجود عندي على ظهر الجزء الرابع والخامس عشر من أجزاء «الوافي»، وهو إجازته لابن أخته المولى محمد رفيع».

إلى أن قال: ﴿ولَّا وصل التحرير إلى هذا الكلام ذكرت أنَّه وقع بيدي تفسير مسمَّى

بالمؤلّف [كذا] بخط المؤلف من أهل هذا البيت، ففتحته فإذا فيه: يقول المتمسّك بحبل الله المتين «محمدبن المرتضى» المدعو بد «نور الدين»، ثمّ قال في جملة كلام: ومن أراد الاطلاع على متون الأخبار والكتب المأخوذة هي منها، فليرجع إلى التفسير «الصافي» المنسوب إلى عمي «المحسن» الأستاذ ومن عليه فيما استفدته المعوّل والاستناد». وتفسير هذا خلاصة «الاصفى» بطرز بديع. وفرغ منه سنة تسعين وألف. والنسخة هي المسودة الأولى. وقد (شخط) على بعض عباراته، لمبالغته في الإيجاز. وأنا... العلّامة الحائري المازندراني».

هذا ولا يبعد أن يكون هذا التفسير هو التفسير الثالث المنسوب إلى الفيض المذكور في «الذريعة» وغيرها من المصادر كما تقدم.

ج: النسخة المطبوعة على الحجر عام ١٣٥٣ ـ ١٣٥٤ بخط محمد على المصباحي النائيني والمتخلص بـ عبرت، وقد أضاف الكاتب في أوائل السور بعض الفوائد ورمزنا لها بداب.

ثانيا: في موارد وجود اختلافات بين النسخ، أعرضنا عن إثباتها في الهوامش إلا مااقتضت الضرورة إثباته، مع بذل الجهد في اختيار ماهو الانسب والاصح، معتمدين في ذلك أسلوب التلفيق بين النسخ.

ثالثا: خرجنا الاحاديث والآثار والاقوال والآراء التي أوردها المصنف تصريحاً أو تلميحاً وبذل الجهد في تخريجها وإحالتها إلى مصادرها الأصلية، وأشرنا إلى بعض الاختلافات في الهامش، وفي حالة اقتضاء السياق للزيادة، وضعنا تلك الزيادة بين معقوفتين[].

رابعاً: عمدنا إلى ضبط وإعراب بعض الكلمات في الموارد اللازمة وموضع الحاجة.

خامساً: اعتمدنا في الرسم القرآني على المصحف الشريف المكتوب بخط (عثمان طه)، وبالنظر لتعذر ضبط الآيات بهذا الرسم على اجهزة الكمبيوتر، فقد عمدنا إلى تجزئة الآيات وبالرسم العثماني ووضع كل آية في موضعها المناسب.

سادساً: اتبعنا في الترقيم والإملاء القواعد الحديثة والمتداولة.

سابعاً: ألحقنا الفهارس الموضوعة للكتاب في آخر المجلد الثاني.

#### شكر واعتذار

في الختام نحمد الله سبحانه على توفيقه إيانا في إنجاز هذا المشروع الذي استغرق مدة خمس سنوات، بذل فيه الإخوة المحققون في اقسم إحياء التراث الإسلامي، غاية مجهودهم لإنجاحه وإيصاله إلى ماهو عليه الآن، ونخص منهم بالذكر:

الشيخ على أوسط ناطقي المشرف على قسم إحياء التراث، والاخوين الفاضلين الشيخ محمدحسين درايتي والشيخ محمدرضا نعمتي، اللذين تجشما عناء العمل منذ بداياته حتى انتهائه.

وكذا الفاضل المحقق الشيخ نعمت الله جليلي والاستاذ الاديب اسعد الطيب لمراجعتهما الكتاب، والاخوين الفاضلين الشيخ منصور لقائي والشيخ علي رفيعي القوچاني لمساهمتهما في بعض مراحل العمل، ولايفوتنا أن نتقدم بوافر الشكر للاخ الفاضل السيد محمد هادي الطباطبائي لمشاركته في تصحيح بعض الاخطاء المطبعية، والإخوة والإخوة في مديرية التنقيح والنشر في مركز الابحاث والدراسات الإسلامية، والإخوة الاعزاء في مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، لجهودهم في الصف وتنظيم الصفحات والإخراج الفني للكتاب باحسن هيئة، فجزى الله الجميع خير الجزاء ووفقنا وإياهم لخدمة القرآن العزيز وإحياء علومه ومعارفه، إنه نعم المولى ونعم النصير.

مركز الأبحاث والدراسات الإسلامية محمد مهدي الفقيهي قم المقدسة جمادي الثانية سنة ١٤١٧

# المستعرب العراالططا

المخالله النكفال المتسك النقلين وحمالها الغزاده ووالموة في القرق وعَبْن الطعمهد المرسل بولكتا والمرل وكشعن كا والمزل دفروسيه المرل حقل كتما مطالعتم مبله وسياحيل مدودي وصاحبي صطيئ عنهمة تهن لمد ينطفتاها فينا طهنهما بيين وطهث بابيهينا ماعه متسكناها ليصنط وما إعتصمنابها لن زل مصل المعليج لدعتهر واسقدام كل سها اصوم اروسا واراً م فيم القران ولر الاوف الغيسانية وفي العقالالعقالالقفى كلمسها وموطي لين مرتض للهويمس زوده الله فئ سياه العقباه وجل خرز حيرا مرايلاه عن اساا صطعيت من تصنيع المعرال لمتى بالقدانى واعتد البرغا يرالاعادم السنقع وبها يراتلي صع التعضيع مقتصراعي إن عتاج لحالسان والاابتدويه استغنى غرمن لمحكامة الواضات فسالحها البيي بالإصنى وعسينان تغيسيان كثرا الايغم طاهن مبدون انسان والعرآن وان كارالما هوالاوفي وأتما وكحده علكام الاسام المعصوص كالرسول الانمادين الغافةي وساالي كتفسين وكآد لايوسيدم الإله فيرا الاعدة فوم كالنه في موته جيرا والكشاعة علايلها الناول الام وطبافاه المنزل ولايتاق يسيقن المزانا لامراد يعجا لا والسيان معلى بع لا العليم والى مضرالااليم الواللك ستعلاا ما و ولا نعتف الا اناهرو لمذالات ومانفتق لالتماع الاحديجيا وحدت ليدسيدا مامالفاظه بي ادمعانه ومضيعنها فالأذكا كالديخ والعدم واصدحن تهجدت وسوالقه الله الدوحدث والانتظافة الإله قوااقه بالدوساكاوردعهم كمير فكيماكان الفاطامي صدتر مقال ووردا وفي والترفان تحدث في من لتلحيظ من معيدا ولتوضيح ما مديمين الاخاج الحالبتيد لعوالز المعول عني وسعايد والترساس كيديد على لك من إدادا فاندرا وخالعاظ هذالبتنه وسانعلته متسبي تارجم الزمالي المعسودطام أنه مستدالي كمعتق صدرته مالعي لتياري المحفه صدوما ووت م جربق العامد صدرتر وي مبا عادوت مطابق لخاصه ومال آحيطه المحدب المصرسية اولا عمده لي أسدهوا معتقة الالساع وعسان كورة ليلااوردت من براتعنا مراهوا قورقياد والعالمستعاني ا المقصبه وساير المخان تعواقتم والعران الهالجواد المنان مكينغ لمن وادمهم معاني المرافي

النادينرسغونالعنادى إدارسبغورالعنيت فكالمستسبعون الغياسود وجوي كالسودسية جق مولابلا هلالنادين لي واعلها والقي لعلق مستى به يم تعود اهلالنا ويربيل وصال الله بادن له ان تيغنونا ذن له فشف واحرق جنم من بالماخلق كمان كمان د من رخا رق المخطط المراكم اذا مقب والطلامه في كل ي من اللغامان في المقدوم من القوس السالدوار إللوا ق معا عقلاق بوط ويفنئ لمها والنعت البغي ويقدودان يوديا سحرابي أحدى عنعقوه في وترد فى بنها المعرفة المعرفة من واجم حبرة إعليه عوض السوفيد من الماعكية وعاويه وقراع أب فكانكلما فرآاية اعظلت معلى موف فالكاد إنى المنظامة الإررى نعد إمع ودبيعام وكان مآليا ولابيع م حتى أسه بدن والسح يتى ماسلط المتعا العلي عين والعن أقول والما قوالانعاد المسيحو فادادوابه الرجنون بواستل أسعره مريزه اسوازا سعادا طفرحسك وعماعيتها وفازلاوج حزه مندقبل لكل المحسود بل يخص به المنتماسه مسرون فالأساداميّه اذا فتح يدنيه وهوفيل البلنه في النقباد على سعادة منه لانعالها في الاصرورد كادا عسدان للالعود وسسسدالله لزحزان وأعود برماناس كالناساله الناس بالاو والمعيى الموسوس عبرة نبه بالوسواس مبالغة للخنا والذى عادته الغيشراي تيامزاذ اذكرا داراي العترالخناس والشيطان الذي بوسوس صدودالناس اغفلواع في كود بهم الجنه والهزاي سال الوسواس قالمام بأوير الإولقليداذ ماج جوده ادن منت بهاالوسواس لخذا مرواذ والمناث فها الملاف وُيدالله المغربللك فللك قوله والدهورده منه وفي واليهُ كَلَ أَسُر إِنَّا كُنْ الرَّبِطانِ علالناسط المعاسى المحوالسطان مراجي وتدسق فسنرساطير الإصف ورم المهامر تذكفاب وضع سنتسي مدتما والصافي والزالا العرف المراد المرد المراد المراد المراد المرد المراد المراد المراد المراد المراد المراد المراد المراد المر

المسلطان الحرام

المسيدية الله حدانا للمثيل النقلين وكشوله اللقان حده والمودة في القبي في المجيمة بديه المريل بويركآ برا لمنزل محكم تمنص مستطابرا لمنزل مبتؤجيه المريل بولك كآب والعترة بينه وبنناحيلين ملودن وبالهين حطيبين غيرختهن كغرظ لمقاسما فينا لموصنهابين والخ بإيبية ساشكنابهمأ تن مشتل ما استصمنا بعدال نزل وصلّ للقعرة على تنع عنه واستنام كأسم مااسطغيت وتشيع المقبل اسهى إمشافى واعيث فيرغاية الإيعاد معالتقيع وبعاية التلحنيوس التعبيه تتعراطي إنهاهج الحاليان مناكايات دوسا سغنح شرمن لتحكات الواضحات فاليي الدين المسفى وصيان بغي جبان اكترما يفهم ظلع وبدون البيان من العلاه واتكان المشافي وكالوفى وأغامع تلي فبرول كلامهم المعسوم سن الاتبط كلاميان بواقلفته لمعهوم وما الحالتشيخ ليادلا يعددها لوالتنزل كاحتدقهان نزلنى بوته جبريل محكفاف هن وجوم حرابول إدان ولي المن خطب بالمله ول وليتأتى بسيق يومات الامن لمعيوم الميان والتبيان مغلى يغول العليم وللى ن سيركا اليم لا والقدلا سبع الد اجماعه المات و العمالة المات خيايننة الحالتماح الاحديثهم ساصيدت الدسبيلا آسابالغلطه وسوفراق بمأنيده سنموخ لمراذكرقا لاعمس انعيتهم ولمعذوب يتهم حديث بهط اقدمل لقطبوللر ومعيث بها الصدليقد عليهالم قول اقدتبارك وتعالى وموضه عليهمالتلام مكل أكان مزللغ إلمريم للهم مد نهرمال وورد وفي وليرفان تصرفت فيتني سه لتلفيد يستدعيرا ولتونيع معاسرته منطع ان احتاج الحالتنبييه ليعيث الرالمتول مغنمون ومعانير كمكرُه انبقت برعلي بُلك تتبيلر بكالعرب فأ مناه خرالخاظ خفاالتنيده انتلتهن تنسيط برباء لعيمالت بمالم ينسر لحااسوه وظلعوانة الجالعسومسيمته بالقيليتان كالجخوم وماروبت فالمهج العانه صعمته برويح لميتأن المتعيت من طرني لخلسرة بالغراج فالج صعير للمسوم سبيلا اولمراحتم والمادين ويعار تسالما المسح

الوس الملك مذالت تولرواييه سع مصرص سروف مهايتركذ فحث مؤان الوصيطان يول إنيار عوالعامو ومف وليدود ال مودن امعارا عرادليه وروم في ووسائد بزر والدائية وموليستاله را والذازكره كود وفيدار ولدازاو باولاد ذكريخذوا مقسه لد ما ولاد اولاد ما في في عناسواوم ع مرم ومروف مرز المالام الد

الصفحة الأخيرة من نسخة «ج»

# بشِهْ لِللهُ الْحَجْزَ الْجَهْزَا

الحمدالله الذي هدانا للتمسك بالثقلين، و جعل لنا القرآن هدى، والمودة في القربى قرة عين. ابلج عن هدى نبية المرسل بنور كتابه المنزل، و كشف عن سر كتابه المنزل بعترة نبية المرسل. جعل الكتاب و العترة بينه و بيننا حبلين ممدودين، و صاحبين مصطحبين غير مفترقين، لم يزل اقامهما فينا، طرف منهما بيده و طرف بايدينا، ماتمسكنا بهما لن نضل، و ما اعتصمنا بهما لن نزل. فصل اللهم على محمد و عترته، واسقنا من كاسهم الاصفى ما يروينا، و آتنا من فهم القرآن و علمه الاوفى ما يُغنينا.

أمّا بعد، فيقول الفقير إلى الله في كلّ مسلك و موطن، محمّد بن مرتضى المدعوّ بمحسن ـ زوّده الله في دنياه لعقباه، و جعل آخرته خيراً من أولاه ـ: هذا ما اصطفيت من تفسيري للقرآن المسمّى بـ «الصّافي و راعيت فيه غاية الإبجاز مع التّنقيح، و نهاية التلخيص مع التّوضيح، مقتصراً على بيان ما يحتاج إلى البيان من الآيات، دون مايستغنى عنه من الحكمات الواضحات؛ فبالحريّ أن يسمّى بـ «الإصّفىٰ».

و عسى أن يفي ببيان أكثر ما لايفهم ظاهره بدون البيان من القرآن، و إن كان «الصّافي» هو الأوفى، و إنّما معولي فيه على كلام الإمام المعصوم من آل الرّسول، إلا فيما يشرح اللّغة و المفهوم و ما إلى القشر يؤول؛ إذ لا يوجد معالم التّنزيل إلاّ عند قوم كان

ينزل في بيوتهم جبرئيل، و لاكشاف عن وجوه عرائس أسرار التّأويل إلا من خوطب بانوار التّنزيل. و لايتاتّي تيسير تفسير القرآن إلا مّن لديه مجمع البيان و التّبيان. فعلى من نعوّل إلاّ عليهم؟ و إلى من نصير إلاّ إليهم؟ لا والله لانتّبع إلاّ أخبارهم، و لانقتفي إلاّ آثارهم.

و لهذا ما أوردت فيما يفتقر إلى السماع إلا حديثهم ما وجدت إليه سبيلاً، إما بالفاظه و متونه، أو بمعانيه و مضمونه؛ غير أنّي لم أذكر قائله بخصوصه، إذ حديثهم واحد، وحديثهم حديث رسول الله، و حديث رسول الله عنهم عليهم السّلام أ.

فكلّ ما كان من الفاظهم عليهم السّلام صدّرته بـ «قال»، أو «ورَدَ»، أو «في رواية».

فإن تصرّفت في شيء منه لتلخيص يستدعيه، أو لتوضيح معانيه، نبّهت عليه إن احتاج إلى التّنبيه، ليُعْرَف أنّه المنقول بمضمونه و معانيه؛ و أكثر ما نَبّهت به على ذلك تذييله بـ «كَذَا وَرَدَه، فإنّه من أوجز ألفاظ هذا التّنبيه.

و ما نقلته من «تفسير علي بن إبراهيم القُمّي» ممّا لم ينسبه إلى المعصوم و ظاهره أنّه مسند إلى المعصوم، صدّرته بـ «القُمّى» ليمتاز عن المجزوم.

و ما رويت من طريق العامة ، صدرته ب (رُوي) ليمتاز عما رويت من طريق الخاصة .
و مالم أجد فيه إلى حديث المعصوم سبيلاً ، أو لم اعتمد على ما وجدت منه ،
و هو ما يفتقر إلى السماع و عسى أن يكون قليلاً وردت من سائر التفاسير ما هو أقوم
قيلاً و الله المستعان ، نفعنا الله به و سائر الإخوان ، بحق العترة و القرآن ، إنه الجواد
المنان .

#### مقدّمة:

ينبغي لمن أراد فهم معاني القرآن من الاخبار من دون توهم تناقض و تضادّ، أن لا يجمد في تفسيره و معناه على خصوص بعض الآحاد و الأفراد، بل يعمّ المعنى والمفهوم في كلّ ما يحتمل الإحاطة والعموم، كما ورد في بعض الآيات من الرّوايات. فإنّ وهم التّناقض في الأخبار المخصّصة إنّما يرتفع بذلك، و فهم أسرار القرآن يبتني على ذلك، و إنّ نظر أهل البصيرة إنّما يكون على الحقائق الكلّية، دون الأفراد الجزئيّة.

فما ورد في بعض الأخبار من التخصيص، فإنّما ورد للتّنبيه على المنزّل فيه، أو الإشارة إلى أحد بطون معانيه، أو غير ذلك. و ذلك بحسب فهم المخاطب على سبيل الاستثناس، إذ كان كلامهم مع النّاس على قدر عقول النّاس!

و قد عمّم مولان الصّادق الله الآية الّتي وردت في صلة رحم آل محمّد عليهم السّلام صلة كلِّ رَحِم، ثمّ قال: «و لاتكونن مّن يقول في الشّيء: إنّه في شيء واحده ".
و عليه نبّه الله في حديث المُفَضَّل بن عُمَر، حيث فسّر له قول النّبي ﷺ: "علي فسير الجنّة و النّار»، و قد ذكرناه في مقدّمات «الصّافي» ".

كيف و لو كان المقصود من القرآن مقصوراً على أفراد خاصة و مواضع مخصوصة ، لكان القرآن قليل الفائدة ، يسير الجدوى و العائدة ؛ حاشاه عن ذلك فإنّه "بحر لا يُنْزَفُ عُ ،

١ عن أبي عبدالله الله قال: «ما كلم رسول الله 對 العباد بكنه عقله قط؟ و قال: قال رسول الله 對: إنا معاشر الانبياء أمرنا أن نُكلم النّاس على قدر عقولهم». «الكافي ١ : ٢٣، الحديث: ١٥٠.

٢\_ الكافي٢: ١٥٦، الحديث: ٢٨. وياتي أيضاً في ذيل الآية: ٢١ من سورة الرَّعد.

٣-الصافيُّ ٢: ٢٢، المقدِّمة الثالثة. و الحديث في علل الشَّرايع ١: ١٦١، الباب: ١٣٠، الحديث: ١.

٤ ـ نهج البلاغة (للصبّحي الصّالح): ٣١٥، الخطبة: ٣١٨. و فيه: ابحر لايَنْزِفُهُ الْمُسْتَنْزِفُونَا. نَزَفْتُ ماء البئر نزفا: نزحتُه كلّه. الصّحاح ١٤٣٠:٤ (نزف)،

ظاهره انيق ، و باطنه عميق ، لا تُحُصى عجائبُه ، و لاتُبلى غرائبُه ، كما ورد . .
و قد تبيّن ممّا ذكرنا معنى التّاويل ؛ فإنّه يرجع إلى إرادة بعض افراد معنى العامّ ، و هو ما بطن عن افهام العوامّ ، و يقابل التّنزيل ". و الله يقول الحقّ و هو يهدي السّبيل .

ا-شيء أنيق، أي: حَسَنَّ معجب. الصّحاح ٤: ١٤٤٧ (أنق).
 ٢-الكافي ٢: ٥٩٩، الحديث: ٢،عن رسول الله ﷺ.
 ٣-في "بال و (ج): (بالتّنزيل).

# سورة فاتحة الكتاب

﴿ بِسَمِ اللهِ ﴾ قال: «الله هو الذي يتاله إليه كلّ مخلوق عندالحوائج و الشّدائد، إذا انقطع الرّجاء من كلّ مَنْ دونه و تقطّع الاسباب من جميع مَنْ سواه، يقول: «بسم الله» ؛ أي: استعين على أموري كلّها بالله الذي لاتحق العبادة إلا له، المغيث إذا استغيث، والجيب إذا دُعي، الله .

﴿ الرَّحْرُبِ ﴾ قال: «الذي يرحم ببسط الرّزق علينا» أ. و في رواية: «العاطف على خلقه بالرّزق، لايقطع عنهم موادّرزقه، و إن انقطعوا عن طاعته» أ.

١- التَّوحيد: ٢٣١، الباب: ٣١، الحديث: ٥، عن أبي محمَّد العسكري لللله.

٢- تفسير الإمام للكلة: ٢٥.

٣- التّوحيد: ٢٢٩، الباب: ٣١، الحديث: ١، عن أبي الحسن الرّضالليَّة.

٤ ـ المصدر: ٢٣٢، الباب: ٣١، الحديث: ٥، عن على بن الحسين، عن أمير المؤمنين عليهم السّلام.

٥ - تفسير الإمام الكلة : ٣٤.

أقول: الرّزق يشمل كلّ ما به قوام الوجود و الكمال اللآئق به.

﴿ الرَّحِ ﴾ قال: «السرّحيم بنا في ديننا ودنيانا و آخرتنا، خفّف علينا الدّين و جعله سهلاً، و هو يرحمنا بتمييزنا من أعدائه ١٠٠٠ و في رواية: «الرّحيم بعباده المؤمنين في تخفيفه عليهم طاعاته، و بعباده الكافرين في الرّفق في دعائهم إلى موافقته ٢٠٠٠ .

﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ ﴾ قال: قال الله: قُولُوا: الحمدلله على ما انعم به علينا ، ٣. ﴿ رَبِّ اَلْعَلَمُونَ ﴾ . قال: ايعني: مالك الجماعات من كلّ مخلوق ، و خالقهم ، وسائق رزقهم إليهم من حيث يعلمون و من حيث لايعلمون ، يقلب الحيوانات في قدرته ، و يغذوها من رزقه ، و يحوطها عبكنفه ، و يدبّر كلا منها بمصلحته ، و يمسك الجمادات بقدرته ما اتصل منها عن التهافت عن التلاصق ، و السّماء أن تقع على الأرض إلا بإخره ، و الأرض أن تنخسف إلا بامره ، " .

﴿ ٱلرَّحْنَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾. لعلَّ تكريرهما للتَّنبيه بهما في جملة الصَّفات المذكورة على ا استحقاقه الحمد.

﴿ مَا لِكِ يَوْمِ ٱلدِّبِ ﴾ . قال: «يعني: القادر على إقامته و القاضي فيه بالحقّ. والدِّينُ: الحساب، ٧ .

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ قـال: •قال الله تعـالى: قُولوا يا أيّها الخلق المُنْعَم عليهم: إيّاك\_ايّها المُنْعِمُ علينهم: إيّاك\_ايّها المُنْعِمُ علينا\_نطيع، مخلصين، موحّدين مع التّذلّل و الخشوع، بلا رياء و لاسُمعة»^.

١ \_ التّوحيد: ٢٣٢، الباب: ٣١، الحديث: ٥، عن عليّ بن الحسين، عن اميرالمؤمنين عليهم السّلام.

٢\_ تفسير الإمام للكيلة: ٣٤.

٣- المصدر: ٣٠.

٤\_ الحياطة: الحفاظة. مجمع البحرين ٤: ٣٤٣ (حوط).

٥ ـ التّهافت: التّساقط قطعة قطعة . الصّحاح ١ : ٢٧١ (هفت).

٦\_ تفسير الإمام للميخ. ٣٠؛ و عيون أخبار الرضاللجية ١ : ٢٨٧\_ ٢٨٣ ، الباب : ٢٨ ، الحديث : ٣٠ .

٧\_المصدر: ٣٨.

٨ الصدر: ٣٩.

وفي رواية: الانريد منك غيرك. ا

أقول: إنّما انتقل العبد من الغيبة إلى الخطاب؛ لأنّه كان بتمجيده لله سبحانه يتقرّب إليه مندرّجاً، إلى أن بلغ في القرب مقاماً كانّ العلم صار له عياناً، و الخبر شهوداً، والغيبة حضوراً. ﴿ وَلِينَاكَ نَسْتَعِيرُ ﴾ قال: «على طاعتك و عبادتك، و على دفع شرور اعدائك، لا هم و المينا القيرَا الصّرَطَ النّسَتَقِيدَ ﴾ قال: «على طاعتك و عبادتك، و على دفع شرور اعدائك، لا هم الفي النّاسة ويمناك به في ماضي ايّامنا، حتى نطيعك كذلك في مستقبل أعمارنا، و في رواية: «يعني: أرشدنا الملزوم الطريق المؤدي إلى محببتك، و المبلغ إلى جنتك، و المانع من أن نتبع أهواءنا فنعطب، و أن ناخذ بآرائنا فنه الك، و في أخرى: «الصراط المستقيم في المدّنيا ما قصر عن الغلق، و ارتفع عن التقصير، و استقام؛ و في الآخرة طريق المؤمنين إلى الجنّة، و عن الغلق، و الطّريق إلى معرفة الله، و هما صراطان: صراط في الدّنيا و صراط في الآنبا و اقتدى في الآخرة، فاما الصراط الذي هو جسر جهنّم في الآخرة، و من لم يعرفه في الدّنيا زلّت بهداه مَرَّ على الصراط في الأخرة فتردّى في نار جهنّم في الآخرة، و من لم يعرفه في الدّنيا زلّت قدمه على الصراط في الأخرة فتردّى في نار جهنّم في الآخرة، و من لم يعرفه في الدّنيا زلّت

١ ـ تفسير القرآن الكريم، للسيد مصطفى الحميني١ : ١٩، نقلاً من تفسير الإمام الليمة. و لم نجده فيما كان بايدينا من تفسير الإمام الليمة و نقله في الصافي١ : ٧٧ بلفظة : و في رواية عامية عن الصادق الليمة.

٢ ـ تفسير الإمام لللله : ١١.

٣ لما كان العبد محتاجاً إلى الهداية في جميع أموره آناً فآناً و خطة فلحظة، فإدامة الهداية هي هداية أخرى بعد الهداية الأولى؛ فتفسير الهداية بإدامتها ليس خروجاً عن ظاهر اللفظ. قمنه في الصافي ١ : ٧٢».

٤\_ معاني الاخبار: ٣٣، الحديث: ٤، عن أبي محمّد العسكري الله .

٥\_ العَطَب: الهلاك. الصّحاح ١ : ١٨٤ (عطب).

٦\_ تفسير الإمام لللله: ٤٤.

٧ ـ معاني الاخبار: ٣٣، الحديث: ٤، عن أبي محمّد العسكري اللله.

٨ ـ اي: سقط في جهنّم. مجمع البحرين ١ : ١٨١ (ردا).

و أحد من السيف. فمنهم من يمر عليه مثل البرق، و منهم من يمر عليه مثل عَدْوِ الفرس، و منهم من يمر عليه متعلقاً، فتاخذ و منهم من يمر عليه متعلقاً، فتاخذ النّار منه شيئاً و تترك شيئاً الله و في رواية: "إنّه مُظّلِم، يسعى النّاس عليه على قدر أنوارهم".

أقول: مآل الكلّ واحدٌ؛ لأنّ الصّراط المستقيم ما إذا سلكه العبد اوصله إلى الجنّة، وهو ما يشتمل عليه الشّرع، كما قال الله تعالى: "وَ إِنَّكَ لَتَهْدى إلى صراط مُستَقيمٍ" . وهو صراط التّوحيد و المعرفة، و التّوسيّط بين الاضداد في الاخلاق، و التزام صوالح الاعمال.

و بالجملة: صورة الهدى الذي انشاه المؤمن لنفسه مادام في دار الدّنيا مقتدياً فيه بهدى إمامه، ينتقل فيه من معرفة إلى معرفة أخرى فوقها، و من خُلق محمود إلى احمد، و من عمل صالح إلى اصلح، حتى يلتحق باهل الجنّة. و هو ادق من الشّعر واحدّ من السيّف في المعنى، مُظلِم لايهتدي إليه إلا من جعل الله له نوراً يمشي به في النّاس، يسعى النّاس عليها على قدر انوارهم في المعرفة. و ورد: «إنّ الصّورة الإنسانية هي الطّريق المستقيم إلى كلّ خير، و الجسر الممدود بين الجنّة و النّار».

و يتبين من هذا كُلّه أنّ الصراط و المارّ عليه شيءٌ واحدٌ، في كلّ خُطُوة يضع قدمه على رأسه ؛ أعني يعمل على مقتضى نور معرفته الّتي هي بمنزلة رأسه ؛ بل و يضع رأسه على وقدمه ؛ أي: يبني معرفته على نتيجة عمله الّذي كان بناؤه على المعرفة السّابقة ، حتى يقطع المنازل و يصل إلى الجنّة ؛ و إلى الله المصير .

١- حَبا الصَّبِيُّ حَبُواً: إذا مشى على اربع. مجمع البحرين ١: ٩٤ (حبا).

٢ ـ القمّي ١ أ : ٢٩ ، عن أبي عبدالله الحكة .

٣- الصَّافي١ : ٧٣؛ و نوادر الأخبار : ٣٤٦، الباب: ٩١، في الصَّراط.

٤\_ الشوري(٤٢): ٥٢.

٥ ـ الصَّافي ١ : ٧٣، عن الصَّادق اللَّجَيَّة .

﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ قال: "أي قولوا: صراط الذين أنعمت عليهم بالتّوفيق لدينك و طاعتك لا بالمال و الصّحّة؛ فإنّهم قد يكونون كُفّاراً أو فُسّاقاً. قال: وهم الذين قال الله تعالى: " و مَنْ يُطِعِ اللّهَ وَ الرَّسُولَ فَأُولَـ بنكَ مَعَ الّذينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النّبيّنَ وَ الصّدّيقينَ وَ الشّهداء والصّالحين و حَسُنَ أُولَئكَ رَفيقاً " ١٠ .

﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِم ﴾ قال: «هم اليهودُ الذين قال الله فيهم: " مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضبَ عَلَيْهُ " » . ٢

﴿ وَلَا اَلْضَكَ آلِينَ ﴾ قال: «هم النصارى الذين قال الله فيهم: "قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَ اَلْضَكُ آلِينَ ﴾ قال: كل من كفر بالله فهو مغضوب عليه و ضال عن سبيل الله ". و أَضَلُّوا كثيراً ". ثم قال: كل من كفر بالله فهو مغضوب عليه و ضال عن سبيل الله ". و في رواية: «المغضوب عليهم: النصاب؛ والضالين: اهل الشكوك الذين لا يعرفون الإمام " ك .

اقول: ويدخل في صراط المُنْعَمِ عليهم: كُلُّ وسط و استقامة في العقائد والاخلاق و الاعسمال، وهم: "اللّذين قالُوا رَبُنَا اللّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا" في صراط المغضوب عليهم: كُلُّ تفريط و تقصير، و لا سيّما إذا كان عن علم كما فعلت اليهود بموسى وعيسى و نبيّنا صلوات الله عليهم؛ و في صراط الضّالين: كُلُّ إفراط و عُلُوٌ، و لا سيّما إذا كان عن جهل، كما فعلت النصارى بعيسى الليَّلا؛ و ذلك لان الغضب يلزمه البعد والطّرد، و المقصر، هو المُدْبِر المُعْرِض فهو البعيد المطرود، و الضّلال هو الغيبة عن المقصود، و المفرط هو المقبل المجاوز، فهو الذي غاب عنه المطلوب.

١ ـ تفسير الإمام لللله : ٤٧ ـ ٤٨، و الآية في النَّساء(٤) : ٦٩ .

٢ ـ المصدر : ٥٠ . و الآية في المائدة(٥) : ٦٠ .

٣ المصدر: ٥٠. و الآية في المائدة(٥): ٧٧.

٤ - القمى ١ : ٢٩ : عن أبي عبدالله الله .

٥\_ فصّلت(٤١): ٣٠؛ و الاحقاف(٤٦): ١٣.



# سورة البقرة

# [مدنيّة، و هي مائتان و ستّ و ثمانون آيةً]

# 

﴿ الْمَرَى قَالَ: «هو حرف من حروف اسم الله الاعظم، المقطّع في القرآن، الّذي يؤلّفه النّبيّ أو الإمام عليهما السّلام، فإذا دعا به أُجيب ٢٠٠ و في رواية: «و إذا عدّ أخبر بما يغيب ٣٠٠.

اقول: فهو سرّبين الله وبين الحبيب، لم يقصد به إفهام غيره و غير الرّاسخين في العلم من ذريّته. و فيه الاعاجيب؛ و التّخاطب بالحروف المفردة سنّة الاحباب في سنن المحاب. 

﴿ ذَلِكَ الْكِنْبُ ﴾ قال: "يعني القرآن الذي افتتح بـ" الم"، هو "ذلك الكتاب" الذي اخبرت به موسى و من بعده من الانبياء، و هم اخبروا بني إسرائيل أني سأنزله عليك يا محمد» . ﴿ لَارَبْبَ فِيهِ ﴾ قال: "لاشك فيه لظهوره عندهم " . ﴿ هُدُى لِلْمُنَقِينَ ﴾ قال:

١\_ ما بين المعقوفتين من ١ب٠.

٢\_ معانى الأخبار: ٢٣، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله للللِّذ.

٣\_لم نعثر على نصَّه في الرَّوايات، راجع: مجمع البيان ١-٢: ٣٣؛ والتبيان ١: ٤٧.

٤و٥\_ تفسير الإمام للثُّيَّةُ: ٦٢.

١٢ 🗖 الأصفي/ج١

«الذين يتقون الموبقات، و يتقون تسليط السَّفَهِ على أنفسهم، حتّى إذا علموا ما يجب عليهم علمه، عملوا بما يوجب لهم رضاً ربّهم، فإنّهم يهتدون به وينتفعون بما فيه» ٢.

﴿ الّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْفَيْ ﴾ قال: «بما غاب عن حواسهم من توحيد الله، و نبوة الانبياء، و قيام القائم، و الرّجعة، و البعث، و الحساب، و الجنّة، و النّار، و سائر الأمور الّتي يلزمهم الإيمان بها ممّا لا يعرف بالمشاهدة، و إنّما يعرف بدلائل نصبها الله عزّ و جلّ عليه ". ﴿ وَبُعْيِسُونَ الصَّلَوٰةَ ﴾ قال: «بإتمام ركوعها و سجودها، و حفظ مواقيتها و حدودها، و صيانتها ممّا يفسدها أو ينقصها " أَ. ﴿ وَمِمَّا رَزَقَنْهُمْ ﴾ قال: «من الأموال و الابدان و القُوى و الجاه و العلم " أَنْفِقُونَ ﴾ : يتصدّقون.

"يحتملون الكلَّ"، و يُؤدّون الحقوق الهاليها، و يقرضون، و يُسْعفُون الحاجات، وياخذون بايدي الضّعفاء، يقودون الضرّائر م يُنجونهم من المهالك، ويحملون المتاع عنهم، و يحملون الرّاجلين على دوابّهم، و يُؤثّرون من هو أفضل منهم في الإيمان على أنفسهم بالمال و النّفس، و يساوون من كان في درجتهم فيه بهما، ويعلّمون العلم من كان أهله، ويروون فضائل أهل البيت عليهم السّلام لحبيهم و لمن يرجون هدايته، كذا ورده.

﴿ وَٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ مِمَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ من القرآن و الشّريعة ﴿ وَمَّا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾ قال:

١- السُّفَه: ضدَّ الحلم. مجمع البحرين ٦: ٣٤٧ (سفه).

٢ .. معاني الاخبار: ٢٥، الحديث: ٤، عن أبي محمَّد العسكري للمُّكِّة.

٣و٤ــ تفسير الإمام للللة: ٦٧ و٧٣.

٥-المصدر: ٧٥.

٦- الْكُلِّ ـ بفتح الكاف ـ الثقّل والعيال . الصّحاح ٥: ١٨١١ ؛ و مجمع البحرين ٥: ٤٦٤ (كلل) .

٧- الإسعاف: الإعانة و قضاء الحاجة. مجمع البحرين ٥: ٧٠ (سعف).

٨-الضّرائر: المحاويج (المحتاجون). الصّحاح ٢: ٧٢٠ (ضرر).

٩ ـ تفسير الإمام للجلة : ٧٥ .

الآية: ٥ ـ ٧ الجزء الاول/البقرة □ ١٣ ا

"من التوراة و الإنجيل و الزّبور و صحف إبراهيم و سائر كتب الله المنزّلة" . ﴿ وَيَأْلُاخِرَةِ ﴾ قال: «الدّار الّتي بعد هذه الدّار الّتي فيها جزاء الأعمال الصّالحة بافضل مّا عملوه، وعقاب الأعمال السّيّئة بمثل ما كسبوه " . ﴿ هُمْ يُوفِئُونَ ﴾ قال: الايشكون " .

﴿ أُوْلَئِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن دَّيِهِمٌ ﴾ قال: «على بيان وصواب و علم بما امرهم به»؛. ﴿ وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِمُونَ ﴾ قال: «النّاجون مّا منه يوجلون، الفائزون بما يؤمّلون، ٥٠.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ قـال: «بالله و بما آمن به هؤلاء المؤمنون، أَ . ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمَ اللهُ وَ أَمْ أَمْ لَمْ أَمَذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ . قال: "أخبر عن علمه فيهم، ^ .

﴿ خَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ ﴾. قال: "وسمها بسمة يعرفها من يشاء من ملائكته و اوليائه إذا نظر إليها بانهم الذين لايؤمنون ، "عقوبة على كفرهم ، " . ﴿ وَعَلَى أَبْعَسُرِهِمْ غِشَوَةٌ ﴾ : غطاء . قال : "و ذلك أنهم لما أعرضوا عن النظر فيما كلفوه وقصروا فيما أريد منهم ، جهلوا ما لزمهم الإيمان به ، فصاروا كمن على عينيه غطاء ، لا يبصر ما أمامَه ؛ فإنَّ الله عز و جلّ يتعالى عن العبث و الفساد ، و مطالبة العباد بما قد منعهم بالقهر منه ، الله في قراب عني في الآخرة العذاب المعد للكافرين ، و في الدّنيا أيضاً لمن يريد أن يستصلحه ، بما ينزل به من عذاب الاستصلاح لينبّهه على طاعته ، أو من عذاب الاصطلام ليصيره إلى عدله و حكمته ، " .

١، ٢ و٣\_ تفسير الإمام للجلة : ٨٨.

£وه\_المصدر: ٩٠.

٦،٧و٨\_الصدر: ٩١.

٩\_المصدر: ٩٨.

١٠ عيون أخبار الرَّضالليُّكُ ١ : ١٢٣ ، الباب: ١١ ؛ الحديث: ١٦ .

١١ و١٢ ـ تفسير الإمام للكيلة : ٩٨ .

أقول: الاصطلام\_بالمهملتين\_الاستئصال.

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِأَلَقِهِ وَ بِالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾. «نزلت في المنافقين و النّاصبين العداوة لآل الرّسول، من الذين زادوا على الكفر الموجب للختم. والغشاوة: النّفاق». كذا وردا. ﴿ وَمَاهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾.

﴿ يُخَادِعُونَ ٱللَّهَ ﴾: «يعاملون الله معاملة المُخادع». كذا ورد ً. و في روايـة:
«يخادعون رسول الله بإبدائهم له خلاف ما في جوانحهم» ً.

اقول: وجه التّوفيق أنّ مخادعة الرّسول مخادعة الله، كما قال عزّ و جلّ: "إنَّ الّذينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّه " ٤. وقال: "مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ " ٥. وقال: "وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكنَّ اللَّهَ رَمَى " ٢.

﴿ وَالَّذِينَ اَمَنُوا ﴾ : ويخادعون الذين آمنوا ﴿ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ ﴾ قال : السايضُرّون بتلك الخديعة إلا أنفسهم ؛ لأنّ الله غنيّ عنهم و عن نصرتهم ، و لولا إمهاله لهم لما قدروا على شيء من فجورهم وطغيانهم ، ﴿ وَمَايَشُعُهُوكَ ﴾ قال : النّ الامركذلك ، وأنّ الله يُطلعُ نبيّه على نفاقهم ، ^ .

﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ : نفاق و شك تغلي على النّبيّ و آله، حقداً و حسداً و غيظاً

١\_راجع: تفسير الإمام للثيِّدُ: ١١١ـ١١٣.

٢- و يدل عليه ما رواه العياشي عن الصادق الليلا: ﴿أَنَّ النَبِيَ اللهِ سُئل: فيما النّجاة غداً؟ قال: إنّما النّجاة أن لا تخادعوا الله فيخدعكم؛ فإن من يخادع الله يخدعه و يخلع منه الإيمان و نفسه يخدع لو يشعر. قبل له: و كيف يخادع الله؟ قال: يعمل ما أمره الله عز و جل ثُم يريد به غيره؛ فاتقوا الله و الرّيا، فإنّه شرك بالله. ﴿عنه في الصافي ١ : ٨٣-٨١. و الحديث مذكور في تفسير العياشي ١ : ٢٨٣ مع اختلاف يسير.

٣\_ تفسير الإمام لللله : ١١٤، و فيه ابايمانهم ا.

٤\_الفتح(٤٨): ١٠.

<sup>0</sup>\_ النّساء (٤): ٨٠.

٦ـ الأتقال(٨): ١٧.

٧و٨\_تفسير الإمام ﷺ: ١١٤.

وخَنَقًا ﴿ وَفَزَادَهُمُ أَللَهُ مَرَضًا ﴾ قال: «بحيث تاهت قلوبهم" . ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ ﴾ : موجع غاية الإيجاع. وهو العذاب المعدّ للمنافقين، وهو أشدّ من عذاب الكافرين ؛ لأنّ المنافقين في الدّرك الأسفل من النّار. ﴿ وِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ : بسبب كذبهم أو تكذيبهم، على اختلاف القرائتين ".

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اللهِ المُسْتِطَعَفِينَ ، وَإِنَّا النَّفَاقُ لَعَبَادُ اللهُ المستضعفين ، فتشوشوا عليهم دينهم و تحيروهم ، كذا ورد ، ﴿ قَالُوۤ الْإِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾ ؛ الآنا لانعتقد ديناً ، فنرضى محمداً في الظاهر و نعتق انفسنا من رقه في الباطن ، و في هذا صلاح حالنا » . كذا ورد .

﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُقْسِدُونَ ﴾ قال: (بما يفعلون أمور انفسهم، لأن الله يعرف نبيه نفاقهم، فهو يلعنهم و يامر المسلمين بلعنهم و لايثق بهم أعداء المؤمنين؛ لانهم يظنون أنهم ينافقونهم أيضاً كما ينافقون المؤمنين، فلا يرتفع لهم عندهم منزلة ".

أقول: و لهذا ردّ عليهم أبلغ ردّ. ﴿ وَلَكِن لَّا يَشْعُمُ فَ ﴾.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا ﴾ قال: «قال لهم خيار النّاس» . ﴿ كُمَّا ءَامَنَ ٱلنَّاسُ ﴾ . قال: «المؤمنون كسلمان و المقداد و أبي ذرّ و عمّار ٩٠٠ .

اقول: يعني إيماناً مقروناً بالإخلاص، مبراً عن شوائب النَّفاق.

﴿ قَالُوٓا ﴾ قال: «قالوا في الجواب لمن يفيضون إليه، لا لهؤلاء المؤمنين، فإنّهم لايجسرون على مكاشفتهم بهذا الجواب، ٩ . ﴿ أَنُوْمِنُ كُمّا مَامَنَ السُّفَهَآةُ ﴾: «المذلون انفسهم

١\_خَنَقَه: إذا عصر حَلَّقه. اساس البلاغة: ١٧٦ (خنق).

٢\_ تفسير الإمام لليمية: ١١٧.

٣ ف إنّه قرا أهل الكوف: ( يَكُذَّبُونَ ؛ بفتح الياء، مخفّفاً، و الساقون ( يُكُذَّبُونَ ؛ راجع : مجمع البيان ١- ٢: ٤٧:

٤و٥\_تفسير الإمام للبيُّة: ١١٨.

۲،۷،۲ ووالمصدر: ۱۱۹-۱۱۹

**١٦ - ١٤** الأصفي/ج١ الآية: ١٤ - ١٦

لمحمّد، حتّى إذا اضمحل أمره أهلكهم أعداؤه . كذا وردا . ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَآءُ ﴾ قال : «الأخفّاء العقول و الآراء، الذين لم ينظروا حقّ النّظر، فيعرفوا نبوّته و ثبات أمره» ١ . ﴿ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ وَإِذَا لَقُوا اللَّهِ مِنَا مَنُوا قَالُوا ءَامَنَا وَإِذَا خَلَوْ اللَّهِ مَنْطِينِهِمْ ﴾ قال: «اخدانهم من المنافقين المشاركين لهم في تكذيب الرّسول ، ﴿ قَالُوا إِنْتَ الْمَعَكُمْ ﴾ أي: في الدّين والاعتقاد كما كنّا ﴿ إِنَّمَا نَعْنُ مُسْتَهْزِ ، وَنَ ﴾ بالمؤمنين.

﴿ أَلِلَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾: "يجازيهم جزاء من يستهزئ به، أمّا في الدَّنيا ففي إجراء احكام المسلمين عليهم، و أمره الرّسول بالتّعريض لهم حتّى لايخفى مَن المراد بذلك التّعريض، و أمّا في الآخرة فبان يفتح لهم و هم في النّار باباً إلى الجنّة فيسرعون نحوه، فإذا صاروا إليه سدّعليهم الباب، و ذلك قوله تعالى: " فَالْيَوْمُ الَّذِين آمَنُوا مِنَ الكُفّارِ يَضُحُونَ " ». كذا ورد " . ﴿ وَيَمُدُّهُمْ ﴾ قال: "يمهم و يتانى بهم برفقه " . الكفّارِ يَضُحُونَ " ». كذا ورد " . ﴿ وَيَمُدُّهُمْ ﴾ قال: "يمهم و يتانى بهم برفقه " . في التعدي عن حدهم . ﴿ يَعْمَهُونَ ﴾ : يتحيّرون ؛ والعَمة في البصيرة كالعَمى في البصر .

﴿ أُولَتِكَ الذِينَ اَشَنَرُوا الطَّلَالَةَ بِالْهُدَىٰ ﴾ قال: "باعوا دين الله و اعتاضوا منه الكفر بالله ، ٧ . ﴿ فَمَارَجِمَت بِجَنَرَتُهُمْ ﴾ قال: "ما ربحوا في تجارتهم في الآخرة، لانهم اشتروا النّار و اصناف عذابها بالجنّة الّتي كانت معدّة لهم لو آمنوا ، ^ . ﴿ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ قال: "إلى الحقّ و الصواب ، ٩ .

١\_تفسيرالإمامالليِّلة: ١١٨\_١١٩. .

٢\_المصدر: ١١٩\_١٢٠.

٣\_جمعُ خِدْن، و الخِدْن: الصَّديق. الصَّحاح ٥: ٢١٠٧؛ و مجمع البحرين ٦: ٣٤٣ (خدن).

٤، ٥و٦\_ تفَسير الإمامُ للثِّلا: ١٢٣ . و الآية في الرَّقم الخامس، في المطفَّفين(٨٣) : ٣٤.

٨٠٧و٩\_المصدر: ١٢٥\_١٢٦.

﴿مَثَلُهُم ﴾ أي : حالهم العجيبة. و إنّما يضرب الله الامثال للنّاس في كتابه لزيادة التوضيح و التقرير، فإنّها أوقع في القلب و أقمع للخصم. ﴿كَمَثُلُ الّذِي اَسْتَوْقَدُ فَارًا﴾ قال: «ليبصر بها ما حوله» . ﴿ فَلَمّا أَضَاءَتُ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ الله بِنُورِهِم ﴾ «بإرسال ريح أو مطر أطفاها ؛ و ذلك أنّهم أبصروا بظاهر الإيمان الحق و الهدى، و أعطوا أحكام المسلمين، فلما أضاء إيمانهم الظاهر ما حولهم، أماتهم الله و صاروا في ظلمات عذاب الآخرة » . كذا ورد ن . ﴿ وَرَكَهُم فِي ظُلْمَت كُل يَبْعِيرُون ﴾ قال: «بأن منعهم المعاونة واللّمف، و خلّى بينهم وبين اختيارهم » .

﴿ صُمُّمُ لَكُمُ عُمَّى ﴾ قال: "يعني في الآخرة، كما قال عزّ و جلّ: " وَ نَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقَيْامَة عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمْياً وَ بُكْماً وَ صُمَّاً " ٤٠ .

أقول: وفي الدّنيا أيضاً في بواطنهم من أمور الآخرة، لأنّهم سدّوا مسامعهم من الإصغاء إلى الحق، و أبوا أن ينطقوا به السنتهم، و أن يتبصّروا الآيات بابصارهم. ﴿فَهُمُ لَلْ يَرْجِعُونَ ﴾ عن الضّلالة التي اشتروها إلى الهُدّي الذي باعوه وضيّعوه.

﴿ أَوْكُمَيْمِ مِنَ السَّمَلَةِ ﴾: أو كمطر من العلا. قيل: يعني مثَلُ ما خوطبوا به من الحقّ و الهدى كَمثَلِ مطر ؛ إذ به حياة القلوب، كما أنّ بالمطر حياة الارض . ﴿ فِيهِ عُلَيْتَ قُو رَعْدٌ وَ بَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَمَنِعُمُ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ الصَّوْعِقِ حَذَر الْمَوْتِ ﴾. مثل الشّبهات و المصيبات بالظلمات، و التّخويف و الوعيد بالرّعد، و الآيات الباهرة المتضمّنة للتّبصير و التسديد بالبرق، و تصامُمهُم عما يسمعون من الوعيد، و ما يطرقون به من النّكايات بحال من يهوله الرّعد فيخاف صواعقه فيسد أذنه عنها، مع أنه لاخلاص له

١ و٧\_تفسير الإمام لللله: ١٣٠.

٣\_عيون اخبار الرّضالطبُّلا : ١٢٣، الباب: ١١، الحديث: ١٦.

٤\_تفسير الإمام للثِّلا: ١٣٠\_١٣١ . والآية في الإسراء(١٧): ٩٧ .

٥\_جوامع الجامع ١ : ٢٥؛ والتَّفسير الكبير (للرَّازي) ١ : ٧٨.

٦ ـ نكيتُ في العدو نكاية : إذا أكثرت الجراح. أساس البلاغة : ٦٥٥ (نكي).

منها. ﴿ وَاللَّهُ مُحِيطُ إِلْكَنِفِرِينَ ﴾ قال: «مقتدر عليهم؛ إن شاء أظهر لك نفاق منافقيهم و أبدى لك أسرارهم و أمرك بقتلهم ١٠٠٠.

﴿ يَكَادُ الْبَرْقُ يَعْطَفُ آبِصَكَرُهُمْ ﴾: يذهب بها. وذلك لأن «هذا مثل قوم ابتلوا ببرق فنظروا إلى نفس البرق، لم يغضوا عنه ابصارهم، ولم يستروا منه وجوههم لتسلم عيونهم من تلالته، ولم ينظروا إلى الطريق الذي يريدون أن يتخلصوا فيه بضوءالبرق. فهؤلاء المنافقون يكاد ما في القرآن من الآيات المحكمة الدّالة على صدق النّبي على التي يشاهدونها و لايتبصرون بها، و يجحدون الحق فيها، يبطل عليهم سائر ما علموه من الأشياء التي يعرفونها، فإنّ من جحد حقاً أدّاه ذلك إلى أن يجحد كلّ حقّ، فصار جاحده في بطلان سائر الحقوق عليه، كالنّاظر إلى جره الشّمس في ذهاب بصره ه. كذا ورد ".

﴿ كُلِّمَا أَضَاءَ لَهُم مُشَوَّا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواً ﴾: وقفوا و تحيّروا. •فهؤلاء المنافقون إذا رأوا ما يحبّون في دنياهم، فرحوا و تيمّنوا ببيعتهم و إظهار طاعتهم، و إذا رأوا ما يكرهون في دنياهم، وقفوا و تشأموا بها». كذا ورد<sup>4</sup>.

قيل: مثّل اهتزازهم لما يلمع لهم من رشد يدركونه، أو رفد تطمع إليه ابصارهم، عشيهم في مطرح ضوء البرق كلّما أضاء لهم، و تحيَّرَهم و توقُّفهم في الأمر حين تعرض لهم شبهة أو تعن لهم مصيبة، بتوقفهم إذا أظلم عليهم . و إنّما قال مع الإضاءة «كُلّما»، و مع الإظلام (إذا»، لأنّهم حرّاص على المشي، كلّما صادفوا منه فرصة انتهزوها، و لا كذلك التّوقف ".

١- تفسير الإمام لللله : ١٣٣ .

٢\_ في المصدر: «عملوه».

٣ و ٤ ـ تفسير الإمام للم ٢٣٤ ـ ١٣٣ .

٥-البيضاوي ١٠٤.

٦-المصدر: ١٠١،

الآية: ٢١ ـ ٢٢ الجزء الاوّل/البقرة 🗆 19

﴿ وَلَوْشَاءَ ٱللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمِعِمَ وَأَبْصَنْرِهِمُ ﴾ قال: احتى لايتهيّا لهم الاحتراز من أن تقف على كفرهم أنت و أصحابك، فتوجب قتلهم المرفي الله كَالْكُلِمُقَ وَقَدِيرٌ ﴾ : لا يعجزه شيء.

﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَتَقُوه، كما قال: قال: «لها و جهان: احدهما: خلقكم و خلق الذين من قبلكم لتتقوه، كما قال: "وَ مَا خَلَقْتُ الجِنَّ وَ الإِنْسَ إلا لِيَعْبُدُونَ " لَا و الآخر: اعبدوه لعلكم تتقون النّار. و التَعَلَّ من الله واجب؛ لأنّه أكرم من أن يُعَنِّي "عبده بلامنفعة و يطمعه في فضله ثمّ يخيبه " كُلُهُ أَلَا لَهُ فَصَلَه ثمّ يخيبه " كُلُهُ أَلَا لَهُ فَصَلَه ثمّ اللهُ وَاجِب اللهُ فَا اللهُ وَاجِب اللهُ فَا اللهُ وَاجْب اللهُ وَاجْبُ اللهُ وَاجْب اللهُ وَاجْبُ اللهُ وَاجْدُ اللهُ وَاجْبُ اللهُ وَاجْدُ وَاجْدُ اللهُ وَاجْدُ اللهُ وَاجْدُ اللهُ وَاجْدُ اللهُ وَاجْدُونُ اللهُ وَاجْدُ اللهُ وَاجْدُونُ اللهُ وَاجْدُونُ اللهُ وَاجْدُونُ اللهُ وَاجْدُونُ اللهُ وَاجْدُونُ وَالْمُونُ وَالْحُونُ وَالْمُونُ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِقُونُ وَالْمُونُ وَالْمُوافِقُونُ وَالْمُوافِقُونُ

﴿ اللَّذِى جَمَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا ﴾ قال: • جعلها ملائمة لطبايعكم، موافقة لاجسادكم، مطاوعة لحرثكم و ابنيتكم و دفن موتاكم، لم يجعلها شديدة الحرارة فتحرقكم، و لاشديدة البرودة فتجمدكم، و لاشديدة طيب الرّبح فتصدع هاماتكم ولاشديدة النّتن فتعطبكم، و لا شديدة اللّين كالماء فتغرقكم، و لاشديدة الصّلابة فتمتنع عليكم في حرثكم و أبنيتكم و دفن موتاكم؛ و لكنّه جعل فيها من المتانة ما تتفعون به في كثير من منافعكم آلم في السّمة من قال: • سقفاً من فوقكم محفوظاً، يدير فيها شمسها و قمرها و نجومها لمنافعكم الله .

﴿ وَأَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَّآهُ ﴾ قال: «يعني: المطر، ينزله من العلا ليبلغ قُللَ

ا\_تفسيرالإماماللجيّة: ١٣٣\_١٣٤ .

٢\_الذَّارِيات(٥١): ٥٦.

٣-بالنّون على بناء التّفعيل، أي: يكلّفه ما يشتى عليه، و في بعض النّسخ (يُعيي) \_ بالياء \_ من قولهم:
 أعيني السّيرُ البعيرَ أي: أتعبه و أكلّه، و الأوّل أظهر.

٤- تفسير الإمام للله : ١٤٠ - ١٤٢ . و «لعلكم» على المعنى الاول منعلق بـ «خَلَقَكُم»، و التقوى بمعنى العبادة . و على الثاني متعلق بـ «أعبدُوا»، و التقوى بمعنى الحذر . «منه في الصافي ١ : ١٨٧.

٥ ـ الهَامَةُ: الرّاس. الصّحاح ٥: ٢٠٦٣ (هيم).

٦و٧ ـ تفسير الإمام للله: ١٤٢ ؛ و عيون أخبار الرَّضا للله ١ : ١٣٧ ، الباب: ١١ ، الحديث: ٣٦.

جبالكم و تبلالِكُم و هضابِكُم و أوهادكم، ثمّ فرقه رَذاذاً و وابلاً و هَطلاً وطلاً التنشفه أرضوكم، و لم يجعل نازلاً عليكم قطعة واحدة فيفسد أرضيكم و أشجاركم وزروعكم و ثماركم أ. قال: «قال رسول الله على الله على قطرة ملك يضعها في موضعها الذي أمره به ربه جَلَّ و عَزَّه أ. ﴿ فَأَخْرَجَ بِدِه مِنَ الثّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُم ﴾ أي: لمطعمكم و مشربكم و ملسكم و سائر منافعكم.

﴿ وَ لَا يَعْمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ اللهُ

﴿ وَإِن حَنَى تَبِحدوا أَن يكون معدا المنزل عليه كلامي، مع إظهاري عليه بمكة من الآيات رسولَ الله، و أن يكون هذا المنزل عليه كلامي، مع إظهاري عليه بمكة من الآيات الباهرات، كالغَمامة المظلّلة عليه و الجمادات المسلّمة عليه و غير ذلك، ٧. ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةِ مِن مِنْ مِنْ مِنْ مَنْ مَا نَزُلنا مَا ثُلَةً لَهذا القرآن في البيان الغريب و حسن النّظم والبلاغة، أو^ من مثل عبدنا من هو على حاله، من كونه لم يقرأ الكتب و لم ياخذ من العلماء». كذا ورد ٩. ﴿ وَأَدْعُوا شُهَكَ آءَكُم مِن دُونِ اللّهِ ﴾: "أصنامكم و شياطينكم و من العلماء». كذا ورد ٩. ﴿ وَأَدْعُوا شُهَكَ آءَكُم مِن دُونِ اللّهِ ﴾: "أصنامكم و شياطينكم و من

١ ـ الهضباب: أعالي الجبال؛ و الرّذاذ: المطر الضّعيف؛ والوابل: المطر الشّديد؛ والهطّل: المطر الضّعيف الدَّاتم و تتابع المطر؛ والطّلّ: اخف المطر و أضعفه.

٢\_النَّشَفَ: ذهاب الماء في الارض والثَوب. يقال: نَشَفَتِ الارضُ الماءَ: شربته، النّهاية ٥: ٨٥ (نشف). ٣\_تفسير الإمامﷺ: ١٤٣.

٤ ـ المصدر: ١٥٠ . في المصدر و اجاء: اعزُوجلُ.

٥و٦ــ المصدر: ١٤٣.

٧و٩\_تفسير الإمام للتُّكذ: ١٥١\_١٥٤ بالمضمون.

٨ ـ في التّرديد في التّفسير دلالة على أنّ القرآن ذو وجوه و أنّ حمله على الجميع صحيح، كما مرّ نظيره
 في قوله \_سبحانه: (يا أيّها النّاس اعبدوا ربّكم) الآية . و ليس التّرديد في مثل ذلك من قبيل التّرديد في
 معناه . (منه في الصّافي ١ : ١٨٨).

تطبعونه و تعبدونه من دون الله ، و تزعمون أنهم شهداؤكم يوم القيامة ، يشهدون لكم بعبادتكم عند ربّكم ، ليشهدوا لكم بأنّ ما آتيتم مثله » . كذا ورد . و قيل : لينصروكم على معارضته ، فيكون الشهيد بمعنى النّاصر . ﴿ إِن كُنتُوصَلِقِينَ ﴾ قال : «بأنّ محمداً تقوله من تلقاء نفسه لم ينزله الله عليه » " .

﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا ﴾ : الإتبان بما يساويه أو يدانيه ﴿ وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ قال : «و لا يكون هذا منكم أبداً ، و لن تقدروا عليه ، ﴿ فَأَتَّعُوا النّار الَّتِي وَقُودُهَا ﴾ قال : «حطبها » . ﴿ النّاسُ وَلَلْهِ بَعَارَةٌ ﴾ قال : «حجارة الكبريت ، لانها اشدّ الاشياء حَرّاً ، وقيل : المراد بها الأصنام التي نَحَتُوها و قرنوا بها أنفسهم و عبدوها طمعاً في شفاعتها ، كما في قوله تعالى : "إنّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّه حَصَبُ جَهَنّم " . ﴿ أُعِدّت لِلْكَوْرِينَ ﴾ قال : «المكذّبين بكلامه و نبيّه ، ٨.

﴿ وَيَشِرِ الَّذِينَ عَامَنُوا وَعَكِمُلُوا الْمَسَلِحَنتِ أَنَّ لَمُّمْ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ﴾ قال : "من تحت اشجارها و مساكنها ، ﴿ الْأَنْهَ لَرُحُلُما رُزِقُوا مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رَزَقًا قَالُوا هَنذَا الَّذِي وَمِن تَعْتِي اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

اقول: العرْض\_بالكسر\_: الجسد.

١- تفسير الإمام اللية: ١٥١-١٥٤ بالمضمون.

۲\_البيضاوي ۱:۱۱۳.

٣- تفسير الإمام للبيَّة: ١٥٤ .

٤، ٥و٦\_ المصدر: ٢٠٢، عن على بن الحسين اللكة.

٧\_البيضاوي ١ : ١١٦ . والآية في سورة الانبياء (٢١) : ٩٨ .

٨\_ تفسير الإمام للثيلة: ١٥٤.

٩و١٠\_المصدر:٢٠٢.

﴿وَأَتُواْ بِهِ مُتَشَيْهِ مُكَا قال: «يشبه بعضه بعضاً بانها كلّها خيار لارَذْل فيها، و بان كلّ صنف في غاية الطيب و اللّذة، ليست كثمار الدّنيا الّتي بعضها ني م و بعضها متجاوز حد النّضيج و اللادراك إلى حد الفساد، من حُموضة ومرارة وسائر صنوف المكاره، ومتشابها أيضاً: متّفقات الالوان، مختلفات الطّعوم ألا .

﴿ وَلَهُمْ فِيهَا آزُوَجُ مُطَلَهَ رَقُ ﴾ امن انواع الأقدار و المكاره لا يَحِضْنَ و لايُحْدِثْنَ ولايَصِحْنَ و لايتغايرن و لايتباغَضْنَ و لايغشُشْنَ و لايَعبْنَ و لايَخْدَعْنَ وَ لايُكثِرْنَ الظَّرْف والاختيال». كذا ورد م ﴿ وَهُمْ فِيهَا خَلِادُونَ ﴾ قال: الآن نياتهم في الدّنيا أن لو بقوا فيها أن يطيعوا الله أبداً ، فبالنّيات خُلدوا » .

﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَسَتَحِيء أَن يَضَرِبَ مَثَلًا ﴾ قال: «للحقّ، يوضحه لعباده المؤمنين» ٧. ﴿ مَّا ﴾ يعني: أيَّ مَثَلٍ كَان، فإنَّ «ما» تزاد لزيادة الإبهام و الشيوع. ﴿ بَعُوضَه فَكَا فَوقَها أَ ﴾ . قال: «و هو الذّباب. رَدَّ بذلك على من طعن في ضربه الامشال بالذّباب والعنكبوت، و بمستوقد النّار والصيّب، في كتابه » . كذا ورد ٨ .

اقول: وجه الرد أن المعتبر في المثل أن يكون على وفق الممثل له في الصَّغَر و العظم و الخِسة و الشَّرف، ليبيَّنه و يوضحه حتَّى يصير في صورة المشاهد المحسوس، دون الممثّل.

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ مَا مَنُواْفَيَعَلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَّيْهِمْ ﴾. قال: " أَنَّهُ ": المثل المضروب،

١\_الرَّذَّل: الدّون الخسيس. الصّحاح ٤:٨٠٧٠ و مجمع البحرين ٥: ٣٨٣ (رذل).

٢\_النِّيُّ: الفاكهة أو اللَّحم الَّذي لم يطبخ، أو طُبخ أدنى طَبْخ و لم يُنْضَج. النَّهاية ٥: ١٤٠ (نيا).

٣\_في المصدر و «ب»: «النَّضج». نَضِج اللَّحم والفَاكهة: استوى و طاب اكلُه. مجمعالبحرين ٣٣٢:٢ (نضج). ٤و٥ \_تفسير الإماماللئيّة: ٢٠٣. والاَختيال: التَّكبُر. مجمع البحرين ٥: ٣٦٧ (خيل).

٦\_علل الشّرايع: ٢: ٥٢٣، الباب: ٢٩٩، الحديث: ١، عن أبي عبدالله للثُّرِّد.

٧\_ تفسير الإمام للمجمِّد: ٢٠٥، عن أبي جعفر للنُّبُّد، مع تفاوت يسير.

٨\_المصدر: ٢٠٥٠.

"الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ" اراد به الحق و إبانته، و الكشف عنه و إيضاحه". ﴿ وَاَمَّا الَّذِينَ كَعَرُواْ فَيَعُولُونَ مَلَا الْمَالُ ﴿ يُعِنِي اللّهِ يَعْلَى اللّهِ يَعْلَى اللّهُ يَعْلَى اللّهُ وَ اللّهِ يَعْلَى اللّهُ وَ اللّهِ يَعْلَى اللّهُ وَ إِن الله عنى للمَثَل اللّه و إِن نفع به مَنْ يهديه فهو يضر به من يضل به، فردّالله عليهم بقوله " : ﴿ وَمَا يُعِنِي لُ يِعِمَ إِلّا الْفَنسِقِينَ ﴾ قال : ﴿ الخارجين عن دين الله ، الجانين على انفسهم بترك تامله و بوضعه على خلاف ما امر الله بوضعه عليه " . و قيل : بل قوله : "يُضِلُّ بِه كَثِيراً " جواب " ماذا " أي : إضلال كثير بسبب إنكاره، و هداية كثير بسبب قبوله ؟ .

﴿ الَّذِينَ يَنقُمُ وَنَعَهَدَ اللَّهِ ﴾ قال: «الماخوذ عليهم لله بالرّبوبية، و لِمحمّد بالنّبوة، ولعليّ بالإمامة، ولشيعتهما بالمحبّة والكرامة، وفين بَعْدِ مِيكُوهِ ﴾ قال: "إحكامه وتغليظه". ﴿ وَيَقطّعُونَ مَا آمَرَ اللَّهُ بِهِ عَلَى يُومَلَ ﴾ قال: "من الارحام و القرابات أن يتعاهدوهم ويقضوا حقوقهم. و أفضل رُحمٍ و أوجَبُهُمْ حَقّاً رَحِمُ محمّد؛ فإنَّ حقّهم بمحمّد، كما أنّ حق قرابات الإنسان بابيه و أمّه، و محمّد اعظم حقّاً من أبويه، و كذلك حقّ رُحمه اعظم، و قطيعته افظع و افضح، ٧.

أقول: ويدخل في الآية التفريق بين الانبياء و الكتب في التصديق، و ترك موالاة المؤمنين، و ترك الجمعة و الجماعات المفروضة، و سائر ما فيه رفض خير او تعاطي شر، فإنه يقطع الوصلة بين الله و بين العبد، التي هي المقصودة بالذّات من كل وصل و فصل. فويندُوك في الأرض في وصله نظام العالم وصلاحه. كذا

١، ٢ و٣ ـ تفسير الإمام للثبلة: ٢٠٦.

٤\_البيضاوي ١ : ١٢٧\_١٢٦ ، و فيه : ﴿إهداء كثيرِ ٩ .

٥و٦\_تفسير الإمام للمِثمة: ٢٠٦.

٧-المصدر: ٢٠٧.

وردا . ﴿ أُولَكِيْكَ هُمُ ٱلْخَلِيرُونَ ﴾ قال: «الذين خسروا أنفسهم لمّا صاروا إلى النّيران، وحُرموا الجنان، ٢.

﴿كَيْفَتَكُغُرُونَ وَاللّهِ قَالَ: «الخطاب لكفّار قريش و اليهود» . ﴿وَكُنتُمْ أَمُونَا ﴾ قال: «في أصلاب آبائكم و أرحام أمّهاتكم ، ﴿ وَفَأَحْيَنَكُمْ ﴾ قال: «في أصلاب آبائكم و أرحام أمّهاتكم » . ﴿ فَأَحْيَنَكُمْ ﴾ قال: «في أخرجكم أحياءً » . ﴿ ثُمّ يُعِينِكُمْ ﴾ قال: «في القبور، و ينعّمُ فيها المؤمنين و يعذّب الكافرين » . ﴿ ثُمّ أَلِيدُ وَرُجَعُونَ ﴾ قال: «في القبور، و ينعّمُ فيها المؤمنين و يعذّب الكافرين » . ﴿ ثُمّ أَلِيدُ وَرُجَعُونَ ﴾ قال: «في الآخرة، بأن تموتوا في القبور بعد الإحياء، ثمّ تَحيوا للبعث يوم القيامة، ترجعون إلى الثواب أو العقاب » ^ .

﴿ هُو اَلَّذِى خَلَقَ كَكُم مَّافِى اَلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ قال: «لتعتبروا به و تتوصّلوا به إلى رضوانه ، و تتوقّوا من عذاب نيرانه ، ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَى إِلَى اَلْسَكَمَآءِ ﴾ قال: «اخذ في خلقها و إتقانها» ' . ﴿ فَسَوَّنَهُنَ ﴾ : عَدَّ لَهُنَّ مصونة عن العوّج و الفطور . ﴿ سَبَعَ سَمَاوَتَ وَهُوَ بِكُلِّ شَى مُ عَلِيمٌ ﴾ ولهذا خلق ما خلق ، كما خلق لمصالحكم على حسب ما اقتضته الحكمة .

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِ كَمِ فَالَ: "الذين كانوا في الأرض مع إبليس وقد كانوا طردوا عنها الجن بني الجان وخففت عليهم العبادة " . وورد: "إن الجن كانوا يفسدون في الأرض، فبعث الله إليهم الملائكة، فقتلوهم واسروا إبليس من بينهم وكان حاكماً فيهم " . ﴿ إِنْ جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ قال: "بدلاً منكم، ورافعكم منها، فاشتَدَّ ذلك عليهم الأن العبادة عن رجوعهم إلى السّماء تكون اثقل

١ و٧ ـ تفسير الإمام لللله: ٢٠٧ .

٣ إلى ٨ ـ المصدر: ٢١٠.

٩و١٠\_المصدر: ٢١٥.

١١ ـ المصدر: ٢١٦ .

١٢\_القمَى ١ : ٣٦\_٣٧.

عليهم» الله و في رواية: «خليفة تكون حجّةً لي في أرضي على خلقي، ٢٠.

﴿ قَالُوٓ اَلَّمَ عَلَى فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسَفِكُ الدِّمَاءَ ﴾ قال: اكما فعلته الجنّ؛ بنوالجانّ الذين قدطردناهم عن هذه الارض " . ﴿ وَتَحَنّ مُسَيّح عِمَدِكَ ﴾ قال: «ننزهك عمّا لايليق بك من الصّفات " . ﴿ وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾ قال: «نطهر ارضك مَن يعصيك " . افاجعل ذلك الخليفة منّا، فإنّا لانتحاسد و لا نتباغض و لانسفك الدّماء " . و في رواية : النّه منوا على الله بعبادتهم إيّاه، فاعرض عنهم، و إنّهم قالوا في سجودهم في انفسهم: ما كنّا نظن أن يخلق الله خلقاً اكرم عليه منّا، نحن خُزّان الله و جيرانه، و أقرب الخلق إليه " . و في أخرى: «فحجبهم عن نوره سبعة آلاف عام، فلاذوا بالعرش سبعة آلاف سنة فرحمهم فتاب عليهم " .

﴿ قَالَ إِنِّ أَعَلَمُ مَا لَانْعَلَمُونَ ﴾ قال: «من الصلاح الكامن فيه، و من الكفر الباطن فيمن هو فيكم، و هو إبليس لعنه الله الله الله الله الله الله آدم بقي أربعين سنة مصوراً، و كنان يمرّبه إبليس و يقول: لأمر ما خُلِقت ؟ و قال: لئن أمرني الله بالسّجود لهذا عصيته ١١٠.

وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُها ﴾ قال: «اسماء المخلوقات من الجبال و البحار و الأودية والنبات و الحيوان و غيرها» ١٣ . و في رواية: «اسماء أنبياء الله و أوليائه و عتاة أعدائه» ١٣ .

٣،١، ٤و٥\_تفسيرالإماماﷺ: ٢١٦.

۲و٦ــالقمّى ١ : ٣٦ـ٣٧.

٧- العيَّاشي ١: ٣١، الحديث: ٧، عن على بن الحسين المجال.

٨ علل الشّرايع ٢: ٤٠٦، الباب: ١٤٣، الحديث: ١، عن عليّ بن الحسين للثِّلَّة.

٩ في المصدر: ﴿ الكائن فيمن أجعله بدلاً منكم ٩ .

١٠ ـ تفسير الإمام للكيِّلة : ٢١٦ .

١١\_القمّي ١: ٤١، عن ابي جعفرالليلا.

١٢\_المصدر: ٤٥.

١٣ ـ تفسير الإمام للجيِّة: ٢١٧ .

أقول: وجه التّوفيق أنَّ المراد بالأسماء، أسماء الله الحسني الَّتي بها خلقت المخلوقات كما أشير إليها في أدعية أهل البيت - عليهم السّلام - بقولهم : «و بالإسم الّذي خلقت به العرش، و بالإسم الذي خلقت به الكرسي، و بالإسم الذي خلقت به الأرواح» أ ؛ إلى غير ذلك. و إنَّما اختصَّ كلِّ مخلوق باسم، بسبب غلبة ظهور الصَّفة الَّتي دلَّ عليها ذلك الإسم فيه، كما أشير إليه في الحديث القدسيّ: «يا آدم هذا محمَّدٌ و أنا الحميد المحمود في فعالي، شققت له اسماً من اسمى؛ و هذا على و أنا العلى العظيم، شققت له اسماً من اسمى» ٢ الحديث. و إنّما أضيفت في الحديث تارةً إلى المخلوقات كلّها، لأنّها كلّها مظاهرها الَّتي فيها ظهرت صفاتها متفرَّقة؛ و أُخرى إلى الأولياء و الأعداء، لأنَّهما مظاهرها الّتي فيها ظهرت صفاتها مجتمعة، أي ظهرت صفات اللّطف كلّها في الأولياء، و صفات القهر كلُّها في الأعداء. و المراد بتعليمها آدمَ كلُّها، خَلْقُه من أجزاء مختلفة وقوي متباينة، حتى استعد لإدراك أنواع المدركات، من المعقولات والمحسوسات والمتخيّلات والموهومات، وإلهامُه معرفةً ذوات الاشياء وخواصّها وأصول العلم وقوانين الصَّناعات وكيفيَّة آلاتها والتَّمييز بين أولياء الله وأعداثه؛ فتأتى له بمعرفة ذلك كلُّه مظهريَّتُه لاسماء الله الحسني كلِّها، و جامعيَّته جميع كمالات الوجود اللاَّثقة به، حتَّى صار منتخباً لكتاب الله الكبير الذي هو العالم الأكبر، كما قال أمير المؤمنين اللَّيَّة : ﴿ وَفِيكُ انْطُوَى العالَمُ الأَكْبَرُ ٣٠ .

﴿ ثُمَّ عَرَبُتُهُمْ عَلَى الْمَلَتِ كَفِي ﴾ أي: عرض أشباح المخلوقات جميعاً المدلول عليها بالاسماء كلّها. وفي الرّواية الاخيرة: •إنّه عرض أشباحهم حين كونهم أنواراً في

١\_البلد الأمين: ٢١١ـ٤١٢ع؛ و البحار ٩٠: ٢٥٥\_٢٥٥، و هو دعاء الاسماء الحسنني.

٢\_تفسير الإمام لللله ٢٠٠٠.

٣ ديوان المنسوب إلى أمير المؤمنين الليُّلا: ٤١. و المصرع الأوَّل: • و تحسب أنَّك جرُّمٌ صغيرًا .

الأظلّة ١٠ ﴿ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَـُؤُلَآءٍ ﴾ يعني حقايقها الّتي هي اسماء الله الّتي بها خُلقت هذه الأشباحُ الّتي هي مظاهرها . ﴿ إِن كُنتُم صَدِيقِينَ ﴾ (بأنّ ترككم هليها أصلح من إيراد من بعدكم بأنّكم أحق لللخة من آدم ٤ . كذا ورد " .

﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمَتَنَا ۚ إِنَّكَ أَنْتَ ٱلْعَلِيمُ ﴾ قال: "بكل شيء". ﴿ الْمُعَيِمُ ﴾ قال: "للصيب في كل فعل".

أقول: اعترفوا بالعجز و القصور لما قد بان لهم من فضل آدم ولاحت لهم الحكمة في خلقه، فصغر حالهم عند انفسهم و قل علمهم لديهم و انكسرت سفينة جبروتهم، فَفَرَقُوا في بحر العجز وفوضوا العلم والحكمة إلى الله؛ وذلك لعدم جامعيتهم وكونهم وحدانية الصفة، إذ ليس في جبلتهم خلط وتركيب، ولهذا لايفعل كل صنف منهم إلا فعلا واحدا، فالراكع منهم راكع أبدا، و الساجد ساجد ابدا، والقائم قائم أبدا، كما ورد في الحديث . وقد حكى الله تعالى عنهم بقوله: "و مَا منا إلا له مَقام مَعْلُوم " لا فكل صنف منهم مَظْهَر لاسم واحد من الاسماء الإلى يطلب لا يَتَعَدّاه؛ ففاقهم آدم بمعرفته الكاملة و مَظْهَريته الشاملة . و تمام بيان هذا التاويل يُطلب من تفسيرنا الكبير ^.

## ﴿ قَالَ يَكَادَمُ أَنْبِنْهُم بِأَسْمَآيِومٌ ﴾.

أقول: يعني أخْبِرْهُم بالحقائق المكنونة عنهم، والمعارف المستورة عليهم، ليَعْرِفوا جامعيّتك لها، وقُدرةَ الله على الجمع بين الصّفات المتباينة و الاسماء المتناقضة في مخلوق

١،٣و٤\_تفسير الإمام للثِّلا: ٢١٧.

٢ ـ في البه و الجه: او بانَّكم أحقًّا.

٥\_تفسير الامام لللله : ٢١٧.

٦-راجع: نهج البلاغة (للصبحي الصالح): ١١، الخطبة: ١٠

٧\_ الصَّافَّات(٣٧): ١٦٤.

٨ـ الصَّافي ١ : ١٠٠ .

واحد. ﴿ فَلَمْنَا أَنْبَأَهُم وَأَمْنَا مِهِمْ ﴾ قال: ﴿ فَعَرَفُوهَا ﴾ . ﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنْ أَعَلَمُ غَيْبَ السَّبُونِ وَالْأَرْضِ ﴾ قال: ﴿ مسرَّهما ﴾ . ﴿ وَأَعْلَمُ مَا نَبُدُونَ ﴾ قال: ﴿ من ردّكم عَلَيَّ ﴾ . ﴿ وَمَا لَكُمْ مَا نَبُدُونَ ﴾ قال: ﴿ من ردّكم عَلَيَّ ﴾ . ﴿ وَمَا لَكُمْ مَا نُبُدُونَ افضلَ منكم ، وعزم ﴿ وَمَا لَكُمْ مُنْ الله الله على أنه لا يأتي أحد يكون أفضلَ منكم ، وعزم إبليس على الإباء على آدم إنْ أمر بطاعته ، فجعل آدم حجة عليهم ﴾ .

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَكَتِهِكُوا سَجُمُدُوا لِآدَمَ ﴾. • وذلك لما كان في صلبه من انوار نبينا ، واهل بيته المعصومين \_ صلوات الله عليهم \_ وكانوا قد فُضَّلُوا على الملائكة باحتمالهم الاذي في جنب الله ، فكان السّجود لهم تعظيماً و إكراماً ، ولِله \_ سبحانه \_ عبوديّة ، ولآدم طاعة » . كذا ورد ° .

﴿ مَسَجَدُو اللّهِ الله على الله ورد: "إنّه كان بين الملائكة يعبد الله في السّماء، وكانت تظنّه منهم فلمّا استكبر علمت انّه لم يكن منهم، وإنّما دخل في الأمر، لكونه منهم بالولاء ولم يكن من جنسهم آ. ﴿ أَنْ وَأَسْتَكُبُرُ ﴾ قال: "اخرج ما كان في قلبه من الحسد» لله ﴿ وَكَانَ مِنَ الْكَفِرِ اللهُ وَلَا مَن كَفَر و انشا الكفر الله .

﴿ وَكُلْنَا يُكَا دُمُ السَّكُنُ أَنتَ وَذَقَتِهُ كَا أَلَمَتُهُ ﴾ ورد: "إنّها كانت من جنان الدّنيا تَطلَبع فيها الشّمس والقمر، ولو كانت من جنان الخلد لم يدخلها إبليس ولاخرج منها آدم ابدأه ٩. ﴿ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا ﴾ قال: "واسعًا بلاتعب» ١٠. ﴿ حَيْثُ شِتْتُمَا وَلَا فَعْرَا هَلُومِ

٢٠١ و٤ ـ تفسير الإمام للجلة: ٢١٧ .

٣- العيّاشي ١ : ٣١ ، الحديث : ٧ ، عن عليّ بن الحسين عليهما السّلام .

٥ - تفسير الإمام اللجية: ٢١٩ - ٢٢٠.

٦\_القمّى١: ٣٦\_٣٥، عن أبي عبدالله المُثِكِّد.

٧ المصدر: ٤١ ـ ٤٣ ، عن أبي عبدالله المثلا.

٨\_عيون أخبار الرّضا للبُّكَّة ( ٢٤٤، الباب: ٢٤، الحديث: ١.

٩ القمَّى ١: ٤١ ٤٣.٤، عن أبي عبدالله المُثِّلَةِ.

١٠ - تفسير الإمام للبيلة: ٢٢١ - ٢٢٢.

الشَّكَرُة ﴾ قال: «شجرة علم محمد و آل محمد، التي آثرهم الله بها دون سائر خلقه، لا يتناولُ منها بأمر الله إلا هم. قال: وكانت شجرة تحمل أنواع النّمار والفواكه والأطعمة، فلذلك اختلفت الحاكون بذكرها، فقال بعضهم: بُرَّة ؛ وقال آخرون: عنبَة، وقال آخرون: عنبَة، وهي الشّجرة التي من تناول منها بإذن الله ألهم علم الأولين والآخرين من غير تعلم، ومن تناول بغير إذن الله خاب من مراده وعصى ربّه الله .

وفي رواية: «أنها شجرة الكافور» . وفي أخرى: «أنها شجرة الحسد» . وفي أخرى: «أن كلَّها حقُّ وأن آدم قال في نفسه: هل خلق الله بشراً أفضل مني ؟ فاراه الله أشباح آل محمّد ، . وفي رواية: «أراه أسماءهم من العرش وقال: هنؤلاء من ذريّتك ، وهم خير منك ومن جميع خلقي ، ولولا هم ما خلقتك ولاخلقت الجنة ولا النّار ولا السماء ولا الأرض ، فإيّاك أن تنظر إليهم بعين الحسد وتتمنّى منزلتهم . فتسلّط عليه الشيطان ، حتى أكل من الشّجرة الّتي نُهي عنها ، وتسلّط على حواء ، فنظرت إلى فاطمة بعين الحسد ، حتى أكلت من الشّجرة كما أكل آدم ، .

أقول: كما أنّ للبدن غذاء من الحبوب والفواكه، كذلك للرّوح غذاء من العلوم والمعارف؛ وكما أنّ لذلك الغذاء اشجاراً تشمرها كذلك لهذا، و لكلّ صنف من النّاس ما يليق به من الغذاء، ولكلّ فاكهة في العالم الجسماني مثال في العالم الرّوحاني، ولهذا فسرّت الشّجرة تارة بشجرة الفواكه، وأُخرى بشجرة العلوم. وكانّ شجرة علم محمّد إشارة إلى المجبوبيّة الكاملة المشمرة للتّوحيد الخالص المستجمع للكمالات الإنسانيّة قاطبة،

١-تفسير الإمام للكلة: ٢٢١\_٢٢٢.

٢\_مجمع البيان١\_٢: ٨٥، عن أمير المؤمنين المجكر.

٣٠٤-عيون اخبار الرّضالليِّلة ١ : ٣٠٦، الباب: ٢٨، الحديث: ٦٧.

٥ عيون أخبار الرّضالليِّلة ١ : ٣٠٧، الباب: ٢٨، الحديث: ٦٧.

فإن فيها من ثمار المعارف كلّها. وشجرة الكافور إشارة الى بَرْد اليقين الموجب للطُّمانينة التّامَّة المقتضية للخلق العظيم الذي كان لنبيّنا على الله فلا تنافي بين الرّوايات، ولا بينها وبين ما قاله أهل التّاويل: إنّها شجرة الهوى والطّبيعة. لأنّ قربها إنّما يكون بالهوى والشّهوة الطّبيعيّة. وهذا معنى ما ورد إنّها شجرة الحسد، فإنّ الحسد إنّما ينشأ منها.

﴿ فَتَكُونَا مِنَ ٱلطَّلِمِينَ ﴾ قال: «بمعصيتكما والتماسكما درجةً قد أوثر بها غير كما إذا رمتما بغير حكم الله ١٠٠٠.

﴿ فَأَزَلَهُمَا ٱلشَّيَطُنُ عَنْهَا ﴾ ابوسوسته وخديعته وإيهامه وعداوته وغروره، بان دخل بين لحيي الحية فاراهما أن الحية تخاطبهما » كذا ورد ، وياتي تمام القيصة في سورة الأعراف إن شاء الله ، ﴿ فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرٍ ﴾ قال : "من النّعيم " .

﴿ وَ قُلْنَا الْمُعِطُّوا ﴾ قال: ايا آدم و يا حواء و يا إبليس و يا حية الهبطوا ٥٠٠ ﴿ بَعْضُكُرُ لِلْمُعْنِ عَدُو لَكُ وَ إبليس، وإبليس و والحية و إبليس، وإبليس والحية وأو لادُهما أعداؤهم. قال: وكان هبوط آدم وحواء والحية من الجنة، فإن الحية كانت من أحسن دوابها، وهبوط إبليس من حواليها، فإنّه كان يحرم عليه دخول الجنّة ١٠٠ .

أقول: لعله إنّما يحرم عليه دخول الجنّة بارزاً بحيث يُعْرَف، وذلك لأنّه قد دخلها مختفياً في فم الحيّة ليُدَلِّيهما بغرور كما مرّ. وبهذا يرتفع التّنافي بين هذا الحديث وبين الذي مرّ: أنّها لو كانت من جنان الخُلد لم يدخلها إبليس، أراد به دخولها وهو في فم

ا و٢\_تفسير الإمام للكية: ٢٢٢.

٣\_الأعراف (٧): ١٩ إلى ٢٣.

٤، ٥و٦ \_ تفسير الإمام للبكة : ٢٧٤ .

الحيّة. فتدبّر.

﴿ وَ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقُرُ ﴾ قال: «منزل و مقر للمعاش الله ﴿ وَمَتَنَعُ ﴾ قال: «منفعة الله على الله ع

﴿ قُلْنَا ٱلْهَبِطُواْمِنْهَا بَحِيمًا ﴾. قال: «أُمرُوا اوّلا بالهبوط، وثانياً بانُ لايتقدّم احدهم الآخرين ١٣٠ . ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَاخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ الآخرين ٢٠٠ . ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَاخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَغْرَبُونَ ﴾ . قيل: «ما» مزيدة لتاكيد الشّرط. ولذلك حسن النّون من غير طلب؟

١، ٢ و٣ يـ تفسير الإمام لللله : ٢٢٤ .

٤\_القمّى١ : ٤٣ .

٥ ـ كنزالعمَّال ١٥ : ٥٤٨ ، الحديث: ٤٢١٢٣ .

٦\_تفسير الإمام للله : ٢٢٤.

٧ ـ الكافي ٨ : ٣٠٤، الحديث: ٤٧٢، عن أحدهما عليهما السّلام.

٨\_معاني الاخبار: ١٢٥، الحديث: ٢٠و الكافي٨: ٣٠٥، الحديث: ٤٧٢، مرفوعة.

٩\_الاحتجاج١: ٥٥، عن النَّبِيُّ ﷺ.

١٠ ـ البيضاوي١: ١٤٣. والآية في الاعراف (٧): ٢٣.

١٢،١١ و١٣\_تفسير الإمام للله: ٢٧٤.

٣٢ 🗆 الأصفى / ج١

والشّرط الثّاني مع جوابه جواب الشّرط الأوّل .

﴿ وَٱلَّذِينَ حَكَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِعَايَدَيْنَا ﴾: دلالاتنا ﴿ أُولَنَهِكَ أَصْعَنَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾.

﴿ يَنبَنِ إِسْرَهُ يِلُ ﴾ قال: «أو لا ديعقوب» ٢. ﴿ أَفْعَسَكُرُوا فِيْمَقَى الْقِيْ أَفَمْتُ عَلَيْكُو ﴾ قال: «أن بعثت محمداً و اقررته في مدينتكم و لم أَجَشَمْكم الحَظّ والتَّرْحال إليه ، وأوضحت علاماته و دلائل صدقه ، كيلا يشتبه عليكم حاله ٤٠ . ﴿ وَأَوْفُوا بِهَدِئ ﴾ قال: «الذي اخذته على اسلافكم ، بلسان أنبيائهم ، وأمرتهم أن يؤدوه إلى اخلافهم ، ليؤمن بمحمد العربي المؤيّد بالمعجزات ٥٠ . ﴿ أُوفِ بِهَدِكُمْ ﴾ قال: «ألذي أوجبت به لكم نعيم الابد في دار الكرامة ٢٠ . ﴿ وَإِنْنَى فَارَهُ بُونِ ﴾ قال: «في مخالفة محمد فإنّي القادر على صرف بلاء مَنْ يعاديكم على موافقتي ، وهم لايقدرون على صرف انتقامي عنكم ، إذا آثرتم مخالفتي ٧٠ . وفي رواية: «أوفوا بولاية عليّ ، فرضاً من الله ، أوف لكم بالحنة ١٠ .

﴿ وَلَاتَكُونُوا أَوَّلَ كَافِهِ إِنِّهُ مُعَدِقًا لِمَا مَعَكُم ﴾ قال: ﴿ فَإِنَّ مثل هذا الذّكر في كتابكم ، ﴿ ﴿ وَلَاتَكُونُوا أَوَّلَ كَافِهِ إِنِهِ ﴾ قيل: فيه تعريض بان الواجب ان تكونوا اوّل مؤمن به ، لأنّهم كانوا عالمين بشانه ، مستفتحين به ، مبشرين بزمانه ١٠ . ورد: ﴿إِنَّ هؤلاء يهود المدينة ، جحدوا نبوة محمّد وخانوه بعد ما عرفوه ، وقالوا: نحن نعلم ان محمّداً نبيّ وان

١ــالبيضاوي ١ : ١٤٤ .

٢- تفسير الإمام الإ: ٢٢٧ .

٣- اجشمني فلان امرأ و جشمنيه: كلّفني، والحطّ: النّزول و وضع الاحمال عن الدّوابّ. لسان العرب
 ١٢: ١٠٠ و٧: ٢٧٢ (جشم، حطط).

٤، ٦، ٥، ٧ و ٩ ـ تفسير الإمام ﷺ : ٢٢٧ ـ ٢٢٨ .

٨- العياشي ١ : ٤٦، الحديث: ٣٠، عن ابي عبداله للكلِّك.

١٠ـالبيضاوي١: ١٤٨.

عليّاً وصيّه؛ ولكن لستَ انت ذلك. ولا هـذا، ولكن ياتيـان بعـد وقتنـا هذا بخمــــمـائة سنة» ً .

﴿ وَلَا تَشْتُرُواْ بِعَايَقِ ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾. قال: (كان لهم ماكلة على قومهم في كلّ سنة فكرهوا بطلانها بامر النّبي، فحرّفوا لذلك آيات من التّوراة، فبها صفته وذكره؛ فذلك النّمن الذي أريد به في الآية " . ﴿ وَإِيِّلَى قَالَتُهُونِ ﴾ قال: (في كتمان أمر محمّد وأمر وصيّه " . الذي أريد به في الآية " . ﴿ وَإِيِّلَى قَالَتُهُونِ ﴾ قال: (في كتمان أمر محمّد وأمر وصيّه " .

﴿ وَلَا تَلْبِسُوا الْمَقَى بِالْبُولِلِ ﴾: «لا تخلطوه به بان تقرّوا به من وجه وتجحدوه من وجه» ؛ . ﴿ وَلَنَتُم تَعْلَمُونَ ﴾ قال: «من نبوة هذا وإمامة هذا» . ﴿ وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ قال: «إنّكم تكتمونه ؛ تكابرون علومكم وعقولكم ".

﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ ﴾ قال: «المكتوبة التي جاء بها محمد على واقيموا ايضا الصلاة على محمد وآله» . ﴿ وَهَا تُوا الرَّكُوةَ ﴾ قال: «من أموالكم إذا وجبت، ومن أبدانكم إذا لزمت، ومن معونتكم إذا التمست ألا وفي رواية: «هي الفطرة التي افترض الله على المؤمنين ، قال: «نزلت الزّكاة وليست للنّاس الاموال، وإنّما كانت الفطرة ، ألرَّكُونَ مَعَ الرَّكُونَ مَعَ المتواضعين ؛ لعظمة الله في الانقياد لاولياء الله الله الله الله الموال ، وقيل: صلّوا في الجماعة ١٢.

﴿ أَتَأْمُهُونَ ٱلنَّاسَ مِٱلْبِرِ ﴾ قال: «بالصدقات وأداء الإمانات ١٣٠. ﴿ وَمَنسَوْنَ الفُسَكُمْ ﴾: تتركونها ﴿ وَأَنتُمْ نَتَلُونَ ٱلْكِئنَا ﴾ قال: «التوراة الأمرة لكم بالخيرات،

١ ـ تفسير الإمام لللله : ٢٢٩.

٣ ـ مجمع البيان١ ـ ٢ : ٩٥ ، عن أبي جعفر للميلا.

٣ إلى ٨ ـ تفسير الإمام لللله : ٢٢٩.

٩ ـ العياشي ١ : ٤٢، الحديث : ٣٢، عن أبي عبدالله المجلِّة.

١٠ - المصدر: ٤٣، الحديث: ٣٥، عن أبي عبدالله المريخ.

١١ ـ تفسير الإمام للثبُّلا: ٣٣١.

۱۲\_البيضاوي١: ١٥٠.

١٣ ـ تفسير الإمام لللله : ٢٣٤ .

النّاهية عن المنكرات، ﴿ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ﴾ قال: «ما عليكم من العقاب في أمركم بما به لاتاخذون، وفي نهيكم عمّا أنتم فيه منهمكون قيال: دنزلت في علماء اليهود ورؤسائهم، ٢٠ وفي رواية: «نزلت في الخطباء والقَصّاص، ٣٠.

**اقول**: وهي جارية في كلّ من وصف عدلاً ثمّ خالفه إلى غيره.

اقول: يعني ثقيلة شاقة، لقوله تعالى: "كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ" ١٠. ﴿ إِلَّا عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ" ١٠. ﴿ إِلَّا عَلَى الْفَائِمِينَ ﴾ قال: «الخائفين عقاب الله في مخالفته في اعظم فرائضه ١٢٠. قيل: وذلك لأنّ نفوسهم مرتاضة بامثالها، متوقّعة في مقابلتها ما يستخف لأجله مشاقها ويستلذّ بسببه متاعبها، كما قال نبيّنا ﷺ: "جعلت قرّة عيني في الصّلاة ١٣٠٠.

١ و٢- تفسير الإمام للكلة : ٢٣٤ .

٣\_القمّي١ : ٤٦، و فيه : ﴿الخَطَّابِ بِدُلُ ﴿الخَطْبَاءِ﴾.

٤و٦\_تفسير الإمام للجكة: ٣٣٧\_ ٣٣٨.

٨ مجمع البيان١ ـ ٢ : ٩٩ .

٩-القمّي ١ : ٤٦ .

١٠ و١٢ ـ تفسير الإمام للجيُّة : ٢٣٨\_٢٣٧ .

١١ ـ الشورى (٤٢): ١٣.

۱۳\_البيضاوي ۱ : ۱۵۱ .

﴿ اَلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَهُم مُّلَعُواْ رَبِّهِم ﴾ قال: "يوقنون انهم يبعثون ". وفي رواية:

"يقدرون ويتوقّعون انهم يلقون ربهم، اللقاء الذي هو اعظم كرامته لعباده -قال -: وإنما
قال "يظنّون" الأنهم الايدرون بماذا يختم لهم، الآن العاقبة مستورة عنهم، الايعلمون ذلك
يقيناً، الأنهم الا يامنون ان يغيّروا ويبدلوا ". ﴿ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَبْعِمُوكَ ﴾ قال: "إلى كراماته
ونعيم جنّاته "".

﴿ يَنبَنِ إِسْرَهِ مِلَ اذْكُرُوا نِعْمَتَ الْمَن عَلَيْكُو ﴾ قال: «أن بعثت موسى وهارون إلى اسلافكم بالنبوة، فهديا هم إلى نبوة محمد و وصية علي وإمامة عشرته عليهم السّلام، واخذا عليهم بذلك، العهود، إن وفوا بها كانوا ملوكاً في الجنان، في عليهم السّلام، واخذا عليهم بذلك، العهود، إن وفوا بها كانوا ملوكاً في الجنان، وفي وَ وَأَن فَضَلْتُكُم وَ قال: «فضلت اسلافكم في دينهم بقبول ولاية محمد وآله، وفي دنياهم بتظليل الغمامة، وإنزال المن والسّلوى، وسقيهم من الحَجرِ ما عذبا، وفلق البحر لهم، وإنجائهم من الغرق، وغرق اعدائهم، في ألمَنكين وقال: «عَالَمي زمانهم الذين خالفوا طريقتهم وحادوا عن سبيلهم، ولأن القرآن نزل بلغة العرب وهم يتخاطبون بمثل بالاسلاف أو فعلوه هم، لرضاهم به، ولأن القرآن نزل بلغة العرب وهم يتخاطبون بمثل ذلك، كذا ورد.

﴿ وَاتَّعُواْ يَوْمًا ﴾ قال: (وقت النَزع اللهِ مَلَى اللهُ مَنْسَدِي فَفَسُ عَن فَفْسِ شَيْمًا ﴾ قال: (لا تَعَد عنها عنها عند استحقته الله و وَلَا يُقْبَلُ مِنهَا شَفَعَةً ﴾ قال: (بتاخير الموت الله في الله و و لا يُؤخَذُ مِنهَا عَدُلُّ ﴾ قال: (فداء) بان تمات وتسرك قال: (فداء) بان تمات وتسرك

١\_العيَّاشي١ : ٤٤، الحديث: ٤٢، عن أميرالمؤمنين اللِّجَّة، و فيه: ﴿يُوقِنُونَ أَنَّهُم مُبْعُوثُونَ ۗ

٢و٣\_تفسير الإمام للله : ٢٣٧\_٢٣٧ .

٤ ـ المصدر : ٢٤٠، و فيه نسبة فعل الهداية و الأخذ إلى الله تعالى.

فوه المصدر: ٢٤٠ - ٢٤١.

٧\_المصدر: ٢٧٢.

۹،۸و۱۰\_المصدر: ۲٤۰\_۲٤۱.

٣٦ الاصفي/ج١ الآية: ٤٩

هي. قال: هذا يوم الموت، فإنّ الشّفاعة والفداء لا يغني عنه، فامّا في القيامة فإنّا و أهلنا نجزي عن شيعتنا كلّ جزاء ١٠. ﴿ وَلَاهُمْ يُنصَرُونَ ﴾ يعني في دفع الموت والعذاب.

﴿ وَإِذْ نَجَيَّنَ كُمُ عَالَ: ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ أَنْجِينَا أَسَلَافُكُم ۗ ٢٠ .

**أقول: هذا ت**فصيل لما أجمله في قوله: "اذكروا نعمتي".

﴿ مِّنْ مَالِ فِرْعَوْنَ ﴾ قال: ﴿ وهم الذين كانوا يؤلون إليه بقرابته وبدينه ومذهبه ؟ ٣. يَسُومُونَكُمُ ﴾ قال: «كانوا يعذّبونكم ٤٠٠.

أقول: من سامه الأمر: كلُّفه إيَّاه، وأكثرمًا يستعمل في العذاب والشَّرِّ.

﴿ سُوّه الْعَلَامِ ﴾ قال: « شدّة العداب. و كان من عدابهم الشديد أنّه كان فرعون يكلّفهم عمل البناء والطين و يخاف أن يهربوا عن العمل، فامر بتقييدهم، وكانوا ينقلون ذلك الطين على السّلاليم إلى السّطوح، فربّما سقط الواحد منهم فمات أو زمن ، ولا يحفلون بهم ، ﴿ وُيُدَ يَحُونَ أَيْنَاهُ حَكُمٌ ﴾. قال: «و ذلك لمّا فمات أو زمن ، ولا يحفلون بهم ، ﴿ وُيُدَ يَحُونَ أَيْنَاهُ حَكُمٌ ﴾. قال: «و ذلك لمّا قيل لفرعون: إنّه يولد في بني إسرائيل مولود، يكون على يده هلاكك و زوال ملكك ، ﴿ وَيُسْتَعْيُونَ فِي بَنِي إسرائيل مولود، يكون على يده هلاكك و زوال ملكك ، ﴿ وَيُسْتَعْيُونَ فِي بَنِي إسرائيل مولود، يكون على الله و يها إماءً ، هم ملكك ، ﴿ وَيُسْتَعْيُونَ فِي الإنجاء ﴿ بَلَكُمْ ﴾ قال: «يبقونهن ويتّخذونهن إماءً » . ﴿ وَفِي ذَلِكُمْ ﴾ : في الإنجاء ﴿ بَلَكُمْ أَيْ مَن زَيْكُمْ ﴾ قال: «نعمة ، ١٠ . ﴿ عَظِيمٌ ﴾ قال: «كبير ، ١٠ .

١\_تفسير الإمام لللله: ٢٤١\_٢٤٠.

٣٠٣و٤\_المصدر: ٢٤٣\_٣٤٣.

٥-رجل زَمن: مبتليّ بيّن الزّمانة، و الزّمانة: العاهة. لسان العرب ١٣ : ١٩٩ (زمن).

٦- الحسف ل: المبالاة، يقبال: منا أحيف ل بفيلان: أي منا أينالسي بنه. لسبان العسرب ١١: ١٥٩. (حفيل).

٧و٨\_تفسير الإماماليج: ٣٤٣.

٩،٠١٩ ا\_المصدر: ٢٤٤.

﴿ وَإِذْ فَرَقَنَا بِحِكُمُ ٱلْبَحْرَ ﴾ قال: ﴿ وَاذكروا إِذْ جَعَلْنَا مَاءَ الْبَحَرِ فَرَقَاً يَنْقَطُع بَعْضَهُ مَنْ بَعْضُ ﴾ . ﴿ وَأَغْسَرَقْنَا عَالَ : ﴿ هَنَاكُ ﴾ . ﴿ وَأَغْسَرَقْنَا عَالَ : ﴿ هَنَاكُ ﴾ . ﴿ وَأَغْسَرَقْنَا عَالَ : ﴿ وَأَنْتُمْ نَنْظُرُونَ ﴾ قال: ﴿ إِلْيَسِهُم وَ هُم يَعْرِقُونَ ﴾ قال: ﴿ إِلْيِسِهُم وَ هُم يَعْرِقُونَ ﴾ .

﴿ وَ إِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ آرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ : • وعده الله أن يعطيه التّوراة بعد هلاك فرعون، وضرب له ميقاتاً ثلاثين يوماً، فاستاك بعد مضيّ ثلاثين، فذهب طيب فمه فاتمّه بعشر». كذا ورد<sup>٥</sup>. ﴿ ثُمَّ اَتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ ﴾ إلـها ومعبوداً ﴿مِنْ بَعْدِهِمُ أَنْتُمْ ظَلْلِمُونَ ﴾ . ياتي قصته في الأعراف إن شاء الله آ.

﴿ ثُمَّ عَفُونَا عَنكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ لَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ ﴾ . قال : ايعني عفونا عن أوائلكم عبادة العجل ، لعلكم \_ يا أيها الكائنون في عصر محمد من بني إسرائيل \_ تشكرون تلك النّعمة على أسلافكم وعليكم بعدهم " .

﴿ وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُومَى ٱلْكِنْبَ ﴾ قال : «التّوراة » ^ ﴿ وَٱلْفُرْقَانَ ﴾ قال : «فرّق ما بين الحقّ والباطل، والمحقّ والمبطل ، ﴿ لَعَلَّكُمْ نَهْمَدُونَ ﴾ .

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَنقُومِ إِنّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِأَيْفَاذِكُمُ أَلْهِ بَلَ فَعُولِ إِنّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِأَيْفَا أَنفُسَكُمْ أَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ فَاللهِ عَلَى اللهِ بَعْضَكُم بعضاً ؛ يقتل من لم يعبد العجل من عبده " الله وَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عَندًا كَارِيكُمْ ﴾ ؛ الانه كفارتكم فهو خيبر من أن تعيشوا في الدّنيا ثم تكونوا في النّار خالدين " الله كذا ورد. ﴿ فَنَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ قال : القبل أتوبتكم ، قبل استيفاء القبل لجماعتكم وقبل إنيانه على كاقتكم ، وامهلكم للتّوبة

۲،۲،۱ و٤\_تفسير الإمام للجُّلَّة: ۲٤٥.

٥ المصدر: ٢٤٨ - ٢٥٠.

٦\_ في ذيل الآية: ١٤٣.

٧، ٨ و٩ ـ تفسير الإمام للنبيخ: ٢٥٢ .

١٠ و١١ مالمصدر: ٢٥٤.

واستبقاكم للطّاعة ١٠ ﴿ إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ .

﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ ﴾ قال: «اسلافكم» . ﴿ يَعُومَنَ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَقَىٰ رَكَى اللّهَ جَهْرَةُ ﴾ قال: «عياناً» . ورد: «إنهم السّبعون الذين اختارهم وصاروا معه إلى الجبل فقالوا له: إنّك رايت الله فارناه كما رأيته ؛ فقال لهم: إنّي لم أره فقالوا له ذلك ، . ﴿ فَأَخَذَتُكُمُ الصّاعقة تنزل ، . المُسْعِقَةُ وَأَنتُمْ ثَنْظُرُونَ ﴾ قال: «إلى الصّاعقة تنزل ، .

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَكُم مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَّاكُمُ قَشَكُرُونَ ﴾ قال: •الحياة الَّتي فيها تتوبون وتقلعون، لكيلا تخلَّدوا في النّار، ٢٠.

أقول: ويأتي تمام الكلام في سؤالهم الروية في الأعراف إن شاء الله ٧.

﴿ وَظُلِّلْنَاعَلَيْكُمُ الْفَعَامَ ﴾ قال: «لمّا كنتم في التّبه " تقيكم من حرّ الشّمس وبرد القمر " . ﴿ وَأَنزَلْنَاعَلَيْكُمُ الْمَنّ ﴾ قال: «التّرنجبين كان يسقط على شجرهم ، فيتناولونه " . ﴿ وَالْتَلُوكُ فَي اللهُ مَانَى اطيب طير كان يسترسل بهم ، فيصطادونه " أ . وفي رواية : "ينزل عليهم باللّيل المنّ فياكلوه ، وبالعشيّ يجيء طائر مشويّ فيقع على موائدهم ، فإذا اكلوا وشبعوا طار عنهم " ا .

١- تفسير الإمام للجيَّة: ٢٥٤ .

٢و٣ الصدر: ٢٥٦.

٤\_عيون اخبار الرّضا للللة ١ : ١٦١ ، الباب: ١٢ ، الحديث: ١ .

٥و٦\_تفسير الامام ﷺ: ٢٥٦.

٧\_في ضمن الآية: ١٥٥.

٨-التّيه في اللّغة: المفازة يتاه بها. و تيه بني إسرائيل: الصّحراء التي تاهوا بها اي حاروا، فلم يهتدوا للخروج منها، و هي أرض بين «أيلة» و «مصر» و «بحرالقلزم» و جبال «السّراة» من أرض الشّام يقال: إنّها أربعون فرسخاً في مثلها، و قيل: اثناعشر فرسخاً في ثمانية فراسخ. «راجع: معجم البلدان٢: ٦٩ و لسان العرب ١٣: ٤٨٢-تيه».

٩ و ١٠ ــ تفسير الإمام للللة : ٢٥٨ .

١١\_القمّى١ : ٤٨.

﴿ كُلُوا مِن طَيِّبَنتِ مَا رَذَقَنَكُمُ ﴾ قال: «قال الله: كلوا» . ﴿ وَمَاظَلَمُونَا ﴾ قال: «لمّا غيروا وبدّلوا ما به أمروا، ولم يفوا بما عليه عاهدوا؛ لأنّ كفر الكافر لايقدح في سلطاننا. كما أنّ إيمان المؤمن لايزيد في سلطانناه ٢ . ﴿ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظَلِمُونَ ﴾ .

﴿ وَإِذَ قُلْنَا آَدُخُلُواْ هَنَاهِ آلْقَاهِ مَ قَالَ: "هِي "أربحا" "من بلاد الشّام؛ وذلك حين خرجوا من التّبه، ". ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِتْتُمْ رَغَدًا ﴾ قال: "واسعاً بلاتعب" . ﴿ وَأَدْخُلُواْ آلْبَاسِ فَالَ: "باب القرية، ". ﴿ سُجَكَدًا ﴾: ساجدين لله ﴿ وَقُولُواْ حِمَّلَةٌ ﴾ قال: "سجودنا لله حطة لذنوبنا، ومحو لسيّناتنا، ". ﴿ فَنَفِرْ لَكُمْ خَطَلَيَكُمْ أَ ﴾ السّالفة ﴿ وَسَغَنِيدُ آلْمُحْسِنِينَ ﴾ قال: "من لم يقارف "الذّنب منكم ثواباً، ".

﴿ فَهَدَّلَ الَّذِينَ طَلَمُوا فَوْلا غَيْراً لَذِي قِيلَ لَهُمَ فَال : «لم يسجدوا كما أمروا، ولاقالوا ما أمروا، وخلوها باستاههم "، وقالوا ما معناه : حنطة حمراء نتقوتها، احب إلينا من هذا الفعل وهذا القول الله .

﴿ فَأَرْآنَ عَلَى اللَّهِ مَا لَكُمُوا ﴾ . قيل: كرّه مبالغة في تقبيح امرهم، وإشعاراً بان الإنزال عليهم لظلمهم على انفسهم، ولوضع غير المامور به موضعه ١٢ . ﴿ رِجْزُلِمِّنَ الإنزال عليهم لظلمهم على انفسهم، ولوضع غير المامور به موضعه ١٢ . ﴿ رِجْزُلِمِّنَ المُنْتَمَلِّهِ ﴾ : عذاباً . وهو في الأصل ما يعاف عنه ، كالرّجس . ﴿ بِمَا كَانُوا يَفْسُعُونَ ﴾ قال: هيخرجون عن أمر الله وطاعته . قال: والرّجز الذي أصابهم، أنّه مات بالطّاعون قال: هيخرجون عن أمر الله وطاعته . قال: والرّجز الذي أصابهم، أنّه مات بالطّاعون

١ و٢\_تفسير الإمام للكيلة: ٢٥٨ .

٣ مدينة الجبارين في النغور من أرض الأردُن بالشّام، بينها وبين بيت المقدس يوم للفارس. معجم البلدان١ : ١٦٥ .

٩،٧،٦،٥،٤ و١١ ـ تفسير الإمام اللله : ٢٦٠ ـ ٢٥٩.

٨\_قارف الذُّنب: داناه و لاصقه. النَّهاية ٤: ٥٥ (قرف).

١٠-الاست: العَجْزُ و جمعه: استاه. «الصّحاح ٢: ٣٢٣-ستّه». وفي مجمع البيان ١-٢: ١١٩:
 «كانوا لقد أُمِرُوا أن يدخلوا الباب سجّداً وطؤطئ لهم الباب ليدخلوه كذلك، فدخلوه زاحفين على استاههم».

١٢ ـ راجع: البيضاوي١: ١٥٦.

• كم □ الأصفي/ج١ □ الآية: ٣٠ ـ ٣١

منهم في بعض يوم، مائة وعشرون الفأ وهم الذين في علم الله انهم لايؤمنون ولايخرج من صلبهم ذريّة طيّبة ١٩ .

﴿ وَإِذِ اسْتَسْقَى مُومَعُ لِقَوْمِهِ مَ قَالَ: المّا عطشوا في النّبه وضبّوا إليه بالبكاء ٢٠. ﴿ فَقُلْنَا الصّرِب بِمَعَمَاكَ الْحَبَرُ فَانفَجرت مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا ﴾ قال: الفضربه بها داعيا عحمد و آله الطّيين، فانفجرت ٢٠. ﴿ فَدْعَلِمَ حُلُمُ النّاسِ ﴾ قال: اكلّ قبيلة من بني أب من أو لاد يعقوب ٤٠. ﴿ مَشْرَيَهُ مُنْ قَالَ: او لا يزاحم الآخرين في مشربهم ٢٠. ﴿ عُلُوا وَلاد يعقوب ٤٠. ﴿ مَنْ المن والسّلوى والماء ﴿ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُغْمِدِينَ ﴾ أي: والسّلوى والماء ﴿ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُغْمِدِينَ ﴾ أي: لاتعتدوا؛ من المعتقود؛ من المن والسّلوى والماء ﴿ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْمُرْضِ مُغْمِدِينَ ﴾ أي:

﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَسَمُومَ لَن نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ وَنِعِدٍ ﴾ قال: «المن والسلوى والبدّ لنا من خلط معه ١٠٠ . ﴿ فَأَفَعُ كَنَارِبَكَ يُعْتِرِجُ لَنَامِتَاتُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَ اوَقِثْ آبِهَ اوَقُومِها ﴾ قال: «الفوم: الحنطة ، ٧ . ﴿ وَعَدَيهَ اوَبَعَمَلِها قَالَ أَتَسَتَبْدِلُونَ اللّهِ مُوادِّنَ اللّهِ مَوادَّ لَا إِلَيْهِ مُوادِّنِهِ فَا اللهِ مَا الافضل؟ ١٠ . ﴿ الفيطُوا مِسْدًا ﴾ قال: «من قال: «المنت الامصار» . ﴿ فَإِنَّ لَحَمُ مَاسَأَلْتُمْ وَمُعْرِبَتْ عَلَيْهِ مُ الذِّلَةُ وَالْمَسَتَكَنَةُ ﴾ قال: «الجنوية والفقر» ١٠ . ﴿ وَالفقر ، ١٠ . ﴿ وَالفقر ، ١٠ . ﴿ وَالفقر ، ١٠ . ﴿ فَإِنَّ لَحَمُ مَاسَأَلْتُمْ وَمُعْرِبَتْ عَلَيْهِ مُ الذِّلَةُ وَالْمَسَتَكُنَةُ ﴾ قال: «الجنوية والفقر ، ١٠ .

﴿ وَبَآ أُو بِغَضَهِ ﴾ قال: «رجعوا و عليهم الغضب واللّعنة » ١ . ﴿ وَنَ ٱللّهِ ذَالِكَ مِاَ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ و

ا إلى0-تفسير الإمام للجُّكِّة: ٢٦١.

٦\_المصدر: ٢٦٣.

٧\_القمّى١ : ٤٨ .

٨ إلى ١٢ ـ تفسير الإمام للثبِّلا: ٢٦٣ .

تؤدّي إلى كبارها أ. وفي رواية: «والله ما ضربوهم بأيديهم ولاقتلوهم باسيافهم، ولكن سمعوا أحاديثهم فأذاعوها، فأخذوا عليها، فقتلوا فصار قتلاً واعتداءً ومعصيةً ٢٠.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَتُوا ﴾ قال: «بالله وبما فرض عليهم الإيمان به» معلى ﴿ وَالَّذِينَ هَاهُوا ﴾ قال: «بالله وبه وبي دين الله متناصرون» معنى اليهود» في دين الله متناصرون» معنى وفي رواية: «الذين هم من قرية يقال لها: "ناصرة "من بلاد الشّام» ( وَالصّنبِينَ ) قال: «الّذين زعموا أنّهم صبّوا إلى دين الله وهم كاذبون» .

أقول: «صَبَوا» أي: «مالوا» إن لم يهمز، و «خرجوا» إن كان بالهمز، والقمّي: إنّهم ليسوا من أهل الكتاب، ولكنّهم يعبدون الكواكب والنّجوم .

﴿ مَنْ مَامَنَ ﴾ منهم ﴿ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ مَنلِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَرَيْهِ مُولَا فَوَلَا عَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَغْزَنُونَ ﴾ .

﴿ وَإِذَ أَخَذَنَا مِيثَنَقَكُم ﴾: اعهودكم: أن تعملوا بما في التوراة وما في الفرقان الذي اعطيته موسى مع الكتاب، وتقرّوا بما فيه من نبوّة محمّد و وصية علي والطيبين من ذريّتهما، وأن تؤدّوا إلى اخلافكم قرناً بعد قرن، فابيتم قبول ذلك واستكبرتموه ، كذا ورد ٩ . ﴿ وَرَفَمْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ ﴾ قال: «الجبل، أمرنا جبرئيل أن يقلع من جبل فلسطين، قطعة على قدر معسكر اسلافكم فرسخاً في فرسخ، فقطعها وجاء بها، فرفعها فوق رؤوسهم ١٠٠٠ .

١ ـ البيضاوي١ : ١٥٧ .

٢ ـ العيّاشي ١ : ٤٥ ، الحديث: ٥١ ، عن ابي عبدالله الله ٢

٣، ٤و٥\_تفسير الإمامالليَّة : ٢٦٤.

٦-عيون اخبار الرَّضالِيُّكُم ٢: ٧٩، الباب: ٣٢، الحديث: ١٠.

٧ ـ تفسير الامام للم الم : ٢٦٥ .

٨\_القمّى١: ٤٨.

٩ و ١٠ ـ تفسير الإمام ﷺ: ٢٦٦ .

مُحْتِ بَنْ الْبُحُولُ الْمُحْتِ الْمُعْتِ الْمُعْتِ الْمُعْتِينَ الْمُعْتِ الْمُعْتِينَ الْمُعْتِينِ الْمُعْتِينَ الْمُعْتِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعْتِينِ الْمُعْ

﴿ خُدُوا مَا آمَاتَيْنَكُم ﴾. قال: «قال لهم موسى: إمّا أن تأخذوا بما أمرتم به فيه ، وإمّا أن أُلقي عليكم هذا الجبل ، فألجئوا إلى قبوله كارهين ، إلا من عصمه الله من العناد؛ فإنّه قبِلَه طائعاً مختاراً. ثمّ لمّا قبلوه سجدوا وعفروا ، وكثير منهم عفر خدّيه لا لإرادة الخضوع لله ، ولكن نظراً إلى الجبل هل يقع أم لا الله . ﴿ يِعُوَّو ﴾ قال: «من قلوبكم ومن أبدانكم ٢٠ . ﴿ وَأَذَكُرُوا مَا فِيهِ ﴾ قال: «من جزيل ثوابنا على قيامكم به ، وشديد عقابنا على إبائكم له ٣٠ . ﴿ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴾ قال: «لتتقوا المخالفة الموجبة للعقاب، فتستحقوا بذلك ، الثواب ٤٠ .

﴿ ثُمَّ تَوَلَّیْتُدیِّنْ بَعْدِ ذَالِكُ ﴾ قال: اعدن القیام به ٥٠. ﴿ فَلَوَلَا فَضَلُ اللَّهِ عَلَیْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ قال: اعدن القیام به ٥٠. ﴿ فَلَوْلَا فَضَلُ اللَّهِ عَلَیْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ قال: ابامهال کم للتّوبة، وإنظار کم للإنابة ٦٠. ﴿ لَكُنتُم مِّنَ المُنْسِمِينَ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ ﴾ قال: ﴿ لَمَا اصطادوا السَّموكُ فِيهِ ١٠٠ ﴿ وَقَلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَلِيثِينَ ﴾ قال: «مبعدين عن كلّ خيره ٨٠.

﴿ فَكُلَّا الله قَالَ: «المسخة الّتي اخزيناهم ولعنّاهم بها ؟ . ﴿ نَكُلُلُ قَالَ: «عقوبة ؟ ١٠ . ﴿ لِمَا بَيْنَ يَدَيّها ﴾ قال: «من ذنوبهم الموبقات الّتي بها استحقوا العقوبة ؟ ١٠ . ﴿ وَمَاخَلْفَهَا ﴾ قال: «وردعاً للّذين شاهدوهم بعد مسخهم الذين يسمعون بها من بعدها ، لكي يرتدعوا عن مثل افعالهم ؟ ١٠ . ﴿ وَمَوْعِظُةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ . يسمعون بها من بعدها ، لكي يرتدعوا عن مثل افعالهم ؟ ١٠ . ﴿ وَمَوْعِظُةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ .

١\_تفسيرالإمام للحكمة: ٢٦٦.٠٠٠

٢- العيَّاشي ١ : ٤٥ ، الحديث: ٥٦ ، عن ابي عبدالله الله ٢٠ .

٣\_تفسير الإمام للشِّقة : ٢٦٦.

٤\_المصدر: ٢٦٧، و فيه: ﴿جزيلِ الثُّوابِ٩.

ەو٦\_المصدر: ٢٦٧.

٧٨٨و ٩ المصدر: ٢٦٨.

١٠\_المصدر: ٢٦٨، و فيه: ﴿عَقَاباً و رَدِّعاً﴾.

١١ و١٢ ـ المصدر: ٢٦٨.

وياتي قصّتهم في الأعراف إن شاء الله ١٠.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُومَىٰ لِعَوْمِمِ إِنَّ الْقَدَيَا مُرُكُمْ أَن تَذْ بَعُوالِقُرَةُ ﴾ . ملخص ما ورد في بيان هذه القصة: «أن رجلاً من خيارهم خطب امراة منهم حسناء ، فأجيب ، وخطبها ابن عم له ، فَرُدَّ فحسده فقتله ، وحمله إلى موسى الليَّة وقال: ابن عمّي هذا قُتِلَ ولاأدري من قَتَلَهُ . فامر الله موسى أن يامرهم بذبح بقرة يضربون ببعضها المقتول ، فيحين ويخبرهم بالقاتل . فسالوا عن صفتها لجاجاً وسوء ظن بموسى ، فتعينت وانحصرت في واحدة ، فطلبوها فلم يجدوا إلا عند شاب كان لايبيعها إلا بملا جلدها ذهباً ، فرجعوا إلى موسى فاخبروه ، فقال لهم موسى: لابد لكم من ذبحها بعينها فاشتروها بملا جلدها ذهباً هلا جلدها ذهباً هلا جلدها ذهباً هلا خلدها ذهباً هلا خلدها فاشتروها بملا جلدها دهباً هلا جلدها فاشتروها بملا جلدها ذهباً هلا جلدها فاشتروها بملا جلدها ذهباً هلا بعنها فاشتروها بملا جلدها ذهباً هلا جلدها ذهباً هلا بعنها فاشتروها بملا بعدها فلم موسى فاخبروه ، فقال لهم بوسى فاخبروه ، فقال لهم بوسى فاخبروه ، فقال لهم بوسى فاخبروه ، فقال لهم بوس

﴿ قَالُوا أَلَدُ عِنْهُ أَكُونَ مِنَ الْمُدُودُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله ما لم يقل لي م موسى: ﴿ أَعُودُ مِا لِللهِ أَنَّ أَكُونَ مِنَ الْمُنْهِ لِينَ ﴾. قال: «انسب إلى الله ما لم يقل لي م قال: فعلموا أنّهم قد اخطاوا ١٠٠٠.

﴿ قَالُواْ آدْعُ لَنَارَيَّكَ يُبَيِّنِ لَنَا مَالُونُهَا قَالَ إِنَّهُ يَعُولُ ﴾ قال: ﴿إِنَّ الله يقول ١١٠: ﴿إِنَّهَا

١ ـ في ذيل الآية: ١٦٣.

٢\_تفسير الإمام للجيخ: ٢٧٣\_٢٥٠.

٣-المصدر: ٢٧٥.

٤و٦\_القمّي ١ : ٤٩، عن ابي عبدالله اللَّكِيِّة.

٩،٨،٧،٥ و ١٠ يتفسير الإمام اللكا: ٢٧٦.

١١\_الصدر: ٢٧٧.

\$ ك ك الاصفي/ج١ الآية: ٧٠ ـ ٧٧

بَقَرَةً مَفَرَامُفَاقِعٌ لَوْنُهَا ﴾ قال: «حسنة الصفرة، ليس بناقص يضرب إلى البياض؛ ولابمشبع ينضرب إلى السواده المراه المراك المنطوري فقال: «لبهجتها وحسنها وبريقها» المراه المر

﴿ وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسَا فَأَذَارَهُ ثُمْ فِيهَا ﴾ قال: «اختلفتم وتداراتم: القلى بعضكم ذنب القتل على بعض وادراه عن نفسه و ذويه ١٣٠. ﴿ وَكَلَّهُ مُغْرِجٌ مَّاكُنتُمْ تَكُنْبُوبَ ﴾ قال: امن

ا و٢ ـ تفسير الإمام للجلة: ٢٧٧ . و البريق: التّلالق. يقال: برق السّيف و غيره، إذا لمع و تلالا، و الاسم: البريق. لسان العرب ١٠ : ١٥ (برق).

٣\_المصدر: ٢٧٧.

٤-البيضاوي١ : ١٦٢ ؛ والدرّ المتثور ١ : ٧٧.

أرض مشارةً: إذا أثيرت بالسن، وهمي الحديدة التي تحرث بها الارض. و أثبار الارض: قلبها على
 الحبّ بعد ما فتحت مرّة. لسان العرب ٤: ١١١ (ثور).

٣-الرَّضَّ: دقَّ الشِّيءَ. و إبل رضارض: راتعة، كانَّها ترضَّ العُشب. لسان العرب ٤: ١٥٤ (رضض).

٩٠٨٠٧ و ١٠ \_ تفسير الإمام الحجيد ٢٧٧ .

١١ ـ المصدر: ٢٨١.

١٢ ـ العيَّاشي ١ : ٤٦، الحديث : ٥٧، عن أبي الحسن الرَّضالِيُّلَّ.

١٢ ـ تفسير الإمام للك ٢٨٢.

خبر القاتل وإرادة تكذيب موسى باقتراحكم عليه ما قدّرتم أنّ ربّه لايجيبه إليه، ١

﴿ فَقُلْنَا أَضْرِيُوهُ بِبَعْضِهَا ﴾ قال: «اضربوا الميّت ببعض البقرة ليحيى، وقولوا له: من قتلك؟ فاخذوا ذَنَبها وضربوه به، فقام سالماً سوياً وقال: يا نبيّ الله! قتلني ابن عمي هذا، فقاده موسى عنه ٢٠. ﴿ حَكَذَلِكَ يُحْيِ الله المَوقَى ﴾ قال: «في الدّنيا والآخرة؛ كما أحيا الميّت بملاقاة ميّت آخر؛ امّا في الدّنيا، فيلاقي ماء الرجل ماء المرأة فيحيي الله الذي كان في الاصلاب والارحام حيّا، وامّا في الآخرة، فينزل بين نفختي الصور من دوين السّماء من البحر المسجور منيّاً كمنيّ الرّجال، فيمطر ذلك على الارض فيلقي الاموات البالية، فينبتون من الارض ويحيون ٢٠. ﴿ وَرُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ على الارض فيلقي الاموات البالية، فينبتون من الارض ويحيون ٢٠. ﴿ وَرُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ على الأرض فيلقي الاموات البالية، فينبتون من الارض ويحيون ٢٠. ﴿ وَرُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ على المَوْلَ في المَوْلَ البالية والمَالِي الله في المَوْلُونَ ﴾ .

﴿ أُمَّ قَسَتُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَمْ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

١و٣ـ تفسير الإمام ﷺ: ٢٨٢.

۲\_المصدر: ۲۷۸، و فیه: «قتلانی هذان ابناعمی».

٤ في المصدر: اليست.

٥و٦\_تفسير الإمام للجيِّلة: ٢٨٣ .

٧-نفضت الثّوب والشّجر أنفضه: إذا حرّكته ليّنتّفض . والنّفض ـ بالتّحريك ـ ما تساقط من الورق والثّمر .
 لسان العرب ٧: ٢٤٠ (نفض) .

٨ في المصدر: قمواشيها،

٩- تفسير الإمام للبيِّلة : ٢٨٣ .

أشد قسوة من الحجارة». كذا وردا. ﴿وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَغُّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآهُ قَالَ: "وهو ما يقطر منه الماء دون الأنهار". ﴿وَلِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَعَ اللَّهِ قَالَ: "إذا أقسم عليها باسم الله وباسماء أوليائه". ﴿وَمَا أَمَّهُ بِغَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾.

﴿ أَفَنَطُمُونَ ﴾ قال: «يا محمد انت واصحابك ، ﴿ أَن يُوْمِنُواْ لَكُمْ ﴾ قال: «هؤلاء اليهود، يصدقوكم بقلوبهم ، ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمٌ ﴾ : طائفة من أسلافهم ﴿ يَسْمَعُونَ كَلَنَمُ اللَّهِ ﴾ قال: «هي اصل جبل طور سيناء ه " . ﴿ ثُمَّةً يُحَرِّفُونَهُ ﴾ قال: «عمّا سمعوه، إذا أدّوه إلى من وراءهم » . ﴿ فِمِنْ بَعْدِ مَاعَقَلُوهُ ﴾ : فهموه بعقولهم ﴿ وَهُمْ يَعَلَمُونَ ﴾ قال: «انّهم في تقولهم كاذبون » أ . قيل: يعني: أنّ احبارهم ومقدّميهم كانوا كذلك، فما طمعكم بسَفَلَتهم وجهّالهم ؟ ؟

﴿ وَإِذَا لَقُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

﴿ أَوَلَا يَعْلَمُونَ ﴾ قال: «هـٰؤلاء القائلون لإخوانهم: " اتحدّثونهم " ١٤٠٠. ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ يَمْلَمُ مَا يُسِرُّونَ كَوَمَا يُعْلِثُونَ ﴾ .

١ و ٢ ـ تفسير الإمام اللَّجُدُّ : ٢٨٤ .

٣-الصدر: ٢٨٤.

**٤وهـالمصد**ر: ٢٩١.

۲،۷و۸\_المصدر: ۲۹۲.

٩ ـ البيضاوي١ : ١٦٤ .

١٠\_تفسير الإمام للله: ٢٩٨.

١١ ـ في المصدر: «قلم تؤمنوا به و لم تطيعوه».

١٢، ١٢ و ١٤ - تفسير الإمام اللكية : ٢٩٨ .

﴿ وَمِنْهُمْ أُمِينُونَ ﴾ قال: الا يقرؤون ولا يكتبون. والأُمّي منسوب إلى الأُمّ، أي: هو كما خرج من بطن أُمّه لا يقرأ ولا يكتب الله ﴿ لَا يَعْلَمُونَ الْكِئْنَ اللّهِ أَمَا فِي ﴾ قال: اإلا أن يُقرأ عليهم ويقال لهم: هذا كتاب الله وكلامه، لا يعرفون أنّ ما قرئ من الكتاب خلاف ما فيه ٢٠.

اقول: يعني : إلا ما يقدّرون في انفسهم من منى اخذوها تقليداً من المحرّفين للتّوراة واعتقدوها، لم يعرفوا انّه خلاف ما في التّوراة . ﴿ وَإِنْ هُم إِلَّا يَظُنُونَ ﴾ : لاعلم لهم.

﴿ وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيْتَامُ المَّعْدُودَةَ ﴾. قيل: وهي التي عَبَدْنا فيها العجل ٩ . قال: وهي التي عَبَدْنا فيها العجل ٩ . قال: دوهي تنقضي ثم نصير بعده في النّعمة في الجنان، ولانستعجل المكروه في الدّنيا

١ و٢\_ تفسير الإمام للجكة : ٢٩٩ .

٣، ٤و٥ ـ المصدر: ٣٠٣ ـ ٣٠٣.

٦\_ في األف: اثابتة؟.

٧و٨\_تفسير الإمام اللي: ٣٠٣\_٣٠٣.

٩\_البيضاوي١ : ١٥٦ ؛ و القمّي١ : ٥١.

للعذاب الذي هو بقدر أيام ذنوبنا " . ﴿ قُلْ أَتَّمَ عِندَ أَللَّهِ عَهْدًا ﴾ قال: "إنّ عذابكم على كفركم منقطع غير دائم ؟ " . ﴿ فَلَن يُخْلِفَ أَللَّهُ عَهْدَهُ ﴾ يعني: فإن اتخذتم عهداً فلن يخلف الله عهده . ﴿ أَمْ نَعُولُونَ عَلَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ . قال: "بل أنتم في أيهما ادّعيتم كاذبون " . قال: "بل ما هو إلا عذاب دائم لانفاد له " .

وَهِلَىٰ مَنْكُسَبَهُ عَلِيْ مَنْكُسَبُهُ اللهِ اللهِ اللهِ و تؤمّنه من سخط الله و هي الشّرك بالله ، و الكفر جملة دين الله ، و تنزعه عن ولاية الله و تؤمّنه من سخط الله و هي الشّرك بالله ، والكفر به و بنبوّة محمّد ، و ولاية علي وخلفائه عليهم السّلام . كلّ واحد من هذه سيّئة تحيط به ، أي تحيط باعماله فتبطلها وتمحقها ٥٠ . ﴿ فَأُولَتُهِكَ أَصْحَنْ النّارِهُمْ فِيهَا خَلِادُونَ ﴾ .

﴿ وَاللَّهِ مَنَ امْنُوا وَعَمِلُوا الطَّنْلِحَاتِ أَوْلَتُهِكَ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَنْلِدُونَ ﴾. ﴿ وَإِذْ أَخَذْ نَا ﴾ : واذكروا إذ اخذنا ﴿ مِيثَنَقَ بَنِيَّ إِسْرَتِهِ بِلَ ﴾ قال : «عهدهم المؤكد عليهم » ٧ .

أقول: وهو جارٍ في أخلافهم لما أدّى إليهم أسلافهم قرناً بعد قرن، و جارٍ في هذه الأُمّة أيضاً كما يظهر مّا ياتي.

﴿ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا أَلِلَهُ ﴾ قال: «لاتشبّهوه بخلقه، ولاتجوّروه في حكمه، ولا تعملوا ما يراد به وجهه تريدون به وجه غيره ، قال: «من شغله عبادة الله عن مسالته، اعطاه الله افضل ما يعطى السّائلين ، • .

﴿ وَمِا لَوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾: • وأن تحسنوا بهما إحساناً ، مكافاة عن إحسانهما إليكم وإنعامهما عليكم الله من المعلم من المعلم عليكم المعلم المعل

١ و٢ ـ تفسير الإمام للجُّدُّ : ٣٠٤.

٣٠٤ر٦ المصدر: ٣٠٤ ٢٠٥٥.

٥ في المصدر: ﴿ و ترميه في سخط الله ﴾ و في بعض نسخ المصدر: ﴿ الاتؤمَّنه من سخط الله).
 ٧و٨ تقسير الإمام للنظير: ٣٢٦.

٩ ـ المصدر: ٣٢٧، عن أبي محمّداً للله عن رسول الله ﷺ.

١٠ ـ المصدر: ٣٢٦.

﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ مُسَنّا ﴾ • كُلّهم: مؤمنهم ومخالفهم؛ أمّا المؤمن فببسط الوجه والبشر؛ وأمّا المخالف فبالمداراة، ليكفّ بذلك شرّه عن نفسه وإخوانه، كذا ورد٧. وفي رواية: «قولوا للنّاس أحسن ما تحبّون أن يقال لكم ٨٠.

أقول: و أمَّا ما ورد: «أنَّهـا نزلت في أهل الذَّمَّة ثمَّ نسخت بآية القتال، ٩٠ ، فلا ينافي

ا - تفسير الإمام للله: ٣٣٠، عن أمير المؤمنين للله، عن النَّبي عَظَّه.

٢\_المصدر: ٣٢٦و ٣٣٤.

٣ ـ في المصدر: «الكافلين لهم».

٤- والأوفق بالسّياق: ايتيم انقطع عن إمامه، .

٥ - تفسير الإمام للبيد : ٣٢٦ و٣٣٩ .

٦-المصدر: ٣٤٥و ٣٤٦.

٧- المصدر: ٣٥٣ و٢٥٤.

٨ ـ الكافي ٢ : ١٦٥ ، الحديث ١ ، عن أبي جعفر لللله.

٩- الخصال ١: ٢٧٥، الحديث: ١٨، عن أبي عبدالله للم الم

٠٠ 🗆 الاصفي/ج١ الآية: ٨٠ ـ ٨٥ 🗆 الآية:

ما قلناه، لجواز كونها إنّما نسخت في حقّ المأمورين بقتالهم، وبقي حكمها في سائر النّاس. ﴿ وَأَقِيمُ وَالْعَكُوٰةَ وَءَا تُوا الزّكَوْةَ ثُمُّ قَوَلَيْتَ ثُمْ إِلّا قَلِيهُ لِلْمَانِكُ مِنْ اللّهود، عن الوفاء بالعهد الذي ادّاه إليكم أسلافكم . كذا وردا . ﴿ وَأَنْتُم مُعْرِضُونَ ﴾ قال : عن ذلك العهد، تاركين له، غافلين عنه " .

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ لَاتَسْفِكُونَ دِمَآءَكُمْ ﴾ : لايسفك بعضكم دماء بعض ﴿ وَلا تُعْرَجُونَ أَنفُسَكُم مِن دِينوِكُمْ ﴾ قال : «لايخرج بعضكم بعضاً» ". ﴿ ثُمُّ أَقْرَرْتُمْ ﴾ قال : «بذلك الميثاق، كما اقربه أسلافكم والتزمتموه كما التزموه " . ﴿ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾ قال : «بذلك الميثاق، كما اقربه أسلافكم والتزمتموه كما التزموه " . ﴿ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾ قال : «بذلك على اسلافكم وانفسكم " .

١ ـ تفسير الإمام للك : ٣٦٥.

٢\_المصدر: ٣٢٧.

٢\_المصدر: ٣٦١.

٤ إلى ٨ ـ المصدر: ٣٦٧.

٩\_راجع: القمّي١: ٥١–٥٤.

١٠ ـ تفسير الإمام عليه: ٣٦٧.

١٢،١١ و١٢ الصدر: ٣٦٧.

أقول: وهذا كما «اعترف به عشمان لأبي ذرّ أنّه يفديه بكلّ ما يملك إن أسره المشركون، ولم يرضوا إلاّ بذاك، كما وردا .

﴿ وَهُوَ مُعَرَّمُ عَلَيْ سَعُمْ إِخْرَاجُهُمْ ﴾ . "أعاد إخراجهم، لئلا يتوهم أنّ المحرّم إنّما هو مفاداتهم» . كذا ورد " .

﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِنْكِ فَال: وهو الذي أوجب عليكم المفاداة ". ﴿ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضِ فَال: وهو الذي حرَم عليكم قتلهم وإخراجهم " وفَمَا جَزَآهُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنكُمْ إِلَا خِرْقٌ ﴾ قال: وذُلُّ ". ﴿ فِي الْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيُّ ﴾ قال: وجزية تضرب عليه ويذل بها ". ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدِ ٱلْعَذَابُ وَمَا أَفَة بِغَنفِلٍ عَمَا تَعْمَلُونَ ﴾.

﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ اشْتَرُقُا الْمَيَوْةَ الدُّنِيَا بِالْآخِرَةُ فَلَا يُحَفِّفُ عَنْهُمُ ٱلْمَكَذَابُ وَ لَا هُمَّ يُنْصَرُونَ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ مَا تَيْنَا مُوسَى الْكِنْبَ ﴾ قال: «التوراة المشتمل على الاحكام، ونبوة محمد، وإمامة على وخلفائه الا. ﴿ وَقَفَيْتَ عَامِنْ بَعْدِهِ مِ الرَّسُلِ ﴾ قال: «جعلنا رسولا في اثر رسول» ^. ﴿ وَ مَا تَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَتِ ﴾ قال: «اعطيناه الآيات الواضحات: إحياء الموتى، وإبراء الاكمه والأبرص، والإنباء عا ياكلون وما يدّخرون في بيوتهم ، أحياء الموتى، وإبراء الاكمه والأبرص، والإنباء عا ياكلون وما يدّخرون في بيوتهم ، ووَ وَايَدْنَهُ بِرُوجِ الْقُدُينُ ﴾ قال: «و هو جبرنيل ، ال ﴿ اَفْكُلُما جَاءَكُم ﴾ ايها اليهود ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَيَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالنَّمَ عَلَى اللَّهُ وَالنَّمَ عَلَى اللَّهُ وَالنَّم عَلَى اللَّهُ وَالنَّم والنَّم والنَّم والنَّم والنَّم والنَّم واللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللّ

١ ـ راجع: القمّي ١ : ١ ٥٤ـ٥٠.

٢\_تفسير الإمام لللله : ٣٦٧.

٣٠٤،٥و٦\_تفسير الإمام للبيُّة: ٣٦٨.

٩،٨،٧ و١٠ المصدر: ٣٧١.

١١ ـ البيضاوي١ : ١٦٩ .

٢٥ □ الأصفي/ ج١

رمتم قـتل محـمّد ليلة العقـبة، وقـتل عليّ بالمدينة، فـخيّب الله سعـيكم و ردّ كيـدكم في نحوركم». كذا وردا .

﴿ وَقَالُوا فَلُوبُنَا غُلَفًا ﴾ - بضم اللام جمع غلاف - قال: «أي: اوعية للخير والعلوم قد احاطت بها واشتملت عليها، ثم هي مع ذلك لا تعرف لك - يا محمد - فضلاً مذكوراً في شيء من كتب الله، ولا على لسان احد من انبياء الله» . قال: «وإذا قرئ "غُلْف" يعني: بسكون اللام جمع أغْلَف، فمعناه قلوبنا في غطاء، فلا نفهم كلامك وحديثك، كقوله تعالى: "و قالُوا قُلُوبُنا في أكنّة ممّا تَدْعُونَا إليه " ". - قال: - و كلتا القراءتين حق، وقد قالوا بهذا و هذا جميعاً " . ﴿ بَلُ لَعَنَهُمُ الله يُكُفّرُهِم ﴾ قال: «أبعدهم من الخير» . ﴿ وَقَلْ لِللّه الله عَلَمُ الله الله الله عنه ويكفرون ببعض من الخير» . كذا ورد ".

١ \_ تفسير الإمام للبينية: ٢٧٩ \_ ٣٨٠ .

۲، ۲، ۵۰و۷\_المصدر: ۳۹۰.

٣\_فصكت(٤١): ٥.

٦ ـ في "الف، و ﴿ج٠؛ ﴿فَإِيمَانَا قَلْيُلاَّ يُؤْمِنُونَ؞

٨ إلى١٣\_تفسير الإمام للثِّلا: ٣٩٣.

١٤ ـ الكافي ٨: ٣١٠، الحديث: ٤٨٢، عن أبي عبدالله الله إلا .

١٥ .. ادهمه: ساءه و دُهمَكَ ـ كَسَمعَ و مُنَعَ ـ : غَشيَكَ. القاموس المحيط ٤: ١١٦ (دهم).

١٦\_تفسير الإمام للثيلا: ٣٩٤.

﴿ فَلَمَّاجَاءَهُم مَّاعَرَفُوا ﴾ قال: «من نعت محمد وصفته» . ﴿ حَفَرُوا بِدِّ ﴾ قال: «جحدوا نبوته حسداً له و بغياً عليه» ٢ . ﴿ فَلَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ .

﴿ بِنْسَكُمّا أَشْكُو أُ بِعِ الْفُسَهُم ﴾ «باعوهابالهداياوالفضولالتي كانت تصل إليهم من السّفلة ، ورياستهم على الجهال وبقاء عزهم في اللّنيا و نيل المحرّمات ، و كان الله امرهم بشرائها من الله بطاعتهم له ، ليجعل لهم انفسهم والانتفاع بها دائماً في نعيم الآخرة » . كذا ورد " . ﴿ أَن يَكُفُرُوا بِمَا أَنزَلَ اللّه ﴾ قال : «اي على موسى من تصديق محمد " . وفي رواية : «بما انزل الله في علي ٥٠ . ﴿ بَعْيًا ﴾ : لبغيهم وحسدهم ﴿ أَن يُنَزِلُ اللّهُ مِن عِبَادِوِ \* ﴾ ويعني تنزيل القرآن على محمد الذي أبان فيه نبوته واظهر به آيته ومعجزته [و فضائل أهل بيته عليهم السّلام] ، " . كذا ورد " .

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَامِنُوا بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ قال: اعلى محمد من القرآن، ٩. ﴿ قَالُواْ نُوْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْمَا ﴾ قال: (وهو التوراة، ١٠. ﴿ وَيَكَفُرُونَ بِمَا وَرَآةَ مُ ﴾ قال: الما

١ و٢\_تفسير الإمام لللبيُّة : ٣٩٣.

٣و٤\_المصدر: ٤٠١\_٤٠٢.

٥\_راجع: الكافي ١ : ١٧ ٤، الحديث: ٢٥؛ و العيّاشي١ : ٥٠، الحديث: ٧٠، عن أبي جعفراللَّهِ.

٦\_ ما بين المعقو فتين ليس في المصدر .

٧و٨\_تفسير الإمام للله : ٢٠١.

٩ و ١٠ ــ المصدر: ٢٠٤.

سواه ١٠٠ . ﴿ وَهُوَ الْمَعَ ﴾ قال: «لأنه هو النّاسخ للمنسوخ الذي تقدّمه ٢٠ . ﴿ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمُ ﴾ و هو التّوراة ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقَدُّلُونَ ﴾ قال: «أي: فَلِمَ كنتم تقتلون ٣٠ . ﴿ أَنْإِيكَا مَا اللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم تَقتلون ٢٠ . ﴿ أَنْإِيكَا مَا اللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم تُقتلون ٢٠ . ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُلْلَمُ اللَّالِمُلْلَمُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿وَلَقَدْ جَآءَكُم مُّوسَىٰ بِالْبَيِّنَاتِ ثُمَّ الْفَخَذَ ثُمُّ الْوِجْلَ ﴾ قال: ﴿ إِلَهَا ﴾ . ﴿ مِنْ بَعْدِو. ﴾ قال: ﴿ إِلْهَا ﴾ . ﴿ مِنْ بَعْدِو. ﴾ قال: ﴿ وَالْهَا وَ مَا لَهُ مِنْ بَعْدِونَ ﴾ أَنْ تُمْ ظَلْلِمُونَ ﴾ بما فعلتم .

﴿ وَإِذَ أَخَذَنَامِيثَنَقَكُمْ وَرَفَعَنَافَوْقَكُمُ الطُّورَخُدُوا ﴾ قال: «قلنا لهم: حذوا» ٧. ﴿ مَا مَا تَدِينَكُم ﴾ قال: «من هذه الفرائض ٩٠ . ﴿ بِقُوَّةٍ ﴾ قال: «قد أعطيناكموها ومكّناكم ٩ بها ١٠٠ . ﴿ وَأَسْمَعُوا ﴾ قال: «ما يقال لكم وتؤمرون به ١٠٠ .

﴿ قَالُوا سَمِعنَا ﴾ قال: «قولك ، ١٠ ﴿ وَعَمَيْنَا ﴾ قال: «أمرك ، ١٠ . «قالوا: سمعنا بآذاننا وعصينا بقلوبنا ، فاما في الظاهر فاعطوا كلهم الطاعة ، داخرين صاغرين » . كذا ورد ، ﴿ وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ بِكُفْرِهِمْ ﴾ . قيل: تداخلهم حبّه و رسخ في قلوبهم صورته لفرط شعفهم به ، كما يتداخل الصبغ الشّوب، والشّراب أعماق البدن ١٠ .

و في رواية: اعمد موسى اللَّبُدُّ فبرد ١٦ العجل ثـمَّ احرقه بالنَّار فـذرَّه في اليمّ، فكان

١ إلى٤ ـ تفسير الإمام اللبية: ٤٠٤.

فوا\_المصدر: ٤٠٨.

٧٠٨و ١ ـ المصدر: ٤٧٤.

٩ ـ في البه و الجه: او تحلناكمه.

١١إلى ١٤\_المصدر: ٤٢٥.

١٥ـالبيضاوي١: ١٧١.

١٦ ـ برد الحديد: سَحَلَه. و البُرادة: السُّحالة. و السُّحالة ـ بالضّمَ ـ : ما سقط من الذَهب و الفضّة إذا بُرد. القاموس المحيط ١ : ٢٨٦و٣: ٤٠٥ (بَرَدَ ـ سَحَلَ). أحدهم ليقع في الماء وما به إليه من حاجة ، فيتعرّض لذلك الرّماد فيشربه ٢٠٠٠ وفي أخرى: «أمروا بشرب العجل الذي كان قد ذُريّت سحالته في الماء الذي أمروا بشربه ليتبيّن من عبده من لم يعبده ، باسوداد شفتيه وأنفه إن كان أبيض اللّون ، وابيضاضها إن كان أسود؛ وذلك حين أنكروا عبادته لما أمروا بقتل من عبده ، فوصل ما شربوه من ذلك إلى قلوبهم ٤٠٠٠ .

﴿ وَكُلِّ بِتَسَمَايَأَمُرُكُم بِمِتِ إِنمَانُكُمُ فَالَ: (عِوسى والتوراة أن تكفروا بي ٥٠ ﴿ إِن كُتُتُم مُومِنِينَ ﴾ . قال: (كما تزعمون عوسى والتوراة ، ولكن معاذالله! لايامركم إيمانكم عوسى والتوراة الكفر بحمد المنظ ١٠٠٠ .

﴿ قُلْ ﴾ قال: قال يا محمد لهؤلاء اليهود القاتلين بان الجنة خالصة لنا من دونك ودون أهل بيتك، وإنا مبتلون بك ونحن أولياء الله المخلصون ٢٠٠٠ ﴿ إِن كَامَتُكُمُ الدَّارُ ودون أهل بيتك، وإنا مبتلون بك ونحن أولياء الله المخلصون ٢٠٠٠ ﴿ إِن كَامَتُكُمُ الدَّارُ اللهِ المُحمد وأهل المَومني أمّته ٩٠٠ ﴿ فَنَتَمَنَّ وُالْمَوْتَ إِن كُنتُم مَكدِ قِيك ﴾ قيل: لان في التوراة مكتوباً أن أولياء الله يتمنون الموت ولاير هبونه ١٠٠٠ والوجه في ذلك أن من أيقن أنه من أهل الجنة اشتاقها، وأحب التخلص إليها من الدار ذات الحن. وفي رواية: قنتمنوا الموت للكاذب منكم ومن مخالفيكم، ليستريح الصادق منكما ويتضح الحجة ؛ وذلك لانهم كانوا يدّعون أنهم الجاب دعاؤهم ١١٠٠.

﴿ وَلَن يَتَمَنَّوهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِم ﴾ من موجبات النّار، كالكفر بمحمد و آله

١ \_ في المصدر: ﴿بِذَلِكَ لِلرِّمَادِ﴾.

٢\_العيّاشي1 : ٥١، الحديث: ٧٣، عن أبي جعفر ﷺ.

٣ ـ ذرّيت: فرّقت.

٤،٥و٦\_تفسير الإمام اللكة: ٤٢٦.

٧،٨و٩\_المصدر: ٤٤٣\_٤٤٦.

١٠ ـ القمّى ١ : ٥٤ .

١١ ـ تفسير الإمام للله : ٤٤٣ .

٣٥ 🗀 الأصفى/ ج١ 🗀 ٥٦ الآية: ٢ ٩ ـ ٨٥

والقرآن و تحريف التّوراة ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِٱلظَّالِمِينَ ﴾ .

﴿ وَلَنَجِدَ نَهُمُ أَخُرُصُ النّاسِ عَلَى حَيْوَةٍ ﴾ قال: الياسهم عن نعيم الآخرة ، لانهماكهم في كفرهم الذي يعلمون أنّه لاحظ لهم معه في شيء من خيرات الجنّة » أ . ﴿ وَمِنَ النّبِيكَ أَشْرَكُوا ﴾ قال: "واحرص من الذين اشركوا، يعني الجوس الذين لايرون النّعيم إلا في الدّنيا، ولاياملون خيراً في الآخرة » ٢ . ﴿ يُودُ أُحَدُهُمْ لَوْيُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ قال: "يتمنّى » ٣ . ﴿ وَمَا هُو ﴾ قال: "التّعمير الف سنة » ٤ . ﴿ مِنَ الْعَرْجِهِ ۽ ﴾ قال: «مباعده » ٥ . ﴿ مِنَ الْعَدَابِ أَن يُعَمَّرُ ﴾ . "إنّما أبدل من الضّمير، وكرّر التّعمير، لئلاّ يتوهم عدوده إلى التّمنّي » . كدا ورد " . ﴿ وَالتَهُ بَعِيدُ إِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ قال: «فعلى حسبه يجازيهم » ٧ .

﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوّاً لِيجِبِرِيلَ ﴾ . «نزلت في اليهود الذين قالوا لرسول الله بينية : لو كان الملك الذي ياتيك ميكائيل لآمنا بك ، فإنه ملك الرّحمة ياتي بالسرور والرّحاء وهو صديقنا ، وجبرئيل ملك العذاب ينزل بالقتل والشّدة و الحرب و هو عدونا » . كذا ورد ^ . ﴿ عَلَى قَلْيِكَ بِإِذْنِ اللّهِ ﴾ قال : «بامرالله» ١٠ . ﴿ عَلَى قَلْيِكَ بِإِذْنِ اللّهِ ﴾ قال : «بامرالله» ١٠ . ﴿ مَكَ يَوْهُدُى وَيُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ قال : «شيعة محمد وعلى ؟ الله ، كذا ورد ١١ ﴿ وَهُدُى وَيُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ قال : «شيعة محمد وعلى ؟ ١٢ .

﴿ مَن كَانَ عَدُوَّا يَلَهُ وَمَلَتَهِ كَيْهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلُ وَمِيكُنْلُ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَافِرِينَ ﴾.
«وذلك قول من قال من النصاب، لما قال النبي في علي: جبرئيل عن يمينه وميكائيل عن يساره و إسرافيل من خلفه وملك الموت أمامه و الله تعالى من فوق عرشه ناظر بالرّضوان

١ إلى٧- تفسير الإمام لللهُ: ٤٤٤.

٨\_القمّي١:٥٤.

١٠٠٩ و ١١ ـ تفسير الإمام للله: ٤٤٩.

١٢ ـ المصدر: ٢٥١ ـ

إليه ناصره. قال بعض النّصّاب: أنا أبرا من الله وجبرئيل وميكائيل و الملائكة الّذين حالهم مع عليّ ما قاله محمّد. فقال الله: من كان عدوّاً لهؤلاء، تعصّباً على عليّ، فإنّ الله يفعل بهم ما يفعل العدوّ بالعدوّ». كذا وردا .

﴿ وَلَقَدْ أَنْزَلْنَ آ إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِنَنَتِ ﴾ قال: «دالآت على صدقك في نبوتك وإمامة أخيك على على عددين الله وطاعته، من أخيك علي " . ﴿ وَمَايَكُفُرُ بِهِمَ ٓ إِلَّا ٱلْفَنْسِقُونَ ﴾ قال: «الخارجون عن دين الله وطاعته، من اليهود والنّواصب " .

﴿ أَوَكُلُما عَنهَدُوا عَهْدًا نَّبَذَوُ فَرِيقٌ مِّنْهُمَّ بَلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾.

﴿ وَلَمَّا جَمَاءَ هُمْ رَسُولُ مِنْ عِندِ اللهِ القرآن \* ﴿ مُصَدِقً لِمَا مَعَهُمْ اللهِ وَفِي رواية : الرسول من عندالله أي : كتاب من عندالله القرآن \* . ﴿ مُصَدَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ اللهَ وَرِيقٌ مِنَ اللهِ القرآن \* وَمُصَدَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ اللهَ وَرِيقٌ مِنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

﴿ وَأَتَّبَعُوا مَاتَنْلُوا الشَّيَعِلِينَ ﴾ قال: ﴿ مَا تَقْراه كَفْرة الشَّياطين ، من السّحر والنّيرنجات ٨٥٠ . ﴿ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَنَ ﴾ : ﴿ على عهده . زعموا أنّ سليمان كان كافرا ساحراً ماهراً به ، وبذلك نال ما نال ، و ملك ما ملك ، و قدر على ما قدر . قالوا: ونحن أيضاً بالسّحر نظهر العجائب ، حتى ينقاد لنا النّاس ونستغني عن الانقياد لحمد واهل بينه » . كذا ورد ١٠ . ﴿ وَمَا حَكُ فَرَ سُلَيْمَنُ ﴾ قال : ﴿ وَلا استعمل السّحر كما قال هؤلاء الكافرون » ١١ . ﴿ وَلَنْكِنَّ ٱلشَّيْعِلِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾ قال : ﴿ يعني كفروا الكافرون » ١١ . ﴿ وَلَنْكِنَّ ٱلشَّيْعِلِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾ قال : ﴿ يعني كفروا

١ ـ تفسير الإمام لللله: ١٥١.

٢و٣ المصدر: ٤٥٩.

٤\_أنظر: البيضاوي١: ١٧٤.

٩٠٦،٥و٩\_تفسير الإمامﷺ: ٧١١.

٨-النَّيرنج ـبالكسر ـ: أخُذُّ كالسَّحر و ليس به. القاموس المحيط ١: ٢١٧ (النَّورج).

١٠و١١ـتفسير الإمام للجيِّلا: ٢٧١\_٢٧٢.

بتعليمهم النّاس السّحر الذي نسبوه إلى سليمان الله ﴿ وَمَآ أَنْزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ ﴾ قال: اوبتعليمهم إيّاهم ما أنزل على الملكين الله ﴿ بِبَائِلَ هَلُوتَ وَمَلُوتَ ﴾ .

قال: هكان بعد نوح عليه السلام قد كثر السّحرة والمموّهون، فبعث الله ملكين إلى نبيّ ذلك الزّمان بذكر ما يسحر به السّحرة وذكر ما يبطل به سحرهم ويردّ به كيدهم، فتلقّاه النّبيّ عن الملكين وأدّاه إلى عباد الله بامر الله، وأمرهم أن يقفوا به على السّحر وأن يبطلوه، ونهاهم أن يسحروا به النّاس قال: وذلك النّبيّ أمر الملكين أن يظهرا للنّاس بصورة بشرين ويعلّماهم ما علّمهما الله من ذلك و يعظاهم "".

﴿ وَمَا يُعَلِمُ الْمَا عَنُ مِنْ أَحَدٍ ﴾ قال: «ذلك السّحر و إبطاله» أ. ﴿ حَقّ يَقُولًا ﴾ قال: «للمتعلم» . ﴿ إِنَّمَا غَنُ فِتْ عَلَى قال: «امتحان للعباد ليطبعوا الله فيما يتعلّمون؛ فيبطلوا به كيد السّحرة أو لا يسحروا الله . ﴿ فَلَاتَكُفُو الله قال: «باستعمال هذا السّحر» أَ فَيَمَا مُونَ مِنْهُمَا ﴾ قال: «مَا تتلوا الشّياطين ومّا أنزل على الملكين الله . ﴿ مَا يُفَرِقُونَ بِهِ مِنْ أَمْرُ وَزُوجِهِ وَمَاهُم بِعَنَ آرِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلّا بِإِذْنِ اللّهِ ﴾ قال ابتخلية الله اوعلمه، فإنه لوشاء لمنعهم بالجبر و القهر الله ﴿ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَعَنُسُوهُمْ ﴾ قال: «في دينهم الله وَلَا يَنْعَمُونَ مَا يَعَنُسُوهُمْ ﴾ قال: «في دينهم الله وَلَا يَنْعَمُونَ مَا يَعْسُرُهُمْ ﴾ قال: «في دينهم الله وَلَا يَنْعَمُونَ مَا يَعْسُرُهُمْ ﴾ قال: «في دينهم الله وَلَا يَنْعَمُونَ مَا يَعْسُرُهُمْ ﴾ قال: «في دينهم الله وَلَا يَنْعَمُونَ مَا يَعْسُرُهُمْ ﴾ قال الله والله الله الله الله وينهم الله والله الله الله الله وينهم الله وينهم الله وينهم الله وينهم اله الله وينهم في قال الله وينهم الله وينهم في قال الله وينهم الله وينهم الله وينهم الله وينهم الله وينهم الله وينهم في قال الله وينهم الله وينهم الله وينهم الله وينهم اله وينهم الله وينهم الله وينهم الله وينهم الله وينهم الله وينهم اله وينهم الله وينه وينهم الله وينه وينهم الله وينهم الله وينهم الله وينه وينهم الله وينه وينه وينه وينه وينهم

﴿ وَلَقَدْ عَكِلِمُوا ﴾ قال: اهولاء المتعلّمون " . ﴿ لَمَنِ أَشْتَرَنَهُ ﴾ قال: ابدينه الذي ينسلخ عنه بتعلّمه " ا . ﴿ مَالَةُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقُ ﴾ قال: امن نصيب في ثواب الجنّة .

١ \_تفسير الإمام عليه: ٢٧١ ـ ٤٧٢.

٢و٣\_المصدر: ٤٧٣\_٤٧٣.

٤٥٥،٨و٩\_المصدر: ٤٧٣.

٦\_ في قالف؟ : فكيد السَّحراء.

٧\_ تفسير الإمام الله: ٤٧٣، وفيه و في اجه: اولا يسحروا لهما.

١٠ ـ خلَّى الامر و تخلَّى منه و عنه: تركه. القاموس المحيط ٤: ٣٢٧ (خَلاً).

١١ إلى ١٤ \_ تفسير الإمام للثينة : ٧٤ \_ ٤٧٥ .

وذلك لأنهم يعتقدون أن لا آخرة الم وَلَيِنْسَ مَاشَرَوْا ﴾ قال الباعوا الله ويوداً أَنفُسَهُمُ الله وذلك لأنهم يعتقدون أن لا آخرة الله وكوكائو أيعَلَمُونَ ﴾.

﴿ وَلَوْ أَنَّهُ مُ مَا مَنُواْ وَالَّتَعَوَّا لَمَثُوبَةً مِنْ عِندِ اللَّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُواْ يَعْدَلُمُونَ ﴾.

﴿ يَمَا تَلَقَننا حَتَّى نفهمه. وذلك لأنّ اليهود لمّا سمعوا المسلمين يخاطبون رسول الله فيما تلقننا حتّى نفهمه. وذلك لأنّ اليهود لمّا سمعوا المسلمين يخاطبون رسول الله بقولهم: "راعنا" وكان "راعنا" في لغتهم سبّاً، بمعنى: اسمع لاسمعت. قال بعضهم لبعض: لو كنّا نشتم محمّداً إلى الآن سرّا فتعالوا الآن نشتمه جهراً، فكانوا يقولون له "راعنا" يريدون به شتمه، فقطن بذلك سَعْدُ بن مُعاذ، فلعنهم و اوعدهم بضرب اعناقهم لو سمعها منهم، فنزلت، كذا ورداً. ﴿ وَقُولُوا النّائين ﴿ عَذَالُ إلينا فَرَالُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

﴿ مَّا يُوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ وَلَالْمُشْرِكِينَ أَن يُنَزِّلُ عَلَيْكُمُ مِنْ خَيْرِ مِن رَّبِكُمُ ﴾: «آية بيّنة وحجّة معجزة لنبوته وشرفه وشرف اهل بينه». كذا ورد أَ ﴿ وَأَلِلَهُ عَنْكُمُ مِن مِن عَي يَغْنَعُنُ بِرَحْ مَيْدِهِ ﴾ قال: ابنبوته ، أَ وفي رواية : «توفيقه لدين الإسلام وموالاة محمد وعلي » أَ ﴿ مَن يَنَكَ أَهُ وَاللّهُ دُو ٱلْفَصْرُ لِ ٱلْمَظِيمِ ﴾ .

﴿ مَانَنْسَخٌ مِنْ ءَايَةٍ ﴾ قال: (بان نرفع حكمها) ٩ . ﴿ أَوْنُنْسِهَا ﴾ قال: (بان نرفع

١ إلى ٣ \_ تفسير الإمام للكلة: ٤٧٤ ـ ٤٧٥.

٤ ـ البرهان ١ : ١٣٩ ، الحديث: ١ ، عن موسى بن جعفر عليهما السكام، مع تفاوت.

٥\_ تفسير الإمام للملك : ٩٧٩، و فيه: ﴿إذَا قَالَ لَكُمْ رَسُولُ اللهُ قُولًا وَ أَطْيَعُوا ۗ .

٦-الصدر: ٤٨٩.

٧\_مجمع البيان١-٢: ١٧٩، عن أميرالمؤمنين و أبي جعفر عليهما السّلام.

٨\_ تفسير الإمام للجُّلا: ٤٨٩.

٩ المصدر: ٤٩١.

رسمها ونبلي عن القلوب حفظها ٢٠. ﴿ فَأْتِ عِنْيِرِ مِنْهَا ﴾ قال: «من الصلاح لكم. يعني: إنّا لانسخ لثوابكم و أجل لصلاحكم ٢٠. ﴿ أَوْمِثْلِهَا ﴾ قال: «من الصلاح لكم. يعني: إنّا لانسخ و لانبدل إلا وغرضنا في ذلك مصالحكم ٢٠. «وذلك لان المصالح تختلف باختلاف الاعصار والاشخاص، فإنّ النّافع في عصر وبالنّسبة إلى شخص قد يضرّ في غير ذلك العصر وفي حقّ غير ذلك الشّخص ٤. كذا ورد ٥. قيل: نزلت حين قالوا: إنّ محمّداً يامر أصحابه بامر، ثمّ ينهى عنه ويامر بخلافه ٢. ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُ النَّهُ ويأكُو وَهُ ﴾.

﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَكَ اللَّهُ لَهُمُ مُلَكُ السَّكَنَوَتِ وَ الْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِن دُهِنِ اللَّهِ مِن وَلِي ﴾ قال: «ينصركم من مكروه إن أراد إنزاله بكم ٥٠٠.

﴿ وَدَ كَثِيرٌ مِنْ أَهَلِ ٱلْكِنْبِ لَوْيَرُدُ وَنَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا ﴾ قال: ابما يوردونه

١ ـ في المصدر: "نزيلُ؟..

٣٠٢ و ٤ \_ تفسير الإمام للثبيّة: ٤٩١ .

٥\_الاحتجاج ١: ١٤٤و١٥؛ وتفسير الإمام للجُّلا: ٩٤٦و٩٤.

٦\_البيضاوي١: ١٧٨.

٧و٨\_تفسير الإمام للجبيز: ٤٩١.

١١،٩ او١٢\_المصدر: ٤٩٦.

١٠ \_كذا في النَّسخ، و لعلَّ الصُّواب: "فيها" كما في المصدر.

١٣ ـ البقرة (٢): ٥٥، والآية: افَأَخُذَتُكُمُ الصَّاعَقَةُ ا.

عليكم من الشّبه ١٠ . ﴿ حَسَدُا ﴾ لكم ﴿ مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ قيل : يعني من عند تشهيهم ، لا من عند تديّنهم ٢ . ﴿ مِن بَعَدِ مَا لَبَيّنَ لَهُمُ الْحَقّ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُوا حَقَى يَأْتِي اللّهُ بِأَمْرُوبَ ﴾ من عند تديّنهم ٢ . ﴿ مِن اللّهُ بِأَنْهِ مَا لَكُونُ أَلْهُ مَا لَحَقّ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُوا حَقَى يَأْتِي اللّهُ بِأَمْرُوبَ ﴾ . قال : «فيهم بالقتل يوم فتح مكة ٣ . ﴿ إِنَّ اللّهُ عَلَ حُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ .

﴿ وَأَقِيمُوا ٱلطَّمَلُوٰةَ وَمَاتُوا ٱلرَّكُوٰةَ وَمَا لُقَدِّمُوا لِإِنْفُسِكُم مِنْ خَيْرٍ ﴾ كصلاة و إنفاق مال أوجاه ﴿ وَأَقِيمُوا الطَّمَلُونَ وَمَا الْقَالَ اللهُ عَلَى اللهُ الْمُعْمِلُونَ عَلَى اللهُ ال

﴿ بَلَىٰ مَنْ أَمْدَلُمَ وَجُهَدُهُ لِلَّهِ ﴾ لما سمع الحق ﴿ وَهُوَ مُحْسِبُ ﴾ قال: "في عمله لله ؟ . ﴿ وَ لَاهُمْ ﴿ فَكَلَهُ وَ أَجُونُ عَلَيْهِمْ ﴾ قال: "حين يخاف الكافرون ؟ أ . ﴿ وَ لَاهُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ قال: "حين الموت لأنّ البشارة بالجنان تاتيهم ؟ أ .

﴿ وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّمَدَرَى عَلَى مَنَى وَ ﴾ قال: "من السدّين؛ بل دينهم باطل وكسفر ١٢٥. ﴿ وَ قَالَتِ ٱلنَّمَدَرَى لَيْسَتِ ٱلْبَهُودُ عَلَى شَى وَ ﴾ قال: "من الدّين، بل دينهم باطل و كفر؛ و ذلك لأن كلا من الفريقين مقلد بلاحجة ، كذا ورد ١٣. ﴿ وَهُمْ يَتْلُونَ

ا و٣- تفسير الإمام لللله : ٥١٥. وَ الشُّبُه جمع : •الشُّبهة •.

٢\_البيضاوي١ : ١٨٠.

٤\_تفسير الإمام للبيُّلا: ٥٢٠.

٥،٦و٧-المصدر: ٥٢٦.

٨ ـ المصدر: ٢٧٥.

١٠،٩ و١١ ـ المصدر: ٥٤٣.

١٢ و١٣ ـ المصدر: ٥٤٤.

ٱلْكِئَنَبِّ قَالَ: "ولايتاملونه ليعملوا بما يوجبه، فيتخلصوا من الضّلالة" . ﴿كُذَالِكَ قَالَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَمَنَ أَظُلُمُ مِمَنَ مَسَاحِدَ اللّهِ أَن يُدْ حَرَفِهَا أَسْمُهُ وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَا ﴾ لثلا تعمر بطاعة الله . وهو عام و إن نزل خاصاً . قال : اهمي مساجد خيار المؤمنين بمكة لما منعوهم من التعبّد فيها بأن الجاوا رسول الله يَن الله الخروج عن مكة " . وفي رواية : "مساجد الدّنيا كلّها بأن هموا بقتل النّبي والوصي " . ﴿ أُولَتِهِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدّ حُلُوهَا إِلّا عَلَي بَان هموا بقتل النّبي والوصي " . ﴿ أُولَتِهِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدّ حُلُوها إِلّا منهم . وقد أنجز وعده بغتح مكة لمؤمني ذلك الزّمان ، وسينجزه لعامة المؤمنين حين ظهور منهم . وقد أنجز وعده بغتح مكة لمؤمني ذلك الزّمان ، وسينجزه لعامة المؤمنين حين ظهور العدل . قال : "خاتفين من عدله وحكمه النّافذ عليهم أن يدخلوها كافرين بسيوفه وسياطه " . وفي رواية مقطوعة : العني لايقبلون الإيمان إلا والسيف على رؤوسهم " لا وسياطه " . وفي رواية مقطوعة : العني لايقبلون الإيمان إلا والسيف على رؤوسهم " كفيليم في الدّين ألدُّ يَا خِرْقُ فَالَ فَالْ : "وهو طردهم عن الحرم " . ﴿ وَلَهُمْ فِي الْآيَفِرَةِ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ .

﴿ وَاللَّهِ اللَّمْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ﴾ يعني ناحيتي الارض. أي: له كلّها. ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَنَمَ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ إذ لا يخلو منه مكان ولايخفي عليه خافية ﴿ إِنَّ اللّهَ وَاصِعُ عَلِيمٌ ﴾. ورد: «إنّها نزلت في التّطوع خاصة. قال: وصلّى رسول الله تَنَالًا إياءً على راحلته أينما توجّهت به، حيث خرج إلى خيبر وحين رجع من مكة وجعل الكعبة خلف

١ و ٢ ـ تفسير الإمام للثينة : ٥٤٤ .

١،٢و٨\_المصدر: ٥٦٠.

٤\_المصدر: ٥٦٠، عن على بن الحسين الحبُّلاً .

كذا في النّسخ و لعل الصّواب: قان يبطشوا بهم و بطش به: أخذه بالعنف و السّطوة. القاموس المحيط
 ٢ : ٢٧٣ (بطش).

٧\_العيّاشي١ : ٥٦. الحديث: ٧٩.

ظهره» أ. وفي رواية: «نزلت في قبلة المتحيّر ٢٠٠.

﴿ وَقَالُوا اَنَّهُ وَلَدُ اللهُ وَلَدُ اللهُ وَالتَ اللهِ وَ قَالَتَ النَّهِ وَ قَالَتَ النَّهِ وَالَّتَ النَّهِ وَقَالُوا اَنَّهُ وَلَدُ اللهُ وَالْمَالِيَةِ اللهُ وَقَالَتَ مشركوا العرب: الملائكة بنات الله . ﴿ سُبْحَانَةٌ بَلَا لَهُ مَا فِي السّمَوَتِ وَ اللهُ وَقَالَتُ مشركوا العرب : الملائكة بنات الله . ﴿ مُكُلِّ لَهُ وَاللّهُ مَلْكُ لَهُ مَلْكُ لَه ؛ عزير " و "المسيح" و "الملائكة " وغيرهم . ﴿ كُلُّ لَهُ وَاللّهُ مَلْكُ لَهُ مَلْكُ لَه ؛ عزير " و "المسيح" و "الملائكة " وغيرهم . ﴿ كُلُّ لَهُ وَاللّهُ مَنْكُونَهُ وَاللّهُ مَنْكُونَهُ وَاللّهُ اللّهُ مَنْكُونُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَنْ حَقّ الولد أَنْ يَجَانُسُ والله .

﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَ مِنَ وَالْأَرْضُ ﴾ قال: «ابتدع الأشياء كلّها بعلمه على غير مثال كان قبله» " . ﴿ وَإِذَا قَضَى آَمْرًا ﴾ : أراد فعله وخلقه ﴿ فَإِنَّمَا يَعُولُ لَهُ كُن فَيَكُوبُ ﴾ قال: «لابصوت يقرع، ولا بثداء يسمع ؛ و إنّما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه ، يقول ولا يلفظ ويريد و لا يضمر » \* . و «إرادته للفعل : إحداثه ه .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ : جهلة المشركين وغير العاملين بعلمهم من اهل الكتاب : ﴿ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْتَ أَتِينَا مَا يَهُ كَذَالِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِم ﴾ فقالوا الكتاب : ﴿ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْتَ أَتِينَا مَا أَيَةً كَذَالِكَ قَالَ اللَّهِ مِن الْعَمَى والعناد ﴿ قَدْ بَيَّنَا ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ الْعَمَى وَالْعَنَاد ﴿ قَدْ بَيَّنَا ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ الْعَمَى وَالْعَنَاد ﴿ قَدْ بَيَّنَا ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ الْعَمَى وَالْعَنَاد ﴿ قَدْ بَيَّنَا ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ اللَّهُ وَالْعَنَاد اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الْعَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الْعَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ الْعَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْ الْعَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّ

﴿ إِنَّ آَزْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ فلا عليك إن اصروا أو كابروا ﴿ وَلَا تَسْتَلُعَنَ الْمَعَن النَّهِي اللهِ على النّهي الله وقد قرئ به .

﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَكَ حَتَّىٰ تَنَّبِعَ مِلْتَهُمَّ ﴾ . مبالغــــة في إقناطه عن

١ ـ العيَّاشي ١ : ٥٦، الحديث: ٨٠: عن أبي جعفراللُّبُّة.

٢\_ من لا يحضره الفقيه ١ : ١٧٩ ، الحديث: ٦ ، عن أبي عبدالله للثلا .

٣\_الكافي ١ : ٢٥٦، الحديث: ٢، عن أبي جعفر لَقَبُّلًا.

٤\_نهج البلاغة (للصّبحي الصّالح): ٢٧٤، الخطبة: ١٨٦.

٥ \_ الكافي ١ : ١٠٩ ، الحديث: ٣، عن أبي الحسن الجيُّة.

٦\_مجمع البيان ١-٢: ١٩٦، عن أبي جعفر لللله.

إسلامهم. ﴿ قُلْ إِنَ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَيُّ وَلَهِنِ التَّبَعْتَ أَهْوَآءَ هُم بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَالُكَ مِنَ السَّامِهِ مِنْ وَلِي اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ وَالسَّمْعِي بِاجَارَةً . اللَّهُ مِنْ وَلِي وَالسَّمْعِي بِاجَارَةً .

﴿ الَّذِينَ مَاتَيْنَاهُمُ الْكِلَابَ يَتُلُونَهُ مَقَى تِلْاوَتِهِ ﴿ قَالَ : "بالوقوف عند ذكر الجنّة والنّار يسال في الأولى ويستعيذ في الأخرى " . ورد: "هم الائمة » . " ﴿ أَوْلَتَهِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ \* وَمَنْ يَكُفُرُ بِهِ \* فَأُولَتُهِكَ هُمُ الْمُنْسِرُونَ ﴾ . مَنْ يَكُفُرُ بِهِ \* فَأُولَتُهِكَ هُمُ الْمُنْسِرُونَ ﴾ .

﴿ يَنِنِي إِسْرُهِ مِلَ أَذَكُرُواْ نِعْمَتِي الَّتِي ٱنْعَمْتُ عَلَيْكُرُ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُرُ عَلَ ٱلْمَناكِمِينَ ﴾ .

﴿ وَٱتَّقُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِى نَفْشَ عَن نَفْسِ شَيْكَا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدَّلَّ ﴾ قال: • فريضة ٣٠.

وفي رواية: «فداء» . ﴿ وَلَا نَتَفَعُهُ عَا مُنَفَعَةٌ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ . كرّر ذلك وختم به الكلام معهم، مبالغة في النّصح و إيذاناً بانّه فذلكة القصّة والمقصود منها .

﴿ وَإِذِ أَبْتَ إِبْرَهِ عَرَبُهُ بِكُلِمَنْتِ ﴾ قال: «هي التي تلقاها آدم من ربّه فتاب عليه وهي قوله: يا ربّ اسالك بحق محمد وعلي وفاطمة و الحسن و الحسين، ﴿ فَأَتَمَ هُنَّ ﴾ قال: «يعني إلى القائم اثنى عشر إماماً ٥٠٠. والقمي: هي ما ابتلاه به ممّا أراه في نومه من ذبح ولده فاتمها إبراهيم بالعزم و التسليم ٧ . ﴿ قَالَ إِنِّ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَاً قَالَ وَمِن ذُرِّيَّ قِي قَالَ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ إِمَامَاً قَالَ وَمِن ذُرِّيَّ قِي قَالَ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ إِمَامَاً قَالَ وَمِن دُرِّيَّ قِي قَالَ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ إِمَامَاً قَالَ وَمِن دُرِّيَّ قِي قَالَ اللَّهِ عَلَى النَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّالِي القَالَ وَمِن دُرِّيَّ فَي قَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى النَّهُ اللَّهُ ا

١\_مجمع البيان ١-٢: ١٩٨؛ و العبّاشي١: ٥٧، الحديث: ٨٤، عن أبي عبدالله لللبّلة.

٢\_الكافي ١ : ٢١٥، الحديث: ٤، عنه للجلا.

٣و٤ ـ العبَّاشي١ : ٥٧، الحديث: ٨٥و ٨٦، عنَّ أبي عبدالله اللُّبِّلاً.

٥ و ٦ ـ الخصال: ٣٠٥ ـ ٣٠٥، الحديث: ٨٤، عن أبي عبدالله تُلكُّ.

٧\_القمّي1: ٥٩.

٨\_الكافي ١ : ١٧٥ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبدالله للبلاً.

٩\_عيون أخبارالرّضاللك ١ : ٢١٧، الباب: ٢٠، ذيل الحديث: ١.

﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ ﴾ : مرجعاً ومحل عود ﴿ وَأَمَّنَا ﴾ قال : "من دخل الحرم من النّاس مستجبراً به فهو آمن من سخط الله ، ومن دخله من الوحش والطير كان آمناً من أن يهاج أو يؤذى حتى يخرج من الحرم ، ' . ﴿ وَأَغِّذُوا مِن مَقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلًى ﴾ هو الحجر الذي عليه أثر قدمه . قال : "يعني بذلك ركعتي طواف الفريضة ، ' . ﴿ وَأَعَيْدُنَا اللهُ عِنْ مَقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلًى ﴾ أَنَّ إِبْرَهِ عَمَ اللهُ وَهُ وَعَلَيْنَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْكِفِينَ وَالْعَنْفُولُونَ فَيْ اللهِ وهو طاهر قد غسل عنه العرق والأذى و تطهر " . و تطهر " .

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ الْجَعَلَ هَاذَا بَلَدًا ءَامِنَا وَأَنْفُقُ أَهْلَمُ مِنَ الشَّمَرَتِ ﴾ قال : " من ثمرات القلوب، أي: حبّبهم إلى النّاس لينتابوا إليهم أو يعودوا ".

أقول: ويؤيّد هذا قـوله عـليـه الـسّلام في سـورته: " فَاجْعَلَ أَفْتِدَةً مِنَ النّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ" ٧. وفي رواية: "لمّا دعا بذلك، أمر الله بقطعة من الأردن ^ فسارت بثمارها حتّى طافت بالبيت ثمّ أمرها أن تنصرف إلى هذا الموضع المسمّى بالطّائف، ولذلك سمّي الطّائف، \* .

﴿ مَنْ مَامَنَ مِنْهُم بِأَلِلَهِ وَٱلْكِيْرِ ﴾ . قال : • إيّانا عنى بذلك و أولياءه وشيعة وصيّه الله و أَنْ عَلَوْهُ وَلَيْ عَذَابِ وَصِيّه اللهُ اللهُ مُمَّ أَنْ عَلَوْهُ وَإِلَىٰ عَذَابِ

١ \_ الكافي٤: ٢٢٦، الحديث: ١، عن أبي عبدالله المثلة.

٢\_التّهذيب٥: ١٣٨، الحديث: ١٢٦، عن أبي عبدالله للكلِّد.

٣ القمَّى ١ : ٥٩ ، عن أبي عبدالله للبُّلِّا.

٤ علل الشّرابع ٢: ٤١١، الباب: ١٥١، الحديث: ١، عن أبي عبدالله للثِّلَّة.

٥\_انتابهم انتياباً: أتاهم مرّة بعد أخرى. القاموس المحيط ١٤٠١ (النّوب).

٦\_ القمّى ١ : ٦٢ ، عن أبي عبدالله المُثِّلًا .

٧\_إبراهيم(١٤): ٣٧.

٨\_الأردن كالأحمر: ضربٌ من الخزّ. القاموس المحيط ٤: ٢٢٩ (الرُّدن).

٩ علل الشّرايع؟: ٤٤٣ ٤٤٢، الباب: ١٨٩، الحديث: ٢، عن أبي الحسن الرّضاليُّلّا.

١٠ ـ العيّاشي آ: ٥٩، الحديث: ٩٦، عن عليّ بن الحسين عليهما السّلام.

اَلنَّارِ وَ بِنِسَ الْمَعِيدُ ﴾ عذاب النّار . قال : "عنى بذلك من جحد وصيّه ولم يتبعه من أمّته" .

﴿ وَ إِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ مُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَ إِسْمَنِعِيلُ رَبَّنَا لَقَبَّلُ مِنَّا ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ﴾ لدعائنا ﴿ٱلْمَلِيمُ ﴾ بنياتنا .

﴿ رَبَّنَا وَأَمَّعَلَنَا مُسَلِمَ يَنِ ﴾ : منقادين مخلصين ﴿ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّيَا ۖ ﴾ : واجعل بعض ذرّيتنا ﴿ أُمَّةً ﴾ : جماعة يامون ، أي يقصدون و يقتدى بهم ﴿ مُسَلِمَةً لَكَ ﴾ . قال : «هم أهل البيت الذين أذهب الله عنهم الرّجس وطهرهم تطهيسراً » . وفي رواية : «بنوها شم » . ﴿ وَ أَرِنَا مَنَاسِكُنَا ﴾ : عَرّفنا مسعبَداتنا ﴿ وَتُبُّ عَلَيْنَا ۗ إِنَّكَ أَنتَ التّوّابُ الرّجيمُ ﴾ .

﴿ رَبَّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ ﴾ : في الأُمّة المسلمة ﴿ رَسُولًا مِنْهُمْ ﴾ قال : " يعني من تلك الأُمّة الْمَ المسلمة ﴿ رَسُولًا مِنْهُمْ ﴾ قال : " يعني من تلك الأُمّة الله عن النّبي عَنْهُمْ وَلَيْعِلْمُ الله عنه الله الما المُمّة المنافق المنافق

﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلْةٍ إِبْرَهِ مَ إِلَّا مَن سَفِه نَفْسَةً ﴾ : من استهانها و أذلها و استخف بها. فيل : بكسر الفاء متعد و بضمها لازم أ. ورد : "ما أحد على ملة إبراهيم إلا نحن وشيعتنا، وسائر النّاس منها براء " . ﴿ وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِي الدُّنْيَ أَوَ إِنَّهُ فِي ٱلْآئِمَ فِي ٱلْآئِم فِي ٱللَّائِم فِي اللَّهُ فِي ٱللَّائِم فِي اللَّهُ فِي ٱللَّهُ فِي ٱللَّهُ فِي ٱللَّهُ فِي اللَّهُ فِي الللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي الللَّهُ فِي اللَّهُ فِي الللَّهُ فِي اللَّهُ فِي الللَّهُ فِي اللَّهُ فِي الللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي الللَّهُ فِي الللَّهُ فِي الللَّهُ فِي الللَّهُ فِي الللَّهُ فِي اللَّهُ فِي الللَّهُ اللَّهُ فَي الللَّهُ فَيْ اللَّهُ فِي اللَّهُ فَي اللّهُ لِمُنْ اللَّهُ فَي اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللللّ

١ ـ العبَّاشي١ : ٥٩، الحديث : ٩٦، عن عليَّ بن الحسين عليهما السكام.

٢\_الكافي ٥: ١٤، الحديث: ١؛ والتّهذيب٦: ١٢٨، الحديث: ٢٢٤، عن أبي عبدالله للثُّلُّة.

٣و٤\_العيَّاشي١ : ٦٠\_٦١، الحديث: ١٠١، عن أبي عبدالله لْكَائِلًا.

٥\_القمّى١ : ٦٢ .

٦\_راجع: البيضاوي١: ١٨٩.

٧\_المحاسن للبرقي١: ١٤٧، الباب: ١٦، الحديث: ٥٤، عن علّي بن الحسين الليِّلا، و فيه و في اجا: \*بُوآء".

## ﴿ إِذْ قَالَ لَكُرَّبُهُ وَأَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَلْمِينَ ﴾.

﴿ وَوَصَّىٰ بِهَا ﴾ أي: بالملّة، أو بهذه الكلمة أعني كلمة: "أسلمت لربّ العالمين". ﴿ إِبْرَهِ عُرُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ ﴾: و وصّى بها يعقوب أيضاً بنيه ﴿ يَبَنِي ٓ إِنَ اللّهَ أَصْطَفَىٰ لَكُمُ الدِّينَ ﴾: دين الإسلام ﴿ فَلَا تَنْمُونُنَ إِلّا وَأَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴾.

﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ ﴾ إنكار ؛ يعني ما كنتم حاضرين ﴿ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مِمَا تَعْبُدُ وَنَ مِنْ بَعْدِى ﴾ . أراد به تقريرهم على التوحيد والإسلام ، واخذ ميثاقهم على الثبات عليهما . ﴿ قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَنهَ كَ وَإِلَنهُ ءَابَآ بِكَ إِبْرَهِ مَ وَ إِلَسَمَعِيلَ وَإِسْحَنْقِ ﴾ . عد الشبات عليهما . ﴿ قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَنهَ وَالْجَدَ أَبا ؛ لوجوب تعظيمهما كتعظيمه . وفي إسماعيل من آباته ؛ لأنّ العرب تسمّي العم والجدّ أبا ؛ لوجوب تعظيمهما كتعظيمه . وفي الحديث : "عم الرّجل صِنْوُ أبيه " . ﴿ إِلَهَا وَنِعِدًا ﴾ . تصريح بالتوحيد ﴿ وَخَمَنُ لَهُ مُسلِمُونَ ﴾ . مُسلِمُونَ ﴾ .

﴿ يَلْكَ أُمَّةً قَدْ خَلَتُ لَهَا مَاكَسَبَتْ وَلَكُم مَاكَسَبْتُم ﴾: لكل أجر عمله، ولاينفعكم انتسابكم إليهم ﴿ وَلَا تُتَتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾: لاتؤاخذون بسيّناتهم، كما لاتثابون بحسناتهم.

﴿ وَقَالُوا حَكُونُوا هُودًا أَوْ نَصَكَرَكَ مَ مَتَدُواً ﴾ قالت اليهود: كونوا هوداً، وقالت النصارى: كونوا نصارى ﴿ قُل بَلْ مِلَةَ إِبْرَهِمَ ﴾: بل نكون أهل ملة إبراهيم متبعين له ﴿ حَنِيفًا ﴾: ماثلاً عن كلّ دين إلى دين الحقّ. قال: «الحنيفيّة هي الإسلام» ٢. ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ يعني إبراهيم. تعريض بأهل الكتابين، فإنهم كانوا يدّعون اتباع ملة إبراهيم، وهم مع ذلك كانوا على الشرك.

﴿ قُولُوا مَا مَنَكَا بِأَلِلَهِ ﴾ . قال: "عنى بالخطاب عليّاً وفاطمة والحسن والحسين

السنن الدّار قطني ٢ : ١٢٣ . والصّنو : الاخ الشّقيق و الإبن و العمّ. النّخلتان فما زاد في الأصل الواحد كلّ واحد منهما صنو . القاموس المحيط ٤ : ٣٥٥ (الصّنو).

٢\_البرهان١ : ١٥٦، الحديث: ١؛ و العيّاشي١ : ٦١، الحديث: ١٠٣، عن أبي عبدالله للثُّلِّة.

وجرت بعدهم في الائمة ١٠ ﴿ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ يعني القرآن ﴿ وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِتَمَ وَ لِشَمْعِيلَ وَ لِلْسَبَاطِ ﴾ يعني الصّحف . " و الاسباط " : حفدة يعقوب . ﴿ وَمَا أُوقِيَ النّبِيتُونَ ﴾ يعني التّوراة والإنجيل ﴿ وَمَا أُوقِيَ النّبِيتُونَ ﴾ جملة ؛ المذكورون منهم وغير المذكورين . ﴿ مِن رّبِهِمْ لَانْفَرْقُ بَيْنَ أَحَدِمِنْهُمْ ﴾ كاليهود، نؤمن ببعض ونكفر ببعض ﴿ وَنَحَنُ لَمُ ﴾ : لله ﴿ مُسْلِمُونَ ﴾ .

﴿ فَإِنْ ءَامَنُوا ﴾ قال: «أي: ساير النّاس ٢٠. ﴿ بِمِثْلِ مَا ءَامَنَتُم بِهِ وَفَقَدِ ٱهْتَدُوا ۚ وَإِن نُولُوا فَإِنَّا هُمْ فِي شِفَاقِ ﴾ قال: «في كفر ٣٠.

أقول: وأصله المخالفة والمناواة؛ فإن كلّ واحد من المتخالفين في شقّ غير شقّ الآخر. ﴿فَسَيَكُفِيكُهُمُ ٱللَّهُ ﴾. تسلبة وتسكين لـلمؤمنين و وعد لهم بالحفظ و النّصر على ناواهم. ﴿ وَهُوَالسَّمِيعُ ﴾ لاقوالكم ﴿ أَلْمَكِلِيمُ ﴾ بإخلاصكم.

﴿ مِسْبَغَةَ اللَّهِ ﴾ : صَبَّغَنَا اللهُ صَبْغَتَهُ ، وهي فطرة الله الَّتي فطر النَّاس عليها . قال : «هي الإسلام» أ . وفي رواية : «صبغ المؤمنين بالولاية في الميشاق ٥٠ . ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ عَلَيْهُ وَنَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْدُونَ ﴾ تعريض بهم ، أي : لانشرك به كشرككم .

﴿ قُلْ أَتُكَا بَهُ اللهِ ﴾ : اتجادلوننا في شأن الله واصطفائه نبياً من العرب؟ قيل : إنّ أهل الكتاب قالوا : الأنبياء كلهم منا ، وديننا أقدم ، وكتابنا اسبق ، فلو كنت نبياً لكنت منا ، فنزلت آ . ﴿ وَهُو رَبُّنَا وَرَبُّنَا وَرَبُنَا وَرَبُّنَا وَمُؤْوَرَبُّنَا وَرَبُّنَا وَرَبُّنَا وَرَبُّنَا وَرَبُّنَا وَيَعَالَى الْعَنَا وَلَا قَالَانَا اللهِ فَلَالَتَهُ لَا عَنْ لَا فَا فَاللَّهُ وَلَمُ لَا قَالِيْنَا وَرَبُّنَا وَرَبُولُنَا وَرَبُولُنَا وَرَبُولُنَا وَالْعَالِمُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَاللَّهُ فَا لَاعْتِهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَاللَّهُ فَا لَاعِلَالُمُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَاعْتُمْ إِلَيْكُولُ مِنْ لِللْعِلْمُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَاعْتِلْمُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَاعْتُمْ فَاللَّهُ فَاللّهُ فَا لَهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَا لَهُ فَاللّهُ فَا فَاللّهُ فَاللّهُ ف

١-الكافي ١ : ١٥٤ـ١٦٦، الحديث: ١٩ : و العبَّاشي١ : ٦٢، الحديث: ١٠٧، عن أبي جعفراللُّبَّة.

٢\_العيَّاشي١ : ٦٣، الحديث: ١٠٧، عن أبي جعفرالمُثِّيَّةِ.

٣ مجمع البيان ٢-١ : ٢١٨ ، عن أبي عبدالله للمُثَلِّم .

٤-الكافي ٢: ١٤، الحديث: ٢: و مجمع البيان ١-٢: ٢١٩، عن أبي عبدالله للمُثَلِّد.

٥- الكافي ١ : ٤٢٢ - ٤٢٣، الحديث: ٥٣، عن أبي عبدالله المثبة.

٦-راجع: البيضاوي١ : ١٩٤.

يشاء ﴿ وَلَنَا ٓ أَعْمَالُنَا وَلَكُمُ أَعْمَالُكُمُ فَلَا يَبِعِد أَنْ يَكُرِمنا باعِمَالُنَا ﴿ وَ نَحْنُ لَهُ عُقِلِمُهُونَ ﴾ : موحّدون، نخلصه الإيمان والطّاعة دونكم.

﴿ أَمْ نَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَهِ عَرَوَ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطُ كَانُواْ هُودًا أَوْ نَصَرَرَيْ قُلْ ءَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِاللَّهُ ﴾ وقد نفى الله عن إبراهيم اليهودية والنصرانية ، حيث قال : "مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودياً وَ لا نَصْرانِياً " لَ ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَن كَتَمَ شَهَكَدَةً عِندَهُ مِن اللّهُ إِنكار ؛ قيل : يعني لا احد اظلم من أهل الكتاب ، حيث كتموا شهادة الله لإبراهيم بالحنيفية ، والبراءة من اليهودية والنصرانية ، أو منا لو كتمنا هذه الشهادة ؛ وفيه تعريض بكتمانهم شهادة الله لحمد يَنظُ بالنّبوة في كتبهم وغيرها " . ﴿ وَمَا اللّهُ بِغَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ وعيد لهم .

﴿ يَلْكَ أُمَّةً فَذَخَلَتُ هَا مَاكُسَبَتْ وَلَكُم مَّاكَسَبْتُمْ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّاكَانُواْ يَعْمَلُوك ﴾.
لعل المراد بالأمّة هناك الانبياء، وهنا أسلاف اليهود و النّصارى، أو الخطاب هناك لليهود، وها هنا لنا، فلا تكرار.

﴿ سَيَعُولُ ٱلسُّفَهَا أَهُ مِنَ ٱلنَّامِ ﴾ يريد المنكرين لتغيير القبلة ، وفائدة تقديم الإخبار به توطين النفس و إعداد الجواب. ﴿ مَا وَلَلْهُمْ ﴾ : ما صرفهم ﴿ عَرَبَ قِبْلَنِهِمُ ٱلَّتِ كَانُوا عَلَيْهَا ﴾ قال : «يعني بيت المقدس» أ. ﴿ قُل قِلْقِالْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ﴾ قال : «يملكهما . وتكليفه التّحول إلى جانب ، كتحويله لكم إلى جانب آخر » أ. ﴿ يَهْدِي مَن يَشَاهُ إِلَى مِرَالٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ . «هو مصلحهم و مؤدّيهم بطاعته إلى جنّات النّعيم ، أية جهة يعرف صلاحكم في استقبالها ، في أيّ وقت يامركم به « . كذا ورد " .

١ ـ كذا في النَّسخ، و لعلَّ الاصحِّ: "نخلص له".

۲\_آل عمران(۴): ۹۷.

٣..راجع: البيضاوي ١: ١٩٤.

٤و٥\_تفسير الإمام لليلة: ٤٩٤\_٤٩٣؛ و مجمع البيان ٢٦١: ٢٢٣\_٢٢٢.

٦\_المصدر: ٤٩٣؛ والاحتجاج١: ٤٤، عن أبي الحسن العسكري للمُثِّلة.

﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا ﴾ يعني بيت المقدس ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَلِّيعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهُ ﴾ : يرتد عن دينه آلفاً لقبلة آبائه . قال : «يعني إلاّ لنعلم ذلك منه وجوداً بعد أن علمناه سيوجد ، وذلك أنّ هوى أهل مكة كان في الكعبة ، فأراد الله أن يبيّن مُتَبع محمّد من خالفه باتباع القبلة التي كرهها ، ومحمّد يأمر بها ؛ ولمّا

١ ـ القمّي ١ : ٦٣ .

٢ ـ العياشي ١ : ٦٢ ، الحديث : ١١٠ ؛ و البرهان ١ : ١٥٩ ، الحديث : ٢ ، عن أبي جعف والله . كلمة : «وسمائه» ليست في المصدر .

٣ ـ شواهد التّنزيل ١ : ٩٢ .

٤\_آل عمران (٣): ١١٠٠.

٥\_ في المصدر: •و هم الأمّة الوسطى•؛ و في نسخة «الف» و •ج•: •و هم الأثمّة الوسطى•. ٦\_العيّاشي١: ٦٣، الحديث: ١١٤؛ و البرهان١: ١٦٠، الحديث: ١٠، عن أبي عبدالله للجيّلا.

٧ \_ في المصدر: امتبعي محمدًا.

كان هوى أهل المدينة في بيت المقدس، أمرهم بمخالفتها والتّوجّه إلى الكعبة، ليتبيّن من يوافق محمداً فيما يكرهه، فهو مصدّقه و موافقه الله ﴿ وَإِن كَانَتُ لَكِيمَةً ﴾ يعني الصّلاة إلى بيت المقدس في ذلك الوقت ﴿ إِلّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللّهُ ﴾ وعرّف أنّ الله يتعبّد بخلاف ما يريده المرء، ليبتلي طاعته في مخالفة هواه ﴿ وَمَا كَانَ ٱللّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنتُكُمْ ﴾ يعني صلاتكم. قال: «نزلت حين قال المسلمون: أرأيت صلاتنا التي كنا نصلي إلى بيت المقدس ما حالنا فيها وحال من مضى من أمواتنا؟ قال: فسمّى الصّلاة إيماناً الله ألله أللتكافي أنتُوف وَقَالَ الله على المقدس ما حالنا فيها وحال من مضى من أمواتنا؟ قال: فسمّى الصّلاة إيماناً الله ألله أللتكافي أنتُوف وقد يَجِيعُ ﴾.

وَقَادَ ذَرَىٰ تَقَلُّت وَجِهِكَ فِي السّمَاءِ فَلَنُولِيّمَنَكَ فِيلَةً تَرْضَعَها ﴾ قال: "إن النبي يَنْ الله صلى إلى بيت المقدس بعد النبوة ثلاث عسرة سنة بمكة ، وتسعدة عشر شهراً بالمدينة ، ثم عيرته اليهود ، فقالواله : إنّك تابع لقبلتنا ؛ فاغتم لذلك غما شديداً ، فلما كان في بعض الليل خرج يقلب وجهه في آفاق السماء ، فلما أصبح صلى الغداة ، فلما صلى من الظهر ركعتين جاء جبرئيل بهذه الآية ، ثم أخذ بيده فحول وجهه إلى الكعبة ، وحول من خلفه وجوههم حتى قام الرّجال مقام النساء والنساء مقام الرّجال " . قيل : إنّما كان يتوقع من ربّه أن يحوله إلى الكعبة ، ولا النساء والنساء مقام الرّجال ، قيل : إنّما كان يتوقع من ربّه أن يحوله إلى الكعبة ، الهود . النها كانت قبلة أبيه إبراهيم ، وأقدم القبلتين ، وأدعى للعرب إلى الإيمان ، ولمخالفة اليهود .

﴿ وَوَ لِ وَجَهَلَكَ شَطَّرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ : نحوه . وإنّما ذكر المسجد اكتفاء بمراعاة الجهة . ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَةً ﴾ . خص الرّسول بالخطاب تعظيماً له

١ \_ الاحتجاج ١ : ٤٦ \_ ٤٥ ، عن أبي محمَّد العسكري لللله .

٢ ـ العيّاشي ١ : ٦٣ ، الحديث: ١١٥ ، عن أبي عبدالله المُّلِّد .

٣ ـ من لا يحضره الفقيه ١ : ١٧٨ ، الحديث: ٨٤٣ ، عن أبي عبدالله الميلا .

٤\_البيضاوي١ : ١٩٧ .

وإيجاباً لرغبته، ثمّ عَمَّا تصريحاً بعموم الحكم جميع الأمكنة وسائر الأُمَّة، وتأكيداً لأمر القبلة، وتحضيضاً للأُمّة على المتابعة. ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئَنْبَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّمِنِ القبلة، وتحضيضاً للأُمّة على المتابعة. ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئَنْبَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّمِنِ وَيَهِمُ عَيْلًا وَلَمْ اللهُ يَعْلَمُهُمْ اللهُ يصلي إلى القبلتين مُ وَهَا اللهُ يقين . وعدو وعيد للفريقين .

﴿ وَلَمِنَ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ بِكُلِ ءَايَةٍ ﴾ : برهان وحجة ﴿ مَّا تَبِعُوا فِيلَاثُ ﴾ ؛ لان المعاند لاتنفعه الدّلالة ﴿ وَمَا أَنتَ بِتَابِعِ قِبْلَهُمْ ﴾ . قطع لاطماعهم . ﴿ وَلَمِنِ التَّبَعْتَ أَهْوَاتُهُم وَمَا بَعْضُهُ م بِتَابِعِ قِبْلَةً بَعْضُ ﴾ لِنَصَلُب كُلُّ بما هو فيه . ﴿ وَلَهِنِ التَّبَعْتَ أَهْوَاتُهُم مِنْ بَيْل اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

﴿ الَّذِينَ مَاتَيْنَكُمُ ٱلْكِئْبَ ﴾ يعني: علماءَهم ﴿ يَعْرِفُونَهُ ﴾ : يعرفون محمّداً بنعته وصفته ومبعثه ومُهاجَره وصفة اصحابه في التّوراة والإنجيل ﴿ كَمَايَعْرِفُوكَ أَبْنَاءَهُمْ وَلِنَّ وَصفته وَمِبعثه ومُهاجَره وصفة اصحابه في التّوراة والإنجيل ﴿ كَمَايَعْرِفُوكَ أَبْنَاءَهُمْ وَلِنَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكُ ﴾ قال: " أنَّك الرّسول إليهم "". ﴿ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾: الشّاكين.

﴿ وَلِكُلِّ وِجُهَةً ﴾ : ولكل قوم قبلة وملة وشرعة ومنهاج يتوجّهون إليها ﴿ هُوَ مُولِيمًا ﴾ : الله موليها إياهم ﴿ فَأَسْتَبِقُوا ٱلْخَيْرَتِ ﴾ : الطّاعات، و في رواية : «الولاية » ؛ . ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ ٱللّهُ جَمِيمًا ﴾ قيل : أينما متّم في بلاد الله يأت بكم الله إلى المحشر ٥ . و ورد : «إنّها نزلت في أصحاب القائم، وإنّهم المفتقدون من فرشهم ليلاً

١ ـ في اجا: اعممًا،

۲ ـ البيضاوي ۱ : ۱۹۸ .

٣- الكافي ٢: ٢٨٣، الحديث: ١٦، عن أمير المؤمنين لللله.

٤ ـ الكافي ٨ : ٣١٣، الحديث: ٤٨٧، عن ابي جعفر للملك.

٥\_البيضاوي١: ١٩٩.

فيصبحون بمكّة، وبعضهم يسير في السّحاب نهاراً؛ نعرف اسمه اواسم أبيه وحليته ونسبه ٢٠. ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِقَدِيرٌ ﴾ .

﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ ﴾ للسّفر في البلاد ﴿ فَوَلِّ وَجَهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ إذا صلّبت ﴿ وَإِنَّهُ لِلْحَقُ مِن رَبِّكُ صَلّبت ﴿ وَإِنَّهُ لِلْحَقّ النّابِ المامور به من ربّك ﴿ وَإِنَّهُ مُلُونَ ﴾ : وإنّ التوجّه إلى الكعبة لَلْحَقّ الثّابِ المامور به من ربّك ﴿ وَمَا اللّهُ بِظَنْفِلِ عَنَّاتَهُ مَلُونَ ﴾ .

﴿ وَمِنْ مَنْكُمْ مُوَّا فَوْلُو وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَارِّ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوْلُو وَجُوهُكُمْ مَثَطُرُمُ ﴾ . النكرير لتاكيد امر القبلة ؛ لأن النسخ من مظان الفتنة و الشبهة ؛ و لأنه ينوط بكل واحد ما لم ينط بالآخر ، فاختلفت فوائدها . ﴿ لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ﴾ كحجة يهود بان المنعوت في التوراة قبلته الكعبة ، وبانه يجحد ديننا ويتبع قبلتنا ، وكحجة المشركين بانه يدّعي ملة إبراهيم ويخالف قبلته . ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ فَلْمُوا مِنْهُمْ ﴾ . قبل: إلا الحجة الدّاحضة من المعاندين بانه ما تحول إلى الكعبة إلا ميلا إلى دين قومه وحبّا لبلده ، أو بدا له فرجع إلى قبلة آبائه ، ويوشك أن يرجع إلى دينهم ؟ . ﴿ فَلَا تَعْشُوهُمْ ﴾ فإنّ مطاعنهم لا تضركم ﴿ وَ ٱخْشُونِ ﴾ فلا تخالفوا ما أمر تكم به ﴿ وَ لِأَيْمَ فِعْمَقِ عَلَيْكُرُ وَلَمَا مُلْكُمْ تَهْمَدُونَ ﴾ . قال : ﴿ قال المُعمة دخول الجنّة ﴾ . وفي رواية : «الموت على الإسلام» .

﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنكُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمْ وَابْلِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الكَيْنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ اللّهُ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ فَاذَكُرُونِ ﴾ بالطَّاعة ﴿ أَذَكُرَكُمْ ﴾ بالنَّواب. ورد: "إنَّ الله لم يذكره أحد من عباده

١\_في المصدر: يعرف باسمه.

٢ ـ كمال الدّين ٢ : ٦٧٢ ، الباب: ٥٨ ، الحديث: ٢٤ ، عن أبي عبدالله الليّية .

٣\_البيضاوي١ : ٢٠٠.

٤\_كنزالعمّال٢: ١٧، الحديث: ٢٩٦٥.

٥\_راجع: البيضاوي١: ٢٠١.

المؤمنين إلا ذكره بخير ، فاعطوا الله من انفسكم الاجتهاد في طاعته الم ورد: «ذكر الله لأهل الصّلاة أكبر من ذكرهم إياه الله في الم المعلم وعصيان الأمر . قال: «أريد بالكفر كفر النّعم " . ورد: «شكر كلّ نعمة الورع عمّا حرّم الله الله .

﴿ يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا آسَتَعِينُوا بِالصَّبْرِوَ الصَّلَوْةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلمَّنْعِينَ ﴾. «هذا لمن استقبل البلايا بالرّحب، وصبر على سكينة و وقار؛ وهو صبر الخواص». كذا ورده.

﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِ سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَتُ أَبُلُ أَخْيَآهُ وَلَكِن لَا تَشْعُرُونَ ﴾ . قال : «المؤمن إذا قبضه الله صبير روحه في قالب كقالبه في الدّنيا ، في اكلون ويشربون ، فإذا قدم عليهم القادم ، عرفوه بتلك الصورة الّتي كانت في الدّنيا » .

﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِثَى مِ مِنَ لَلْقُوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلثَّمَرَاتُ وَبَشِرِ المَّسَعِينَ ﴾ بالجنة . \*هذا لمن صبر كرها ولم يَشْكُ إلى الحلق ولم يجزع بهتك ستره وهو صبر العوام \* . كذا ورد \* .

﴿ اللَّذِينَ إِذَا آمَنَبَتُهُم مُعِيبَةً ﴾ . قال: "كلّ شيء يؤذي المؤمن فهو له مصيبة" . ﴿ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ ﴾ . قال: "إقرار على انفسنا بالملك" . ﴿ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ . قال: "إقرار على انفسنا بالملك الله على انفسنا بالهلك الله . ورد: "ما من عبد يصاب بمصيبة فيسترجع عند ذكره المصيبة

١ ـ الكافي٨: ٧و ٤٠١، عن أبي عبدالله للثِّلا في رسالته إلى جماعة الشَّيعة.

٢\_القمَى٢: ١٥٠، عن أبي جعفرالظبُّلا.

٣ ـ الكافي ٢ : ٣٩٠، الحديث: ١، عن أبي عبدالله عَلَيْهُ .

٤\_الخصال (: ١٤)، الحديث: ٥٠، عن أميرالمؤمنين للثلا.

٥و٧ ـ مصباح الشريعة: ١٨٦، الباب: ٨٨، في الصّبر، عن أبي عبدالله الثِّيِّة.

٦ ـ الكافي ٣: ٢٤٥، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله لَتُكِيُّا.

٨\_البيضاوي١: ٢٠٢، عن رسول الله 🍇.

٩ و ١٠ ـ نهج البلاغه(للصبّحي الصّالح): ١٠٥٠ الحكمة: ٩٩.

ويصبر حين تفجأه إلا غفر الله له ما تقدّم من ذنبه، وكلّما ذكر مصيبة فاسترجع عند ذكرها غفر الله له كلّ ذنب فيما بينهما ٩٠٠ .

﴿ أُوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن زَيِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهْمَدُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّ الصَّفَا وَ الْمَرُورَةَ ﴾ . هما علما جبلين بمكسة ﴿ مِن شَعَايِرِ اللَّهِ ﴾ : من اعلام مناسكه ﴿ فَمَنْ حَبِمَ الْبَيْتَ أَوِاعْتَمَرَ فَلَا جُمُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطُوفَ بِهِما ﴾ . قال : "إن رسول الله على شرط في عمرة القضاء أن يرفعوا الأصنام من الصفا والمروة ثلاثة أيّام حتى يسعى ، فتشاغل رجل عن السّعي حتى انقضت الآيام وأعيدت الأصنام ، فشكى إلى النّبي على فنزلت . يعني : لاجناح عليه أن يطوف بهما وعليهما الاصنام " . وفي رواية : "إنّ المسلمين كانوا يظنّون أنّ السّعي بينهما شيء صنعه المشركون ، فنزلت " . ﴿ وَمَن تَطُوّعَ حَيْرًا فَإِنَّ اللّهُ شَاكِرُ عَلِيمً ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا آنَزُلْنَا مِنَ الْبَيِنَتِ وَالْمُلُكَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَكُ لِلنَّاسِ فِي الْكِئْنَ ﴾ قال: «كاحبار اليهود الكاتمين للآيات الشاهدة على أمر محمد وعلى عليه على السّلام ونعتهما وحليتهما، وكالنّواصب الكاتمين لما نزل في علي " . ﴿ أُولَتِهِكَ يَلْعَنْهُمُ اللّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللّهُ عَلَي عَلَى اللّه عَلَي اللّه عَلَي اللّه عَلَى اللّه الظّالمين " . قال : «كلّ من يتأتى منه اللّه الظّالمين " .

﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا ﴾ قال: "من كتمانهم". ﴿ وَأَصْلَحُوا ﴾ قال: "أعمالهم وما كانوا أفسدوه" ! ﴿ وَبَيَّنُوا ﴾ ما كتموا ﴿ فَأُولَتُهِكَ أَنُّوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ بالقبول والمغفرة ﴿ وَأَنَا ٱلتَّوَّابُ الرَّجِيعُ ﴾ : المبالغ في قبول التّوبة وإفاضة الرّحمة .

١ ـ الكافي٣: ٢٢٤، الحديث: ٥، عن أبي جعفر للثُّيلًا.

٢ ــ البرهان١ : ١٦٩ ، الحديث : ٣٠ والكافي ٤ : ٤٣٥ ، الحديث : ٨ ، عن أبي عبدالله للجيِّل مع اختلاف يسير . ٣ ـ مجمع البيان ٢-٢ : ٢٤٠ ؛ و البرهان١ : ١٦٩ ، الحديث : ٤ ، عن أبي عبدالله للجيِّل .

٤،٥،٥و٧ \_ تفسير الإمام لللله: ٥٧١ - ٥٧٠.

٧٦ □ الأصفي/ج١ الآية: ١٦١ ـ ١٦٤

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَمَا تُواْوَهُمُ كُفَّارُ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِم لَعَنَدُ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ قال: الستقرّ عليهم البعد من الرّحمة الله .

﴿ خَنْلِدِينَ فِيهَا ﴾ قال : "في اللّعنة في نـار جهنّم" . ﴿ لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ ﴾ قال: "يوماً ولاساعة" . ﴿ وَلَاثُمْ يُنظّرُونَ ﴾ : يمهلون.

﴿ وَلِلنَّهُ ثُورِ إِلَنَّهُ وَمَدُّلَّا إِلَنَّهَ إِلَّاهُ وَٱلَّاحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴾.

﴿إِنَّ فِي خَلِقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ قال: (أي: بلاعمد من تحتها يمنعها من السقوط، ولاعلاقة من فوقها تحبسها من الوقوع عليكم، وأنتم أيها العباد والإماء أسرائي في قبضتي، الارض من تحتكم لامنجا لكم منها أين هربتم، والسماء من فوقكم لامحيص لكم عنها أين ذهبتم، فإن شئت أهلكتكم بهذه، وإن شئت أهلكتكم بتلك، ثم ما في السماوات من الشمس المنيرة في نهاركم لتنتشروا في معايشكم، ومن القمر المضيء لكم في ليلكم لتبصروا في ظلماتها، وإلجائكم بالاستراحة في الظلمة إلى ترك مواصلة الكدّ الذي ينهك أبدانكم أ

﴿ وَالْخَيْلَافِ اللَّهِ عَالَى: "المنتابِعَيْنِ الكارَّيْنَ عليكم بالعجائب التي يحدثها ربّكم في عالمه، من إسعاد وإشقاء، وإعزاز وإذلال، وإغناء وإفقار، وصيف وشتاء، وخريف وربيع، وخصب و قحط، وخوف وامن آ. ﴿ وَ ٱلفُلْكِ ٱلَّتِي جَمْرِي فِي الْبَعْرِيمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ ﴾ قال: "التي جعلها الله مطاياكم، لاتهدا ليلاً و لانهاراً،

١ ـ تفسير الإمام اللُّبُّةُ: ٥٧٢، و فيه: ﴿يُوجِبُ اللهُ تَعَالَى لَهُمُ البَعْدُ مِنَ الرَّحْمَةُ﴾.

٢و٣-المصدر: ٧٧٣.

٤ ـ المصدر: ٥٧٥، وينهك أبدانكم أي: يدنف ويضني، الصّحاح ٤: ١٦١٣ (نهك).

كرّ عليه اللّيل و النّهار: عبادا مرّة بعد أخرى. و في المصدر: "الكادّين" ـ بالدّال المهملة ـ من الكدّ بعنى الشّدة و الإلحاح في الطّلب فتكون كناية عن عدم تخلّفهما. و ما في المتن أبلغ و أنسب بالمقام.
 تفسير الإمام اللّيمة: ٥٧٥.

٧- لاتهـداً: أي: لاتسكن. و المطايا جـمع للمطية و هـي النّاقـة الّتي يُرْكَبُ مَطاها: أي ظهرُها. النّهـاية
 ٩: ٩: ٩ ؛ ٩ ؛ ٣٤٠ (هدا\_مطا).

ولاتقتضيكم المحلقاً ولاماءً، وكفاكم بالرياح مُؤْنَة تسييرها بقواكم الّتي لاتقوم لها لو ركدت عنها الرياح، لتمام مصالحكم و منافعكم و بلوغكم الحواثج لانفسكم ٢٠.

﴿ وَمَا أَزُلُ اللهُ مِن السّمَاءِ مِن مّاءٍ ﴾ قال: ﴿ وابلاً و هطلاً و رذاذاً ، لاينزل عليكم دفعة واحدة فيغرقكم ويهلك معايشكم ، لكنة ينزل متفرقاً من علا ، حتى يعم الأوهاد والتلال والتلاع " . ﴿ فَأَحَيّا بِهِ الْأَرْضَ بَعَدَ مَوْيَهَا ﴾ قال : ﴿ في خرج نباتها وحبوبها وثمارها " . ﴿ وَبَثَ فِيها مِن حَلُوا الْمَرْضَ بَعَدَ مَوْيَها ﴾ قال : ﴿ في معايشكم ، ومنها سباع ضارية ، حافظة عليكم أنعامكم ، لئلاً تشذ عليكم خوفاً من افتراسها لها " . ﴿ وَتَعْرِيفِ الرِّيْنِ ﴾ قال : ﴿ المربّية لحبوبكم ، المبلّغة لشماركم ، النافية لركود الهواء والاقتار عنكم " . ﴿ وَالسّعامِ المُسْتَخْدِ ﴾ قال : ﴿ المُذَلِّل الواقف ؟ . ﴿ بَيْنَ ٱلسّكمَاءِ وَالْمُرْضِ ﴾ قال : ﴿ بَاللهُ ويصبها حيث يؤمر " أ . ﴿ لَا يَكْتُمُ وَالْمُونِ فيها بعقولهم " أ . ﴿ لَا يُكْتَمُ وَالْمُ وَاللّهُ ويصبها حيث يؤمر " أ . ﴿ لَا يُعْتَمُ وَالْهُ ويَصِيهُ المِعْدُونَ فيها بعقولهم " المُنافِق الله واضحات لقوم يتفكّرون فيها بعقولهم " المُنافية المُوافِق المُعْدُونَ فيها بعقولهم " المُنافية المُوافِق اللهُ ويَعْمَونُونَ فيها بعقولهم " المُنافية للمُنافية للمُنافية للهُ المُنافية للمُنافية للهُ ويَعْمَونُونَ فيها بعقولهم " المُنافية للهُ المُنافية للمُنافية للمُنافية للمُنافِق المُنافِق اللهُ المِنافِق اللهُ المُنافِق المُنافِق المُنافِق المُنافِق المُنافِق المُنافِق المُنافِقُولُ المُنافِق المُنافِق المُنافِق المُنافِق المُنافِق المُنافِق المُنافِق

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ آندَادًا ﴾ من الاصنام والرَّوسساء الذين

١ - في المصدر: ٥ تقضيكم من تقضي الشيء بمعنى فَنيْ و انصرم و لكن ما في المتن أوفق بالعبارة.

٢\_تفسير الإمام ﷺ: ٥٧٥\_٥٧٦.

٣-المصدر: ٥٧٦. الوَهْد: الارض المنخفضة. و التّل من التّراب: قطعة منه أرفع قليلاً ممّا حولها و الجمع: تلال. و التّلعة: ما انهبط من الارض و مسيل الماء. و في المصدر: القلاع بدل التّلاع. و القُلاع \_ بضمّ القاف \_ الطّين الذي يتشقّق إذا نضب عنه الماء و قِشْر الارض يرتفع عن الكَمْآة فيبدل عليها. «راجع: القاموس المحيط».

٤\_المصدر: ٥٧٦.

٥ ـ في: "ألف": "يشذًا و في المصدر: "تشذًا بالدَّال المهملة.

٦ ـ تفسير الإمام للميلا: ٥٧٦.

٧-كأنّه جمعُ القتره بمعنى الغبرة أي: يذهب الأغبرة و الابخرة المجتمعة في الهواء الموجبة لكثافتها و تعفّنها. قاله المجلسي في البحار؟: ٥٥.

٨ إلى ١١ ـ تفسير الإمام لللله: ٥٧٦.

يطيعونهم. قال: «هم أئمة الظلم وأشياعهم» . ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللَّهِ ﴾ . يأتي تفسير محبة الله في آل عمران إن شاء الله آ . ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواۤ أَشَدُ حُبَّا لِلَّهِ ﴾ لأنهم يرون الرّبوبية والقدرة لله ، لايشركون به شيئاً ، فمحبّتهم خالصة له . قال: «هم آل محمّد» . ﴿ وَلَوْ يَرَى الّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ قال: «باتخاذ الاصنام انداداً لله سبحانه ، والكفار والفجّار أمثالاً لحمّد وعلي " أ ﴿ إِذْ يَرُونَ الْعَدَابُ أَنَّ الْقُوّةَ لِلْهِ جَمِيمًا وَأَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعَدَابِ ﴾ . جواب " لو " محذوف ، أي: لندموا أشد النّدم .

﴿ إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ اَتَّبِعُوا ﴾ قال: «الرَوساء» في ﴿ مِنَ الَّذِينَ اَتَّبَعُوا ﴾ قال: «الرّعايا والاتباع» أن ﴿ وَرَأَوُا ٱلْمَكَذَابَ وَ تَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴾ قال: «فنفنيت حيلتهم ولايقدرون على النّجاة من عذاب الله بشيء» .

﴿ وَقَالَ الّذِينَ النَّبُولُ ﴾ قال: "الاتباع" . ﴿ لَوَ أَكَ لَنَاكُرُهُ ﴾ قال "يتمنّون لو كان لهم رجعة إلى دار الدّنبا ، ﴿ فَنَعَبَرُ أَمِنْهُم ﴾ قال: "هناك ، " . ﴿ كَمَاتَبَرَ مُواْمِنَا ﴾ قال: «هنا ، " . ﴿ كَمَاتَبَرَ مُواْمِنَا ﴾ قال: «هنا ، " . ﴿ كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللّهُ أَعْمَلُهُمْ حَسَرَتِ عَلَيْهِمْ وَمَاهُم بِخَرِجِينَ مِنَ النّادِ ﴾ . قال: اوذلك أنهم عملوا في الدّنيا لغير الله أو على غير الوجه الذي أمر الله ، فيرونها لاثواب لها ، ويرون أعمال غيرهم التي كانت لله قد عظم الله ثوابها ، " . وفي رواية : "بدع ما له بخلاً فينفقه غيره في طاعة الله ، فيراه حسرة ؛ أو في معصية الله فكان قد أعانه عليها ، فيراه حسرة ؛ أو في معصية الله فكان قد أعانه عليها ، فيراه حسرة . "

۱ ـ العيّاشي ۱ : ۷۲، الحديث: ۱٤۲؛ و الكافي ۱ : ۳۷٤، الحديث: ۱۱؛ و البرهان ۱ : ۱۷۲، الحديث: ۳، عن ابي جعفر للتُّلِلّا.

٢ ـ ذيل الآية: ٣١.

٣-العيّاشي١ : ٧٧، الحديث : ١٤٣ ؛ والبرهان١ : ١٧٣ ، الحديث : ٤، عن الصّادقين عليهما السّلام . ٤ إلى٨ـ تفسير الإمام لللّذ : ٥٧٨ .

٩ إلى ١٢ ـ المصدر: ٥٧٨.

١٣ ـ الكافي ٤: ٤٢، الحديث: ٣؛ و العيَّاشي ١: ٧٧، الحديث: ١٤٤، عن أبي عبدالله للمُّلِّلَّة.

﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُكُلُوامِمَا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيْبًا ﴾ لكم ﴿ وَلَاتَتَّبِعُوا خُطُوَتِ الشَّكَيْطَانِ ﴾ لكم ﴿ وَلَاتَتَّبِعُوا خُطُوَتِ الشَّكَيْطَانِ ﴾ قيل: الشَّكَيْطَانِ ﴾ قيل: الشَّكَيْطَانِ ﴾ قيل: الشَّكَيْطَانِ ﴾ قيل: الأطبعة والملابس في قوم حرّموا على انفسهم رفيع الأطبعة والملابس في قوم حرّموا على انفسهم رفيع الأطبعة والملابس في المُعداوة.

﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالسَّوَةِ ﴾ قيل: هو ما أنكره العقل ". ﴿ وَٱلْفَحْسَكَةِ ﴾ قيل: هو ما استقبحه الشّرع أ. ﴿ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَانْعَلْمُون ﴾ كاتّخاذ الانداد، وتحليل المحرّمات وتحريم الطّيبات. ورد: «إيّاك وخصلتين، ففيهما هلك من هلك: إيّاك أن تفتي النّاس برأيك، أو تدين بما لا تعلم " .

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ التَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَشَيْعُ مَا أَلْفَيْنَا ﴾: وجدنا ﴿ عَلَيْهِ مَا بَآءَ مَا أَلُواْ بَلْ نَشَيْعُ مَا أَلْفَيْنَا ﴾: وجدنا ﴿ عَلَيْهِ مَا بَآءَ مَا أَلُواْ بَلْ نَشَيْعُ كَالَ مَا الْكَيْفُ فَلَا يَعْقِلُونَ شَيْعًا ﴾: جهلة لايتفكرون في أمر الدّين ﴿ وَلَا يَهْمَتُدُونَ ﴾ إلى الحق و الصّواب.

﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا كُمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ ﴾ : يصبح . من نعق الرّاعي بغنمه : إذا صاح بها ٧ . ﴿ عِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَا دُعَاةً وَنِدَاءً ﴾ . قال : قاي : مثلهم في دعائك إيّاهم إلى الإيمان كمثل النّاعق في دعائه المنعوق به ، من البهائم الّتي لاتفهم ، وإنّما تسمع الصّوت ٨٠ .

أقول: أراد عليه السلام أن مثل داعيهم إلى الإيمان كمثل داعي البهائم، يعني أنّهم لانهماكهم في التقليد لايلقون آذانهم إلى ما يتلى عليهم، و لايتأمّلون فيما يقرّر

١\_تفسير الإمام للجلا: ٥٨١، و فيه او يغركم به ١.

٢\_راجع: التّبيان٢: ٧٢؛ و مجمع البيان ٢-٢: ٢٥٢.

٣و٤..راجع: البيضاوي١: ٢٠٩.

٥ ـ الكافي ١ : ٤٢، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله للمثلاً.

٦\_تفسير الإمام للثبلا: ٥٨٢.

٧\_راجع: الصّحاح ٤: ١٥٥٩ (نعق).

٨\_مجمع البيان ٧٦١ : ٢٥٤ : عن أبي جعفر الثبُّة .

۸۰ 🗆 الأصفي/ ج۱ 🗆 ۱۷۳ – ۱۷۳

معهم، فهم في ذلك كالبهائم الّتي ينعق عليها فتسمع الصّوت ولاتعرف مغزاه وتحس النّداء ولا تفهم معناه .

﴿ صُمُّ الْبُكُمُ عُمَّى ﴾ قال: ﴿ عن الهدى ١٠ . ﴿ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ .

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا حَـُكُوا مِن طَيِبَنتِ مَارَزَقَنَكُمْ وَاشْكُرُوالِيَّهِ ﴾ قال: « على ما رزقكم منها» ٢.

أقول: بأن تعتقدوا بأنّ النّعمة من الله، وأن تصرفوا النّعمة فيـمـا خلقت لأجله، وتحمدوا الله بالسنتكم.

﴿إِنْ كُنتُمْ إِنّا أُنَّمَ بَدُونَ ﴾ : إن صبح آنكم تختصونه بالعبادة وتقرّون أنه مولى النّعم. ﴿ إِنْمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْسَتَةَ ﴾ قال : «التي ماتت حتف أنفها بلا ذباحة من حيث أذن الله» . ﴿ وَالدّمَ وَلَحْمَ ٱلْمِغنزِيرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ لِغَيْرِاللّه ﴾ قال : «ما ذكر اسم غير الله عليه من الذبايح ، وهي التي يتقرّب بها الكفار باسامي أندادهم التي اتخذوها من دون الله ، الذبايح ، وهي التي يتقرّب بها الكفار باسامي أندادهم التي اتخذوها من دون الله ، والنابع ، وهي أضطر ﴾ قال : «الباغي : الذي يخسر على الإمام ، والعادي : الذي يقطع الطريق ، آ . وفي رواية : «الباغي : الذي يبغي الصيد بطراً ولهواً ، لالبعود به على عباله ، والعادي : السّارق ؛ ليس لهما أن ياكلا المبتة إذا اضطر آه ٧ . ﴿ فَلاَ إِنْمَ عَلَيْهُ ﴾ في تناول هذه الاشياء . ﴿ فَلاَ إِنَّهُ عَلَيْهُ ﴾ في الرّخاء ، ٩ . ﴿ وَحِيدُ ﴾ قال : «بكم حين أباح لكم في الضرّورة ما حرّمه في الرّخاء ، ٩ .

١ ـ تفسير الإمام للثيّلا: ٥٨٣.

٢ ــ المصدر: ٥٨٤ . و في الفيه: اعلى ما رزقناكم منهاه.

۴،٤و٥\_المصدر: ٥٨٥.

٦ ـ الكافي ٦ : ٢٦٥، الحديث: ١، عن أبي عبدالله عُكِلاً.

٧- من لا يحضره الفقيه ٣: ٢١٧، ذيل الحديث: ١٠٠٧، عن محمّد بن علّي الرّضا عليهما السّلام. ٨و٩ ـ نفسير الإمام للجّلة: ٥٨٦ ـ ٥٨٥.

﴿إِنَّ ٱلْذِينَ يَكْتُمُونَ مَا آَنزَلَ اللهُ مِن ٱلْكِتَبِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ، غَنَاقَلِيلُهُ : "عرضا يسيراً من الدّنيا، كمال أو رياسة عند الجهال ". كذا ورد'. ﴿ أُولَتِكَ مَا يَأْكُونَ فِي بُعُلُونِهِمْ ﴾ : ملا بطونهم ﴿إِلَّا ٱلنَّارَ ﴾ قال : "بدلاً من إصابتهم اليسير من الدّنيا لكتمانهم الحق" ". ﴿وَلَا يُحَلِمُهُمُ اللَّهُ يُومَ ٱلْقِيدَمَةِ ﴾ قال : "بكلام خير "". ﴿وَلَا يُرْكِيمُ ﴾ قال : "من دنوبهم " . وقيل : ولايثني عليهم ". وإنهما كنايتان عن غضبه تعالى عليهم، وتعريض خرمانهم عن الزّلفي من الله . ﴿ وَلَهُمْ عَذَا أَبُ أَلِيمُ ﴾ .

﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوا ٱلطَّكَلَلَةَ بِٱلْهُدَىٰ ﴾ في الدّنيا ﴿ وَٱلْعَدَابَ بِالْمَغْفِرَةِ ﴾ في الآخرة ﴿ فَكَالَكُ اللَّهِ النَّارِ » . الآخرة ﴿ فَكَمَا آصْبَرَهُمْ عَلَ ٱلنَّارِ » . قال : «على فعل ما يعلمون آنه يصيرهم إلى النّار » .

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّالَلَهَ نَــزَّلَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِي ٱلْكِتَنبِ ﴾ قال: «بان قــال بعضــهم: إنّه سحر، و قــال آخر: إنّه شعـر، و قال آخر: إنّه كـهانة » . ﴿ لَنِي شِقَاقِمٍ ﴾: خلاف ﴿ بَعِيدٍ ﴾ عن الحقّ.

﴿ لَيْسَ ٱلْبِرِ ﴾ قال: «الطّاعة الّتي تنالون بها الجنان، وتستحقون بها الغفران والرّضوان، ٨٠ ﴿ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ . والرّضوان، ٨٠ ﴿ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ . ﴿ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ . « قبل الذين أكثروا الخوض في أمر القبلة من أهل الكتاب حين حوّلت، مدّعياً كلّ طائفة أنّ البر هو التّوجّه إلى قبلتها، والمشرق قبلة النّصارى، والمغرب قبلة اليهود» . كذا ورد ١٠ .

ا \_ تفسير الإمام للبيّلة: ٥٨٥\_ ٥٨٦.

٢، ٣و٤ ـ المصدر: ٥٨٦.

٥\_راجع: البيضاوي١: ٢١١.

٦\_البرهان١: ١٧٥، الحديث: ١و٢، عن أبي عبدالله للمثلا.

٧\_تفسير الإمام لللله: ٥٨٧\_٥٨٧.

٨و٩ ـ المصدر: ٥٩٠، وفيه ابصلاتكم،

١٠ ــراجع: تفسير الإمامﷺ: ٨٩٥.

﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ مَهَدَقُولُ ﴾ قال: «صدقوا في إيمانهم، وصدقوا أقاويلهم بأفاعيلهم، "١٠ . ﴿ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ قال: «لما أمروا باتقائه» "١٠ . ورد: «من عمل بهذه الآية فقد استكمل الإيمان، "١٠ .

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَذَلِّي ﴾ قال: «يعني المساواة وأن

٦٠٥،٤،٣،١ و٧\_تفسير الإمام للجلة: ٩٩٢.

٢ ـ الضّمبر فني: «قرابته» يرجع إلى المعطى، و في المصدر: «و آتى قرابة نفسه صدقةً و برآ و على أيّ سبيل أراد».

١٢٠١١،١٠،٨ و١٣ \_ تفسير الإمام للله : ٥٩٤.

١٤\_البيضاوي١: ٢١٣.

يسلك بالقاتل في طريق المقتول الذي سلكه به لمّا قتله " . ورد: "هي لجماعة المسلمين، ما هي للمؤمنين خاصة " . ﴿ اَلْمُرُ بِالْحُرُ وَالْعَبْدُ وَالْأَنْقُ بِالْكُنْقُ ﴾ . قال : "إنّها ناسخة لقوله تعالى: "النّفس بالنّفس " الآية " . و إنّه "لا يُقْتَلُ حرَّ بعبد؛ و لكن يضرب ضرباً شديداً و يغرم دية العبد، و لا يقتل الرّجل بالمرأة، إلا إذا أدّي إلى أهله نصف ديته " .

﴿ فَمَنَ عُفِي لَهُ ﴾ آي: الجاني الذي عفي له ﴿ مِنْ أَخِيهِ ﴾ الذي هو ولي الدّه. قيل: ذكر الأخوة ليعطف عليه اشَيّ المن العفو ، وهو العفو من القصاص دون الدّية. ﴿ فَالْبَاعُ ﴾: فليكن اتباع من العافي ، أي مطالبة بالدّية ﴿ فِالْمَعْرُونِ ﴾ بان لا يظلم الجاني باخذ الزّيادة ولا يعنفه ﴿ وَأَدَاهُ ﴾ من الجاني ﴿ إِلَيْهِ ﴾ أي: إلى العافي ﴿ وَإِحْسَانُ ﴾ «بان لا يماطله ولا يضاره ، بل يشكره على عفوه » . كذا ورد في تفسير هذه الآية أ . ﴿ ذَالِكَ تَغَيْنِكُ مِن رَبِّكُمْ وَرَحْمَةً ﴾ إذ لو لم يكن إلاّ القتل أو العفو ، لقلما طابت نفس ولي من المقتول بالعفو بلاعوض ، فكان قلما يسلم القاتل من القتل . ﴿ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعَدُ اللّهِ الذّية أو يعفو أو يصالح ، ثمّ يجيء بعد ، فيمثل أو يقتل ﴿ فَلَوُعَدُابُ البَيْهُ ﴾ .

﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةً ﴾ قال: الآن من هُمَّ بالقتل فعرف أنّه يقتص منه فكف لذلك عن القتل، كان حياة للذي هم بقتله، وحياة لهذا الجاني الذي أراد أن يقتل، وحياة لغيرهما من النّاس؛ إذا علموا أنّ القصاص واجب، لا يجسرون على القتل مخافة

١ و٢ ـ تفسير الإمام للجيَّة: ٥٩٤.

٣\_المائدة(٥): ٤٥، و تمام الآية: ﴿ وَ كَتَبْنَا عَلَيْهِمُ فَيهِا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَ الْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَ الْأَنْفَ بِالأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَذُن وَ السِّنَّ بالسِّنِّ وَ الْجُرُوحَ قَصَاصَ. الآية • .

٤ ـ راجع: الْقَمِّي َا : ٦٥؛ وَ العيَّاشي ١ : ٧٥، الحديث: ١٥٨، عن أبي عبدالله للجُّلِّة.

٥\_البيضاوي١: ٣١٤.

٦ ـ تفسير الإمام لللله: ٥٩٥، و لكن ليست فيه جملة: (بل يشكره على عفوه).

٨٤ 🗆 الأصفي / ج١ 🗆 ١٨١ - ١٨١

القصاص» . ﴿ يَتَأُولِي اللَّالَبَكِ ﴾ . قيل: ناداهم للتّامَل في حكمة القصاص من استبقاء الارواح ، وحفظ النّفوس . ﴿ لَمَلَكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ .

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَمَّمَ أَحَدَكُمُ أَلْمَوْتُ ﴾ : حضر أسبابه وظهر أماراته ﴿ إِن تَرَكَ خَيْرًا ﴾ : "مالا كثيراً » . كذا ورد" . ﴿ أَلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ : بالشيء الذي يعرف العقل أنّه لاجور فيه ولاجَنَفُ \* . ﴿ حَقّاعَلَ ٱلْمُنْقِينَ ﴾ . ورد: "إنّها منسوخة بآية المواريث ٥٠ . وحمل على التقيّة لموافقته مذاهب العامة ، ومخالفته لما ورد: "أنّه سئل عن الوصية للوارث؟ فقال : تجوز . ثمّ تلا هذه الآية ٢٠ . وفي معناه أخبار أخر ٧ .

أقول: نسخ الوجوب لاينافي بقاء الجواز.

و ورد: «من لم يوص عند موته لذوي قرابته تمّن لايرث فقـد ختم عمله بمعصـية»^. وفي رواية: «أنّه شيء جعله الله لصاحب هذا الأمر. سئل: هل لذلك حَدّ؟ قال: ادنى ما يكون ثلث الثّلث»<sup>9</sup>.

﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَاسِمِعَهُ فَإِنَّهَ إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾. و عيد للمبدّل بغير حقّ. ورد: «أعطه لمن أوصى به له وإن كان يهوديّا أو نصرانيّا، وأنّه يغرمها

١ ـ تفسير الإمام للمجلة: ٥٩٥، و فيه: الايجرؤن، بدل: الايجسرون، .

۲\_البيضاوي١ : ٢١٥.

٣\_الدّرُ المنثور ١ : ١٧٤ ؛ و مجمع البيان ٢\_٢ : ٢٦٧ .

٤ - في "الف": "ولا حَيْفً" و كلاهما بمعنى واحدو هو الجور و الميل عن الحقّ، و لعلّ ما أثبتناه انسب
لقول بعض اللّغويّين: إنّ الجنف يختصّ بالوصيّة، و لكونه متّخذاً من الآية الآتية.

٥-العيّاشي١ : ٧٧، الحديث: ١٦٧ ؛ و مجمع البيان ١-٢ : ٢٦٧، عن أحدهما عليهماالسّلام،

٦\_الكافي٧: ١٠، الحديث: ٥، عن أبي جعفر اللَّبُّة.

٧-الكافي ٧: ٩، باب: الوصيّة للوارث، الحــديث: ٢،٢،١و٤؛ والعـيّاشي ١: ٧٦، الحــديث: ١٦٤؛ ومجمع البيان ٢-٢: ٢٦٧.

٨-من لايحسنسره الفسقسيسه ٤: ١٣٤، الحسديث: ٤٦٦؛ والعسيّاشي ١: ٧٦، الحسديث: ١٦٦؛ ومجمع البيان ١-٢: ٢٦٧، و في «الف» و «ب»: «بمعصيته».

٩-من لايحضره الفقيه ٤: ١٧٥، الحديث: ٦٦٥؛ والعيّاشي ١: ٧٧، الحديث: ١٦٨، عن ابي عبدالله اللَّبِّة.

إذا خالف" .

﴿ فَمَنَ خَافَ مِن مُوصِ جَنَفَ أَوْإِثْما ﴾ قال: «ميلاً عن الحق بالخطا أو التَعمد» . وفي رواية: «إذا اعتدى في الوصية وزاد على الثّلث» . ﴿ فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ ﴾ : بين الورثة والموصى لهم ﴿ فَلا إِثْمَ عَلَيْدً ﴾ في التّبديل؛ لأنه تبديل باطل إلى الحق ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَجِيمٌ ﴾ .

ورد: «إن قوله: "فَمَنْ بَدَّلَهُ منسوخ بقوله: "فَمَنْ خَافَ ". قال: يعني الموصى إليه إن خاف جنفاً من الموصى فيما أوصى به إليه فيما لا يرضى الله به من خلاف الحق، فلا إثم على الموصى إليه أن يرده إلى الحق وإلى ما يرضى الله به من سبيل الخير» .

وفي رواية: «إنّ الله أطلق للموصى إليه أن يغيّر الوصيّة إذا لم تكن بالمعروف وكان فيها جنف، ويردّها إلى المعروف<sup>٥</sup>.

وفي أخرى: امثل رجل يكون له ورثة، فيجعل المال كله لبعض ورثته ويحرم بعضها. قال: فالجنف: الميل إلى بعض ورثتك دون بعض، والإثم: أن تأمر بعمارة بيوت النيران واتخاذ المسكر، فيحل للوصي أن لا يعمل بشيء من ذلك؟ .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْ حَكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾ . قال : «لذَّة النَّداء أزال تعب العبادة

١-الكافي٧: ١٤، الحديث: ١و٢؛ و العيباشي١: ٧٧، الحديث١٦٩، عن ابي عبدالله لللله. والظّاهر أنّ جملة: •و أنّه يغرمها إذا خالف، ليست ذيل الرّواية المذكورة؛ بل هي مضمون الحديث الآخو المروي في العيّاشي١: ٧٧، الحديث: ١٧٠.

٢\_مجمع البيان ١٦٦: ٢٦٩، عن أبي جعفرالليُّة.

٣- العسياشي ١: ٧٨، الحسديث: ١٧٣؛ وعلل الشرايع ٢: ٥٦٧، البساب: ٣٦٩، الحسديث: ٤، عن أبي عبدالله للثيلا.

٤\_العبَّاشي ١ : ٧٨، الحديث: ١٧٢ ؛ والكافي ٧ : ٢١، الحديث: ٢، عن أبيجعفر للجُّلَّا.

٥\_الكافي٧: ٢٠، الحديث: ١، و فيه: •و كان فيها حَيْفٌ،

٦- القمّي ١ : ٦٥ ، عن أبي عبدالله للمُلِّلُةُ .

والعناء " . وقال: "فيه وفي 'كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقَتَالُ " هذه كلّها تجمع الضُّلاّل والمنافقين، وكلّ من أقرّ بالدّعوة الظّاهرة " . ﴿ كَمَاكُيْبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمُ ﴾ قال: "من الأنبياء والأُم، أولهم آدم " .

أقول: يعني أنّه عبادة قديمة ما اخلى الله أمّة من إيجابها عليهم، لم يوجبها عليكم وحدكم. ففيه ترغيب وتطييب.

﴿لَمُلَكُمُ تَنَقُونَ ﴾ المعاصي، فإنّ الصّيام يكسر الشّهوة الّتي هي معظم اسبابها. ورد: "من لم يستطع الباه؛ فليصم، فإنّ الصّوم له وجاء» ".

﴿ أَيَّنَا مَا مَعَدُودَ مَنَ فَكَنَ كَاكَ مِنكُم مّرِيعَتُ اللهِ ، وَإِن وَجِد ضَعِفاً فليفطر ، وإِن وَجِد فَعِفاً فليفطر ، وإِن وَجِد فَعِفاً فليفطر ، وإِن وَجِد فَعِفاً فليفطر ، وإِن وَجِد فَوَة فليصم ، كان المريض على ما كان الله و قال : «كلّ ما اضرّ به الصّوم ، فالإفطار له واجب الله فل سَغَر ﴾ . حدّ السّفر وشرايطه في وجوب الإفطار يطلب من كتابنا والوافي الله في أَخِار كثيرة ، حتّى قالوا: «الصّائم في شهر ومضان في السّفر كالمفطر فيه في الحضر ، ورد في أخبار كثيرة ، حتّى قالوا: «الصّائم في شهر ومضان في السّفر كالمفطر فيه في الحضر ،

ا مجمع البيان ١-٢: ٢٧١، عن أبي عبدالله الملكة.

٢- العيَّاشي ١ : ٧٨، الحديث: ١٧٥، عن ابي عبدالله اللَّهِيَّةُ. والآية في نفس السُّورة:٢١٦.

٣\_راجع: جوامع الجامع ( : ١٠٣.

كمه في اب او اج: ﴿ الباءةِ ا

٥-الكافي ٢: ١٨٠، الحديث: ٢، عن احدهما عليهما السلام؛ والمقنعة للمفيد: ٤٩٧ باب السلة في النكاح، و فيه: «فليد من الصوم»؛ و الوسائل٧: ٣٠٠، و الوجاء: أن ترض انثيا الفحل رضاً شديداً يذهب شهوة الجماع و يتنزل في قطعه منزلة الخصي. و قيل: هو أن توجا العروق، و الخصيتان بحالهما. أراد أنّ الصوم يقطع النكاح كما يقطعه الوجاء. النّهاية ٥: ١٥٢ (وجا).

٦-البقره (٢): ١٨٥.

٧- الكافي٤ : ١١٨ ، الحديث: ٣، و فيه : «كان المرض ما كان».

٨\_ من لايحضره الفقيه ٢: ٨٤، الحديث: ٣٧٤، عن أبي عبدالله لللللة.

٩\_الوافي ٢١: ٣٠٩.

وعليه القضاء \. ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيعُونَهُ ﴾ قال: «كانوا بطبقونه، فأصابهم كبر أو عطاش أو شبه ذلك» \. وفي رواية: «الذين يطبقونه: الشيخ الكبير، والذي ياخذه العطاش " .

اقول: في الرّواية الأُولى إشكال، وفي الثّانية إجمال، ولعلّ المراد بهم: الّذين يكون الصّيام بقدر طاقتهم، ويكونون معه على مشقّة وعسر، فإنّ من كان كذلك، لم يكلّفه الله به على الحتم، بل خيّره بينه وبين الفدية توسيعاً منه جلّ و عزّ، و رحمة ؛ وذلك لأنّ الله سبحانه لا يكلّف نفساً إلا وسعها، قوالوسع دون الطّاقة ، كما ورد به النّص على ما قلت قوله تعالى: "و أَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ " "، فإنّه يدلّ على أنّ المطيق هوالذي يقدر على الصيام حداً في القدرة دون الحدّ الذي أوجب عليه، فإنّه إذا اختار المشقّة على السّعة كان أعظم أجراً، فحكم الآية باق ليس بمنسوخ كما زعمته قوم، وهذا بعينه معنى الرّواية الثّانية.

﴿ فِذَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ يعني إن افطروا، يتصدقون عن كل يوم بما يجتزي به مسكين. وفي رواية: امُدَّهُ . ﴿ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا ﴾ أي: زاد في مقدار الفدية ﴿ فَهُوَخَيِّرٌ مُسكين . وفي رواية : المُدية ﴿ فَهُوَخَيِّرٌ اللهُ عَيْرًا ﴾ أيها المطيقون فهو ﴿ خَبِيرًا كُنْهُ مَ مَن الفدية وتطوع الحير ﴿ إِن كُنْتُمُ مَنَ الفدية وتطوع الحير ﴿ إِن كُنْتُمُ مَنَ الفدية وتطوع الحير ﴿ إِن كُنْتُمُ مَنَ الفدية وتطوع الحير ﴿ إِن كُنْتُمُ اللهُ وَمَا اللهُ عَيْرًا عَيْرًا اللهُ عَيْرًا عَيْرًا اللهُ عَيْرًا اللهُ عَيْرًا اللهُ عَيْرًا اللهُ عَيْرًا عَيْرًا اللهُ عَيْرًا عَيْرًا اللهُ عَيْرًا اللهُ عَيْرًا عَيْرُاللهُ عَيْرًا اللهُ عَيْرًا عَيْرًا عَيْرًا اللهُ عَيْرًا اللهُ عَيْرًا عَيْرًا اللهُ عَيْرًا عَلَا عَيْرًا عَلَالِهُ عَيْرًا عَيْرًا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالِهُ عَلَا عَالِهُ عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا

﴿ مَنْهُو رَمَضَانَ ﴾ أي: الآيام المعدودات هي شهر رمضان. ورد: اإنّما فرض الله صيام شهر رمضان على الأنبياء دون الأم، ففضل الله به هذه الأمّة، وجعل صيامه فرضاً على رسول الله على أمّته ، ﴿ اللَّذِى آأنِزَلَ فِيهِ الْقُدَمَ الله يعني أنزل بيانه وتاويله

١\_الكافي٤: ١٢٧، الحديث: ٣، عن أبي عبداله لللله، و ليست فيه: او عليه القضاءا.

٢\_الكافي٤: ١١٦، الحديث: ٥؛ و من لايحضره الفقيه ٢: ٨٤، الحديث: ٣٧٧، عن أبي عبدالله لللله.

٣\_العيَّاشِّيُّ ! : ٧٧و٧٩، الحديث: ١٧٦ و١٧٩؛ و الكافي٤: ١١٦، الحديث: ١، عن أبي جعفر للمُّهِ.

٤\_معالم التّنزيل (للبغوي) ١: ٢٧٤.

٥\_البقره(٢): ١٨٤.

في ليلة القدر منه، وأمّا تنزيله، فكان من ابتداء بعثة النّبيّ إلى أوان وفاته على . كذا المستفاد ممّا وردا . وفي رواية : «نزل القرآن جملة واحدة في شهر رمضان إلى البيت المعمور، ثمّ نزل في طول عشرين سنة » . ﴿ هُدُى لِلنّاسِ ﴿ وَبَيْنَاتِ مِنَ اللّهُ دَى وَالْفَرْقَانِ ﴾ أي : أنزل في ليلة القدر بيانه، وتاويل متشابهه ليكون هدى للنّاس ﴿ وَبَيْنَاتِ مِنَ اللّهُ دَى وَالْفَرْقَانِ ﴾ : بتفريق الحكم من المتشابه، وبتقدير الأشياء، وتبيين خصوص الوقايع التي تصيب الخلق في كلّ سنة إلى ليلة القدر الآتية، وذلك يكون في كلّ عصر و زمان لصاحب ذلك العصر والزمّان . والفرقان : هو المحكم الواجب العمل به، وهو بعينه ما قاله عزّ و جلّ في والزّمان . والفرقان : هو المحكم الواجب العمل به، وهو بعينه ما قاله عزّ و جلّ في محكم . كذا المستفاد ممّا ورد ه .

﴿ يُرِيدُ أَللَّهُ بِكُمُّ ٱلْيُسْرَوَلَا يُرِيدُ بِحَمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ فلذلك أمركم بالإفطاد في المرض

١-مجمع البيان ١-٢: ٢٧٦؛ و معالم التّنزيل (للبغوي) ١: ٢١٨.

٢\_في األف: اجملاً واحدةًا.

٣\_العيَّاشي١ : ٨٠، الحديث ١٨٤ ؛ والكافي ٢ : ٦٢٨، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله اللُّمِّيَّة .

\$\_الآية: ٣و\$.

٥-العيّاشي١ : ٨٠، الحديث: ١٨٥ ؛ و مجمع البيان ٢-٢ : ٢٧٦، عن ابي عبدالله للثُّيّل .

٦-الكيافي ٤: ١٢٦، الحديث: ١؛ و من لايحضره الفقيه ٢: ٩١، الحــدَيث: ٤٠٤؛ والتّهذيب ٤: ٢١٦، الحديث: ٦٢٧، عن أبي عبدالله للثّيّة.

٧ ـ النَّهَا س٤: ٢١٦، الحديث: ٦٢٦، عن أبي عبدالله لَمُثِّلًا.

والسفر ﴿ وَلِتُحَمِلُوا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى مَاهَدُنكُم ﴾ : الولتعظموا الله وتمجّدوه على هدايته إيّاكم. أريد به تكبير صلاة العيد ». كذا ورد . وفي رواية : «التّكبير عقيب الصلوات الأربع في العيد » . ﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ تسهيله الأمر لكم .

﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَـادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ ﴾ : فقل لهم : إنّي قـريب. روي : «أنّ أعرابيّاً قال لرسول الله ﷺ : اقريب ربّنا فنناجيه أم بعيد فنناديه؟ فنزلت؟ ".

اقول: مَثَلُ قربه تعالى مَثَلُ معيته، فكما أنّ معيّته ليست بممازجة ومداخلة ، ومفارقته ليست بمباينة ومزايلة ، فكذلك قربه ليس بناجتماع واين، وبعده ليس بافتراق وبين، وإنّما يجد قربه من عَبَدَهُ كانّه يسراه، وأمّا بُعد من بَعُدَ عنه، مع تساوي نسبة قربه إلى جميع عباده فهو كما أنّ لك رقيباً وهو حاضر عندك وأنت عنه في عمى ، لاتراه ولاتشعر بحضوره.

﴿ أُحِيبُ دَعُوهَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ . تقرير للقرب، و وعد للدّاعي بالإجابة . ومن لم يجد الإجابة فقد أخل بشرط الدّعاء » . كذا ورد الم فلكستَعِيبُوا في إذا دعوتهم للإيمان والطّاعة ، كما أجبتهم إذا دعوني لمهامهم . ﴿ وَلَيُؤْمِنُوا فِي ﴾ قال : «وليتحققوا أنّي قادر على إعطائهم ما سالوه ٥٠ . ﴿ لَمَا لَهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ قال : «لعلهم يصيبون الحقّ ويهتدون إليه ٦٠ .

﴿ أَجِلَ لَكُمْ لَيْكَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَتُ إِلَىٰ فِسَآمِكُمْ ﴾. كناية عن المواقعة؛ لأنَّه قلَّما يخلو

١ ـ من لايحضره الفقيه ١ : ٣٣١، الحديث: ١٤٨٨، عن أبي الحسن الرَّضالليُّلا .

٢-الكافي٤: ١٦٦، الحديث١؛ والعيّاشي١: ٨٢، الحديث: ١٩٣ و١٩٥، عن أبي عبدالله للثِّيّلا.

٣-الدّرَ المنثور ١ : ١٩٤ ؛ و مجمع البيان ٢-١ : ٢٧٨ .

٤ ـ الكافي؟ : ٤٨٦، الحديث : ٨؛ ومصباح الشّريعة : ١٣٣، الباب : ٦٦، في الدّعاء، عن أبي عبدالله للثِّلا. ٥و٦ ـ مجمع البيان ٢-٢ : ٢٨٠، عن أبي عبدالله للثّرُد.

من رفث ، وهو الإفصاح بما يجب أن يكنّى عنه . ﴿ هُنَّ لِبَاشُ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاشُ لَهُنَّ ﴾ . بيان لسبب الإحلال وهو قلة الصبر عنهن وكثرة مخالطتهن . ﴿ عَلِمَ اللّهُ أَنْكُمْ كُنتُمْ اللّهُ أَنْكُمْ كُنتُمْ اللّهُ أَنْكُمْ كُنتُمْ اللّهُ أَنْكُمْ كُنتُمْ اللّهُ أَنْكُمْ وَعَلَا عَنكُمْ ﴿ وَ وَ وَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وحضر حفر الحندق وأغمى عليه ، وكان قوم من الشّبان ينكحون باللّيل سرّا ، فنزلت " . ﴿ فَالْكُن بَشِرُوهُنَ وَالنّهُ يحب أن فَا مِن الولد أو من الإباحة بعد الحظر " ، فإن الله يحب أن يؤخذ بعزائمه .

﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَقَّا يَتَبَيِّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَصُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسُورِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ قال:

البياض النهار من سواد اللبل ، وفي رواية: اهو الفجر الذي لاشك فيه ، وفي أخرى: البيس هو الابيض صعداء ؛ إنّ الله لم يجعل خلقه في شبهة من هذا، وتلا هذه الآية ، وسئل: آكُلُ في شهر رمضان باللبل حتى اشك؟ قال: وكُلْ حتى لاتشك ، لا الآية ، وسئل: آكُلُ في شهر رمضان باللبل حتى اشك؟ قال: وكُلْ حتى لاتشك ، فو في أَمَّ التَّهُ وَالْمُونَ فِي الْمَسَلَمِ فِي الجامع للعبادة. ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللهِ ﴾ : معتكفون فيها. والاعتكاف أن يحبس نفسه في الجامع للعبادة. ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللهِ ﴾ : حرمات الله فيها. والاعتكاف أن يحبس نفسه في الجامع للعبادة. ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللهِ ﴾ : حرمات الله

١- الرَّفَث \_ محركة \_ : كلام منضمَن لما يستقبح ذكره من ذكر الجماع و دواعيه و جعل في الآية كناية عن الجماع . المفردات : رفث . و عن الازهري : الرَّفث كلمة جامعة لكلَّ ما يريده الرَّجل من المرأة . النّهاية ٢ : ٢٤١ (رفث) .

٢\_مـجـمع البيـان ٢\_٢ : ٢٨٠ ؛ و العيّاشي١ : ٨٣ ، الحـديث : ١٩٧ ؛ والقـمّي١ : ٦٦ ، عن أبي عبـدالله لللله؟ والدّرّ المنثور١ : ١٩٧ .

٣\_الكشَّاف! : ٣٣٨. و في «الف» : «من الولد أو الإباحة بعد الحظر».

٤\_العيّاشي١ : ٨٤، الحديث: ٣٠٣، عن أبي عبدالله للمَّيِّلا.

٦\_ التَّهذيب؟: ٣٧، ذيل الحديث: ٦٦، عن أبي جعفر اللُّبُّة.

٧ ـ التَّهذيب؟: ٣١٨، الحديث: ٣٧، عن أبي عبدالله للنُّكِّة.

ومناهيه ﴿ فَكَلاَ تَقْرَبُوهَ عَلَى ﴿ وَرَدَ: ﴿إِنَّ لَكُلَّ مَلِكَ حَمَى ، وَإِنَّ حِمَى الله محارمه ، فَمَن رَبَع الْحَدُولُ الْحَمَى ، يُوسُكُ أَنْ يَقِع فَيِه ، \* . ﴿ كُذَالِكَ يُبَايِبُ أَقَلُهُ وَايَنتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴾ .

﴿ وَلَاتَأَكُلُوا أَمْوَلَكُمْ بَيْنَكُمْ ﴾: لا ياكل بعضكم مال بعض ﴿ بِالْبَطِلِ ﴾: «بالوجه الذي لم يشرعه الله كالقمار، وكاليمين الكاذبة، والدَّين الذي ليس له ما يؤديه». كذا ورد ". ﴿ وَتُدَلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ ﴿ لِتَأَكُلُوا ﴾ بالتّحاكم ﴿ وَتُدَلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ ﴿ لِتَأَكُلُوا ﴾ بالتّحاكم ﴿ وَيَدَلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ ﴿ لِتَأَكُلُوا ﴾ بالتّحاكم ﴿ وَيِقًا ﴾ : طائفة ﴿ مِن أَمّولِ النّاسِ بِاللّهِ ثُمِ ﴾ : بما يوجب إثما كشهادة الزّور، واليمين الكاذبة ﴿ وَأَنتُمْ تَمَّلُمُونَ ﴾ انّكم مبطلون. قال: «هو أن يعلم الرّجل أنّه ظالم، فيحكم له القاضي، فهو غير معذور في أخذه ذلك الذي حكم له " . وقال: "قد علم الله أنّه يكون حكم له به . وقال: "قد علم الله أنّه يكون حكم م بغير الحق فنهي أن يتحاكم إليهم " .

﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ ﴾ : عن زيادتها ونقصانها ﴿ قُلْ هِيَ مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَ الْمَحَيَّ ﴾ : معالم يوقّت بها النّاس عباداتهم ومزارعهم ومتاجرهم ومحال ديونهم وعِدَدَ نسائهم. و ورد: «لصومهم و فطرهم و حجّهم» آ. ﴿ وَلَيْسَ ٱلْبِرُ بِأَن تَنَأْتُوا ٱللِّيوتَ مِن نسائهم. قال: «كانوا إذا أحرموا لم يدخلوا بيوتهم من أبوابها، وإنّما يدخلون ويخرجون من نقب ينقبونه ٧ في مؤخّرها، ويعدّون ذلك برآ فنهوا عن التّديّن بها ٨٠٠.

١ ـ رَتَعَ : اكل و شرب ما شاء في خِصْبٍ و سَعَةٍ . «القاموس المحيط ٣: ٢٨ ـ رتع». و رتع حول الحمي أي : يطوف به و يدور حوله.

٢ ـ الكشَّاف ١ : ٣٤٠ عن النَّبِي ﷺ.

٣\_الكافي ٥ : ١٢٢، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الليَّلا؛ و مجمع البيان ٢-١ : ٢٨٢، عن أبي جعفر اللَّيْلا ٤\_العيّاشي١ : ٨٥، الحديث: ٢٠٦، عن أبي الحسن الثّاني لللَّلا .

٥\_القمّي١ : ٦٧، عن أبي الحسن الأوَّلُ للثِّلَّةِ.

٦\_التَّهَذَّبِ٤: ١٦٦، الحَدَيث: ٤٧٢، عن أبي جعفر اللَّبُّة.

٧\_في ﴿الفُّ﴾: ﴿ينقبونُۗ﴾.

٨\_مجمع البيان ٢٠١: ٢٨٤، عن أبي جعفر اللله.

﴿ وَلَكِينَ ٱلْمِرَمَنِ ٱتَّعَلَى ﴾ قال: "ما حرّم الله" . ﴿ وَأَتُوا ٱللُّهُ يُوتَ مِنْ ٱبْوَادِهَا ﴾ قال: "يعني أن يأتي الأمر من وجهه أيَّ أمر كان " .

أقول: ومنه أخذ أحكام الدين عن أمير المؤمنين وعترته الطّيبين؛ لأنهم أبواب مدينة علم النّبي - صلوات الله عليه وعليهم أجمعين - كما قال: «أنا مدينة العلم وعلي بابها ولا يؤتى المدينة إلا من بابها» . وقال علي الليّلا: «قد جعل الله للعلم أهلا وفرض على العباد طاعتهم بقوله: "وأثّوا البيّوت من أبّوابِها". والبيوت هي بيوت العلم الذي استودعته الانبياء، وأبوابها اوصياؤهم .

﴿وَأَتَّقُوا أَلَّهُ ﴾ في تغيير احكامه ﴿لعلَّكُم تَفَدُّ نُفَّلِحُونَ ﴾.

﴿ وَقَائِتُلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ اللهِ اللهُ الل

﴿ وَأَفْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَلِفَنْمُوهُمْ ﴾. ورد: ﴿ إِنَّهَا ناسخة لقوله تعالى : ﴿ وَ لَا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَ الْمُنَافِقِينَ وَدَعُ ادَاهُمْ ﴿ أَ . ﴿ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ ﴾ يعني مكة ؛ وقد فعل ذلك بمن لم يسلم منهم يوم الفتح . ﴿ وَٱلْفِئْنَةُ أَشَدُ مِنَ ٱلْقَتْلُ ﴾ . قيل : معناه شركهم في الحرم، وصدَهم إيّاكم عنه أشدَ من قتلكم إيّاهم فيه ٧ . ﴿ وَلَائْقَنِلُوهُمْ عِندَ

١\_الصَّافي ١ : ٢٠٨، عن أبي عبدالله الحَجِّد.

٢\_العيَّاشي١ : ٨٦، الحديث: ٢١١؛ و مجمع البيان ٢\_٢ : ٢٨٤، عن ابي جعفر لللُّبِّلا.

٣ مجمع البيان ٢-١ : ٢٨٤ ؛ و القمّي ١ : ٦٨ .

٤-الاحتجاج : ٣٦٩، عن أمير المؤمنين لللله .

هـ مجمع البيان ٢-١ : ٢٨٥ . و الآية في سورة النِّساء (٤) : ٧٧ .

٦\_مجمع البيان ٢-١ : ٢٨٥، المرويّ عن أثمّتنا عليهم السّلام. و الآية في سورة الأحزاب(٣٣): ٤٨.

٧\_راجع: البيضاوي١: ٢٢٣.

ٱلْمَسَجِدِ ٱلْهَرَامِرِ حَتَىٰ يُقَامِتُلُوكُمْ فِيهِ ﴾: لاتفاتحوهم بالقتال و هتك حرمة الحرم ﴿ فَإِن قَنَنْلُوكُمْ فَأَقْتُلُوهُمْ ﴾ فلا تبالوا بقتالهم ثَمّة ؛ فإنهم هم الذين هتكوا حرمته ﴿ كَذَالِكَ جَزَآهُ ٱلْكَفْفِرِينَ ﴾ يفعل بهم ما فعلوا ﴿ فَإِنِ ٱنهُوا ﴾ عن القتال والشّرك ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ يغفر لهم ما قد سلف.

﴿ وَقَائِلُوهُمْ مَقَىٰ لَاتَكُونَ فِلْنَةً ﴾ قال : ﴿ شرك ﴿ وَ يَكُونَ ٱلدِّينُ ﴾ أي : الطاعة والعبادة ﴿ فَلَا عُدُونَ إِلَّا عَلَى ٱلظّلِمِينَ ﴾ وحده ﴿ فَإِنِ ٱنفَهُوا ﴾ عن الشرك والقتال ﴿ فَلَا عُدُونَ إِلَّا عَلَى ٱلظّلِمِينَ ﴾ فلا تعتدوا على المنتهين . سمّى الجزاء باسم الابتداء ، للمشاكلة وازدواج الكلام كقوله : " وَ جَزاءُ سَيّنَة سَيّنَة مَثْلُها " ٢ .

﴿ الشَّهُرُ الْمُرَامُ بِالشَّهِرِ الْمُرَامِ فِي السَّرِكُونَ في عام الحُدَيبيّة في ذي القعدة، واتّفق خروجهم لعمرة القضاء فيه، فكرهوا أن يقاتلوهم لحرمته، فنزلت؛ أي القعدة، واتّفق خروجهم لعمرة القضاء فيه، فكرهوا أن يقاتلوهم لحرمته، فنزلت؛ أي هَنّكُهُ بِهَنّكِه فلاتبالوا به، كذا ورد ". وفي رواية: ﴿إذا ابتدا المشركون باستحلال الشّهر، جَازَ للمسلمين قتالهم فيه ، أ. ﴿ وَالْحَرُمُنثُ قِصَاصٌ ﴾ يعني: كلّ حرمة يجري فيه القصاص ؛ فلمّا هتكوا حرمة شهركم فافعلوا بهم مثله . والحرمة : ما يجب أن يحافظ علمها.

﴿ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾. فذلكة وتاكيد. ﴿ وَأَتَّقُواْ اللّهَ ﴾ في الانتصار، فلا تعتدوا إلى ما لم يرخص لكم ﴿ وَأَعْلَمُوۤا أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ في الانتصار، فلا تعتدوا إلى ما لم يرخص لكم ﴿ وَأَعْلَمُوۤا أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ فيحرسهم ويصلح شانهم.

﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلنَّهَلُكُةٌ ﴾ بالإسراف، وتضييع وجه

١ ـ مجمع البيان ٢١١ : ٢٨٧ ، عن أبي عبدالله للكيلا.

۲\_الشُوري (٤٢): ٤٠.

٣-البيضاوي١: ٣٢٣؛ و تفسير الطبري ٢: ١١٤.

٤\_العيّاشي ا : ٨٦، الحديث : ٢١٥.

المعاش، وبمعصية السلطان وبكل ما يؤدي إلى الهلاك. ورد: «لو أن رجلاً أنفق ما في يديه في سبيل من سبيل الله، ما كان أحسن ولاوفق؛ ثمّ تلا هذه الآية» أ. و ورد أيضاً: «طاعة السلطان واجبة، ومن ترك طاعة السلطان فقد ترك طاعة الله ودخل في نهيه ؛ ثمّ تلا هذه الآية » أ. ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ المُحْسِنِينَ ﴾ قال: «يعني المقتصدين» ".

أَمِنْتُمْ فَمَنَ تَمَيُّعَ بِٱلْمُمْرَةِ ﴾ : استىمتع وانتفع بعد التّحلّل من عمرته باستباحة ما كان محرّماً

١ و٣-الكافي٤ : ٥٣، الحديث: ٧؛ و العيّاشي١ : ٨٧، الحديث: ٢١٧، عن أبي عبدالله للمِّلِّة.

٢\_الامالي (للصَّدوق): ٢٧٧. المجلس الرَّابع و الخمسون، عن النَّبيُّ ﷺ.

٤-الكافي٤: ٢٦٥، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله الله الله العبياشي١: ٨٨، الحديث: ٢٢٤، عن أبي العباس.

٥- العيّاشي ١: ٨٧، الحديث: ٢٢٠، عن أبي عبدالله للكلِّد.

٦\_مجمع البيان ١-٢: ٢٩٠، عن أميرالمؤمنين و عليَّ بن الحسين عليهماالسَّلام.

٧- المصدر، المروي عن أنمتنا عليهم السلام.

٨ عيون أخبار الرّضا لللله ٢: ١٢٠، الباب: ٣٤، ذيل الحديث: ١.

٩-العيَّاشي١ : ٩٠، الحديث: ٢٣١؛ والكافي٤ : ٣٥٨، الحديث: ٢، عن ابي عبدالله للجُّلَّة.

عليه ﴿ إِلَى الْمُنِيَّ ﴾: إلى أن يحرم بالحج ﴿ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ الْمُدَيُّ ﴾: فعليه دم استيسره. قال: «شاة» أ

﴿ فَنَ لَمْ يَهِدْ ﴾ الهدي ﴿ فَصِيامُ ثَلَثَةِ أَيَامٍ فِي لَمْجَ ﴾ : في وقته وأيّام الاشتغال به. ورد: "بعني في ذي الحجّة" ٢. ﴿ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُم ۗ ﴾ إلى أهاليكم. "فإن بدا له الإقامة بمكة نظر مقدم أهل بلاده فإن ظن أنهم قد دخلوا فليصم ٢. كذا ورد ٢. ﴿ يَلْكَ عَشَرَةً كَامِلَةً ﴾ . "لاتنقص عن الأضحية الكاملة » . كذا ورد ٤ . ﴿ وَلِكَ ﴾ أي : التّمتّع ﴿ لِمَن لَمْ يَكُنُ أَهُ لَمُ مَاضِي ٱلْمَسْجِدِ أَلْمَرَامِ ﴾ : "من كان منزله على أزيد من ثمانية عشر ميلاً منه " كذا ورد ٥ . [وفي رواية ٦ : "حدة ثمانية وأربعون ميلاً عالى . ﴿ وَالتَّقُوا أَلِلّهَ وَأَعْلَمُوا أَنَّ أَلِلّهُ سَدِيدُ أَلْمِقَالِ ﴾

﴿ الْحَجُّ أَشَهُ رُمَّعُ لُومَنَتُ ﴾ يعني: وقت إحرامه ومناسكه؛ وهي شوال وذوالقعدة وذوالحجة. ورد: اليس لاحد أن يحج فيما سواهن، ومن احرم بالحج في غيرها فلا حج له ٨٠. ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَالْحَجُ ﴾ ابان لبّى أو اشعر أو قلّده. كذا ورد ٩. ﴿ فَلَا وَفَى الْكَذَبُ وَلَا فُسُوتَ وَلَا يَهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ الله والله واله

١ ـ الكافي٤: ٤٨٧، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللبلا.

٢\_العيَّاشي ١ : ٩٣ ، الحديث: ٢٤٠ ، عن أبي عبدالله الله .

٣\_الكافي٤: ٥٠٩، الحديث: ٨.

٤\_المصدر: ٥١٠، الحديث: ١٥.

٥ - المصدر: ٣٠٠، الحديث: ٣، عن أبي عبداله الله .

٦\_العيَّاشي١ : ٩٣، الحديث: ٣٤٧، عن أبي جعفر للجُّلا.

٧\_ما بين المعقوفتين ليس في "الف".

٨\_الكافي٤: ٣٢١، الحديث: ٣، عن ابي جعفر اللَّبَدّ؛ و٣٢٢، الحديث: ٤، عن ابي عبدالله اللُّبَّة.

٩\_العيَّاشِّي ١ : ٩٤ ، الحديث: ٢٥٤ ؛ والكافي ٤ : ٢٨٩ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبدالله اللُّجَّة.

١٠\_العيَّاشي١: ٩٥، الحديث: ٢٥٦؛ والكافي ٤: ٣٣٨، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله اللَّهُ.

بقرة؛ وفي الرّفث فساد الحجّ الله ﴿ وَمَانَفُ عَلُواْ مِنْ حَيْرِ يَعْلَمُهُ اللّهُ ﴾ . حثّ على البرّ . ﴿ وَتَكَزُوّدُواْ فَلِنَ خَيْرَ الزّادِ النّفُوكَ ﴾ . قيل : كانوا يحجّون من غير زاد ، فيكونون كَلاّ على النّاس ، فأمروا أن يتزوّدوا ويتقوا الإبرام والتشقيل على النّاس " . ﴿ وَالتّقُونِ يَكَأُولِي النّاس " . ﴿ وَاتَّقُونِ يَكَأُولِي اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّه

﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ بَحُنَامُ أَن تَبَعَنُوا فَعَسْلا مِن رَبِيكُمْ ﴾: تجارة . ورد: «كانوا يتاتمون بالتَجارة في الحج فرفع عنهم الجناح » . وفي رواية : «فضلاً أي : مغفرة » . ﴿فَهَا إِذَا أَفَضَيْعُ ﴾ : فال : «ومضيتم إلى مزد لفة » . أفضيتُم ﴿ فَأَذْ كُرُوا اللّهَ عِند الفسكم بكثرة ﴿مَنْ عَرَفَاتِ ﴾ . قال : «ومضيتم إلى مزد لفة » . ﴿ فَأَذْ كُرُوا اللّهَ عِند الفَه عَمِ الْحَرَامِ وَأَذْ كُرُوا كُمَا هَدَن عَنه ، ﴿ مِن فَبَايِه اللّه عَن الله والإيمان برسوله » . ﴿ وَإِن كُنتُم ﴾ : وإنه كنتم . ﴿ مِن فَبَايِه لَين الطّهَالَين عن دينه قبل أن يهديكم لدينه » .

﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا ﴾: ثم لتكن إفاضتكم ﴿ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ ٱلنَّاسُ ﴾ قال: «اي: من عرفات » ورد: «إن قريشاً كانوا لا يقفون بعرفات ، ولا يفيضون منه ، ويقولون : نحن أهل حرم الله فلا نخرج منه ، فيقفون بالمشعر ويفيضون منه ، فأمرهم الله أن يقفوا بعرفات ويفيضوا منه كسائر النّاس ، ١٠٠ .

١- الكافي ٤: ٣٣٩، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله الملك.

٢ ـ في ﴿ اللَّهِ ﴾ : ﴿ وَالثَّقَلِ ۗ .

٣-راجع: الكشَّاف! : ٣٤٧؛ و البيضاوي! : ٢٢٥.

١- مجمع البيان ٢-١: ٣٩٥. لكنّه نقله بلفظ: •قيل عن ابن عبّاس و مجاهد و الحسن و عطا. ثمّ يقول:
 و هو المرويّ عن المّتنا.

٥ المصدر: عن ابي جعفر لللله .

٦،٧و٨\_تفسير الإمام للجيِّكة: ٦٠٥.

٩\_البيضاوي١ : ٣٢٧.

١٠ ـ مجمع البيان ١-٢ : ٢٩٦، عن أبي جعفر اللَّيْمَ؟؛ والعيَّاشي١ : ٩٧، الحديث: ٢٦٦، عن أبي عبدالله للمؤلِّذ.

أقول: وعلى هذا فمعنى "ثُمَّ" التَّرتيب في الرَّتبة كما في قولك: أحسن إلى النَّاس ثمّ لا تحسن إلى غير كريم. وفي رواية: "إنَّ قوله: "فَإِذَا أَفَضْتُم" مساخر عن قوله: "ثُمَّ أفيضُوا" ، وعلى هذا يكون "ثُمَّ بعناه الظاهر. وفي أخرى: "إنَّ المراد بقوله: "ثُمَّ أفيضُوا" الإفاضة من المشعر إلى منى، ٢. وعلى هذا فلا إشكال.

﴿ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهِ مِن جاهليّتكم في تغيير المناسك. ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَجِيكُ ﴾. قال: «للتّاثبين» ".

﴿ فَإِذَا قَصَى يَتُم مَّنَاسِكُكُمُ فَأَذَكُرُوا أَللَّهُ كَازِكُرُ وَابَاءً كُم ﴾ . ورد: «كانوا إذا فرغوا من الحجّ ، يجتمعون هناك ، يعدون مفاخر آبائهم ومآثرهم ، فامرهم الله أن يذكروه مكان ذكر آبائهم في هذا الموضع ، \* . ﴿ أَوَ أَشَكَدُ ذِكْرًا ﴾ قال : «بان يزيدوا فيذكروا نعم الله سبحانه وآلاءه ويشكروا نعماءه ؛ لأن آباءهم وإن كانت لهم عليهم أياد ونعم ، فنعم الله عليهم أعظم وأياديه عندهم أفخم ، ولأنه تعالى هو المنعم بتلك المآثر والمفاخر على آبائهم وعليهم ".

﴿ فَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ رَبِّنَا ۚ النِّنَا﴾ مِنْحَنَنَا ۚ ﴿ فِى ٱلدُّنْيَا﴾ خاصة ﴿ وَمَالَهُ فِى ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَنْقِ ﴾ : نصيب وحظ ؛ لانَّ همة مقصور على الدّنيا . قال : الايعمل للآخرة عملاً ولا يطلب فيها خيراً ، ٧ .

﴿ وَمِنْهُ مِمَّن يَكُولُ رَبَّنَا مَالِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً ﴾ كالصّحة والامن و ورد : (السّعة في

١ ـ مجمع البيان ١ ـ ٢ : ٢٩٦ .

٢و٣\_تفسير الإمام للثبيّة: ٦٠٥.

\$و٥\_مجمع البيان ١-٢: ٢٩٧، عن ابي جعفر اللَّجْلا.

٦-المنتج: العطاء. يقسال: مَنْحَتُهُ مَنْحَساً اي: أعطيتُه. والاسم: المنتخة بالكسسر وهي العطية.
 مجمع البحرين ٢: ١٥٤ (منح).

٧\_تفسير الإمام للجيُّلا: ٦٠٦.

المعاش وحسن الخلق؛ ( ﴿ وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةٌ ﴾ كالرّحمة والزّلفة . و ورد: (رضوان الله والجنّة؛ ( وفي رواية : (في الدّنيا المرأة الصّالحة ، وفي الآخرة الحوراء، ( ﴿ وَقِينَا عَذَابَ ٱلنّارِ ﴾ بالمغفرة والعفو . و ورد: (امرأة السّوء) ! .

أقول: كلَّ ذلك أمثلة للمراد بها، فلا تنافي بينها.

﴿ أُوْلَتُهِكَ لَهُمْ وَعَيِيبٌ مِّمَاكُسَبُواً ﴾ قال: «من ثواب ما كسبوا ـ قال: ـ في الدّنيا وفي الآخرة » . ﴿ وَاللّهُ سَرِيعُ لَلْحَسَابِ ﴾ . قال « يحاسب الخلايق كلهم في مقدار لمح البصر ، أو قال: « لأنّه لا يشغله شان عن شان ، ولا محاسبة عن محاسبة ، فإذا حاسب واحداً فهو في تلك الحال محاسب للكلّ يتم حساب الكلّ بتمام حساب الواحد ، وهو كقوله تعالى: "ما خَلْقُكُمْ وَلا بَعْنُكُمْ إلا كَنَفْس واحدة " » ٧ .

﴿ وَاذْكُرُوا اللّهَ فِي أَيْكَامِ مُعَدُودَاتُ ﴾ . «يعني: آيّام التّشريق. و ذكرالله فيها: التّكبير المعهود عقيب الصّلوات المعهودة» . كذا ورد^ . ﴿ فَمَن تَعَجَّلُ ﴾ النّفر من منى ﴿ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ بعد يوم النّحر ﴿ فَكَمْ النَّالَثُ ﴿ فَكَنْ تَعَجَّلُ ﴾ النّفر النّالث ﴿ فَلَا إِنَّمَ عَلَيْتُهِ وَمَن تَلَخَّرُ ﴾ حتّى رمى في اليوم النّالث ﴿ فَلَا إِنَّمَ عَلَيْتُهِ وَمَن تَلَخَّرُ ﴾ حتّى رمى في اليوم النّالث ﴿ فَلَا إِنْمَ عَلَيْهِ وَلَا ذنب له ٩٠ . ﴿ لِمَنِ اتَّقَلَى ﴾ .

قال: «نفي الإثم إنّما هو لمن اتّقى الله عزّوجًل» ١٠. وفي رواية: «اتّقى الكبائر» ١١.

١ و٢\_الكافي ٥: ٧٦، الحديث: ٢؛ والعيّاشي ١: ٩٨، الحديث: ٢٧٤و٢٧٥؛ و مجمع البيان ١-٢: ٢٩٧، عن أبي عبدالله الليّلة.

٣و٤\_البيضاوي١: ٢٢٩، عن على اللجلاء

٥ ـ تفسير الإمام للجيّة: ٦٠٦.

٦\_مجمع البيان ٢-١: ٢٩٨.

٧\_تفسير الإمام للللة: ٦٠٦. والآية في سورة لقمان(٣١): ٢٨.

٨\_العيَّاشي١ : ٩٩، الحديث: ٢٧٦ إلى ٢٧٩؛ و جوامع الجامع ١ : ١١٣، عن أبي عبدالله لللُّبِّلا.

٩\_ من لا يحضره الفقيه ٢ : ٢٨٩، الحديث: ١٤٢٧، عن أبي عبدالله للللمج.

١٠ ـ المصدر: ٢٨٨، الحديث: ١٤١٧، عن أبي جعفر للمُثِّلاً.

١١\_القمَّي١: ٧٠؛ والكافي٤: ٥٢٢، الحديث: ١٠، عن أبي عبدالله للللِّمة.

وفي أخرى: "اتقى الكبر وهو أن يجهل الحق ويطعن على أهله". وفي أخرى: "اتقى الصيد في إحرامه". وفي أخرى: "اتقى الصيد حتى ينفر أهل منى النفر الأخير". وفي أخرى: "اتقى ما حرم الله عليه في إحرامه". وفي رواية: "يعني من مات قبل أن يمضي فلا إثم عليه، و من تأخر فلا إثم عليه، لمن اتقى الكبائر يعني تأخر موته". و ورد: "أنتم و الله هم. إن رسول الله عليه قال: لايثبت على ولاية على إلا المتقون". وفي رواية: "إنّما هي لكم و النّاس سواد وأنتم الحاج". ﴿ وَالتَّقُوا اللّه وَاعْلَمُوا النّاس سواد وأنتم الحاج".

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاصِ مَن يُعْجِبُكَ قُولُمُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا ﴾: يروقك ويعظم في قلبك ﴿ وَمِنَ ٱلنَّامِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْ

﴿ وَإِذَا تَوَكَىٰ ﴾ قبال: «ادبر و انتصرف عنك» . وقيل: ملك الامر وصار والياً ١٠. ﴿ سَكَمَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُقْسِدَ فِيهَا وَيُهَا لِكَ ٱلْمَرْثَ وَٱلنَّسَلُ ﴾ قال: «بظلمه وسوء سيرته» ١١. ورد: «إنّ الحرث هنا: الدّين، والنّسل: النّاس، ١٢. ﴿ وَاللّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفَسَادَ ﴾ .

١\_الكافي ٤ : ٢٥٢، الحديث: ٢؛ و معاني الاخبار : ٢٤٢، الحديث: ٥و٦، عن ابي عبدالله اللُّلِّة.

٢\_مجمع البيان ١٦٦: ٢٩٩؛ والعيَّاشي١: ٩٩، الحديث: ٢٨٠، عن أبي جعفراللَّكِلَّا.

٣ ـ من لا يحضره الفقيه ٢ : ٢٨٨ ، الحديث: ١٤١٥ ، عن أبي عبدالله اللللة.

٤\_العيَّاشي١ : ٩٩، الحديث: ٢٨٠، عن أبي جعفرالطُّكِّلا.

٥ الكافي ٤: ٥٢٢، الحديث: ١٠، عن أبي عبدالله الله .

٦\_العيَّاشي١ : ١٠٠، الحديث: ٢٨٥، عن أبي جعفر اللَّجِيَّة.

٧- الكافي؛ : ٥٢٣، الحديث: ١٢، عن ابي عبدالله اللَّبِّة. و سواد النَّاس: عوامُّهم.

٨ و٩ ـ تفسير الإمام لللله: ٦١٧.

١٠ ـ مجمع البيان ٢-١: ٣٠٠، عن ضحَّاك.

١١\_العيَّاشي١: ١٠١، الحديث: ٢٩٠، عن أميرالمؤمنين لللَّيِّلاً.

١٢\_القمَّى١: ٧١؛ و مجمع البيان ١-٢: ٣٠٠، عن أبي عبدالله اللَّيِّة.

• • أ 🗖 الأصفى/ ج ١ 🗖 الآية: ٢٠٨ ـ ٢٠٨

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ أَتَّقِ اللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْحِزَّةُ إِلْمِثْمِ ﴾ : حملته الأنفة وحميّة الجاهليّة على الإثم الذي يؤمر باتقائه لجاجاً، فيزداد إلى شرّه شرا ويضيف إلى ظلمه ظلماً ». كذا وردا. ﴿ فَحَسْبُهُ جَهَنَمُ وَلِيسْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ .

﴿ وَمِنَ النَّامِ مَن يَشْرِى نَفْسَكُ ﴾ : يبيعها ببذلها لله ﴿ أَبْتِغَاءَ مَرْ مَنَاتِ اللَّهِ ﴾ : طلباً لرضاه، قال: ﴿ فيعمل بطاعته ويامر النّاس بها ﴾ آ. وردت في عدّة أخبار عاميّة وخاصيّة : ﴿ إِنّها نزلت في علي َ الحَيِّلَة ، حين بات على فراش رسول الله عَيْلًا وهرب النّبي إلى الغار ٣ . وفي رواية : ﴿ إِنّ المراد بها الرّجل يقتل على الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر ٤ أ . يعني : هي عامة وإن نزلت خاصة . ﴿ وَٱللَّهُ رَهُ وَفَيْ إِلَيْهِ بَالْهِ مِن اللهُ مَن علم اللهُ مَ تبلغه آمالهم ، وامّا الطالبون لرضا ربّهم في بلغهم أقصى أمانيهم ويزيدهم عليها ما لم تبلغه آمالهم ، وامّا الفاجرون فيرفق في دعوتهم إلى طاعته ولا يقطع من علم أنه سيتوب عن ذنبه عظيم كرامته ٥ .

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَا مَنُوا أَدْخُلُوا فِي ٱلسِّلْمِ ﴾ . قال : "في المسالمة إلى دين الإسلام" . اقول : يعني في الاستسلام والطّاعة . و في رواية : "في ولايتناه ٧ .

﴿كَافَـٰهُ ﴾: جميعاً ﴿وَلَاتَـنَّبِعُواْخُطُوَىتِٱلشَّـيَطَانِ ﴾ بالتّفرّق والتّفريق. و ني رواية : ابولاية فلان وفلان ٩٠.

أقول: لاتنافي بين التّفسيرين في الكلمتين؛ فإنّ الولاية ركن الطّاعة أو المعصية وبها يتمّ الإسلام.

١\_تفسير الإمام للثبيّة: ٦١٧.

٢-المصدر: ٦٢١.

٣-راجع من الخاصة: منجمع البيسان ١-٢: ٣٠١؛ و العبيّاشي ١: ١٠١، الحمديث: ٢٩٢؛ والبرهان
 ٢:٦:١، و من العامّة: الجامع لاحكام القرآن ٢: ٢١؛ و التّفسير الكبير (للفخر الرّازي)٥-٦: ٢٢٣.

٤\_مجمع البيان ٢-١ : ٣٠١: مروياً عن اميرالمؤمنين للمجلُّة.

٥و٦ـ تفسير الإمامﷺ: ٦٢١.

٧-الكافي١ : ٢١٧، الحديث: ٢٩؛ و العيّاشي١ : ١٠٢، الحديث: ٢٩٧، عن أبي جعفر للللمّا.

٨ - العيّاشي ١ : ١٠٢، الحديث : ٢٩٤، عن أبي عبدالله للمُكالد .

## ﴿إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴾.

﴿ فَإِن زَلَلْتُم ﴾ عن الدّخول في السّلم ﴿ مِنْ بَعْدِمَا جَآءَتَكُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ فَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيرٌ ﴾ : غالب لا يعجزه الانتقام منكم ﴿ حَكِيمٌ ﴾ لاينتقم إلا بالحقّ.

﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ اللّهُ ﴾ يعني امره و باسه ﴿ فِي ظُلُلُو مِنَ الْفَكَامِ وَالْمَكَيْكُ ﴾ وفي رواية: «هكذا نزلت: إلا أن ياتيهم الله بالملائكة في ظلل من الغمام» أ. وفي أخرى: «يعني ياتيهم الله في ظلل من الغمام وياتيهم الملائكة كما كانوا اقترحوا عليك اقتراحهم المحال ٤٠٠ ويستفاد من بعضها أنّ المراد به الرّجعة وخروج القائم. ﴿ وَقَيْنِي ٱلْأَمْرُ ﴾ : و أمّ أمر إهلاكهم وفرغ منه. وفي الرّواية الاخيرة: «قضاء الأمر: الوسم على خرطوم الكافر» آ. ﴿ وَإِلَى اللّهِ مُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴾ .

﴿ سَلَ بَنِي إِسَرَهِ بِلَ كُمْ ءَاتَيْنَكُم مِن ءَايَتِم بَيْنَةً ﴾ • فمنهم من آمن ومنهم من جحد ومنهم من اقر ومنهم من بدّل كذا قرأه الصّادق اللّبي . ﴿ وَمَن يُبَدِّلُ فِعْمَةَ اللّهِ ﴾ : آياته التي هي سبب الهدى والنّجاة الذين هما أجل النّعم، بجعلهما سبب الضّلالة وزيادة الرّجس. ﴿ مِنْ بَعْدِمَا جَاءَتُهُ فَإِنَّ اللّهَ شَدِيدًا لَعِقَابٍ ﴾ .

﴿ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنِيا﴾ : حسنت في اعينهم وأشربت محبّها في قلوبهم، حتّى تهالكوا عليها ﴿ وَيَسْخُرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ من فقراء المؤمنين الذين لاحظ لهم منها ﴿ وَ ٱلَّذِينَ ٱتَفَوّا ﴾ من المؤمنين ﴿ فَوْقَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ لائهم في عليين وفي الكرامة ، وهم في سجّين و في النّدامة ﴿ وَاللّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ ﴾ في الدّارين ﴿ مِنْيرِ

١ ـ التَّوحيد: ١٦٣، الباب: ٢٠، الحديث: ١، عن أبي الحسن الثَّاني للبُّلَّةِ.

٢\_تفسير الإمام لللله : ١٠٤٠، و فيه : ﴿ وَ تَأْتِيهُمُ الْمُلائِكَةُ ۗ .

٣- العيَّاشي ١ : ١٠٣ ، الحديث : ٣٠٣ ، عن أبي جعفر اللَّهِ ٪ .

٤\_ في «ب؛ و اجا: اكذا قراءة).

٥ . الكافي ٨ : ٢٩٠ ، الحديث : ٤٤٠ ، عن أبي عبدالله المثلا.

لايحصى.

﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ ﴾ قال: "قبل نوح" . ﴿ أُمَّةً وَحِدَةً ﴾ قال: "على الفطرة لامهتدين ولا كافرين، ولم يكونوا ليهتدوا حتى يهديهم الله . أما تسمع إبراهيم يقول: "كَنْ لَمْ يَهُدني رَبِي لَأَكُونَنَّ مِنَ الْقُومِ الضّالِينَ " أي ناسياً للميثاق " . ﴿ فَبَعَثَ اللّهُ ٱلنَّيِيّنَ مُبَشَيْرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ قال: اليتخذ عليهم الحجة " . ﴿ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِذَلَبَ بِالْحَقِ لِيَحْكُم بَيْنَ وَمُنذِرِينَ ﴾ قال: اليتخذ عليهم الحجة " . ﴿ وَأَنزَلَ مَعَهُم ٱلْكِذَلَبَ بِالْحَقِ لِيَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا أَخْتَلَقُو أُفِيه ﴾ ثم اختلفوا بعد البعث على الرّسل، في الإيمان بهم والكفر، ثم النّاسِ فيما أَخْتَلَقُو أُفِيه ﴾ ثم اختلفوا بعد البعث على الرّسل، في الإيمان بهم والكفر، ثم في الكتاب بعد الإيمان، كما قال: ﴿ وَمَا أَخْتَلَفَ فِيهِ إِلّا الّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَاجَاءَتُهُمُ أُلِي الْكِتَابِ الّذي أُنزل لإزالة الخلاف، سبباً في شدة الاختلاف. أَبْرَيْنَ أُوتُوهُ مِنْ يَشَدَة الاختلاف. أَبْرَيْنَ أُوتُوهُ مِنْ يَشَدَة الاختلاف. في الدّنيا ﴿ فَهَدَى اللّهُ الّذِينَ عَامَنُوا فِيهِ مِنَ الْعَقِ ﴾ . بيان لـ قماه ، ﴿ مِإِذَنِهُ مُ قَاقَةُ بَهْدِى مَن يَشَكَهُ إِلّى مِرَطِ لَمُنا أَخْتَلَقُوا فِيهِ مِنَ ٱلْعَقِ ﴾ . بيان لـ قماه . ﴿ مِإِذِنِهُ مَ قَاقَةُ بَهْدِى مَن يَشَكَهُ إِلَى مِرَطِ مُنْ اللّهُ الْقَالَةُ عَلَى الدّنيا ﴿ فَهَدَى اللّهُ الّذِينَ عَرَالًا مِنْ مِنْ اللّهُ اللّهِ الْحَدَى مَن يَشَكَهُ إِلَى مِرَطِ مُنْ الْعَلَافَ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الدّنية عِلَى الدّنيا ﴿ فَهَدَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ النّهُ اللّهُ الْحَدَى اللّهُ المُنْ اللّهُ اللّهُ

﴿ أَمْ حَسِبُتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْبَحْنَ عَلَى السبعاد للحسبان وتشجيع للمؤمنين على الصبر والنّبات مع الذين اختلفوا عليهم وعداوتهم لهم. ﴿ وَلَمَّا يَأْتِكُم ﴾ : متوقع إتبانه منتظر ﴿ مَثُلُ الّذِين خَلُوا مِن قَبْلِكُم ﴾ حالهم التي هي مثلٌ في الشدّة ﴿ مَسّتَهُم الْبَاسَاءُ وَالْفَرْلَة ﴾ من القتل والخروج عن الإهل والمال ﴿ وَزُنْزِلُوا ﴾ : وأزعجوا إزعاجاً شديدا با اصابهم من الشدايد ﴿ حَتَى يَعُولَ الرّسُولُ وَالّذِينَ ءَامَنُوا مَعَمُ مَتَى نَصْرُ إِنّهُ ﴾ استبطاء له، لتناهي الشدّة واستطالة المدة، بحيث تقطعت حبال الصبر. ﴿ آلا إِنَ نَصْرَ اللّهِ فَي بِنُهُ ﴾ . فقيل لهم ذلك، إسعافاً لهم إلى طلبتهم من عاجل النصر. ورد: «فما تمدّون أعينكم الستم آمنين؟ لقد كان من قبلكم من هو على ما انتم عليه، يؤخذ، فيقطع يده أعينكم الستم آمنين؟ لقد كان من قبلكم من هو على ما انتم عليه، يؤخذ، فيقطع يده

١ - العيَّاشي ١ : ١٠٤ ، الحديث : ٣٠٦ ، عن أبي عبدالله الله .

٣- المصدر، الحديث: ٣٠٩، عن أبي عبدالله للجَّلة. و الآية في سورة الإنعام(٦): ٧٧.

٣- العيَّاشي ٢: ١٦٤، الحديث: ٨١، عن أبي عبدالله الله ٢.

ورجله ويصلب، ثمّ تلا هذه الآية، ١٠

﴿ يَسْتَلُونَكُ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلُ مَا أَنفَقَتُ مِنْ خَيْرٍ ﴾ : من مال ﴿ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَأَلْأَقْرَبِينَ وَأَلِمَتَكِينِ وَإِنِ ٱلسَّكِيلِ ﴾ . سئل عن المنفق، فأجاب ببيان المصرف، لأنه أهم ؛ إذ النّفقة لا يعتد بها إلا إذا وقعت موقعها . قيل : وكان السّؤال متضمّناً للمصرف أيضاً لا ، وإن لم يذكر في الآية . ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللّهَ يَعِيمُ عَلِيكُ ﴾ يعلم كنهه و يوفي ثوابه .

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوكُرُهُ لَكُمْ وَعَسَىٰ آن تَكُرَهُواْ شَيْعًا ﴾ في الحال ﴿ وَهُو خَيرٌ لَكُمْ ﴾ في العاقبة. وهكذا اكثر ما أمرنابه ؛ فإن الطبع يكرهه وهو مناط صلاحنا وسبب فلاحنا ﴿ وَعَسَىٰ آن تُعِبُّوا شَيْعًا ﴾ في الحال ﴿ وَهُو شَرٌ لَكُمْ ﴾ في المآل. وهكذا اكثر ما نهينا عنه ؛ فإن النّفس تحبّه وتهواه وهو يفضي بنا إلى الرّدى، وإنّما ذكر "عسى" لأنّ النّفس إذا ارتاضت ينعكس الامر عليها. ﴿ وَاللّهُ يُعَلّمُ ﴾ ما هو خير لكم ﴿ وَأَنتُهُ لَا اللهُ الرّدى . وقي في المَا مَو خير لكم ﴿ وَأَنتُهُ لَا اللهُ الرّدَا اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ

﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلثَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ ﴾ . قيل: قتل المسلمون مشركاً في غُرة رجب، وهم يظنونه من جمادي الآخرة ، فقالت قريش: قد استحل محمد الشهر الحرام؛ فسئل ، فنزلت " . ﴿ قُلْقِتَ الَّ فِيهِكِيدٌ ﴾ : عظيم . تمّ الكلام ثمّ ابتداو قال : ﴿ وَصَدَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَكُغُرُ ابِدٍ وَ الْمَسْجِدِ الْمَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ عِنهُ أَكْبُرُ عِندَ أَقَعُ ﴾ : ولكن ما فعلوا بك من الصدّ عن الإسلام والكفر بالله و بالمسجد و إخراجك والمؤمنين منه ، أعظم وذراً عند الله من القتل الذي وقع في الشهر الحرام . ﴿ وَٱلْفِتْنَةُ ﴾ يعني الكفر وساير ما فعلوا

١\_الخرايج و الجرايح٣: ١١٥٥، الحديث: ٦١، عن عليَّ بن الحسين عليهماالسَّلام.

٢\_مجمع البيان ١-٢: ٣٠٩؛ والكشَّاف١ : ٣٥٦؛ والبيضاوي١ : ٣٣٣.

٣\_مجمع البيان ١٦٠: ٣١٣؛ والكشَّاف ١ : ٣٥٦؛ والبيضاوي ١ : ٣٣٤.

﴿ أَحَتَ بَرُ مِنَ الْفَتْلِ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَقَّ يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَمَن يَرْتَ دِ وَالْحَبُ مِنَ الْفَراتِ مِن مُن اللهُ مِن اللهُ ا

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُوْلَتِهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيتُهُ ﴾ .

ويَسَعُلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَ آ إِنَّمْ حَكِيرٌ ﴾. ورد: «إن الخمر راس كل إثم ومفتاح كل شر» الم و وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ ﴾ كالطرب وكسب المال وغيرهما ﴿ وَإِنْهُ هُمَ ٱلْكَبُرُ مِن نَفْعِهِمَ أَ ﴾ أي المفاسد التي تنشأ منهما أعظم من المنافع المتوقعة منهما. «هي أول آية نزلت في الخمر من الأربع التي كلُّ متاخرة منها أغلظ واشد في التّحريم من التي قبلها، ليوطن أن النّاس انفسهم عليه ويسكنوا إلى نهي الله فيها، وليكون أصوب لهم إلى الانقياد وأقرب لنفارهم ». كذا ورد ". وياتي الفاظه مع تمام الكلام في الخمر في "المائدة " ؟ إن شاءالله .

﴿وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَايُنفِقُونَ﴾: ما قدر الإنفاق؟ ﴿قُلِٱلْمَـغُوُّ﴾ قال: «الوسط» • . وفي رواية: «ما يفضل عن قوت السّنة» ٢.

أقول: العفو نقيض الجهدوهو أن ينفق ما تيسّر له بذله. ورد: «يأتي أحدكم بماله كلّه يتصدّق به ويجـلس يتكفّف النّاس؛ إنّما الـصّدقة عن ظهـر غني،٧. أقول: يعني ما

١- الكافي٦ : ٢٠٢، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله اللَّبُذ، عن النَّبيُّ ﷺ، و الحديث٩، عن أبي عبدالله لللُّمِّد. ٢- كذا في النُّسَخ و لعلّ الصّواب: «عليها».

٣- الكافي ٦: ٦٠٦-٢٠١، الحديث: ٢، عن يعض اصحابنا مرسلاً.

٤ ـ ذيل الآية: ٩١ .

٥ الكافي ٤: ٥٢، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله للمالة.

٦\_مجمع البيان ١-٢: ٣١٦، عن ابي جعفر للمثلة.

٧-راجع: اللَّرَ المنثور ١ : ٦٠٨؛ و سنن الدَّارمي ١ : ٣٩١، عن النَّبيِّ ﷺ.

أبقى غنى.

ورد: "إنّها نسخت بآية الزّكاة" . ﴿ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيِنَتِ لَمَلَّكُمْ تَنَفَّكُرُونَ ﴿ .

﴿ فِي الدِّنيَا وَ الآخِرَةُ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْيَتَكُنَ ﴾. ورد: المّا نزلت: "إنَّ الّذينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الْيَنَامَى ظَلْماً " . وفي رواية: "وَ آتُوا الْيَنَامَى أَمُوالَهُمْ " ، كرهوا مخالطة اليتامى فشق ذلك عليهم، فشكوا، فنزلت " . ﴿ قُلْ إِصَلاحِهُمْ أَمُّمْ ﴾ : مشاركتهم الإصلاحهم ﴿ خَيْرَ اللهُمْ مِن مجانبتهم ﴿ وَإِن تُحَالِطُوهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ ﴾ في الدّين، ومن حقّ الآخ أن يخالط. ورد: التخرج من أموالهم قدر ما يكفيهم وتخرج من مالك قدر ما يكفيك، ثمّ تنفقه " . ﴿ وَاللّهُ يَعْمَلُمُ المُفْسِدَ مِنَ الْعَنت، وهي المشقة، يَعْمَلُمُ المُفْسِدَ مِنَ الْعَنت، وهي المشقة، ولم يجوز لكم مداخلتهم ﴿ إِنَّ اللّهُ عَنْ مَرْحَكِيمٌ ﴾ .

﴿ وَلَا لَنَكِمُ وَالْمُشْرِكُتِ ﴾ : لا تزوجوهن ﴿ حَقَّى يُوْمِنَ وَلَا مَنْ عَمُوكَة ﴿ مُوْمِنَةً مُنْ يَرْ مُشْرِكَة ﴾ علوك ﴿ وَلَا تُنكِمُ وَالْمُشْرِكِينَ ﴾ : لا تزوجوا منهم المؤمنات ﴿ حَقَّى يُوْمِنُواْ وَلَعَبْدُ مُوْمِنُ ﴾ علوك ﴿ خَيْرٌ مِن مُشْرِلُو ﴾ حر لا تزوجوا منهم المؤمنات ﴿ حَقَّى يُوْمِنُواْ وَلَعَبْدُ مُوْمِنُ ﴾ علوك ﴿ خَيْرٌ مِن مُشْرِلُو ﴾ حر ﴿ وَلَوَ أَعْجَبَكُمْ ﴾ جماله أو ماله أو حاله ﴿ أُولَئِهِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَ الله يُدْعُوا إِلَى النَّارِ وَ الله يَدْعُوا إِلَى النَّارِ وَ الله منسوخة وَ الْمَعْفِرَة بِإِذْنِوهُ وَبُهِينَ عَلَيْكِ مِلْكُمُ مِينَدُ كُونَ ﴾ . ورد: إن هذه الآية منسوخة وَالْمَعْفِرَة بِإِذْنِوهُ وَبُهِينَ عَلَيْكُولُ بِقُولُه تعالى : \* وَالْمُحْصِنات مِن اللَّذِينَ اوتُوا الْكِتَابُ \* . كماياتي في المائدة \* .

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْهُو أَذَى ﴾: مستقذر يؤذي من يقربه، نفرة منه له

ا\_مجمع البيان الـ٢: ٣١٦، عن أبي جعفر اللجَّة.

٢ ــ القَمَى! : ٧٢، عن أبي عبدالله اللَّيِّلاً. والآية في سورة النَّساء(٤): ١٠.

٣-مجمع البيان: ٣-٤: ٤. و الآية في سورة النّساء (٤): ٢

٤ - الكافي ٥ : ١٣٠ ، الحديث : ٥ ، عن أبي عبدالله للمجيِّر .

٥ القمّى ١ : ٧٣.

٦ ـ ذيل الآية: ٥.

﴿ فَأَعَتَزِلُوا النِّسَآءَ فِي الْمَحِيضِ ﴾ : فاجتنبوا مجامعتهن ﴿ وَلَا نَقْرَبُوهُنَ ﴾ بالجماع ﴿ حَقَى يَظْهُرُنَ ﴾ : ينقطع الدّم عنهن . وعلى قراءة التشديد : يغتسلن . ورد : «لياتها حيث شاء ، ما اتّقى موضع الدّم » أ . ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ ﴾ : اغتسلن ﴿ فَأَتُوهُ كَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللّهُ ﴾ قال : «فاطلبوا الولد من حيث أمركم الله » ٢ .

أقول: يعني الماتي الذي أمركم به وحلّله لكم. وإنّما استفيد طلب الولد من لفظة المن٤.

﴿ إِنَّ أَللَهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَيِينَ ﴾ من الذّنوب ﴿ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ بالماء والمتنزّه بن عن الأقذار . ورد: «كانوا يستنجون بالكراسف" والأحجار، ثمّ احدث الوضوء، يعني الاستنجاء بالماء، وهو خلق كريم، فامر به رسول الله ﷺ وصنعه فنزلت، أ

﴿ فِسَآ أَوُكُمْ حَرِثُ لَكُمْ ﴾ : مواضع حرث ﴿ فَأَتُوا حَرَفَكُمْ أَنَى شِعْتُمْ ﴾ قال: "متى شئتم في الفرج ٥٠ . وفي رواية : "أي ساعة شئتم ٥٠ . وفي أخرى : "إنّ اليهود كانت تقول : إذا أتى الرّجل المرأة من خلفها خرج ولده أحول ، فانزل الله : " نساؤكُمْ حَرَّثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرَّثُكُمْ أَنَى شَتْتُمْ \* : من خلف أو قدام خلافاً لليهود ، ولم يعن في ادبارهن ٧٠ .

﴿ وَ قَدِّمُوا ۚ لِأَنْفُسِكُمْ ﴾ ما يدّخر لكم من العمل الصّالح. و قبيل: هو طلب الولد^. وقيل: هو طلب الولد^. وقيل: التّسمية على الوطي ٩. ﴿ وَالتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنْكُمُ مُلَاقُوهُ وَبَشِيرًا لَمُؤْمِنِينَ ﴾: من صدَّقك و امتثل امرك.

١-التَّهذيب١ : ١٥٤، الحديث: ٤٣٦؛ و الاستبصار١ : ١٢٨، الحديث: ٤٣٧، عن أبي عبدالله للكبُّة.

٢ التَّهذيب٧: ١٤، الحديث: ١٦٥٧، عن أبي عبدالله المُّكِّد.

٣\_الكراسف جمع كُرُسف و هو القطن. لسان العرب ٢٩٧١ (كرسف).

٤ - الكافي ٣: ١٨ ، الحديث: ١٣ ، عن أبي عبدالله المبيدة .

٥ القمّى ١ : ٧٣، عن أبي عبدالله المثلِّد.

٦\_العيّاشي ١ : ١١١، الحديث: ٣٣٥، عن أبي عبدالله اللَّيِّلا.

٧ ـ المصدر، الحديث: ٣٣٣، عن أبي الحسن الرضالطيَّة.

٨و٩ ـ مجمع البيان ١-٢: ٣٢١؛ و الكشَّاف ١ : ٣٦٢.

﴿ وَلا يَعْمَا وَ اللّهَ عَلَى الأول: لا يَجعلوا الله حاجزاً لما حلفتم عليه من انواع والمعرض للامر. والمعنى على الاول: لا يجعلوا الله حاجزاً لما حلفتم عليه من انواع الخير، فيكون المراد بالإيمان الأمور المحلوف عليها. وعليه ورد في تفسيرها: "إذا دُعيت نصلح بين اثنين فلا تقل علي يمين أن لا أفعل". وعلى الثّاني: لا يجعلوا الله معرضاً لا يمانكم فتبتذلوه بكثرة الحلف. وعليه ورد: "لا تحلفوا بالله صادقين ولا كاذبين، فإنّ الله يقول: ... وتلا الآية " . ﴿ أَن تَبَرُّوا وَتَتَقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النّاني . بيان للا يمان، أي الأمور المحلوف عليها من الخيرات على الأول، وعلّة للنّهي على الثّاني . أي: أنهاكم عنه إرادة بركم و تقواكم و إصلاحكم بين النّاس فإن الحلاف مجترئ على الله تعالى والمجترئ على الله تعالى لا يكون براً متقياً ولا موثوقاً به في إصلاح ذات البين، ولذلك ذمّه الله في قوله: " و لا تُطع كُلَّ حَلاف مَهين " " . ﴿ وَ أَللّهُ سَمِيعُ ﴾ لا يمانكم ﴿ عَلِيسَمُ ﴾ بنياتكم .

﴿ لَا يُوَايِنَدُكُمُ اللهُ ﴾ بالعقوبة والكفارة ﴿ فِاللَّهُ فِي آَيْمَنِكُمْ ﴾ : "بالساقط الذي لاعقد معه ، بل يجري على عادة اللسان لمجرد التاكيد". كذا وردا . ﴿ وَلَنكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتُ قُلُوبُكُمْ ﴾ : بما واطات فيها قلوبكم السنتكم وعزمتموه ، كقوله تعالى : "بِمَا عَقَدْتُمُ الأَيْمَانَ " فإن كسب القلب هو العقد والنّية والقصد . ﴿ وَاللَّهُ غَفُورُ عَلِيمٌ ﴾ .

﴿ لِلَّذِينَ يُوْلُونَ مِن فِسَآمِهِم ﴾: يحلفون على أن لايجامعوهن مضارة لهن. والإيلاء: الحلف. وتعديته بـ على "، ولكن لمّا ضمّن هذا القسم معنى البعدعدى بـ "من " ﴿ رَبُّهُ مُ أَرْبِعَةِ أَشَهُم ﴾: انتظارها و التّوقف فيها، فلايطالبوا بشيء. ﴿ فَإِن فَأَيْو ﴾: رجعوا إليهن بالحنث وكفارة اليمين وجامعوا مع القدرة و وعدوها مع العجز،

ا و٢\_العيّاشي١ : ١١٢، الحديث: ٣٤٠.

٣\_القلم (٦٨): ١٠.

٤\_مجمع البيان ٢\_١ : ٣٢٣، عن أبي جعفر و أبي عبدالله عليهما السّلام؛ والكشّاف ١ : ٣٦٣، عن الشّافعي . ٥\_المائدة (٥) : ٨٩ .

## ﴿ فَإِنَّ أَلَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثٌ ﴾ لايتبعهم بعقوبة .

﴿ وَإِنْ عَزَمُوا الطّلَاقَ فَإِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ ﴾ لطلاقهم ﴿عَلِيمٌ ﴾ بضميرهم. قال: «الإيلاء: ان يحلف الرّجل على امرأته ان لايجامعها، فإنْ صبرت عليه فلها أن تصبر، وإن رفعته إلى الإمام أنظره أربعة أشهر، ثمّ يقول له بعد ذلك: إمّا أن ترجع إلى المناكحة، وإمّا أن تطلق فإن أبى حبسه أبدأ ٤ . وفي رواية: «فإن مضت الاربعة أشهر قبل أن يمسّها فسكتت و رضيت فهو في حلّ وسعة ٢٠ .

﴿وَٱلْمُطَلَّقَتُ ﴾ يعني : المدخول بهن من ذوات الاقراء، لما دلّت الآيات والأخبار أن حكم غيرهن خلاف ذلك ﴿ يَمْرَيَّمُن ﴾ : ينتظرن ﴿ بِأَنفُسِهِنَ ﴾ : بقمعها وحملها على التربّص ﴿ ثَلَثَةَ قُرْوَةٍ ﴾ فلا يتزوّجن فيها . ورد : «القرء جمع الدّم بين الحيضتين "، والقروء : الاطهار ، فإذا رأت الدّم من الحيضة الثّالثة فقد انقضت عدّتها » أ .

﴿ وَلَا يَمِلُ مُكُنَّ أَن يَكْتُمُنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي أَرْحَامِهِنَ ﴾ "من الولد ودم الحيض استعجالاً في العدة وإبطالاً لحق الرّجعة". كذا ورد ". ﴿ إِن كُنَّ يُوْمِنَ بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَهُنَّ آمَقُ بِرَوْهِنَ بِاللّهِ وَالرّجعة إليهنَ ﴿ فِي ذَالِكَ ﴾: في زمان التربّص. ﴿ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَتُما ﴾ ولم يريدوا مضارتهن ﴿ وَلَمُنَ ﴾ حقوق عليهم ﴿ مِثْلُ الّذِي فِي السّرع ولا عَلَيْمِنَ ﴾ في الاستحقاق لا في الجنس ﴿ مِ المُعْرِفِ فِي \* الوجه الذي لاينكر في الشّرع ولا في عادات النّاس.

١ ـ القمّى ١: ٧٣، عن أبي عبدالله للكبيّة.

٢-الكافي٦: ١٣١، الحديث: ٤، عن أبي جعفر و أبي عبدالله عليهما السلام، و فيه: فإن مضت الاربعة
 الاشهر٤.

٣ ـ الكافي٦: ٩٩، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله المثيرة.

٤ ـ المصدر: ٨٨، الحديث: ٩، عن أبي جعفر الثبُّة.

٥- مجمع البيان ٢-١ : ٣٢٦، عن أبي عبدالله للثّلا؛ و القمي ١ : ٧٤؛ و الظّاهر أنّ ما في المتن هو مضمون
 الحديث و المستفاد منه، كما يظهر بعد التّامّل و المراجعة.

﴿ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَ دَرَجَةً ﴾: زيادة في الحق و فضيلة بقيامهم عليهن . ورد: "لها عليه أن يشبع بطنها ويكسو جنّتها وإن جهلت غفر لها الله . "وله عليها أن تطيعه ولا تعصيه ، ولا تتصدّق من بيته إلا يإذنه ، ولا تصوم تطوّعاً إلا يإذنه ، ولا تمنعه نفسها وإن كانت على ظهر قتب ، ولا تخرج من بيتها إلا يإذنه " . ﴿ وَأَلِلّهُ عَنِهِرُ ﴾ يقدر على الانتقام من خالف الاحكام ﴿ حَكِمُ ﴾ يشرعها لحكم ومصالح .

﴿ الطّلَقُ مَرَّتَانِ ﴾ (اي: التّطليق الرّجعي اثنتان؛ فإنّ النّالثة باين الله ورد ". سئل النّبي مَثِيًّ اين الثّالثة؟ فقال: افتسريح بإحسان، ﴿ فَإِمْسَاكُ مِعْمُوفٍ ﴾ بالمراجعة وحسن المعاشرة ﴿ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٌ ﴾ بان لايراجعها أو يطلقها الثّالثة بعد الرّجعة ﴿ وَلا يَحِلُ لَكُمْ أَن ثَاخُذُواْمِمًا عَالَيْتُمُوهُنّ ﴾ من المهر ﴿ شَيْعًا إِلّا أَن يَعَافًا أَلَا يُقِيما حُدُودَ اللّهِ الذي الذي الله عنها الله الله عنها عَدُودَ اللّهِ عَلَيْهِما فِها افْلَدَتْ بلامهما من وظايف الزّوجية ﴿ فَإِنْ خِفْتُم أَلَا يُقِيما حُدُودَ اللّهِ عَلَا جُمَاحَ عَلَيْهِما فِها أَفْلَدَتْ بلامهما عن وظايف الزّوجية ﴿ فَإِنْ خِفْتُم أَلَا يُقِيما حُدُودَ اللّهِ عَلَا جُمَاحَ عَلَيْهِما فِي الأَحْدُ، ولاعليها في الإعطاء. ورد: اإذا قالت جملة: الألفيع لك امرأه مفسراً أو غير مفسر، حل له ما اخذ منها وليس له عليها رجعة " . ﴿ يَاكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا أَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللهُ الللللهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

﴿ فَإِن طَلَقَهَا ﴾ قال: «يعني: التّطليقة الثّالثة» [. ﴿ فَلَا يَحِلُ لَهُ ﴾ يعني: تزويجها ﴿ مِنْ بَعْدُ ﴾ : من بعد هذا الطّلاق ﴿ حَقَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِن طَلَقَهَا ﴾ الزّوج الثّاني ﴿ مِنْ بَعْدُ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ۚ أَن يَتَرَاجَعَا ﴾ : يرجع كلّ منهما إلى الآخر بالزّواج ﴿ إِن ظُنَّا أَن يُقِيمًا

١ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٧٩، الحديث: ١٣٢٧، عن أبي عبدالله المُثِلاً.

٢\_المصدر: ٢٧٧، الحديث: ١٣١٤، عن ابي جعفر الله؟.

٣ـراجع: البرهان ١ : ٢٢١، الحديث: ٢و٤؛ والتبيان ٢ : ٢٤٣، عن عروة و قبتادة؛ و معالم التّنزيل
 (للبغوي) ١ : ٢٠٦، عن عروة بن الزّبير؛ و جامع البيان (للطّبري) ٢ : ٢٧٧، عن السّدي.

٤ ـ راجع: مجمع البيان ٢ ـ ٢ : ٣٢٩، عن النَّبيَّ عَلَّم.

٥ من لايحضره الفقيه؟: ٣٣٩، الحديث: ١٦٣٣، عن أبي جعفر للكلُّة.

٦ مجمع البيان ٢١١: ٣٣٠، عن أبي جعفر المثلا.

حُدُودَ ٱللَّهِ وَيَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ يُلِيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾.

﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ النِسَآة فَلَقَنَ أَجَلَهُنَ ﴾: قاربن آخر عدّتهن ؛ فإنّ البلوغ قد يطلق على الدّنو ، كما يطلق على الوصول . والأجل يطلق على منتهى المدّة ، كما يطلق على المدّة . ﴿ فَأَمْسِكُوهُ مِنَ بِمَعْمُونِ ﴾ : راجعوهن بما يجب لها من القيام بموجبها ا من غير طلب ضرار بالمراجعة ﴿ أَوْ سَرِّحُوهُ مِنَ بِمَعْرُونِ ﴾ : خلوهن حتى تنقضي عدّتهن ، فيكن أملك بانفسهن ﴿ وَلَا تُمْسِكُوهُ مَنْ ضِرَارًا ﴾ : ولا تراجعوهن إرادة الإضرار بهن من غير رغبة فيهن ﴿ لِنَعْنَدُوا ﴾ : لتظلموهن بتطويل المدة عليهن في حبالكم أو إلجائهن إلى الافتداء . ورد: «كان الرّجل يطلق حتى إذا كادت أن يخلو أجلها راجعها ثم طلقها ، يفعل ذلك ثلاث مراّت ، فنهى الله عن ذلك " . ﴿ وَهَن يَغْمَلْ ذَلِكَ فَقَدٌ ظَلَمَ نَفْسَمُ ﴾ بتعريضها للعقاب .

﴿ وَلَانَذَخِذُوٓا عَايَتِ اللّهِ هُزُوا ﴾: لاتستخفوا باوامره ونواهيه ﴿ وَالْذَكُرُوا فِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ عَلَيْكُمْ ﴾ بما أباحه لكم من الازواج والاموال ﴿ وَمَا أَزَلَ عَلَيْكُم مِنَ ٱلْكِنَابِ وَٱلْحِكْمَةِ عَلِيمٌ ﴾ . يَعِظُكُر بِدِّوَا لَلْهَ وَاعْلَمُ وَالنَّهُ اللّهَ وَعُلِيمٌ ﴾ .

﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِسَآةَ فَلَغُنَ أَجَلَهُنَ ﴾ : انقضت عدّتهن ﴿ فَلَا تَعَضُلُوهُنَ أَن يَنكِعْنَ أَزْوَجَهُنَ إِذَا تَرَضَوْا بَيْنَهُم بِالْمُعْرُوفِ ﴾ : لا تمنعوهن ظلماً . والعَضْلُ : الحبس والتضييق . كانوا لايتركونهن يتزوجن من شئن ، فنزلت . ﴿ ذَالِكَ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِأَللَهِ وَ الْمُهُرُ ﴾ من دنس الآثام ﴿ وَ اللّهُ يَقْلَمُ وَأَنتُمُ لَانَعْلَمُ وَأَنتُمُ وَأَنتُمُ لَا نَقْعَ ﴿ وَ أَلْهَرُ ﴾ من دنس الآثام ﴿ وَ اللّهُ يَقْلَمُ وَأَنتُمُ لَا نَقْعَ ﴿ وَ أَلْهَرُ ﴾ من دنس الآثام ﴿ وَ اللّهُ يَقْلَمُ وَأَنتُمُ لَا نَقْعَ ﴿ وَ أَلْهَرُ ﴾ من دنس الآثام ﴿ وَ اللّهُ يَقْلَمُ وَأَنتُمُ

﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلِنَدُهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنَّ لِمَنْ أَرَّادَ أَنِ يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةُ وَعَلَالْوَلُودِ

۱\_في (ب) و (ج): (بمواجبها).

٢\_من لايحـضره القـقــيـه ٣: ٣٢٣، الحــديث: ١٥٦٧؛ والعــيّاشي ١: ١١٩، الحــديث: ٣٧٨، عن أبي عبدالله للثبرة.

لَهُ رِنْهُونَ وَكِسُوبُهُ عَلَيْهُ وَفِي لَا تُكَلَّفُ نَفْسُ إِلّا وُسْعَهَا لَا تُصَارَقُ وَالِدَهُ ﴾ زوجها فولاه ﴾ : بسبب ولدها ، بان تترك إرضاعه تعتنا أو غيظاً على أبيه وسيما بعد ما الفها الولد ، أو تطلب منه ما ليس بمعروف ، أو تشغل قلبه في شان الولد ، أو تمنع نفسها منه خوف الحمل ، لئلا يضر بالمرتضع . ﴿ وَلا مَوْلُودٌ لَكُو ﴾ أي : لا يضار المولود له أيضاً أمرأته في ليولدونه أيضاً المرأته في السبب ولده ، بان ينزعه منها ويمنعها من إرضاعه إن ارادته ، وسيما بعد ما الفها ، أو يكرهها عليه ، أو يمنعها شيئاً ما وجب عليه ، أو يترك مواقعتها خوف الحمل إشفاقاً على المرتضع . ورد المعنى الاخير في الموضعين في سبب النزول ا ، ولا يتفاوت المعنى على المعلوم والمجهول في الاتضار الخير في الموضعين في سبب النزول ا ، ولا يتفاوت المعنى على المعلوم والمجهول في الاتضار الخير أنه يتعاكس على المفظتين . و ورد : "إذا طلق الرجل امرأته وهي حبلى ، انفق عليها حتى تضع حملها ، وإذا وضعته أعظاها أجرها ولا يضارها ، إلا أن يجد من هو أرخص أجراً منها ، فإن هي رضيت بذلك الأجر فهي احق بابنها حتى تفع حملها ، فإن هي رضيت بذلك الأجر

﴿ وَ عَلَى الْوَارِثِ ﴾ : "وارث المولود له بعد موته". كذا ورد". ﴿ مِثْلُودَاكُ ﴾ قال : امثل ما على الوالد ، أورد : "إنّ أجر رضاع الصبّي تما يرث من أبيه و أمّه ، ﴿ فَإِنْ أَرَادَا فَصَالَا ﴾ : فظاماً عن الرّضاع قبل الحولين ﴿ عَن تَرَاضِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُم فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِما فَإِنْ أَرَدَتُم أَن تَسْتَرْضِعُوٓ أَ المراضع ﴿ أَوْلَلَا كُرُ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُم إِذَا سَلَمْتُم ﴾ إلى المراضع ﴾ مَآ أَرَدتُم أَن تَسْتَرْضِعُوٓ أَ الله إلى المراضع ﴾ مَآ مَائيتُم ﴾ : ما أردتم إيناء ، إياهن وشرطتم لهن ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّه مَا تَعْمَلُونَ وشرطتم لهن ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشَّرًا ۖ فَإِذَا

١\_راجع: مجمع البيان ٢-١: ٣٣٥، عن الصَّادقين عليهما السَّلام.

٢ ـ الكافي ٦ : ١٠٣ ، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله لَطَيِّلاً.

٣\_مجمع البيان ١\_٢ : ٣٣٥؛ والبيضاوي١ : ٢٤٥.

٤\_العبّاشي1 : ١٢١ ، الحديث : ٣٨٣.

٥\_من لايحضره الفقيه ٣: ٣٠٩، الحديث: ١٤٨٧، عن أميرالمؤمنين للميلا.

بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُرُ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَ ﴾ من التّعرّض للخُطّاب وساير ما حرّم عليهن للعدة ﴿ إِلْمَعُهُوفِ ۗ وَٱللّهُ بِمَانَعُمْ مَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ .

﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّمْسَعُ بِهِ ، مِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ ﴾ المعتدات ، بان يقول لها ما يوهم أنّه يريد نكاحها ، حتى تحبس نفسها علبه إن رغبت فيه ، ولايصرح بالنّكاح . ﴿ أَوّ أَحَنْنَتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ ﴾ : أو سترتم واضمرتم في قلوبكم ، فلم تذكروه بسالسنتكم ﴿ عَلِمَ ٱللّهُ أَنْكُمْ سَتَذَكّرُونَهُ فَ وَلَكِن لَا تُوَاعِدُوهُ فَى سِرًّ ﴾ : خلوة ، كان يقول لها قبل انقضاء عدتها : أواعدك بيت آل فلان . يريد أن يرغبها في نفسه في الخلوة . كانوا يتكلّمون في الخلوة المواعد بها بما يستهجن ، كالرّفث أو التعريض به ونحو ذلك ، فنهوا عن ذلك . كذا يستفاد تما ورد ا . ﴿ إِلّا أَن تَعُولُوا وَ وَلا تَصْرَح بها ، فَها بالخطبة على وجهها وحلها ولا يصرح بها ، قولًا مَعْمُ مُوفًا ﴾ : قبان يعرض فيها بالخطبة على وجهها وحلها ولا يصرح بها ، كذا ورد لا . ﴿ وَلَا تَمْرُوا عُقْدَةً ٱلنِّكَاعِ حَتَى بَبِلُغَ ٱلْكِلْنَبُ ﴾ : ما كتب وفرض من العدة ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ ٱللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ ﴾ من العزم على ما لا يجوز ﴿ وَاعْلُمُوا أَنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ ﴾ لمن عزم ولم يف عل ﴿ حَلِيثُهُ لا يعاجلكم ﴿ فَاعْدُرُوهُ وَاعْلُمُوا أَنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ ﴾ لمن عزم ولم يف عل ﴿ حَلِيثُهُ لا يعاجلكم بالعقوبة .

﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُونَ ؛ لا تبعة عليكم من مسهر أو وزر ﴿ إِن طَلَقَتُمُ النِسَاةَ مَالَمْ تَمَسُّوهُنَ ﴾ : إلا أن تفرضوا ﴿ لَهُنَ فَرِيضَةً ﴾ أي : ما لم تجامعوهن ﴿ أَوْ تَقْرِضُوا ﴾ : إلا أن تفرضوا ﴿ لَهُنَ فَرِيضَةً ﴾ أي : تسمّوا مهراً . و ذلك أنّ المطلقة غير المدخول بها إن سمّي لها مهر ، فلها نصف المسمّى ، وإلا فليس لها إلا المتعة . كذا ورد " . ﴿ وَمَتِّعُوهُنَ ﴾ : اعطوهن من مالكم ما يتمتّعن به ﴿ عَلَى اللّهُ عَبُونِ \* كَذَا ورد " . ﴿ وَمَتِّعُوهُنَ ﴾ : اعطوهن من مالكم ما يتمتّعن به ﴿ عَلَى المُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴾ : مقداره الذي يطيقه ﴿ مَتَنعًا إِالْمَعْمُونِ \* ﴾ : تمتّعاً

١ ـ العيَّاشي ١ : ١٢٣ ، الحديث: ٣٩٤ ؛ عن أبي عبدالله للثُّلَّةِ والقمَّى ١ : ٧٧ .

٢\_الكافي ٥: ٤٣٥، الحديث: ٣، عن أبي الحسن المثلا.

٣\_الكافي ٦ : ١٠٦ ، الحديث: ٣؛ و من لايحضرهالفقيه ٣ : ٣٢٦، الحديث: ١٥٧٩ ، عن أبي عبدالله للمُّلِّة.

بالوجه الذي يستحسنه الشّرع والمروّة ﴿ حَقًّا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ . ورد: "إنَّ الغنيّ يمتّع بدار أو خادم، والوسط يمتّع بثوب، والفقير بدرهم أو خاتم» أ . وفي رواية : «نحو ما يمتّع مثلها من النّساء " أ . و ورد: "يمتّع قبل أن يطلّق و أنّها فريضة " أ .

﴿ وَإِن طَلَقَتُمُوهُنَّ مِن قَبِلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضَّتُ مُّ فَكُنَّ فَرِيضَةً فَيَصْفُ مَا فَرَضَتُمْ إِلَا الْهُونِ وَلِي الْمُرهَا وَ اللهِ اللهِ وَلَي المُرهَا وَ وَاللهِ اللهِ وَالذي توكّله المراة وتولّيه المرها، من اخ او قرابة أو غيرهما ٥٠٠ وقال: «الولي ياخذ بعضاً ويدع بعضاً وليس له أن يدع كله ٢٠٠ ﴿ وَأَن تَمْ غُوّا أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ وَلَا تَنسَوُ الْفَصْلُ بعض ولا يستقصي . ورد: السياتي زمان عضوض بيض المؤمن على ما في يده ولم يؤمر بذلك . ثمّ تلا هذه الآية ٢٠٠ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِمَاتَمَ مَلُونَ بَعِينَ مُن اللهُ اللهِ مَا في يده ولم يؤمر بذلك . ثمّ تلا هذه الآية ٢٠٠ ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ مِمَاتَمَ مَلُونَ بَعِينَ هُو اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى مَا في يده ولم يؤمر بذلك . ثمّ تلا هذه الآية ٢٠٠ . ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِمَاتَعَ مَلُونَ بَعِينَ مُ اللهُ عَلَى مَا في يده ولم يؤمر بذلك . ثمّ تلا هذه الآية ٢٠٠ . ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِمَاتَعَ مَلُونَ بَعِينَ اللهُ مَن عَلَى مَا في يده ولم يؤمر بذلك . ثمّ تلا هذه الآية ٢٠٠ . ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِمَاتَعَ مَلُونَ بَعَيْنَ اللهُ مَن عَلَى مَا في يده ولم يؤمر بذلك . ثمّ تلا هذه الآية ٢٠٠ . ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَمَاتَعَ مَلُونَ اللهُ عَلَى مَا في يده ولم يؤمر بذلك . ثمّ تلا هذه الآية ٢٠٠ . ﴿ إِنَّ اللهُ عَمَالَةُ عَمَالُونَ اللهُ عَلَى مَا في يده ولم يؤمر بذلك . ثمّ تلا هذه الآية ١٠٠ . ﴿ إِنَّ اللهُ عَمْ يَعْلُونَ لَهُ عَلَى مَا فَي يَدْ وَلَمْ يُولُونُ اللّهُ عَلَى مَا فَي يُعْنَاقِعَ الْعَنْ اللهُ عَلَى مَا فَي يَدْ السَّوْمَانِ عَلْمَالْوَانَ عَلَى مَا فَي يَدْ هُ مِنْ اللهُ عَلَى مَا فَي يَدْ وَلَا عَلَى مَا فَي عَلَى مَا فَي يَدْ هُ اللّهُ عَلَى مَا فَي يَدْ عَلَى مَا فَي يَدْ عَلَى مَا فَي يَدْ هُ اللّهُ عَلَى مَا فَيْ يَا عَلَى مَا فَي يَدْ عَلَى مَا فَيْ يَعْ عَلَى مَا فَيْ يَا عَا عَلَى عَلَى مَا فَيْ يَعْ عَلَى مَا فَيْ يَعْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى مَا فَيْ يُعْلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

﴿ حَنفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ ﴾ : داوموا عليها في مواقيتها باداء أركانها . ورد : «لايزال الشّيطان ذعراً من المؤمن ما حافظ على الصّلوات الخمس، فإذا ضيّعهن تجراً عليه ، فادخله في العظائم » ^ . ﴿ وَالصَّكُو وَالْوَسُطَىٰ ﴾ بينها خصوصاً . قال : «هي صلاة الظّهر ، وهي وسط النّهار و وسط صلاتين بالنّهار » وفي رواية : «هي الجمعة يوم الجمعة

١ ـ من لايحضره الفقيه؟: ٣٢٧، الحديث: ١٥٨٢.

٢ ـ التّهذيب ٨ : ١٤٢ ، الحديث : ٤٩٣ ، عن أبي عبدالله الملكة .

٣\_المصدر: ١٤١، الحديث: ٤٨٩و ٤٩٠، عن أبي جعفراللله.

٤ - العيَّاشي ١ : ١٢٥ ، الحديث: ٤٠٤ ، عن أبي عبدالله المُثِّلَة .

٥ التّهذيب ٦ : ٢١٥، الحديث: ٧٠٥، عن أبي عبدالله المثلة.

٦- العيَّاشي ١ : ١٢٥ ، الحديث: ٤٠٧ ، عن أبي عبدالله الميَّة .

٧-عيـون اخبــار الرّضالطيّة ٢ : ٤٥، الباب: ٣١، الحديث: ١٦٨، عن أميـرالمؤمنينالطّيّة، و فيه: «و لـم يؤمن بذلك».

 ٨-الكافي٣: ٢٦٩، الحسديث: ٨، عن النّبي ﷺ. و اذعسراً من المؤمن أي: خساتفساً منه. و الذُّعر سبالضّمّـ: الخوف. و سبالتّحريك ـ: الدّهش من الحياء. لسان العرب ٤: ٣٠٦ (ذعر).

٩\_الكافي٣: ٢٧١، الحديث: ١، عن ابي جعفر للمجلِّد.

والظهر ساير الأيّام» . وفي قراءتهم عليهم السّلام: «والصّلاة الوسطى وصلاة العصر» . ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ ﴾ في الصّلاة ﴿ قَلْنِتِينَ ﴾ قال: «هو إقبال الرّجل على صلاته ومحافظته، حتى لا يلهيه ولا يشغله عنها شيء " . وفي رواية : «مطيعين راغبين » . وفي أخرى : «هو الدّعاء » . و ورد : «نزلت هذه الآية يوم الجمعة و رسول الله على في سفر فقنت فيها " .

﴿ فَإِنْ خِفْتُ مَ اللَّهِ أَو سَبِعُ أَو عَبِرَ ذَلْكَ ". كذا ورد ". ﴿ فَرِجَالًا أَوْ وُكُمَانًا ﴾ : فصلوا راجلين أو راكبين . قال : "يكبّر و يؤمي إيماءاً " ". ﴿ فَإِذَا آمِنهُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ ﴾ : صلوا صلاة الامن أو الشكروه على الامن ﴿ كَمَاعَلَمَ كُم ﴾ : مثل ما علمكم أو شكراً يوازي تعليمكم ﴿ مَا لَمْ تَكُونُوا نَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجَاوَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم ﴾ : يوصون وصية من قبل ان يحتضروا ﴿ مَّتَنْعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ بان تمتّع ازواجهم بعدهم حولاً كاملاً ، اي : ينفق عليهن من تركته ﴿ غَيْرً إِخْرَاجٍ ﴾ : ولا يخرجن من مساكنهن . ورد : اهي منسوخة ، نسختها " يَتَرَبَّصُنَ بَانْفُسهن اَرْبَعَة أَشْهُرِ و عَشْرًا " ٩ ، و نسختها آية ١ الميراث ١١٠ .

أقول: يعني نُسخَت المدّة بآية التّربّص، والنّفقة بآية الميراث. و آية التّربّص وإن
 كانت متقدّمة في التّلاوة فهي متاخّرة في النّزول.

﴿ فَإِنْ خَرَجْنَ ﴾ من منزل أزواجهن ﴿ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلَنَ فِي أَنفُسِهِ كَ مِن

١\_مجمع البيان ١-٢: ٣٤٣، عن أميرالمؤمنين اللج

٢ و٣ ـ القمّى ١ : ٧٩، عن أبي عبدالله للمِكِّة.

٤و٦\_العيَّاشي١ : ١٢٧، الحديث: ٤١٦، عن ابي جعفراللجِّد.

٥ المصدر: ١٢٨، الحديث: ٤٢٠، عن أبي عبدالله المثلاً.

٧و٨\_ الكافي٣: ٤٥٧، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله اللجيِّة.

٩\_البقرة(٢): ٢٣٤.

١٠ \_ النَّساء (٤): ١٢ .

١١\_العيّاشي١ : ١٢٩ الحديث: ٤٢٦.

مَّعْرُونِ ﴾ كالتّزيّن والتّعرّض للأزواج ﴿ وَٱللَّهُ عَزِيبِزُ ﴾ : يننقم مّن خالفه ﴿ حَكِيمٌ ﴾ : يراعي مصالحهم .

﴿ وَلِلْمُطَلَقَتَ مَتَكُمُ إِلْمَعُ وَفِي حَقَّاعَلَى ٱلْمُتَقِينَ ﴾ . تعميم بعد ذكر بعض الأفراد ، وحمل على الاستحباب ، لما ورد من اختصاص الوجوب بذلك أ . و ورد : "إن متاعها بعد ما تنقضي عدّتها ، على الموسع قدره و على المقتر قدره \_قال : \_وكيف يمتّعها في عدّتها؟ وهي ترجوه ويرجوها ويحدث الله بينهما ما يشاء ؟ .

﴿كَذَالِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُّ ءَايَنتِهِ مُلَكُمُّ تَعْقِلُونَ ﴾ : تفهمونها و تستعملون العقل فيها .

٣\_اي: يظهر للنَّاس عظامهم المندرسة من غير جلدو لحم (مرآة العقول٢٦: ١٠٢.

٤ ـ الكافي ٨: ١٩٨ ـ ١٩٩، الحديث: ٢٣٧، عن الصادقين عليهماالسّلام.

﴿ وَقَائِمَلُواْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ ﴾ فإنّ الفرار من الموت غير مخلص عنه ﴿ وَأَعْلَمُوا ۚ أَنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ ﴾ لما يقوله المخلّفون والسّابقون ﴿عَلِيكُ ﴾ بما يضمرونه .

﴿ مَن ذَا أَلَذِى يُقُرِضُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنَا ﴾ : مقرونا بالإخلاص من حلال طبّب ﴿ فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَأَضَعَافَا كَثِيرَ وَ ﴾ لايقدرها إلا الله . ورد : "لمّا نزلت" مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَة فَلَهُ عَشْرُ خَيْرٌ مِنْهَا " أ ، قال رسول الله يَحَيُّدُ : اللّهم زدني ، فأنزل الله : " مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَة فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِها " ٢ ، فقال رسول الله يَحْتَقُ : زدني فنزلت . فعلم أنّ الكثير من الله لا يحصى وليس له أمْثَالِها " ٢ ، فقال رسول الله يَحْتَقُطُ وَإِلَيْ وَرُجَعُونَ ﴾ قال : "عنع و يوسّع " أ

أقول: يعني فلا تبخلوا عليه بما وسَع عليكم. ورد: «إنّها نزلت في صلة الإمام»<sup>٥</sup>.

﴿ أَلَمْ تَدَ إِلَى الْمَلِا مِنْ بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ مِنْ بَعْتِ مُوسَىٰ إِذْ قَالُواْ لِنَبِي لَهُمُ ﴾ قال: «هو إسمونيل، وهو بالعربية إسماعيل» . ﴿ أَبْعَثْ لَنَا مَلِكَ انْقَدْتِلْ فِي سَيِيلِ اللّهِ فِي ذلك الزّمان هو الذي يسير بالجنود، والنّبي يقيم له أمره وينبثه بالخبر من عند ربّه » . ﴿ قَالُ هَلْ عَسَيْتُمُ إِنْ عَبِيلُ اللّهُ عَلَيْكُمُ الْقِتَ اللّهُ الْاَنْقَاتِلُوا ﴾ : أن تَجبُنُوا ولا تفوا ﴿ قَالُواْ وَمَا لَذَا اللّهُ عَسَيْتُمُ الْقِتَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمَا اللّهُ عَلَيْهُمُ الْقَتَ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالًا اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيتُهُمْ إِذَ ٱللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوٓ أَأَنَّ يَكُونُ لَهُ ٱلمُلْكُ عَلَيْنَا

١\_النَّمل (٢٧): ٨٩.

٢\_الأنعام (٦): ١٦٠.

٣- مجمع البيان ١-٢: ٣٤٩، عن أبي عبدالله للمُثِلا.

٤ ـ التّوحيد: ١٦١، الباب: ١٧، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله للمُّلِّة.

٥ من لايحضره الفقيه ٢ : ٤٣، الحديث : ١٨٩، عن أبي عبدالله للمثلِّة .

٦ مجمع البيان ٢١: ٣٥٠، عن أبي جعفر للمبلا.

٧-العيَّاشي١ : ١٣٢، الحديث: ٤٣٧، عن أبي عبدالله للمُّلِّذِ.

وَخَوْنَ آحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ ﴾ وراثة ومكنة ﴿ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنَ ٱلْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ أَصَطَفَلُهُ عَلَيْكُوْ وَزَادَمُ بَسَطَةً ﴾ : فضيلة وسعة ﴿ فِي ٱلْمِلْمِ وَٱلْجِسْمِ وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكُمُ مَن يَشَكَآهُ وَاللَّهُ وَسِمُ ﴾ يوسع على الفقير ويغنيه ﴿ عَكِيلِمٌ ﴾ بمن يليق بالملك .

﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِينُهُمْ إِنَّ ءَائِكَ مُلْكِهِ أَن يَأْنِيكُمُ ٱلنَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ ﴾ : أمنة وطمانينة ﴿ مِن رَبِّكُمْ وَيَقِيَّةٌ مِّمَا تَكُوكَ ءَالُ مُوسَى وَءَالُ هَكُرُونَ تَحْمِلُهُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآئِهَ لَكُمْ إِن كُنتُم مُّ قُهِنِينَ ﴾ .

ورد: "إنّ بني إسرائيل بعد موسى عملوا بالمعاصي وغيروا دين الله وعتوا عن امر ربّهم، وكان فيهم نبيّ ينها هم فلم يطيعوه، فسلّط الله عليهم جالوت، وهو من القبط، فآذاهم وقتل رجالهم واخرجهم من ديارهم واستعبد نساءهم، فقزعوا إلى نبيّهم وقالوا: سل الله أن يبعث لنا ملكاً نقاتل في سبيل الله. وكانت النّبوة في بني إسرائيل في بيت، والملك والسلطان في بيت آخر، لم يجمع الله النّبوة والملك في بيت. كانت النّبوة في ولد " لاوي" والملك في ولد " يوسف" وكان طالوت من ولد "بن يامين" آخي يوسف لأمّه، ولم يكن من بيت النّبوة ولا من بيت المملكة، وكان أعظمهم جسماً وكان شجاعاً قوياً وكان أعلمهم، إلّا أنّه كان فقيراً، فعابوه بالفقر.

و كان التّابوت الّذي أنزل الله على موسى، فوضعته فيه أمّه، فألقته في اليمّ وكان في بني إسرائيل يتبرّكون به ٢. فلمّا حضر موسى الوفاة، وضع فيه الألواح [ودرعه] وما كان عنده من آيات النّبوّة و أودعه يوشع وصيّه، فلم يزل التّابوت بينهم حتّى استخفّوا به، وكان الصّبيان يلعبون به في الطّرقات، فلم يزل بنو إسرائيل في عزّ و شرف مادام التّابوت

١\_ في المصدر: ﴿ فَاذْلُهُم ١ .

٢ ـ في المصدر: ﴿ فكان في بني إسرائيل معظماً يتبركون به ١ .

٣ ما بين المعقوفتين ليس في المصدر .

بينهم. فلمّا عملوا بالمعاصي واستخفّوا بالتّابوت رفعه الله عنهم. فلمّا سألوا النّبيّ وبعث الله طالوت إليهم ملكاً يقاتل معهم، ردّ الله عليهم التّابوت» .

وقال: «السكينة ريح من الجنة لها وجه كوجه الإنسان. وكان إذا وضع التابوت بين يدي المسلمين والكفار، فإن تقدّم التابوت رجل لايرجع حتى يُقتَل أو يغلب، ومن رجع عن التابوت كفر و قتله الإمام ". وقال: «والبقية رَضْراض الألواح فيها العلم والحكمة ". وفي رواية: «وعصا موسى ". وفي أخرى: «والطست الذي يغسل فيه قلوب الانبياء ". وقد مرّ لها معنى اعمّ من ذلك كله.

﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ ﴾: انفصل بهم عن بلده ﴿ قَالَ إِنَّ اللّه مُبْتَلِيكُم ﴾: مختبركم ﴿ بِنَهَ رَفَعَن شَرِبَ مِنّهُ فَلَيْسَ مِنِي ﴾ قال: "فليس من حزب الله ١٠ . ﴿ وَمَن لَمْ مَخْتَبركم ﴿ بِنَه كُوفَهَ مَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْ عَرْفَةُ أَبِيدِو مُ ﴾ . استثناء من قوله: "فَمَنْ شَرِبَ يَطْعَمْهُ ﴾: لم يذقه ﴿ فَإِنَّهُ مِنْ آلَا مَن أَعْتَرَفَ غُرْفَةً إِيدِو مُ ﴾ . استثناء من قوله: "فَمَنْ شَرِب مَنْهُ " ومعناه: الرّخصة في اغتراف الغرفة باليد. قال: اللّه وردوا النّهر، اطلق الله لهم ان يغترف كلّ واحد منهم غرفة ٤ ٧ .

﴿ فَشَرِيُوا مِنْهُ إِلَّا قَلِيهُ لَا مِنْهُمْ مَا الله الله الله عشر رجلاً ، منهم من اغترف ومنهم من لم يشربه \* . وفي رواية: «القليل الذين لم يشربوا و لم يغترفوا

١\_القمّى١ : ٨١\_٨٢: عن ابي جعفراللمَّكَّد.

٢ ـ المصدر: ٨٢، عن أبي الحسن الرّضااليك.

٣-الكافي ٨: ٣١٧، الحديث: ٥٠٠؛ و العسيّاشي ١: ١٣٣، الحديث: ٤٤٠، عن ابني جمعمفى اللهّا. والرَّضراض: الفتات، من رضرضه إذا كسره و فرّقه و رضّراض الألواح: مكسوراتها. «منه قدّس سرّه في الصّافي ١: ٣٥٣. و في العيّاشي: «رضاض» و هي يمعناه.

٤\_مجمع البيان ١-٢: ٣٥٣، عن ابي جعفر اللئيَّة.

٥ ـ العيّاشي ١ : ١٣٣ ، الحديث : ٢٤٤ ، عن أبي الحسن الرّضالطيّة ، و فيه : الطست الّتي تغسل فيها قلوب الانبياء .

٦و٧\_القمّي١ : ٨٣، عن أبي الحسن الرّضالليَّة.

٨\_العيَّاشي ١ : ١٣٤ ، الحديث: ٤٤٣ ، عن أبي جعفر اللَّبُّة .

﴿ وَلَمَّا بَرَرُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْ رَبِّنَ آَفَيْغَ عَلَيْنَا صَبَبُرًا وَثَكَيِّتَ أَقَدَا مَنَا وَأَنْصُدَ فَاعَلَى الْقَوْمِ الْكَلْفِرِينَ ﴾ .

﴿ فَهُ زَمُوهُم بِإِذِنِ اللّهِ وَقَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ وَ عَاتَمْهُ اللّهُ الْمُلْكَ وَالْحِحَمَة وَ عَلّم اللّهِ يَسَكَا أَنّهُ ورد: قاوحى الله إلى نبيهم أن جالوت يقتله من يسوى عليه درع موسى، وهو رجل من ولد "لاوي بن يعقوب "اسمه: " داود بن آسي ". قال: فلما جاء إلى طالوت البسه درع موسى، فاستوت عليه. وقتل داود جالوت واجتمعت بنو إسرائيل على داود، وانزل الله عليه الزّبور، وعلمه صنعة الحديد وليّنه له " . ﴿ وَلَوْ لا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ وَلَنْوَلَ اللهُ عَلَيه الزّبور، وعلمه صنعة الحديد وليّنه له " . ﴿ وَلَوْ لا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ وَلَنْوَلَ اللهُ عَلَيه اللّهُ عَلَيه الله الله الله الله عليه الملاك بالبرّ عن الفاجر " . ﴿ لَفَسَدَتِ الْمُرْضَ وَلَنْوَلَ اللّهُ عَلَى مَن سَيعتنا عَمَن لايصلي من الله عَمْ الله عَمْ الله الله عَمْ الله عَمْ الله عَلْمُ مِنْ يَصَلّى من شيعتنا عَمْن لايصلّي من اللّه تَمْ الله عَمْ الله عَمْن لايصلّي من الله عَمْن لايصلّي من الله عَمْن لايصلّي من الله عَمْن لايصلّي من الله عَمْن لايصلّى من الله عَمْن لايصلّي من الله عَمْن لايصلّي من الله عَمْن لايصلّي من الله عَمْن لايصلّي من الله عَمْن لايصلّى من الله عَمْن لايصلّي من الله عَمْن لايصلّى من الله عَمْن لايصلّى من الله عَمْن لايصلّى من الله عَمْن لايصلّى من الله عَمْن لايصلْمُ مِنْ الله الله الله عَمْن لايصلْمُ مِنْ يَصِلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ الله عَلْمُ اللهُ اللهُ عَمْن يَصِلْمُ عَمْن يَصِلْمُ اللهُ عَمْن لايصلْمُ اللهُ الله الله الله عَلْمُ اللهُ عَمْن يصلْعَ الله اللهُ الله الله الله عَمْن يصلُونُ اللهُ عَمْن يصلُونُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْن اللهُ الله

١\_القمّى ١: ٨٣، عن أبي عبدالله المَيِّكَ.

٢\_المصدر، عن أبي الحسن الرّضا للللِّه.

٣\_البيضاوي ١ : ٢٥٥٠ . والإداوة ـ بالكسر ـ إناء صغيرٌ من جلد يتّخذ للماء . و إداوة الشّيء و اداوته : آلتُه . لسان العرب ١٤ : ٢٥ (ادا) .

٤\_ في المصدر: امن يستويء.

٥\_راجع: القمّي ١ : ٨٢؛ والعيّاشي ١ : ١٣٥، الحديث: ٤٤٥، عن أبي عبدالله للللِّذ.

٦\_مجمع البيان ٢-١ : ٣٥٧، عن أمير المؤمنين الليَّلة.

شيعتنا، ولو اجتمعوا على ترك الصّلاة لهلكوا. ثمّ ذكر الزّكاة والحجّ، ثمّ تلا هذه الآية وقال: فو الله ما نزلت إلا فيكم ولا عنى بها غيركم» \.

﴿ يَلْكَ ءَايَنْتُ ٱللَّهِ مَنْ لُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾.

﴿ يَلْكَ الزُّمُكُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضَى مِنْهُم مَن كُلَّمَ اللّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ وَرَجَنتِ وَ التَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَعَ الْبَيْنَاتِ وَأَيَّدْنَهُ يُرُوجِ الْقُدُسِ وَلَوْشَاءَ اللّهُ مَا اقْتَدَتَل الّذِينَ مِن بَعْدِهِم مِن عِيسَى أَبْنَ مَرْيَعَ الْبَيْنَاتِ وَأَيَّدُنَهُ يُرُوجِ الْقُدُسِ وَلَوْشَاءَ اللّهُ مَا اقْتَدَتُلُوا بَعْدِهُم مَن وَمِنْهُم مَن كَفَر وَلَوْشَاءَ اللّهُ مَا اقْتَدَتُلُوا وَلَيْكِن اخْتَلَعُوا فَمِنْهُم مَن ءَامَن وَمِنْهُم مَن كَفَر وَلَوْشَاءَ اللّهُ مَا اقْتَدَتُلُوا وَلَيْكِن الْمُعْدِهِم مَن كَفَر وَلَوْشَاءَ اللّهُ مَا الْحَدُلان والعصمة عدلا وفضلاً.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنفِقُوا مِمَّا رَدَقَتَكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْقِى يَوْمٌ ﴾ لا تقدرون على تدارك ما فرطتم. ولعل المرادب يوم الموت، كما مر في قوله: "واتَّقُوا يَوْماً لا تَجزي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْسًا " ". وذلك لان الشّفاعة شابتة يوم القيامة. ﴿ لاَ بَيْعٌ فِيهِ ﴾ فتتحصلون ما تنفقونه أو تفتدون " به من العذاب. ﴿ وَلَا خُلَةٌ ﴾ حتى تعينكم عليه أخلا وكم أو يسامحونكم به ﴿ وَلَا شَفَعَهُ ﴾ حتى تتكلوا على شفعاء يشفعون لكم في حط ما في ذمكم أ ﴿ وَالْكَفِرُونَ هُمُ الظّلِيمُونَ ﴾ ، حيث بلغ ظلمهم بانفسهم الغاية.

﴿ اللهُ لَآ إِللهَ إِلَّا هُو ﴾ : هو المستحق للعبادة لا غير ﴿ اَلْحَيُ ﴾ : العليم القدير ﴿ اَلْعَيْ ﴾ : العليم القدير ﴿ اَلْعَيْ فَمْ ﴾ : الدّائم القيام بتدبير الخلق وحفظه ﴿ لَا تَأْخُذُ وُسِنَةٌ ﴾ : نعاس ﴿ وَلَا نَوْمٌ ﴾ بالطّريق الأولى . وهو تاكيد للنّوم المنفي ضمناً . والجملة نفي للتشبيه ، وتاكيد لكونه حيّاً قيّوماً . ﴿ لَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ : يملكهما ويملك تدبيرهما .

١ ـ العيَّاشي ١ : ١٣٥ ، الحديث : ٤٤٦ ، عن أبي عبدالله لطبُّلاً ، مع تفاوت يسير .

٢\_ في ذيل الآية: ٤٨.

٣- في «الف»: «و تفتدون».

<sup>£</sup> في اجاً: الأمَّتكما.

تأكيد لقيُّوميَّته واحتجاج على تفرّده بالألوهيّة.

﴿ مَن ذَا الَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْ نِفِي ﴾ . بيان لكبرياء شانه وانه لا احديساويه اويدانيه ، يستقل بان يدفع ما يريده شفاعة واستكانة ، فضلاً ان يعاوقه عناد أو مناصبة . ﴿ وَ مَا خَلْفَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ مَ فَال : "ما كان " . ﴿ وَ مَا خَلْفَهُمْ مَا فَال : "و ما لم يكن بعد " . ﴿ وَ مَا خَلْفَهُمْ أَهُ قَال : "و ما لم يكن بعد " . ﴿ وَ مَا خَلْفَهُمْ أَهُ قَال : "و ما لم يكن بعد " . ﴿ وَ يَعَ كُرْسِيَّهُ السّمَوَتِ لَم الله على الله على الله على الله على الله على الله عليه الله و حججه ، والكرسي هو العلم الذي لم يُطلع عليه احداً منهم " . ﴿ وَ لا يشقله وَ مِن وَ جه هو جملة الخلق ، والكرسي وعاؤه " . ﴿ وَ لا يتُودُونُ \* ولا يشقله ﴿ وَ هُوَ الْمَلِيُ ﴾ عن الانداد والاشباه ﴿ الْمَوْلِيمُ ﴾ : المستحقر بالإضافة إليه كلّ ما سواه .

﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّمِنِ قَد تَبَيَّنَ الرَّشَدُ مِنَ الْغَيْ ﴾: تميز الإيمان من الكفر ، واتضح ان الإيمان رشد يوصل إلى السّعادة الابديّة ، وأنّ الكفر غيّ يؤدي إلى الشّقاوة السرمديّة ، فلا حاجة إلى الإكراه . أو إخبار في معنى النّهي ، مختص باهل الكتاب ، إذا أدّوا الجزية . ورد: «لا دين لمن دان الله بولاية إمام جائر ليس من الله ، ولاعتب على من دان الله بولاية إمام عادل من الله » . وعلى هذا يكون المعنى : لا إكراه في التّشيّع . فهو إخبار في معنى النّهي من دون تخصيص .

﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلظَّاعَوْتِ ﴾ قال: الشَّيطان؛ ^. وفي رواية: "كلِّ ما عبد من دون الله

٢،١ و٣\_القمّي ١: ٨٤، عن الرّضا للجُّلِّة.

٤ ـ التَوحيد: ٣٢٧، الباب: ٥٦، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللكير.

٥ و ٦\_معاني الاخبار : ٢٩، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الله؟.

٧- الكافي ١ : ٣٧٥، الحديث: ٧؛ والعيّاشي ١ : ١٣٨، الحديث: ٤٦٠، عن ابي عبدالله اللَّبِّة.

٨ ـ مجمع البيان ٢-١ : ٣٦٤، عن ابي عبدالله المُثِيَّة .

من صنم أو صادٍّ عن سبيل الله الله في فَوْيُؤْمِنُ بِاللَّهِ وحده ﴿ فَقَدُ السَّمْسَكَ بِٱلْمُرْوَةِ ٱلْوُثْقَلَ ﴾. قال: «هي الإيمان بالله وحده لا شريك له الله وفي رواية: «هي مودّتنا أهل البيت» ". ﴿ لَا أَنفِصَامَ لَمَا ﴾: لا انقطاع لها ﴿ وَ أَللَهُ سَمِيعٌ ﴾ بالأقوال ﴿ عَلِيمٌ ﴾ بالنّيّات.

﴿ اللّهُ وَلِيُّ الّذِينِ المَنُوا ﴾ : متولّي أمورهم ﴿ يُخْرِجُهُ مِ قِينَ الظّلَمَاتِ فَال : الظلمات الذّنوب ، أ. ﴿ إِلَى النُّورِ ﴾ قال : النور التّوبة والمغفرة ، لولايتهم كلّ إمام عادل من الله ، أ. ﴿ وَالَّذِينَ كَغُرُوا أَوْلِيا أَوْهُم الطّلغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِن الله مِن الله على الله الله الذي كانوا عليه ، أَوْلِي الظّلمَاتِ ﴾ قال : الظلمات الكفر ، لولايتهم كلّ إمام جائر ليس من الله ، فاوجب الله لهم النّار مع الكفّار ، الله قال : الوذك لأنّ الكافر لا نور له حتى يخرج منه ، أَوْلَنَها كَامَ مَتَكُ النّارِهُمْ فِيهَا خَلِدُون ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِى مَا جَ إِبَرَهِ مُ مِن رَبِهِ \* ). تعجيب من محاجة نمرود وحماقته. ﴿ أَنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُاكَ ﴾ : لأن آتاه : اي : ابطره ٩ إيتاؤه الملك وحمله على المحاجة ، أو المراد وضع المحاجة موضع الشكر على إيتائه الملك . ﴿ إِذْ قَالَ إِبْرَهِ مُ رَبِي اللَّهِ يُحْمِ وَيُعِيتُ قَالَ أَحْمِ وَأُمُيتُ ﴾ بالعفو عن القتل والقتل . ورد : ٩إن ابراهيم قال له : أحْمي مَنْ قَتَلْتَهُ إِنْ كنت صادقاً ه ١٠ . وكان ذلك بعد إلقائه إيّاه في النّار .

﴿ قَالَ إِبْرَهِ مُ فَإِنَ ٱللَّهَ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَامِنَ ٱلْمَغْرِبِ ﴾ . عدل إلى مثال اجلى ، دفعاً للمشاغبة ١١ . ﴿ فَبِهُوتَ ٱلَّذِي كَفَرُ ﴾ : فصار مبهوتاً ، وعلى قراءة المعلوم :

١\_مجمع البيان ١-٢: ٣٦٤، عن ابي عبدالله اللَّجَّة؛ والبيضاوي ١: ٢٦٠؛ والدَّرَّ المنثور٢: ٢٢.

٢\_ الكافي ٢ : ١٤ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبدالله المي الله المي المعالمة المي المعالمة المي المعالمة المي المعالمة المعالمة

٣\_نورالتَّقلين ١ : ٢٦٣، الحديث : ١٠٥٤، عن أبي جعفر الثُّيُّة.

٤ إلى ٨\_العيَّاشي ١ : ١٣٨، الحديث: ٤٦٠؛ والكافي ١ : ٣٧٥، الحديث: ٣؛ عن أبي عبدالله للظِّلاً.

٩\_ابطره: ادهشة و جعله بطرا والبطر: سوء احتمال العنى والطغيان عند النّعمة. القاموس المحيط ١: ٣٨٨؛
 و مجمع البحرين ٣: ٢٢٦ (بطر).

١٠ مجمع البيان ٢-٢ : ٣٦٧، عن أبي عبدالله المُثَلِّدُ.

١١\_المشاغبة: المخاصمة. مجمع البحرين ٢: ٩١ (شغب).

فغلبه. والقمّي: أي انقطع، وذلك أنّه علم أنّ الشّمس أقدم منه 1. ﴿ وَاللّهُ لَا يَهُدِى ﴾ بمحجّة ٢ المحاجّة وسبيل النّجاة وطريق الجنّة ﴿ ٱلْقَوْمَ ٱلظّليفِينَ ﴾ الّذين ظلموا أنفسهم بالامتناع عن قبول الهداية. ورد: «خالف إبراهيم قومه وعاب آلهتهم حتّى أدخل على نمرود فخاصمهم ٣٠.

﴿ أَوْكَالَّذِى مَكَرُ عَلَىٰ قَرِّيَةِ ﴾ قال: «هو إرميا النبي» أ. وفي رواية: «عزير» . ﴿ وَهِي خَاوِيةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا ﴾: «ساقطة حيطانها على سقوفها، واهلها موتى، والسباع تاكل الجيف، ففكر في نفسه ساعة». كذا وردا. ﴿ قَالَ أَنَّ يُعْيِمِهِ هَلَذِهِ اللَّهُ بَعَدَ مَوْتِهَا ﴾: كيف يحيي؟ ، أو متى يحيي؟ اعترافا بالعجز عن معرفة طريق الإحياء، واستعظاماً لقدرة الحيي. أراد أن يعاين إحياء الموتى ليزداد بصيرة. ﴿ فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِأْتُهُ عَامِثُمَ بَعَثُمُ ﴾: احياه. وهنال كُوتُ مَلَ الله منه عينيه في مثل غرقى البيض، ثمّ أوحى إليه: قبل الغروب، وكان أول ما أحيا الله منه عينيه في مثل غرقى البيض، ثمّ أوحى إليه: "كَمْ لَبِثْتُ قَالَ بَلِثَتُ عَامِفًا نَظُم إِلَى الشّمس لم تغب، قبال: "أوْ بَعْضَ يَوْمٍ " » ٧ . ﴿ قَالَ بَلُ اللّهُ عَمَامِ فَا نَظُم إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَا لِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ ﴾: لم يتغير عرور السّنين. ﴿ وَانْظُرْ إِلَى عِمَارِكَ ﴾ قبال: "كيف تفرقت عظامه ونخرت وتفتت " مُ الحجة» ه. ﴿ وَإِنْظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَا لِكَ لَمْ عَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا وَعَلْمُ اللّهُ اللّهُ مَا عَلْمَ اللّهُ عَمَامِكَ وَشَرَا لِكَ لَمْ عَلَى اللّهُ مَا عَلْمَ اللّهُ مَا عَلَيْ اللّهُ عَمَامِكَ وَانْظُرْ إِلَى الشّمس لم تغب، قبال: "أو بَعْضَ عَرور السّنين. ﴿ وَانْظُرْ إِلَى عِمَارِكَ ﴾ قبال: "كيف تفرقت عظامه ونخرت وتفتت " مُ . ﴿ وَلِنَجْعَلَكَ مَا يَكَ إِلَى السّمِ اللّهُ عَمَامُ وَانْظُرْ اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمِامُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى السّمِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّه

الدالقمي ١ : ٨٦.

٢\_ في اللف؛ و اجه: المحجَّة؛.

٣ العيّاشي ١ : ١٣٩ ، الحديث: ٤٦٤ ، عن أبي عبدالله المُثَّلِّة .

٤\_مجمع البيان ٢-١ : ٣٧٠، عن ابي جعفر اللَّبُدُ؛ والقمِّي ١ : ٨٦، عن ابي عبدالله اللُّمِدُّ.

٥ ـ مجمع البيان ٢-١: ٣٧٠، عن أبي عبدالله الليُّلَّة.

٦- راجع: القمّى ١: ٩٠، عن أبي عبدالله للمُكِّل.

٧ العيَّاشي ١ : ١٤١، الحديث : ٤٦٦، عن أبي عبدالله الْمُثِّلَّةُ.

٨\_جوامع الجامع ١٤٢١. والتّفتّت: التّكسر. لسان العرب ٢: ٦٥؛ و مجمع البحرين ٢: ٢١٢ (فتت).
 ٩\_كمال الدّين ١: ٣٠.

إلى اليظامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكُسُوهَا لَحَمَّا ﴾. قال: «كيف نرفع بعضها إلى بعض الحروق كيف بعضها إلى بعض ويسرى العروق كيف تجري» ٢.

﴿ فَلَمَّاتَبَيِّنَ لَهُ ﴾ ما تبيس ﴿ قَالَ أَعْلَمُ ﴾ قال الافلما استوى قائماً قال: اعلم ٣٠. ﴿ أَنَّ اللّهَ عَلَى حُلِيثُ وَقَلِيرٌ ﴾ وفي رواية: «فجعل ينظر إلى العظام البالية المتفطرة تجتمع إليه ، وإلى اللّحم الّذي قد أكلته السبّاع يتالّف إلى العظام من هاهنا وهاهنا ، ويلتزق بها حتى قام وقام حماره ، فقال: "اعلم أنّ الله عَلَىٰ كُل شيء قدير " ١٠٠ .

وَإِذْقَالَ إِبْرُوعُمُ رَبِ أَرِنِي حَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْقَ ﴾ . ورد: الما راى إبراهيم ملكوت السّموات والأرض ، التفت فرآى جيفة على ساحل البحر نصفها في الماء ونصفها في المرّ ، تجيء سباع البحر فتاكل ما في الماء ، ثمّ ترجع فيشد " بعضها على بعض ، فياكل بعضها بعضا ، وتجيء سباع البرّ فتاكل منها ، فيشد بعضها على بعض ، فياكل بعضها بعضا . فعند ذلك تعجّب إبراهيم ممّا رآى وقال : "رَبّ أرني كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى " ؟ قال : كيف تخرج ما تناسل الّتي أكل بعضها بعضا ؟ ٥ . ﴿ قَالَ أُولَمُ تُومِنَ ﴾ بانّي قادر على كيف تخرج ما تناسل الّتي أكل بعضها بعضا ؟ ٥ . ﴿ قَالَ أُولَمُ تُومِنَ ﴾ بانّي قادر على الإحياء؟ قال له ذلك ليجيب بما أجاب، فيعلم السّامعون غرضه . ﴿ قَالَ بَكُنْ وَلَكِنَ لِيُطْمَيِنَ قَلْمِنَ ﴾ قال : "بعني حتّى أرى هذا كما رأيت الأشياء كلّها ٤ . ورد : «كان على يقين ولكنّه أراد من الله الزيادة في يقينه ٨ . وفي رواية : "إنّ الله أوحى إليه أنّي متّخذ من يقين ولكنّه أراد من الله الزيادة في يقينه ٨ . وفي رواية : "إنّ الله أوحى إليه أنّي متّخذ من

١ـجوامع الجامع ١: ١٤٣.

٢و٣-العيّاشي ١٤١١، الحديث: ٤٦٦، عن أبي عبدالله اللجلا.

٤ ـ القمّى ١ : ٩٠ ـ ٩١ ، عن أبي عبدالله الليَّلا.

٥-الشُّدُّ-بالفتح-: الحملة في الحرب. القاموس المحيط ١ : ٣١٦ (شدً) .

٦و٧-الكافي ٨: ٣٠٥، الحديث: ٤٧٣؛ والعبَّاشي ١: ١٤٢، الحديث: ٤٦٩ عن أبي عبدالله اللَّيَّلا.

٨-الحاسن(للبرقي): ٢٤٧، الباب: ٢٩، الحديث: ٢٤٩، عن أبي الحسن الرَّضا اللَّيِّة.

عبادي خليلاً، إن سالني إحياء الموتى أجبته، فوقع في نفسه أنّه ذلك الخليل، فقال: "رَبِّ ارِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَىٰ؟ قالَ: أَوَلَمْ تُؤْمِنْ؟ قالَ: بَلَىٰ، وَلَـكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبي" على الخَلّة» أ

﴿ قَالَ فَخُذَ أَرْبَعَةً مِنَ ٱلطَّيْرِ فَمُرَهُنَ ﴾: أمِنْهُنَ واضممهن ﴿ إِلَيْكَ ﴾ لتناملها وتعرف شانها، لئلا يلتبس عليك بعد الإحياء ﴿ ثُمَّ أَجْعَلَ عَلَى كُلِ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ أَدْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَدُ ﴾ قال : فقطعهن واخلطهن ، كما اختلطت هذه الجيفة في هذه السباع التي أكل بعضها بعضاً فخلط ، الحديث .

وفي رواية: «فاخذ نسراً وبطاً وطاووساً و ديكاً، فقطعهن وخلطهن، ثم جعل على كل جبل من الجبال التي كانت حوله وكانت عشرة منهن جزءاً؛ وجعل مناقيرهن بين اصابعه، ثم دعاهن باسمائهن، و وضع عنده حباً و ماءاً، فتطايرت تلك الاجزاء بعضها إلى بعض حتى استوت الابدان، وجاء كل بدن حتى انظم إلى رقبته و رأسه، فخلى إبراهيم عن مناقيرهن فطرن، ثم وقعن فشربن من ذلك الماء، والتقطن من ذلك الحب وقلن: يا نبي الله أحييتنا، أحياك الله، فقال إبراهيم: بل الله يحيي ويميت وهو على كل شيء قدير ٣٠. وفي تعيين الطيور أخبار أخراً. ﴿ وَآعَكُمُ أَنَّ الله عَرِيرُ لَا يعجز عما يريده في كل ما يفعله ويذره.

﴿ مَّ ثَلُ الَّذِينَ يُنفِعُونَ أَمْوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمْشَلِ حَبَّةٍ ﴾: باذر حبّة ﴿ أَنْبَتَتْ سَبّعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُكُةٍ مِّ أَفَةٌ حَبَّةٍ وَ اللَّهُ يُفَنعِفُ لِمَن يَشَآهُ ﴾ قال: «لمن انفق ماله ابتغاء مرضاة الله» ٥. وورد: ﴿إذا أحسن العبد المؤمن عمله ، ضاعف الله له عمله بكلّ حسنة

١\_عيون اخبار الرّضا للله ١ : ١٩٨، الباب: ١٥، الحديث: ١٠.

٢- الكافي ٨ : ٣٠٥، الحديث: ٤٧٣، عن أبي عبدالله المُثِيِّة.

٣\_عيون اخبار الرّضا للجّلة ١ : ١٩٨، الباب: ١٥، الحديث: ١.

٤\_راجع: العيّاشي ١٤٢:١، الحديث: ٤٧٠ و ٤٧١؛ و مجمع البيان ٢-٢:٣٧٣؛ والقمّي ١ : ٩٠. ٥\_القمّى ١ : ٩٢، عن أبي عبدالله للليّلة.

سبعماة ضعف وذلك قول الله: "والله يُضاعف لمَنْ يَشَاءُ " . ﴿ وَأَلَلَهُ وَاسِعٌ ﴾ لا يضيق عليه ما يتفضل به من الزّيادة ﴿ عَلِيمُ ﴾ بنيّة المنفق وقدر إنفاقه .

﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُّولَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَا أَنفَقُواْ مَنَّا وَلَآ أَذَى ﴾. المنّ : الاعتداد بالإحسان على من احسن إليه. والأذى: التطاول عليه بما أنعم عليه. ﴿ لَهُمْ الْجُوهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَاخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾.

﴿ قَوْلٌ مَعْرُوفٌ ﴾ : ردّ جميل ﴿ وَمَغْفِرَةً ﴾ : تجاوز عن السّائل أو مغفرة من الله ﴿ خَيْرٌ مِّن صَدَقَ قِينَتْبَعُهَا ٓ أَذَى وَاللَّهُ عَنِي ۗ عن صدقة المان والموذي ﴿خَلِيمٌ ﴾ لايعاجله بالعقوبة .

﴿ يَتَأَيُّهَا أَلَذِينَ مَامَنُوا لَانْبُطِلُواْ صَدَقَنتِكُم بِالْمَنِ وَٱلْآذَى ﴾ . قال : "نزلت في عثمان وجرت في معاوية واتباعهما ٤٠ . ﴿ كَالَّذِى ﴾ : كإبطال المنافق الذي ﴿ يُنفِقُ مَالَمُ بِيثَآة ٱلنَّاسِ وَكَايُومِنُ بِاللَّهِ وَلا ثواب الآخرة ﴿ فَمَشَلُمُ ﴾ في إنفاقه وَلا يُوب الآخرة ﴿ فَمَشَلُمُ ﴾ في إنفاقه ﴿ كَمَشَلِ مَنفُوانٍ ﴾ : حجر أملس ﴿ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَايَهُ وَابِلٌ ﴾ : مطر عظيم القطر ﴿ فَتَرَكُمُ مَسَلَدٌ أَ ﴾ : نقياً من التراب ﴿ لَا يَقْدِدُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَاكُمُ أَلَى الخير والرّشاد . ولا يجدون ثوابه ﴿ وَاللّهُ لا يَقْدِي الْمُعْمَ الْكُنْمِينَ ﴾ إلى الخير والرّشاد .

أقول: يعني ويوطّنون أنفسهم على حفظه مّا يفسده من المنّ والأذى والرّياء، بعد ابتغائهم به مرضاة الله. ورد: ﴿إِنّها نزلت في عليّ اللَّبُكُّ؟ ﴾.

١- العياشي ١ : ١٤٦، الحديث: ٤٧٨، عن أبي عبدالله المثلا.

٢ - المصدر ١ : ١٤٧ ، الحديث: ٤٨٧ ، عن الصَّادقين عليهما السَّلام .

٣- الْقَمِّي ١ : ٩١، عن أبي عبدالله لَلْكِلْمُ.

٤\_العيّاشي ١٤٨١، الحديث: ٤٨٥، عن ابي جعفرالليُّلا.

﴿كَمَثَلِجَنَيْمَ ﴾ أي: مثَلُ نفقتهم في الزّكاء كمثل بستان ﴿ يرَبّووَ ﴾ : في موضع مرتفع ﴿ أَصَابَهَا وَابِلُّ فَعَانَتُ أَكُلُهَا ﴾ : ثمرتها ﴿ ضِعْفَيْنِ ﴾ : مثلَيْ ما كانت تثمر بسبب الوابل. قال: «يتضاعف ثمرها كما يتضاعف أجر من أنفق ماله ابتغاء مرضاة الله » أ ﴿ فَإِن لَمْ يُعِمّبُهَا وَابِلُّ فَطَلَّ ﴾ : فمطر صغير القطر يكفيها لكرم منبتها. والطلّ يقال لما يقع باللّيل على الشّجر والنّبات. والمعنى أنّ نفقات هؤلاء زاكية عند الله لا تضيّع بحال، وإن كانت تتفاوت باعتبار ما ينضم إليها من الاحوال. ﴿ وَاللّهُ بِمَاتَهُ مَلُونَ بَعِمِيرً ﴾ من الإخلاص والرّياء.

﴿ أَيُودُ أَمَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَمُ جَنَّةً مِن نَخِيل وَأَعْنَا بِ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَ لُولُهُ فِيها مِن صَعْلِ النَّمَا وَأَمْنَا لَهُ أَلْمُ الْكُوبُ وَلَهُ وُرِيَّةٌ مُنْعَفَاتُهُ فَأَمَا لَهُ آ إِعْمَالُ ﴾ : ربح عاصف تنعكس من الارض إلى السّماء ، مستديرة كعمود ﴿ فِيهِ فَالٌ فَآحَرَقَتُ ﴾ . قال : «من انفق ماله ابتغاء مرضاة الله ثمّ امتن على من تصدّق عليه ، كان كمن قال الله : "أيود أُحَدُكُم " قال : الإعصار : الرّيح ، فمن امتن على من تصدّق عليه كان كمن كان له جنّة كثيرة الثّمار ، وهو شيخ ضعيف له أو لاد ضعفاء ، فتجيء ربح أو نار فتحرق ماله كلّه " . ﴿ كَذَلِك يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَلْكَ يُبَيِّنُ فيها فتعتبرون بها .

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ المَنْوَأَ أَنفِقُوا مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبَتْمُ ﴾ : من حلاله وجياده ﴿ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْحَبُوبِ والثّمار والمعادن. قال: لكم من الحبوب والثّمار والمعادن. قال: الكان القوم قد كسبوا مكاسب في الجاهليّة، فلمّا اسلموا أرادوا أن يخرجوها من أموالهم ليتصدّقوا بها، فابى الله إلا أن يخرجوا من طيّب ما كسبوا الله وكلاتيم مُوا

١ ـ مجمع البيان ٢ ـ ٢ : ٣٧٨ ، عن أبي عبدالله اللبيِّل .

٢ ـ القمَّى ١ : ٩٢ ، عن أبي عبدالله المُثِيِّر .

٣ ـ في المصدر: المكاسب سوعه.

٤- الكافي ٤: ٤٨، الحديث: ١٠، عن أبي عبدالله اللُّجَّة، و فيه: امن أطيب ما كسبوا؟.

ٱلْخَبِيثَ﴾: ولا تقصدوا الرّدي ﴿ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِعَافِذِيهِ ﴾: وحالكم أنّكم لاتاخذونه في حقوقكم لرداءته: ﴿ إِلّا أَن تُغْمِضُواْفِيهِ ﴾: إلا أن تتسامحوا فيه. ورد: «إنّها نزلت في قوم كانوا ياتون بردي التّمر، فيدخلونه في تمر الصدقة » أ. ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَ اللّهَ غَنِيُ ﴾ عن إنفاقكم ؛ وإنّما أمركم به لا نتفاعكم ﴿ حَكِمِيدُ ﴾ بقبوله وإثابته.

﴿ اَلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ ﴾ في الإنفاق في وجوه البرّ، وفي إنفاق الجيد من المال ﴿ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَخْسُلَةِ ﴾ ويغريكم على البخل، ومنع الزّكوات إغراء الآمر للمامور. والعرب تسمّى البخيل فاحشاً. ﴿ وَأَللَّهُ يَعِدُكُم ﴾ في الإنفاق ﴿ مَّفْفِرَةً مِّنَهُ ﴾ لذنوبكم وكفّارة لها ﴿ وَفَضْلَا ﴾ : وخلفاً افضل ممّا انفقتم في الدّنيا والآخرة ﴿ وَأَللَّهُ وَسِيعٌ ﴾ : واسع الفضل لمن أنفق ﴿ عَلِيمٌ ﴾ بإنفاقه .

﴿ يُوْقِى الْحِكْمَةَ مَن يَشَا مُ وَمَن يُوْتَ الْحِكَمَةَ فَقَدَّ أُوقِى مَنْ يُرَاكَثِيراً ﴾ . الحكمة تحقيق العلم وإتقان العمل . وفي رواية : "طاعة الله ومعرفة الإمام" . وفي أخرى : "معرفة الإمام و اجتناب الكبائر التي أوجب [الله] عليها النّار ، في أخرى : "المعرفة والفقه في الدّين - قال : - فمن فقه منكم فهو حكيم ، وفي أخرى : "الحكمة ضياء المعرفة وميراث التقوى وثمرة الصدق ، ولو قلت : ما أنعم الله على عباده بنعمة أنعم وأعظم وأرفع وأجزل وأبهى من الحكمة لقلت ، ثم تلا هذه الآية ، ".

أقول: والكلُّ يرجع إلى ما فسرناها به أولاً.

﴿وَمَايَذَّكُرُ إِلَّا أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَكِ﴾: ذووا العقول الخالصة عن شوائب الوهم. وفي

١ ـ مجمع البيان ٢١١: ٣٨٠، عن أمير المؤمنين للبُّلَّة، و فيه: الياتونَ بالحشف.

٢- الكافي ١ : ١٨٥ ، الحديث: ١١ ، عن أبي عبدالله للكلا.

٣ـ الزّيادة من المصدر و •ب٠.

٤ ـ العيّاشي ١ : ١٥١، الحديث: ٤٩٧، عن أبي جعفر للمُّلِّذِ.

٥- المصدر ، الحديث: ٩٨، عن أبي عبدالله لللله ، و فيه: ﴿ النَّفَقَهُ فِي الدِّينِ ﴾ .

٦- مصباح الشَريعة: ١٩٨، الباب: ٩٥، في الحكمة، عن أبي عبدالله للثِّبِّ، و فيه: اللقلب.

الرّواية الأخيرة قال: «أي: لا يعلم ما أودعت وهيّات في الحكمة إلا من استخلصته لنفسي وخصّصته بها. والحكمة هي الكتاب ، وصفة الحكيم الثّبات عند أوايل الأُمور، والوقوف عند عواقبها وهو هادي خلق الله إلى الله ". وفي أُخرى: «ما من بيت ليس فيه شيء من الحكمة إلا كان خراباً. ألا فتفقّهوا و تعلّموا ولا تموتوا جهلاء "".

﴿وَمَاۤ أَنفَقَتُم مِننَفَقَةٍ ﴾ قليلة اوكثيرة ، سرّ اوعلانية ، في حقّ او باطل ﴿ أَوْنَذَرْتُم مِن نَذَدٍ ﴾ في طاعة او معصية ﴿ فَإِنَّ أَللَّهُ يَعْلَمُهُ ﴾ فيجازيكم عليه ﴿ وَمَالِلظَّلِلِمِينَ ﴾ الذين ينفقون في المعاصي وينذرون فيها أو يمنعون الصدقات ولا يوفون بالنّذور ﴿ مِن أَنعَمَا إِ ﴾ : من ينصرهم من الله ويمنع عنهم العقاب .

﴿إِن تُبُدُوا الصَّدَقَاتِ قَالَ: "يعني الزّكاة المفروضة" . ﴿ فَيْعِمَا هِي ﴾ : فنعم شيئاً إبداؤها ﴿ وَإِن تُخفُوهَا وَتُوْتُوهَا الْفُسَقَرَآة فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ قال: "يعني النّافلة، إنهم كانوا يستحبّون إظهار الفرائض وكتمان النّوافل" . ﴿ وَيُكَفِّرُ عَنصَكُم مِن سَسَوَا تِعسَكُم وَ اللّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ . ترغيب في الإخفاء ومجانبة الرّياء .

﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ وَلَكِنَ اللّهَ يَهْدِى مَن يَشَكَآهُ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ ﴾ : من مال ﴿ فَلِكَ نَفُسِكُمْ ﴾ فلاتمنوا به على من تنفقونه عليه ولا تؤذوه ﴿ وَمَا تُنفِقُونَ إِلّا ٱبْتِفَكَآهُ وَجَهِ اللّهُ ﴾ فلاتمنوا به على من تنفقونه عليه ولا تؤذوه ﴿ وَمَا تُنفِقُونَ إِلّا ٱبْتِفَكَآهُ وَجَهِ اللّهُ ﴾ وألله الله عنده و فما بالكم تمنون بها و تنفقون الخبيث الذي لا يتوجّه بمثله إلى الله ؟ ﴿ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِيُوكَ إِلنّا صَحَامً مُ ثوابه اضعافاً مضاعفة ﴿ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴾ : الله ؟ ﴿ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِيُوكَ إِلنّا صَحَامً مُ ثوابه اضعافاً مضاعفة ﴿ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴾ : لا تنقصون ثواب نفقتكم .

﴿ لِلْفُ عَرَاءَ ﴾: اعمدوا للفقراء ﴿ أَلَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ احصرهم الجهاد

١- في المصدر: "النَّجاة"؛ وفي بعض النُّسخ: "الكتاب".

٢ مصباح الشريعة: ١٩٨، الباب: ٩٥، في الحكمة، عن أبي عبدالله الله ال

٣٨٢ : ٢٥١ عن النبيان ٢-١ : ٣٨٢ ، عن النبي على ال

٤ و٦-الكافي٤: ٦٠، الحديث: ١، عن أبي جعفر للمُّلِّة.

﴿ اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِ اللَّهُ مِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ اللَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَوْ الْآيَقُومُونَ ﴾ إذا بعثوا من فبورهم ﴿ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِى يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطُنُ ﴾ : إلا كقيام المصروع ﴿ مِنَ الْمَسِنَ ﴾ أي : الجنون ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَدَالُواْ إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَوْ أَ ﴾ : إلا كقيام المصروع ﴿ مِنَ الْمَسِنَ ﴾ أي : الجنون ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَدَالُواْ إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَوْ أَ ﴾ . إنكار لتسويتهم مِثْلُ الرِّبَوْ أَ ﴾ : قاسوا احدهما بالآخر ﴿ وَأَحَلَ اللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَوْ أَ ﴾ . إنكار لتسويتهم وإبطال للقياس . ﴿ فَمَن جَآة مُ مَوْعِظَةً مِن رَّبِهِ ﴾ قال : «الموعظة : التوبة » " . ﴿ فَأَنتُهَمْ ﴾ :

١ ـ مجمع البيان ٢١١ : ٣٨٧، عن أبي جعفر الثيلا.

٢\_الكشَّاف ١ : ٣٩٨؛ و مجمع البيان ٢\_١ : ٣٨٧.

٣٨٠: ٢١ : ١٥١ ، ٣٨٨، عن الصادقين عليهماالسلام؛ والعياشي ١ : ١٥١ ، الحديث : ٩٠٢ ، عن ابي إسحاق.

٤ ـ من لا يحضره الفقيه ٢ : ١٨٨ ، الحديث: ٨٥٢ ، عن النَّبِي تَنْظِير.

٥-العيّاشي ١:١٥١، الحديث: ٥٠١، والكافي ٣:٩٩، الحديث: ٩، عن أبي عبدالله للثُّيّل.

٦-العياشي ١ : ١٥٢ ، الحديث: ٥٠٥ عن أبي عبدالله غَنِينا ؛ والكافي ٢ : ٤٣٢ ، الحديث: ٢ ، عن أحدهما عليهما السلام.

فاتعظ وامتنع منه ﴿ فَلَهُ مَاسَلَفَ ﴾ : لا يؤاخذ بما مضى منه ولا يستردّ منه . قال : "كلّ رباً أكله النّاس بجهالة ثمّ تابوا ، فإنّه يقبل منهم ، إذا عرف منهم التّوبة " . ﴿ وَأَمْسُرُهُ وَإِلَى اللّهِ يَعْمُ مَنْ عَادَ ﴾ بعد ما تبيّن له تحريمه مستخفّاً به . سئل : الرّجل ياكل الرّبا وهو يرى أنّه حلال؟ قال : "لا يضرّه حتّى يصيبه متعمّداً " . ﴿ فَأُولَكُمِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَلِكُ وَنَهُ .

﴿ يَمْحَقُ اللّهُ ٱلرِّيَوْ ﴾: يذهب بركت ويهلك المال الذي يدخل فيه. ﴿ وَيُرِّفِي الصَّدَقَة ؛ الصَّدَقَة ؛ الصَّدَقة ؛ الصَّدة في يضاعف ثوابها. ورد: «ليس شيء إلا وقد وكل به ملك غير الصّدقة ؛ فإنّ الله ياخذه بيده ويربّيه كما يربّي احدكم ولده حتّى تلقاه يوم القيامة وهي مثل أحد » أ. ﴿ وَاللّهُ لَا يُحِبُّ كُلّ كُفّادٍ ﴾: مصر على تحليل المحرّمات ﴿ أَثِيمٍ ﴾: منهمك في ارتكابه.

﴿ إِنَّا الَّذِينَ وَامَنُواْ وَعَمَعِلُواْ الصَّمَالِحَاتِ وَأَقَامُواْ الصَّمَلُوةَ وَمَاتَوُا الرَّحَوْةَ لَهُمْ اَجْرُهُمْ عِندَدَتِهِمْ وَلَاخُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهُ وَذَرُواْ مَابَقِى مِنَ ٱلْرِبَوَاْ ﴾ : واتركوا بقايا ما شرطتم على النّاس منه ﴿ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴾ .

﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ ﴿ فَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمْ ورد: ٥درهم رباً اشدٌ عند الله من سبعين زنيّة كلّها بذات محرم ٥٠٠ ﴿ وَإِن تُبتُّمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَلِكُمْ لَاتَظْلِمُونَ ﴾ المديونين بأخذ الزّيادة ﴿ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ بالمَطْل والنّقصان منها .

١- الكافي ٥ : ١٤٥ ، الحديث: ٤ ، عن أبي عبدالله المثلا .

٢-المصدر: ١٤٤، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله لتنكر. و فيه: •انَّه له حلال.

٣ ـ كذا في جميع النَّسخ والمصدر؛ والعلُّ الأصحُّ: الباخُذُها بيده و يُربيها،

٤-العيَّاشي ١ : ١٥٣ ، الحديث: ٥١٠ والبحار ٩٣ : ١٢٧ ، عن أبي عبدالله لللَّهُ عن النَّبِيُّ ﷺ.

٥ ـ الكافي ٥ : ١٤٤ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبدالله للمُثَلِّد.

٦-المَطْلُ: التَّسُويفُ بالعدَّة والدَّينِ. القاموس المحيط ٤: ٥٣ (مطل).

﴿ وَإِن كَانَ ذُوعُسَرَةِ ﴾ : إن وقع في غرمائكم ذو إعسار ﴿ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً ﴾ : فإنظار إلى وقت يسار ﴿ وَأَن تَصَدَّقُوا ﴾ بالإبراء ﴿ خَيْرٌ لَكَ مُنَّ اكثر ثواباً من الإنظار ﴿ وَأَن تُصَدِّقُوا ﴾ بالإبراء ﴿ خَيْرٌ لَكَ مُنَّ اكثر ثواباً من الإنظار ﴿ إِن كُنتُم تعلمون أنّه معسر فتصدّقوا عليه بمالكم عليه " . ورد: «من أنظر معسراً كان له على الله في كلّ يوم صدقة بمثل ماله حتى يستوفيه " .

﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾: تاهبوا لمصيركم إليه ﴿ ثُمَّ تُوكِّ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتُ ﴾ من خير أو شر ﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ بنقص ثواب أو تضعيف عقاب.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِذَا تَدَايَنَمُ بِدَيْنِ ﴾ : إذا تعاملتم نسبنة ﴿ إِلَىٓ أَجَلِمُسَكَمَ ﴾ : معلوم ﴿ فَأَكْتُبُوهُ ﴾ لانه اوثق وادفع للنزاع ﴿ وَلْيَكْتُبُ بَيْنَكُمْ كَايَبُ إِلْمَكَذَلِ ﴾ لايزيد على ما يجب ولا ينقص ﴿ وَلَا يَأْبَ كَايَبُ أَن يَكُلُبَ كَمَا عَلَمَهُ ٱللّه ﴾ الكتابة ﴿ فَلْيَكُتُبُ مَا يجب ولا ينقص ﴿ وَلَا يَأْبَ كَانِهُ المشهود عليه . والإملال : الإملاء . ﴿ وَلْيَتَوَاللّهَ رَبّهُ وَلَا يَبْعَضُ مِنْهُ ﴾ : ولا ينقص من الحق ﴿ شَيْئًا فَإِن كَانَ ٱلّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقَ سَفِيها أَق صَعِيفًا ﴾ .

قال: «السفيه هو الذي يشتري الدّرهم باضعافه، والضّعيف: الأبْله» ". وفي رواية: «السفيه: شارب الخمر، والضّعيف: الذي ياخذ واحداً باثنين ". وفي أخرى: «ضعيفاً في بدنه لا يقدر أن يملّ، أو ضعيفاً في فهمه وعلمه لا يقدر أن يملّ و يميّز الألفاظ الّتي هي عدل عليه و له من الالفاظ الّتي هي جور عليه أو على حميمه ". ﴿ أَوَ لَا يَسْتَظِيمُ أَن يُمِلَ هُوَ ﴾ قال: «بان يكون مشغولاً في مرمة لمعاش أو نزود لمعاد، أو لذة في غير محرّم؛ فإنّ تلك الاشغال الّتي لا ينبغي للعاقل أن يشرع في غيرها " . ﴿ فَلَيْمُ مُلِلُ وَلِيّهُ ﴾ محرّم؛ فإنّ تلك الاشغال الّتي لا ينبغي للعاقل أن يشرع في غيرها " . ﴿ فَلَيْمُ مُلِلُ وَلِيّهُ ﴾

١ و ٢ ـ الكافي ٤ : ٣٥، الحديث: ٤، عن أبي عبدالله لَكِيًّا.

٣\_التّهذيب ٩ : ١٨٢ . الحديث : ٧٣١ ، عن أبي عبدالله عَبُّلاً .

٤ ـ العيَّاشي ١ : ١٥٥ . الحديث: ٥٢١، عن أبي عبدالله عَيُّهُ.

٥و٦ ـ تفسير الإمام للبيلا: ٦٣٤. عن أمير المؤمنين لتبيلاً .

قال: «يعني النّائب عنه والقيّم بأمره» . ﴿ إِلَّمَ تَدَلُّ ﴾ .قال: «أن لا يحيف على المكتوب له ولا على المكتوب عليه» .

﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَينِ مِن يَجَالِكُمْ ؛ المسلمين ﴿ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ الله وَامْرَأَتَ انِ مِمْن تَرْضُون مِن الشَّهَدَاء ﴾ . قال : «يعني ممن ترضون دينه وامانته وصلاحه وعفته وتيقظه فيما يشهد به وتحصيله وتمييزه ؛ فما كلّ صالح ميز ، ولا محصل ، ولا كلّ محصل ميز صالح " . ﴿ أَن تَعِيلُ إِحْدَنهُ مَا ﴾ بان تنساها . من قولهم : «ضلّ الطريق» : إذا لم يهتد . ﴿ فَتُدَكِّرُ إِحْدَنهُ مَا ٱلْأُخْرَى ﴾ . قال : «إذا ضلّت إحداهما عن الشهادة ونسيتها ذكرتها الأخرى ، فاستقامتا في أداء الشهادة » . ورد : «عدل الله شهادة امرأتين بشهادة رجل ، لنقصان عقولهن و دينهن " .

﴿ وَلَا يَأْبَ الشَّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُواً ﴾ . قال: اإذا دعاك الرّجل تشهد له على دَيْنِ او حق لم ينبغ لك أن تقاعس عنه ١٠ . وفي رواية : الهي قبل الشهادة ومن يكتمها بعد الشهادة ١٠ . ﴿ وَلَا تَسَلَّمُ وَالَهُ عَلَى السَّهادة الله كَان الحق ﴿ أَوَّكَ بِيرًا إِلَى الشّهادة ٤٠ . ﴿ وَلَا تَسَلُّمُ الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله وَاله وَالله وَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَ

﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُونَ جُنَاحُ أَلَاتَكُ نُبُوهَا وَأَشْهِ دُوٓ أَإِذَا تَبَايَعْتُ مُ وَلَا يُصَارَّكَا يَبُ وَلَا شَهِ يَذُّ ﴾ .

ا و٢ـ تفسير الإمام للكيلا: ٦٣٤، عن أمبرالمؤمنين لكيلا.

٣-المصدر: ٦٧٢، عن أميرالمؤمنين للئيلا.

٤و٥\_المصدر: ٦٧٥، عن أميرالمؤمنين للثير.

٦\_العيَّاشي١ : ١٥٦، الحديث: ٥٢٣، عن أبي الحسن موسى للبُّلَّة، مع تفاوت يسير.

٧ المصدر، الحديث: ٥٢٦ و ٥٢٧، عن أبي عبدالله تَشِيّر.

يحتمل البناءين. وهو نهي لهما عن ترك الإجابة والتّحريف والتّغيير في الكتابة والشّهادة، أو نهي عن الضّرار بهما، مثل أن يعجّلا عن مهمّ، ويكلّفا الخروج عمّا حدّ لهما، أو لا يعطى الكاتب جُعْلَة والشّهيد مُؤْنَةَ مجيئه حيث كان. ﴿ وَإِن تَشْعَلُوا ﴾ الضّرار ومانهيتم عنه ﴿ فَإِنَّهُ فُسُوقٌ العِكُمُ ﴾ : خروج عن الطّاعة لاحق بكم.

﴿ وَٱنَّـ عُواۤ اللَّهُ ۚ ﴾ في مخالفة أمره ونهيه ﴿ وَيُعَـكِلُمُكُمُ اللَّهُ ﴾ أحكامه المتضمّنة لمصالحكم ﴿ وَٱللَّهُ يِكُلُ النَّلات الاستقلالها.

﴿ وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَغَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَنَ ﴾ : فالذي يستوثق به رهان. وهي جمع رهن. ﴿ مَقْبُومَنَ ۚ ﴾ . قال: «لا رهن إلا مقبوضاً» ! .

أقول: لا يختص الارتهان بالسّفر، ولكن السّفر لمّا كان مظنّة لإعواز الكتب والإشهاد، أمر المسافر بأن يقيم الارتهان مقام الكتاب والإشهاد على سبيل الإرشاد إلى حفظ المال.

﴿ فَإِنْ أَمِنَ بَعَضُكُم بَعْضُ فَلِيُور الذِي الْوَتُمِنَ ﴾ أي: الذي عليه الحق ﴿ أَمَننَتُهُ ﴾ . سمّى الدّين امانة لإيتمانه عليه بترك الارتهان منه . ﴿ وَلِيَتُقِ اللّهَ رَبَّهُ ﴾ في الحيانة وإنكار الحق ﴿ وَلَمْ تَقِيمُ اللّهُ عَلَيه بالمشهود به الحق ﴿ وَ لَا تَكْتُمُوا الشّهَدَدُ أَنَّ ﴾ . خطاب للشّهود . ﴿ وَمَن يَكُنُّمُهَا ﴾ مع علمه بالمشهود به وتمكنه من ادانها ﴿ وَإِنَّهُ مِنَ اللّهُ عَلَيْهُ ﴾ قال : «كافر قلبه » . ﴿ وَاللّهُ بِمَانَعٌ مَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ . تهديد .

﴿ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِن تُبَدُّواْ مَا فِي آنفُسِكُمْ ﴾ من خير أو شر ﴿ أَوْتُحْفَقُوهُ ﴾ سوى الوسوسة وحديث النّفس ممّا لا يدخل تحت الاختيار ، كما ورد به الاخبار ". ﴿ يُمُعَاسِبْكُمُ بِهِ ٱللَّهِ ﴿ فَال : ﴿ وَبَمَا فِي الصَّدُورِ يَجَازِي العباد ﴾ ؟ . ﴿ فَيَعَفْفِرُ لِمَنَ

١ ـ النَّهذيب ٧ : ١٧٦ ، الحديث : ٧٧٩ ، عن أبي جعفر للنُّكِّ .

٣- من لا يحضره الفقيه ٣: ٣٥، الحديث: ١١٥، عن أبي جعفر عَبُلًا.

٣-راجع: الكافي ٢:٣٦٣، الحديث: ١، عن أبي عسبدالله للهجيّة، عن رسول الله ﷺ؛ والـوسـائل ٣٤٥:٥، الحديث: ٢، عن أبي جعفو اللجّة، عن رسول الله ﷺ.

٤ - نهج البلاغة (للصّبحي الصّالح): ١٠٣، الخطّبة: ٧٥.

يَشَاءُ ﴾ مغفرته ﴿ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءً ﴾ تعذبيه ﴿ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كَالْمُ وَلَدِيرُ ﴾ .

﴿ وَالْمُوْمِنُونَ ﴾ . إمّا استيناف ، أو عطف على الرّسول وما بعده استيناف . ﴿ كُلُّ مَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَيْكِيهِ وَمُلَيْكِيهِ وَرُسُلِهِ وَمَلَيْكِيهِ وَرُسُلِهِ وَاللّه وَاللّهُ وَاللّه وَاللّهُ وَاللّه وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

﴿رَبَّنَاوَلَاتُحَكِمُلْنَا مَالَاطَاقَةَ لَنَابِهِ ﴿ مَن العقوبات النّازلة بمن قبلنا ﴿ وَأَعْفُ عَنّا ﴾ : واستر عيوبنا ولا تفضحنا بالمؤاخذة ﴿ وَأَرْحَمُنَا ﴾ : وتعطف بنا وتفيض علينا ﴿ وَأَعْفَ مَوْلَنْنَا ﴾ : سيدنا ، ونحن عبيدك ﴿ فَأَنسُ رَفَاعَلَ الْفَوْمِ الْحَاوِينَ عَلَى الْقَوْمِ الْعَلْمَ عَلَى اللّهُ وَلَا تَعْمَ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

١\_الاحتجاج ١ :٣٢٨، عن أميرالمؤمنين للجلاء

٢ \_ العيَّاشي ١ : ١٦٠ ، الحديث: ٥٣٣، عن احدهما عليهما السَّلام.

٣ التّوحيد: ٣٤٧، الباب: ٥٦، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله لَتُثِلُّا.

٤\_الاحتجاج ١ : ٣٢٨، عن أميرالمؤمنين للثبيّا -

ورد: "إنّ هذه الآية مشافهة الله لنبيّه في ليلة المعراج. قال ﷺ: فقلت انا مجبباً عني وعن أُمّتي: "وَالْمُؤْمِنُونَ" إلى قوله: "وَإلَيْكَ الْمَصيرُ". فقال الله: "لا يُكلّفُ الله أسلام فوله: "مَا اكْتَسَبَتْ". فقلت: "ربّنا لا تُواخذنا إنْ نَسينا أوْ أخْطأنا" فقال الله: لا أواخذك. فقلت: "ربّنا وكلا تَحْملُ عَلَيْنا إصراً كما حَملَته عَلَى الّذينَ مِنْ قَبلنا "لا أواخذك. فقلت: "ربّنا وكلا تُحَملُ عليننا إلى آخر السورة. فقال الله: فقال الله: لا أحملك. فقلت: "ربّنا وكلا تُحَملنا" إلى آخر السورة. فقال الله: قد أعطيتك ذلك لك و لأمتك. قال الصادق المثينة عا وفد إلى الله تعالى أحد أكرم من رسول الله عن سال لأمته هذه الخصال".

١ ـ راجع: القمي ١: ٩٥، عن أبي عبدالله المبيرة.

## سورة آل عمران [مدنبّة، ومىمانتاآبة] ١

## بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

﴿الْمَرُ﴾. قد سبق تأويله ٢.

﴿ اللَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَّالْمَيُّ الْقَيْوُمُ ﴾.

﴿ زَلَّ عَلَيْكَ ٱلْكَتِكِ ﴾ : القرآن نجوماً ﴿ مِلْلَحَقِ ﴾ : بالعدل والصدق ﴿ مُمَكِدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَمُو ﴾ من الكتب ﴿ وَ أَنزَلَ ٱلتَّوْرَئةَ وَٱلْإِنْجِيلُ ﴾ جملة على موسى وعيسى.

﴿ وَأَنْزُلُ الْفُرْقَاكُ ﴾ : من قبل تنزيل القرآن ﴿ هُدَى لِلنَّاسِ ﴾ عامة ، و قومهما خاصة ﴿ وَأَنْزُلُ الْفُرْقَاكُ ﴾ : ما يفرق به بين الحق والباطل. قال: «القرآن: جملة الكتاب، والفرقان: المحكم الواجب العمل به " ". و في رواية: «الفرقان كلّ آية محكمة في الكتاب " . و في الكتاب أ. و في أخرى: «سمّي الفرقان فرقاناً لأنّه متفرق الآيات والسور ؟

1\_ما بين المعقوفتين من «ب٤.

٢ ـ في ابتداء سورة البقرة .

٣-الكافي ٢: ٦٣٠، الحديث: ١١؛ و معاني الاخبار: ١٨٩، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللَّبُّة.

٤ ـ جوامع الجامع ١ : ١٥٩ ، عن أبي عبدالله تلك.

أنزلت في غير الالواح وغير الصحف ، والتوراة والإنجيل والزّبور أنزلت كلها جملة في الالواح والورق من اللها حملة في الالواح والورق من الدّينَ كَفَرُوا بِعَايَتِ ٱللّهِ لَهُ اللهِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَالْوَرَق مَنَابٌ شَديد.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّدَمَآءِ ﴾ .

﴿ هُوَاَلَذِى يُعَمَّوِرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِكَيْفَ يَشَاءُ ﴾ من صبيح " او قبيح ، ذكر او انثى ﴿ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَالْعَزِيدُ ﴾ في جلاله ﴿ اَلْمُكِيمُ ﴾ في افعاله .

﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَزَلَ عَلَيْ فَ الْكِلَابِ مِنْ مُ الْكِلَابُ عَنْ الْحَمْتُ عباراتها ، بان حفظت من الإجمال ﴿ هُنَّ أُمُ ٱلْكِلَابِ ﴾ : أصله ، يرد إليها غيرها ﴿ وَأَخُرُ مُتَسَابِ هَا تُلَا محتملات لا يتضع مقصودها إلا بالفحص والنظر ، ليظهر فيها فضل العلماء الرّبانيين في استنباط معانيها و ردّها إلى المحكمات ، و ليتوصلوا بها إلى معرفة الله تعالى و توحيده . قال : «المحكم ما يعمل به ، والمتشابه ما اشتبه على جاهله ٤٤ . و في رواية : «ما يشبه بعضه بعضا ، » \* . و ورد في تأويله : «إنّ المحكمات أمير المؤمنين والائمة عليهم السلام ، والمتشابهات فلان و فلان \* أ . ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مَرَدَ مِنْ عَلَى باطل ﴿ ٱبْتِعَلَمُ المُنْ المُعْلَمِ اللهُ مَنْ أَلَيْ مَنْ فَلُو اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى المُنْ والتناسِ و مناقضة المحكم المتشابه . ورد : «إنّ الفتنة هنا الكفر ٥٠ . ﴿ وَٱبْتِفَاتَ تَأْوِيلِهِ مُنَا والتّلبيس و مناقضة المحكم بالتشكيك والتلبيس و مناقضة المحكم بالمشهونه . ورد : «إنّ الفتنة هنا الكفر ٥٠ . ﴿ وَٱبْتِفَاتَ تَأْوِيلِهِ مُنْ ﴾ : و طلب أن يؤولوه على ما يشتهونه .

١-كذا في جميع النَّسَخ، و لعل الصواب: ﴿ و غيره من الصحف، كما في المصدر.
 ٢-علل الشرايع ٢: ٤٧٠، الحديث: ٣٣، عن رسول الله ﷺ.
 ٣-الصباحة: الجمال، فهو صبيح. القاموس المحيط ١: ٢٤١ (صبح).
 ١-العياشي ١: ١٦٢، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله الله المحليد.
 ٥-المصدر: ١٠، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الله المحليد.
 ٢-الكافي ١: ٤١٥، الحديث: ١٤، عن أبي عبدالله الله المحليد.

٧\_مجمع البيان ٢-١: ٤١٠، عن أبي عبدالله المُثَلِّد.

﴿ وَمَايَةً لَمُ تَأْوِيلَهُ وَ ﴾ الذي يجب أن يحمل عليه. قال: "يعني تأويل القرآن كله"! . 
﴿ إِلَّا اللّهُ وَالرَّسِ عَوْنَ فِي الْمِلْمِ ﴾ الذين تثبتوا و تمكنوا فيه. قال: "نحن الراسخون في العلم من لا في العلم و نحن نعلم تأويله" . و في رواية: "إنّ الرّاسخون في العلم من لا يختلف في علمه " . و في أخرى: "إنّ الله جلّ ذكره بسعة رحمته و رافته بخلقه، و علمه بما يحدثه المبدّلون من تغيير كلامه، قسم كلامه ثلاثة اقسام، فجعل قسماً منه يعرفه العالم والجاهل، و قسماً لا يعرفه الا من صفى ذهنه و لطف حسة و صح تمييزه، من شرح الله صدره للإسلام، و قسماً لا يعرفه إلا الله و انبياؤه والراسخون في العلم؛ و إنّما فعل ذلك لشلاً يدّعي أهل الباطل من المستولين على ميراث رسول الله عن من علم الكتاب ما لم يجعله لهم، و ليقودهم الاضطرار إلى الايتمار عن ولاه أمرهم " .

﴿ يَقُولُونَ مَا مَنَ الْحِكَم والمتشابه ﴿ قِنْ عِندِ رَيِّناً ﴾ : من عند الله الحكيم الذي لا بالمتسابه . ﴿ كُلُّ ﴾ من المحكم والمتشابه ﴿ قِنْ عِندِ رَيِّناً ﴾ : من عند الله الحكيم الذي لا يتناقض كلامه ﴿ وَمَا يَذَكُرُ إِلَا أُولُوا الْأَلْمُ لَبُ بِ ﴾ . مدح للراسخين بجودة الذهن وحسن التّدبّر ، و إشارة إلى ما استعدوا به للاهتداء إلى تاويله و هو تجرد العقل عن غواشي الحسّ.

قال: «اعلم أنّ الرّاسخين في العلم هم الّذين أغناهم الله عن الاقتحام ٦ في السُّدَد٧ المضروبة دون الغيوب، فلزموا الإقرار بجملة ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب،

١-العيَّاشي ١ : ١٦٤ ، الحديث: ٦، عن أبي جعفر اللَّهِ.

٢-المصدرُ ، الحديث: ٨، عن ابي عبدالله الله أله؟، و فيه افنحن نعلم تاويله! .

٣- الكافي ١ : ٢٤٥، الحديث : ١ ، عن ابي جعفر الثاني، عن ابي عبدالله عليهما السلام.

٤-ائتمرالَّامر: امتثله. مجمع البحرين ٣: ٣١١ (امر).َّ

٥ـ الاحتجاج ١ : ٣٧٦، عن أمير المؤمّنين الليّلا، مع تفّاوت.

٦-اقتجِم الرَّجل في الامر: رمى بنفسه فيه من غيرَ رويَّة. لسان العرب ١٢: ٤٦٢ (قحم).

٧-السَّدَّةُ: فوق بالله الدار ليقيها من المطراء وقيل: هي الباب تقسه، وقيل: هي الساحة بين يديه.
 مجمع البحرين ٣: ٦٧ (سدد).

فقالوا: "آمننا به كُلُّ مِنْ عند رَبِنا". فمدح الله عزوجل اعترافهم بالعجز عن تناول ما لم يحيطوا به علماً، و سَمَىٰ تركهم التعمق فيما لم يكلفهم البحث عنه منهم رسوخاً؛ فَاقْتَصِرْ على ذلك، و لا تقدّر عظمة الله على قدر عقلك فتكون من الهالكين الله و ورد: امن ردّ متشابه القرآن إلى محكمه هدي إلى صراط مستقيم. ثم قال: إنّ في أخبارنا متشابها كمتشابه القرآن، و محكماً كمحكم القرآن، فردوا متشابهها إلى محكمها. وتتبعوا متشابهها دون محكمها فتضلوا الله المستقيم.

﴿ رَبَّنَاكُاثُرُغُ قُلُوبَنَا ﴾ عن نهج الحق إلى اتباع المتشابه بتأويل لا ترتضيه ؛ وإنّما أُضيف الزّيغ إلى الله لان مسبّب عن امتحانه و خذلانه . ﴿ بَقَدَإِذْ هَدَيْنَا ﴾ إلى الحق ﴿ وَهَبْ لَنَامِن لَدُنك رَحْمَه مَةً ﴾ بالتّوفيق والمعونة ﴿ إِنَّك أَنتَ ٱلْوَهَّابُ ﴾ لكلّ سول. قال: "إنّهم قالوا ذلك حين علموا أنّ القلوب تزيغ و تعود إلى عماها ورداها » ".

﴿ رَبِّنَآ إِنَّكَ جَسَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ ﴾ : لحساب يوم و جزائه ﴿ لَارَبِّ فِيهِ ﴾ : في وقوعه ﴿ إِنْ اللهُ خَلِفُ ٱلْمِيمَادَ ﴾ .

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَنَ تُعَيِّفَ عَنْهُمْ أَمْوَلُهُمْ وَلَا آَوْلَاهُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئاً وَأَوْلَتِهِكَ هُمْمُ وَقُوهُ ٱلتَّسادِ ﴾ .

﴿ كَذَبُواْ بِنَا فَأَخَذَهُمُ اللّهُ بِذُنُوبِهُمْ وَاللّهُ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾ .

﴿ قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَسَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَّا جَهَنَّهُ وَبِيْسَ ٱلَّمِهَادُ ﴾. ورد: "إنّها

١\_التَّوحيد: ٥٥، الباب: ٢، ذيل الحديث: ١٣؛ والعيّاشي ١: ١٦٣، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله، عن أمير المؤمنين عليهما السّلام.

٢\_عيون أُخبار الرُّضا اللَّهِيُّ ١ : ٢٩٠، الباب: ٢٨، الحديث: ٣٩.

٣ـ الكَآفي أَ : ١٨ ، الحديث: ١٢ ، عن مُوسى بن جعفر عليهما السّلام. والرّدى: الهلاك. لسان العرب ١٤ : ٣١٦ (ردى).

نزلت حين حذرهم النبي على بمثل ما أصيبوا به يوم بدر، فقالوا: يا محمد لا يغرنك أنّك لقيت قوماً أغماراً الاعلم لهم بالحرب فأصبت منهم فرصة، اما والله لو قاتلتنا العرفت أنّا نحن النّاس، ". و قد صدق الله وعده و غُلب المشركون.

﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَ تِمِنَ ٱلنِّسَاءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنظَرَ وَمِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَةِ ﴾ . قال : «القنطار ملاء مسك ثور ذهباً» <sup>4</sup> .

اقول: والمقنطرة ماخوذة منه للتّاكيد.

﴿ وَٱلْحَكِيلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ ﴾ : المعلّمة أو المرعية . ﴿ وَٱلْأَنْفَكِمِ ﴾ : الإبل والبقر والغنم ﴿ وَٱلْحَكَرُثُ ذَالِكَ مَتَكُمُ ٱلْحَكِوْةِ ٱلدُّنِيَّا وَٱللَّهُ عِندَهُ مُسَنِّ ٱلْمَعَابِ ﴾ .

﴿ قُلْ أَوْنَبِتُكُمْ بِخَيْرِمِن ذَالِكُمْ لِلَّذِينَ أَنَّعَوْا عِندَ رَبِهِ مَجَنَّاتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهِ الْأَنْهَالُ خَلِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَجٌ مُّطَهَّكُورٌ ﴾ تما يستقذر من النساء. ورد: "مما تلذذ الناس في الدّنيا والآخرة بلذّة أكبر "لهم من لذّة النّساء و هو قول الله عزّوجلّ: "زيّن للنّاس" الآية. ثمّ قال: وإنّ أهل الجنّة ما يتلذّذون بشيء من الجنّة أشهى عندهم من النّكاح، لا طعام و

السرجلٌ غَمَر: من لم يجرَب الأمور. القاموس المحيط ٢: ١٠٧؛ و لسان العرب ٥: ٣١ (غمر). ٢\_في المصدر: «إنّا والله لو قاتلناك».

٣\_مجمع البيان ١ ـ ٣ : ٤١٣ . آ

٤-المصدر ١ : ٤١٧ . المرويّ عن ابي جعفر و أبي عبدالله عليهماالسّلام .

٥ في المصدر: ﴿ أَكِثْرُ \* .

لاشراب» أ. ﴿ وَرِضُونَ مِنَ اللهِ أَكْبَرُ ﴾ و هو أجل النّعم كما قال: " وَ رِضُوانٌ مِنَ اللهِ أَكْبَرُ " \ والجنّة أوسطها، و متاع الدّنيا أدناها. ﴿ وَٱللَّهُ بَصِيبَ إِبْ الْعِيبَ بَادٍ ﴾.

﴿ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَآ إِنَّنَآ ءَامَنَكَافَآ عَفِ رَلَنَا ذُنُو بَنَكَا وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ .

﴿ المَسَيْرِينَ وَالمَسَدِقِينَ وَالْقَنْزِينَ وَالْمُسْتَغَفِرِينَ وَالْمُسْتَغُفِرِينَ وَالْمُسْتَغُفِرِينَ وَالْمُسْتَغُفِرِينَ وَالْمُسْتَغُفِرِينَ وَالْمُسْتَغُفِرِينَ وَالْمُسْتَغُفِرِينَ وَالله على مرة في وقت السّحر فهو من أهل هذه الآية ٤٠٠ و ورد: "من قال في وتره إذا أوتر: "أستغفر الله و أتوب إليه "سبعين مرة و هو قائم، فواظب على ذلك حتى تمضي له الله و أتوب إليه "سبعين مرة و هو قائم، فواظب على ذلك حتى تمضي له سنة، كتبه الله عنده من المستغفرين بالاسحار، و وجبت له المغفرة من الله تعالى ٥٠٠.

﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ وَ ابَين وحدانيته لقوم بظهوره في كلّ شيء و تعرفه ذاته في كلّ نور و في ، و لقوم بنصب الدّلائل الدّالة عليها، و لقوم بإنزال الآيات النّاطقة بها . ﴿ وَٱلْمُلَتَهِكُمُ أَنَّ بِالإقرار ذاتاً لقوم ، و فعلاً لقوم ، و قولاً لقوم . ﴿ وَأُولُوا الْمِسلَمِ بِهِا . ﴿ وَالْمُلْكِكُمُ أَنَّ بِالإقرار ذاتاً لقوم ، و فعلاً لقوم ، و قولاً لقوم . ﴿ وَأُولُوا الْمِسلَمِ بِهِا لِهُ إِللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الل

﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِمْدَائِعُ ﴾: لا دين مسرضيّ عند الله ســوى الإســـلام، و هو

١- الكِافي ١٥ / ٣٢١، الحديث: ١٠ ؛ والعيَّاشي ١ : ١٦٤، الحديث: ١٠، عن أبي عبدالله الطُّبُّة.

٢ــالتُّوبةُ (٩٠): ٧٢.

٣ و ٤ ـ مجمع البيان ٢-١ : ٤١٩، عن أبي عبدالله المُثَلِّد.

٥- الخصال ٢ : ٥٨١ ، الحديث : ٣ ، عن أبي عبدالله المثلا .

٦- في المصدر: ﴿ الأنبياءِ ٩.

٧-العيّاشي ١ (١٦٦٠) الحديث: ١٨، عن أبي جعفر اللبّلا، و فيه: «والقسط هو العدل في الظاهر، والعدل في الباطن أمير المؤمنين اللبّلاء.

التوحيد والتدرّع بالشرع. ورد: إن الإسلام قبل الإيمان، و عليه يتوارثون و يتناكحون، والإيمان عليه يثابون، الم ﴿ وَمَا اَخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَنْبَ ﴾ في الإسلام ﴿ إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَهُمُ الْمِينَا عَلَيه يثابون، الله الله في الإسلام ﴿ إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَهُمُ الْمِينَا بَهُ حَقّ ﴿ وَمَنْ مَا جَاءَهُمُ الْمِينَاسَة ، لا لشبهة فيه ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِعَايَدَتِ اللّهِ فَإِلَى اللّهَ مَربِعُ الْمِسَابِ ﴾ .

﴿ فَإِنْ عَآجُ وَ الدّين و جادلوك فيه بعد ما اقمت لهم الحجج ﴿ فَقُلْ السّلَمْ وَجَسِمِي لِلَّهِ ﴾ : اخلصت نفسي و جملت له لا أشرك فيها غيره . عبّر عن النفس بالوجه ؛ لانه اشرف الاعضاء الظاهرة و مظهر القوى والحواس . ﴿ وَمَنِ النّفس بالوجه ؛ لانه اشرف الاعضاء الظاهرة و مظهر القوى والحواس . ﴿ وَمَنِ النّفس بالوجه ؛ لانه اشرف الاعتاب لهم التّبعني ﴿ وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا اللّهِ كَتَاب لهم اللّه من اتبعني ﴿ وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا اللّهِ كَتَاب لهم كم شركي العرب ﴿ مَا سَلَمَتُم ﴾ كما اسلمت لما وضحت لكم الحجة ام بعد على كفركم ﴿ فَإِنْ آمْ لَمُوا فَقَدِ الْفَتَكُ وَأَوْ إِنْ قَلُوا فَإِنْ مَا عَلَيْكَ الْبَكُمُ وَ اللّهُ بَعِيدِ إِلَا لِعِبَاوِ ﴾ . وعد ووعيد .

﴿ إِنَّا الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِثَايَنتِ النَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَنْدِ حَقِّ وَيَقْتُ لُونَ الَّذِينَ يَأْمُ رُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرَهُ م بِعَكَ ابِ الْهِ مِ ﴾ .

﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ حَبِطَتَ أَعَمَالُهُمْ فِ ٱلدُّنِكَ وَٱلْآخِرَةِ ﴾ إذ لم ينالوا بها المدح والثّناء، و لم يحقن دماؤهم و أموالهم، و لم يستحقّوا به الاجر والثّواب ٢ ﴿ وَمَالَهُمُ مِيّنَ كَامِيرِينَ ﴾ يدفعون عنهم العذاب.

﴿ أَلَرْتَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْنَصِيبِ مَا مِنَ ٱلْكِتَنِ ﴾ . قيل : يريد به أحبار اليهود " . ﴿ يُدْعَوْنَ إِلَىٰ كِنْكِ ٱللَّهِ ﴾ و هو التوراة ﴿ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ ﴾ في نبوة نبيّنا أو في رجم الزّاني ،

١ ـ الكافي ١ : ١٧٣ ، ذيل الحديث : ٤، عن أبي عبدالله كَلِيُّةً .

٢-كذا في جميع النَّسَخ ، و لعل الصّحيح : قلم تحقن دماؤهم و اموالهم و لم يستحقّوا بها الأجر والثّواب الله كما في الصّافي .

٣\_راجع: ۖ الكشَّافُ ١ : ٤٢٠.

و قد احتلفوا فيه الموثُمَّيَّة وَلَى فَرِيقُ مِنْهُ مَ استبعاد لتوليهم ﴿ وَهُسم مُعْرِضُونَ ﴾.

﴿ ذَالِكَ بِأَنَهُمْ قَالُواْ لَنَ تَمَتَكَنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّا مَا مَعْدُودَ تَوْ ﴾ بسبب تسهيلهم العقاب على أنفسهم ﴿ وَغَرَّهُمْ فِ دِينِهِم مَا كَانُواْ يَغْتَرُونَ ﴾ .

﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَالُهُ مَدْ لِيَوْمِ لَارَيْبَ فِيهِ وَوُفِيَتْ كُلُّ نَفْسِ مَّا حَكَسَبَتْ ﴾ : جزاء ما كسبت ﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ .

﴿ قُلِ ٱللَّهُ مَّ مَالِكَ ٱلْمُسلَكِ تُوَقِي ٱلْمُلْكَ ﴾ : ما تشاء من الملك ﴿ مَن تَشَاهُ وَتَسنِعُ الْمُلْكَ ﴾ المُلك الأول عام ، والآخران خاصان . ﴿ وَتُعِلَّ الْمُلْكَ الأول عام ، والآخران خاصان . ﴿ وَتُعِلَّ مَن تَشَاهُ وَتُلِلُ مَن تَشَاهُ مِنه الْمُعْلَى الْمُولِدِينَ ﴾ .

﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أَوْلِيكَا مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾. نهوا عن موالاتهم لقرابة او صداقة جاهليّة أو نحوهما حتى لا يكون حبّهم و بغضهم إلا في الله ، و قد كرّر ذلك في القرآن \*. ﴿ وَمَن يَقْعَـكَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيء ﴿ إِلّآ أَن

١\_راجع: مجمع البيان ٢-١ : ٤٣٤؛ والتّبيان ٢ : ٤٢٥.

٢ و ٣ مجمع البيان ٢-١ : ٤٢٨، والرُّواية مرويَّة عن الصَّادقين عليهماالسَّلام.

٤\_معانى الآخبار: ٣٩٠، الحديث: ١٠، عَن أبي عبدالله الْمُؤَكُّ، و فيه: •فانُ الميَّت هوالكافر...

٥\_راجع : النَّساء (٤): ٨٩، ١٣٩ و ١٤٤؛ والمائدُه (٥): ٨٠؛ والتَّوبه (٩): ٣٣؛ والمتحنة (٦٠): ١ و ٩.

تَنَقُوا مِنْهُمْ تُقَافَةً ﴾: إلا أن تخافوا من جهتهم خوفا أو أمراً يجب أن يخاف منه. قال : «التقيّة ترس الله بينه و بين خلقه» أ. وقال: «لا إيمان لمن لا تقيّة له، ثمّ تلا هذه الآية» ألد ويُحَدِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَكُمُ وَإِلَى اللهِ المَمييرُ ﴾ فلا تتعرّضوا لسخطه بمخالفة أحكامه و موالاة أعدائه.

﴿ قُلُ إِن تُخَفُّواْ مَا فِي مُسدُورِكُمْ ﴾ من ولاية الكفّار و غيرها ﴿ أَوْتُبَدُّوهُ يَعْلَمُسهُ ٱللّهُ وَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّسَمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱللّهُ عَلَىٰ كُلِ شَن وِقَدِيسِ رُ ﴾ فيقدر على عقوبتكم إن لم تنتهوا عمّا نهيتم عنه .

﴿ قُلْ إِن كُنتُ مُتُعِبُوكَ أَللَهُ فَأَتَهِ عُونِي يُحْبِبَكُمُ أَللَهُ ﴾ . قيل: نزلت لمّا قالت اليهود: "نَحْنُ أَبْناءُ الله وَ أَحبًا وُهُ " .

أقول: المحبّة من العبد ميل النّفس إلى الشّيء، لكمال ادركت فيه، بحيث تحملها على ما يقرّبها إليه؛ و من الله رضاه عن العبد، و كشفه الحجاب عن قلبه. والعبد إذا علم أنّ الكمال الحقيقي ليس إلا لله، و أنّ كلّ ما يراه كمالاً من نفسه أو من غيره فهو من الله وبالله و إلى الله لم يكن حبّه إلا لله و في الله؛ و ذلك يقتضي إرادة طاعته والرّغبة فيما يقرّبه إليه. فعلامة المحبّة إرادة الطّاعة والعبادة والاجتهاد البليغ في اتباع من كان وسيلة له إلى

١- الكافي ٢: ٢٢٠، الحديث: ١٩، عن أبي عبدالله الله ال

٢ ـ العِيَّاشِي ١ : ١٦٦، الحديث: ٢٤، عن جَعفر بن محمَّد عن ابيه عليهما السَّلام.

٣\_البيضاوي ٢ : ١٣ . والآية في سورة المائدة (٥) : ١٨ .

معرفة الله و محبَّته تمن كان عارفاً بالله محبّاً إيّاه محبوباً له؛ فإنَّ مَنْ هذه صفاته، إنَّما نال هذه الصَّفات بالطَّاعة على الوجه المخصوص، و هو رسول الله ﷺ و من يحذو حذوه ؛ فمن أحبّ الله فلابدّ له من اتّباع الرّسول في عبادته و سيرته و أخلاقه و أحواله حتّى يحبّه الله؛ إذ بذلك يحصل التَّقرَّب إلى الله، و بالتَّقرَّب يحصل محبَّة الله تعالى إيَّاه، كما قال سبحانه: ﴿ وَإِنَّ الْعَبِدُ لِيتَقُرَّبِ إِلَىَّ بِالنَّوافِلِ حَتَّى أُحبِّه ﴾ . و أيضاً لمَّا كان الرّسول حبيب الله فكلَّ من يدَّعي محبَّة الله، لزمه محبَّة الرَّسول؛ لأنَّ محبوب المجبوب محبوب، و محبّة الرّسول إنّما تكون بمتابعته و سلوك سبيله، قولاً و عملاً و خلقاً و حالاً و سيرةً و عقيدةً، ولا يتمشّى دعوى محبّة الله إلاّ بهذا، فإنّه قطب المحبّة و مظهرها، فمن لم يكن له من متابعته نصيب لم يكن له من المحبّة نصيب؛ و من تـابعه حقّ المتــابعة ناسب باطنه و سرَه و قلبه و نفسه بناطنَ الرّسنول و سنرّه و قلبته و نفسه، و هنو مظهر محبّة الله، فلنزم بهذه المناسبة أن يكون لهذا التّبابع قسط من محبّة الله بقدر نصيبه من المتابعة، فيلقسي الله محبَّته عليه، و يسري من بماطن روح الرَّسول نـور تـلك المحبَّة إليه؛ فيكـون محبوباً لله محباً له. و من لم يتابعه يخالف باطنه باطن الرّسول، فبَعُدَ عن وصف المحبوبيّة، و زال ٢ المحبّة عن قلبه اسرع ما يكون، إذ لو لم يحبّه الله لم يكن محبّاً له، وفي حكم الرّسول من أمر الله والرّسول بحبّه و اتّباعه، و هم الاثمّة الاوصياء عليهم السلام.

قال: "من سرّه أن يعلم أنّ الله يحبّه فليعمل بطاعة الله و ليتبعنا. الم تسمع قول الله تعالى لنبيّه: " قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُّونَ اللّه " الآية. والله لا يطيع الله عبد أبداً إلاّ أدخل الله عليه في طاعته اتباعنا، ولا والله لا يتبعنا عبد أبداً إلاّ أحبّه الله، ولا والله لا يدَع أحد اتباعنا أبداً إلاّ أبغضنا، ولا والله لا يبغضنا أحدً أبداً إلاّ عصى الله، و من مات عاصياً لله أخزاه الله و

١- الكافي ٢ : ٣٥٢، الحديث: ٨، عن أبي جعفر الليّة، و فيه: «بالنّافلة حتّى أُحبّه».
 ٢- كذا في جميع النّسنخ، و لعلّ الصّواب: ﴿و زوال المحبّة › كما في الصافي ١ : ٣٠٤.

أكبّه اعلى وجهه في النّار؟ .

﴿ وَيَغَـــفِرُكُمُّرُدُنُوبَكُرُ ﴾ بالتّجاوز عمّا فرط منكم ﴿ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيــهُ ﴾ لمن تحبّب إليه بطاعته و اتّباع نبيّه و من أمر باتّباعه .

﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّمُوكَ فَإِن تَوَلَّواْ ﴾ . يحتمل المضيّ والمضارع . ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُجِبُ الْكَفِرِينَ ﴾ : لا يرضى عنهم .

﴿إِنَّ أَلِلَهُ أَصِّطَغَى عَادَمَ وَنُوحَ اوَ عَالَ إِبْرَهِيمَ ﴾. ورد: "إنّه تلا هذه الآبة فقال: نحن منهم و نحن بقيّة تلك العترة ". و في رواية: "والله إنّ محمداً لمن آل إبراهيم و إنّ العترة الهادية لمن آل محمد " أ. ﴿ وَ عَالَ عِمْوَنَ عَلَى ٱلْعَكُومِينَ ﴾ قيل: موسى و هارون ابنا عمران بن يصهر، أو عيسى و أمّه بنت عمران بن ماثان. و بين العمرانين ألف و ثمانماة سنة ".

﴿ ذُرِّيَةً أَبَعْنُهَا مِنْ بَعْسَمِنَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الذَّرِيَة مِن القوم إلا النَّاس ﴿ عَلِيمُ ﴾ باعمالهم فيصطفي من اصلابهم " . ﴿ وَأَنْهُ سَمِسِعٌ ﴾ لاقوال النَّاس ﴿ عَلِيمُ ﴾ باعمالهم فيصطفي من كان مستقيم القول والعمل .

﴿ إِذْ قَالَتِ أَمْرَأَتُ عِمْرَدِ ﴾ هي إمراة عمران بن ماثان، أمّ مريم البتول، جدة عيسى. في رواية: «اسمها حنّة ا ^. وفي أخرى: «مرثا و قال: وهي وهية بالعربيّة» . ﴿ رَبِّ إِنِّ نَسَلَمُ لَكُ مَا فِي رَقِي الْمُعْلِيمُ عَلَيْهُ مَا نذرته ﴿ إِنَّكُ أَنتَ النّبِيمِ ﴾ لقولي ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ بنيتي. بالذرته ﴿ إِنَّكُ أَنتَ النّبِيمِ ﴾ لقولي ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ بنيتي.

١. في الف ا و اجا: اكبُّه ا.

٢ - الكَّافي ٨ : ٨ - ٤ ، في ذيل رسالة أبي عبدالله لَعَيُّهُ إلى جماعة الشيعة .

٣\_العيَّاشِّي ١ : ١٦٨، ألحديث: ٢٩، عن ابي جعفر المُثِّلا.

٤ ـ الاماليّ (للصَّدوق): ١٣٤، المجلس الثّلاثون، عن أبي عبدالله تَشِّلًا.

٥ـراجع: البيضاوي ٢: ١٤؛ والكشَّافُ ١: ٤٢٤.

٦ ـ التّبيآن ٢ : ٤٤٢ ، عن أبي عبدالله المركلة .

٧-راجع: العيَّاشي ١ :١٦٩، الحديث: ٣٥ عن أبي عبدالله للمُثِّلا.

٨ ـ الكافي ١ : ٥٣٥، الحديث: ١ ، عن أبي عبدالله للمُثلِّد.

٩\_الكافي ١ :٤٧٩، الحديث: ٤، عن أبيّ الحسن موسى بن جعفر عليهما السّلام.

﴿ فَلَمّا وَضَعَتْمُ اللّه على قراءة المتكلّم من كلامها، تسلية لنفسها، أي: و لعل لله فيه سرآ وهو قول الله ؛ و على قراءة المتكلّم من كلامها، تسلية لنفسها، أي: و لعل لله فيه سرآ أوالأنثى اكان خيراً. ﴿ وَلِيسَ الذَّكُرُ كَالْأُنسَتُ ﴾ من تتمة كلامها. قال: «أوحى الله إلى عمران إنّي واهب لك ذكراً سوياً مباركاً، يبرىء الاكمه والابرص، و يحيي الموتى بإذن الله ، و جاعله رسولاً إلى بني إسرائيل ؛ فحدت عمران امرأته «حنّة» بذلك و هي أمّ مريم، فلما حملت بها، كان حملها عند نفسها غلاماً، فلما وضعتها، قالت: "رَبّ إنّي فلما حملت بها، كان حملها عند نفسها غلاماً، فلما وضعتها، قالت: "رَبّ إنّي وضعتها أنْشي و لَيْسَ الذّكر كَالأنْشي ": لا تكون البنت رسولاً ، يقسول الله عزوجل " والله أعلم بما وضعت " . فلما وهب الله لمريم عيسى ، كان هو الذي بشر به عمران ووعده إيّاه» ٢ .

و في رواية: إن الأنشى تحيض فتخرج من المسجد والمحرر لا يخرج من المسجد، ".
و في أخرى: «نذرت ما في بطنها للكنيسة أن تخدم العباد و ليس الذكر كالأنشى في الخدمة، قال: فشبت و كانت تخدمهم و تناولهم حتى بلغت، فأمر زكريًا أن يتخذ لها حجاباً دون العباد، في في معناه: العابدة فو وَإِنِي الله الله عنه و وَإِنِي الله الله عنه و وَإِنِي الله الله وَوَلِي الله وَلِي الله وَلِي الله وَوَلِي الله وَلِي الله وَوَلِي الله وَوَلِي الله وَوَلِي الله وَلِي الله وَل

١\_ في االف! (والأنثى).

٢ ـ الكافي ١ : ٥٣٥، الحديث: ١ ، عن أبي عبدالله الملكة.

٣-العيَّاشِّي ١ : ١٧٠ ، الحديث: ٣٧، عن أبي عبدالله للنُّبلًا.

٤ المصدر ، الحديث: ٣٨ ، عن أحدهما عليهما السلام .

٥ــراجع: مجمع البيان ١-٢: ٤٣٥، عن النّبيّ ﷺ؛ ومسند أحمد ٢: ٢٧٤.

٦ــراجع: البيضاوي ٢: ١٦.

﴿ فَنَقَبَّلُهُ ارَبُّهَا يِقَبُولِي حَسَنِ ﴾ يإقامتها مقام الذّكر، و تسلّمها عقيب ولادتها قبل أن تكبر و تصلح للسّدانة أ ﴿ وَأَنْبَتَهَا بَاتًا حَسَنًا ﴾ : ربّاها بما يصلحها في جميع احوالها ﴿ وَكُفّلُهُ الْكُرِّيّا ﴾ أي الله . و إن خفف، زكريًا ٢ . قال : "فَسُوهم عليها فأصاب القرعة زكريًا و هو زوج أختها ٢ . و في رواية : "ابن خالتها ٤ . ﴿ كُلّما دَخَلَ عَلَيْهَ اللّمِيّا وَرَبّ اللّهِ عَلَيْهَ اللّهُ عَلَيْهَ قَالَتَ هُوَمِنْ عِنسِدِ اللّهُ اللّهُ يَرْدُقُ مَن يَشَالُهُ الْمِعْرَابَ وَجَدَعِندَهُ النّمَاء مِن الطّمث وكانت أجمل النساء وكانت تصلّي فيضيء الحراب لنورها، فدخل عليها زكريًا، فإذا عندها فاكهة الشّناء في الصّيف و فاكهة الصيّف في الشّناء، فقال : أنّى لك هذا؟! قالت هو من عند الله ٢٠ . و ورد نظير هذا في فاطمة عليها السّلام من طريقي العامة والخاصة جميعا ٧ .

﴿ هُنَالِكَ دَعَازَكَ رِبَّارَبُهُ ﴾ لمّا رأى كرامة مريم و منزلتها من الله . ورد: "إنّه قبال في نفسه: إنّ الّذي يقدر أن يأتي مريم بفاكهة الشّتاء في الصّيف و فاكهة الصّيف في الشّتاء لقي الصّيف و فاكهة الصيف في الشّتاء لقادر أن يهب لي ولداً و إن كنت شيخاً و امراتي عاقراً ٩٠٠ . ﴿ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لّدُنكَ دُرِّيّةً مَلِي مِن لَدُنكَ دُرِّيّةً مَلِيّبَةً إِنّكَ مَرِيهُ الدُّعَاقِ ﴾ .

﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَكَيْكُةُ وَهُوَقَاآيَمٌ يُعَسَلِي فِ ٱلْسِخَرَابِ أَنَّاللَّهَ يُبَيْثِرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَسِدِّ قَابِكُلِمَ تَو

١ \_سَدَنَ سَدُناً و سَدانةً: خدم الكعبة او بيت الصّنم. القاموس المحيط ٤: ٢٣٥؛ و مجمع البحرين ٦: ٢٦٣
 (سدن).

٢ ـ يعني: إن قرئ «كفّلها» بالتّشديد فالفاعل هو الله و «زكريًا» مفعول ثان لكفّلها والمعنى: كفّل الله مريم
 زكريًا، و إن قرئ بالتّخفيف فالفاعل فيه هو زكريًا.

٣- العيَّاشي ١ : ١٧٠، الحديث: ٣٦، عن أبي جعفر اللَّجِّة، مع اختلاف يسير في العبارة.

٤\_لم نعثر عليه.

هُ\_الْطُمَتُ: الْمُسَّ والدَّنْس، و طَمَثَتِ المرأة: حاضَتُ. القاموس المحيط ١:١٧٦؛ و مجمع البيان ٢٥٨:٢ (طعث).

٦\_العيَّاشي ١ : ١٧٠، الحديث: ٣٦، عن ابي جعفر اللَّبَّة، مع اختلاف يسير في العبارة.

٧\_راجع: العيَّاشي ١ : ١٧١، الحديث: ٤٦، عن أبي جعفر اللَّمِلا؛ والدَّرَّ الْمَنْثُورْ ٢ : ١٨٥ـ ١٨٦.

٨\_تفسير الإمام لللَّبْدُ: ٦٦٠.

مِّنَ أَللَّهِ ﴾ يعني بعيسى، كما ياتي في سورة مريم \ . ﴿وَسَيِّدًا ﴾ قال: «رئيساً في طاعة الله على أهل طاعته \* \ . ﴿ وَخَصُّ وَلَا كَالَ اللهُ على أهل طاعته \* \ . ﴿ وَخَصُ وَلَا ﴾ قال: «لا ياتي النساء \* " . ﴿ وَنَبِيّنًا مِّنَ أَلْمَكَ لِمِينَ ﴾ .

﴿ قَالَرَبِ أَنَّ يَكُونُ لِي عُلَا لَمُ وَقَدْ بَلَغَ لِي الْكِبَرُ وَالْمَرَأَقِ عَاقِ لَوْ الله لا تلد ﴿ قَالَكَذَالِكَ ﴾ : مثل خلق الولد من الشّيخ الفاني والعجوز العاقر ﴿ ٱللَّهُ يَقْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ .

﴿ قَالَ مَا يَتُكُ أَلَّا تُحَكِلُوا أَلْنَاسَ ثَلَاثَةً أَيَّامٍ ﴾ : لا تقدر على تكليمهم. قال: قلّا فادته الملائكة بما نادته المسك لسانه ولم يتكلم، آية ذلك أن يمسك لسانه ولم يتكلم، علم أنّه لا يقدر على ذلك إلاّ الله ٥٠٠ ﴿ إِلَّارَهُ لَا أَلُهُ ١٠٠ . ﴿ إِلَّا الله ١٠٠ . ﴿ إِلَّا الله ١٠٠ . في أيّام العجز عن التكلم ٧٠ نبه براسه ١٠٠ . ﴿ وَأَذْكُر رَبِّكَ كُوسَ يَعْ إِلَهُ فَي آيَام العجز عن التكلم ٧٠ . نبه بذلك على أنّ الغرض من حبس لسانه أن يخلص المدة لذكر الله و شكره قيضاء أللك على أنّ الغرض من حبس لسانه أن يخلص المدة لذكر الله و شكره قيضاء ألله عن الشكر . ﴿ وَسَرَبِّعْ بِالْعَشِيّ وَ الْإِبْكُنِ ﴾ .

﴿ وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيْكَةُ يَكُمُرُيَكُمُ إِنَّا آلِكَا أَمْمَطُفَنْكِ ﴾ قال: "من ذريّة الانبياء" ^ ﴿ وَأَمْطَفَنْكِ عَلَىٰ نِسَكَةِ ٱلْعَنْكَ مِينَ ﴾ قال: "لولادة ﴿ وَأَمْطَفَنْكِ عَلَىٰ نِسَكَةِ ٱلْعَنْكَ مِينَ ﴾ قال: "لولادة

الدالآية: ٧.

٣ و٣ ـ تفسير الإمام للجيِّلة : ٦٦٠ .

٤ ـ في ﴿الفِّ ﴿ أَنْ تَمْسَكُ لَسَانِكَ ﴾ .

٥ ـ العَيَاشي ١ : ١٧٢ ، الحديث، ٤٣ ، عن أبي عبدالله المُثَلِّد .

المصدر، الحديث: ٤٤، عن أحدهما عليهما السكام.

٧\_مجمع البيان ٢٦١ : ٤٤٠ والكشَّاف ١ : ٢٦٩.

٨و٩\_مجمع البيان ٢-٢: ٤٤٠؛ والعيّاشي ١ :١٧٣، الحديث: ٤٧، عن ابي جعفر اللِّظ.

عيسى من غير فحل» ١.

﴿ يَامَرْيَعُواً فَتَنُيِّى لِرَبَاكِ وَأَسْجُلِى وَٱزْكَعِى مَعَ ٱلرَّكِعِـينَ ﴾.

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْعَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَاكُنتَ لَدَيْهِ مَ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلَامَهُمْ أَيَّهُمْ يَكُفُ لَلُهُ وَمَاكُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلَامَهُمْ أَيَّهُمْ يَكُفُ لَلَهُ مُرْيَعً ﴾ قال: "يقرعون بها حين ايتمت من أبيها " . ﴿ وَمَاكُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾ تنافساً في كفالتها .

﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيَّكَةُ يَنَمَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةِ مِّنْهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴾ .

﴿ وَيُكَيِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهُ لَا وَمِنَ ٱلْعَمَالِمِينَ ﴾ .

﴿ قَالَتَ رَبِّأَنَى يَكُونُ لِى وَلَدُّ وَلَوْيَمْسَتَ فِي بَشَرُّ قَالَ كَذَالِكِ اللَّهُ يَخَلُ قُ مَا يَشَ اللَّهُ إِذَا قَضَقَ آمْرًا فَإِنَّهُ سَلَا إِذَا قَضَقَ آمْرًا فَإِنَّهُ سَلَا إِذَا قَضَقَ آمْرًا فَإِنَّهُ سَلَا يَكُونُ لِهِ مَا يكون به ، إِذَا قَضَقَ آمْرًا فَإِنَّهُ سَلَا يَكُونُ لِهِ مَا يكون به ، المصنوع "". وقد مرّ له مزيد بيان أ.

﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْمِحْتَمَةَ وَٱلتَّوْرَئِةَ وَٱلْإِنجِيلَ ﴾.

﴿ وَرَسُولًا إِنَ بَنِي إِسْرَهِ مِلَ أَنِي قَدْحِشْتُكُم بِنَا يَعْرِضَ زَيِحَمُّمْ أَنِي آَخُلُقُ لَحَمُ مِن الطِّينِ
كَهَيْسَةَ وَالطَّيْرِ فَأَنفُحُ فِيهِ فَيكُونُ طَيْراً إِإِذْنِ اللَّهِ وَأَثْرِعَ الأَحْمَهُ وَالْأَبْرَمَ وَأَنْي الْمَوْقَ لِكَهَيْسَةَ وَالطَّيْرُ وَالْفَائِرَ مَن وَأَنْي الْمَوْقَ لِلْمَائِلَ اللَّهِ وَالْفَائِدُ وَمَا تَذَخِرُونَ فِي يُتُوتِ حَمَّمُ إِنَ فِي ذَالِكَ لَآئِمَ لَكَ مَا وَمُا تَذَخِرُونَ فِي يُتُوتِ حَمَّمُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآئِمَ لَكَ مَا وَكُنتُ مِ مَا وَالْمَائِنَ وَمَا تَذَخِرُونَ فَي يُتُوتِ حَمَّمُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآئِمَ لَكُمْ لَكُمْ أَن وَمَا تَذَخِرُونَ فَي يُتُوتِ حَمَّمُ إِنَا فَي ذَالِكَ لَآئِمَ لَكُمْ اللَّهِ وَالْمَائِقُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

﴿ وَمُعَمَدَةً الْمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْدَ لَهِ وَ لِأَحِلَ لَكُم بَعْضَ الَّذِى حُرِّمَ عَلَيْكُمْ في شريعة موسى ﴿ وَجِشْتُكُر بِثَا يَهْ مِن زَيْ اللَّهُ فَأَتَّعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ . ﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَذَا صِرَطُ مُسْتَفِيعٌ ﴾ .

١\_مجمع البيان ١-٢: ١ ٤٤ عن أبي جعفر المثلة.

٢۔العيّاشي ١ : ١٧٣، الحديث: ٧٤، عنّ ابي جعفر اللَّيّلا، و ليست فيه جملة: •يقرعون بها».

٣- عيون أخبار الرَّضا للللِّلا ١ : ١٧٣ ـ ١٧٤، البآب: ١٢، ذيل الحديث: ١.

٤- في سورة البقره، ذيل الآية: ١١٧.

﴿ فَلُمَّا آَحَسَ عِيسَو مِنْهُمُ ٱلْكُفّرَ ﴾ قال: «لمّا سمع و رأى أنّهم يكفرون» أ. ﴿ قَالَ مَنَ أَنْصَلَا إِنَّ أَلَّهُ ﴾ . حواري الرّجل: أنصكاري إلى الله الله الله الله الرّجل: خالصته . قال: «سُمّوا بذلك لانّهم كانوا مخلصين في أنفسهم و مخلصين غيرهم من أوساخ الذّنوب بالوعظ والتّذكير » ٢ : ﴿ غَمَّنُ أَنْصَكَارُ اللّهِ عَامَنَا بِاللّهِ وَٱشْهَدُ بِأَنَّ المُسْلِمُونَ ﴾ .

﴿ رَبَّنَآ هَامَنَا بِمَآ أَنَزَلْتَ وَأَتَّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَأَحْتُبْنَا مَعَ ٱلشَّبْهِ دِينَ ﴾.

﴿وَمَكُرُوا﴾ آي: الذين احسّ عيسى منهم الكفر من اليهود؛ بان و كلوا عليه من يقتله غيلة ﴿وَمَكَرَاللَّهُ ﴾ احين رفع عيسى و القى شبهه على من قصد اغتياله حتّى قتل بدلاً منه ، كما في رواية ٢. او اعلى احد من خواصه ليقتل فيكون معه في درجته ، كما في أخرى ، والمكر من حيث إنّه في الاصل حيلة يجلب بها غيره إلى مضرة ، لا يسند إلى الله تعالى إلا على سبيل المقابلة والازدواج ؛ او بمعنى المجازاة ، كما مرّ . ﴿ وَٱللَّهُ عَيْرُ اللهُ عَلَى سبيل المقابلة والازدواج ؛ او بمعنى المجازاة ، كما مرّ . ﴿ وَٱللَّهُ عَيْرُ اللهُ الله

﴿ إِذْ قَالَ اللهُ يَكِيسَى إِنِّ مُتُوفِيكَ ﴾ : مستوفي اجلك و مؤخرك إلى اجلك المسمّى ، عاصماً إيّاك من قبلهم ، أو قبابضك من الأرض ، من توفيت مالي ، أو عيستك عن الشّهوات العابقة عن العروج إلى عالم الملكوت . ﴿ وَرَافِعُكَ إِنَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ عَلَى اللّهِ مِنْ اللّهِ وَجَاعِلُ الّذِينَ اتَبَعُوكَ فَوْقَ الّذِينَ كَفَرَ اللّهِ يَوْمِ الْقِينَ مَدِّ عَلَى يَعْلَمُ وَبَعْ اللّهِ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَ

١- القمّي ١ : ١٠٣، عن ابي عبدالله المثيّلا.

٢-عيـون اخبيار الرَّضَّـا لَلَيْكِ ٢ : ٧٩، البياب: ٣٢، الحديث: ١٠؛ وعلل الشرايع ١ : ٨٠، البياب: ٧٢، الحديث: ١، عن أبي الحسن الرَّضا لَلَيْكِ.

٣-راجع: مجمع البيآن آ-٢ : ٤٤٨، عن ابن عبّاس؛ و البيضاوي ٢ : ٢ ١؛ والكشّاف ١ : ٤٣٢.

٤\_راجع: القمي ٢٠٣١، عن ابي جعفر لللله.

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ فَأَعَذِ بُهُمْ عَذَا بَاشَدِيدًا فِي الدُّنْيَ اَوَالْآخِرَةُ وَمَا لَهُ مِن نَصِرِينَ ﴾. ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَـنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّكِلِحَاسِتِ فَيُوفِيهِ مِّرَأُجُورَهُ ــــمُّ وَاللَّهُ لَا يُعِبُّ الظّالِمِينَ ﴾.

﴿ ذَالِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْنَكَ مِنَ ٱلْآيِئَتِ وَٱلذِّكِرِ ٱلْحَكِيمِ ﴾.

﴿ إِنَّ مَثَلَعِيسَىٰعِندَاللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ ﴾ في أنّه خلق من غير أب، كما خلق آدم من التراب من غير أب ولا أمّ. شبّه حاله بما هو أقرب، إفحاماً للخصم و قطعاً لموادّ الشّبه. ﴿ خَلَقَكُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ أي: فكان في الحال.

﴿ ٱلْحَقُّ ﴾: هو الحق ﴿ مِن زَّيِّكَ فَلَاتَكُنْ مِنَ ٱلْمُتَّتِّرِينَ ﴾.

نعطيك الرّضي، فاعفنا من المباهلة، فصالحهم رسول الله ﷺ على الجزية وانصرفوا» .

﴿ إِنَّ هَنَذَا لَهُوَ ٱلْقَصَدَ عُنُ ٱلْحَقِّ وَمَامِنْ إِلَّهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ . ردَّ على النّصارى في تثليثهم . ﴿ وَإِنَّ هَنَذَا لَهُو ٱلْفَرِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ : لا أحد سواه يساويه في القدرة التّامّة والحكمة البالغة ليشاركه في الألوهية .

﴿ فَإِن تُوَلَّوْاً فَإِنَّالُهُ عَلِيمُ المُقْسِدِينَ ﴾. وعيد لهم. وضع المظهر موضع المضمر ليدل على الله عن الحجج، والإعراض عن التوحيد إفساد للدّين و يؤدّي إلى إفساد النّفوس بل و إلى إفساد العالم.

وقل يتأهل الكين تمالوا إلى كلم ترسول الله و لا نطبه المتحدد المتحدد الله و المتحدد المتحدد الله و المتحدد المتحدد و المتحدد الله و المتحدد المتحدد الله و المتحدد المتحدد الله و المتحدد الله و المتحدد الله و المتحدد الم

١-راجع: القمّي ١:٤٠١، عن أبي عبدالله للجّلة، مع اختلاف يسير في بعض الكلمات. ٢ـمجـمع البيـان ١-٢:٥٥٥؛ والبيـضــاوي ٢:٣٢؛ والكشّاف ١:٤٣٥، اروي عن عـديّ بن حاتم أنّه قـال: ماكنًا ...٧.

﴿ يَتَأَهُلَ ٱلْكِتَنِ لِمَ تُعَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَآ أَزِلَتِ ٱلتَّوْرَكَةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّامِنُ بَعَدِوةً ﴾.

تنازعت اليهود والنصارى فيه ، و زعم كل فريق أنّه منهم ، فنزلت . والمعنى أنّ اليهودية والنّصرانية حدّثت بنزول التّوراة والإنجيل على موسى و عيسى ، و كان إبراهيم قبلهما ، فكيف يكون عليهما ؟ ﴿ أَفَلَاتَمْ قِلُونَ ﴾ فتدّعون المحال ؟

﴿ هَكَأَنتُمْ هَكُولُآءَ حَنجَجْتُمْ فِيمَالَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَ اللَّسَلَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَ اللَّسَلَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تَحَافَتُم هؤلاء الحمقى، وبيان حماقتكم انكم جادلتم فيما وجدتموه في احد الكتابين، أو تدّعون أنّه فيه ، فلم تجادلون فيما لا ذكر له فيه من دين إبراهيم ؟ ﴿ وَاللَّهُ يُعَلَّمُ ﴾ ما حاججتم فيه من شأن إبراهيم و دينه ﴿ وَأَنشُمْ لَاتَعَلَمُونَ ﴾ فلا تتكلّموا فيه .

﴿ مَاكَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَ صَالِحَانَ عَن العقايد الزّايفة ﴿ مُسْلِمًا ﴾ : منقاداً لله تعالى . قال : ﴿ خالصاً مخلصاً ليس فيه شي من عبادة الاوثان ﴾ أ . و في رواية : «لا يهوديّاً يصلّي إلى المغرب ولا نصرانيّاً يصلّي إلى المشرق ، و لكن كان حنيفاً مسلماً على دين محمّد ﴾ أ .

أقول: يعني كان يصلّي إلى الكعبة ما بين المشرق والمغرب و كان دينه موافقاً لدين محمّد صلّى الله عليه وآله.

﴿ وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ . تعريض بانهم مشركون ، و رد لادّعائهم انهم على ملّته . ﴿ وَمَاكَانَاسِ ﴾ : اقربهم ﴿ يِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ ﴾ من أمته ﴿ وَهَلَذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ اللَّهِيَ اللَّهِيَ مَا أَمْتُه ﴿ وَهَلَذَا ٱلنَّبِيُ وَالَّذِينَ اللَّهِيمَ اللَّهِيمَ اللَّهِيمَ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهِيمَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللللللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللْمُ الللْمُ الللللِّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللِمُ الللْ

١ـ الكافي ١ : ١٥ ، باب الإخلاص، الحديث: ١ ، عن ابي عبدالله للللم. ٢ـ العياشي ١ : ١٧٧ ، الحديث: ٦٠ ، عن أبي عبدالله ، عن أميرالمؤمنين عليهما السكام.

٣\_الكافي ١ :٤١٦، الحديث: ٢٠، عن أبي جعفر الظَّلا.

٤\_في المصدر: ﴿أعلمهم ١٠

٥\_مجمع البيان ١-٢:٨٥٤؛ و نهج البلاغة (للصّبحي الصّالح): ٤٨٤، الحكمة: ٩٦.

﴿ وَدَّتَ ظَاآبِفَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَوْيُعَنِ لَوْيُعَنِ لَوْنَكُمْ وَمَا يُعَنِ لُونَ إِلَا أَنفُسَهُ مَ وَمَا يَعْنِ لَوْنَ إِلَا أَنفُسَهُ مَ وَمَا يَعْنِ لَوْنَ إِلَا أَنفُسَهُ مَ وَمَا يَعْنِ فَعُرُونَ ﴾ .

- ﴿ يَتَأَهَّلُ ٱلْكِنَابِ لِمَ تَكَفُّرُونَ بِثَايَاتِ اللَّهِ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾ .
- ﴿ يَنَأَهْلَٱلْكِتَنْبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ﴾ بالتّحريف ﴿ وَتَكُنْمُونَ ٱلْحَقَّ ﴾ : نبوة محمّد و نعته ﴿ وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ بما تكتمونه .

﴿ وَقَالَتَ ظُلَهِ فَهُ مِنَ أَهُلِ ٱلْكِتَنْ مَامِنُوا بِالَّذِى أَيْزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَجْهَ النَّهَ الرِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

﴿ وَلَا تُوْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَعِعَ دِينَكُمْ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللّهِ أَن يُوْقَى آحَدُ مِثْلَ مَا أُوتِيتِم مِن يُمَا بُولُمْ عِنسَدَرَيِكُمْ ﴾. قبل: أي لا تصدّقوا ولا تقرّوا بان يؤتى احد مثل ما أُوتِيتِم من الفضائل إلا لاهل دينكم، ولا تؤمنوا بان يحاجوكم عند ربّكم، لانكم اصح دينا منهم، فلا يكون لهم الحجة عليكم. وقوله: "قُلْ إِنَّ الْهُدىٰ هدى الله "، اعتراض من كلام الله "، وقيل فيه أقوال أُحر أ. وهي من المتشابه الذي لم يصل إلينا تاويله. ﴿ قُلْ إِنَّ الْهُمْ لَيْ يَهُ عَلِيهِ مَن يَشَا أَوْ وَاللّهُ وَلِيهِ وَالنّوفِق منه ﴿ يُؤْتِيهِ مِن يَشَا أَوْ وَاللّهُ وَلِيهُ عَلِيهِ مَن المُتَمْ اللّهُ وَلِيهُ عَلِيهِ مُن الْهَا وَاللّهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلَيْهُ وَلِيهُ عَلِيهِ مَن الْمُنْ لَهُ وَلَيْهُ وَلِيهُ عَلِيهِ مَن الْمَنْ لَهُ وَلَيْهُ وَلِيهُ عَلِيهِ وَالنّوفِق منه ﴿ يُؤْتِيهِ مِن يَشَا أَوْ وَاللّهُ وَلِيهُ عَلِيهِ مَنْ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ وَالنّهُ وَالنّهُ وَلَوْلَيْهُ وَلِيهُ عَلِيهِ اللّهُ اللّهُ الله الله الله والنّوفِق منه ﴿ يُؤْتِيهِ مِن يَشَا اللّهُ وَلِيهُ عَلِيهِ عَلَيهُ وَلَيْهِ وَلَوْلُولُ وَلَيْهُ وَلِيهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلِيهُ عَلَيْهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَيْهِ وَلَهُ وَلِيهُ وَلّهُ وَلَا لَا قُولُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَيْهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ مِنْ الْمِعْلِيمُ وَلِيهُ عَلَيْهُ وَلِيهُ وَلَا لَا فَعِلْمُ وَلَا لَهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ وَلَا عَلَهُ وَلَوْلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا قَالُولُولُ اللّهُ وَلِيهُ وَلَيْهُ وَلَهُ وَلِي اللّهُ وَلِيهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَيْهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا عَلَا فَاللّهُ وَلَا قُولُهُ وَلِيهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا قَالُولُولُ الْعَلّهُ وَلِيهُ وَلِي الْعَلْمُ اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْمُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ يَخْنَصُ بِرَحْ مَسِهِ ، مَن يَشَاءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ .

﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنْ ِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنطَارٍ يُؤَذِهِ ۚ إِلَيْكَ وَمِنْهُ مِمَنَ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَ الْإِنُوَدِهِ ۗ إِلَيْكَ إِلَّا مَادُمْتَ عَلَيْهِ وَقَابِماً ﴾ : تطالبه بالعنف ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُ مُ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْسَ الِ الْأَمْنِيَ عَلَيْهِ الْمُعْنِينَ

۱\_مجمع البيان ۱-۲: ۴٦٠، عن الحسن و جماعة؛ والبيضاوي ۲: ۲۵. ۲\_القمّی ۱: ۱۰۵، عن أبی جعفر اللَّبُلّا.

٣و٤ ـ مُجْمع البيان ٦-١ : ١ - ٤٦ و الكشاف ١ : ٤٣٧.

﴿ بَلَىٰ مَنْ أَوْنَى بِعَهِ دِهِ ﴾ أي عهد كان ﴿ وَٱتَّقَىٰ ﴾ الله في ترك الخيانة والغدر ﴿ فَإِنَّ اللهُ عُي ترك الخيانة والغدر ﴿ فَإِنَّ اللهُ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ . في وضع الظاهر موضع المضمر إشعار بان التقوى ملاك الأمر .

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَّمُونَ ﴾ : يستبدلون ﴿ يِمَهْدِ ٱللّهِ ﴾ : بما عاهدوا عليه من الإيمان بالرّسول، والوفاء بالامانات ﴿وَأَيْمَنِهُم ﴾ : و بما حلفوا به ﴿ ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾ : متاع الدّنيا من الرّياسة و اخذ الرّسوة والذّهاب بمال اخيهم المسلم و نحو ذلك ﴿ أُولَكُمْكَ لاَ خَلَقَ لَهُمْ ﴾ : لا نصيب لهم ﴿ فِي ٱلْآخِرَةِ وَلا يُعكِمُهُمُ ٱللّه ﴾ قال : "بكلام خير " " . ﴿ وَلا يَنظُرُ وَلا يَنظُرُ مُ قَال : "بكلام خير " . ﴿ وَلا يَنظُرُ مُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ ﴾ قال : "من ذنوبهم " . ﴿ وَلَا يُرْكِيهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ ﴾ قال : "من ذنوبهم " . ﴿ وَلَا يُرْكِيهِمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ ﴾ قال : "من ذنوبهم " . ﴿ وَلَا يُرْكِيهِمْ كَذَابُ أَلِيمُ ﴾ .

﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَغَرِيفَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْكِنْبِ ﴾ : يفتلونها ٢ بقراءته فيميلونها عن المنزل إلى المحرّف . ﴿ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْحِتْبِ وَمَاهُو مِنَ الْكِتْبِ وَيَعُولُونَ هُومِنَ عِندِ اللَّهِ وَمَاهُو مِنَ الْكِتْبِ وَيَعُولُونَ هُومِنَ عِندِ اللَّهِ وَمَاهُو مِنَ اللَّهِ وَيَعُولُونَ هُوكُونَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ مَن اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ الْكَذَبِ عَلَى اللهِ الْحَذَبِ عَلَى اللهِ الْحَدَبِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ الْحَدَبُ عَلَى اللهِ الْحَدَبُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللْهِ عَلَى اللهِ عَلَى

١- في اج؟: امن ليس أهل الكتاب.

٢\_مُجْمَعُ البيانَ ١-٢ :٤٦٣؛ والدُّرُّ المنثورِ ٢ : ٢٤٤؛ والبيضاوي ٢ : ٢٦.

٣- تفسير الإمام لللله : ٥٨٦.

٤-التَّوحيد: ٢٦٥، الباب: ٣٦، الحديث: ٥، عن أميرالمؤمنين اللَّهِ.

٥ـ تفسير الإمام اللجُّذ: ٥٨٦.

٦-يفتلونها: يصرفونها، مجمع البحرين ٥: ٤٣٩؛ و لسان العرب ١١: ١٥ (فتل).

﴿ مَا كَانَ لِبَسَوِ أَن يُؤْقِيهُ اللّهُ الْكِتَنبُ وَالْحُكْمَ ﴾ : والحكمة ﴿ وَالنَّبُوّة تُسمّ يَقُولَ لِلنّبِي مَنْ وَاللّهِ عَلَى اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمُ أَن تَنَّ بِخِذُواللَّلَةِ كَا قَالَنَا بِيَنَ أَرْبَا بَا أَمُ اللَّهُ عِالْكُفْرِ بَعَ لَإِذَ أَن تُمُ مُسَلِمُونَ ﴾ . القمّي: كان قوم يعبدون الملائكة ، و قوم من النّصارى زعموا أنّ عيسى ربّ، واليهود قالوا: عزيربن الله فقال الله: "ولا يامركم" الآية ،

﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِي مَنْ اللّهُ اللّهُ مِي مَنْ اللّهُ اللهُ الل

١ - في ﴿بِ وَ اجِ : ﴿ وَأَنْ نَامُو بِغَيْرُ عَبَادَةُ اللَّهُ ا

٢ ـ متجمع البيان ١-٢: ٤٦٦؛ والبيضاوي ٢: ٢٧ «روي عن أبي رافع القُرَضي من اليهود، و رئيس وفد نجران، أنهما قالا للنبي ... .. .

٣-عيون أخبار الرّضا اللِّيَّة ٢٠١٠، الباب: ٤٦، الحديث: ١.

٤\_القمّي ١ : ١٠٦ .

٥-مجمع البيان ٢-١ : ٢٦٨، عن ابي عبدالله اللله ، مع اختلاف يسير في العبارة.

٦- المصدّر، عن أمير المؤمنين اللهم ، وعن ابن عبّاس و قتادة.

على قومه " . و في أخرى: "ما بعث الله نبياً من لدن آدم فهلم جرآ إلا و يرجع إلى الدنيا و ينصر أمير المؤمنين و هو قوله: "لتؤمن به " يعني رسول الله على " و لتنصرنه " يعني أمير المؤمنين المئيلة " . ﴿ قَالَ مَأْقُرَرْتُمْ فَ قَال : " ثم قال لهم في الدّنيا أقررتم؟ " . ﴿ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِسَسِوَ ﴾ قال : أي : عهدي " أ . ﴿ وَالْوَا أَفْرَرُنا قَالَ فَأَشَهَدُوا ﴾ قال : "قال الله للملائكة : " فاشهدوا " " م . و في رواية : "قال الانبياء و أمهم : أقررنا بما أمرتنا بالإقرار به . قال الله : فاشهدوا بذلك على أمكم " . ﴿ وَأَناْمَعَكُم مِنَ الشَّلهِ بِينَ ﴾ قال : "عليكم و على أمكم " . ﴿ وَأَناْمَعَكُم مِنَ الشَّلهِ بِينَ ﴾ قال : "عليكم و على أمكم " .

﴿ فَمَن تُوَلِّى بَعَدَ ذَلِكَ ﴾ الميشاق والتّاكيد ﴿ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَلسِقُونَ ﴾: المتمرّدون.

﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ اللّهِ يَبْغُونَ وَلَكُ مُ أَسَلُمَ مَن فِي السَّكَمَ مَن فِي رَوَاية : "معناه أكره أقوام على الإسلام و جاء أقوام طائعين " ^ . قال : "و كرها أي : فرقاً من السيف " ٩ .

﴿ قُلْ مَامَنَكَا بِأَللَهِ وَمَا أُنزِلَ عَلَيْتَنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَىٰ إِبْرَهِيهُ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَا أُونِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيتُوكَ مِن رَّبِهِمْ لَانْفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِمِنْهُمْ بالتَصديق والتّكذيب ﴿وَنَحَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ : منقادون، مخلصون في عبادته .

١ ــ الدَّرُ المنثور ٢ : ٢٥٢ ؛ و مجمع البيان ٢٠١ : ٢٦٨، عن عليَّ اللَّهُ.

٢\_القميُّي ١ : ٢٠٦ ؛ والعبَّاشي ١ : ١٨١ ، الحديث: ٧٦، عنَّ أبي عبدالله، مع تفاوت في العبارة.

٣- القَمْلِيُّ ١٠٦:١، و فيه : أَفِي الذَّرَّا بدل افي الدُّنياء.

**٤و٥ـالمص**در: ١٠٧.

٦\_مجمع البيان ٢١١ : ٤٦٨ ، عن أمير المؤمنين اللجَّة .

٧ التّوحيّد: ٤٦، الباب: ٢، الحديث: ٧٠ والعيّاشي ١ :١٨٣، ذيل الحديث: ٧٨، عن أبي عبدالله اللَّيَّةُ.

٨\_مجمع البيان ٢-١ : ٤٧٠ عن ابي عبدالله الثالث. في «الف»: «و جاءوا أقوام» و لكن الصحيح ما أثبتناه
 كما في المصدر .

٩\_المصدرُ عن ابي عبدالله اللَّيِّمَةُ؛ والقمَّى ١٠٧١.

﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكِمِ دِينًا ﴾ أي: غير التّوحيد والانقياد لحكم الله ﴿ فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلْسِيرِينَ ﴾ بإبطاله الفطرة السّليمة الّتي فطر عليها.

﴿ كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قُوْمًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنهِمْ وَشَهِدُوّاْ ﴾. عطف على معنى الفعل في "إيمانهم". ﴿ أَنَّ الرَّسُولَ حَقَّ وَجَاءَهُمُ الْبَيِنَاتُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِلِمِينَ ﴾.

﴿ أَوْلَتِهِكَ جَزَآ وُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَغَنَكَ أَللَّهِ وَٱلْمَلَتِهِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ .

﴿ خَالِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنَّهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَاهُمْ يُنظَرُونَ ﴾.

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْمِنْ بَعَدِ ذَالِكَ وَأَصَّـلَــــحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ يتفضل عليهم.
«انزلت الآيات في انصاري قتل رجلاً غدراً و هرب، و ارتد عن الإسلام و لحق بمكة ثم
ندم، فسأل هل لي من توبة؟٩. كذا ورداً.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعَدَ إِيمَنِهِمْ ثُمَّ ٱزْدَادُواكُفْرًا ﴾ كاليهود، كفروا بعيسى بعد إيمانهم عوسى، ثمّ ازدادوا كفراً بمحمّد ﷺ ﴿ لَنْ تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلطَّمَا لُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّا لَذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمَّ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبَـكُ مِنْ أَحَدِهِم مِّلُ ٱلْأَرْضِ ذَهَبَ ﴾: ما بملا الارض من الذّهب ﴿ وَلَوِ ٱفْتَدَىٰ بِيْرِيهِ ﴾: نفسه من العذاب ﴿ أُوْلَيْكَ لَهُ مُّ عَذَابُ ٱلِيَّرُّومَا لَهُمْ مِن نَصْرِنَ ﴾.

﴿ لَنَ نَنَالُواْ ٱلْبِرَ ﴾: لن تبلغوا حقيقته ولا تكونوا ابراراً ﴿حَقَّىٰ تُنْفِقُوا مِمَّا يَجْبُونَ ﴾: من المال والجاه والمهجة و غيرها في طاعة الله. و في قراءة الصّادق الليّلا: "ما تحبّون". قال: «هكذا فاقرأها» ٢. ﴿ وَمَانُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَ ٱللَّهَ بِعِسْعَلِيمٌ ﴾.

﴿ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِي إِسْرَهِ مِلَ إِلَّا مَاحَرَمَ إِسْرَهِ مِلُ ﴾ يعني ": يعقوب ﴿ عَلَى ا نَفْسِهِ ، مِن قَبْلِ أَن تُنَزَّلَ ٱلتَّوْرَكِ لَهُ ﴿ قَالَ: ﴿ وَهُو لَحْمُ الْإِبْلِ كَانَ إِذَا أَكُلَ هُبِج عَلَيْهُ وَجَع

۱-مجمع البيان ۱-۲: ۲۷۱، عن أبي عبدالله لليّلا. ۲-الكافي ۸: ۱۸۳، الحديث: ۲۰۹ عن أبي عبدالله لليّلا. ۲-لم ترد في الب، و اج، كلمة ايعني،

الخاصرة فحرّمه على نفسه، و ذلك قبل أن تنزّل التّوراة، فلمّا نزّلت التّـوراة لم يحـرّمه و لم يأكله» ١.

أقول: يعني موسى اللبلا. قيل: يعني إنّ المطاعم كلّها لم تزل حلالاً لهم من قبل إنزالها و تحريم ما حرّم فيها بظلم اليهود و بغيهم. و هذا ردّ على اليهود حيث أرادوا براءة ساحتهم ممّا نطق به القرآن من تحريم الطيّبات عليهم لبغيهم و ظلمهم في قوله: "ذلك جزّيناهم ببغيهم " و قسوله " فَبِظُلْم مِنْ الّذينَ هادُوا حَرَّمنا عَلَيْهِم طيّبات المُحلّت المُحرّمة على نوح و ابراهيم و من لهم " " فقالوا: لسنا باول من حرّمت عليه ، و قد كانت محرّمة على نوح و ابراهيم و من بعده من بني إسرائيل إلى أن انتهى التّحريم إلينا فكذّبهم الله ؟ .

﴿ قُلْ فَأَتُواْ بِاللَّوْرَائِةِ فَاللَّهُ هَا إِن كُنتُمْ صَلَاقِينَ ﴾ . امر بمحاجّتهم بكتابهم و تبكيتهم بما فيه حتى يتبين أنّه تحريم حادث بسبب ظلمهم و بغيهم لا تحريم قديم كما زعموا ، فلم يجسروا على إخراج التّوراة و بهتوا ٥ .

﴿ فَمَنِ ٱفْتَرَىٰعَلَ ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ مِنْ بَعَـــدِذَالِكَ ﴾ : من بعد ما لزمهم الحجة ﴿ فَأُولَئِيكَ هُمُ الظّالِــمُونَ ﴾ لانفسهم، لمكابرتهم الحقّ بعد وضوحه.

﴿ قُلْصَدَقَ أَللَهُ ﴾. تعريض بكذبهم، أي: ثبت أنّ الله صادق فيما أنزله و أنتم الكاذبون. ﴿ فَأَتَبِعُوا مِلَّةَ إِبَرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ وهي ملة الإسلام التي عليها محمد و من آمن معه ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱللَّهِ عَلَيها مَا كَانَ ينسبه اليهود والمشركون إليه من كونه على دينهم.

﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ ﴾ ليكون متعبّداً لهم ﴿ لَلَّذِي بِبَكَّمَهُ يعني الكعبة: قال:

١\_الكافي ٥:٦٠٦، الحديث: ٩؛ والعيّاشي ١:١٨٤، الحديث: ٨٦، عن أبي عبدالله لللبَّة.

٢\_الأنعآم (٦): ١٤٦.

٣ النَّساء (٤): ١٦٠.

<sup>\$</sup>و0\_الكشَّاف ١ : ٤٤٥ـ٦٤٤ والبيضاوي ٢ : ٣١.

"إنّ موضع البيت بكة ، والقرية مكة الله و ورد: الله أزاد الله أن يخلق الأرض أمر الرياح فضربن متن الماء حتى صار موجاً ، ثمّ أزبد فصار زبداً واحداً فجمعه في موضع البيت ، ثمّ جعله جبلاً من زبد ، ثمّ دحى الأرض من تحته ، و هو قول الله عزّ وجل : "إنّ أوّل بيت" الآية الآية الله عزّ وجل : كثير الخير والنّفع لمن حجه و اعتمره واعتكف عنده ، و طاف حوله ، و قصد نحوه من مضاعفة الثّواب و تكفير الذّنوب و نفي الفقر و كثرة الرّزق . ﴿ وَهُدُك لِلْعَلْمِينَ ﴾ لانّه قبلتهم و متعبّدهم .

﴿ فِيهِ وَالكَ اللهِ ال

أقول: أمّا كون المقام آية ، فلما ذكر ، و لارتفاعه بإبراهيم لللله حتى كان أطول من الجبال ، كما يأتي ذكره في سورة الحج إن شاء الله ؛ و أمّا كون الحجر الاسود آية ، فلتنطّقه لبعض الأنبياء والاوصياء كآدم والسّجّاد عليهما السّلام على ما ورد ، و لعدم إطاعته لغير المعصوم في نصبه في موضعه ؛ و أمّا كون منزل إسماعيل آية ، فلاته أنزل به ، و كان بلا ماء ، فنبع له الماء ؛ و إنّما خص المقام بالذكر في القرآن و طوى ذكر غيره ، لانّه أظهر آياته اليوم للنّاس .

﴿ وَمَن دَخَلَةً كَانَ ءَامِنًا ﴾ قال: "من دخل الحرم من النّاس مستجيراً به فهو آمن من

١-علل الشرايع ٢: ٣٩٧، الباب: ١٣٧، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله المثلِّ.

٢-من لايحـضره الفـقيـه ٢:١٥٦، اخـديث: ٣٧٠؛ والكافي ٤:١٨٩، الحـديث: ٧؛ والعـيّاشي ١:١٨٦، الحِديث: ٩١، عن أبي جعفر عَبُكُل.

٣-الكافي ٢٢٣٠٤، الحَدَيث: ١ : والعيّاشي ١ :١٨٧، الحديث: ٩٩، عن أبي عبدالله اللَّبَّةِ .

٤-راجعُ: الكنافي ٢ :٣٤٨، الحسديثُ: ٥٠ و عالم الشّرايَّع ٢ : ٢٩٤، البَّنَابُ: ١٦٤، الحسديث: ١٠ الحرابِج والجرابِح: ١٩٤ والبحار ٢٦: ٢٢ و ٢٩ الحديث: ٢٠، و ١١١، الحديث: ٢.

سخط الله، و من دخله من الوحش أو الطّبر كان آمنا من أن يهاج أو يؤذى حتى يخرج من الحرم» أ. و في رواية: "من دخله و هو عارف بحقنا كما هو عارف به، خرج من ذنوبه و كفي آهم الدنيما والآخرة» آ. ﴿ وَيِتَوعَلَى النّاسِحِجُ الْبَيْسِتِ ﴾ قال: "يعني به الحج والعمرة جميعاً، لأنهما مفروضان ، في مَن السّتَطَاعَ إِلَيْهِ سَيِيلًا ﴾ قال: "يعني أن يكون له ما يحج ، في رواية: "من كان صحيحاً في بدنه، مخلّى سربه، له زاد و راحلة فهو ممن يستطيع الحج ، و في المحرى: "السّعة في المال، يحج ببعض و يبقي بعضاً يقوت به عياله ، في من ترك ، و في أخرى: "هو كفر النّعم ، و في أخرى: "تارك قال: "يعني من ترك ، و في رواية: "هو كفر النّعم ، و في أخرى: "تارك الحج و هو مستطيع كافره " الله و في أخرى: "من مات و لم يحج حجة الإسلام لم يمنعه من ذلك حاجة تجحف به أو مرض لا يطيق فيه الحج أو سلطان يمنعه ، فليمت يهوديّا أو تصرائياً ، " الله الم

﴿ قُلْ يَكَأَهُ لَ ٱلْكِنْكِ لِمَ تَكَفُّرُونَ بِعَايِنَتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ قُلَّ يَكَأَهُ لَ ٱلْكِئَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾: دينه الحقّ المامور بسلوكه ﴿ مَنّ

١\_الكافي ٤: ٢٢٦، الحديث: ١؛ والعيَّاشي ١: ١٨٩، الحديث: ١٠١، عن أبي عبدالله للثُّلِّة.

٢\_ في الج ١٠ اكفي به ١٠.

٣\_العَيَاشَي ١ : ٩٩ ، الحديث: ١٠٧ ، عن ابي عبدالله اللَّيْلُا، و فيه : ٩كما هو عارف له ...٩..

٤\_الكافي ٤: ٢٦٤، الحديث: ١، عن أبي عبداً لله المجلِّد.

٥\_المصدّر: ٢٦٦، الحديث: ١؛ والتُوّحيد اللصدوق: ٣٥٠، البياب: ٥٦، الحديث: ١٠، عـن أبي عبدالله اللَّجُةِ.

٦-العيَّاشي ١٩٢١، الحديث: ١١١، و فيه: "فهو مستطيع للحجَّا؛ والكافي ٢٦٧، الحديث: ٢، عن أبيعبدالله للجُّلا.

٧-العيَّاشي ١ : ١٩٢، الحديث: ١١٣، عن أبي عبدالله المَّبِيِّة.

٨ ـ التُّهَذيبُ ٥: ١٨ ، الحديث: ٥٢ ، عن أبَّى عَبْدالله لَلْكِيَّا.

٩- العبَّاشي ١ : ١٩٣، الحديث: ١١٥، عن أبي عبدالله المُثِّيَّة.

١٠ ـ مَن لأَيحضره الفقيه ٤ : ٢٦٦، ذيل الحَديثُ: ٤، عن النَّبِيِّ ﷺ.

١١ ـ الكَافي ٢٦٨٤، الحَــديث: ١١ والتّهــذيب ١٧٥، الحَــديث: ٤٩، و٤٦٢، الحــديث: ١٦١٠، عن أبي عبدالله للتبلا. ءَامَنَ ﴾ . قيل: كانوا يفتنون المؤمنين و يحرّشون البينهم حتى اتوا الاوس والخزرج فذكروهم ما بينهم في الجاهلية ، من التّعادي والتّحارب، ليعودوا لمثله ، و يحتالون لصدّهم عنه لله ﴿ فَتَعْفُونَهَا عِوْجًا ﴾ : طالبين لها اعوجاجاً ﴿ وَأَنتُمْ شُهُدَا أَمُ ﴾ انّها سبيل الله ، أو عدول عند أهل ملتكم يثقون باقوالكم ﴿ وَمَا أَللَهُ بِعَلْفِلِ عَمَّاتَهُ سَلُونَ ﴾ من الخيانة والحيل .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ آإِن تُطِيعُواْ فَرِهَّا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئَبَ يَرُدُّوكُم بَعَدَا إِيمَدِيكُمْ كَالَّهُ عَلَا الْفَرْدِينَ الْمُؤْوَالْكِئَبَ يَرُدُّوكُم بَعْدِينَ الْمُؤْوَالْكِئَبَ يَرُدُّوكُم بَعْدِينَ وَ ذكرهم كَلَّهِ فِي نَفْر مِن الأوس والخزرج، أغرى بينهم يهودي و ذكرهم محارباتهم بينهم في الجاهليّة، فتفاخروا و تغاضبوا بعد تألفهم و اجتماعهم ٣.

﴿ وَكَيْفَ تَكَفُرُونَ وَأَنتُمْ ثُنَّلَى عَلَيْكُمْ مَايَنتُ اللَّهِ وَفِيحَكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْنَصِم بِاللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى مِرَطِ تُسْنَدِيمٍ فِي اللَّهِ فَقَدَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ مَايَنتُ اللَّهِ وَفِيحَكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْنَصِم بِاللَّهِ فَقَدْ لَهُ اللَّهِ مَا لَكُ مِرَطِ تُسْنَدِيمٍ ﴾.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِفِهِ ﴾ قال: (بان يطاع ولا يعصى، و يذكر فلا ينسى، و يشكر فلا يكفر أن و في رواية: (إنها منسوخة بقوله تعالى: "إتَّقُوا اللّه مَا استَطَعْتُم " " . ﴿ وَلَا مَّوْتُ ﴾ . في قسراءتهم عليهم السّلام بالتّشديد " . قال: (مسلّمون لرسول الله الله الله الإمام من بعده " . و في رواية: امستسلمون لما أتى به النّبي منقادون له " . .

۱ ـ التّحريش: الإغراء بين القوم والكلاب و تهييج بعضها على بعض. مجمع البحرين ٢:١٣٣٠ ؛ و لسان العرب ٦:٢٧٩ (حرش).

٢\_البيضاوي ٢: ٣٣؛ والكشَّاف ١: ٤٤٩.

٣\_البيضاوي ٢ : ٣٣؛ والكشَّاف ١ : ٤٥٨.

٤-العبيّاشي ١ : ١٩٤، الحسديث: ١٢٠؛ و صعاني الاخبسار: ٢٤٠، باب صعنى اتقساء الله حتىّ تقساته، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللَّيْلاً.

هـ العــيَّاشي ١ : ١٩٤ ، الحــديث: ١٢١ ؛ والقــمّي ١ : ١٠٨ ، عن ابي عــبــدالله اللَّيِّيُّة . والآية فــي ســورة التّغابن(٦٤): ١٦ .

٣و٨ ـ مجمع البيان ١-٢: ٤٨٢، عن ابي عبدالله المثلِّة.

٧-العيّاشي آ : ١٩٣، الحديث: ١١٩، عن أبي الحسن، موسى بن جعفر عليهما السّلام.

﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبِّلِ اللهِ ﴾ القمي: الحبل: التوحيد والولاية \. و في رواية: "آل محمد حبل الله المتين الذي أمر الله بالاعتصام به، فقال: " واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا " " . و في أخرى: "نحن الحبل " . و في أخرى: "حبل الله هو القرآن، والقرآن يهدي إلى الإمام و ذلك قول الله: "إنَّ هذا الْقُرْآنَ يَهْدي لِلَّتِي هِي أَقُومُ " كَا .

اقول: مآل الكلّ واحد، كما يدلّ عليه حديث: «حبلين مدودين، و أنّهما لن يفترقا» ه.

﴿ عَلَىٰ اللهُ تَبَارِكُ و تعالى علم انهم سيفترقون بعد نبيهم و يختلفون، فنهاهم عن التفرق كما نهى من كان قبلهم، فامرهم أن يجتمعوا على ولاية آل محمد على التفرق كما نهى من كان قبلهم، فامرهم أن يجتمعوا على ولاية آل محمد على المسلام والتفرق كما نهى من كان قبلهم، فامرهم أن يجتمعوا على ولاية آل محمد على المسلام والتفرق أن الله عليه على الجاهلية و فَالْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُم بالإسلام وفَا فَكُرُ وَانِعْ مَتَ اللهُ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعَد الله فو وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفرَ وَمِنَ النّا الله الله على المحمد، هكذا والله نول بها على المحمد، هكذا والله نول بها جبرئيل على محمد، م فَن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

١\_القمِّي ١ : ١٠٨ .

٢\_العيَّاشَى ١ : ١٩٤، الحديث: ١٢٣ عن ابي جعفر اللَّجَّة.

٣\_الأماليّ (المشيخ الطّوسي) ١ : ٢٧٨، الجَــزء العاشر؛ والبحار ٢٤: ٨٤، الحديث: ٣و٥؛ و مناقب آل ابي طالب ٣ : ٧٥ عن أبي عبدالله اللَّبُدّ.

٤ معاني الاخبار: ١٣٢ ، الحديث: ١، عن علي بن الحسين عليهماالسلام. والآية في سورة الإسراء (١٧): ٩.

٥ ـ مجمع البيان ٢-١ : ٤٨٢، عن النّبي ﷺ ـ

٦-القمّي ١:٨٠١، عن ابي جعَّفر اللَّبُكّا، مع زيادة: قولاً يتفرّقوا في آخرها.

٧-شفا بالقصر : طرف الشيء و جانبه ، يقال : «شفا جرف» ، وشفابتر» و «شفاواد» . و مشفين أي : مشرفين . و منه : اشفى المريض على الموت. مجمع البحرين ٢٤٧ : ٢٤٧ (شفا) ؛ و لسان العرب ٢٤٣ : ٢٣٦ (شفى) .

٨ \_ الكافي ٨ : ١٨٣ ، الحديث : ٢٠٨ ، عن أبي عبدالله لللله .

وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلمُقْلِحُونَ ﴾. قال: «هذه خاص غير عام . كما قال الله: "وَ مِنْ قَوْمٍ مُوسى أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالحَقِ وَ بِه يَعْدَلُونَ " الله و لم يقل: على الضَّعَفَة الذين لا يهتدون سبيلاً إلى القوي المطاع ، العالم بالمعروف من المنكر ، لا على الضَّعَفَة الذين لا يهتدون سبيلاً إلى اي من أي . و قال: وليس على من يعلم ذلك في هذه الهدنة من حرج ، إذا كان لا قوة لا ولا عُدد ولا طاعة » ٢ . و في رواية: «فهذه لآل محمد و من تابعهم » ٣ . و في أخرى: «إنّما يؤمر بالمعروف و يُنهى عن المنكر مؤمن فيتعظ ، أو جاهل فيتعلم ؛ أخرى: «إنّما يؤمر بالمعروف و يُنهى عن المنكر مؤمن فيتعظ ، أو جاهل فيتعلم ؛ فاما صاحب سوط و سيف فلا » ٤ . و ورد: «لا يـزال النّاس بخير ما أمروا في المعروف و نهوا عن المنكر و تعاونوا على البر ، فإذا لم يضعلوا ذلك نزعت منهم البركات ، و سلّط بعضهم على بعض ، و لم يكن لهم ناصر في الارض ولا في السّماء » .

﴿ وَلَا تَكُونُوا حَالَذِينَ تَغَـــرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَقَــدِ مَاجَاءَهُمُ ٱلْبَيِنَدَ ﴾ كاليهود والنصاري ﴿ وَأَوْلَتِكَ لَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ .

﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهُ وَتَسَـوَدُ وَجُوهُ فَأَمَـا اللَّذِينَ اَسْوَذَتَ وُجُوهُهُ لَهُمْ بَعَـدَ إِيمَا لَكُومَ تَبْيَضُ وَجُوهُ وَتَسَارَكُ مُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَضَتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾. ﴿ تِلْكَ مَا يَنَتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالِمِينَ ﴾.

﴿ وَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَا وَكَا فِي آلاً رُّضَّ وَإِلَى ٱللَّهِ مُرَّجُعُ ٱلْأُمُورُ ﴾.

<sup>1</sup> ـ الأعراف (٧) : ١٥٩ .

٢- الكافي ٥٠:٥٥، الحديث: ١٦ عن أبي عبدالله الليِّلا، مع اختلاف يسير في العبارة.

٣-القمّي ١٠٩١، عن ابي جعفر اللَّهُ.

٤-الكافّي ٥: ٦٠، الحديث: ٢ عن ابي عبدالله للجّلا، و فيه: •و امّا صاحب سوط أو سيف فلا». ٥ـالتّهذيب ٦: ١٨١، الحديث: ٣٧٣، عن النّبيّ ﷺ.

٦-مجمع البيان ٢-١ : ٤٨٥، عن اميرالمؤمنين اللَّهُ ، و ليست فيه : ١٩ لأراء الباطلة،

﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ﴾ . الكون فيها يعم الازمنة . ورد: "إنّها نزلت خير ائمة » ٢ . و في رواية : "أنتم خير أمّة بالألف نزل بها جبرئيل ، و ما عني بها إلا محمداً و عليّا والاوصياء من ولده " . ﴿ أُخْرِجَتْ ﴾ : اظهرت ﴿ لِلنّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنفّهُونَ عَنِ اللّهُ وَلِلاّ مَن ولده " أَهُمُ اللّهُ و تصديقاً به و إظهاراً لدينه ﴿ وَلَوْ مَامَ كَ آهَلُ الْحَي تَنبِ لَكُانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَ أَحَى مُرَاهُمُ الْفَلْسِعُونَ ﴾ المتمردون في الكفر .

﴿ لَن يَضُرُّوكُمُ إِلَآ أَذَى ﴾ : ضرراً يسيراً كطعن و تهديد ﴿ وَإِن يُعَنَيْ لُوكُمُ يُوَلُّوكُمُ اللَّهُ وَكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ

﴿ لَيْسُواْسَوَآءً ﴾ في دينهم ﴿ مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ أُمَّةٌ قَالَهِمَةٌ ﴾ على الحقّ و هم الذين السلموا منهم ﴿ يَتَلُونَ مَا يَنْتِ ٱللَّهِ ءَانَآةً ٱلْيَلِ وَهُمْ يَسْبَحُدُونَ ﴾ يعني يتلونها في تهجّدهم. السلموا منهم ﴿ يَتَلُونَ مَا يَنْتِ اللَّهِ ءَانَآةً ٱلْيَلِ وَهُمْ يَسْبَحُدُونَ ﴾ يعني يتلونها في تهجّدهم. ﴿ يُوْمِنُونَ عِنَ اللَّهُ وَ ٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِيرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُسَرِعُونَ

١- في إجا: اجميع الأزمنة ا.

٢ ـ الْعَيَّاشِّي ١ : ١٩٥، الحديث: ١٢٨؛ والقمِّي ١ : ١١٠، عن أبي عبدالله اللَّبِّلا .

٣-المناقب (لابن شهر آشوب) ٢:٢، عن ابي جعفر اللئة.

٤-العيّاشي ١ : ١٩٦، الحديث: ١٣١؛ و تفسّير فرات الكوفي: ٩٢، الحديث: ٧٦، عن أبي عبدالله اللَّهُ...

٥-الكَافي ٢: ٣٧١، الحسديث: ٦؛ والعسيّاشيّ ١:٩٦١، الحسديث: ٣٣١، عن أبيّ عَسِلمالله اللَّهِ لَدَّ . و في العيّاشي: «و ما ضربوهم بايديهم و لاقتلوهم باسيافهم».

فِي ٱلْخَيْرَاتِ ﴾. وصفهم بصفات ليست في اليهود. ﴿ وَأُوْلَئَيْكَ مِنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴾.

﴿ وَمَا يَقْعَكُواْ مِنْ خَيْرِ فَلَن يُحَقَرُوهُ ﴾ : فلن يضيع ولا ينقص ثوابه . سمّى ذلك كفراً كما سمّى توفية التواب شكراً . ورد: ﴿إِنّ المؤمن مكفّر ، و ذلك ان معروفه يصعد إلى الله فلا ينتشر في النّاس ، والكافر مشكور أ ، و ذلك أنّ معروفه للنّاس ينتشر في النّاس ولا يصعد إلى السّماء ، أ . ﴿ وَ ٱللّهُ عَلِيمُ إِللّهُ مَتَ يَعْهُمُ أَمّوا لَهُمْ وَلا أَوْلَدُ هُم مِنَ اللّهِ سَنَا وَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا أَمّوا لَهُمْ وَلا أَوْلَدُ هُم مِنَ اللّهِ سَنَا وَأُولَتُهِ كَ أَمْعَلُ اللّهُ مَن اللّهِ سَنَا وَلَا اللّهُ مَن اللّهِ سَنَا وَلَا اللّهُ اللّهُ مَن اللّهِ سَنَا وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ مَن اللّهِ سَنَا وَلَوْلَتُهِ كَ أَمْعَلُ اللّهُ مَن اللّهِ سَنَا وَلَوْلَتُهِ كَ أَمْعَلُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهِ سَنَا اللّهُ مَن اللّهِ سَنَا وَلَوْلَتُهِ كَ أَمْعَلُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَا مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مَا مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مِنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ

﴿ مَثَلُمَا يُنفِقُونَ فِي هَالِمُو وَ الْحَيَوْةِ الدُّنيَاكَمَثَلِرِيجِ فِيهَا صِرُّ ﴾ : برد شديد ﴿ أَصَابَتَ حَرَّثَ قَوْ مِ ظُلَمُو النّفي اللّف و المعصية ﴿ فَأَهَلَكَنّهُ ﴾ عقوبة لهم. شبّه ما انفقوا في ضياعه بحرث كفّار ضربته برد شديد من سخط الله ، فاستاصلته و لم يبق لهم فيه منفعة في الدّنيا ولا في الآخرة . ﴿ وَمَا ظُلَمَهُمُ اللّهُ ﴾ أي : المنفقين بضياع نفقاتهم ﴿ وَلَكِكَنّ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ لمّا لم ينفقوها بحيث يعتدّبها .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنْخِذُوا بِطَانَةُ ﴾ : وليجة ، وهو الذي يعرفه الرّجل اسراره ثقة به . شبّه ببطانة الثّوب ، كما يشبّه بالشّعار . ﴿ مِن دُونِكُمُ ﴾ : من دون المسلمين ﴿ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا ﴾ : لا يقصرون لكم في الفساد ﴿ وَدُّواْ مَاعَنِتُمْ ﴾ : تمنّوا عنتكم ، وهو شدّة الضّرر و المشقّة ﴿ فَذَبَدَتِ ٱلْبَعْضَ آمُينَ أَفْوَهِ \* \_ مَ الله الله مَا يَكُمُ مُنَالَكُمُ الله الله عَنه مِ ﴿ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُ مَ آكُرُ ﴾ مَا بدا ﴿ قَدَّبَيَّنَا لَكُمُ اللهُ الله الله عَنه مِ هُو مَا تُخْفِى صُدُورُهُ مَ آكُرُ ﴾ مَا بدا ﴿ قَدَّبَيَّنَا لَكُمُ الْاَيْنَةُ إِن كُنتُمْ فَعَلُونَ ﴾ .

۱\_الكافي: ﴿مشهورا بدل: ﴿مشكورٌ ۗ).

٢\_علل الشُّرايع ٢: ٥٦٠، الباب: ٣٥٣، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللَّكِيِّر.

٣ في: االف أ: ﴿لم تبق ا .

٤ ـ وَلَيْحِةُ الرَّحِلُ: لِطَانَتُهُ وَ دَخَلَاؤُهُ وَ خَاصَتُهُ وَ مَا يَتَخَذَهُ مَعَتَمَداً عَلَيْهُ . مَجمع البحرين ٢ : ٣٣٥؛ و لسان العرب ٢ : ٠٠٤ (ولج).

﴿ هَنَأَنتُمْ أَوْلَآ ﴾ الخاطئون في موالاة الكفار ﴿ يَجْبُونَهُمْ وَلَا يُحِبُونَكُمْ وَتُوْمِنُونَ وَ الْحَالِمِهِ وَهُم لا يؤمنون بكتابكم. فيه توبيخ بانهم في باطلهم اصلب منكم في حقكم. ﴿ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوٓا مَامَنّا ﴾ نفاقاً و تغديراً ﴿ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوٓا مَامَنّا ﴾ نفاقاً و تغديراً ﴿ وَإِذَا خَلَوْا عَضُوا عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلُ مِنَ ٱلْفَيْ فِلَ عَلَيْ اللهُ وَتحسّراً، حيث راوا إيتلافكم و اجتماع كلمتكم و لم يجدوا إلى التشفي سبيلاً. ﴿ قُلْمُوثُوا بِغَينظِكُمُ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ إِذَاتِ ٱلمُسَلِد وَاللهِ التَسْفَى سبيلاً. ﴿ قُلْمُوثُوا بِغَينظِكُمُ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ إِذَاتِ ٱلمُسَلِد وَاللهِ التَسْفَى سبيلاً . ﴿ قُلْمُوثُوا بِغَينظِكُمُ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ إِذَاتِ ٱلمُسَلِد وَاللهِ المَالِيةِ اللهُ اللهِ المُنافِقِي سبيلاً . ﴿ قُلْمُوثُوا بِغَيْظِكُمُ إِنَّ اللهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلمُسَلِد وَاللهُ اللهُ الله

﴿إِن تَمْسَتُكُمْ حَسَنَةٌ ﴾ : نعمة من ألفة الوظفر على الاعداء ﴿ نَسُوَّهُمْ وَإِن تُعِسبُكُمْ سَيِّنَةٌ ﴾ : محنة ﴿ يَفْسَرُحُوا بِهَا وَإِن تَصْبِرُوا ﴾ على عداوتهم ﴿ وَتَنَقُوا ﴾ موالاتهم و مخالطتهم ﴿ لَا يَفُمُرُكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْعًا ﴾ لما وعد الله الصابرين والمتقين من الحفظ ﴿ إِنَّ اللّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ يُحِيطًا ﴾ .

﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ ﴾ : واذكر إذ غدوت ﴿ مِنْ أَهْلِكَ ثُبُوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ : تهـيّى الهم ﴿ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ ﴾ : مواقف و اماكن له ﴿ وَآلَةَ اللَّهُ سَمِيعً ﴾ لاقوالكم ﴿ عَلِيمٌ ﴾ بنيّاتكم .

«كان ذلك في غزوة أحد حين خرجت قريش من مكة يريدون حربه فخرج يبتغي موضعاً للقتال، وكان عبّا أصحابه، وكانوا سبعماة رجل، فوضع اعبدالله بن جبير الله عمسين من الرّماة على باب الشّعب "، و أشفق أن يأتيهم كمينهم من ذلك المكان، فقال لهم: لا تبرحوا من هذا المكان و الزموا مراكزكم. فلمّا انهزمت قريش و وقع أصحاب رسول الله الله في سوادهم ينهبون أ، قال أصحاب اعبدالله بن جبير العبد الله:

١\_ في االف ١: امن الله ١.

٣\_عبًا المتاع والامر: هبّاه، والجيش: جهّزه. القاموس المحيط ١ : ٢٣؛ و لسان العرب ١ ١١٨: (عبا).

٣-الشّعب بكسر الشّين : الطّريق في الجبل و مسيل الماء في بطن ارض او ما انفرج بين الجبلين .
 القاموس المحيط ١ : ٩١ ؛ و مجمع البحرين ٢ : ٩٠ ؛ و لسان العرب ١ : ٩٩ : (شعب) .

٤-السّواد: الشّخص والمال الكثير . «مجمع البحرين ٣: ٧٧؛ و لسان العرب ٣: ٢٢٥. والنّهب: الغنيمة .
 و نَهَبَ النَّهْبَ: أخذه . «مجمع البحرين ٢: ١٧٨؛ و لسان العرب ١: ٧٧٣. والمعنى أنّ أصحاب عبدالله بن جبير لمّا نظروا إلى أصحاب رسول الله ياخذون الأموال الكثيرة المتروكة في ساحة القتال من المشركين قالوا لعبد الله: قد غنم أصحابنا ، و نحن نبقى بلا غنيمة .

قد غنم أصحابنا، و نحن نبقى بلا غنيمة. فقال لهم: اتقوا الله فإن رسول الله قد تقدم البنا ألا نبرح، فلم يقبلوا منه و أقبلوا ينسل رجل فرجل حتى أخلوا مراكزهم، و بقي المعبدالله، في اثنى عشر رجلاً، فانحط المخالد بن الوليد، و فرق أصحابه و بقي في نفر قليل، فقتلهم على باب الشعب، و أتى المسلمين من أدبارهم، فانهزم أصحاب رسول الله الله على هزيمة عظيمة، فكشف رسول الله البيضة عن رأسه و قال: إلي أنا رسول الله، إلى أين تفرون؟ عن الله و عن رسوله؟ و لم يبق معه إلا أبو دُجانة و علي المنظم، فلم يزل علي يقاتلهم حتى أصابه في وجهه و رأسه و يديه و بطنه و رجليه سبعون جراحة، كذا وردلا.

﴿إِذْ هَمَت طَآهِ فَتَانِ مِن حَكُم أَن تَفْشَلا ﴾: أن تَجبُنا و تضعف ﴿وَٱللَّهُ وَلِيُّهُ مَا ﴾: ناصرهما ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْمَدَوَ كُلِ ٱلْمُؤْمِ مُنُونَ ﴾: فليعتمدوا عليه في الكفاية.

﴿ وَلَقَدْنَصَرَّكُمُ اللَّهُ بِبَدْرِ ﴾ هو ما بين مكة والمدينة ﴿وَأَنْتُمْ أَذِلَةٌ ﴾. قال: ﴿و ما كانوا اذلة، وفيهم رسول الله و إنّما نزل و أنتم ضعفاء ٣٠. و في رواية: ﴿ليس هكذا أنزلها الله، إنّما أُنزلت و أنتم قليل ٤٠٠.

أقول: لعلّ المراد أنّها نزلت بهذا المعنى. و ورد: «إنّ عدّتهم كانت ثلثماة و ثلاثة عشر» ٥.

﴿ فَأَتَّقُواْ اللَّهَ ﴾ في النّبات ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَكُرُونَ ﴾ ما انعم به عليكم. ﴿ إِذْ تَقُولُ لِلْمُوْمِنِينَ أَلَن يَكُفِيكُمْ أَن يُمِـــتَكُمْ رَبُّكُم بِثَلَاـــتَةِ ءَالَافِ مِّنَ ٱلْمَلَابِـكَةِ مُنزَلِينَ ﴾ .

١ ــ حططتُ الرَّحُلُ: أنزلته من علوَ إلى سفــل، و منه فغانحطَ الرَّجل و هو قائم في صلاته. مجمع البحرين ٢٤٢:٤ و لسان العرب ٧: ٢٧٣ (حطط).

٢ ـ القمري ١ : ١١٤ ـ ١٦٦ أَ ؛ و مجمع البيان ١ ـ ٢ : ٩٥ ، عن أبسي عبدالله الله . و في القمري : السعون جراحة .

٣\_العيَّاشي ١ : ١٩٦ ، الحديث: ١٣٥ ؛ والقمّي ١ : ١٢٢ ؛ و مجمع البيان ١-٢ : ٤٩٨ ، عن ابي عبدالله للثّلة . ٤\_العبّاشي ١ : ١٩٦ ، الحديث: ١٣٣ و ١٣٤ ، عن ابي عبدالله للثّلة .

٥..راجع: ٱلغيبة (للنّعماني): ٣١٥؛ والدّرّ المتثور ؟:٧٠٠؟ و مجمع البيان ١-٢٤٨: والقمّي ١ :٢٥٧.

﴿ بَكَيَّ إِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّ فُواْ وَيَأْتُوكُ مَ اِي: المشركون ﴿ مِن فَوْدِهِ مَ هَذَا ﴾: من ساعتهم هذه ﴿ يُمْدِدَّكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَ فَ النفو مِن المَلْكِكَةِ مُسَوِمِينَ ﴾: معلمين. من التسويم بمعنى إظهار سيماء الشيء. قال: «كانت على الملائكة العمائم البيض المرسلة يوم بدر» ١٠.

﴿ وَمَاجَعَلَهُ اللَّهُ ﴾ أي: الإمداد ﴿ إِلَّا بُشَرَىٰ لَكُمْ ﴾ بالنّصر ﴿ وَلِنَظَمَ بِنَ قُلُوبُكُم بِدِ وَمَا النّصَرُ إِلَّا مِنْ العُدَّةِ وَالعِدَّةِ ﴿ ٱلْعَرْبِيزِ ﴾ الذي لا يغالب ﴿ ٱلْمَكِيمِ ﴾ الذي ينصر و يخذل على مقتضى الحكمة .

﴿ لِيَقَطَعَ طَلَرَفَا مِّنَ ٱلَّذِينَ كَفَــرُوٓا ﴾: لينتقص منهم بقتل بعض و اسر بعض. ورد:

﴿ إِنّه قتل منهم يوم بدر سبعون من صناديدهم و أُسر سبعون ٩ أ . ﴿ أَوْيَكِمِتَهُم ﴾ : أو يخزيهم . والكبت شدّة غيظ أو وهن يقع في القلب . ﴿ فَيَنقَلِبُوا خَابِيك ﴾ : فينهزموا منقطعي الآمال .

﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَسْسِ شَيْءٌ ﴾ اعتراض ﴿ وَلَوْسَوُبَ عَلَيْهِ سَمْ ﴾ إن اسلموا ﴿ أَوْسَوُبَ عَلَيْهِ بَعْلَمُهُم ورد: ﴿ إِنّه ﴿ أَوْسَوُ بَهُم ﴾ إن اصروا ﴿ فَإِنَّهُم ظَلِمُون ﴾ : قد استحقوا التعذيب بظلمهم . ورد: ﴿ إِنّه لمّا اخبر الله نبيه يَنْ ان يظهر ولاية علي الحيلة ففكر في عداوة قومه له فيما فضله الله به عليهم في جميع خصاله ، وحسدهم له عليها ، ضاق عن ذلك ، فاخبر الله أنّه ليس له من هذا الأمر شيء ، إنها الأمر فيه إلى الله أن يصير علياً وصيه و ولي الأمر بعده ، فهذا عنى الله ، وكيف لا يكون له من الأمر شيء وقد فوض الله إليه أن جعل ما أحل فهو حلال ، وما حرم فهو حرام ، قوله : "ما آتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَما

١-العيَّاشي ١ : ١٩٦، الحديث: ١٣٦، عن أبي جعفر اللَّيِّلا.

٢\_راجع: َ القمّي ١ : ٢٦٧؛ والعيّاشي ١ : ٢٠٥ الحديث: ١٥١ ، عن ابي عبدالله اللَّجَلا .

<sup>&</sup>quot; - لَعَلَّ المراد أنَّهُ اعتراض بين الكلامين فيكون قوله: «أو يتوب عليهم متصل بقوله: «ليقطع طرفا»، فيكون التقدير: ليقطع طرفاً منهم، أو يكبتهم، أو يتوب عليهم، أو يعذبهم؛ فإنَّهم قد استحقّوا العذاب، و ليس لك أي ليس لك من هذه الأربعة شيء، و ذالك إلى الله تعالى. «مجمع البيان ٢-١ -٥٠٠ - ١٠٥٠ والبيضاوي ٢: ٤٢١.

نَهاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا " » أ . و في قراءتهم عليهم السّلام : «ليس للك من الأمر شيء إن يتب عليهم أو يعذّبهم » " . و في أخرى : «أن تتوب عليهم أو تعذّبهم " . بالتّاء فيهما .

﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضَ يَغْ فِرُ لِمَن يَثَــَاءٌ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ غَــفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اَمَنُوا لَا تَأْكُلُوا ٱلرِّبُوۤ الصَّعَفَا مُّضَعَفَةٌ ﴾. قيل: كان رجل منهم يربي إلى أجل، ثمّ يزيد فيه إلى آخر حتى يستغرق بقليله مال المديون ، ﴿ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ ﴾ فيما نهيتم عنه ﴿ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ .

﴿ وَأَشَّقُوا ٱلنَّارَ ٱلَّتِي أَعِدَتْ لِلْكَنْفِرِينَ ﴾.

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَٱلرَّسُولَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ .

﴿ وَسَنَارِعُوۤ أَ إِلَىٰ مَغْفِرَ وَمِن دَّبِكُمْ ﴾ قال: «إلى اداء الفرائض» . ﴿ وَجَنَّةٍ عَمْشُهَا السَّمَاوَتُ وَ الْفَرائض» . ﴿ وَجَنَّةٍ عَمْشُهَا السَّمَاوَتُ وَ الْمَارِعُو اللهُ اللهُ

﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ ﴾: في احوالهم جميعاً ما تيسر لهم من قليل او كثير ﴿ وَٱلْكَ يَظِمِينَ ٱلْفَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينِ ﴾.

﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَنَحِسَ اللَّهِ فَ سَيَّةَ بِالغَةَ فِي القَبِحِ كَالزَّنَا ﴿ أَوْظَلَمُوا اللَّهَ ﴾ : تذكّروا وعيده أَنفُسَهُ مِن الزّنا ﴿ ذَكَرُوا اللَّهَ ﴾ : تذكّروا وعيده

١\_العيَّاشي ١ : ١٩٧، الحديث: ١٣٩، عن أبي جعفر اللئِّلاً. والآية في سورة الحشر (٥٩): ٧.

٢و٣ــالعيَّأَشي ١ :١٩٨، الحديث: ١٤١ عن أبِّي جعفر اللَّهُّة.

٤٤ الكشَّاف أ : ٤٦٣؛ والبيضاوي ٢ : ٤٧.

٥-مجمع البيان ١-٢: ٣٠٥، عن أميرالمؤمنين اللَّبُّلَّا.

٦- العيَّاشِي ١ : ١٩٨، الحديث: ١٤٢، عن أبي عبدالله الله لا.

٧\_الخصال ٢: ٦٣٣، ذيل الحديث: ١٠ (حديث أربعمائة) عن أبي عبدالله عن آبائه عن أمير المؤمنين عليهم السّلام.

وحقه العظيم ﴿ فَأَسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِ مَعْ بِالنّدم والتّوبة ﴿ وَمَن يَغْفِرُ الدُّنُوبِ اللّهُ اللّه الله الله الله الله الله و عموم مغفرته . استفهام بمعنى النّفي معترض ، لينبّه بسعة رحمته و عموم مغفرته . ﴿ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَافَعَ مَافَعَ مَافَعَ مَافَعَ مَعْ وَلَهُ وَلَمْ يَصِرُ وَاعلى ذنوبهم غير مستغفرين . قال : « الإصرار أن يذنب الذّنب فلا يستغفر الله ولا يحدّث نفسه بتوبة ، أ . ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ : عالمين به .

﴿ أَوْلَتَهِكَ جَزَآؤُهُمُ مَّغَفِ مَنَ فَي مَن رَبِهِم وَجَنَّتُ تَجَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِالِيك فِيها وَنِعْمَ أَجَّرُ ٱلْعَكِمِلِينَ ﴾ . ورد: ﴿إنّها نزلت في نبّاش زنى بميّنة ثمّ ندم ، فاتى بعض جبال المدينة فتعبّد فيها و لبس مِسْحاً ٢ و غلّ يديه جميعاً إلى عنقه ينادي ربّه و يبكي و يحث التراب على راسه ، و قد أحاطت به السبّاع و صفّت فوقه الطّير و هم يبكون لبكائه أربعين يوماً ٣ . هذا ملخص القصة .

﴿ قَدْخَلَتَ مِن قَبَلِكُمْ سُنَا ﴾ : وقايع سنّها الله تعالى في الأُم المكذّبة ﴿ فَسِــيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ قال : «انظروا في القرآن» ٤ . ﴿فَأَنظُرُوا كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ قال : «يعني ما أخبركم عنه» ٥.

﴿ هَنذَا﴾ اي: القـرآن ﴿ بَيَانُ لِلنَّـاسِ ﴾ عـامـة ﴿ وَهُـدُى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَوِّـينَ ﴾ خاصة.

﴿ وَلَا تَهِنُوا ﴾ : و لا تضعفوا عن الجهاد بما أصابكم يوم أُحُد ﴿ وَلَا يَحْدَرُنُوا ﴾ على من قتل منكم ﴿ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلُونَ ﴾ فإنكم على الحق، و قتالكم لِلّه، و قتلاكم في الجنّة. و إنّهم على الباطل، و قتالهم للشّيطان، و قتلاهم في النّار. و إنّكم أصبتم منهم يوم بدر

١ ـ العيّاشي ١ : ١٩٨ ، الحديث: ١٤٤ ؛ والكافسي ٢ : ٢٨٨ ، الحديث: ٢ ، عن أبي جعفر اللَّبَّة، مع زيادة: «فذلك الإصرار» في آخرها.

٢-المستع: الكساء من شَعر؛ ما يلبس من نسبج الشعر على البدن تقشفاً و قهراً للجسد؛ البلاس يقعد عليه.
 المنجد في اللغة: ٧٦٠ (مسبع).

٣\_الامالي (للصَّدوق): ٤٦، الجلس الحادي عشر، الحديث: ٣، عن النَّبيُّ ﷺ.

٤ و٥\_الكآفي ٨ : ٢٤٩، الحديث : ٣٤٩، عن ابي عبدالله الظيّلا.

أكثر <sup>ا</sup> ممَّا أصابوا منكم اليوم. و إنّكم منصورون في العاقبة غالبون. ﴿ إِن كُنُتُم مُّؤَمِنِينَ ﴾ : إن صبحَ إيمانكم.

﴿ وَلِيُمَحِّصَ اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَسنُوا ﴾ : ليطهرهم و يصفيهم من الذّنوب إن كانت الدّولة عليهم . ﴿ وَلِيمُحَقَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ : و يهلكهم إن كانت عليهم . والمحق : نقص الشّيء قليلاً قليلاً .

﴿ أَمْ حَسِبَتُمْ ﴾ . إنكار ، يعني لا تحسبوا ﴿ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّهِ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللهُ الل

﴿ وَلَقَذَكُنتُمْ نَمَنَوْنَ ٱلْمَـوْتَ ﴾ للشهادة " ﴿ مِن قَبْلِ أَن تَلْقُوهُ فَقَـدُرَأَيْتُمُوهُ وَأَنستُمْ نَنظُرُونَ ﴾ : معاينين له حين قتل دونكم من قتل من إخوانكم. ورد: «إنّ المؤمنين لمّا

المفي «الف»: «أكبر».

٣-النّبيان ٢: ٦٠٠٠؛ و مجمع البيان ١-٢:٨٠٨؛ والكشّاف ١:٦٥٤.

٣- في "ب" و "ج": "بالشهادة".

أخبرهم الله بما فعل بشهدائهم يوم بدر في منازلهم في الجنّة، رغبوا في ذلك فقالوا: اللّهم ارنا قتالاً نستشهد فيه. فاراهم الله إيّاه يوم أحُد، فلم يثبتوا إلاّ من شاء الله منهم، فذلك قوله: "وَلَقَدْ كُنْتُمْ تَمَنَّوْنَ الْمَوْتَ" الآية، \.

﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلّارَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبِ الْمِ الرَّسُلُ فَ فَسِخلُو كَما خلوا بالموت أو القتل ﴿ أَفَا مِن مَّاتَ أَوْقُتِ لَ القَلَبُ عَلَى آعَ قَدِيكُم ﴾ : ارتددتم عن الدّين. قيل : كان سبب ارتدادهم و انهزامهم نداء إبليس فيهم أنّ محمّداً قد قُتل ٢ ، و كان عَن في زحام النّاس، و كانوا لا يسرونه . ﴿ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْ عَلَى مَعْمَداً قد قُتلُ اللّه الله في زحام النّاس، و كانوا لا يسرونه . ﴿ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْ عَلَى مَعْمَداً قد قُتلُ اللّه الله من النّاس، و كانوا لا يسرونه . ﴿ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْ عَلَى اللّه اللّه من يعذو بارتداده بل يضر نفسه ﴿ وَسَيَجْزِى اللّه الشّخورِينَ ﴾ كاميرالمؤمنين و من يحذو حذوه عليهم السّلام . ورد: ﴿ إِنّ النّبِي مَنْ اللّه من الله الله عنه المناس والشّخر ، شمّ من بعده ولدي من قال : الا و إنّ عليّاً هو الموصوف بالصّبر والشّخر ، شمّ من بعده ولدي من صله ٣٠ .

﴿ وَمَاكَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَا بِإِذْ نِ اللّهِ كِلنَّا مُؤَجَّلًا ﴾ : كتب كتاباً موقتاً لا يتقدم ولا يتاخر ﴿ وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ الدُّنْيَانُوْ يَهِ مِنهَا ﴾ . تعريض بمن شغلته الغنائم يوم أحد ، وكان ذلك سبب انهزام المسلمين . ﴿ وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ ٱلْآخِرَ وَنُوْتِهِ ، مِنْهَا ﴾ : من ثوابها ﴿ وَسَنَجْزِى الشَّاكِرِينَ ﴾ .

﴿ وَكَا أَيِن مِن نَسِي ﴾ : وكم من نبي ﴿ قَاتَلَ مَعَهُ رَبِّيتُونَ ﴾ : ربانيّون علماء اتقياء ، و في قراءتهم عليهم السّلام : ﴿ قُتِلَ مَعَهُ ﴾ : ﴿ كَيْثِيرٌ ﴾ قال : الوف و الوف ، ثمّ قال : اي والله يقتلون » ٥ . ﴿ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَمَسَا بَهُمْ فِي سَبِيسِلِ اللّهِ وَمَا اصَّعُسَفُوا ﴾ في الدّين و عن العدو ﴿ وَمَا السّسِتَكَانُوا ﴾ : و ما خضعوا للعدو ، و هو تعريض بما أصابهم عند

١\_القمَّى ١ : ١١٩، عن أبي جعفر للثُّيلا.

٢\_راجعٌ: مجمع البيان ١٦٪ :٥١٣؛ والبيضاوي ٢: ٤٦.

٣-الاحتجاج ١ :٧٧، عن أبي جعفر لَقَبُلًا.

٤ و٥- العيَّاشي ١ : ٢٠١، الحُدِّيث: ١٥٤، عن أبي عبدالله اللُّبُّة.

الإرجاف البقتله عَنَظ مقال: «بين الله سبحانه أنّه لو كان قتل عَنْظ كما أرجف بذلك يوم أحد، لما أوجب ذلك أن يضعفوا أو يهنوا، كما لم يهن من كان مع الأنبياء بقتلهم» ٢. ﴿ وَاللّهَ يُحِبُّ ٱلصَّنْبِرِينَ ﴾ فينصرهم في العاقبة و يعظم قدرهم.

﴿ وَمَاكَانَ قَوْلَهُمْ ﴾ مع ثباتهم و قوتهم في الدّين و كونهم ربّانيّين ﴿ إِلَّا أَن قَالُواْ رَبَّنَا أَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَيِّتُ أَقْدَامَنَا وَأَنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَلَوْ وَرِٱلْكَنْفِرِينَ ﴾. اضافوا الذّنوب والإسراف إلى انفسهم هضماً لها ، و إضافة لما اصابهم إلى سوء اعمالهم ، واستغفروا عنها ثم طلبوا التّثبيت في مواطن الحرب والنّصر على العدوّ، ليكون عن خضوع و طهارة فيكون اقرب إلى الإجابة .

﴿فَعَالَنَهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الدُّنِياوَحُسَنَ ثَوَابِ الْآخِرَةِ ﴾: النّصر والغنيمة وحسن الذّكر في الدّكر في الما والحنة والنّعيم في الآخرة ﴿وَاللّهُ يُحِبُّ لَلْحُسِنِينَ ﴾ في اقرالهم وافعالهم.

﴿ يَثَأَيُّهُ الَّذِيرِ ﴾ اَ مَنُوا إِن تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُواْ يَرُدُّوكُمْ عَلَىٰ أَعَقَدَمِكُمْ فَسَنقَلِبُواْ خَسِرِينَ ﴾ . قال: «نزلت في المنافقين إذ قالوا للمؤمنين يوم أُحُد عند الهزيمة: ارجعوا إلى إخوانكم وارجعوا إلى دينهم " ".

﴿ بَلِ اللَّهُ مَوْلَنكُمُ ﴾ : نساصركم ﴿ وَهُوَ خَيْرُ ٱلنَّدْ صِيرِمِينَ ﴾ فاستغنوا به عسن ولاية فده.

﴿ سَنُلِقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُواْ بِٱللَّهِ ﴾. قيل: هو ما قذف في قلوبهم من الخوف يوم أحد حتى تركوا القتال و رجعوا من غير سبب أ. و ورد:

١ ـ رَجَفَ: حـرَك و تحرّك واضطـرب شـديداً، و رجـفت الارض: زُلْزِلتُ كـارجـفت، والـقـوم: تهـيّـؤا للحرب. القاموس المحيط ٣:١٤٧ (رجف).

٢\_مجمع البيان ٢\_٢ : ١٧ ٥، عن أبي جعفر الحبير.

٣- المصدر: ١٨٥، عن اميرالمؤمّنينَ الْمُثِّلُةِ.

٤ ـ الكشاف ١: ٤٧٠؛ والبيضاوي ٢: ٤٧.

"نصرت بالرّعب مسيرة شهر" . ﴿ مَالَمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَمُلْطُكُنَا ﴾ اي: آلهة ليس على إشراكها حجّة نازلة من الله عليهم . أريد نفي الحجّة و نزولها جميعاً . ﴿ وَمَأْوَلَهُمُ ٱلنَّارُّ وَيِتْسَ مَتُوى الظَّلِيدِينَ ﴾ .

وَكَلَنُ حَتَى خَالَفُوا الرَّمَاة، فَإِنَّ المُسْرِكِين لَمَّا اقبلوا، جعل الرَّمَاة يرشقونهم ، والباقون كذلك حتى خالفوا الرَّمَاة، فإنَّ المُسْرِكِين لَمَا اقبلوا، جعل الرَّمَاة يرشقونهم ، والباقون يضربونهم بالسيف حتى انهزموا، و المسلمون على آثارهم ﴿إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْ نِوْتَ ﴾ يَضربونهم بالسيف حتى انهزموا، و المسلمون على آثارهم ﴿إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْ نِوْتَ ﴾ تقتلونهم بإذن الله ﴿حَقَّ لَ إِذَا فَشِلْتُهُ ﴾ : جَبُنتُم وضعف رأيكم بالميل إلى الغنيمة ﴿وَتَنَنزَعْتُم فِي اللهُم الرَّماة حين انهزام المشركين. فقال بعضهم: فما موقفنا هاهنا؟ و قال آخرون: لا نخالف أمر الرَّمول. فشبت مكانه أميرهم في نفر يسير، ونفر الباقون للنّهب. ﴿وَعَصَيْتُم مِن اَبَعْدِ مَا أَرْنَكُم مَّاتُحِبُونَ ﴾ : من الظّفر و الغنيمة و يفر الباقون للنّهب. ﴿وَعَصَيْتُم مِن اَبَعْدِ مَا أَرْنَكُم مَّاتُحِبُونَ ﴾ و هم الثّابتون محافظة على التاركون المركز لحيازة الغنيمة ﴿وَمِنكُم مَن يُرِيدُ ٱلْآخِرَة ﴾ و هم الثّابتون محافظة على المائب أمر الرّسول ﴿فَيُمّ صَرَفَكُم عَنهم حين غلبوكم ﴿لِيبَتَلِيكُم ﴾ على المصائب أمر الرّسول ﴿فَلَقَدُ عَفَاعَنكُم ﴾ تفضلًا عليهم بالعفو و غيره، سواء أديل "لهم الخالفة ﴿وَاللّهُ ذُو فَضَلُ على المُعالَ عليهم بالعفو و غيره، سواء أديل "لهم أوعليهم، إذا الابتلاء أيضاً رحمة.

﴿ إِذْ تُصَّعِدُونَ ﴾ متعلق بـ اصرَفَكُم ، و الإصعاد: الذّهاب و الإبعاد في الارض. ﴿ وَلَا تَلُونَ عَلَىٰٓ أَحَدٍ ﴾ : لا يقف أحد لاحد ولا ينتظره ﴿ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُم ﴾ . كان يقول : إليَّ عباد الله ! أنا رسول الله ، إلى أين تفرّون ؟ عن الله وعن رسوله ؟ . و في رواية :

ا\_الخِصِال ١ : ٢٠١، الحديث: ١٤ ؛ و مجمع البيان ١٦: ١٩: ٥ عن النَّبَىُّ ﷺ.

٢\_الرَّشْق\_بالفتح فالسَّكون\_: الرّمي. مجمّع البحرين ٥: ١٦٩؛ و لسان العرب ١٠: ١١٦ (رشق).

٣\_داّلتُ الآيّام: دارت. والله يداُولُهُ ابين النّاس، أيّ: يديرها. و اديل لنّا على اعـدائنا، أيّ: نـصــرنا عليهم. مجمع البحرين ٥: ٣٧٤؛ و لسان العرب ٢٥١ : ٢٥٢ (دال).

"من يكر فله الجنة " . ﴿ فِي ٓ أُخَرَنكُم ﴾ : في ساقتكم وجماعتكم الأخرى ﴿ فَأَثَلَبَكُم ۗ غَمَّا الْهُوَ فِ فَ اللَّهُ عِن فَشَلَكُم وعصيانكم غمّاً متصلاً بغم . ورد : "الغمّ الأول : الهزيمة و القتل ، والغمّ الآخر : إشراف "خالدبن الوليد ، عليهم " . ﴿ لِكُيلاتَ حَزَنُوا عَلَى الهزيمة و القتل ، والغمّ الآخر : إشراف "خالدبن الوليد ، عليهم " . ﴿ لِكُيلاتَ حَزَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُم ﴾ من الغنيمة ﴿ وَلَا ﴾ على ﴿ مَا أَصَلَبَكُو ﴾ من قتل إخوانكم ﴿ وَ اللَّه خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ تَعْمَلُونَ ﴾

﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْفَيْرَ آمَنَهُ نُعَاسَكَ ﴾ : امنا حتى اخذكم النّعاس ﴿ يَغْسَنَى الْمَانِ حَتّى كَانَ طَلَا يِفَةُ مِنْكُمْ إِنْ الْمَافَ حتى كَانَ طَلَا يَفَا فَي المصافّ حتى كَانَ السّيف يسقط من يد احدهم في اخذه ثمّ يسقط في اخذه ٣ . ﴿ وَطَلَا يِفَدُّ وهم المنافقون ﴿ قَدَ أَهَمَ تَهُمُ مَ أَنفُسهم ﴾ : اوقعتهم انفسهم في الهموم . إذ ما بهم إلا هم انفسهم و طلب خلاصها ﴿ يَظُنُونَ إِللَّهِ عَيْرَ ٱلْحَقِ ﴾ : يظنّون أنّ أمر محمد مضمحل و أنه لا ينصر ﴿ ظَنَ الْمَلُ الْمَلُ الْمَلَ الْمَلُ اللّهُ الْجَاهِلَة ، أي : الكفّار .

١- الكشَّاف ١ : ٤٧١؛ و البيضاوي ٢ : ٤٨.

٢ ـ القمّي ١ : ١٢٠ ، عن ابي جعَّفر اللَّجُدّ .

٣-البيطَساوي ٢ : ٤٨ ؟ والَّكشَّافُ ١ : ٤٧١ ، عن ابي طلحة ؛ والدرَّ المنشور ٢ : ٣٥٣ ؛ و السَّن للتّرمــذي ٤ : ٢٩٧ ، الحديث : ٩٥ . ٤ .

٤ ـ في أب أو أجا: أمن تدبيرًا.

﴿ وَلِيُمَحِّـــَصَمَافِى قُلُوبِكُمْ ﴾: وليكشفه و يميّزه. ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُودِ ﴾: عليم بخفيّاتها قبل إظهارها. و فيه وعدو وعيدو تنبيه على أنّه غنيّ عن الابتلاء، و إنّما فعل ذلك لتمرين المؤمنين و إظهار حال المنافقين.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوا مِنكُمْ ﴾: انهزموا ﴿ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمَّ عَانِ ﴾: يوم أُحُد ﴿ إِنَّمَا اللَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى الزَّلَة ﴿ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا ﴾ من معصيتهم النّبي عَلَى النّبي الله على الزّلة ﴿ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا ﴾ من معصيتهم النّبي عَلَى البرك المركز و الحرص على الغنيمة و غير ذلك، فمنعوا التّاييد و قوة القلب. ﴿ وَلَقَدْعَفَا اللّهُ عَنْهُم مَ اللّه عَلَى الغنيمة و اعتذارهم ﴿ إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ ﴾ للذنوب ﴿ حَلِيمٌ ﴾ : لا يعاجل بالعقوبة لكي يتوب المذنب.

﴿ وَلَهِن قُتِلْتُكُرِّ فِي سَكِيلِ اللَّهِ أَوْمُتُكُمْ ﴾ في سبيله ﴿ لَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَحْمَةُ خَيْرٌ مِسَمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ من منافع الدّنيا لو لم تموتوا أو تقتلوا.

۱۸۰ 🗆 الأصفى/ج١ 🗆 ١٦٣ ــ ١٦٠

ورد: الاوحدة أوحش من العجب و لا مظاهرة أوثق من المشاورة " . « من شاور الرّجال شاركها في عقولها ، من استبدّ برأيه هلك " . ﴿ فَإِذَا عَنَهُتَ فَتَــوَكُلَّ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ في إمضاء أمرك على ما هو اصلح لك ، فإنّه لا يعلمه سواه ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُجِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ فينصرهم و يهديهنم إلى الصّلاح .

﴿ إِن يَنْصُرُكُمُ اللّهُ فَلاَ غَالِسَبَ لَكُمْ ﴾ : فلا أحد يغلبكم ﴿ وَإِن يَخَذُلُكُمْ فَسَمَن ذَا اللّهِ عَدْ يَعْلَمُ مَن بَعْد خَذَلانه اللّهِ عَدْ مَن بَعْد خَذَلانه ﴿ وَعَلَى اللّهِ وَلَا يَعْدُوا اللّهِ اللّهِ وَعَلْمُ اللّهِ وَعَلْمُ وَا اللّهِ وَعَلَمُ وَا اللّهِ وَعَلَمُ اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ وَعَلَمُ وَاللّهُ وَعَلَمُوا أَنْ لا ناصر سواه .

﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِي أَن يَغُلُلُ إِن وَماصح لنبي ان يخون في الغنائم، فإن النبوة تنافي الخيانة. و الغلول: اخذ الشيء من المغنم في خفية. ورد: «إن قطيفة حمراء فقدت من الغنيمة يوم بدر، فقال رجل من الاصحاب: ما اظن إلا رسول الله اخذها، فنزلت؛ فجاء رجل فقال: إن فلانا غل قطيفة فاحفرها هنالك، فامر رسول الله يَثِيَّا بحفر ذلك الموضع، فاخرج القطيفة» ". ﴿ وَمَن يَغُلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةً ﴾. قال: «إنّه يراه يوم القيامة في فاخرج القطيفة» ". ﴿ وَمَن يَغُلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةً ﴾. قال: «إنّه يراه يوم القيامة في النّار ثمّ يكلّف أن يدخل إليه فيخرجه من النّار » أَن ﴿ أُمّ تُوكَن كُلُ نَفْسٍ مَاكسَبَت ﴾ : تعطى جزاء ما كسبت و افياً ﴿ وَهُمّ لَا يُظَلّمُونَ ﴾ .

﴿ أَفَمَنِ أَنَّبَعَ رِضْوَنَ ٱللَّهِ ﴾ بالطّاعة ﴿ كُمَنْ بَآءَ ﴾ : رجع ﴿ إِسَخَعِلِ مِنَ ٱللَّهِ ﴾ بالمعصية ﴿ وَمَأْوَنَهُ جَهَنَّمُ وَبِثَسَ لِلْعَبِيرُ ﴾ .

﴿ هُمْ دَرَجَنتُ عِندَ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ بَصِيدٌ إِمَا يَعْمَدُ لُوك ﴾ . قال : «الّذين اتّبعوا رضوان

ا ـ التَّوحـيــد (لـلصَدوق): ٣٧٦، البـــاب: ٦٠، ذيل الحـــديـــث: ٢٠، عن ابي جـــعـــفــر، عن آبائه، عن النَّبَى ﷺ؛ و نهج البلاغة (للصَّبحي الصَّالح): ١٨٨، الحكمة: ١١٣.

٢- نهج البلاغة (للصبحي صالح): ٥٠٠، الحكمة: ١٦١، مع تقدم و تاخر.

٣-القَمَّي ١ : ١٢٦، و فيه: "فَأَخْبَاهِا؛ بِدَلَ: "فَأَحْفُرِهَا».

٤ ـ المصدّر: ١٢٢، عن أبي جعفر ﷺ.

الله هم الأثمة، و هم و الله درجات للمؤمنين، و بولايتهم و معرفتهم إيّانا يضاعف الله لهم أعمالهم، و يسرفع الله لهم الدّرجات العلى؛ و الذين باؤوا بسخط هم الذين جحدوا حق على و الائمة منّا أهل البيت» \. و قال: «الدّرجة ما بين السّماء والأرض» \.

﴿ لَقَدَّمَنَّ اللَّهُ ﴾: انعم الله ﴿ عَلَ المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِ ... مَّ رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهِمُ ﴾: عربياً مثلهم ليفهموا كلامه بسهولة ﴿ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِ ، وَيُزَحِيهِمْ ﴾: يظهرهم من سوءالعقايد و الاخلاق و الاعمال ﴿ وَيُعَلِمُهُمُ الْكِئنَ كَ الْحِكَمَةَ ﴾ :القرآن و السنة ﴿ وَإِن كَانُوا ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ : قبل بعثه ﴿ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ .

﴿ أَوَلَمّا أَصَنبَتَكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَتُم مِتْكَيّها ﴾ . الهمزة للتقريع و التقرير . قال الالسلمون قد اصابوا ببدر ماة و اربعين رجلا : قتلوا سبعين و اسروا سبعين ؛ فلما كان يوم أحد أصيب من المسلمين سبعون ، فاغتموا لذلك فنزلت " . ﴿ قُلْمُ آنَ هَذَا ﴾ : من اين هذا اصابنا و قد وعدنا الله النصر ؟ ﴿ قُلْ هُوَمِنْ عِندِ أَنفُسِكُم الله على الاستحار كم الفداء يوم بدر » القتل ، فقامت الانصار فقالوا : يوم بدر » القتل ، فقامت الانصار فقالوا : يارسول الله هبهم لنا ، و لا تقتلهم حتى نفاديهم ، فنزل جبرئيل فقال : إنّ الله قد اباح لهم الفداء أن ياخذوا من هؤلاء القوم و يطلقوهم على أن يستشهد منهم في عام قابل بقدر من يأخذوا من هؤلاء القوم و يطلقوهم على أن يستشهد منهم في عام قابل نظر من يأخذون منه الفداء فأخبرهم رسول الله على الله عام قابل بعدد من ناخذ منه الفداء ناخذ العام الفداء من هؤلاء و نتقوى به و يقتل منا في عام قابل بعدد من ناخذ منه الفداء وندخل الجنة . فأخذوا منهم الفداء و أطلقوهم ، فلما كان يوم أحد قتل من أصحاب رسول الله على سبعون ؛ فقالوا : يا رسول الله ما هذا الذي أصابنا و قد كنت تعدنا النصر ؟

١-الكافي ١ : ٤٣٠، الحديث: ٨٤ و العيّاشي ١ :٢٠٥، الحديث: ١٤٩، عن ابي عبدالله الليّلة. ٢-العيّاشي ١ : ٢٠٥، الحديث: ١٥٠، عن ابي الحسن الرّضا الليّلة.

٣- المصدر ، الحديث: ١٥١ ، عن أبي عبدالله اللَّجَدُ .

٤ ـ مجمع البيان ٢١٠: ٥٣٣، عن أمير المؤمنين و أبي جعفر عليهما السلام.

فنزلت¹. ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيتٍ ﴾ فيقدر على النّصر و منعه، و على أن يصيب بكم و يصيب منكم.

﴿ وَمَا آَصَنَبُكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَنَّ عَالَى الْمُ يَوْمَ الْتَقَى الْجَنَّ عَالَوْ الْمُ يَوْمَ الْمُوْمِنِينَ ﴾ . و ليتميز الفريقان ﴿ وَقِيلَ لَمُهُمْ ﴾ اي : للمنافقين ﴿ تَعَالَوْا فَيَعْلَمُ اللَّذِينَ نَافَسَعُوا ﴾ : و ليتميز الفريقان ﴿ وَقِيلَ لَمُهُمْ ﴾ اي : للمنافقين ﴿ تَعَالَوْا فَيَعْلَمُ قِتَالًا لَا تَبَعْنَكُمُ ﴾ . فيتِلُوا في سَبِيلِ اللهِ أَوادَفَ عُوا ﴾ عن الانفس و الاموال ﴿قَالُوا لَوْنَعْلَمُ قِتَالًا لَا تَبَعْنَكُمُ ﴾ . قالوه دغلا و استهزاءاً لزعمهم أن ما يفعلونه ليس بقتال بل إلقاء بالانفس إلى التهلكة . ﴿ هُمْ اللَّهُ عَرِيوْمَ مِنْ النَّفِي وَمَعْ فِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُ مَا يَخْلُو بِهِ بعضهم إلى بعض فإنّه يعلمه مفصلًا بعلم واجب، و انتم تعلمونه مجملاً بامارات.

﴿ اللَّذِينَ قَسَالُوا لِإِخْوَنِهِم ﴾: لاجلهم و فيهم. يريد من قتل يوم أحد. ﴿ وَقَعَدُوا ﴾: حال كونهم قاعدين عن القتال: ﴿ لَوَ أَطَاعُونَا ﴾ في القعود ﴿ مَا قُتِلُوا ۗ كما لم نقتل ﴿ قُلُ فَادُرَهُ وَ ﴾ ف فادفعوا ﴿ عَنَ أَنفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدَيدِ قِينَ ﴾ انّكم تقدرون على دفع القتل و اسبابه عمّن كتب عليه، فإنّه احرى بكم. يعني انّ القعود غير مغن.

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيـــــلِ اللَّهِ أَمَّوَتَا ﴾. قال : «نزلت في شهداء بدر و أحد جميعاً» ٢.

اقول: و تشمل كلّ من قتل في سبيل من سبيل الله عزّوجلّ، سواء كان قتله بالجهاد الأصغر و بذل النّفس و قمع الهوى بالرّياضة .

﴿ بَلَّ أَحْيَانَهُ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ ذوو قرب منه ﴿ يُرْزَقُونَ ﴾ من الجنّة.

١\_القمّي ١ : ١٢٦ . ٢\_مجمع البيان ١\_٢ : ٥٣٥، عن أبي جعفر اللجّة. ﴿ فَرَحِينَ بِمَا مَا الله مَ الله مُ الله مِن فَضَيامِه ﴾ و هو شرف الشهادة ، و الفوز بالحياة الابدية ، و القرب من الله ، و التمتع بنعيم الجنة . ﴿ وَمَسَتَبْشِرُونَ بِاللَّهِ يَلَمُ يَلْحَسَمُ قُواْ يَوسِم مِن أَلْفِهِم ﴾ من إخوانهم المؤمنين الذين تركوهم و لم ينالوا درجاتهم بعد ﴿ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِم وَ لَا مَن الوا درجاتهم بعد ﴿ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِم وَ لَا مَن الوا درجاتهم بعد ﴿ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِم وَ لَا مُن الله مَن عَلَمُ وَ الله شيعتنا حين صارت أرواحهم في الجنة و استقبلوا الكرامة من الله عز وجل ، علموا و استيقنوا أنهم كانوا على الحق و على دين الله عز ذكره ، فاستبشروا بمن لم يلحق بهم من إخوانهم من خلفهم من المؤمنين الله عن ذكره ، فاستبشروا بمن لم يلحق بهم من إخوانهم من خلفهم من المؤمنين الله عن الله عن المؤمنين المؤمنين الله عن الله عن المؤمنين المؤمنين الله عن المؤمنين الله عنه عن المؤمنين الله عن المؤمنين الله عن المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين الله عن المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين اله عنه عن المؤمنين الهم عن المؤمنين المؤمنين

﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةِ مِنَ اللَّهِ وَفَضْ لِ ﴾ : وزيادة ﴿ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يُضِ سَيُّعُ أَجْرَ ٱلْمُوْمِنِينَ ﴾

﴿ الَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعَدِمَا آصَابَهُمُ ٱلْعَرْجُ لِلَّذِينَ ٱحْسَسنُوا مِنهُمْ وَاتَّعَوّا الْبَرْعَ فِلْدَيْ الْحَسَسنُوا مِنهُمْ وَاتَّعَوّا الْبَرْعَ فِلْدُمْ ﴾.

﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوالَكُمْ فَاحْسَدُوهُمْ فَرَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُوا مَعَمُ اللَّهُ وَفِيمًا اللّهُ اللّهُ وَفِيمًا اللّهُ على وقعة أحد ببدر الصّغرى، فخرج ابو سفيان في اهل مكة حتى نزل مَجَنَّة ٢، ثمّ القي الله عليه الرّعب، فبدا له في الرّجوع، فلقي نُعيّم بن مسعود الاشجعي، فقال له إلحق بالمدينة فثبط ١ اصحاب محمد عن القتال، ولك عندي عشرة من الإبل. فاتى نعيم المدينة، فوجد النّاس يتجهزون لميعاد أبي سفيان، فقال لهم: بئس الرّاي رايتم ١٠٠٠ أتوكم في دياركم و قراركم، فلم يفلت منكم الأشريد، فتريدون أن تخرجوا، و قد جمعوا في دياركم و قراركم، فلم يفلت منكم الأشريد، فتريدون أن تخرجوا، و قد جمعوا

١ \_ الـقـمّي ١ : ١٢٧ ؛ والكافي ٨ : ١٥٦ ، الحــديث: ١٤٦ ، عن أبي جعــفر اللله ، و فــيه : ١٠٠١ عــزّوجلّ، واستبشروا ... ١ .

٢ ـ مُجَنَّةُ: ٱسْمَ سُـوق للعـرب كـان فـي الجـاهليّة و كانـت بمرّ الظّهـران قرب جبلٍ يقال له الأصـفر و هو بِاسفل مكّه عِلى قدر بريد منها. معجم البلدان ٥: ٥٥ (مُجَنَّة).

٣ ـ تَبُّطَهُمُ : حَبَسَهُمُ بِالْجِبِنَ، و تُبُطهُ عن الأمر : اثقله واقعده . مجمع البحرين ٢ : ٢٤٠ ؛ و لسان العرب ٢ ٢ ٢٠ ٢ ( تبط) .

٤\_في المصدر: (رأيكم).

لكم عند الموسم، فوالله لا يفلت امنكم أحد. فكره اصحاب رسول الله على الخروج، فقال رسول الله على الخروج، فقال رسول الله على والذي نفسي بيده لا خرجن ولو وحدي، فاما الجبان فإنه رجع، وأما الشّجاع فإنّه تاهب للقتال. وقال: حسبنا الله و نعم الوكيل. فخرج رسول الله على أصحابه حتى وافى بدر الصّغرى، فاقام به ينتظر أبا سفيان، وقد انصرف أبو سفيان من مجنّة إلى مكة، فلم يلق رسول الله على و أصحابه احداً من المشركين ببدر، ووافوا السّوق، وكانت لهم تجارات فباعوا و أصابوا الدّرهم درهمين، و انصرفوا إلى المدينة سالمين غانمين، فنزلت، كذا وردا.

﴿ فَأَنْقَلَبُواْ بِنِمْمَةِ مِّنَ أَلِلَهِ ﴾: عافية و ثبات على الإيمان وزيادة فيه ﴿ وَفَضَّلِ ﴾: وربح في التّجارة ﴿ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوَ ۗ ﴾ من جراعة وكيد عدو ﴿ وَالتَّبَعُواْ رِضْوَنَ ٱللَّهِ ﴾ بجراتهم وخروجهم ﴿ وَٱللَّهُ ذُو فَضَّلَ عَظِيمٍ ﴾.

﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْسَطَانُ ﴾ يعني به المثبّط و هو "نُعَيْم". ﴿ يُحَوِّفُ أَوْلِيكَا ۚ أَوْ فَلَا تَحَافُوهُ مَ

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوُا ٱلْكُفْرَ بِٱلْإِيمَٰنِ لَن يَضُرُّوا ٱللَّهَ شَيْعًا وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيَّهُ . تاكيد وتعميم . ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَ ـــــرُّوا أَنْمَا نُمْلِي لَمُنَّــمُ ﴾ : نمه لهم و نخليهم و شانهم ﴿ خَيْرٌ لِاَنْفُسِهِمْ إِنْمَا نُمْلِي لَمُنْ عَذَابُ مُهِينٌ ﴾ . لِإَنْفُسِهِمْ إِنْمَا نُمْلِي لَمُنْ إِيْرُدَادُوۤ إِلْفَ مَنَا وَلَهُمْ عَذَابُ مُهِينٌ ﴾ .

﴿ مَاكَانَ اللَّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنتُمْ عَلَيْكِ فِي مختلطين لا يعرف مخلصهم من منافقهم ﴿ حَتَّى يَمِيزَ الْمُؤْمِنِينَ مِنَ الطَّلِيبُ ﴾ : يميز المنافق من المخلص بالتّكاليف الشّاقة الّتي

التّفلّت و الإفلات: التّخلّص. مجمع البحرين ٢: ٢١٣؛ و لسان العرب ٢: ٦٦ (فلت).
 ٢- مجمع البيان ١-٢: ٥٤٠، عن ابي جعفر الليّلا.

لا يصبر عليها و لا يذعن بها إلا الخلص المخلصون. ﴿ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْمَنْتِ ﴾ فتعلموا ما في القلوب من إخلاص و نفاق ﴿ وَلَنَكِنَّ ٱللَّهُ يَجْتَبِي مِن رُّسُ لِهِ مَن يَشَآهُ ﴾ فيوحي إليه و يخبره ببعض المغيبات ﴿ فَعَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ مخلصين ﴿ وَإِن تُوْمِنُوا ﴾ حق الإيمان ﴿ وَتَنَقُوا ﴾ النفاق ﴿ فَلَكُمْ آجَرُ عَظِيمٌ ﴾ : لا يقادر قدره.

﴿ وَلا يَحْسَبَنَ الذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَا ءَاتَنَهُمُ اللّهُ مِن فَضَيلِهِ عُوخَيراً لَمُ مَا مَبْلُهُ مَا الذِينَ الذِينَ الذِينَ اللهُ عَلَى اللهُ الزام الطوق. قال: «ما من احد بمنع من زكاة ماله شيئاً إلا جعل الله ذلك يوم القيامة ثعباناً من نار مطوقاً في عنقه، ينهش ا من لحمه حتى يفرغ من الحساب و هو قول الله عز و جل "سيطوقون ما بخلوا به يوم القيامة"، يعني ما بخلوا به من الزّكاة " . ﴿ وَ يِلْقِمِيرَ ثُ السَّمَوَةِ وَ الْأَرْضِ ﴾ : وله ما القيامة " ، يعني ما بخلوا به من الزّكاة " . ﴿ وَ يِلْقِمِيرَ ثُ السَّمَوَةِ وَ الْأَرْضِ ﴾ : وله ما في سبيله ؟ ﴿ وَ اللّهُ مِا تَعْمَلُونَ ﴾ من المنع و الإعطاء ﴿ خَيرٌ ﴾ فيجازيكم .

١-النَّهش: النَّهس، و هو اخذ اللَّحم بمقدّم الأسنان. مجمع البحرين ٤: ١٥٦؛ و لسان العرب ٣: ٣٦٠ (نهش).

٢-الْكَافَي ٣: ٥٠٢:، الحَــديث: ١، عن أبي عــبـدالله اللِّيمَّ؛ و العــيَّاشي ٢:٧٠، الحــديث: ١٥٨، عن أبي جعفر اللِّئِمَّة.

٣\_الكَشَّاف ١ : ٤٨٤ . و الآية في البقرة : ٧٤٥ .

٤\_القمّى ١ : ١٢٧ .

٥ ـ المتاقب ٤ : ٤٨ ، عن ابي جعفر الليكار.

٦- في سورة البقرة، ذيل الَّآية: ٦١.

## عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ ﴾.

﴿ ذَالِكَ بِمَاقَدَّمَتُ أَيَّدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّا لَمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ بل إنّما يعذب بمقتضى العدل، إن عذب و لم يتفضل.

﴿ اللَّيْنَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا ﴾ : امرنا في التوراة و اوصانا، و كذبوا ﴿ اللَّانُو مِنَ الرّسُولِ حَقّى يَأْتِينَا بِقُرَّانِ تَأْكُلُهُ النَّارُ ﴾ : تحرقه روي : «ان هذه كانت معجزة لانبياء بني إسرائيل أن يقرّب بقربان، فيقوم النّبي فيدعو، فتنزل نار من السّماء فتحرق قربان من قبل منه الله ان يقرّب بقربان، فيقوم النّبي فيدعو، فتنزل نار من السّماء فتحرق قربان من قبل منه الله الله وهُمُ إِن كُنتُمُ منه الله القبل برضاهم صَدِقِينَ ﴾ . قال: «كان بين القائلين و القاتلين خمسماة عام، فالزمهم الله القتل برضاهم علوا الله العلوا ؟ .

﴿ فَإِن كَذَّبُوكَ فَقَدَّكُ لِذَبَرُسُ لَلْمِن فَبَالِكَ جَآءُ و بِٱلْبَيِّنَ لَ بَ المعجزات ﴿ وَٱلزَّبُرِ ﴾ : الحكم و المواعظ و الزّواجر ﴿ وَٱلْكِتَنْبِٱلْمُنِيرِ ﴾ : المشتمل على الشّرايع والاحكام.

﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُوْتِ ﴾. وعد و وعبد للمصدق و المكذب. ﴿ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أَجُورَكُمْ ﴾: تعطون جزاء اعمالكم خيراً كان او شراً تاماً وافياً ﴿ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ فَمَن رُحْنِ ﴾ : بُوعِد ﴿ عَنِ ٱلنَّارِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَكَةَ فَقَدْ فَازَ ﴾ : ظفر بالمراد ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا ﴾ اي : زخارفها و فضولها ﴿ إِلَّا مَتَكُ ٱلْفُرُودِ ﴾ .

﴿ لَتُهُمِّلُونَ ﴾ اي: و الله لتختبرن ﴿ فِي آَمُوَ لِكُمْ ﴾ قال: ابإخراج الزّكاة " ". ﴿ وَأَنفُسِكُمْ ﴾ قال: (بالتّوطين على الصّبر ا أ . ﴿ وَلَشَمَعُ كَ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُو ٱلْكِتَنَبَ

١ ـ الكافي ٤: ٣٣٥، الحديث: ١٦ عن أبي عبدالله الليلا، مع تفاوت؛ و مجمع البيان ١-٢: ٥٤٩، عن
 ابن عباس؛ والقمي ١: ١٣٧؛ والبيضاوي ٢: ٥٨.

٢\_الكَّافَى ٢ : ٤٠٩ ، ألحديث: ١ ، عن أبي عبدالله المُلَّلة.

٣و٤\_عيون اخبار الرّضا الله ٢: ٨٩، الباب: ٣٣، ذيل الحديث: ١؛ و علل الشرايع ٢: ٣٦٩، الباب: ٩٠، الحديث: ٣، عن أبي الحسن الرّضا الله .

مِن كَسَكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُوا أَذَكَ كَشِيراً وَإِن نَصَّيرُواْ وَتَـنَّقُواْ فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَكَرْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ : عما يجب ثبات الرّاي عليه نحو إمضائه .

﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَقَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَنَبَ ﴾ قال: ﴿ فَي محمّد ﴾ . ﴿ لَتُبَيِّنُنَهُ لِلنَّاسِ وَلَاتَكْتُمُونَهُ ﴾ قال: ﴿إذا خرج ﴾ ` . ﴿ فَنَبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَأَشْتَرَوَاْ بِدِهِ ﴾ : اخذوا بدله ﴿ ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾ من حطام الدّنيا ﴿ فَيِقْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ .

﴿ لَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَغْرَحُونَ بِمَآ أَتُوا ﴾: يعجبون بما فعلوا ﴿ وَيُجِبُونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمُ يَفْعَلُوا ﴾ ويعجبون بما فعلوا ﴿ وَيُجِبُونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمُ يَفْعَلُوا ﴾ ويقعلُوا ﴾ من خير ﴿ فَلَا تَحْسَبَنَهُم بِمَفَازَةِ ﴾ قال: «ببعيد» ٣. ﴿ مِنَ ٱلْعَذَابُ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ .

﴿ إِنْ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلْ فِ الْيَلِوَ النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللهُ اللهُ

﴿ اللَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِيدَمُ ا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِ فِي جميع الاحوال، وعلى جميع اللهيئات. ورد: «من أكثر ذكر الله أحبه الله» ك. و في رواية: «قياماً: الصّحيح يصلّي قائماً، و قعوداً: المريض يصلّي جالساً، و على جنوبهم: الذي يكون اضعف من المريض الذي يصلّي جالساً ٥٠. ﴿ وَيَتَفَحَكُمُ وَنَ فِي خَلِق السّمَوَتِ وَاللَّارُضِ ﴾: ويعتبرون بهما. ورد: «أفضل العبادة إدمان التّفكّر في الله و في قدرته ٢٠٠٠. ﴿ رَبَّنَا مَاخَلَقْتَ

ا و٢\_القمّي ١ : ١٢٨ ، عن أبي جعفر اللجَّة.

٣-المصدر: ١٢٩، عن ابي جعَّفر اللَّيِّلا.

٤ ـ الكافي ٢ : ٩٩٩، الحدّيث: ٣، عن ابي عبدالله اللِّكة، قال: قال رسول الله ﷺ.

٥ـ العيَّاشِّي ١ : ٢١١، الحديث: ١٧٤، عنَّ ابي جعفر اللَّجَيَّة ـ

٣ الكافي ٢: ٥٥، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله اللك.

هَلْذَابَكَطِلُا﴾: عبثاً ضائعاً من غير حكمة. يعني يقولون ذلك. ﴿ سُبِّكَنَكَ ﴾ : تنزيهاً لك من العبث و خلق الباطل ﴿ فَقِنَاعَذَابَ النَّالِ ﴾ للإخلال بالنّظر فيه و القيام بما يقتضيه.

﴿ رَسَّنَآ إِنَّكَ مَن تُدَخِلِ ٱلنَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَ أَمُو مَا لِلظَّالِمِ ... ينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ قال: «من ائمة يسمّونهم باسمائهم» ١.

﴿ رَبِّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا ﴾ هو الرّسول يَثَنَا . و قيل: القرآن . ` ﴿ يُنَادِى لِلْإِيمَانِ أَنَ مَامِنُوابِرَتِكُمْ فَعَامَنَا رَبِّنَا فَأَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾ : كبائرنا ، فإنها ذات تبعات و اذناب ﴿ وَكَفِرْعَنَا سَيِّعَاتِنَا ﴾ :صغائرنا ، فإنها مستقبحة ، ولكنها مكفّرة عن مجتنب الكبائر ﴿ وَتَوَقَّنَا مَعَ ٱلْأَبْرَارِ ﴾ : مخصوصين بصحبتهم ، معدودين في زمرتهم .

﴿ رَبَّنَا وَ مَالِئَا مَا وَعَدَتُنَا عَلَى رُسُ سِلِكَ ﴾ : منز لا عليهم. خافوا الآيكونوا من الموعودين. ﴿ وَلَا يُحْزِنَا يَوْمَ ٱلْقِينَكَ سِتِّ ﴾ بان تعصمنا عمّا يقتضي الحزي ﴿ إِنَّكَ لا يُحْلِفُ المُعِنَا عَمّا يقتضي الحزي ﴿ إِنَّكَ لا يُحْلِفُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ ال

﴿ فَأَسَتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَنهِ مِن ذَكِرِ أَوْ أَنسَقُ بَعَعُ مَن أَن اللهِ مِن الأنشى من الذكر ﴿ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا ﴾ الاوطان و العشاير للذين ﴿ وَأُخْرِجُوا مِن دِينرِهِ مِن الأنشى من الذكر ﴿ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا ﴾ الاوطان و العشاير للذين ﴿ وَأُخْرِجُوا مِن دِينرِهِ مِن أَوْدُوا فِي سَيِيسِ لِي ﴾ بسبب إيمانهم بالله و من اجله ﴿ وَقَلْتَلُوا ﴾ الكفار ﴿ وَقَلْتِلُوا ﴾ في الجهاد ﴿ لَأَكُونَ نَ عَنهُمْ سَيَعًا يَوْمَ وَلَأَدُ خِلَنَهُمْ جَنّاتِ فَي الجهاد ﴿ لَأَكُونَ نَ عَنهُمْ سَيَعًا يَوْمَ وَلَأَدُ خِلَنَهُمْ جَنّاتِ فَي الْجَهاد ﴿ لَأَكُونَ نَ عَنهُمْ سَيَعًا يَوْمَ وَلَأُدُ خِلَنَهُمْ جَنّاتِ في عَنهُمْ مَن عَنْهُمْ مَن مَنْ اللهُ اللهُ

١-العيَّاشي ١ : ٢١١، الحديث: ١٧٥، عن ابي جعفر اللَّجْةِ .

٢\_مجمع ألبيان ٢\_٢ : ٥٥٧؛ والبيضاوي ٢ : ٦٦ -

٣- مجمع البيان ١-٢: ٥٥٤، عن النَّبِيّ على و اللَّوك: إدارة الشِّيء في الله مجمع البحرين ٥: ٢٨٧ دو فيه الحديث ايضاً ؟؛ و لسان العرب ١: ٤٨٥ (لاك).

عليّ و اصحابه، ١٠

أقول: و تشمل كلّ من اتّصف بهذه الصّفات.

﴿ لَا يَعُرُّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي ٱلْبِلَكِ ﴾ : تبسطهم في مكاسبهم و متاجرهم و مزارعهم و سعتهم في عيشهم .

﴿ مَتَنَعٌ قَلِيلٌ ﴾ : قصير مدّته ، يسير في جنب ما اعدّالله للمؤمنين. ورد : «ما الدّنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل احدكم اصبعه في اليم فلينظر بم يرجع ٢٠. ﴿ ثُعَمَا وَهُمُ مَا وَلَهُمُ مَا يَجْهَنَمُ وَيَعْمُمُ وَيَعْمُمُ وَيَعْمُمُ وَيَعْمُمُ وَيِعْمُ وَيَعْمُ وَيِعْمُ وَيَعْمُ وَيُعْمُ وَيَعْمُ وَيَعْمُ وَيَعْمُ وَيَعْمُ وَيْعُمْ وَيَعْمُ وَيُعْمُ وَيَعْمُ وَالْعَامُ وَعْمُ وَالْعَامُ وَالْعَمْ وَالْعَامُ وَالْعَامُ وَالْعَامُ وَالْعَامُ وَالْعَامُ وَالْعَامُ وَالْعَامُ وَعِلَا الْعَمْ وَالْعُمْ وَالْعَمْ وَالْعَامُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلُولُولُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلُمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُمْ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ والْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُمُ وَالْعُمُ وَالْعُمُ وَالْعُمُ وَالْعُلِمُ

﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوْاْ رَبَّهُمْ لَمُتُمْ جَنَّتُ تَجَرِى مِن تَعْيِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَا نُزُلَا مِن عِندِ اللَّهِ . النَّزل: ما يعد للنَّازل من طعام و شراب وصلة . ﴿ وَمَاعِنـــدَ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِلْأَبْرَادِ ﴾ مَّا يتقلّب فيه الفجّار ، لكثرته و دوامه و خلوصه من الآلام .

﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهِلِ ٱلْحَبَتَنِ لَمَن يُوْمِنُ بِأَللَهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَلِيْعِينَ لِلَهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَنتِ اللَّهِ ثَمَدُ قَلِيلًا ﴾ كما فعله المحرفون من احبارهم ﴿ أُولَتِهِكَ لَهُمْ أَجَرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ ﴾ و يؤتون اجرهم مرتين كما وعدوه ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ مَسَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ . سبق معناه ".

﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَصْبِرُواْ ﴾ قال: «على الفرائض» ؛ ﴿ وَصَابِرُواْ ﴾ قال: «على المصائب» . ﴿ وَصَابِرُواْ ﴾ قال: «على المصائب» . ﴿ وَرَابِطُوا ﴾ قال: «على الائمة» ٦. و في رواية: «اصبروا عن المعاصي و صابروا على القرائض ٧٠ . و في أخرى: «صابروا على التّقيّة» ٨. و في أخرى:

١-القمّى ١ : ١٢٩ .

٢-البيضَّاوي ٢: ٢٦٠ والكشَّاف ١: ٤٩١.

٣- في سورة البقره، ذيل الآية: ٢٠٢،

٤، ٥ و ٦ ـ الكافي ٢: ٨١، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله اللكالم.

٧-العيَّاشي ١ : ٢١٣، الحديث: ١٧٩، عنَّ ابيَّ عبدالله الملك.

٨-المصدر: ٢١٣، الحديث: ١٨٤، عن أبي جعفر الللَّةِ.

١\_مجمع البيان ٢-١: ٥٦٢، عن أمير المؤمنين الله.
 ٢\_المصدر، عن أمير المؤمنين الله. والبيضاوي ٢: ٣٢، عن النبي قل.
 ٣\_العيّاشي ١: ٢١٣، ذيل الحديث: ١٨١، عن أبي عبدالله الله.

## **سورة النّساء** [مدنبّة، وهى مائة وست وسيعون آية] ١

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اَتَّـــ قُوارَبُّكُمُ الَّذِي خَلَــ قَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ . هي آدم . ﴿ وَخَلَــقَ مِنْهَا 
زَوْجَهَا ﴾ . هي حواء . قال : ﴿إِنَّ الله تبارك و تعالى قبض قبضة من طين فخلطها بيمينه وكلتا يديه يمين ـ فخلق منها آدم ، و فضل فضلة من الطين ، فخلق منها حواء ، آ . و في رواية : ﴿إِنَّها خلقت من باطنه ، و من شماله ، و من الطينة التي فضلت من ضلعه الايسر ، " .

اقول: لعل تاويل الضّلع الأيسر الجهة التّي تلي الدّنيا، فإنّها اضعف من الجهة التّي تلي العقبي، ولذلك تكون جهة الدّنيا في الرّجال انقص من جهة العقبي، و بالعكس منهما في النّساء.

﴿ وَبَنَّ مِنْهُ ﴾ : نشر ﴿ رِجَالًا كَيْثِيرًا وَنَسَآءٌ ﴾ . قال : ﴿إِنَّ الله عزَّ وجلَّ انزل على آدم حوراء من الجنّة ، فزوّجها أحد ابنيه ، و تزوّج الآخر ابنة الجانّ ، فما كان في النّاس من جمال كثير ، أوحسن خلق ، فهو من الحوراء ، و ما كان فيهم من سوء خلق ، فهو من ابنة

١\_ ما بين المعقوفتين من •ب.

٢ ـ العيَّاشي ١ : ٢١٦، الحديث: ٧، عن ابي جعفر للله، وفيه: "فضلت فضلة، ٣ ـ علل الشرايع ٢ : ٤٧١، الباب: ٢٢٢، الحديث: ٣٣، عن النّبي 變. الجان " . ﴿ وَأَتَقُوا أَلَقَهُ اللَّهِ اللَّذِى قَسَاءَ ثُونَ بِهِ ﴾ قيل: يعني يسال بعضكم بعضا، فيقول: أسالك بالله " . ﴿ وَٱلْأَرْحَامَ ﴾ قال: ﴿ و اتقوا الارحام أن تقطعوها " . و قال: « هي أرحام النّاس، إنّ الله عز و جلّ أمر بصلتها و عظمها ، الا ترى أنّه جعلها معه " . يعني قرنها باسمه في الأمر بالتّقوى . ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِبًا ﴾ قال: «حفيظاً " .

﴿ وَاللَّهُ مَن أَمُوالُهُ مِن أَمُوالُهُ مِن إِذَا بِلغوا، و آنستم منهم رشداً، كما في الآية الأُخرى ". ﴿ وَلَا تَسْبَدُ لُوا الْخَيْبَ الطَّيِبِ إِنَّا بِلغوا مِن أَمُوالُهُم بِالحلال من أموالكم، بأن تتعجّلوا الحرام من أموالهم قبل أن ياتيكم الرّزق الحلال الذي قدّر لكم. و قيل: كانوا يأخذون الرّفيع من أموالهم و يجعلون مكانه الخسيس "، فنهوا عنه. فيل: كانوا يأخذون الرّفيع من أموالهم و يجعلون مكانه الخسيس "، فنهوا عنه. ﴿ وَلَا تَأْكُوا أَمْوَ الْمَعْرُوفُ \* أَمْ إِلَا مُكَانَحُوبًا كَيْبِرًا ﴾: مضمومة إليها يعني فيما زاد على قدر أجره، لقوله " فَلَيْاتُلُ بِالْمَعْرُوفُ \* أَمْ إِلَّهُ كَانَحُوبًا كَيْبِرًا ﴾: ذنباً عظيماً.

﴿ وَإِنْ خِفْتُمُ أَلَّا نُقْسِطُ ـ وَافِي الْمِنْكُوفَانَكِ ـ حُواْ مَاطَابَ لَكُمْ مِن النِسَاءِ ﴾ . ما ذكره المفسّرون في سبب نزوله و نظم محصوله لا يخلو من تعسف . و ورد: «إنّه من إسقاط المنافقين من القرآن، و بين القول في اليتامي و بين نكاح النساء من الخطاب و القصص اكثر من ثلث القرآن، ٩ .

١-من لايحضره الفقيه ٣: ٢٤٠، الحديث: ١١٣٧، عن أبي جعفر اللَّهُ.

٢ ـ الْكَشَّافُ ١ : ٤٩٣ .

٣-مجمع البيان ٣-٤:٣، عن ابي جعفر اللله ؛ و الدَّرَّ المنثور ٢: ٤٧٤.

٤ - العيَّاشي ١ : ٢١٧، الحديث: ١٠، عن أبي عبدالله المثيِّل.

٥ــ القمّي أ : ١٣٠، عن أبى الجارود؛ و تفسيرٌ فرأت الكوفي: ١٠١؛ والدرّ المنثور ٢: ٤٧٤، عن ابن عبّاس. ٦ــالآية: ٦.

٧ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٣ .

٨ \_ النِّسآء (٤): ٦.

٩-الاحتجاج ١ : ٣٧٧، عن أمير المؤمنين اللَّكِلاً. و جدير بالذكر أنَّ من المسلم عند الشيعة الإمامية عدم تحريف القرآن لا بالزيادة و لا بالنقصان، أنظر: البيان في تفسير القرآن ـ لآية الله العظمي السيد الخوئي ره .. : ٢١٥.

﴿ مَثْنَىٰ وَثُلَا ــــُثَ وَرُبِكَعَ ﴾: ثنتين ثنتين، و ثلاث ثلاث، و أربع أربع، تخيير في العدد لكل أحد إلى أربع ورد: ﴿إذا جمع الرّجل أربعاً فطلّق إحداهن فلا يتزوّج الخامسة حتّى تنقضي عدّة المرأة الّتي طلّق. و قال: لا يجمع الرّجل ماءه في خمس ﴾ أ .

﴿ فَإِنْ خِفْتُمُ أَلَّا لَغُ ـ بِلُوا ﴾ بين هذه الاعداد، قال: ايعني في النّفقة ، ٢. ﴿ فَوَحِدَةً ﴾ : فانحكوا واحدة و ذروا الجمع ﴿ أَوْ مَامَلَكَتُ أَيْمَانُكُمُ ﴾ و إن تعدّدن، لحفة مؤنهن وعدم وجوب القسم بينهن، و في حكمهن المتعة. فورد: (إنّها ليست من الاربع و لا من السّبعين و إنّهن بمنزلة الإماء، لانّهن مستاجرات لا تطلق ولا ترث ولا تورّث ، ٣. ﴿ وَالِكَ السّبعين و إنّهن بمنزلة الإماء، لانّهن مستاجرات لا تطلق ولا ترث ولا تورّث ، ٣. ﴿ وَالِكَ الرّبُ ﴾ : اقرب ﴿ أَلَّانَعُولُوا ﴾ : تميلوا اوتعيلوا.

﴿ وَمَاتُواْ ٱلنِّسَاءَ صَدُقَالِمِنَ ﴾ : مهورهن ﴿ غِلَهُ ﴾ : عطية عن طيب نفس ، بلا توقع عوض ، ورد : المن تزوّج امرأة و لم ينو أن يوفيها صداقها فهو عند الله زان ٤ . ﴿ أَنْ طِلْبُنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنْهُ ﴾ : وهبن لكم عن طيب نفس ﴿ فَكُلُوهُ هَنِيْكَا مَرَيْكَا ﴾ : سائغاً من غير غَص ٥ .

﴿ وَلَا نُوْتُوا السُّفَ هَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

١- الكافي ٥: ٤٢٩، الحديث: ١، عن أبي عبدالله المجلة.

٢- المصدر: ٣٦٣، ذيل الحديث: ١، عن أبي عبدالله الله .

٢-راجع: الكافي ٥: ٤٥١، الاحاديث: ٤٠١، ٥و٧، عن ابي جعفر و ابي عبدالله عليهما السلام.
 ٤-من لا يحضره الفقيه ٣: ٢٥٢، الحديث: ١٢٠٠، عن أبي عبدالله الثلا.

ه يقسال: غَصَصْتُ بالماء اغَصُّ غَصَصَاً إذا شَرَقْتَ به، أو وَقَفَ في حَلَقَك فَلَمْ تَكَدُّ تُسِيسغُه. النَّهساية ٣: ٣٧٠؛ و مجمع البحرين ٤: ١٧٦؛ و لسان العرب ٧: ٦٠ (غصص).

٦- العيَّاشِي ١ : ٢٠٠٠ الحديث: ٢٠، عن أبي عبدالله الملكة.

٧\_من لايّحضره الفقيه ١٦٨، الحديث: ٥٨٦، عن أبي جعفر الليِّل، و فيه: ٩شارب الحمر؟.

لا ينبغي له أن يسلّط واحداً منهما على ماله الّذي جعله الله له قياماً، يقول: معاشاً. قال: و المعروف العدة» ١.

﴿ وَأَبْنَلُ وَ اللّهِ فَي المّالَ ﴿ وَقَى النّهَ النّهُ وَ النّهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهُ ال

﴿ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافَا وَبِدَارًا أَن يَكَكُبُرُوا ﴾: مسرفين و مباد رين كبرهم.

﴿ وَمَن كَانَ غَنِيًا فَلْيَسْتَعْفِفٌ ﴾ من اكلها ﴿ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾:
بقدر حاجته و أجرة سعيه ، قال : « من كان يلي شيئاً لليتامي ، و هو محتاج ليس له ما يقيمه ، و هو يتقاضى أموالهم و يقوم في ضيعتهم ، فلياكل بقدر ، و لا يسرف ، فإن كانت ضيعتهم لا تشغله عمّا يعالج لنفسه ، فلا يرزان تمن أموالهم شيئاً » لا . و في

١\_القمّى ١ : ١٣١، عن ابي جعفر اللَّهُ.

٢ ـ من لأيحضره الفقيه ٤: ١٦٤، الحديث: ٥٧٥، عن أبي عبدالله الللله.

٣ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٩ ، عن أبي جعفر الليَّة.

٤ ـ في المصدر: افاذا احتلم وجب عليه الحدودا.

٥ القَّميُّ ١ : ١٣١ ، عن أبي عبدالله اللَّهِ.

٦- في الحديث: ﴿إِنِّي لَا أَرْزَأُ مِن فينكم درهماً ﴾ أي: لاانقص شيئاً ولادرهماً. مجمع البحرين ١ : ١٨٣ (رزا).

٧ - الكافي ٥: ١٢٩، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللكة.

رواية: «المعروف هو القوت، و إنّما عنى الوصيّ أو القيّم في أموالهم و ما يصلحهم» . و في أخرى: «ذلك رجل يحبس نفسه عن المعيشة، فلا باس أن يأكل بالمعروف إذا كان يصلح لهم أموالهم، فإن كان المال قليلاً فلا يأكل منه شيئاً ". و في أخرى: «هذا رجل يحبس نفسه لليتيم على حرث أو ماشية، و يشغل فيها نفسه، فليأكل بالمعروف، و ليس له ذلك في الدّنا نير والدّراهم الّتي عنده موضوعة ". و في أخرى: «من كان فقيراً فلي الخذ من مال اليتيم قدر الحاجة و الكفاية على جهة القرض، ثمّ يردّ عليه ما أخذ إذا وجد ". و في أخرى: «كان أبي يقول: إنّها منسوخة ". ﴿ فَإِذَا دَفَعَتُم إِلَهُم أَمُوكُمُ مَا اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ مَا اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ مَا اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ مَا أَمْهُ اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُم أَمُوكُمُ اللهُ اللهُ

﴿ وَإِذَا حَضَرَا لَقِسَمَةَ ﴾ : قسمة التركة ﴿ أَوْلُوا ٱلْقُرْبَى ﴾ تمن لا يرث ﴿ وَٱلْمَنْكَ فَاللَّهُ مِنْ لا يرث ﴿ وَٱلْمَنْكَ وَالْمَسَكِينُ فَارْزُقُوهُم مِنْهُ وَقُولُوا لَمُهُمْ قَوْلَا مَعْدُروا الْهَم في القول و تعتذروا اللهم. قال: الفرائض ٧٠. و في رواية : سئل أمنسوخة هي؟ قال: الا، إذا حضروك فاعطهم ٨٠.

اقول: نسخ الوجوب لا ينافي بقاء الجواز والاستحباب.

١ \_الكافي ٥ : ١٣٠، الحديث : ٣؛ والعيّاشي ١ : ٢٢١، الحديث : ٣٠، عن ابي عبدالله اللَّمَةُ. ٢\_المصدر، الحديث : ٥، عن ابي عبدالله اللَّمَةُ.

٣- العيَّاشي ١ : ٢٢٢، الحديث: ٣١، عن أبي عبدالله اللَّهِ.

٤\_مجمع البيان ٣-٤ : ٩، عن ابي جعفر اللبُّلة".

٥ ـ العيّاشي ١ : ٢٢٢، الحديث: ٣٣، عَن أبي عبدالله المثلّة.

٦\_مجمع البيان ٣-٤ : ١٠، عن قتاده و ابن جُريح و ابن زيد -

٧ العيَّاشِي ١ : ٢٢٢، الحديث: ٣٤، عن أبي عبدالله المكلمة.

٨\_المصدر : ٢٢٣، الحديث: ٣٥، عن أبي جعفر اللله .

﴿ وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْتَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ ﴾: أمر بان يخشوا الله ، و يتقوه في أمر اليتامى ، فيفعلوا بهم ما يحبون أن يفعل بذراريهم الضعاف بعد وفاتهم . ورد: امن ظلم يتيماً سلّط الله عليه من يظلمه أو على عقبه أو على عقبه عقبه ، ثمّ تلا هذه الآية » أ . ﴿ فَلْيَتَكُو السَّهِ فِي أمر اليتامى ﴿ وَلْيَقُولُوا ﴾ لهم ﴿ قَولًا سَدِيدًا ﴾ مثل ما يقولون الأولادهم بالشّفقة و حسن الادب.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱمُوَلَ ٱلْمَتَنَعَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِم ﴾: ملاء بطونهم ﴿ فَالْآ ﴾: ما يجرّ إلى النّار ﴿ وَسَيَصَلُونَ سَعِيرًا ﴾ . صَلْيُ النّار : مقاساة حرّها ، و صَلَيْتُهُ : شَوَيْتُهُ . و الإصلاء : الإلقاء فيها . وسَعْرُ النّار : إلهابها . ورد : «لمّا أسري بي إلى السّماء رأيت قوماً تقذف في اجوافهم النّار و تخرج من أدبارهم . فقلت : من هؤلاء يا جبرئيل؟ فقال : هؤلاء الذين ياكلون اموال اليتامي ظلماً » ٢ .

﴿ يُومِيكُمُ اللّهُ ﴾ : يامركم و يعهد إليكم و يفرض عليكم ﴿ فِي آولَك ِكُمْ ﴾ : في شان ميراثهم ﴿ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ اللُّ نَشَيَعَنِ ﴾ إذا اجتمع الصّنفان. قال : «لانهن يرجعن عيالا عليهم ". و لما جعل الله لها من الصّداق، أو لانه ليس عليها جهاد ولا نفقة ، ولا مَعْقُلَة ، وعد غيرها " .

أقول: استفاد أصحابنا من قوله سبحانه: «مِثْلُ حَظِّ ٱلْأَنْثَيَيْنِ» أنَّ للبنتين الثَّلثان، كما ذكره في الكافي ٦.

﴿ فَإِن كُنَّ لِسَالَهُ ﴾ : ليس معهن ذكر ﴿ فَوْقَ أَثَنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكِّ ﴾ المتوقى منكم ﴿ وَإِن كَانَتُ وَحِدَةً فَلَهَ النِّصْفُ وَلِأَبُوبِهِ ﴾ : و لابوي المتوفى ﴿ لِكُلِّ وَحِدِمِنْهُ مَا ٱلسُّدُسُ

١- العيَّاشي ١ : ٢٢٣، الحديث: ٣٧، عن أبي عبدالله اللُّبُكُّا.

٢- القميِّ ٦ : ١٣٢ ، عن أبي عبدالله تَثَيُّلا .

٣-الكافي ٧: ١٠٨٤ لحديث: ١، عن أبي الحسن الرَّضِا لَفُكِّلًا.

٤ - من لأيحضره الفقيه ٤ : ٢٥٣ ، الحَديث : ٨١٥ ، عن أبي عبدالله المُثِلار

٥-المصدر، الحديث: ٨١٦؛ والكافي ٧: ٨٥، الحديث: ٢و٣، عن أبي عبدالله للمُّلِّد.

٦\_الكافي ٧: ٩٦، ذيل الحديث:٣. ً

مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُ ﴾ ذكراً كان أو أنشى، واحداً كان أواكثر ﴿ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدُ وَوَرِثَهُ وَ أَبَوا أَهُ فَلِأُمِّهِ ٱلشَّدُسُ ﴾ . الإخوة تقع على أَبَواهُ فَلِأُمِّهِ ٱلشَّدُسُ ﴾ . الإخوة تقع على الإثنين فصاعداً . والأختان بمنزلة أخ واحد؛ ولهذا ورد: «لا تحجب الأمّ عن الثّلث، وإنّ الإخوة و الأخوات لا يرثون مع الأبوين، وإنّ الوجه فيه أنّ الأب ينفق عليهم فوفّر نصيبه» ال

﴿ مِنْ بَعَدِ وَصِدِيَةُ وَفُومِي بِهَا آوَدَيْنٍ ﴾ . " أو " لا يوجب الترتيب. قال: "إنكم تقرؤون في هذه الآية الوصية قبل الدّين، و إن رسول الله على قضى بالدّين قبل الوصية " . ﴿ اَلْمَا أَوْكُمْ وَالْبَا وَكُمْ الدّين عبل الدّين، و إن رسول الله على قضى بالدّين قبل الوصية " . مصدر مؤكد. ﴿ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيمًا ﴾ بالمصالح و الرُّتُب ﴿ حَكِيمًا ﴾ فيما قضى و قدر. يعني لا تعلمون مَن انفع لكم من أصولكم و فروعكم، في عاجلكم و آجلكم، من يورثكم و يرثكم، امَن أوصى منهم فعرضكم للثواب بإمضاء وصيته ؟ أم من لم يوص فوفر عليكم مالا ؟ أو من أوصيتم له فوفر تم عليه ؟ أم لم توصوا له فحر متموه ؟ فتحرّوا " فيهم ما وصاكم الله به، ولا تعمدوا إلى تبديل الوصية ، أو تفضيل بعض و حرمان بعض ، فهو اعتراض مؤكّد لأمر القسمة وتنفيذ الوصية .

﴿ وَلَكُمْ نِصَفُ مَا تَرَكَ أَزْوَجَكُمْ إِن أَوْ اللهِ اللهُ ال

١-راجع: الكافي ٧: ٩٢-٩١، الاحاديث: ١و٤؛ و التّهذيب ٩: ٣٨٢، الحديث: ١٠١٩، عن أبي جعفر و أبي عبدالله عليهما السّلام.

٢ ـ مجِّمع البيان ٣ ـ ٤ : ١٥ ، عن أمير المؤمنين اللَّيِّة .

٣- التَّحرَّي: القصد و الاجتهاد في الطّلب والعزم على تخصيص الشّيء بالفعل والقول. النّهاية ١: ٣٧٥؛ ومجمع البحرين ١: ٩٨ (حرا).

وتستوي الواحدة والعدد منهن في الرّبع و النّمن ﴿ وَإِن كَاكَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَنَاةً ﴾ لهذا الحكام وجوه من الإعراب لا يتفاوت بها الحكم. قال: «الكلالة من ليس بولد ولا والد» . و أريد بها هنا: امن يكون اخا أو أختاً من الأمّ خاصة » لا .كذا ورد . ﴿ أَوِ أَمْراً وَ الله لا تورث كلالة ﴿ وَلَهُ ﴾ : و لكلّ واحد منهما ﴿ أَخُ أَوْ أَخَتُ ﴾ يعني من الأمّ ﴿ فَلِكُلّ وَحِدٍ مِنْهُمَا اللّهُ لُكُ فَإِن كَانُوا أَ كُثرُ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُركاً أَوْ الثّلُثُ مِنْ بَعَد وصيعَة بُو مُوكن بها أَوْدَيْنِ غَيْر مُضَاتِ فَإِن كَانُوا أَ كُثرُ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُركا أَهُ فِي الثّلث أو بقصد الإضرار دون القربة او بإقرار دين لا يلزمه .

﴿ وَصِيَّةً مِّنَ أَلَلَّهُ وَأَلَّهُ عَلِيمٌ ﴾ بالمضارّ وغيره ﴿ حَلِيمٌ ﴾ لا يعاجل بعقوبته .

إن قيل: إذا نقصت التركة عن السهام أو زادت، فيما الحكم فيه؟ قلنا: النقص إنّما يقع على البنات و الاخوات؛ لأنّ كلّ واحد من الأبوين و الزّوجين له سهمان اعلى وأدنى، وليس للبنت و البنتين و الاخوات لولا ذلك إلا سهم واحد، فإذا دخل النقص عليهما استوى ذووا السهام في ذلك، والزّايد يزاد على من كان يقع عليه النقص إذا نقصت. كذا ورد عن أثمّتنا عليهم السّلام، و أجمع أصحابنا عليه النّقص إذا نقصت. كذا ورد عن أثمّتنا عليهم السّلام، و أجمع أصحابنا عليه النّق المنتوى عليه السّلام، و أجمع أصحابنا عليه النّق المنتوى المنتوى عليه السّلام، و أجمع المنتوى عليه السّلام، و أجمع المنتوى عليه النّفي عليه النّفي النّفي النّفي عليه السّلام، و أجمع المنتوى عليه النّفي ا

﴿ يَــُلُكَ ﴾ إشارة الى ما تقدّم من الاحكام في أمر البتامي و الوصايا و المواريث. ﴿ حُــُدُودُ أُللَّهِ ﴾ : شرابعه المحدودة التي لا يجوزتجا و زها ﴿ وَمَن يُطِيعِ أَللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَدتِ تَجَـرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَكُرُ خَكِلِدِينَ فِيهِكَ أَو ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ ﴾. ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَكَدُ حُدُودَةً يُدْخِلُهُ نَارًا خَكِلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مُهِينَ ﴾ .

١\_الكافي ٧: ٩٩، الحديث: ٢و٣، عن أبي عبدالله اللجيّة.

٢\_العيَّاشِّي ١ : ٢٢٧ ، الحديث : ٥٨ ، عن ابيَّ عبدالله الكِلِّك .

٣\_الوسائل ١٧ : ٤٢٥، باب اكيفيّة إلقاء العول و من يدخل عليه النَقص!.

٤- المبسوط ٤: ٧٤.

﴿ وَٱلَّذِي بَأْتِينَ ٱلْفَنحِشَةَ مِن فِسَآمِكُمْ فَأَسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةُ مِنكُمْ فَإِن شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُ كَ فِي ٱلْبُيُوتِ حَقَّى بِتَوَفَّنَهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَمُنَّ سَبِيلًا ﴾ .

﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمْ فَتَاذُوهُمَّا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَّا إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابُارَّحِيمًا ﴾.قال: «هي منسوخة و السبيل: الحدود» . و في رواية: «جعل السبيل: الجلد و الرّجم» ٢.

﴿ إِنَّمَا أَلَتُوبَ أُعَلَى اللّهِ إِن اللّهِ الله على نفسه بمقتضى وعده . ﴿ لِلَّذِيكَ يَمَّمُلُونَ ٱلسُّوءَ بِمَهَا لَمْ إِن عَمَلَهُ اللّهِ الله اللّه و المعصية سفه و جهل . قال : «كلّ ذنب عمله العبد و إن كان عالماً فهو جاهل حين خاطر بنفسه في معصية ربّه ، فقد حكى الله سبحانه قول يوسف الإخوته : " هَلْ عَلَمْتُمْ مَا فَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ وَ أَخِيه إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ " " . فنسبهم إلى الجهل ؛ لمخاطر تهم بانفسهم في معصية الله ؟ . ﴿ وَ أَخِيه إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ " " . فنسبهم إلى الجهل ؛ لمخاطر تهم بانفسهم في معصية الله ؟ . ﴿ وَ أَخِيه إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ عَنِي قَبِل حضور الموت ؛ لقوله تعالى : " حَتَى إذا حَضَرَ وَشَعَي يَوُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ قبل : أي : قبل حضور الموت ؛ لقوله تعالى : " حَتَى إذا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ " سماه قريباً ؛ الآن أمد الحياة قريب ، أوقبل أن يشرب في قلوبهم حبّه ، فيطبع عليها ، فيتعذّر عليهم الرّجوع ٥ . [و ورد : "من تاب قسبل أن يعساين قسبل الله فيطبع عليها ، فيتعذّر عليهم الرّجوع ٥ . [و ورد : "من تاب قسبل أن يعساين قسبل الله توبته الله عليها ، فيتعذّر عليهم الرّجوع ٥ . [و ورد : "من تاب قسبل أن يعساين قسبل الله وبته الله عليها ، في التّوبة التَاثِه ^ . لا يعاقب التَاثِه ^ . لا يعاقب التَاثِه ^ .

﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيَعَاتِ حَقَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّي ثَبَّتُ

١\_العيَّاشي ١ : ٢٢٧، الحديث: ٦٠، عن أبي جعفر اللَّجَيَّة.

٢\_المصدر ، الحديث: ٦١، عن أبي عبدالله اللَّيِّلا.

٣\_يوسف(١٢): ٨٩.

٤ ـ الْعَيَّاشي ١ : ٢٢٨، الحديث: ٦٢؛ و مجمع البيان ٣ ـ ٤: ٢٢، عن ابي عبدالله اللجِّلة.

٥ــالبيضاوي ٢: ٧٤.

٦- الكافي ٢: ١٤٠، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله الليَّة.

٧\_مابين المعقوفتين ليس في اب، و ﴿جِ٠٠

 ٨ في «ب» و «ج»: وأما ما ورد: «أنَّه من تاب قبل أن يعاين قبل الله توبته» محمول على التّفضل، فإنّ وجوب القبول غير التّفضل به. ٱلْتَنَىٰ﴾ قال: «ذلك إذا عاين أمر الآخرة» ( . ﴿ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارُ أَوْلَكِمِكَ أَعْتَدْنَا ﴾ :هيّانا ﴿ فَحُمْمَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ .

﴿ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَنجِسَةٍ مُبَيِّنَةً ﴾ كالنشوز وسوء العشرة وعدم التعقف، قال: "كلّ معصية، ٧. وورد: "إذا قالت له: لا اغتسل لك في جنابة و لا ابَرُّ لك قسماً و لأوطئن فراشك من تكرهه، حلّ له أن يخلعها وحلّ له ما اخذ منها، ٨. ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ فَعَسَى اللّهُ عَرُوفِ ﴾ بالإنصاف في الفعل و الإجمال في القول ﴿ فَإِن كَرِهَتُمُوهُنَّ فَعَسَى إِلَّمَعُرُوفِ ﴾ بالإنصاف في الفعل و الإجمال في القول ﴿ فَإِن كَرِهَتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَيَعْمَلُ اللّهُ فِيهِ خَيْرًا كَيْبُولُ ﴾ . يعني فاصبروا عليهن ولا تفارقوهن لكراهة الانفس ؛ فربّما كرهت النفس ما هو أصلح في الدّين و أحمد، و احبّت ما هو بخلافه .

﴿ وَإِنْ أَرَدَتُهُمُ ٱمَّيْبَدُ الَّ زَوْجِ مَّكَانَ زَوْجٍ ﴾ : تطليق امرأة و تزويج أخرى ﴿ وَءَاتَيْتُمْ

١- من لا يحضره الفقيه ١: ٧٩، الحديث: ٣٣٥، عن أبي عبدالله الله ال

٢ ـ الحميم: القريب في النّسب، مجمع البحرين ٦: ٥٠ (حمم).

٣ـ القمّي ١ : ١٣٤، عَن أبي جعفر اللَّهِ ".

٤\_مجمّع البيان ٣٤: ٢٤، عن ابي جعفر الليِّلاً. و في «الف»: الاحاجة إليها».

٥ ـ العيَّاشِّي ١ : ٢٢٩، ذيل الحديثُ: ٦٥، عن أبي عبدالله الله ال.

٦و٧ مجمّع البيان ٣-٤: ٢٤. عن أبي عبدالله الطُّلَّةُ.

٨\_الكافي ٦ : ١٣٩، بابالخلع، الحَديث: ١ ، عن ابي عبدالله للللَّة، مع تفاوت؛ وفي معناه اخبار أخر في هذا الباب.

إِحْدَنهُنَّ قِنطَارًا ﴾ قال : «ملا مسك ثور ذهباً» ١ . ﴿ فَلَاتَأَخُذُواْمِنَهُ ﴾ : من القنطار ﴿ شَكِيًا أَتُأَخُذُونَهُ بُهُتَكَنَا وَ إِنْمَا مُبِينَا ﴾ . إنكار و توبيخ . قيل : كان الرّجل إذا أراد جديدة بهت التي تحته بفاحشة حتى يلجئها إلى الافتداء منه بما أعطاها ، ليصرفه إلى تزوّج الجديدة ؛ فنهوا عن ذلك ٢ .

﴿ وَكَيَّفَ تَأْخُذُونَهُووَقَدْ أَفَضَى بَعْضُ كُمْ إِلَى بَعْضِ ﴾ : وقد باشر تموهن ﴿ وَأَخَذُنَ مِنْكُمْ مِيثَنْقًا غَلِيظًا ﴾ : عهداً وثيقاً. قال : «هو العهد الماخوذ على الزوّج حالة العقد من إمساك بمعروف أو تسريح بإحسان ، ". و في رواية : «أخذ تموهن بأمانة الله و استحللتم فروجهن بكلمة الله ، و في أخرى : «الميثاق : الكلمة التي عقد بها النّكاح ، و الغليظ هو ماء الرّجل يفضيه إليها ، ".

﴿ وَلَا لَنَكِمُ وَا مَا نَكُمَ مَا الْآرُكُم مِنَ النِسَآءِ ﴾. «الآباء بشمل الاجداد». كذا ورد ٧. ﴿ إِلَّا مَا قَدْ سَكَفَ ﴾ في الجاهليّة فإنّكم معذورون فيه ﴿ إِنَّ الرَّكَانَ فَنَحِشَةٌ وَمَقْتُنَا وَ سَاءً سَيَدِيلًا ﴾. ورد: "إنّ رجلاً مات فالقي ابنه ثوبه على امراة ابيه فورث نكاحها على ماكان في الجاهليّة، ثمّ تركها لا بدخل بها و لا ينفق عليها، فشكت ذلك إلى رسول الله ﷺ فنزلت ٨٠.

﴿ حُرِ مَتَ عَلَيْهِ كُمُ أَمُّهُ لَكُمُ مُ وَبَنَا ثُكُمُ وَأَخُونَكُمْ وَعَمَّنَكُمْ وَحَلَكُ كُمُ وَبَنَاتُ اللَّجَ وَبَنَاتُ اللَّخْتِ ﴾ يعني نكاحهن والأمهات يشملن من علت ، وكذا العمّات والخالات. والبنات يشملن من سفلت ، وكذا بنات الأخ و بنات الأخت. والاخوات

١ مجمع البيان ١-٢: ٢١٧، عن الصّادقين عليهما السّلام.

٢\_البيضاوي ٢: ٧٥.

٣-مجمع البيان ٣-٤: ٢٦، عن أبي جعفر الليُّلَّةِ.

٤ .. معانى الاخبار: ٢١٢، الحديث: ١، عن النّبيُّ ﷺ.

٥ــالكافيُّ ٥: ٥٦٠، الحديث: ١٩؛ و العيّاشي ١ أَ: ٢٢٩، الحديث: ٦٨، عن ابي جعفر اللَّئِلا.

٦- في (الف): (يشتمل).

٧-الْعَيَاشي ١ : ٢٣٠، الحديث: ٦٩، عن أبي جعفر الليُّلا، مع اختلاف في المضمون.

٨\_مجمع البيان ٣٤٤: ٢٤، عن ابي جعفر اللكيِّة.

يشملن الوجوه النّلاثه. ﴿ وَأُمَّهَنَّكُمُ الَّذِي ٓ أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَتُكُمْ مِنَ الرَّضَاعِ الْمَا وَ أُحتاً. و ورد: البحرم من الرّضاع ما يحرم من النّسب الله و ورد: البحرم من الرّضاع المحمّة كلُحمّة النّسب الله فعم التّحريم. ﴿ وَأَمْهَا يَكُمُ الَّذِي اللّهِ عَلَون ﴿ وَرَبَّيْبُكُمُ الَّذِي لَحُمّة كُلُحمّة النّسب الله فعم التّحريم. ﴿ وَأَمْهَا لَذِي دَخَلْتُم بِهِنَ ﴾ و إن سفلن ﴿ مِن فِي اللّهِ مَا يَحْمُ اللّهِ وَمَن فِي السّر "، وهو كنابة عن الجماع.

١-الكافي ٥: ٤٤٢، الحديث: ٩، عن أبي جعفر الليجِّة.

٢-كلمات المحققين "رسالة الرّضاعيّة للقطيِّفي ١ : ١٩٣، عن النّبيّ ﷺ.

٣- في اللف": "في السَّرَّا.

٤-التّهذيب ٧ : ٣٧٣ ، الحديث: ١١٦٦ ، عن أبي جعفر عن أبيه عن أميرالمؤمنين عليهم السّلام، وفيه «الرّبائب عليكم حرام».

٥ـ الكافي ٥ : ٢٢، الحديث: ٢، عن أبي الحسن للثلا.

٦- المصدر: ٤٣٣، الحديث: ١٢، عن أبي عبدالله المثلا.

٧- في "ب" و اج: الاأبناء الولد؛.

٨\_الكَافي ٨ : ٣١٨، الحديث: ٥٠١، عن أبي جعفر المجلِّد.

٩ من لايحضره الفقيه ٣: ٢٦٠، الحديث: ١٢٣٥، عن أبي عبدالله اللَّيَّة، مع تفاوت في العبارة.

## كَانَ غَفُورًا رَّحِي مَا ﴾.

﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَضَيَتُهُ بِدِ مِنْ بَعَدِ أَلْفَرِ يضَيَّةِ مِن زيادة في المهر أو الأجل، أو نقصان فيهما، أو غير ذلك ممّا لا يخالف الشرع. قال: «لاباس بان تزيدها أو تزيدك إذا انقطع الأجل فيما بينكما؛ تقول: استحللتك باجل آخر برضا منها، و لا تحلّ لغيرك حتّى

١ ـ العيَّاشي ١ : ٢٣٣، ذيل الحديث: ٨١، عن أبي عبدالله لِللَّمِّةِ .

٢\_مجمع البيان ٣١: ٣١، عن اميرالمؤمنين اللَّهُ .

٣\_الكافي ٤٨٣٥٥، الاحاديث: ٢،١،٣و٤، عن أبي جعفر و أبي عبدالله عليهما السَّلام.

٤\_العيَّاشِّي ١ : ٣٣٢، الحديث: ٨٠؛ والكافي ٥ : ٤٨١، الحديثَ: ٢، عن أبي جعفر اللَّمِيَّة.

٥\_الكافي ٥: ٢٤٤، الحديث: ٢، عن أبي جعفر اللَّهُ.

٦- المصدر: ٤٤٩، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله اللية.

٧ ـ العيَّاشي ١ : ٢٣٤، الحديث: ٨٧، عَن أبي جعفر اللَّهِ3 ـ

٨\_الدّر المنشور ٢ : ٤٨٤ .

تنقضي عدّتها؛ وعدّتها حيضتان، أ. ﴿ إِنَّ أَنلَهَ كَانَ عَلِيمًا ﴾ بالمصالح ﴿ عَرَبِهُمَا ﴾ فيما شرع من الأحكام. قال: «المتعة نزل بها القرآن وجرت بها السنّة من رسول الله» لا . و كان عليّ يقول: « لولا ماسبقني به بنو " الخطّاب ما زنى إلاشفى " كل الشفاء يعني إلا قليل . أراد به نهي عمر عن المتعة و تمكن نهيه من قلوب النّاس .

﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِن كُمْ طُولًا ﴾ قال: ﴿ عَنى ا ﴿ أَن يَسَكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُوْمِنَاتِ ﴾ قال: ﴿ لا ينبغي أَن يتزوّج يعني الحرائر ﴿ فَيَن مَا مَلَكُ أَيْمَنَكُم مِن فَنَي يَرَكُمُ الْمُوْمِنَاتِ ﴾ . قال: ﴿ لا ينبغي أَن يتزوّج الحرّ المملوكة اليوم ، إنّما كان ذلك حيث قال الله: ﴿ و من لم يستطع منكم طولا \* . و الطّول: المهر . و مهر الحرة اليوم مهر الامة أو أقل ا . ﴿ وَاللّهُ أَعَلَمُ بِإِيمَنِكُم فَاكتفوا بظاهر الإيمان ، فإنّه العالم بالسّرائر و بتفاضل ما بينكم في الإيمان ، فربّ امة تفضل الحرة فيه . ﴿ بَعَضُكُم مِن بَعْضُ ﴾ : انتم و مماليككم متناسبون . نسبكم من آدم ودينكم الإسلام . ﴿ فَأَنكِمُ وَمَنْ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَ وَ مَاليككم متناسبون . نسبكم من آدم ودينكم ونقصان ﴿ مُعْمَدُ مُنْ يَالْمُعُوفِ ﴾ : بغير مطل وضرار ونقصان ﴿ مُحْمَدُ مَن الله في المرّ ﴿ فَإِذَا أُحْمِدَ ﴾ ؛ بغير مجاهرات بالزّنا ونقصان ﴿ مُحْمَدُ مَن المرّ ﴿ فَإِذَا أُحْمِدَ ﴾ ؛ التزويج ﴿ فَإِنْ أَتَيْر كَ بِعَني الحدَ ، كما قال ؛ وَلَكُ مُنْ عَذْ الْهُمُ المَا عَلَى الْمُحْمَدُ وَ يعني الحرائر ﴿ مِنَ الْعَذَاتِ ﴾ يعني الحدَ ، كما قال ؛ ولَيْشُهُ عَذَابَهُما طائفة \* ٧ ﴿ وَذَلِك ﴾ يعني نكاح الإماء ﴿ لِمَنْ خَيْسَى الْمَنْتُ مِنكُمْ ﴾ : وَلَيْنَ مَنْ عَنْ المَاء ﴿ لِمَنْ خَيْسَى الْمَنْ مَنْ مَا عَلَى الْمَنْ عَنْ عَنْ المَاء ﴿ لِمَنْ خَيْسَى الْمَاء فَيْلَ الْمَنْ عَنْ الْمَاء ﴿ لَمْ مَا عَلَى الْمَاء فَيْ الْمَاء ﴿ لِمَنْ أَلْمَدُ مَا عَلَى الْمَاء فَلْ الْمَاء ﴿ لِمَاء فَلَا الْمَاء فَيْلُونُ مُنْ الْمَاء فَيْلُونُ الْمَاء فَيْلُونُ الْمَاء فَلْ الْمَاء فَيْ الْمَاء فَيْ الْمَاء فَيْلُونُ مُنْ الْمَاء فَيْلُونُ الْمُنْ الْمَاء فَيْلُونُ الْمُولُ الْمُنْ الْمَاء فَيْلُونُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللهُ الله

١-العيَّاشي ١ : ٢٣٣، الحديث: ٨٦، عن ابي جعفر اللجَّة.

٢\_الكافي ٥: ٢٤٩، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله الله .

٣ ـ في قالف؟ و قج؟ و المصدر: قبنَي آلخطّاب؟ و في بعض النّسخ: قابن الخطاب؟. راجع: المستدرك ١٤ : ٤٤٧، الحديث: ٢.

٤٤٨ : ٩٤٨، الحديث: ٢. و في بعض النسخ: ٩إلا شقي - بالقاف و الياء المشدّدة ـ يقول ابن إدريس في السّرائر: ٣١٧: إلا شفى ـ بالشّين المعجمة و الفاء ـ و معناه: إلا قليل. والدّليل عليه حديث ابن عباس ذكره الهروي في الغريبين: ما كانت المتعة إلا رحمة رحم الله بها أمّة محمّد ﷺ و لولا نهيه عنها ما احتاج إلى الزّنا إلا شفى. لأنّ الشّفى عند أهل اللّغة: القليل بلا خلاف بينهم ....

٥ ـ مجمع البيان ٣٣ : ٣٣، عن ابي جعفر اللك.

٦-الكافي ٥: ٣٦٠، الحديث: ٧، عن أبي عبدالله الم

٧\_النُور (٢٤): ٣.

لمن خاف الإثم الذي يؤدّي إليه غلبة الشّهوة. و "الْعَنَت" بقال لكلّ مشقّة وضرر. ﴿وَأَن تَصَّبِرُواْ خَيْرٌ لَكُمْمُ ﴾ من نكاح الإماء ﴿وَأَللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾.

﴿ يُرِيدُ اللّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ مَا خَفِي عَنكُم مِن مصالحكُم و محاسن اعمالكُم ﴿ وَيَهْدِيكُمُ اللّهُ الْحَقَ الفَتدوا بهم ﴿ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُ ﴾ : ويرشد كم الني ما يمنعكم عن المعاصي ﴿ وَاللّهُ عَلِيدُ ﴾ بها ﴿ عَكِيدُ ﴾ في وضعها .

﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ . كرّره للتاكيد و المقابلة . ﴿ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشّهَوَتِ ﴾ : أهل الباطل ﴿ أَن يَمِيدُوا ﴾ عن الحقّ بموافقتهم في استحلال المحرّمات ﴿ مَيْ لَكُ عَظِيمًا ﴾ . ﴿ مَيْ لَكُ عَظِيمًا ﴾ .

﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُخَوِّفَ عَنكُم ﴾ فلذلك شرع لكم الشّريعة الحنيفيّة السّمحة السّهلة، و رخّص لكم في المضائق ﴿وَخُلِقَ ٱلإِنسَانُ ضَعِيفًا﴾ : لا يصبر عن الشّهوات و لا يحتمل مشاق الطّاعات.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ ﴾ قال: «الربا والقمار والبخس و الظلم» أ. ﴿ إِلَّا أَنْ تَكُونَ بَحْدَرَةً عَن تَرَاضِ مِنكُم ﴾ يعني ما حل من الشراء والبيع. قال في كلام له: «و لا ياكل من أموال النّاس إلا و عنده ما يؤدّي إليهم حقوقهم - شمّ تبلا هذه الآية - ثمّ قبال: و لا يستقرض على ظهره إلا و عنده وفاء » ٢.

﴿ وَلَا نَقْتُ لُوا أَنفُنَكُم ﴾ قال: (لا تخساطروا بنفوسكم بالقتال فتقاتلوا من لا تطيقونه ٣٠٠). و في رواية: (كان المسلمون يدخلون على عدّوهم في المغازات فيتمكّن منهم عدوّهم في المغازات فيتمكّن منهم عدوّهم في الجسباير تكون على الكسير في برد يخاف على نفسه إذا أفرغ الماء على جسده في الجنابة و الوضوء، فقرأ

١\_مجمع البيان ٣-٤:٣٧، عن ابي جعفر اللكيِّة.

٢ ـ الكافي ٥: ٩٥، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله اللي .

٣ـ مجمع البيان ٣-٤: ٣٧، عن أبي عبدًالله الليّلا، و فيه: •في الفتال.. ٤ـ العيّاشي ١: ٢٣٧، ذيل الحديث: ١٠٣، عن أبي عبدالله الليّلا.

رسول الله ﷺ و لا تقتلوا انفسكم الآية ال.

أقول: و يشمل ارتكاب كلّ ما يؤدّي إلى الهلاك.

﴿إِنَّ أَللَّهَ كَانَ بِكُمِّ رَحِيمًا ﴾ و إنَّما نهاكم عن قتل أنفسكم لفرط رحمته بكم.

﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ ﴾ : ما سبق من المنهيّات ﴿عُدُوا نَـُاوَظُلْمًا ﴾ : إفراطاً في النّجاوز و إتياناً بما لا يستحقّه ﴿فَسَوْفَ نُصَّلِيهِ نَارَأٌ ﴾ : ندخله فيها ﴿وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا ﴾ : لاعسر فيه ولا صارف عنه .

﴿ إِن تَجْتَنِبُوا حَكَبَآيِرَ مَا لُنْهُونَ عَنْهُ لُكُفِّرٌ عَنكُمْ سَيَعَاتِكُمْ ﴾ قال: الا تسالون عنها ٧٠. ﴿ وَنُدُخِلُكُم مُدْخَلًا كُرِيمًا ﴾ يحتمل المكان و المصدر، فتحت الميم اوضممته. قال: الكبائر ما أوعد الله عليه النّار ٣٠. و في رواية: او الكبائر السبع الموجبات: قتل النّفس الحرام، وعقوق الوالدين، و أكل الرّبوا، و التّعرّب بعد الهجرة، و قذف المحصنة، و أكل مال اليتيم، و الفرار من الزّحف، ٤. و في أخرى: بدك الثّلاث الوسطى بغيرها ٩.

﴿ وَلاتنكَمَنَّوْأُ مَافَضَّلُ اللَّهُ بِهِ بِمَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٌ ﴾ . قال: الايقل احدكم: ليت ما أعطي فلان من المال و النَعمة ، اوالمراة الحسناء كان لي ؛ فإن ذلك يكون حسداً ، و لكن يجوز أن يقول: اللّهم أعطني مثله الله و ورد: المن تمنّى شيئاً و هو للله رضى لم يخرج من الدّنيا حتّى يعطاه الله م ﴿ فِلْرَجَالِ نَصِيبُ مِمَّا اَكَنَسَبُواْ وَلِلنِسَاءِ نَصِيبُ مِمَّا اَكْسَابُ مَاللهُ فَاطلبوا الفضل بالعمل ، لا بالحسد و التّمنّي ﴿ وَسَعَلُوا اللّهَ مِن فَضَلِوا هَ النّه منوا ما

الـالعيَّاشي! : ٣٣٦، الحديث: ١٠٢، عن أميرالمؤمنين للجُّلار

٢- التوحيد: ٢٠٥، الباب: ٦٣، الحديث: ٦، عن الكاظم تنظر، مع تفاوت في العبارة، وإليك نصة: «من اجتنب الكبائر من المؤمنين لم يسال عن الصغائر».

٣-العيَّاشي ١ : ٢٣٩، الحديث: ١١٤، عن أبي جعفر غَيُّلًا.

٤ ـ الكافيّ ٢ : ٢٧٦، الحديث: ٢. عن أبي آخسن للثُّلا، وفيه: ١ ... وقذف المحصنات.

٥-راجع المصدر: ٢٧٨ و ٢٨٥ . الاحاديث: ٨و ٢١، عن أبي عبدالله الله لا. ٦- مجمع البيان ٣-٤: ٤٠، عن أبي عبدالله الله لا.

٧-الحُصَّالُ١ : ٤، الحديث: ٧، عَن النَّبِيِّ ﷺ.

للناس و اسألوا الله مثله من خزائنه التي لا تنفد. و ورد: «من لم يسأل الله من فضله افتقر» ١. ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ صَالَ الله عن فضله افتقر» ١. ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ صَالَ اللهِ عَلَيْمًا ﴾ فهو يعلم ما يستحقّه كلّ أحد.

﴿ وَلِحَكُمْ بَعَكُمْنَا مَوَ لِي مِمَّا تَرَكُ ٱلْوَلِكَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ ﴾ قبل : أي: لكل واحد من الرّجال و النّساء جسعلنا ممّا ترك ، ورثة ؛ هم الوالدان و الاقسربون . و الاقسربون الموروثون ، أو لكل جعلنا ممّا ترك ، ورثة ؛ هم الوالدان و الاقسربون . و قال : ﴿ إنّما عنى بذلك أولي الارحام في المواريث ، ولم يعن أولياء النّعمة فاولاهم بالميّت أقربهم إليه من الرّحم الّتي تجرّه إليها » . ﴿ وَٱلّذِينَ عَقَدَتَ أَيّمَنُكُمُ فَعَالُوهُمُ فَعَالُوهُمُ فَعَالَوهُمُ فَعَلَيْتُ الرّجل ، فيقول : دمي دمك و هدمي هدمك نصيبيبهم أولي عسلمك و ترثني و أرثك و تعقل عني و أعقل عنك ، فيكون وحربي حربك و سلمي سلمك و ترثني و أرثك و تعقل عني و أعقل عنك ، فيكون للحليف السّدس من ميسراث الحليف ، فنسخ بقوله \* و أولوا ألأر حام بَعْضُهُمُ أولي بعض " عَد والقمّي : ما في معناه ٥ . و ورد : ﴿ إذا والى الرّجل الرّجل فله ميراثه و عليه مَعْقَلْتُهُ ٩ . يعني دية جناية خطإه . و في رواية : ﴿ عنى بذلك الاثمة عليهم السّلام ، بهم عقد الله عزّوجل أيمانكم ٩ . ﴿ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَى كُلُ مَنّى وشَهِيدًا ﴾ . تهديد على منعنصيبهم .

﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَعَسَكَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ . يقومون عليهن قيام الولاة على الرّعية ، بسبب تفضيله ـ عزّ و جلّ ـ الرّجال على النّساء بكمال العقل ، و حسن التّدبير ، و مزيد القوّة في الإعمال و الطّاعات . ﴿ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ ﴾ في

١ ـ الكافي ٢: ٤٦٧، الحديث: ٤، عن أبي عبدالله الميلاً.

٢\_مجمعُ البيان ٣\_٤ : ١٤١ وتفسير البغويُ ١ : ٢١١.

٣\_الكافي ٧: ٧٦، الحديث، ٢، عن أبي عبدالله الحبِّد.

٤ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٤٢ . و الآية في الآنفال (٨) : ٧٥ .

٥\_القمِّيَّ ١ : ١٣٧ .

٦ ـ الكافي ٧ : ١٧١ ، الحديث : ٣ ، عن أبي عبدالله المُلِكِّد .

٧- العيَّاشِّي ١ : ٢٤٠، الحديث: ١٢٠، عنَّ أبي الحسن الرَّضا الْمُلِلَّةِ.

﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ مِنْقَاقَ بَيْنِهِمَا ﴾ أي: الاختلاف، كان كلّ واحد في شق، أي: جانب. ﴿ فَأَبْعَثُواْ حَكَمَا مِنْ أَهْلِهِ أَوْلَ يُرِيدُ آ إِصْلَكَ كَانُوفِقِ ٱللّهُ بَيْنَهُمَا ﴾ . قال: ﴿ فَأَبْعَثُواْ حَكَمَا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَ آ إِن شَاءا جمعنا، وليس لهما أن يفرقا حتى الحَكَمان يشترطان إن شاءا فرقا، وإن شاءا جمعنا، وليس لهما أن يفرقا حتى يستأمراهما » \* . ﴿ إِنَّ أَلِلَهُ كَانَ عَلِيمًا حَبِيرًا ﴾ فيعلم كيف يرفع الشقاق ويوقع الوفاق.

﴿ وَأَعَبُدُواْ اللَّهَ وَلَا نُشْرِكُواْ بِدِ مَسَيْعًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾: واحسنوا بهما إحساناً ﴿ وَبِذِى ٱلْقُرِّنِ ﴾: و بصاحب القرابة ﴿ وَٱلْيَتَنَمَىٰ وَٱلْمَسَنَكِينِ وَٱلْجَارِ ذِى ٱلْقُرْبَىٰ ﴾: الذّي قرب جواره ﴿ وَٱلْجَارِ ٱلْجُنُبِ ﴾: البعيد. ورد: "حدّ الجوار اربعون داراً من كلّ

١-علل الشّرايع ٢ : ٥١٢، الباب: ٢٨٦، الحديث: ١، عن حسن بن عليّ عليهما السّلام عن النّبيّ ﷺ. ٢-القمي ١ : ١٣٧، عن ابي جعفر اللِّيّة.

٣-الكافّي ٥:٣٢٧، الحديث: ١، عن أبي عبدالله، عن آبائه، عن النّبيّ عليهم السّلام. ٤و٥ـ مجمع البيان ٣-٤: ٤٤، عن أبي جعفر اللَّجَدّ.

٦- الكافي ٦: ١٤٦، الأحاديث: ١ . ٢ و٣، عن الصَّادق و الكاظم عليهما السَّلام.

جانب ١٠ . ﴿ وَإِنّ حَسَنَ الْجُوارِ يَزِيدُ فِي الرّزق و العمر ٢٠ . ﴿ وَإِنّهُ لِيسَ كُفّ الآذَى ، بل الصّبر على الآذى ٣٠ . ﴿ وَالصّاحِبِ إِلَّهَ جَنبِ ﴾ . قيل : من صحبكم و حصل بجنبكم لرفاقة في امر حسن ، كتزوج و تعلم و صناعة و سفر ٢٠ . ﴿ وَالْبِي السّيبِ لِ ﴾ : المسافر و الضيف ﴿ وَمَا مَلَكُتُ أَيْمَنَكُمُ ﴾ : العبيد و الإماء . و القمي : يعني الأهل و الخادم ٥ . ﴿ إِنَّ اللّهُ لَا يُحِبُ مَن كُن اللّهُ عَلَى اللهُ و اصحابه و لا يلتفت إليهم ﴿ وَنَحُورًا ﴾ يتفاخر عليهم .

﴿ اُلَّذِينَ يَبُخُلُونَ ﴾ بما منحوا به ﴿ وَ يَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالبَّخْيلِ ﴾ . ورد: «ليس البخيل من أدّى الزّكاة المفروضة من ماله ، و اعطى الباينة في قومه ؛ إنّما البخيل حقّ البخيل من لم يؤدّ الزّكاة المفروضة من ماله ، و لم يعط الباينة في قومه ، و هو يبذّر فيما سوى ذلك ، " .

أقول: الباينة: العطية. سميّت بها لأنّها أبينت من المال.

﴿ وَيَكُنُّمُونَ مَا آءَاتَنَهُمُ اللَّهُ مِن فَضَاءِ ﴾ من الغنى و العلم حيث ينبغي الإظهار . ﴿ وَ الْعَلَمُ حيث ينبغي الإظهار . ﴿ وَ الْحَدَنَا لِللَّهَ مِن الظّاهرَ موضع المضمر إشعاراً بانٌ مَنْ هذا شانه فهو كافر لنعمة الله ، فله عذاب يهينه كما أهان النّعمة بالبخل و الإخفاء .

﴿وَالَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ رِئَآةَ النَّاسِ ﴾ . شاركهم مع البخلاء في الذّم و الوعيد، لاشتراكهما في عدم الإنفاق على ما ينبغي . ﴿ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِأَلْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ لاشتراكهما في عدم الإنفاق على ما ينبغي . ﴿ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِأَلْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ ليتحرّوا بالإنفاق مراضيه وثوابه ﴿ وَمَن يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينًا هُ مَن اللَّهُ على انّ

١\_الكافي ٢ : ٦٦٩، الحديث: ٢، عن أبي جعفر اللجلا.

٢\_راجع: المصدر : ٦٦٦، الحديث: ٣٠؟ و ٦٦٧، الحديث: ٧و٨، عن أبي عبدالله لللله.

٣\_المصدر : ٦٦٧، الحديث: ٩، عن موسى بن جعفر الللَّة، مع تفاوت يُسير في العبارة.

٤\_البيضاوي ٢ : ٨٦؛ و الكشّاف ١ : ٥٣٦.

٥\_القَمَّى آ : ١٣٨ .

٦ـ من لأيحضرهالفقيه ٢: ٣٤، الحديث: ١٤١، عن النبِّي ﷺ، و فيه: ﴿النَّائِمِهِ بدل: ﴿الْبَايِنَهِ﴾.

الشّيطان قرينهم يحملهم على ذلك و يزيّنه لهم، كقوله: "إنّ الْمُبَذِّرينَ كَـانُوا إِخـوانَ الشّياطين" \. الشّياطين" \.

﴿ وَمَاذَاعَلَتِهِمْ لَوْءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَنفَقُ وا مِمَّا رَزَقَهُمُ اللَّهُ ﴾ يعني في طاعة الله . توبيخ لهم على الجهل بمكان المنفعة . ﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴾ . وعيد لهم .

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَهُ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾. ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِسْنَا مِن كُلِ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِثْنَا بِكَ ﴾ با محمد ﴿عَلَىٰ هَنَوُلآ هِ شَهِيدًا ﴾. قال: «نزلت في أمّة محمد ﷺ خاصة ؛ في كلّ قرن منهم إمام شاهد عليهم و محمد ﷺ

قال: «نزلت في امه محمد ﷺ خاصه؛ في كل فرن منهم إمام شاهد عليهم و محمد ﷺ شاهدعلينا» ٢

﴿ يَوْمَهِذِيَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَعَمُوا وَعَصَوُا ٱلرَّمُولَ لَوَتُسَوَّى بِهِمُ ٱلْأَرْضُ وَلَايَكُ نُمُونَ اللهَ كَلَم، و تكلّمت الايدي و شهدت الارجل، وأنطقت الجلود بما عملوا، فلا يكتمون الله حديثاً ٣.

﴿ يَكَا يُهَا الَّذِينَ مَا مَنُوا لَا تَعَرَبُوا الْعَكُوة ﴾ : لا تقوموا إليها أَ ﴿ وَأَنسُّدُ سُكُرَى ﴾ من نحو نوم أو خمر ﴿ حَقَّ تَعْلَمُوا مَا نَعُولُوك ﴾ : حتى تنتبهوا و تفيقوا . ورد: الا تقم إلى الصّلاة متكاسلاً ، و لا متناعساً ، و لا متثاقلاً ، فإنّها من خلال النّفاق ، و قد نهى الله عزّوجل أن تقوموا إلى الصّلاة و انتم سكارى . قال : سكر النّوم ، أ . و في رواية : "منه سكر النّوم ، و هي تفيد التّعميم لغير النّوم . و في أخرى : "يعني سكر النّوم يقول : بكم نعاس يمنعكم أن تعلموا ما تقولون في ركوعكم و سجودكم و تكبيركم ، و ليس كما يصل الشّراب ، والمؤمن كسير من النّاس ، يزعمون أنّ المؤمنين يسكرون من الشّراب ، والمؤمن

١-الإسراء (١٧): ٢٧.

٢- الكافي ١ : ١٩٠، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الله ال ١٩٠، و فيه: اإمام منّاشاهد عليهم.

٣- العيَّاشي ٢ : ٢٤٢، الحديث: ١٣٣، عنَّ أميرالمؤمنين الثَّمَّةِ.

٤-الكافي ٣: ٢٩٩، الحديث: ١، عن أبي جعفر اللجَّة، مع تفاوت يسير في العبارة. ٥-من لايحضره الفقيه ١:٣٠٣، الحديث: ١٣٨٩، عن أبي جعفر اللجِّة.

لايشرب مسكراً ولايسكر الموه أخرى: «ان المراد به سكر الشراب ثم نسختها تحريم الخمر» ٢٠٠٠

أقول: لمّا كانت الحكمة تقتضي تحريم الخمر مندرّجاً، كما سبق بيانه في سورة البقرة "، وكان قوم من المسلمين يصلون سكارى منها، قبل استقرار تحريمها، نزلت هذه الآية و خوطبوا بمثل هذا الخطاب، ثمّ لمّا ثبت تحريمها و استقر و صاروا ممّن لا ينبغي أن يخاطبوا بمثله ؛ لأنّ المؤمنين لا يسكرون من الخمر بعد أن حرّمت عليهم، جازأن يقال: الآية منسوخة بتحريم الخمر. بمعنى عدم حسن خطابهم بمثله بعد ذلك، لا بمعنى جواز الصّلاة مع السكر، ثمّ لمّا عمّ الحكم ساير ما يمنع من حضور القلب، جازأن يفسر بسكر النّوم و نحوه تارة، و أن يعمّ الحكم أخرى، فلا تنافي بين هذه الرّوايات.

﴿ وَلَا جُنُبُا إِلَا عَسَابِرِي سَبِيسَلِ حَتَى تَغَتَسِلُواً ﴾. قال: «الحائض و الجنب لا يدخلان المسجد إلا مسجنازين، فإن الله يقول: "و لا جنباً إلا عابري سبيل حتى تغتسلوا " ال

أقول: المستفاد من مجموع هذه الرّوايات أنّ الله سبحانه اطلق ملفوظ الصلاة ومقدّرها على معنيين: أحدهما إقامة الصلاة ، بقرينة قوله "حَتّى تَعْلَمُوا ما تَقُولُون" ، و الآخر موضع الصّلاة ، بقرينة قوله: "إلاّ عابري سبيل". و مثل هذا يسمّى في صناعة البلاغة بالاستخدام . و المفسّرون لمّا لم يتفطّنوا لهذه الدّقيقة وراموا حملهما على معنى واحد تكلّفوا في معنى الآية بما لا ينبغى .

﴿ وَإِن كُنَّهُمْ مَّ فَهَ فَ أَوْعَلَى سَفَرٍ أَوْجَاآَةً أَحَدُّ مِن كُم مِنَ ٱلْغَالِكِ . كناية عن الحدث ؛

١- العيَّاشي ١ : ٢٤٢ ، الحديث : ١٣٧ ، عن أبي عبدالله عَلِيًّا.

٢ ـ مجمع البيان ٣-٤: ٥١، عن موسى بن جعفر عليهما السلام.

٣\_ذيل آلابة: ٢١٩.

عَـعللَ الشّرايع ١: ٢٨٨، البساب: ٢١٠، الحسديث: ١؛ و العسبّاشي ١: ٣٤٣، الحسديث: ١٣٨، عن أبي جعفر اللجّلا.

إذ الغائط: المكان المنخفض من الارض. كانوا يقصدون للحدث مكاناً منخفضاً يغيب فيه اشخاصهم عن الرّائي. ﴿ أَوْلَنَمْ سَنُمُ ٱلنِّسَاءَ ﴾. قال: «هوالجماع، ولكنّ الله ستير يحبّ السّتر، ولم يسمّ كما تسمّون الله ﴿ فَلَمْ يَجِدُواْ مَا يَهُ مَتعلّق بكلّ من الجمل الاربع، ويشمل عدم التمكّن من استعماله؛ فإنّ المنوع منه كالمفقود. ﴿ فَتَيَمَّمُوا صَعِيد لله المنوع منه الموضع الرّفع و الطّيب : الموضع الذي ينحدر عنه الماء " . ﴿ فَأَمْسَحُواْ يُوجُوهِكُمُ المؤلِيكُمُ الله عني بعض وجوهكم و بعض أيديكم، فإنّ الباء فيه للتّبعيض». كذا ورد".

و ورد في صفة التّيمّم: "فضرب بيديه على الارض فنفضهما أن ثمّ مسح على جبينه، ثمّ مسح كفّيه إحداهما على ظهر الأخرى أن و في رواية: «التّيمّم ضربة للوجه و ضربة للكفّين» أن و ينبغي حملها على الأولويّة. و ورد: "إنّه سواء من الوضوء و الجنابة و الحيض» أن أنه سواء من الوضوء و الجنابة و الحيض» أنه ألم المنتقب ا

اقول: وزيد في المائدة "منهُ" ^ أي من ذلك الصّعيد، فاستفيد منه اشتراط علوق التّراب بالكفّ، و عدم جواز التّيمّم بالحجر غير المغبّر.

﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا عَفُورًا ﴾ فلذلك يسر الامر عليكم ورخص لكم.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيكِ أُوتُ وانْصِيبًا مِن الْكِسْنِ ﴾: حظاً يسيراً من علم

١\_الكافي ٥: ٥٥٥، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله الحبيُّة، وفيه: ﴿فَلَم يَسَمُّ ...٠.

٢\_معاني الاخبار: ٢٨٣، عن ابي عبدالله الله.

٣- الكافي ٣: ٣٠، الحديث: ٤، عن أبي جعفر اللَّكِلَّة.

٤ ـ نَفَضَنْتُ الثَّوبَ و الشَّجَرِ أَنْفَضُهُ نَفَضًا ۚ: إذا حركته لينتفض. الصَّحاح ٣:٩٠٣ (نفض).

هـ العــيّاشي ٢٤٤١، الحــديث: ١٤٤؛ و الكافي ٣: ٦١، الحــدّيث: ٢١ و ٦٢، ألحــديث: ٣، عن أبي جعفر لليّلا، مع تفاوت في العبارة.

٦- التُّهذيب ٢١٠: ٢١٠، الحديث: ٦٠٩، عن الرَّضا اللَّهُ.

٧ المصدر: ٢١٢، الحديث: ٦١٧، عن أبي عبدالله الله:

٨\_الآية: ٣.

﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ ﴾ منكم ﴿ بِأَعْسِدَ آبِكُمْ وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيًّا ﴾ يلي امسركم ﴿ وَكَسفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴾ يعينكم فثقوا به و اكتفوا به عن غيره.

## ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَابَ وَامِنُوا مِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ أَن نَظمه سَ

ا ـ في (ب؛ و اج؛: ﴿وَانَّهُ الْمُبْشِّرِ﴾.

٣\_ في «ب» ِ: «في مِكانه».

٢ ـ الآسمر: من شبه لونه لون الحنطة و الأدم: من اشتد سُمْرَته. و الرَّبُّعَه: من ليس بطويل و لاقصير. «منه في الصّافي ١ : ٤٥٦.

٤ - آدم، جَمْعه: الأدم كـاحـمرو حُمر، وهي في النّاس السّمْرَةُ الشّديدة. النّهاية ١ : ٣٢ (ادم). والطّوال ــبالضّم ـ : الطويل. «منه في الصّافي ١ : ٤٥٧».

۵ في اب؛ و (ج؛: (يعنون).

٦ـ البيضاوي ٢ : ٩٠ ؛ و الكشَّاف ١ : ٥٣٠.

وُجُوهًا ﴾ قال انظمسها عن الهدى الله فَنَرُدَها عَلَىٰ أَدْبَارِهَا ﴾ قال: افي ضلالتها بحيث لا تفلح البدأ ". و الطمس: إزالة الصورة و محو التخطيط. ﴿ أَوْنَلُعَنَهُمْ ﴾ : نخزيهم بالمسخ ﴿ كَمَا لَعَنَا أَصْعَنَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا ﴾ .

﴿ إِنَّ أَلِلَهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَوَعَفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ ﴾ : الكبائر فما سواها ﴿ لِلَوَن يَشَأَهُ فَعَلَمُ عَلَيه و إحساناً. قال : ﴿ لُو أَنّ المؤمن خرج من الدّنيا و عليه مثل ذنوب اهل الأرض لكان الموت كفّارة لتلك الذّنوب. ثمّ قال : من قال لا إله إلاّ الله بإخلاص فهو بريء من الشرك ، و من خرج من الدّنيا لايشرك بالله شيئاً دخل الجنّة ، ثمّ تلا هذه الآية أنّ الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء من شيعتك و محبيك يا علي النّ و ورد: ﴿ إِنّ أَدنى ما يكون الإنسان به مشركاً أن ابتدع راياً فاحب عليه أو أبغض ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِأَللَّهِ فَقَدِ آقَتَرَكَ إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ : ارتكب ما يستحقر دونه الآثام . و الافتراء كما يطلق على القول يطلق على الفعل .

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ مِنْ يُرَكُونَ أَنفُسَهُمْ ﴾. قال: «نزلت في اليهود و النّصارى، حيث قالوا: نحن أبناءالله و احباؤه، و قالوا: لن يدخل الجنّة إلا من كان هوداً اونصارى، <sup>7</sup>. ﴿ بَلِ اللَّهُ يُرَّكِي مَن يَشَاهُ ﴾ لانّه العالم بما ينطوي عليه الإنسان دون غيره ﴿ وَلَا يُظَّلَمُونَ فَي شَقّ النّواة ٧، يضرب به المثل في الحقارة.

﴿ اَنسَظُرُكَیْفَ یَفْتَرُونَ عَلَىٰاللَّهِ اَلْسَکَیْنِہؓ ﴾ فی زعمهم انّهم ابناء الله و احبّاؤہ و ازکیاء عندہ ﴿ وَكَفَىٰ بِهِیمَاِثْمًا ثُمِینًا ﴾ .

ا و٣\_مجمع البيان ٣\_٤: ٥٥، عن أبي جعفر الللا.

٢ في جميع النَّسخ: يَفْلَحُ، ما أثبتناه من المصدر.

٤- من لا يحفره الفقية ٤: ٢٩٥، الحديث: ٨٩٢، عن علي بن الحسيس، عن ابيه، عن امير المؤمنين عليهم السلام.

٥ العيَّاشي ١ : ٢٤٦، الحديث: ١٥٠، عن أبي عبدالله اللَّهِ.

٦\_مجِمع آلبيان ٣\_٤: ٥٨، عن ابي جعفر اللجُّة. آ

٧-النَّوَاَةَ: إسم لِخَمَسة دراهم و هو في الاصل: عَجْمَةُ التَّمرة. •النَهاية ٥: ١٣١ (نوا)؛ ولسان العرب ١٥: ٠٥٠ (نوى).

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الدِّينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْحَكِتَنِ يُوْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاعُوتِ بِ الجبت في الأصل اسم صنم، فاستعمل في كلّ ما عبد من دون الله. و الطاّغوت يطلق على الشيطان و على كلّ باطل من معبود أوغيره. ﴿ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ : لأجلهم وفيهم فيهم في كلّ ما عبد من وين يقولون لأثمة الضلال و الدّعاة إلى في النّه و الدّعاة إلى النّار : هؤلاء أهدى من آل محمد على الوا: بل دينكم أفضل أ. و القمّي : نزلت في اليهود حين سالهم مشركوا العرب: أديننا أفضل أم دين محمد ؟ قالوا: بل دينكم أفضل أ.

﴿ أُوْلَكَيْكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَّهُمُ ٱللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن يَجِعَدَ لَمُ نَصِيرًا ﴾ .

﴿ أَمْ لَهُ مَ نَصِيبٌ مِنَ ٱلْمُسَلِّكِ ﴾ قال: "يعني الإمامة و الخلافة " . ﴿ فَسَادُا لَا يُؤَتُّونَ ٱلنَّاسَ نَفِيرًا ﴾ . قال: "نحن النّاس الّذين عنى الله ؟ .

أقول: لعلّ التّخصيص لأجل أنّ الدّنيا خلقت لهم، و الخلافة حقّهم، فلو كانت الأموال في أيديهم لانتفع بها سائر النّاس، و لو منعوا عن حقوقهم لمنع ساير النّاس؛ فكأنّهم كلّ النّاس. و قد ورد: «نحن النّاس و شيعتنا اشباه النّاس و ساير النّاس نسناس، و النّقي في وسط النّواة.

﴿ أَمَّ يَحَسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا مَاتَلُهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلِيْهِ ﴾. قال: «نحن النَّاس المحسودون على ما آتانا الله من الإمامة ٩ . و في رواية: «النَّاس: النَّبي و آله ٩ ٧. ﴿ فَقَدَ مَاتَيْنَا مَا لَإِمَامَة عَلَيْهُمُ مُلكًا عَظِيهُمُ النَّاسَ عَلَى جعل ﴿ فَقَدَ مَاتَيْنَا مُ مَلكًا عَظِيهُمُ اللَّهُ عَالَ : «يعني جعل منهم الرَّسل و الانبياء و الائمة ، فكيف يقرون في آل إبراهيم و ينكرونه في آل محمد ؟ ٩ ^ . وقال: «الكتاب: النَّبوة. و الحكمة: الفهم و القضاء. و الملك العظيم:

١-الكافي ١ : ٢٠٥، الحديث: ١ ؛ و العيّاشي ١ : ٢٤٦، الحديث: ١٥٣، عن ابي جعفر لللبّلا ٢-القمي ١ : ١٤٠.

٣، ١و٦-الكافي ٢:٥٠١، الحديث: ١؛ والعيّاشي ٢:٤٦، الحديث: ١٥٣، عن أبي جعفر للرِّلّة. ٥-الكافي ٨: ٢٤٤، الحديث: ٣٣٩، عن عليّ بن الحسين، عن حسين بن علي عليهم السّلام. ٧-مجمع البيان ٣-٤: ٦١، عن أبي جعفر اللّيّة.

٨\_الكافي ١ : ٢٠٦، الحديث: ٥، عن أبي جعفر اللجلا.

الطّاعة المفروضة، ١.

﴿ فَمِنْهُم مَّنْ اَمَنَ بِهِم وَمِنْهُ مَ مَن صَدَّعَنْ أَهُ ﴾: أعرض ولم يؤمن ﴿ وَكَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا ﴾ . يعني إن لم يعجّلوا بالعقوبة فقد كفا هم ما أعدّ لهم من سعير جهنم.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِثَايَنِنَا ﴾. القمّي: الآيات: أمير المؤمنين و الاثمّة عليهم السّلام ٢. ﴿ سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ نَارَّا كُلُمَا نَضِعَتْ جُلُودُ هُم بَدَّ لَنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُ ﴾.

سئل: ما ذنب الغير؟ فقال: «هي هي، و هي غيرها ثمّ مثّل بلبّنة كسرت ثمّ ردّت " في ملبّنها » ٤. ﴿ إِنْ كَانَ عَزِيزًا ﴾: لا يمتنع عليه ما يريده ﴿ حَكِيمًا ﴾: يعاقب على وفق حكمته.

﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلَاحَتِ سَنُدَخِلُهُمْ جَنَّتِ بَجْرِى مِن تَعَيِّهُ ٱلْأَنْهَا لُهُ خَسْلِدِينَ فِيهِ كَٱلَّهُ أَلَّمُ فِهِهَا أَزْوَجُ مُّطَلَقِ كَوَّ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلَاظَلِيلًا ﴾: دائماً لا تنسخه ٥ الشّمس.

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمُ أَن تُؤَدُّوا أَلْا مَننَتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾. قال: «الخطاب للاثمة؛ أمر كلّ منهم أن يؤدّي إلى الإمام الذي بعده و يوصي إليه» ٦. ثم هي جارية في ساير الامانات، وفي رواية: «إنّها في كلّ من انتمن أمانة من الامانات، أمانات الله: أوامره و نواهيه، وأمانات عباده: فيما يأتمن بعضهم بعضاً من المال و غيره ٧٠. و ورد: «لا تنظروا إلى طول

١ــالكافي ٢٠٦١، الحديث: ٣؛ و القميّ ١، ١٤٠، عن ابي عبدالله للثِّلة؛ و العيّاشي ٢: ٢٤٨، الحديث: ١٥٩ و ١٦٠، عن أبي جعفر للثِّلة.

٢\_القمّي ١٤١٠ . أ

٣ ـ في جّميع النّسخ : ﴿ وَهُ وَمَا اثْبَتَنَاهُ مِنَ المُصَدّرِ .

٤-الأحتجاج ٢ : ٢ · ١ · ١ ، عن ابي عبدالله اللجة. و اللَّبنَه بفتح اللَّام و كسر الباء الَّتي يُبنى بها، وهوالمضروب من الطّين مُرَبَّعًا. وَ الْمِلْبَن بكسر الميم و فتح الباءَ قالب اللَّبِن. لسان العرب ١٣ : ٣٧٥ (لبن).

٥ في اللفَّهُ ؛ اللَّهُ ينسخهُ عَا.

٦-الكّافي ١ : ٢٧٦، الاحاديث٢ , ٣ , ٤ , ٥ و ٦ ، عن أبي الحسن الرّضا و أبي عبدالله عليهما السّلام؛ و مجمع البيان ٣-٤ : ٦٣؛ ومعاني الاخبار : ١٠٧ ، باب : معنى الامانات التي ... ، الحديث : ١ ، عن موسى بن جعفر اللِّلة .

٧\_مجمع البيان ٣\_٤ : ٦٣ ، عن ابي جعفر اللج.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ مَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِ ٱلأَمْمِ مِنكُو ﴾. قال: «إيّانا عنى خاصة ، امر جميع المؤمنين إلى يوم القيامة بطاعتنا ؟ أ. و في حديث جابر: قلَّا نزلت هذه الآية قبلت: يا رسول الله عبرفنا الله و رسبوله، فيمن أولوا الامير الذين قبرن الله طاعتهم بطاعتك؟ فقال: هم خلفائي يا جابر و اثمَّة المسلمين من بعدي، أوَّلهم على بن ابى طالب ثمّ الحسن ثمّ الحسين ثمّ على بن الحسين ثمّ محمّد بن علىّ المعروف في التّوراة بالباقر، و ستدركه يا جابر، فإذا لقيته فاقراه منّى السّلام، ثمّ الصَّادق جعفر بن محمَّد، ثمَّ موسى بن جعفر، ثمَّ عليَّ بن موسى، ثمَّ محمَّد بن علي، ثم علي بن محمد، ثم الحسن بن علي، ثم سميى محمد وكنيى ٥، حجة الله في أرضه و بقيته في عباده إبن الحسن بن على، ذاك الذي يفتح الله على يديه مشارق الأرض و مغاربها ، ذاك الذي يغيب عن شيعته و اولياته غيبة لا يثبت فيها على القول بإمامته إلا من استحن الله قلبه للإيمان. قال جابر: فقلت له: يا رسول الله فهل لشيعته الانتفاع به في غيبته؟ فقال: إي والذي بعثني بالنّبوّة، إنَّهم يستضيئون بنوره وينتفعون بولايته في غيبته، كانتفاع النَّاس بالشَّمس، وإن تجلاها أسحاب، يا جابر هذا من مكنون سر الله و مخزون علم الله، فاكتمه إلا عن

١- الكافي ٢: ١٠٥، الحديث: ١٢ عن أبي عبدالله الملكة.

٢-الكافي ١ : ٢٧٦، الحديث: ١، عن ابي جُعفر ﷺ.

٣ـ العيَّاشِّي ١ : ٢٤٧، الحدّيث: ١٥٤، عن أبي جُعفُر ﷺ.

٤ ـ الكافي ٢ : ٢٧٦، الحديث: ١، عن أبي جعفر الللَّهُ.

٥- في اللَّف؛ و (ب! : (كنيتي) . -

٦- فيُّ المصدر: ﴿تَجَلُّلُها﴾ أي: تعلوها و تعمُّها و لعلَّه الانسب.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ مَا مَنُوابِمَا أَيْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَيْزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَحْكُمُوا إِنْ مَوْلِيدُ الشَّيَطُوبُ وَقَدْ أَيْرُوا أَلْفَ يَحْكُمُوا إِنْ مَوْيُرِيدُ الشَّيطُوبُ وَقَدْ أَيْرُوا أَلْفَ يَحْكُمُ وَالِيدِ مِن الْعُوام، نازع رجلاً من اليهود في حَلَى لاَبِيدِ نزلت في الزّبير بن العوام، نازع رجلاً من اليهود في حديقة ، فقال الزّبير : نرضى بابن شيبة اليهوديّ ، و قال اليهوديّ : نرضى بمحمد . فانزل الله لا . و ورد : "أيّما رجل كان بينه و بين اخ ماراة في حقّ ، فدعاه إلى رجل من إخوانه ليحكم بينه و بينه فابي إلا أن يرافعه إلى هؤلاء ، كان بمنزلة الذين قال الله " ألم تر " الآية " ألم تر " الآية " ألم تر "

وفي رواية: ٥ من تحاكم إلى الطّاغوت فحكم له فإنّما ياخذ سحتاً وإن كان حقّه

١ ـ كمال الدّين ١ : ٢٥٣ ، الباب: ٢٣ ، الحديث: ٣ .

٢\_ في (ب) و اجا: المَإِنَّها!.

٣ نهيج البلاغة (للصّبحي الصّالح): ١٨٢ من خطبة: ١٢٥.

٤ـ القَمَّى ١ : ١٤١، عن أبي عبدالله اللَّبُكَّا، وقيه : ففرجعوه إلى الله؟.

٥و٦\_الكَّافي ٨ : ١٨٤ ، الحَّدَّيث، ٢١٢، عن إبي جُعفر اللَّجُلَّة، مع تفاوت يسير .

٧- القمِّي ١ أَ: ١٤١، و فيه: الترضي، بدل الزَّرْضيُّ، في موضعينَ.

٨ ـ الكافي ٧: ٢١١، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله اللله.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ تَعَالُوا إِلَى مَا آَسْزَلَ اللّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴾. القمّى: هم اعداء آل محمد، جرت فيهم هذه الآية ٢.

﴿فَكَيْفَ ﴾ يكون حالهم؟ ﴿إِذَا أَصَلَبَتْهُم مُّصِيبَةٌ ﴾ : نالتهم من الله عقوبة ﴿يمَاقَدُّ مَتُ اللهِ عِيمَ اللهُ عَيْرِكُ و إِظْهَارِ السّخط لحكمك ﴿ ثُمَّ جَاءُ وَكَ يَعْلِفُونَ بِاللّهِ إِنّ أَيْدِيهِمْ ﴾ من التّحاكم إلى غيرك و إظهار السّخط لحكمك ﴿ ثُمَّ جَاءُ وَكَ يَعْلِفُونَ بِاللّهِ إِنّ أَرْدَنَا ﴾ بالتّحاكم إلى غيرك ﴿ إِلّا إِحْسَنَا ﴾ : تخفيفاً عنك ﴿ وَتَوْفِيقًا ﴾ بين الخصمين بالتّوسط و لم نرد مخالفتك .

﴿ أُوْلَكُمْكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ من الشرك و النقاق ﴿ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ ﴾ : لا تعاقبهم. قال : الفقد سبقت عليهم كلمة الشقاء، و سبق لهم العذاب ٣٠. ﴿ وَعِظْهُمْ وَ قُلُ لَهُمْ وَاللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

﴿ وَمَا آرْسَلْنَامِن رَّسُولٍ إِلَّالِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾. نبه به على ان الذي لم يرض بحكمه كافر، و إن اظهر الإسلام. ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظُلْمُوا أَنفُسَهُمْ ﴾ بالنفاق ﴿ جَآءُ وَكَ كَانبين ﴿ فَأَسْتَغَفَّرُ لَهُ مُ الرَّسُولُ ﴾ بان اعتذروا إليه حتى انتصب لهم شفيعاً ﴿ لَوَ جَدُوا اللّه تَوَابَارَ حِيمًا ﴾.

١- الكافي ١ : ٢٧، الحديث: ١٠ ، عن أبي عبدالله اللله ، مع تفاوت يسير في العبارة. ٢ ـ القمى ١ : ١٤٢ .

٣-الكافي ٨: ١٨٤، الحديث: ٢١١، عن موسى بن جعفر الليُّة.

٤-قدنجع فيه الخطاب والوعظ والدّواء، أي: دخل وأثر. الصّحاح ٣: ١٢٨٨ (نجع).

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُومِنُونَ حَقَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَبَيّنَهُ مَ ﴾ : فيما اختلف بينهم و اختلط ﴿ فَكُمّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمّا قَضَيّت ﴾ : ضيّقا مَا حكمت به ﴿ وَيُسَلِّمُوا سَلِّيمًا ﴾ : وينقادوا لك انقياداً بظاهرهم و باطنهم . ورد : «لقد خاطب الله أمير المؤمنين في كتابه في قوله : " وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا " إلى قوله : " فيما شَجَرَ بَيْنَهُمْ " . قال : فيما تعاقدوا عليه ، لئن امات الله محمداً لا يردوا اهذا الامر في بني هاشم ، ثم لا يجدوا في انفسهم حرجاً مَا قضيت عليهم من القتل أوالعفو و يسلّموا تسليماً ه آ . و القمي : «جاؤوك يا على . قال : هكذا نزلت " " .

- ﴿ وَلَوَ أَنَّا كُنَّبُنَا عَلَيْهِمْ آنِ اَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ أَوِ اَخْرُجُوا مِن دِيَرِكُمْ مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مَا فَعَلُوا ﴾ فال العلى الحلاف أ. ﴿ مَا يُوعَظُونَ بِدِ ﴾ : النمي على . في على . قال: هكذا نزلت الله في الكان خَيْرًا لَحُمْمٌ وَأَشَدَ تَنْهِيتًا ﴾ لإبمانهم ﴿ وَإِذَا لَا تَيْنَاهُم مِن لَدُنَا أَجُرًا عَظِيمًا ﴾ .
- وَلَهَدَيْنَهُمْ مِرْطاً مُستَقِيماً ﴾ يصلون بسلوكه جناب القدس و يفتح عليهم
   أبواب الغيب. فإنّ: «من عمل بما علم، ورّثه الله علم مالم يعلم» ٦.
- ﴿ وَمَن يُعِلِع اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتِهِ كَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعُمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّهِينَ وَالصِّدِيقِينَ ﴾:
  الذين صدقوا في اقوالهم و افعالهم ﴿ وَالشُّهَدَآءِ ﴾: المقتول انفسهم وابدانهم بالجهاد
  الاكبر و الاصغر ﴿ وَالصَّلِيعِينَ ﴾: الذين صلحت حالهم و استقامت طريقتهم ﴿ وَحَسُنَ الْأَكْبِدُ وَ الْالْصَغْرِ ﴿ وَالصَّلِيعِينَ ﴾ : الذين صلحت حالهم و استقامت طريقتهم ﴿ وَحَسُنَ الْأَكْبِدُ وَ لِلْاَصِعْرِ ﴾ .

١- في المصدر: ١ الأيردوا،

٢\_الكَّافي ١ : ٣٩١، الَّحديث: ٧، عن ابي جعفر اللَّئِلَّا.

٣-القمّيُ ١ : ١٤٢ ، عن ابي جعفر اللَّلِكُ.

٤ - الكافّي ٨ : ١٨٤ ، الحديث : ٢١٠ ، عن ابي عبدالله اللله .

٥-الكافي ١ : ٤٢٤، الحــديث: ٦٠، عن أبي جعفر الله ال والعيّاشي ١ : ٢٥٦، الحديث: ١٨٨، عن أبي عبد الله الله ال

٦-البحار ٤٠ ; ١٢٨ ، عن النّبيّ ﷺ .

﴿ ذَالِكَ ٱلْفَصِّلُ مِنَ ٱللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ عَلِيكَ ﴾. قال: اعينونا بالورع، فإنّه من لقي الله عزوجل منكم بالورع كان له عند الله فرجاً، إنّ الله يقول: "و مَنْ يُطِعِ الله " و تلا الآية، ثمّ قال: فمنّا النّبيّ و منّا الصّدّيق و الشّهداء و الصّالحون الله و في رواية: "لقد ذكركم الله في كتابه فقال: " أولنك مع الذين أنعم الله " الآية، فرسول الله في الآية: النّبيّون، و نحن في هذا الموضع: الصّديّقون و الشّهداء، و أنتم: الصّالحون، فتسمّوا بالصّلاح كما سمّاكم الله " .

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَا مَنُواْ خُذُواْ حِذْرَكُمْ ﴾: تبقطوا و استعدوا للاعداء. والحِذْرُ: الحَذَر. قال: ﴿ خَذُوا اسلحتكم؛ سمّى الاسلحة حِذْراً لانَ بها يُتَقَى المحذور ﴾ ٣. ﴿ فَأَنْفِرُوا ﴾: فاخرجوا إلى الجهاد، و تاويله إلى الخيرات كلّها. ﴿ ثُمَّاتٍ ﴾: جماعات متفرقة ؛ جمع ثُبة. ﴿ أَوِ أَنفِرُوا جَمِيعًا ﴾: مجتمعين كوكبة أواحدة و لا تتخاذلوا.

﴿ وَإِنَّ مِنكُولَكُن لِلْبَوْلَتَنَ ﴾ . يحتمل اللآزم و المتعدي، و هم المنافقون . ﴿ فَإِنَّ مَنكُولُكُن لَكُولُكُ لَكُن اللَّهُ عَلَى إِذْ لَمْ أَكُن مَعَهُمْ أَصَلَبَتُكُم مُصِيبَةٌ ﴾ كفتل و هزيمة ﴿ قَالَ ﴾ المبطىء : ﴿ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَى إِذْ لَمْ أَكُن مَعَهُمْ شَهِيدًا ﴾ : حاضراً . قال : «لو قال هذه الكلمة أهل الشرق و الغرب لكانوا بها خارجين من الإيمان ، ولكن الله قد سماهم مؤمنين بإقرارهم ٥٠ .

﴿ وَلَهِنْ أَصَنَبَكُمْ فَضَلُ مِنَ اللّهِ ﴾ كفتح و غنيمة ﴿ لَيَقُولَنَ ﴾ تحسّرا ﴿ كَأَن لَمْ تَكُنُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةً يَكَلِيَتَنِي ﴾ : يا قوم ليتني ﴿ كُنتُ مَعَهُمْ فَأَقُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ . نبه بالاعتراض على ضعف عقيدتهم ، و أنهم إنّما تمنّوا مجرّد المال .

﴿ فَلْيُقَانِتِلْ فِي سَهِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يَشْرُونَ ﴾: يبيعون ﴿ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِّيا مِٱلْآخِرَةِ ﴾ يبيعون ﴿ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِّيا مِٱلْآخِرَةِ ﴾ يعني:

١\_الكافي ٢ : ٧٨، الحديث : ١٢ ، عن ابي جعفر اللَّمَّةِ .

٢ ـ الكافي ٨: ٣٥، ذيل الحديث: ٦، عن أبي عبد الله الله .

٣\_مجمع البيان ٣\_٤: ٧٣، عن ابي جعفر اللَّجَّة.

٤\_الكوَّكبة: الجماعة. القاموس المحيط ٢٩:١ (الكوكب).

٥ القمي ١ : ١٤٣ ، عن أبي عبد الله الله .

المخلصين الباذلين أنفسهم في طلب الآخرة. ﴿ وَمَن يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلَ أَوْيَغُلِبٌ فَسَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجِّرًا عَظِيمًا ﴾. قال: «فوق كلّ برِّ برٌّ حتّى يقتل في سبيل الله فإذا قتل في سبيل الله فليس فوقه برٌّ ١٠.

﴿ وَ مَالَكُو لَانُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَ ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ ﴾ : و في سبيل المستضعفين وخلاصهم ﴿ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِّسَلَهِ وَٱلْهِلَانِ ٱلّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱخْرِجْنَامِنَ هَلَاهِ ٱلْقَرْيَةِ وَخلاصهم ﴿ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِّسَلَهِ وَٱلْهِلَانِ ٱلّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱخْرِجْنَامِنَ هَلَا وَالنَّسَلَهُ وَلِيّا وَٱجْعَل لَنَامِن لَدُنكَ نَصِيرًا ﴾ . قيل : هم الذين الطّهوا بحكة و صدّهم المشركون عن الهجرة ، فبقوا بين اظهرهم يلقون منهم الاذي ، اسلموا بحكة و صدّهم المشركون عن الهجرة ، وفي رواية : «نحن أولئك» ٣.

﴿ الَّذِينَ ۚ اَمَنُوا يُقَلِيْلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَلِيْلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّلْعُوتِ فَقَائِلُوٓ الَّوْلِيَّآ ، الشَّيْطَلِنَّ إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيْطَلِنِ كَانَ صَبِيفًا ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَالِكَ الَّذِينَ قِلَ لَهُمْ كُفُواْ أَيْدِيَكُمْ ﴾ عن القتال ﴿ وَأَقِيمُ وَالْصَلَوْةَ وَمَا الْمَاتِ وَمَا الْمَاتِ فَي الْفَتَالَ ﴿ وَأَقِيمُ وَالْمَاتِ وَمَا الْمَرْتُم بِهِ. قيل: ذلك حين كانوا بمكة ، و كانوا يتمنّون ان يؤذن لهم فيه أ. و ورد: ايعني كفّوا السنتكم " . و قال: الما ترضون ان تقيموا الصّلاة وتؤتوا الزّكاة و تكفّوا و تدخلوا الجنّة " . و في أخرى: النتم و الله أهل هذه الآمة " .

﴿ فَلَمَّاكُنِبَ عَلَيْهِ مُ الْفِئْ الْهِ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَخْشَ وَنَ النَّاسَ كَخَشْ يَهِ اللَّهِ ﴾ : يخشون الكفّار أن يقتلوهم، كما يخشون الله أن ينزل عليهم باسه ﴿ أَوْأَشَدَ خَشْ سَيَةً وَقَالُوا رَبَّنَا لِرَ كُفّار أَن يقتلوهم، كما يخشون الله أن ينزل عليهم باسه ﴿ أَوْأَشَدَ خَشْ سَيَةً وَقَالُوا رَبَّنَا لِرَ اللهِ اللهُ أَخْرَنُنَا إِلَىٰ أَجَلِ قَرِبِ ﴿ ﴾ . قال : • \* كُفُّوا أيدُيكُمْ \* مع الحسن، \*

١- الخصال ٩:١، الحديث: ٣١، عن رسول الله 趣.

٢\_الكشَّاف ١ : ٥٤٣.

٣-العيّاشي ٢ : ٢٥٧، الحديث: ١٩٣، عن ابي جعفر الليِّلة.

٤ ـ الكشَّافَ ١ : ٥٤٣ .

٥- الكافي ٢ : ١١٤ ، الحديث: ٨، عن أبي عبد الله اللكية.

٦و٧ ـ الْكَافي ٨ : ٢٧٩، ذيل الحديث َ ٣٤ ؟، عن ابي جعفر للمُبِّلاً.

كُتبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْ اللهُ مَع الحسين، "إلى أَجَلَ قَريبٍ": إلى خروج القائم، فإنّ معه الظّفر» . ﴿ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ ٱللَّهَىٰ وَلَائْظُلَمُونَ الظّفر» . ﴿ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ ٱللَّهَىٰ وَلَائْظُلَمُونَ فَيْدِلاً﴾ : و لا تنقصون أدنى شيء من ثوابكم فلا ترغبوا عنه .

﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوَكُنُمُ فِي بُرُوجِ مُشَيَّدَوُ ﴾: في قصور مجصّصة او مرتفعة ﴿ وَإِن تُصِبْهُم حَسَنَةٌ ﴾: نعمة كخصّب ﴿ يَقُدولُوا هَاذِهِ مِنْ عِندِاللَّهِ وَإِن تُصِبْهُم سَيِّنَةٌ ﴾ :بليّة كَقَحْط ﴿ يَقُولُوا هَاذِهِ مِنْ عِندِكَ ۚ ﴾ يطيّروا بك ﴿ قُلْكُلُّ مِنْ عِندِاللَّهِ ﴾ يبسط و يقبض حسب إرادته ﴿ فَالِهَ قُلُلَ هَا لَهُ الله الله الله الله القابض، و افعاله كلّها صادرة عن حكمة و صواب.

﴿ مَّاأَصَابِكَ ﴾ يا إنسان ﴿ مِنْ حَسَنَةِ ﴾ : من نعمة ﴿ فِنَ اللَّهِ ﴾ تفضّلاً و امتناناً ، فإنّ كلّ ما ياتي به العبد من عبادة فلا يكافي صغرى نعمة من اياديه . ﴿ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّ عَنْهُ } ؛ لا نها السبب فيها لاستجلابها بالمعاصي ، و هو لا ينافي قوله : " قُل كُلٌّ مِنْ عِنْد الله " ؛ فإنّ الكلّ من عنده إيجاداً و إيصالاً ، غير أنّ الحسنة إحسان و امتحان ، و السيّئة مجازاة و انتقام . قال الله تعالى : "ما اصابكُمْ مِنْ مُصيبة فيما كسببَ "يُديكُمْ و يَعْفُوا عَنْ كثير " آقال : "كما انّ بادي النّعم من الله ـ عز وجل " فيما كسببَ ايْديكُمْ و يَعْفُوا عَنْ كثير " آقال : "كما انّ بادي النّعم من الله ـ عز وجل " فيمنات " في كتاب الله على وجهين : احدهما : الصّحة و السّلامة و السّعة في الرّزق ، و الآخر : الافعال ، كما قال : " مَنْ جاءَ بالْحَسَنَة فَلَهُ عَشْرُ أَمْنَالِهَا " و و كذلك السّيّئات ؛ فمنها الافعال التي يعاقبون عليها " . ﴿ وَأَرْسَ لَنْكَ لِلنّاسِ الحُوف و المرض و الشّدة ، و منها الافعال التي يعاقبون عليها " . ﴿ وَأَرْسَ لَنْكَ لِلنّاسِ اللهُ عَلَى والمرض و الشّدة ، و منها الافعال التي يعاقبون عليها " . ﴿ وَأَرْسَ لَنْكَ لِلنّاسِ اللهُ و المرض و الشّدة ، و منها الافعال التي يعاقبون عليها " . ﴿ وَأَرْسَ لَنْكَ لِلنّاسِ اللهُ عَالَ السّيّئات ؛ فيمنها المن عليها " . ﴿ وَالْمَ سَلَاهُ اللّهُ عَلْمُ و المرض و الشّدة ، و منها الافعال التي يعاقبون عليها " . ﴿ وَأَرْسَ لَنْكَ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَنْسُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ السّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

١\_العيّاشي ١ : ٢٥٨، ذيل الحديث: ١٩٥، عن أبي عبدالله اللَّيِّة، وفيه: قَفَإنَّ معه النّصر والظّفرة. ٢\_الشّوري (٤٢): ٣٠.

٣- نَحَلَهُ: أعطاه و وهبه من طيب نفس بلا توقّع عوض. مجمع البحرين ٥: ٧٨ (نحل). ٤-التّوحيد: ٣٦٨، الباب: ٢٠، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله اللَّيْةِ.

صالاتعام (٦): ١٦٠.

٦- القمي ١٤٤٠ ، عن الصّادقين عليهما السّلام .

رَسُ وَلا وَكُو اللهِ شَهِيدًا ﴾ على ذلك، فما ينبغي لاحد أن يخرج من طاعتك.

﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ۚ ﴾ لأنَّه في الحقيقة مبلَّغ، و الآمر و النَّاهي هو الله. روي: أنَّه ﷺ قال: "من أحبَّني فقد أحبَّ الله و من أطاعني فقد أطاع الله. فيقال المنافقون: لقد قارف الشَّرك و هو ينهي عنه، ما يريد إلا أن نتَّخذه ربّاً، كما اتَّخذت النّصارى عيسى، فنزلت، ١٠ ﴿ وَمَن تَسوَلَى ﴾ : اعرض عن طاعت ﴿ فَمَا آرْسَلْنَكُ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾: تحفظ عليهم أعمالهم و تحاسبهم عليها، إنَّما عليك البلاغ و علينا الحساب،

﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ إذا امرتهم بامر ﴿ طَاعَةٌ ﴾ : امْرُنا طاعة ﴿ فَإِذَا بَسَرُرُواْمِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآبِفَةٌ مِّنَّهُمْ ﴾: دبّرواليلاً ﴿ غَيْرَالَّذِي تَقُولُ ﴾: خلاف ما قلت اوخلاف ما قالت من القبول و ضمان الطاعة. ﴿ وَاللَّهُ يَسَكُنُّتُ مَا يُبَيِّتُونَ ۚ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلَ عَلَى اللَّهِ وَكَعَىٰ **بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴾**: يكفيك شرّهم.

﴿ أَفَلَا يَتَذَبُّرُونَ كَالْقُرْهَ انَّ ﴾ : يتنامّلون معانيه ويتبصرون ما فيه ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِأَلَلُهِ ﴾: من كلام البشر، كما زعموه ﴿ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْذِلَاغًا كَثِيرًا ﴾ من تناقض المعنى، و تفاوت النَّظم، و خروج بعضه عن الفصاحة و عن مطابقته الواقع إلى غير ذلك .

﴿ وَإِذَا كِمَا مَ هُدَّمَ مُنَا لَأَمْنِ أُواَلِّخُوفِ ﴾: مَا يوجب الامن اوالخوف ﴿ أَذَاعُواْ يِهِۦ﴾ :افشوه. قيل: كان قوم من ضَعَفَة المسلمين إذا بلغهم خبر عن سرايــا رسول الله ﷺ او اخبرهم الرّسول بما أوحي إليه من و عد بالظّفر أو تخويف من الكفرة اذاعوه، وكانت إذاعتهم مفسدة ٢٠

﴿ وَلُوَّرَدُّوهُ ﴾ : ردّوا ذلك الأمــــر ﴿ إِلَى ٱلـــرَّسُــولِ وَإِلَىٓ أَوْلِي ٱلْأَمَّر

١\_البيضاوي ٢: ١٠٣؛ و الكثَّاف ١: ٥٤٦.

۲\_البيضاوي ۲: ۱۰٤؛ و الکشَّاف ۱:۷٤٧.

مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسَتَنَبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ قيل: أي يستخرجون تدبيره بتجاربهم وأنظارهم أ. قال: «يعني آل محمد وهم الذين يستبطون من القرآن و يعرفون الحلال والحرام وهم حجة الله أن ﴿ وَلَوْ لَافَضَلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ . قال: «الرّحمة: رسول الله، و الفضل: علي بن أبي طالب آ. و في رواية: «فضل الله: رسوله، و رحمته: الأثمة عليهم السّلام أن ﴿ لَا تَبَعّتُمُ ٱلشّيطُنَ ﴾ بالكفر و الضّلال ﴿ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ وهم أهل البصائر النّافذة.

﴿ فَقَنْفِلْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ ﴾ إن تركوك وحدك ﴿ لَاتُكَلّفُ إِلّا نَفْسَكُ ﴾ فتقدّم إلى الجسهاد وإن لم يساعدك احد، فإنّ الله ينصرك، لا الجنود. قال: ﴿إنّ الله كلّف رسول الله يَثِينًا ما لم يكلّف احداً من خلقه، كلّفه أن يخرج على النّاس كلّهم وحده بنفسه إن لم يجد فئة تقاتل معه، ولم يكلّف هذا احداً من خلقه قبله ولا بعده، ثمّ تلاهذه الآية ، قيل: نزلت في بدر الصّغرى حين تشاقلت النّاس عن الخسروج ٢ ؛ كماسيق ٧.

﴿وَحَرِّضِ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ أَن يَكُفُ الْهُ اللَّهِ اللَّهِ التَّحريض. ﴿ عَسَى اللَّهُ أَن يَكُفُ كَا مَرً اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

﴿ مَّن يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً ﴾: راعى بها حقّ مسلم، إمّا بدفع شرّ عنه أو جلب

١\_البيضاوي ٢ : ١٠٤ ؛ والكشَّاف ١ : ٥٤٧.

٢\_العيَّاشي ١ : ٢٦٠، الحديث: ٢٠٦، عن أبي الحسن الرَّضا اللَّيْلاً، وفيه: •وهم الحجَّة لله على خلقه؛ .

٣-المصدر : ٢٦١، الحديث: ٢٠٩. عن موسى بن جعفر اللَّيَّة.

٤ ـ المصدر: ٢٦٠، الحديث: ٢٠٧، عن الصادقين عليه ما السكام، وفيه: •ورحمت ولاية الاثمة عليه السكام.

٥ الكافي ٨: ٢٧٤، الحديث: ٤١٤، عن أبي عبدالله اللله.

٦\_مجمع البيان ٣\_٤ : ٨٣؛ والكشَّاف ١ : ٥٤٨.

٧و٨ ـ في ذيل الآية : ١٧٣ من سورة آل عمران .

خير إليه، ابتغاء لوجه الله، و منها الدّعاء للمؤمن. ﴿ يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِنهَا أَهُ وَ وَاباً لها ﴿ وَ مَنها الدّعاء على المؤمن. ﴿ يَكُن لَهُ مَن يَشْفَعُ شَفَعَهُ سَيِنَةً ﴾ و هي ما كان خلاف ذلك، و منها الدّعاء على المؤمن. ﴿ يَكُن لَهُ كِفْلُ مِنْهَا ﴾: نصيب من وزرها، مساولها في القدر، فإنّ الكفل : النّصيب و المثل. ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيء مُقِد الحاجة. قال: «من ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيء مُقِد منكر، أو دلّ على خير، أو اشار به، فهو شريك؛ و من امر بسوه ، أو دلّ عليه ، أو أشار به فهو شريك؛ و لك مثلاه ، فذلك النّصيب \* .

﴿ وَإِذَا حَيِّنَهُم بِنَجِيَةً فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْرُدُوهَا ﴾. القمي: السّلام وغيره من البر ٣. و ورد: "إذا عطس أحدكم قولوا: يرحمكم الله، ويقول هو: يغفر الله لكم ويرحمكم. قال الله " وَإِذَا حُبِيتُم بِتَحِيّة " الآية " وَقال «السّلام تطوّع و الرّد فريضة » ٥. "و من تمام التّحيّة للمقيم: المصافحة، و تمام التسليم على المسافر: المعانقة ، و « الرّد بالاحسن في السّلام أن يضيف: ﴿ وَرَحمهُ الله »، فإن قالها المسلّم اضاف: ﴿ وَبَرَكَاتُه » ، وهي النّهاية فيرد بالمثل ، و الأول عشر حسنات و الثّاني عشرون و الثّالث ثلاثون » ٧. كذا ورد. ﴿ إِنَّ اللّه كَانَ عَلَى كُلُ مُنْ وَحَسِيبًا ﴾.

﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّهُ مُولَيَجْمَعَنَ حَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَ فِي لَارَيْبَ فِيهُ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِثُاكِ.

﴿ فَمَالَكُمْ فِى ٱلْمُنْكِفِقِينَ فِئَتَيْنِ ﴾: تفرّقتم فيهم فرقتين، و لم تتّفقوا على كفرهم.

ا ـ الخصال ١ : ١٣٨ ، الحديث: ١٥٦ ، عن النّبي ﷺ .

۲ ـ جوامع الجامع ۱ : ۲۷۵.

٣-القمّي ١: ١٤٥.

٤ ـ الخصَّال ٢ : ٦٣٣ ، ديل الحديث الطُّويل أربعماة ، عن أبي عبدالله اللُّمَّة .

هـ الكافي ٢: ٦٤٤، باب التسليم، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللي، عن رسول الله على .

٦- المُصدّر: ٦٤٦، الحديث: ١٤، عن أبي عبدالله المُثِيِّر.

٧-المصدر: ٦٤٥، الحديث: ٩، عن أبي عبدالله لَمُثِلًا، مع تفاوت.

قال: "نزلت في قوم قدموا من مكة و أظهروا الإسلام، ثم رجعوا إلى مكة فاظهروا الشرك، ثم سافروا إلى اليمامة، فاختلف المسلمون في غزوهم، لاختلافهم في الشرك، ثم سافروا إلى اليمامة، فاختلف المسلمون في غزوهم، لاختلافهم إسلامهم و شركهم ". ﴿ وَاللّهُ أَرَكُم مُهم بِمَاكُسَ بُواً ﴾ : ردّ هم في الكفر بان خذلهم فارتكسوا ﴿ أَتُرِيدُونَ أَن تَهَدُوا مَنْ أَضَلَ اللّهُ وَمَن يُعَمّ لِل اللّهُ فَلَن تَجِد لَهُ مُسَيدِك ﴾ الى الهدى.

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ يَعِيدَ اللَّهِ مَا إِلَى قَوْمِ بَلِّنَكُمُ وَبَيْنَهُ مِ مِيثَنَى ﴾ . استثناء من قوله فخذوهم واقتلوهم " أي: إلاّ الذين ينتهون إلى قوم عاهدوكم، ويفارقون محاربتكم قال: «هو هلال بن عُويْمِ الأسلمي ، واثق عن قومه رسول الله عَنَ وقال في موادعته: على ان لا تحيف يا محمد من اتانا، ولا نحيف من أتاك . فنهى الله سبحانه أن يعرض لاحد عهد

١-مجمع البيان ٣-٤: ٨٦، عن أبي جعفر اللللة، مع تفاوت يسير .

٢ ـ في المصدر: ﴿من النَّظرِ ٩ .

٣- الكَّافي ٨: ١١، ويل الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللَّه ، في رسالته إلى جماعة الشَّيعة.

٤ ـ في المُصدر : ﴿ هلال بن عُويُّمر السُّلميَّ أَ. ـ

٥- فيُّ «الف» و قج»: «لاَّ نحيفُ بـامـحُــمَد من اتانـا ولا تحـيـف من اتاك». و الْحَيْفُ: الظّلم و الجــور. مجمع البيان ٥: ٤٢ (حيف).

إليهم " · الح أو جَامَ أُوكُمُ حَصِرَت صُ سدُورُهُم ): ضاقت. قال: «هو الضيق " . ح أَن يُقَائِلُوكُمُ أَوْيُقَلِ سلُوا قَوْمَهُم ). قال: «نزلت في بني مُدْلِج ، جاؤوا إلى رسول الله على فقالوا: إنّا قد حَصِرَت صدورنا أن نشهد أنّك رسول الله فلسنا معك ولا مع قومنا عليك، فواعدهم إلى أن يفرغ من العرب، ثمّ يدعوهم، فإن أجابوا و إلا قاتلهم " ".

قال: «كمانت السيرة من رسول الله ﷺ ألا يقاتل إلا من قاتله، و لا يحارب إلا من حاربه و أراده، و قد كان نزل في ذلك من الله "فإن اعتزلوكم" الآية. حتى نزلت عليه سورة براءة و أمر بقتل المشركين من اعتزله، و من لم يعتزله، إلا الذين قد كان عاهدهم يوم فتح مكة إلى مدّة الحديث، وياتي تمامه ".

١\_مجمع البيان ٣-٤ : ٨٨، عن ابي جعفر الليُّة.

٢- العيَّاشِي ١ : ٢٦٢، الحديث: ٢١٦، عن أبي عبدالله المثيِّة.

٣- الكافي ٨: ٣٢٧، الحديث: ٥٠٤، عن أبي عبدالله اللهد.

٤ ـ القمِّي ٢ : ٢٨١ ـ ٢٨٢ ، عن أبي عبدالله الله .

٥ ـ في ذَيل الآية: ٢ من سورة التُوبة.

٦ ـ مَجْمَعُ ٱلْبِيانَ ٣ ـ ٤ : ٩٨، عن أبي عبدالله الْفَيْدُ؛ و القَمِّي ١٤٧٠ .

ولم يكفّوا أيديهم عن قست الكم ﴿ فَخُدُوهُ مَهُ ﴾ : فاسروهم ﴿ وَأَقُلِهُمْ اللَّهُ مَعَلَيْهِمْ سُلْطَانَا مُبِينًا ﴾ : حَيثُ ثَقِفْتُمُوهُم ﴾ : حيث تمكّنتم منهم ﴿ وَأُولَكِيكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَانَا مُبِينًا ﴾ : حجة واضحة في التّعرّض لهم بالقتل و السّبي، لظهور عداوتهم و كفرهم وغدرهم.

﴿ وَمَاكَانَ لِمُوّمِينَ ﴾: و ما صح لمؤمن، و ليس من شانه ﴿ أَن يَقَتُلُ مُوّمِنًا ﴾ بغير حق ﴿ لَا تَعَمَد القتل، او رمى ﴿ لِلاَ خَطَتُنّا ﴾ لأنه في عرضة الخطاء. قال: «هو الرّجل يضرب و لا يتعمد القتل، او رمى فاصاب رجلاً » . و قال: «نزلت في عياش بن ابي ربيعة، اخي ابي جهل لأمّه، كان أسلم و قتل بعد إسلامه مسلماً و هو لم يعلم بإسلامه » ٢ . ﴿ وَمَن قَنْلُ مُوّمِنَا خَطَتُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ ﴾ قال: «مقرة قد بلغت الحنث » ٣ . وسئل: كيف تعرف المؤمنة ؟ قال: «على الفطرة » ٤ . ﴿ وَوَي يَةٌ مُسَلَمَةً إِلَى أَه إِلَى أَولِياء المقتول . ﴿ إِلّا أَن يَصَدَدُوا ﴾ : الفطرة » ٤ . ﴿ وَتَنبِها على فضله . و ورد: يتصدقوا عليه بالدّية . سمّى العفو عن الدّية صدقة ، حثاً عليه و تنبيها على فضله . و ورد: «كلّ معروف صدقة » .

﴿ فَإِن كَانَ مِن فَوْمِ عَدُولِكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةِ مُؤْمِنكَةً ﴾. قال ايلزم قاتله كفّارة لقتله ؟ . و ورد: افي رجل مسلم في أرض الشرك، فقتله المسلمون، ثمّ علم به الإمام بعد. فقال: يعتق مكانه رقبة مومنة، و ذلك قول الله عزو جلّ و فإن كان من قوم عدو لكم الآية ؟ . قال: او ليس عليه دية ؟ . ﴿ وَإِن كَانَ مِن فَوْمٍ ﴾ كفرة ﴿ بَيْنَكُمُ عدو لكم الآية ؟ ٧. قال: او ليس عليه دية ؟ . ﴿ وَإِن كَانَ مِن فَوْمٍ ﴾ كفرة ﴿ بَيْنَكُمُ

١-العيّاشي ١ : ٢٦٦، الحديث: ٢٢٩، عن أبي عبد الله اللَّجْة، مع تفاوت يسير.

٢-مجمع ألبيان ٣-٤: ٩٠ عن ابي جعفر الْكِيَّلَا، وفيه: ١وهو لايعلم إسلامه؟.

٣- الكافي ٧: ٤٦٢، الحديث: ١٥، عن أبي عبد الله الله .

٤ ـ العيَّاشِي ١ : ٢٦٣، الحديث: ٢٢٠، عنَّ ابي الحسن اللَّجَلِّ.

٥- الخصال ١ : ١٣٤ ، الحديث: ١٤٥ ، عن أمير المؤمنين اللهج.

٦- مجمع البيان ٣-٤: ٩١، عن أبي عبدالله اللهجر.

٨\_العبَّاشي ١ : ٢٦٢، الحديث: ٢١٧؛ و ٢٦٣، الحديث ٢١٨، عن أبي عبدالله اللُّكِمْ.

وَبَيْنَهُ مِمِيثَنَّ ﴾ : عهد ﴿ فَلِ يَدُّ مُسَلِّمَةُ إِنَى أَهَ لِهِ ، وَتَعْدِيرُ رَفَبَةٍ مُّوْمِنَةٌ فَمَن لَمْ يَجِدُ ﴾ رقبة ﴿ فَصِينَامُ شَهْرَيْنِ مُتَكَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ .

قال: "إن كان على رجل صيام شهرين متتابعين فافطر أو مرض في الشهر الأوّل، فإنّ عليه أن يعيد الصّيام، و إن صام الشهر الأوّل وصام من الشّهر الثّاني شيئاً، ثمّ عرض له ما له فيه عذر، فعليه أن يقضى ١٠. أقول: يعني يقضى ما بقي عليه.

﴿ وَمَن يَقْتُلُمُ وَمِنَا مُتَعَمِداً فَجَزا وَ مُجَهَنَّمُ خَلِداً فِيها وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَلَعَنهُ وَالْعَنهُ وَالْعَنهُ وَالْعَنهُ وَالْعَنهُ وَالْعَنهُ وَالْعَنهُ وَالْعَنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللهُ الللللّهُ الللهُ الللللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللهُ الللللللهُ الللللللهُ اللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللللللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللللهُ الللهُ الللللللهُ اللللّهُ اللللللهُ اللللهُ اللللللهُ الللللللهُ الللهُ اللللهُ اللله

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَ إِذَاضَرَ شَعْرِفِى سَهِيلِٱللّهِ ﴾ : سافرتم للغزو ﴿ فَتَبَيَّنُوا ﴾ : فاطلبوا بيان الأمر و ميزوا بين الكافر و المؤمن . و على قراءة : " فتثبّتوا " ه : توقّفوا و تانّوا حتى تعلموا من يستحق القتل . و المعنيان متقاربان ، يعني : لا تعجلوا في القتل لمن أظهر إسلامه ظناً منكم بانّه لا حقيقة لذلك .

﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَنَ أَلَقَى ٓ إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَامَ ﴾ : الانقباد. و في قراءة الصَّادق اللَّيَّة، يعني : لمن حيّاكم بتحيّة السَّلام. ﴿ لَسَّتَ مُوّمِنًا ﴾ و إنّما فعلت ذلك خوفاً من القتل ﴿ تَبَّتَغُونَ لَمْ حَيّاكم بتحيّة السَّلام. ﴿ لَسَّتَ مُوّمِنًا ﴾ و إنّما فعلت ذلك خوفاً من القتل ﴿ تَبَّتَغُونَ

١- الكافي ٤: ١٣٩ ، الحديث: ٧، عن أبي عبدالله اللك.

٢ ـ معانيُّ الاخبار : ٣٨٠، الحديث: ٥، عَن آبي عبد الله اللجَّة.

٣ ـ في المصدر: قمن أمر الدنياة.

٤ ـ الكَّافي ٧: ٢٧٦ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله اللَّجْلا .

٥ ـ مجمع البيان ٢ ـ ٤: ٩٤ .

عَرَضَ الْحَيَوْةِ الدِّنْيَا﴾: تطلبون ماله الذي هو حطام سريع الزّوال، و هو الذي يبعثكم على العجلة و ترك التّنبّت. ﴿ فَعِندَ اللّهِ مَغَانِهُ كَثِيرَةً ﴾ تغنيكم عن قتل امثاله لماله ﴿ كَذَالِكَكُنْتُ مِ مِن قَبَلُ امثاله لماله ﴿ كَذَالِكَكُنْتُ مِ مِن قَبَلُ اللهِ اللهِ

القمي: نزلت في أسامة بن زيد حين بعثه رسول الله صلّي الله عليه و آله في خيل إلى بعض اليهود ليدعوهم إلى الإسلام، وكان رجل من اليهود يقال له «مرداس» في بعض القرى، فلمّا أحسّ بالخيل، جمع أهله و ماله و صار في ناحية الجبل، فأقبل يقول: أشهد أن لا إله الآالله، و أشهد أنّ محمداً رسول الله، فمّر به أسامة، فطعنه فقتله، فلمّا رجع إلى رسول الله أخبره بذلك، فقال: أفلا شققت الغطاء عن قلبه ؟ لا ما قال بلسانه قبلت، و لا ما كان في نفسه علمت، فحلف أسامة أن لا يقاتل أحداً شهد الشهادتين، فتخلف عن أمير المؤمنين للمُبلاً في حروبه ".

١ ـ في (ب) و (ج): افحصنت.

٢\_ في المصدر: أفلا شققت ا.

٣\_القّمَى ١ : ١٤٨ .

٤\_مجمع البيان ٢٤٤: ٩٧-٩٦.

و نَصَحَتُ جُيُوبِهِم ' ، و هوت أفئدتهم إلى الجهاد، و قد منعهم من المسير ضرر "أو غيره" ٢ . ﴿ وَفَضَّلَ أَفَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَعِدِينَ أَجِرًا عَظِيمًا ﴾ .

﴿ دَرَجَنْتِ مِنْهُ وَمَنْهُ وَرَخْمَةً وَكَانَ الله فضل الله فضل الله فضل الله فضل الله فضل الله فضل المجاهدين على القاعدين سبعين درجة ، بين كل درجتين مسيرة سبعين خريفاً للفرس الجواد المضمر "".

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنَهُ عَمْ الْمَلَكِيكَةُ ﴾ . يحتمل الماضي و المضارع . ﴿ ظَالِينَ أَنفُسِهِ مَا أَلُوا فِي اَن سَي من امردينكم؟ ﴿ قَالُ وَالْمَا مُسْتَضَعَ فِيرَ فِي اَلَانَ الله عَن ارضنا و بلادنا ، بكشرة عددهم و قوتهم ، و يمنعوننا من الإيمان بالله و اتبّاع رسوله . ﴿ قَالُوا أَلُ الله عَلَى أَرْضُ اللّهِ وَاسِمَ الله وَ الله الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله الله وَ كتاب الله واسع ، فتنظروا فيه ٥ . " مستضعفين " أي : لم نعلم مع مَنِ الحَقّ ، " ارض الله واسعة " أي : دين الله و كتاب الله واسع ، فتنظروا فيه ٥ .

اقول: هذا تاويل و ذاك تفسير . ورد: • لا يقع اسم الاستضعاف على من بلغته الحجّة فسمعتها أذنه و وعاها قلبه ، ٦ .

﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَآهِ وَٱلْوِلْدَانِ لَايَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً ﴾ «يدفعون بها

١-رجل ناصح الجَيِّب: لاغشٌ فيه. تقيّ القلب. القاموس المحيط ١: ٢٦١؛ والصّحاح ١: ٤١١ (نصح). ٢-جوامع الجامع ١: ٢٨١، عن النّبيّ ﷺ.

٣ مجمع البيان ٢٠٤: ٩٧.

٤\_البيضاوي ٢:١١١.

٥\_القمّى: ١٤٩٠.

٦\_نهج البلاغة (للصبحي الصالح): ٢٨٠، من خطبة: ١٨٩.

الكفر». كذا ورد ا. ﴿ وَلَا يَهْتَ سَدُونَ سَبِيلًا ﴾ قال: "إلى الإيمان، لايستطيع أن يؤمن ولا يكفر؛ الصبيان و من كان من الرّجال و النّساء على مثل عقول الصبيان ؟ . و قال: «البَلْهاء في خِدْرِها "، و الخادم، تقول لها: صلّي فتصلّي لا تدري إلا ما قلت لها، و الجليب ألّذي لا يدري إلا ما قلت له، و الكبير الفاني، و الصّغير » . و في رواية: «لا يستطيعون حيلة إلى النّصب فينصبون، و لا يهتدون سبيلاً إلى الحق، فيد خلون فيه ؛ يستطيعون حيلة إلى النّصب فينصبون، و لا يهتدون سبيلاً إلى الحق، فيد خلون فيه ؛ مؤلاء يدخلون الجنّة باعمال حسنة و باجتناب الحارم الّتي نهى الله عنها، و لا ينالون آ منازل الأبرار» لا .

﴿ فَأَوْلَيْكَ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ ۚ وَكَاكَ ٱللَّهُ عَفُوًّا غَفُورًا ﴾ .

﴿ وَمَن مُ الْحَرِهِ وَمَن مُ الْحِرِهِ : يفارق أهل الشرك ﴿ فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴾ : في منهاج دينه ﴿ يَجِدُو الْأَرْضِ مُرَغَ السَمَاكِيْرَ ﴾ : متحولاً من الرغام، وهو التراب و مخلصاً من الضلال . ﴿ وَسَعَةً ﴾ في الرزق و إظهار الدّين . ﴿ وَمَن يَغْرُجُ مِن اللّهِ عِرالِ اللّهُ وَرَسُّ وَلِيهِ فُسَمَّ اللّهُ عَلَى اللّهِ وَرَسُّ وَلِيهِ فُسَمَّ اللّهُ عَلَى اللّهِ وَرَسُّ وَلِيهِ فُسَمَّ اللّهُ عَلَى اللّهِ وَرَسُّ وَلِيهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

١ و٢ــ الكِافي ٢ : ٤٠٤، الحديث : ٣، عن ابي جعفر اللَّجَلَّا.

٣-الخدر بالكسر ستر اعد للجارية البكر في ناحية البيت، و الجمع: خُدُور. و جارية مُخَدَّرةً: إذا الزمت الحَدر. المجمع البحرين ٣-٢٨٣ خَدرًا و في الحديث: اعليك بالبَلُهااء! قلت: و ما البَلُهااء؟ قال: دَوات الحدود العفائف. مجمع البحرين ٣:٣٤٣ (بله).

٤ ـ الجليب: الَّذِي يجلب من بلد إلَّى آخر . أمنه قدَّه في الصَّافي ١ : ١٤٥٥.

٥ ـ معانى الاخبار : ٢٠٣، الحديث: ١٠، عن ابي جعفر الليِّلا.

٦ـ في «ألف»: الاينازلون منازل الابرار».

٧ معَّاني الاخبار: ٢٠١، الحديث: ٥، عن أبي عبد الله الله.

٨- المجمع ٣-٤: ١٠٠ .

﴿ وَإِذَا ضَرَبُ الْمُ فِي الْأَرْضِ ﴾ : سافرتم ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْ بُ اللهُ أَنْ نَفَ مِمْ وُأَمِي الصَّلُوةِ ﴾ بتنصيف الرّباعيات. قيل: كأنهم القوا الإتمام وكان مظنة لأن يخطر ببالهم أنّ عليهم نقصاناً في التقصير، فرفع عنهم الجناح لتطبب نفوسهم بالقصر ويطمأنوا إليه القال: «التقصير في السّفر واجب كوجوب التّمام في الحضر» للموفي رواية: «فرض المسافر ركعتان غير قصر» لله في ذلك الوقت، فإن كَفَرُونَ ﴾ في انفسكم أودينكم، و هذا الشّرط باعتبار الغالب في ذلك الوقت، فإن القصر ثابت في حال الأمن أيضاً. ﴿ إِنَّ ٱلْكَفِرِينَ كَانُوا لَكُرُعَ لَلْ الوقت، فإن العداوة.

﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِم ﴾: في اصحابك الضاربين في الارض، الخائفين عدّوهم أن يغتروهم ﴿ وَأَقَمَتَ لَهُمُ الصَّكَوَةَ ﴾ بان تؤمّهم ﴿ فَلْنَقُمْ طَآ إِفَكَةٌ مِنْهُم ﴾: من اصحابك ﴿ مَعَكَ وَلْيَأْخُدُوا أَسْلِحَتُهُم فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآيكُم ﴾ يحرسونكم ﴿ وَلْتَأْتِ طَآ بِفَةُ أُخْرَكَ لَمْ يُعْمَلُوا فَلْيُعَمَلُوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا حِذْرَهُم ﴾ : تحرزهم و تسقظهم ﴿ وَأَسْلِحَتُهُم ﴾ : تحرزهم و تسقظهم ﴿ وَأَسْلِحَتُهُم ﴾ .

ورد في بيان صلاة الخوف: «أنّ طائفة تقوم بإزاء العدّو، و أخرى خلف الإمام، يصلّي بهم ركعة، ثمّ يقومون فَيَمثُلُ ؟ الإمام قائماً حتّى يتمّ من خلفه صلاتهم وينصرفوا إلى العدوّ، فيجيء الطّائفة الأولى، فيصلّي بهم الإمام ركعة الثّانية و يسلم، ثمّ يقوم

١ ـ البيضاوي ٢ : ١١٣ .

٢- من لايحنضره الفقيم ١ : ٢٧٨، الحديث: ١٢٦٦ ؛ و العيّاشي ١ : ٢٧١، الحديث: ٢٥٤، عين أبي جعفر الليّلا.

٣-الذَّرُ المنشُور ٢: ٦٥٧؛ والعبَّاشي ١: ٢٧١، الحديث: ٢٥٤ و٢٥٥، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليهما السّلام.

عليهما السّلام . ٤- مَثَلَ الرَّجلُ يَعثُلُ مَقُولًا : إذا انتصب قائماً . مجمع البحرين ٥ : ٤٧١ (مثل) .

من خلفه فيتمون صلاتهم " . ﴿ وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغَفُلُونَ عَنَ اَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُو فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَّيْلَةً وَحِدَةً وَلَاجُنَاعَ عَلَيْحَكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن مَطَرٍ أَوْكُنتُم مَرْضَى أَن تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ ﴾ رخصة لهم في وضعها إذا ثقل عليهم اخذها . ﴿ وَخُذُوا حِذْرَكُمْ ﴾ كيلا يهجم عليكم العدو . ﴿ إِنَّ اللهَ أَعَدَّ لِلْكَنفِرِينَ عَذَا بَاهُمِينًا ﴾ .

﴿ فَإِذَا قَصَيَتُ مُ الصَّلَوْةَ ﴾ : فرغتم منها و انتم محاربوا عدوكم ﴿ فَأَذَ كُرُواْ اللَّهَ قِيلَمُا وَقُعُودًا وَعَلَى الله ينصركم على عدوكم وقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُم ﴾ : ادعوا الله في هذه الاحوال، لعل الله ينصركم على عدوكم ويظفركم بهم. ﴿ فَإِذَا الطَّمَا أَنَتُم ﴾ : فإذا استقررتم في أوطانكم ﴿ فَأَقِيمُوا الصَّلَوَةُ ﴾ : فاتموا الصّلاة التي اذن لكم في قصرها و تخفيفها حال السّفر و الخوف، و اتموا حدودها. ﴿ إِنَّ الصَّلَوة كَانَتَ عَلَ المُوقِمِنِينَ كِتَنَاكُم مَّ وَقُوتًا ﴾ قال : المفروضا، ٢.

﴿ وَلَا تَهِ مُوا فِي آبِيغَا أَلْقُورُ ﴾ : لا تضعفوا في طلبهم ﴿ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ ﴾ مَا ينالكم من الجراح منهم ﴿ فَإِنَّهُ مُ يَأْلُمُونَ ﴾ ايضا مَا ينالهم من ذلك ﴿ كَمَا تَأْلُمُونَ وَرَجُونَ مِنَ اللّهِ مَن الجراح منهم ﴿ فَإِنَّهُ مَ يَالُمُونَ ﴾ أيضا مَا ينالهم من ذلك ﴿ كَمَا تَأْلُمُونَ وَ أَحرى على حربهم و مَالاَ يَرْجُونَ ﴾ من إظهار الدّين و استحقاق الثواب، فانتم أولى و احرى على حربهم و قتالهم، منهم على قتالكم . ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا ﴾ بمصالح خلقه ﴿ حَرِيمًا ﴾ في تدبيره إيّاهم.

القمّي: إنّ النّبي ﷺ لما رجع من وقعة أحدُو دخل المدينة، نزل عليه جبرئيل، فقال: يا محمّد إنّ الله يامرك أن تخرج في أثر القوم، ولا يخرج معك إلاّ من به جراحة، فأقبلوا يضمدون " جراحاتهم ويداوونها، فنزلت " ولا تهنوا " الآية ؛ و قوله " إن يسسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله " إلى قوله " شهداء " ؛ فخرجوا على ما بهم من

١-الكافي ٣: ٢٥٥، الحديث: ١ عن أبي عبد الله اللَّيِّة، مع تفاوت في العبارة.

٢- من لايحضره الفقيه ١ : ١٢٥، الحديث: ١٠٦، عن أبي عبدالله للتبكر؛ و العيّاشي ١ : ٣٧٣، الحديث: ٢٥٩، عن أبي جعفر للتبكر.

عنِ أبي جعفر للثِّلِةِ. ٣ ـ ضَمَدَ الجُرْح يَضْمُدُهُ و يَضْمُدُه و ضَمَّدَه: شَدَّه بالضَّمادة و هي العصابة. القاموس المحيط ٢: ٣٢١ (ضمد).

٤ ـ عطفٌ على: ﴿وَلَا تَهِنُوا ا أَيِّ : وَ نَزَلْتُ ﴿ وَلَا تَهْنُوا ۚ الَّآيَةِ وَ نَزَلْتَ : ﴿إِنْ يُمسسكم ﴾ الآية .

الألم و الجراح ١.

﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنْنَبِ وَٱلْحَقِي لِتَحَكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاصِ عِمَا آرَنْكَ ٱللَّهُ : بما عرفك و أوحى به إليك. قال: قما فوض الله إلى أحد من خلقه إلا إلى رسول الله و إلى الائمة عليهم السّلام، ثمّ تلا هذه الآية. قال: وهي جارية في الأوصياء " . ﴿ وَلَا تَكُن لِلَّهُ آلِمِيْنِينَ ﴾ : لاجلهم و الذّب عنهم ﴿ خَصِيمًا ﴾ للبراء.

﴿ وَاسْتَغْفِرِ اللّهَ إِلَكَ اللّهَ كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ . القمّي ما ملخصه: إنّ بني أبيري : بشيراً و مبشراً و بشراً و كانوا منافقين ـ نقبوا على عمّ قَتَادَة بن النّعمان ، فاخرجوا طعاماً و سيفاً و درعاً ، فشكى قتّادة ذلك إلى رسول الله على الله الله الله الله و كان لبيد مؤمناً ، فخرج عليهم بالسيف و قال: اترمونني بالسرق و انتم أولى به مني ؟ و انتم المنافقون تهجون رسول الله و تنسبون الهجاء إلى قريش ، فداروه ؛ ثمّ جاء رجل من رهط بني أبيرق و كان منطيقاً بليغاً \_ إلى رسول الله على فقال: إنّ قتادة عمد اللي اهل بيت منا ، أهل شرف و حسب و نسب ، فرماهم بالسرق ؛ فاغتمّ رسول الله وعاتب قتادة عتاباً شديداً ، فاغتمّ قتادة ، و كان بدرياً ، فنزلت الآيات ؟ .

﴿ وَلَا يُحْدِلُ عَنِ ٱلَّذِينَ يَغْتَ انُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ أَللَهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ خَوَّانًا أَيْهِمًا ﴾ .

﴿ يَسَـنَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَمَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ ﴾ : يدبرون و يزورون باللّيل ﴿ مَا لَايْرَمْنَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ : من رمي البريء . ﴿وَكَانَ اللَّهُ بِمَايَعْمَلُونَ يُحِيطُنا﴾ .

﴿ هَكَأَنتُمْ هَكُولُآهِ جَلَدَلْتُمْ عَنْهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَ افَ مَن يُجَدِلُ ٱللَّهَ عَنْهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ

أَم مَّن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴾: محامياً عنهم يحميهم عن عذاب الله.

١\_القمّي ١ : ١٢٤\_١٢٥ .

٢- الكافي ١ : ٢٦٧، الحديث: ٨، عن أبي عبدالله الله.

٣۔القمَی ۱: ١٥٠\_ ١٥١ .

٤ ـ في أدب و (ج): امن عذاب الله).

﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَمًا﴾: قبيحاً يسوءبه غيره ﴿ أَوْيَظْلِمْ نَفْسَهُ ﴾ بما يختص به، و لا يتعدّاه ﴿ ثُمَّ يَسَتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ عَلَقُورًا رَّجِيمًا ﴾. قال: امن أعطى الاستغفار لم يحرم المغفرة » أ. ثمّ تلا الآية.

﴿ وَمَن يَكْسِبُ إِنْمَا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ عَلَى نَفْسِهِ. وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾.

﴿ وَمَن يَكُسِبْ خَطِيتَهُ ﴾ : ذنباً على غير عمد ﴿ أَوْلِمُنَا ﴾ : ذنباً تَعَمَّدَهُ ﴿ ثُمَّ يَرْدِ بِهِ ، بَرِيَّ افَقَدِ آخَتَمَلَ بُهَّتَنَا وَإِثْمَا مُّبِينًا ﴾ .

﴿ وَلَوْلَا فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ ﴾ بإعلام ما هم عليه بالوحي ﴿ فَمَتَ طَآبِفَةٌ مِّنَهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ وَ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَ مَا يَعْمُرُونَكَ مِن القصد فيه إلى نفي همهم بل إلى نفي تأثيره فيه . ﴿ وَمَا يُعْمُرُونَكَ مِن اللّهُ عليهم ﴿ وَمَا يَعْمُرُونَكَ مِن اللّه عليهم ﴿ وَمَا يَعْمُرُونَكَ مِن اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَمَا يُعْمُرُونَكَ مَا لَهُ مَن وَ باله عليهم ﴿ وَمَا يَعْمُرُونَكَ مِن اللّهُ عَلَيْهُمْ وَمَا يَعْمُرُونَكَ مَا لَهُ مَن وَ باله عليهم ﴿ وَمَا يَعْمُرُونَكَ مَا لَهُ مَن وَ بالله عليهم ﴿ وَمَا يَعْمُرُونَكُ مَا لَهُ مَن اللّهُ عَالَمُ اللّهُ عَاصِمك و ناصرك ﴿ وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبُ وَالْحِكُمُ اللّهُ عَلَيْكَ مَا لَهُمْ وَكُلُونَ اللّهُ عَاصِمك و ناصرك ﴿ وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبُ وَالْحِكُمُ اللّهُ عَلَيْكَ مَا لَهُمْ اللّهُ عَلَيْكَ مَا لَهُ اللّهُ عَلَيْكَ مَا لَهُمْ وَكُلُونَ اللّهُ عاصمك و ناصرك ﴿ وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبُ وَالْحِكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ مَا لَهُمْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ مَا لَهُمْ اللّهُ عَلَيْكُ مَا لَهُ عَلَيْكُ مَا لَهُ عَلَيْكُ مَا لَهُمْ وَكُونَ اللّهُ عَلَيْكُ مَا لَهُ عَلَيْكُ مَا لَهُ عَلَيْكُ مَا لَهُ عَلَيْكُ مَا لَهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ مَا لَهُ عَلَيْكُ مَا لَهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ مُنْ اللّهُ عَلْمُ لَا اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَالْكُولُكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَالْحُلُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ

ورد: "إنّ أناساً من رهط بشير الأدنين قالوا: انطلقوا بنا إلى رسول الله عَنْ نكلمه في صاحبنا و نعذره، فإنّ صاحبنا بريء، فلمّا انزل الله. "يَسْتَخْفُونَ مِنَ النّاسِ" الآية، اقبلت رهط بشير، فقالت: يا بشير استغفر الله وتب من الذّنب. فقال: والّذي احلف به ما سرقها إلاّ لبيد، فنزلت "و مَنْ يَكْسِبْ خَطينَة" الآية. ثمّ إنّ بشيراً كفر و لحق بمكة. وأنزل الله في النّفر الذين أعذروا بشيراً و أتوا النّبيّ ليعذروه: "ولو لا فَضْلُ الله عَلَيْك" الآية. و نزل في بشير و هو بمكة: "و مَنْ يُشاقِق الرّسُولَ مِنْ بَعْدِما تَبَيّسَ لَهُ الْهَدُى" الآية. » ".

١-نهج البلاغة (للصّبحي الصّالح): ٤٩٤، الحكمة: ١٣٥؛ والخـصال ٢٠٢١، الحمديث: ١٦، عن ابي عبدالله لللله .

٢\_النِّساء(٤); ١٠٨.

٣- النّساء (٤) : ١١٢ .

٤\_ النّساء (٤): ١١٥.

٥ ـ القمّى ١ : ١٥٢ ، عن أبي جعفر الثلَّة .

و ورد في تأويل "إذ يبيّتون": «فلان وفلان والجرّاح ١٠. و في رواية: «المغيّرون الكلم عن مواضعه بعد فَقْد رسول الله عليه المعالم عن مواضعه بعد فَقْد رسول الله الله الله الله الله الله و النّصارى من تغيير التّوراة والإنجيل، ٣.

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ ﴾ : يخالفه ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُ ٱللَّهُ دَىٰ ﴾ : ظهر له الحق ﴿ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ : ما هم عليه من الدّين الحنيفي ﴿ نُولِدٍ مَا تُولَى ﴾ : نجعله والياً لما تولّى من الضّلال بان نخذله و نخلّي بينه و بين ما اختاره ﴿ وَنُصَّلِهِ مَهَمَّتُم وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ . القمّي : نزلت في بشير ٩ كما مرّ .

﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءٌ ﴾ . كرَّره لقصة بشير او

١- الكافي ٨: ٣٣٤، الحديث: ٥٢٥، عن أبسي الحسسن لللله. والجسراح: هو أبو عُبَيْدَة الجسراح، كسما في المصدر.

٢-الأُوَّد: العوج، أقام أوَّدَهُ: أي عوَّجه. مجمع البحرين ٣:٩ (أود).

٣-الاحتجاج ١ : ٣٧١، عن أميرًالمؤمنين اللَّجُدُّ .

٤ - الكافي ٤ : ٣٤، الحديث : ٣، عن أبي عبدالله الله .

هـ في «الفَّ» و اجه: ابان تسمع».

٦- الْحَبِيثُ، صَدَّ الطَيْب، يقال: خَبُثُ الشّيء خُبُثاً من باب قَرُبَ و خَبَاثَةً: ضدَّ طاب. مجمع البحرين ٢ : ٢٥١ (خبث).

٧- الخصال ١ : ٨٧، الحديث: ٢٠، عن أمير المؤمنين لللله عن النَّبيُّ مُثلًا .

٨\_القمِيّ ١ : ١٥٢، عن أميرالمُؤمنين اللَّبُلار.

٩\_القمَّى ١ : ١٥٢، عن أبي جعفر الثُّبُّة.

للتَّاكيد. ﴿ وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْضَلَّ ضَلَابَعِيدًا ﴾.

﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عِنَى اللّهِ مَا يعبدون من دون الله ﴿ إِلّا إِنَكُا ﴾ قيل: يعني اللآت والعزى و منات الثّالثة الأخرى و إساف و نائلة ، كان لكلّ حيّ صنم يعبدونه و يسمّونه أنثى بني فلان ١٠ . روي ١٠ : «كان في كلّ واحدة منهن شيطانة أنثى تشراءى للسَّدَنَة ٣، وتكلّمهم، و ذلك من صنيع إبليس، وهو الشيطان الذي ذكره الله و لعنه ٤٠ . ﴿ وَإِن يَدُعُونَ إِلّا شَيطَانُنَا مَرِيدًا ﴾ لانه الذي أمرهم بعبادتها و أغراهم عليها. والمريدُ : الخارج عن الطّاعة .

﴿ لَعَنَهُ اللّهُ ﴾: ابعده عن الخير ﴿ وَقَالَمَ ﴾ اي: الشّيطان ﴿ لَأَ يَّخِذُنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَقْرُوضًا ﴾: قُدِّرَ لي و فُرِضَ ؛ قاله عداوة و بغضاً. روي: "في هذه الآية من بني آدم تسعة و تسعون في النّار و واحد في الجنّة ، ". و في رواية: "من كلّ الف واحد لله وسايرهم للنّار و لإبليس ، ".

﴿ وَلَأُضِلَنَهُم ﴾ عن الحق ﴿ وَلَأَمْنِيَنَهُم ﴾ الأماني الباطلة ، كطول العمر ، و ان لا بعث ولا عقاب ﴿ وَلَا مُرنَهُم فَلِنُبَيّكُنَّ ءَاذَانَ ٱلْأَنْعَنِم ﴾ . قيل : كانوا يَشُقُون آذانها إذا وَلَدَتْ خمسةَ أَبطُن والخامس ذَكَرٌ ، وحرّموا على انفسهم الانتفاع بها ٧ . و في رواية : اليقطعن الأذن من أصلها ٩ . ﴿ وَلَا مُرنَهُم فَلِكُغَيْرٌ نُ خَلْق الله عَلَيْها لاتبديل الخلق الله و أمره ، ويؤيده قوله سبحانه : " فِطْرَةَ اللهِ اللهِ قَطَرَ النّاسَ عَلَيْها الاتبديل الخلق الله من دون إذن من الله ، ولعله بندرج فيه كل تغيير لخلق الله من دون إذن من الله ،

١\_البيضاوي ٢ : ١١٧ .

٢ في إبُّه: "ورد مقطوعاً؟؛ وفي "ج؟: "وردا.

٣-السَّدَنَّة جمع سنادن ـ بكسر الدَّالَ ـ : خادم الكعبة أو بيت الصَّنم . القاموس المحيط ٤ : ٢٣٥ (سده) .

٤ ـ مجمع البيان ٣ ـ ١١٢:٤ ، عن أبي حمزة الثّمالي في تفسيره.

٥ و ٦- المصدر: ١١٣، عن النَّبِيُّ ﷺ.

٧\_الكشَّاف ١ : ٥٦٤.

٨ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤: ١١٣، عن أبي عبدالله اللك.

٩- المصدر ، عن أبي عبدالله الله لل والأية في سورة الرّوم(٣٠): ٣٠.

كفقتهم اعين الفحل الذي طال مكثه عندهم و إعفائه عن الرّكوب، و خصاء العبيد و كلّ مثلة؛ ولا ينافيه التّفسير بالدّين والأمر، لأنّ ذلك كلّه داخل فيهما. ﴿ وَمَن يَتَّخِ ذِ الشّيطَانَ وَلِيتًا مِن دُونِ أللّه ﴾ بان يؤثر طاعته على طاعة الله ﴿ فَقَدَ خَسِرَ خُسُرا نَا مُبِينًا ﴾ إذ ضيّع رأس ماله و بدّل مكانه من الجنّة بمكانه من النّار.

﴿ يَعِدُهُم مَا لا يُنْجِزُ ﴿ وَيُمَنِيهِم مَا لاينالون ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا عُهُولًا ﴾ وهو إظهار النّفع فيما فيه الضّرر. وهذا الوعد إمّا بالخواطر الفاسدة أو بلسان اوليائه.

ورد: المّا نزلت هذه الآية: " وَالّذينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظُلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ " ٢ ، صعد إبليس جبلاً بمكة يقال له تَوْر ، فصرخ باعلى صوته بعفاريته ، فأجتمعوا إليه فقالوا: يا سيّدنا لم دعوتنا؟ قال: نزلت هذه فَمَنْ لها؟ قام عفريت من الشياطين فقال: أنا لها بكذا و كذا. قال: لَسْتَ لها. فقام آخر ، فقال مثل ذلك ، فقال: لست لها. فقال الوسواس الخنّاس: أنا لها. قال: بماذا؟ قال: اعدهم و أمنيهم فقال: لنت لها. فوكله حتى يواقعوا الخطيئة ، فاذا واقعوا الخطيئة انسيتهم الاستغفار . فقال: انت لها. فوكله بها إلى يوم القيامة " ".

﴿ أُولَكِيكَ مَأْوَلَهُ مُ جَهَنَّمُ وَلَا يَجِدُونَ عَنَّهَا يَجِيصُنا ﴾: معدلا و مهرباً.

﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ سَكَنُدْ خِلْهُ مْجَنَّاتٍ بَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهِهَا ٱبْدَا وَعَدَ ٱللَّهِ حَقًا وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ﴾. تاكيد بليغ.

﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَ لَا آَمَانِيَ آَهِلِ ٱلْكِتَنْبِ ﴾. القمّي: ليس ما تتمنّون أنتم ولا أهل الكتاب، يعني أن لاتعذّبوا باعمالكم ، ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوّءً الجُمْزَ بِهِ ٤ عاجلاً أو آجلاً. ورد: «إنّ الله تعالى إذا كان من أمره أن يكرم عبداً و له ذنب ابتلاه بالسّقم، فإن لم يفعل

١- الْفَقُولُ - بالهِمزِة - : الشِّقّ، يقالُ: فَقَأْتُ عَيّنَهُ أي : شَقَقْتُها . مجمع البحرين ٢ : ٣٣٢ (فقا) .

٢\_آل عمران(٣): ١٣٥.

٣-الامالي (للصَّدوق): ٣٧٦، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله اللَّيُّة.

٤-القمّي ١ : ١٥٣، و فيه: البافعالكم.

ذلك به ابتلاه بالحاجة. فإن لم يفعل ذلك به شدّد عليه الموت، ليكافيه بذلك الذّنب» الله و لا يَجِد لَهُ في لذلك الذّنب، الله في وَلَا يَجِد لَهُ في الله الله الله عنه العداب. الفسسه في من واليه في وَلَا نَصِيرًا ﴾ يدفع عنه العذاب.

﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ ﴾ : بعضها ﴿ مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُوَمُؤْمِنٌ فَأَوْلَئَهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ بنقص شيء من الثواب.

﴿ وَمَنَ أَحْسَنُ دِينَا مِّمَنَ أَسْلَمَ وَجَهَهُ لِلَهِ ﴾ : اخلص نفسه له ﴿ وَهُوَ مُحَسِنٌ ﴾ : آتِ بالحسنات . و ورد : «الإحسان أن تعبد الله كانك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنّه يراك ؟ . ﴿ وَأَتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ ﴾ التي هي دين الإسلام والمتفق على صحتها . يعني اقتلاى بدينه وبسيرته و طريقته ﴿ وَنِيفًا ﴾ : مايلاً عن سائر الاديان ﴿ وَأَتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلاً ﴾ .

قال: «لانّه لم يُرِد أحداً و لم يسال أحداً قطّ غيرالله» ". و في رواية: «لكثرة سجوده على الأرض» أ. و في أخرى: الكثرة صلاته على محمّد و أهل بيته» أ. و في أخرى: «لإطعامه الطّعام و صلاته باللّيل والنّاسُ نيام» أ.

و في أخرى: "إن الخليل مشتق من الخَلَّة والخَلَّة إنّما معناها الفقر والفاقة ، فقد كان خليلاً إلى ربّه فقيراً ، و إليه منقطعاً ، و عن غيره متعقفاً معرضاً مستغنياً ؛ و ذلك انه لما أريد قذفه في النّار فرمي به في المنجنيق ، فبعث الله إلى جبرئيل ، فقال له : أدرك عبدي ، فجاء فلقيه في الهواء ، فقال : كلّفني ما بدا لك ، فقد بعثني الله لنصرتك . فقال : بل حسبي الله و نعم الوكيل ، إنّي لااسال غيره ولا حاجة لي إلا إليه ، فسمّاه خليله أي : فقيره و محتاجه والمنقطع إليه عمّا سواه . قال : وإذا جُعل معنى ذلك من الخلّة ، وهو أنّه

١-الكافي ٢ : ٤٤٤، الحديث : ١، عن أبي جعفر اللَّهِ.

٢\_مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ١١٦ ، عن النَّبِيُّ ﷺ .

٣- علل الشرايع ١: ٣٤، الباب: ٣٢، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله عن أبيه عليهما السكام.

٤ - المصدر، الحديث: ١، عَنْ أَبِي عبدالله الكِّيدُ.

٥ المصدر، الحديث: ٣، عن على بن محمد العسكري عليهما السكام.

٦- المصدر، الحديث: ٤، عنَّ النَّبِيُّ عَلَّمُ .

قد تخلّل معانيه، و وقف على أسرار لم يقف عليها غيره، كان معناه العالم به وبأموره، ولا يوجب ذلك تشبيه الله بخلقه، الا ترون أنّه إذا لم ينقطع إليه لم يكن خليله، وإذا لم يعلم باسراره لم يكن خليله ١٠٠٨.

أقول: لاتنافي بين هذه الأخبار لاشتراكها في معنى انقطاعه إلى الله واستغنائه عمّا سواه، وإنّه الموجب لخلّته إيّاه.

﴿ وَلِلَّهِمَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ خلقاً وامراً، مُلكاً وملكاً ، فهو مستغن عن جميع خلقه، وجميع خلقه محتاجون إليه. ﴿ وَكَانَ اللّهُ بِكُلِّ شَحَة عَجِيطاً ﴾ علماً وقدرة. ﴿ وَيَسْتَقْتُونَكَ ﴾ : ويسئلونك الفتوى، أي : تبيين الحكم ﴿ فِي النِّسكَة ﴾ : في ميراثهن . قال : «سئل النّبي قَيْظٌ عن النّساء، مالهن من الميراث ؟ فانزل الله الرّبع والنّمن " . ﴿ وَلَي اللّهُ يُقَيِّ عَن النّساء ما ما المنه في شانهن ﴿ وَمَا يُتُلَى عَلَيْكُمُ فِي الْكِتنِ ﴾ : ويفتيكم في ألكِتنكُم ألكِتنكُم في ألكِتنكُم ويفتيكم ايضاً مايقراً عليكم من القرآن ﴿ فِي يَتَنكَى النّسَاء اللّهِ الايورثون الصّغير ولا المراة ، ويفتيكم أيضاً مايقراً عليكم من القرآن ﴿ فِي يَتَنكَى النّسَاء الله آيات الفرايض الّتي في وكانوا يقولون : لانورت إلا من قاتل و دفع عن الحريم . فانزل الله آيات الفرايض الّتي في وكانوا يقولون : لانورت إلا من قاتل و دفع عن الحريم . فانزل الله آيات الفرايض الّتي في أول السّورة ، وهو معنى قوله : "لاتُوتُونَهُنَّ ما كُتب لَهُنَ " ، كَا . ﴿ وَرَغَبُونَا أَن مَن عالله اللّه الله عن خلك الله عن خلك الله عني حمقاء ، فيرغب الرّجل أن يتزوّجها ولا يعطيها مالها ، فينكحها غيره من أجل مالها ويمنعها النّكاح ويتربّص بها الموت ليسرتها ؛ فنهي الله عن ذلك المالها ويمنعها النّكاح ويتربّص بها الموت ليسرتها ؛ فنهي الله عن ذلك المالها ويمنعها النّكاح ويتربّص بها الموت ليسرتها ؛ فنهي الله عن ذلك المالها ويمنعها النّكاح ويتربّص بها الموت ليسرة عليها عنهي الله عن ذلك المالها ويمنعها النّكاح ويتربّ وسَلّم المُولِي اللّه عن ذلك المالها ويمنعها النّكاح ويترب والمُولِي المُولِي المُولِي المُؤلِي المُولِي المُولِي المُولِي المُؤلِي ا

١- الاحتجاج ١٩:١، عن حسن بن علي العسكري، عن ابي عبدالله، عن النّبي عليهم السّلام.

٢\_ في وب آ: وملكاً وملكاً .

٣-القُّمِّي ٢ : ١٥٤ ، عن أبِّي جعفر اللُّبِّيِّرُ.

٤ ـ مجمع البيان ١٨:٤٠٣ أ، عن ابي جعفر اللئيلا، مع تفاوت.

٥- الدّميمة : القبيحة المنظر ، يُقالَ : دمّ الرّجل دَمّامَة : قُبُح منظره وصَغُرَ جسمه . مجمع البحرين ٦٤:٦ (دم) .

٦- القمّي ١ : ١٥٤ .

﴿ وَٱلْمُسْتَضَعَفِينَ ﴾ : ويفتيكم في المستضعفين ﴿ مِنَ ٱلْوِلْدَانِ ﴾ : من الصّبيان الصّغار أن تعطوا حقوقهم ، فإنّ فيما يتلى عليكم : "واتوا اليَتَامَى أمُوالَهُم " اكما سبق " . ﴿ وَأَن تَعَطُوا حقوقهم ، فإنّ فيما يتلى عليكم : "واتوا اليَتَامَى أمُوالَهُم " اكما سبق " . ﴿ وَأَن تَقُومُوا ﴾ : ويفتيكم في أن تقوم وا ﴿ لِليّتَنكَى بِٱلْقِسْطِ ﴾ في أنفسهم وفي أموالهم ﴿ وَمَا نَفْعَلُوا مِن خَيْرٍ ﴾ في أمر النساء والبتامي وغير ذلك ﴿ فَإِنَّ أَللّهَ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴾ . وعد لمن آثر الخير في ذلك .

﴿ وَإِن أَمْرَا أَهُ خَافَت مِن بَعْلِها ﴾: توقعت لماظهر لها من المخايل ﴿ فَشُوزًا ﴾: تجافياً عنها، وترفعاً عن صحبتها، وكراهة لها، ومنعاً لحقوقها ﴿ أَوْإِعْرَاضًا ﴾ بان يقل مجالستها ومحادثتها ﴿ فَلاَجُنكَ عَلَيْهِما أَن يُصَلِحاً بَيْنَهُما صُلْحاً ﴾. قال: «هي المراة تكون عندالرّجل فيكرهها، فيقول لها: أريد أن أطلقك، فتقول له: لاتفعل، إنّي أكره أن يشمت بي، ولكن أنظر في ليلتي فاصنع بها ماشئت، وماكان سوى ذلك من شيء فهو لك، ودَعْني على حالتي، قال: هذا هوالصلح ، أ. ﴿ وَالصَّلَح مَيْرٌ ﴾ من الفرقة وسوء العشرة. ﴿ وَأَحْبَرُتِ ٱلْأَنْفُلُ ٱلشَّح ﴾ لكونها مطبوعة عليه، فلاتكاد المراة تسمح بإعراض الزوّج عنها وتقصيره في حقها، ولا الرّجل يسمح بان يمسكها ويقوم بحقها على ماينغني إذا كرهها أو أحب غيرها. القمي: وأحضرت الشّح، فمنها من اختارته، ومنها من لم تختره آ. ﴿ وَإِن نُحْسِنُوا ﴾ في العشرة ﴿ وَثَمَّقُوا ﴾ النّشوز والإعراض ونقص الحق ﴿ وَلَاكَ اللّهَ كَانَ مِمَاتَهُ مَلُون خَيْرًا ﴾.

﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوا أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ ٱللِّسَلَهِ ﴾ قال: «ان تسوُّوا بينهنَّ في الحبَّة والمودّة

١\_ النَّساء (٤) : ٢ .

٢ في تفسير الآية: ٢ من هذه السّورة.

٣-الْخَايل، جمع المُخيَّلَة، وهي مايوقع فسي الخَيال، يعنى به الامارات. وخِلْتُ السّيءَ خيلاً ومَخيلةً : ظنتُهُ. مجمع البحرين ٥ : ٣٦٨ (خيل).

٤ - الكافِي ٦ : ١٤٥ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبدالله المريخ.

الـشّعُ: البخــل مع حـرص، فهو أشد من البخل؛ لأن البخل في المال، وهو في مال ومعروف.
 مجمع البحرين ٢: ٣٧٩ (شحح).

٦\_القمّي ١ : ١٥٥، وفيه: •ما؛ بدل •من؛ في الموضعين.

﴿ وَإِن يَنْفَرَّقَا يُغَينِ اللَّهُ كُلَّامِينَ مَنَعَيْدٍ ﴾ ببدل أو سلو ٦٠ ، ويرزقه من فيضله ﴿ وَكَانَ اللّهُ وَسِمَّا حَرَكِيمًا ﴾ .

﴿ وَلِلّهِ مَكَافِى السَّمَوَاتِ وَمَافِى الْأَرْضِ ﴾ لا يتعذر عليه الإغناء بعد الفرقة والإيناس بعد الوحشة. ﴿ وَلَقَدُ وَصَيّبَنَا الّذِينَ أُوتُوا اللّهَ كُلُم مِن فَيلِكُمْ وَإِيّبًا كُمْ آنِ التَّقُوا اللّهَ ﴾. قال: «في هذه الآية قد جمع الله ما يتواصى به المتواصون، من الاولين والآخرين، في خصلة واحدة، وهو التّقوى، وفيه جماع كلّ عبادة صالحة، وبه وصل من وصل إلى الدّرجات العُلى ، ﴿ وَإِن تُكَفّرُوا فَإِنّ يِلّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ لا يتضرر الدّرجات العُلى ، ﴿ وَإِن تَكَفّرُوا فَإِنّ يِلّهِ مَافِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ لا يتضرر

١\_الكـافي ٣٦٣، ذيل الحديث: ١؛ والعيّاشي١: ٢٧٩، الحديث: ٢٨٥؛ والقمّي١: ١٥٥؛ ومجمع البيان ٣ـ٤: ١٢١، عن أبي عبدالله اللجّة مع تفاوت.

٢-مجمع البيان ٣-٤: ٢١١، عن الصَّادقين عليهما السَّلام.

٣- المصدر؛ والدّرّ المنثور ٢ : ٧١٢.

الآيم، فيما يتعارفه أهل اللسان: الذي لازوج له، من الرّجال والنّساء. يقال: رجلٌ أيّم، سواء كان
تزوّج من قبل أو لم يتزوّج؛ والمرأة أيّم، أيضاً، بكراً كانت أو ثيباً. وإنّما قيل للمسرأة «أيّم» ولم يقل
«أيّمة»؛ لأنّ أكثر ذلك للنّساء، فهو كالمستعار. مجمع البحرين ١٦:٦ (أيم)

٥- مجمع البيان ٢٠١: ١٢١، عن ابي عبدالله، عن آباته عليهم السلام.

٦-السَّلُّوَة والسَّلُوَة: رخاءالعيش. يقال: هـو في سلوة من العيش، اي: في نعمة ورفاهيّة ورغد. مجمع البحرين ٢ : ٢٢٣؛ ولسان العرب ٢٤ : ٣٩٦ (سلا)

٧- مصباّح الشّريعة: ١٦٣، الباب: ٧٧، في الوصيّة، عن ابي عبدالله اللكلِّه.

بكفرانكم وعصبانكم، كما لاينتفع بشكركم وتقواكم، وإنّما وصّاكم لرحمته لالحاجته. ﴿ وَكَانَ اللّهُ غَيْنًا ﴾ عن الخلق وعبادتهم ﴿ حَمِيدًا ﴾ في ذاته، حُمِدَ أولم يُحْمَدُ.

﴿ وَلِلَّهِمَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ كلّ يدلّ بحاجته على غناه، وبما فاض عليه من الوجود والكمال على كونه حذيداً ﴿ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴾: حافظاً للجميع، لايعزب عنه مثقال ذرّة فيهما.

﴿ إِن يَسَأَيْذَ هِبْكُمْ ﴾ : يُفْنِكُم ﴿ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ وَيَأْتِ بِتَاخَرِ بِنَّ ﴾ مكانكم ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى

ذَلِكَ قَلِدِيرًا أَ ﴾ . روي : "لمّا نزلت هذه الآية ضرب النّبي ﷺ يده على ظهر سلمان \_ رضي الله

عنه \_ وقال : هم ، قوم هذا ، يعنى عجم الفرس ١٠ .

﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ثُوابَ الدُّنيا ﴾ كمن يجاهد للغنيسة ﴿ فَوِيدَ اللَّهِ ثُوَابُ الدُّنيا وَ اللَّهِ مُوابِ النَّوابين جميعاً من عندالله تعالى، وما باله يكتفي باخسهما ويدع اشرفهما، على أنّه لوطلب الاشرف لم يخطئه الاخس. ورد: امن كانت الآخرة همّته، كفاه الله همّته من الدّنيا ٣٠٠ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا بَعِيدًا ﴾ عالماً بالاغراض، فيجازي كلاً بنيّته.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ بِالْقِسْطِ ﴾: مواظبين على العدل، مجتهدين في إقامته ﴿ يُكَا يَهُ اللَّهِ ﴾ بالحق، تقيمون شهادتكم لوجه الله ﴿ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ ﴾: ولو كانت الشهادة على انفسكم بان تقرّوا عليها ﴿ أَوِالْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ إِن يَكُنُ ﴾ المشهود عليه اوالمشهود له المَعْفِيلًا أَوْفَقِيرًا ﴾ فلاتمتنعوا عن إقامة الشهادة للغني على الفقير على على الفقير، لاستغناء المشهود له وفقر المشهود عليه، ولا عن إقامة الشهادة للفقير على

١-مجمع البيان ٣-٤: ١٣٢ ؛ والبيضاوي ٢: ١٣٢ .

٢\_في آباد: اهمهار

٣- الخصال ١ : ١٢٩ ، الباب: ٣، الحديث: ١٣٣ ، عـن أميـرالـمؤمنين التبيُّة، وفيه: «همَّه» في الموضعين. ٤- في «الف»: «المشهود أو المشهود عليه».

الغنيّ، تهاوناً بالفقير و توقيراً للغنيّ، او خشية منه، او حشمة له ﴿ فَاللّهُ أَوْلَى بِهِ سَمّاً ﴾ : بالغنيّ والفقير وانظر لهما ﴿ فَلاَتَتّبِ سَعُوا الْهُوكَ أَن تَعَدلوا عن الحقّ، من العدول ؛ او لاجل أن تعدلوا في الشهادة، من العدل. نهى عن متابعة الهوى في إقامتها ؛ كمراعاة صداقة ، او عداوة ، او وحشة ، او عصبية ، او غير ذلك . ﴿ وَإِن تَلُومُ أَ فَال : "تبدلوا الشّهادة " ! ﴿ أَوْتُعُرِضُوا ﴾ قال : "تكتموها " ! في رواية : "إن تلووا الامر ، او تعرضوا عما أمرتم به " . ﴿ فَإِنَّ أَلِنّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ .

﴿ يَاللَّهِ وَرَسُولِهِ ، ﴾ [بعني محمد ﷺ] ؛ ﴿ وَالْكِنْكِ الَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ . ﴾ [اي : ﴿ إِلَا لَهُ وَرَسُولِهِ . ﴾ [بعني محمد ﷺ] ؛ ﴿ وَالْكِنْكِ الَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ . ﴾ [اي : القرآن] ﴿ وَالْكِنْكِ اللَّهِ وَالْإَجْدِ لَ ، او الجنس ] القرآن] ﴿ وَالْمَالِكِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ اللّهُ ا

﴿ إِنَّ الَّذِينَ مَا مَنُوا ثُمَّ كُفُرُوا ثُمَّ مَا مَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْرًا ﴾ حتى لم يبق فيهم من الإيمان شيء. قال: «نزلت في فلان وفلان وفلان آمنوا برسول الله على أول الأمر، ثمّ كفروا حين عرضت عليهم الولاية، حيث قال: من كنت مولاه فعلي مولاه، ثمّ آمنوا بالبيعة لامير المؤمنين المُنِيَّة حيث قالوا له بامرالله وأمر رسوله فبايعوه، ثمّ كفروا حيث مضى رسول الله من الميقروا بالبيعة، ثمّ ازدادوا كفراً بأخذهم من بايعوه بالبيعة لهم، فهؤلاء لم يبق فيهم من الإيمان شيء ٧٠٠ والقمّي: آمنوا إقراراً لاتصديقاً ٨.

١ و ٢ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ١٣٤ ، عن أبي جعفر اللَّجَّة .

٣ الكافي آ: ٤٢١، الحديث: ٤٥، عنَّ أبي عبدالله اللَّبَيِّر.

٤، ٥و٦ ـ مابين المعقوفات من ١٠٠٠.

٧\_العَيَّاشي آ : ٢٨١، الحديث: ٣٨٩؛ والكافي ١ : ٤٢٠، الحديث: ٤٢، عن أبي عبدالله للجُلّا. ٨\_القمّى ١ : ١٥٦.

في الموضعين. وفي رواية: «نزلت في ابن أبي سرح أ ، الذي بعثه عشمان إلى مصر ٢٠٠. ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَكُمُ وَلَا لِيَهْدِيَهُم سَبِيلًا ﴾ إلى الجنة لأنّ بصائرهم عميت عن الحق، فلايتاتي منهم الرّجوع إليه.

﴿ بَشِرِ ٱلمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَمُهُمْ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴾.

﴿ الَّذِينَ يَنَّخِذُونَ الْكَفِرِينَ أَوْلِيكَة مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ الِّعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيسَمًا ﴾ وقد كتبها لاوليائه. القمّي: نزلت في بني أُميّة حيث حالفوا على ان لايردّوا الامر في بني هاشم٣.

﴿ وَقَدْ نَزُّلُ عَلَيْتُ مُ الْكِنْدِ ﴾ : القرآن ﴿ أَنّ ﴾ : أنه ﴿ إِذَا سَمِعَنُمْ مَا يَنتِ أَلَتُو يُكُفّرُ عِهَا وَيُسْتَهُزَأُ عِهَا فَكَلَ نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَخُوسُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِوةً إِنْكُمُ إِذَا يَشْلُهُمُ ﴾ . ورد في تفسيرها : إذا سَمِعْتَ الرّجل يجحد الحق ويكذّب به ويقع في أهله ، فقم من عنده ولا تقاعده ٥٠٠ " إنّ كُمُ إذا مِثْلُهُم " في الكفر ، إن رضيتم به وإلا ففي الإثم ، لقدرتكم على الإنكار أو الإعراض . ﴿ إِنَّ أَللّهَ جَامِعُ ٱلمُنْفِقِينَ وَٱلْكَنفِرِينَ ﴾ القاعدين والمقعود معهم ﴿ فِي جَهَمُ مَجْيَدِ عَلَى الإنكار أو الإعراض . ﴿ إِنَّ أَللّهُ جَامِعُ ٱلمُنْفِقِينَ وَٱلْكَنفِرِينَ ﴾ القاعدين والمقعود معهم ﴿ فِي جَهَمُ مَجْيَدٍ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

﴿ الَّذِينَ يَكُرَبُّهُ وَنَ بِكُمْ ﴾ : ينتظرون وقوع امرٍ بكم ﴿ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتَحْ مِنَ اللَّهِ قَالُوٓا أَلَوَا كَانَ لِلْكُلَّفِرِينَ اللَّهِ قَالُوّا أَلَمُ اللَّهُ مَا عَنمتم ﴿ وَإِن كَانَ لِلْكَلَّفِرِينَ نَصِيبٌ ﴾ أَلَمْ نَكُن مَعَكُمْ ﴾ : مظاهرين لكم، فاسهموا لنا فيما غنمتم ﴿ وَإِن كَانَ لِلْكَلَّفِرِينَ نَصِيبُ ﴾

ا ـ هو عبدالله بن سعد بن ابي سرح، أسلم قبل الفتح وهاجر إلى رسول الله في وكان يكتب له، ثم ارتد مشركاً وسار إلى قريش بمكة، فلما كان يوم فتح مكة، امر رسول الله في بقتله اينما وجد، حتى لحق استار الكعبة، ففر إلى عثمان بن عفان فغيبه حتى اتى به إلى رسول الله وأسلم ثانياً. وولاه عثمان في زمانه مصر، سنة خمس وعشرين. وفتح إفريقية، فاعطاه عثمان جميع ما افاء الله على المسلمين من فتح إفريقية بالمغرب. وهو أخو عثمان من الرضاع. واسوا احواله خاتمته، حيث شهد صفين مع معاوية، على ماقيل. قراجع: تنقيح المقال ١ : ٢٨١١.

٢ ـ العيّاشي ١ : ٢٨٠، الحديث: ٢٨٧، عن الصادقين عليهما السلام، وفيه: •عبدالله بن ابي سَرْح.. ٣ ـ القمّى ١ : ١٥٦، وفيه: •خالفوا نبيّهم على أن ......

٤-وَقَعَ فَي النَّاسِ وَقَيعَةً: اغتابهم. مجمع البَّحرين ٤: ٨٠٤ (وقع).

هـ الكَافيُ ٢ : ٣٧٧، الحديث: ٨، عـن أبـي عبدالله الطبيّة؛ والعيّاشي ١ : ٢٨١، الحديث: ٢٩٠، عن أبي الحسن الرّضا للطبيّد.

من الحرب ﴿ قَالُوا ﴾ للكافرين ﴿ أَلَمُ نَسَتَحُودٌ عَلَيْكُمْ ﴾: الم نغلبكم ونتمكن من قتلكم فأبقينا عليكم. والاستحواذ: الاستيلاء. ﴿ وَنَمْنَعْكُم مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ بأن اخذلناهم عنكم، بتخييل ماضعفت به قلوبهم، وتوانينا في مظاهرتهم، وكنّا عيونا لكم حتى انصرفوا عنكم وغلبتموهم، فاشركونا فيما أصبتم. سُمّي ظفرالمسلمين فتحاً وظفرالكافرين نصيباً، لخسة حظهم. ﴿ فَاللّهُ يُعَكُمُ يُنْكُمْ مَنْوَمَ ٱلْقَيْكُمَةُ ﴾ بالحق ﴿ وَلَن يَجْعَلُ اللّهُ لِلْكُنفِرِينَ عَلَيْهَ اللّهُ لِلْكُنفِرِينَ عَلِيهًا ﴾ . قال: "يعنى لن يجعل الله لكافر على مؤمن حجة "٢.

﴿ مُّذَبَّذَ بِينَ بَيْنَ ذَالِكَ ﴾: مرددين بين الإيمان والكفر؛ من الذّبذبة وهو جعل الشيء مضطرباً، واصله: الذّب بمعنى الطرد. ﴿ لَآ إِلَىٰ هَـُوُلَآءِ وَلَآ إِلَىٰ هَـُوُلَآءٍ ﴾: يظهرون الإيمان كمايظهره المؤمنون، ولكن لايضمرونه كمايضمرون، ويضمرون الكفر كمايضمرونه الكافرون، ولكن لايظهرونه كمايظهرون. ﴿ وَمَن يُضّلِل اللّهُ فَلَن يَجِدَلَهُ مُسَيِيلًا ﴾.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَا مَنُوا لَانَذَخِذُوا الْكَنفِرِينَ أَوْلِيكَ أَمِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَّ أَثْرُبدُونَ أَن تَجْعَكُوا بِنَهِ عَلَيْكُمْ سُلَطَنَا ثُبِينًا ﴾: حجّة واضحة، فإنّ موالاة الكافرين دليل النّفاق.

﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِّكِ ٱلْأَسْفَكِلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾: في قعر جهنَّم، فإنَّ للنَّار دركات

١- تَوانَى في الامرِ: ترفّق، مجمع البحرين ١: ٤٦٥ (ونا).

٢\_عيونَ أَخْبَارِ الرَّضَا لِمُلَثِّلًا ٢ : ٢٠٤، البابُ : ٤٦، ذيل الحديث: ٥.

٣-ذيل الآية: ٩، من سورة البقرة.

٤-الكافي ٢ : ٥٠١، الحديث: ٢، عن أميرالمؤمنين اللَّكِلا.

٥ في أبُّ و (جا): اكمايضمره!.

متداركة، بعضها تحت بعض، كما أنّ للجنّة درجات متدرّجة، بعضها فوق بعض. ﴿وَلَن يَجِدَلَهُمُ نَصِيرًا﴾ يخرجهم منه.

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ ﴾ ماافسدوا ﴿ وَآعَتَصَنَمُواْ بِاللَّهِ ﴾ : وَ ثَقُوا به وتمسّكوا بدينه ﴿ وَأَخْلَصُ حُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ ﴾ : لايريدون بطاعت هم إلا وجهه ﴿ فَأُولَتُهِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ آجُرًا عَظِيمًا ﴾ .

﴿ مَّا يَفْعَكُ ٱللَّهُ يِعَذَا بِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَن ثُمٌّ وَّكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ .

﴿ لَا يَجِبُ اللّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوَءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ قال: ﴿ لايحبّ الله الشّتم في الانتصار ﴾ أ ﴿ إِلَّا مَن ظُلِمٌ ﴾ قال: ﴿ فَالاباس له أن ينتصر مِمَّن ۚ ظلمه ، بما يجوز الانتصار به في الدّين ٣٠ ، ﴿ وَكَانَ ٱللّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴾ .

﴿ إِن لَبُدُوا خَيْرًا أَوْ تُخَفُّوهُ أَوْتَعَفُّوا عَن سُوّو ﴾ مع قدرتكم على الانتقام، من دون جهر بالسوء من القول؛ وهو المقصود ذكره، وماقبله تمهيد له، ولذا رتب عليه قوله: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُواً قَدِيرًا ﴾ وهو حث للمظلوم على العفو، بعد مار خص له في الانتصار، حملاً على مكارم الاخلاق.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُ لِهِ وَرُسُ لِهِ وَرُسُ لِهِ وَرُسُ لِهِ وَرُبُ لِهِ وَرُاللَهِ و ويكفروا برسله ﴿وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ ﴾ : ببعض الانبياء ﴿وَنَكَفُرُ بِبَعْضِ كَاليهود والنّصارى ﴿وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيِّنَ ذَلِك ﴾ : بين الإيمان والكفر ﴿ سَبِيدًا ﴾ إلى الضّلالة . القمّى : هم الذين اقروا برسول الله ﷺ وانكروا بامير المؤمنين اللها ؟ .

﴿ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقَّا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَنفِرِينَ عَذَابًا مُّهِينَا ﴾.

﴿ وَالَّذِينَ مَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُ إِمِهِ وَلَمْ يُغَرِّقُوا بَيْنَ أَحَدِمِنْهُ مَ ﴾ بل آمنوا بجسميعهم

ا و٣ـ مجمع البيان ٣-٤ : ١٣١ ، عن أبي جعفر الحَثِّلا .

٢\_ في قالفَّ": "من".

٤\_القَمّى ١:١٥٧ .

## ﴿أُوْلَيْكَ سَوْفَ يُوْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾.

﴿ يَسْتَلُكُ أَهِ لَا لَكِنْكِ أَن تُغَرِّلُ عَلَيْهِ مَ كِنْبُامِنَ السَّمَ مَاءً ﴾ . روى: "إنّ كعب بن الأشرف وجماعة من اليهود قالوا: يامحمد! إن كنت نبيّا، فاتنا بكتاب من السّماء جملة ، كما أتى موسى بالتوراة جملة ، فنزلت الله ﴿ فَقَدْ مَا لُواْ مُوسَى الْكُورَة جملة ، فنزلت الله ﴿ فَقَدْ مَا لُواْ مُوسَى الْكُورَة جملة ، فنزلت الله وهو تعنتهم وسؤالهم مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا الله جَهْرة فَاخَذَته مُ الصَّاعِقة بِظُلْمِهِم ﴾ وهو تعنتهم وسؤالهم المستحيل ﴿ ثُمَّا أَعَنَذُوا المعجزات المعجزات ﴿ فَعَفَوْنَا عَن ذَالِكَ ﴾ لسعة رحمتنا ﴿ وَمَا تَيْنَامُوسَى سُلُطَنَا مُبِينًا ﴾ : حجة بينة الباهرات ﴿ فَعَفَوْنَا عَن ذَالِكَ ﴾ لسعة رحمتنا ﴿ وَمَا تَيْنَامُوسَى سُلُطَنَا مُبِينًا ﴾ : حجة بينة تبين عن صدقه .

﴿ وَرَفَعْنَا فَوَقَهُمُ الطُّورَ ﴾: الجبل ﴿ بِمِيثَنِقِهِمْ ﴾ ليقبلوه ﴿ وَقُلْنَا لَهُمُ ﴾ على لسان موسى ﴿ أَدَخُلُوا الْبَابَ مُجَدًا ﴾: باب حطة ﴿ وَقُلْنَا لَمُمْ لَاتَعَدُوا فِي السَّبْتِ ﴾: لاتتجاوزوا في السَّبْتِ ما أبيح لكم إلى ماحُرَم عليكم ﴿ وَأَخَذَنَا مِنْهُم قِيثَقًا غَلِيظًا ﴾ على ذلك.

﴿ فَيِمَا نَقَضِهِم مِّيثَقَهُمُ بِعني: فخالفوا ونقضوا، ففعلنا بهم مافعلنا بسبب نقضهم؛ و اما، مزيدة للتّاكيد. ﴿ وَكُفْرِهِم بِثَايَتِ ٱللّهِ وَقَالِهِمُ ٱلْأَنْبِيَاءَ يِغَيِّرِحَقِّ وَقَوْلِهِمُ فَلُوبُنَا غُلْفُكُ ﴾: أوعية للعلوم أوفي أكنة، كماسبق تفسيره ٢. ﴿ بَلْطَبَعَ ٱللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا فَلِيكُ ﴾ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا فَلِيلًا ﴾ .

﴿ وَبِكُفّرِهِم ﴾ بعيسى ﴿ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْبِكُمُ بَهْتَنَا عَظِيمًا ﴾ يعني: نسبتها إلى الزّنا. ورد: «إنّ رضا النّاس لايملك، والسنتهم لاتضبط، الم ينسبوا مريم ابنة عمران عليهما السّلام إلى أنّها حملت بعيسى من رجل نجّار اسمه يوسف» ٣.

﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلْمَسِــيحَ عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ رَسُـولَ ٱللَّهِ ﴾ يعنون رسول الله بزعمه.

ا ـ مجمع البيان ٢ ـ ٤ : ١٣٣ .

٢ ـ ذيل آلآية : ٨٨ من سورة البقرة .

٣- الآمالي (للصَّدوق): ٩١، المجلس الثاني والعشرون، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله الثُّيَّة.

﴿ وَمَاقَنَلُوهُ وَمَاصَلَبُوهُ وَلَكِكَن شَيِّهُ لَمُمْ ﴾. قيل: إنّما ذمّهم بمادل عليه الكلام من جرأتهم على الله، وقصدهم قتل نبيّه المؤيّد بالمعجزات القاهرة وبتجحججهم ابه، لالقولهم هذا على حسب حسبانهم أ. وقدسبق ذكر هذه القصة في آل عمران ألمَويَّ أَلَيْن أَخْلَفُوا في شَكِ مِنْ مَن مَن أَلَيْن أَخْلَفُوا في شَكِ مِنْ مَن مَن أَلَيْن أَلَيْن أَخْلَفُوا في شَكِ مِنْ مَن أَلَي مَن أَلَيْن مَا عبسى والبدن بدن بعضهم: إن كان هذا عبسى فاين صاحبنا، وقال بعضهم: الوجه وجه عيسى والبدن بدن صاحبنا، وقال من سمع منه إنّ الله يرفعني إلى السماء: رُفع إلى السماء، وقال قوم: صلب النّاسوت وصعد الله هوت على في في هذا عبد منه إنّ الله عن منه إنّ الله عنه إلى السماء ومنه إلى السماء ومنه إلى السماء ومنه إلى السماء وقال قوم:

﴿ بَلَرَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ . ردَ وإنكار لقتله . ورد: ﴿إِنَّ لِلَه بقاعاً في سماواته ، فمن عرج به إلى بقعة منها فقد عرج به إليه ، الاتسمع الله يقول في قصة عيسى بن مريم : ﴿ بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إِلَيْهِ ﴾ . ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ .

﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ عَبْلَ مَوْقِدَ ﴾ . قال: اإنه ينزل قبل يوم القيامة الى الدّنيا ، فلا يبقى أهل ملّة يهودي ولاغيره ، إلا آمن به قبل موته ، ويصلي خلف المهدي الله الله الله عنه واية: اليؤمن بمحمّد مَن الله عنه موت الكتابي ٧٠ . ورد: «ليس من احد من جميع الأديان يموت إلا رآى رسول الله وأمير المؤمنين عليهما السّلام حقّاً ، من الاولين والآخرين ٨٠ . ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾ .

﴿ فَيُظْلِّرِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَلِّيَهَا أَجِلَّتْ لَكُمْ ﴾ قال: "يعني لحوم الإبل

١-جُحْجَعَ: اقْتَخَرَ. المعجم الوسيط ١٠٧١ (جحجع). وفي اب: ابتبجَّحهم؛ وهي بمعناه.

٢\_البيضاوي ٢ : ١٢٧\_ ١٢٨ .

٣ـ ذيل الأيات: ٣٥ إلى ٥٥.

٤-البيضاوي ٢: ١٢٨.

٥ من لايحيضره الفقيه ١ : ١٢٧، ذيل الحديث: ٤؛ وعلل الشرايع ١ : ١٣٣، الباب: ١١، ذيل الحديث: ١، عن علي بن الحسين عليهما السّلام.

٦\_القُّمَى أَ : ١٥٨ ، عَن ابي جعفر اللَّبُلار

٧ مجمع البيان ٣ - ٤ : ١٣٨ - ١٣٨ .

٨\_العيَّاشي ١ : ٢٨٤، الحديث: ٣٠٣، عن ابي جعفر اللَّهِ.

والبقر والغنم، ﴿ ﴿ وَبِصَدِّهِ هِمْ عَنْ سَبِيلِ ٱللَّهِ كَيْثِيرًا ﴾ .

﴿ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَوْا وَقَدْ نُهُ وَاعَنّهُ وَأَكْلِهِ مَ أَمْوَلَ لَنَاسٍ بِالْبَطِلِ وَأَعْتَدْ نَا لِلْكَنفِرِينَ مِنْهُمَ مَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾.

﴿ لَكِينِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِرِمِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِسُنُونَ عِمَّا ٱنْسِيلِ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْسِلِكَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِعَنِي وَيَوْمِنُونَ بِالمقيمين، يعني الانبياء ٢. وقيل: بل نصب بالمدح ٣. ﴿ وَٱلْمُؤْمُونَ الزَّكُوهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ الْمَالِمُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ الْمَالِمُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ اللّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُ وَاللّهُ وا

﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكُكُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجِ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ = قال: "إنّى اوحيت إليك، كما اوحينا إلى نوح والنّبيين من بعده، فجمع له كلّ وحي الله ورد: "أعطيت السّور الطّول مكان التّوراة، وأعطيت المشين مكان الإنجيل، وأعطيت المشاني مكان الزّبور، وفضلت بالمفصل ثمان وستّون سورة الله مله . ﴿ وَأَوْحَيْسَنَا إِلَى الْمَانَ وَمَانَ وَالسّمَعِيلَ الزّبور، وفضلت بالمفصل ثمان وستّون سورة الله م . ﴿ وَأَوْحَيْسَنَا إِلَى الله مَانَ وَسَتُونَ سُورة الله وَاللّه مَانَ وَسَنّونَ مُورَاقًا وَعَيْسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَنْرُونَ وَسُلَيْمَنَ وَاللّهُ مَانَ وَاللّه مَانَ وَسَنّونَ سُورة اللّه وَاللّه وَاللّه

﴿ وَرُسُلًا ﴾ : وارسلنا رسلا ﴿ قَدْ قَصَصَىٰنَهُمْ عَلَيْكَ مِن فَبَلُ وَرُسُلَالًمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ

١-الكنافي ٢٠٦٠، الحديث: ٩؛ والعبّاشي ١: ٢٨٤، الحديث: ٣٠٤؛ والقمّي ١: ١٥٨، عن أبي عبدالله اللَّجَالْ. ٢و٣-مجمع البيان ٣-٤: ١٤٠؛ والتفسير الكبير ١١:٦:١١؛ والبيضاوي ٢:٢٩:

٤-العيَّاشي ١ : ٢٨٥، الحديث: ٣٠٥، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليهما السَّلام.

٥-الكافي ٢:١٠٦، الحديث: ١٠، عن رسول الله ﷺ، وَفيه: •الطوال؛ مكان: «الطول؛.

7-السبع الطول: البقرة، وآل عصران، والنساء، والمائدة، والانعام، والاعراف، والانفال مع التوبة؛ لانها تدعى القرينتين، ولذلك لم يفصل بينهما بسم الله الرّحمن الرّحيم. وإنّما سميّت هذه السّورة يونس، وآخرها أطول سور القرآن. وأمّا المثاني، فيهي السورة التالية للسبع الطول، وأولها سورة يونس، وآخرها النّحل. وإنّما سميّت مثاني؛ لانها ثنت الطول، أي: تلتها، فكان الطول هي المبادئ، والمثاني لها ثواني. وأمّا الماؤون، فهي كلّ سورة تكون نحواً من مائة آية، أو فويق ذلك، أو دوينه. وهي سبع أولها سورة بني إسرائيل وآخرها المؤمنون. وقيل: أنّ المائين ما ولى السبع الطول، ثمّ المثاني بعدها، وهي التي يقصر عن المائين ويزيد على المفصل. وسميّت مثاني؛ لأنّ المائين مباد لها. وأمّا المفصل، فما بعد الحواميم من قصار السور إلى آخر القرآن، طوالها من سورة محمد إلى النّبا، ومتوسطاته منه ألى الضحي، وقسماره منه إلى آخر القرآن، وسميّت مفصلاً؛ لكثرة الفصول بين سيورها بيسم الله الرّحمن الرّحيم، قراجع: مجمع البيان ٢-١٤؛ ومرآة العقول ٢٠ ا ٤٨١ وعمد المعرفة المؤمنة الرّحمن الرّحيم، قراجع: مجمع البيان ٢-١٤؛ ومرآة العقول ٢٠ ا ٤٨١.

وَكُلُّمُ أَللَهُ مُوسَىٰ تَكِلِيمًا ﴾. قال: «كان بين آدم ونوح من الأنبياء مستخفين ومستعلنين، ولذلك خفي ذكرهم في القرآن، فلم يسمّوا كماسمّي من استعلن من الانبياء، وهو قول الله عزّوجل " ورسُلاً قَدْ قَصَصَناهُمْ عَلَيْك مِنْ قَبْل ورسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْك " يعنى: لم يسمّ المستخفين، كماسمّى المستعلنين من الأنبياء الله .

﴿ رُّسُلًا مُّبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَايَكُونَ لِلنَّاسِعَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعَدَ الرُّسُلِ ﴾ فيقولوا: لولا ارسلت إلينا رسولاً، فينبّهنا ويعلّمنا مالم نكن نعلم ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾.

﴿ لَكِينَ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ ﴾ قبل: لما نزلت وإنّا أوْحَيْنَا إِلَيْكُ قالوا: مانشهد لك بهذا، فنزلت فازلت في الله الله فوالمَلَيْكَةُ يَشَهُدُونَ ايضاً لك بهذا، فنزلت في فَالَوْدَنَ فَي الله عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّالَالَالَالَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ قَدْ ضَكَ لُواْضَ لَكُلُّ بَعِيدًا ﴾ لانهم قدجمعوا "بين الضلال والإضلال، ولأن المضل يكون اغرق في الضلال وابعد من الانقلاع عنه.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُوا ﴾ جمعوا بينهما ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَالِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا﴾.

﴿ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَّ مَخَالِدِينَ فِهَا آَبَداً ۚ وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾. ورد: "نزل جبرئيل بهذه الآية هكذا: إنّ الدّين كفروا وظلموا آل محمّد حقّهم" أ. والقمّي: إنّ الصّادق اللَّيّلًا قرأها هكذا ه.

١-كـمـال الدّين ١ : ٢١٥، البــاب: ٢٢، ذيل الحــديث: ٢؛ والعــيّاشي ١ : ٢٨٥، الحــديث: ٣٠٦، عن أبي جعفر الليّلا.

٢\_البيضاوي ٢: ١٣٠.

٣\_ في اجاً: الأنَّهم جمعواً.

٤ـ العَيَّـاشي ١ : ٢٨٥ ، الحديث: ٣٠٧؛ والكافي ١ : ٤٢٤ ، الحـديث: ٥٩ ، عن أبي جعفر الثيَّة. وفي الكافي : \* إنَّ الذين ظلموا آل محمد حقَهم .

٥ القمّي ١ : ١٥٩ .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِّ مِن زَيِّكُمْ فَعَامِنُواْ خَيْراً لَكُمُّ ﴾: يكن الإيمان خيراً لكم ﴿ وَإِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ لِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾.

﴿ يَكَا أَهُلُ ٱلْكِتَابِ لاَ تَعَلُوا فِي دِينِكُم ﴾ . غلت اليهود في حطّ عيسى ، حتّى رموه بانه ولد لغير رشدة الم والنصارى في رفعه ، حتى اتخذوه إلها . ﴿ وَلاَ تَقُولُوا عَلَى اللّهِ الله عَني : تنزيهه عن الشريك والصاحبة والولد ﴿ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى آبَنُ مُرَيمَ وَرُوحٌ مِنْ أَنَّ وَكُلِمتُهُ وَ الْمَا لَا وَحِم مَخلوقة خلقها الله في ادم رسُوكُ اللّهِ وَكَلِمتُهُ وَاللّهُ في ادم وعيسى " . وفي رواية : المخلوقان اختارهما واصطفاهما " . ﴿ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَلا تَقُولُوا ثَلْنَكُ اللّه ثلاثة : الله ، والمسيح ، ومريم ؛ كمايدل عليه قوله تعالى : " وَانْتُ لِكُنَّ لِلنّاسِ اتَخذُونُ فِي وَالْمَي إله إله أَن وَن الله \* ٥ ﴿ وَانتَهُوا ﴾ عن التنليث ﴿ خَيْراً لَكُمْ ﴾ : فَلْتَ لِلنّاسِ اتَخذُونُ فِي وَالْمَي إله وَحدة حقيقية ، لا يتطرق إليها نحو من انحاء الكثرة والتّعدد أصلاً ﴿ سُبْحَنَهُ وَلَا يَكُونَ لَهُ وَلَا اللّه الله الله وكون وكيلاً لابيه ، والله سبحانه قائم وكيلاً ﴾ . تنبيه على غناه عن الولد ، فإن الخاجة إليه ليكون وكيلاً لابيه ، والله سبحانه قائم بحفظ الأشباء ، كاف في ذلك ، مستغن عمن بخلفه أو يعينه .

١-يقال: هذا ولدرشدة إذا كان لنكاح صحيح، كما يقال في ضدّه: ولد زئية. النّهاية ٢: ٢٣٥ (رشد).
 ٢-الكافي ١: ١٣٣٠، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله اللّبيّة، وفيه: (هي روح الله مخلوقة ... ١.

٣ـ في (بُ): اخلقهما!.

التوحيد: ١٧٢، الباب: ٢٧، الحديث: ٤، عن أبني جعفر المؤلا.

٥\_المائدة (٥): ١١٦.

٦-مجمع البيان ٣-٤ : ١٤٦ ؛ والبيضاوي ٢ : ١٣١ .

اللَّقُرَّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفَ عَنْ عِبَادَتِ فِي يَسْتَكُمِ فَهِ وَيَسْتَكُمُ وَترفَّع عنها. والاستكبار دون الاستنكاف؛ وإنّما يستعمل حيث لااستحقاق، بخلاف التّكبّر، فإنّه قديكون باستحقاق، كما هو في الله سبحانه. ﴿ فَسَيَحَشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَهِيعًا ﴾.

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ ، امَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ فَيُوَفِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدُهُم مِن فَضَّلِهِ، وَأَمَّا الَّذِينَ اسْتَنكَفُوا وَاسْتَكْبُرُواْ فَيُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَلَا يَجِدُونَ لَهُم مِن دُونِ اللَّهِ وَلِنَّا وَلَا نَصِيرًا﴾.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ فَذَ جَآءَكُم بُرْهَانٌ مِن زَيْكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا ﴾.

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَأَعْتَصَمُواْ بِهِ فَسَيُدْ خِلْهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضْلِ وَ يَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا أُسْتَقِيمًا ﴾ . قال: «البرهان: محمّد ﷺ، والنّور: علي اللَّيّلا، والصّراط المستقيم: علي اللَّيّلا» لا . والقمّي: النّور: إمامة عليّ، والاعتصام: التّمسك بولايته، و ولاية الائمة علي عليهم السّلام بعده ".

١- في اج؟: "يترفّع!.

٢ ـ العّياشي ١ : ٢٨٥، الحديث: ٣٠٨، عن ابني عبدالله المُثِّلا.

٣\_القمَى آ: ١٥٩.

٤ - ذيل الآية : ١٢ من هذه السورة.

٥ البيضاوي ٢ : ١٣٢ ؛ والدّرّ المنثور ٢ : ٧٥٣ .

٦- الكافي ٧ : ١ • ١ ، الحديث : ٣ ، عن أبي عبدالله الليلا.

وَيْسَاءَ فَلِلدَّكَرِمِثْلُ حَظِّا ٱلْأَنْدَيَنِهِ. قال: إذا مات الرّجل وله أخت، تاخذ نصف الميرات بالآية، كما تاخذ البنت لوكانت، والنّصف الباقي يردّ عليها بالرّحم، إذا لم يكن للميّت وارث أقرب منها؛ فإن كان موضع الأخت أخ، أخذ الميراث كلّه بالآية، لقول الله تعالى "وَهُو يَرِثُها إِنْ لَمْ يَكُنْ لَها وَلَدٌ " فإن كانت المُختين اخذتا الثّلثين بالآية، والثّلث الباقي بالرّحم؛ وإن كانوا إخوة رجالاً ونساءً " فللذّكر مثل حَظ الانتين وذلك كلّه إذا لم يكن للميّت ولد وأبوان أو زوجة ٢٠. ﴿ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا ﴾ : كراهة أن تضلّوا ﴿ وَاللّهُ بِكُلِّ للميّت ولد وأبوان أو زوجة ٢٠ . ﴿ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا ﴾ : كراهة أن تضلّوا ﴿ وَاللّهُ يُكُلِّ مَنْ يَعْلِيدًا ﴾ فيل: هي آخر آية نزلت في الاحكام ٣ .

١-الكافي: •كانتا•.

٢-القمّي ١٥٩١، عن ابي جعفر اللَّبُدّ، وفيه: •إذا لم يكن للميّت ولد او أبوان او زوجة. وفي االف: • • ... ولد وأبوان وزوجة.

٣-البيضاوي ٢: ١٣٢؛ والكشَّاف ١ : ٥٨٩.

## **سورة المائدة** [مدنيّة، و هى مائة و عشرون آية] <sup>١</sup>

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ يَكَأَيُّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَوْفُواْ بِالْمُقُودِ ﴾ قال: «اي: بالعهود» .

أقول: الإيفاء والوفاء بمعنى. والعقد: العهد الموثق، ويشمل هنا كلّ ما عقد الله على عباده وألزمه إيّاهم من الإيمان به، وبملائكته وكتبه و رسله وأوصياء رسله، وتحليل حلاله وتحريم حرامه، والإتيان بفرائضه و سننه، و رعاية حدوده و أوامره و نواهيه، وكلّ ما يعقده المؤمنون على أنفسهم لله وفيما بينهم من الأمانات والمعاملات الغير المحظورة. و ورد: "إنّ رسول الله على عقد عليهم لعلي صلوات الله عليه بالخلافة في عشرة " مواطن، ثمّ أنزل الله " يا أيّها الذين آمنوا أوفوا بالعقود" الّتي عقدت عليكم لأمير المؤمنين الميكلة» ٤.

۱\_الزَيادة من: "ب».

٢-القمّي ١ : ١٦٠ ؛ والعيّاشي ١ : ٢٨٩، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله الله؟.

٣ في أالف؛ و «ب؛ ؛ «عشَّر مواطن».

٤ ـ القَّمَى ١ : ١٦٠ ، عن أبي جعفر الثَّاني اللَّجَّلا .

﴿ أُحِلَّتُ لَكُم بَهِي سَمَةُ ٱلْأَنْعَكِم ﴾ . قيل : أريد به الأزواج الثّمانية ١ . و ورد في تفسيرها : «الجنين في بطن أمّه إذا أشْعَرَ وَ أَوْبَرَ ، فذكاته ذكاة أمّه . قال : فذلك الّذي عنى الله به ٢٠ . وفي رواية : «وإن لم يكن تامّاً فلاتاكله ٣٠ .

أقول: لعلّ هذا أحد معانيها، فلاينافي عمومها، مع أنّه نصّ في حِلّ الأُمّ. سئل: عن أكل لحم الفيل والدّبّ والقرد فقال: اليس هذا من "بهيمة الانعام" الّتي تؤكل» ٤.

﴿ إِلَّا مَا يُتَسَلَّىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ تحريمه . ﴿ غَيْرَ مُحِلِّى ٱلصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمُ ۗ ﴾ . قيل : يعني أحلّت لكم في حال امتناعكم من الصّيد وأنتم محرمون ، لئلاّ يتحرّج عليكم <sup>ه</sup> .

أقول: و هو لا ينافي عموم حلَّها ساير الاحوال. ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَحَكُّمُ مَايُرِيدُ ﴾.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا يُحِلُّوا شَعَنَيْرَ اللَّهِ ﴾: لاتتهاونوا بحرمات الله ممّا جعله شعارالليّن وعلامته ﴿ وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَامَ ﴾ بالقتال فيه. «نزلت حين اراد المسلمون قتل كافر باغ في اشهر الحرم». كذا ورد ٦. ﴿ وَلَا الْمَذَى ﴾: ما أهدي إلى الكعبة ﴿ وَلَا الْفَلْتَيْدَ ﴾ : ما قلد به الهدي من نعل وغيره، ليعلم أنّه هدي فلايت عرض له. ﴿ وَلَا أَلْقَلْتَيْدَ ﴾ : ما قلد به الهدي من نعل وغيره، ليعلم أنّه هدي فلايت عرض له. ﴿ وَلَا آلِيَيْنَ الْبِينَ الْمِينَ وَيَهِمْ وَرِضَوَانًا ﴾ : أن فيرضي عنهم، يعني لاتتعرضوا لهم.

﴿ وَإِذَا حَلَلْ اللَّهُ مِن إحرامكم ﴿ فَأُمِّ كَالُوا ۚ إِن شَنْتُم ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّ كُمْ مَا إِحرامكم ﴿ فَأُمِّ كُمَّ اللَّهِ عِنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَالِمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوالْمُ عَلَّا عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَّ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ

١-البيضاوي ٢ : ١٣٣ . والمراد بها : المعز والضَّان والبقر والإبل، ذَكَرُها و أنثاها .

٢- الكافي ٦ : ٢٣٤ ، الحديث : ١ ، عن احدهما عليهماالسلام .

٣ المصدر، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله المبيدة.

٤ ـ العيَّاشي ٢ : ٢٩٠، الحديث: ١٢، عن جعفر بن محمَّد، عن ابيه، عن عليَّ عليهم السَّلام.

٥\_جوامع الجامع ٢:٩٠٩؛ والكشَّاف ١:٥٩١.

٦- مجمع البيان ٣-٤ : ١٥٣ ، عن أبي جعفر الثِّيَّة ؛ والدَّرَّ المنثور ٣ : ١٠ .

الْخَرَامِ ﴾: لأن صدّوكم. يعني عام الحُدَيْبِيَّةِ. ﴿أَن تَعْتَدُواَ ﴾ بالانتقام ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوَىٰ ﴾: على العفو والإغضاء ومتابعة الامر ومجانبة الهوى ﴿ وَ لَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِرُوَالْمُدُونِ ﴾ للتشفّي والانتقام ﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾.

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾. بيان لما يتلى عليكم ﴿ وَٱلدَّمُ ﴾ أي: المسفوح منه، لقوله: "أوْ دَماً مَسْفُوحاً " ! . قيل: كانوا في الجاهليّة يصبّونه في الأمعاء ويشوونها " . ﴿ وَلَحْمُ الْجَعْرُونِ وَإِنْ ذَكِي . خصّه بالذّكر دون الكلب و غيره، لاعتيادهم أكله دون غيره.

﴿ وَمَا أَهِلَ ﴾ : رُفِع الصّوت ﴿ لِغَيْرِ ٱللّهِ بِهِ ، كَ تَقُولُهم : باسم اللآت والعُزّىٰ عند ذبحه . قال : «ما ذبح لصنم أو وثن أو شجر » " . ﴿ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ ﴾ قال : «الّتي انخنقت باخناقها حتّى تموت » أ . ﴿ وَٱلْمَوْقُودَةُ ﴾ قال : «الّتي مرضت و وقدها ألمرض ، لم يكن بها حركة » أ . وفي رواية : «كانوا يشدّون أرجلها و يضربونها حتّى تموت » أ . ﴿ وَٱلْمُؤْمِنَةُ ﴾ قال : «الّتي تتردّى من مكان مرتفع إلى أسفل فتموت » أ . ﴿ وَٱلنّقِلِيمَةُ ﴾ قال : «الّتي تنردى من مكان مرتفع إلى أسفل فتموت » أ . ﴿ وَٱلنّقِلِيمَةُ ﴾ قال : «الّتي تنردى من مكان مرتفع إلى أسفل فتموت » أ . ﴿ وَالنّقِلِيمَةُ ﴾ قال : «الّتي تنطحها بهيمة أخرى فتموت » أ . ﴿ وَمَا آكُلُ ٱلسَّبُعُ ﴾ منه فمات .

﴿ إِلَّا مَاذَكَيْتُمْ ﴾. قال: «يرجع إلى جميع ماتقدّم ذكره من المحرّمات سوى مالا يقبل الذّكاة من المحرّمات سوى مالا يقبل الذّكاة من الخنزير والدّم، أن قال: «إنّ أدنى ما يُدْرَكُ به الذّكاة أن يدركه و هو يحرّك أُذُنّه أو ذَنّبه أو يطرف عينيه، ١١ . وفي رواية: «إذا طرفت العين أو ركضت الرّجل أو تحرّكت

١\_الأنعام (٦): ١٤٥.

٢-البيضاوي ٢: ١٣٤. شَوَى الماء: اسخنه. •القاموس المحيط ٤: ٣٥٢؛ وتــاج العروس ١٠: ١٠٠٤. شوى شيآ اللحم: عرّضه للنّار فنضج. المنجد في اللغة: ١٠٤ (شوى).

٣، ٢، ٢، ٨ و٩\_ من لايحضره الفقيه ٣: ٢١٧، الحديث: ١٠٠٧، عن ابي جعفر التَّاني للثُّيَّة.

٥ ـ أَلْوَقَذُ في الاصل: الضّرب الْمُثْخِنُ والكسـر . وَ وَقَذَهَا المرض أي: كسـرها وضَعَّفَهـا . النّهـاية ٥ : ٢١٢ (وقذ) .

٧\_القمّي ١ : ١٦١ .

١٠ \_مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ١٥٨ ، عن أميرالمؤمنين اللَّهُ .

١١\_المصدر: ١٥٧، عن الصَّادقين عليهماالسَّلام، و فيه: ﴿أَنْ تُذُرِّكُهُ يَتَحَرَّكُ أَذُّنُهُ أَو ذَنَّبُه أو تَطرفُ عينه؛ ـ

الذَّنَبُ، فكُلْ منه فقد أدركت ذكاته ١٠ . ﴿ وَمَاذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُــبِ ﴾ . قال : «على حجر أو صنم، إلا ما أدرك ذكاته فيذكّى ٢٠ . ﴿ وَأَن تَسْـنَقْسِمُواْ بِٱلْأَزْلَنِيرُ ذَالِكُمْ فِسَقُّ ﴾ .

﴿ ٱلْيُوْمَ ﴾: آلآن ﴿ يَهِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُم ﴾: انقطع طمعهم من دينكم ان تتركوه، وترجعوا منه إلي الشرك. القمى: ذلك لمّا نزلت ولاية اميرالمؤمنين الله ٥٠ ﴿ فَلا تَعَنَّشُوهُ مَ ﴾ ان يظهروا على دين الإسلام ويردوكم عن دينكم ﴿ وَٱخْشَوْنَ ﴾ إن خالفتم امرى ان تحلّ بكم عقوبتي ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَٱتَّمَتْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَى فَعَ حَالَى وَكُلْتُ وَرَضِيتُ لَكُمُ أَيِّا مَسَلَمَ دِيناً ﴾. قال: «الفريضة تنزل بعد الفريضة الأخرى، وكانت الولاية آخر الفرائض، فانزل الله: "اليوم اكملت لكم دينكم "قال: "لا أنزل بعد هذه فريضة، قد أكملت لكم الفرائض، ٧.

١- الكافي ٦ : ٢٣٢ ، الحديث : ٣، عن أبي عبدالله المثبة.

٣ ـ من لايحضره الفقيه ٣ : ١٧ ٢ ، الحديث: ١٠٠٧ ، عن أبي جعفر الثَّاني للمُّلَّا .

٣ـ في الب؛ و الجا: انقدواً.

٤- من لا يحضره الفقيه ٣ : ٢١٧ ـ ٢١٨ ، الحديث : ١٠٠٧ ، عن ابي جعفر الثَّاني اللَّهُ .

هـ القمّى ١ : ١٦٢ .

٦ ـ في المصدر: "قال أبوجعفر اللُّبِّلاً: يقول الله عزُّوجلَّ: لا أَنْزَل عليكم ... ".

٧\_الكافي ٢ : ٢٨٩، الحديث: ٤، عن أبي جعفر الثُّيَّة.

اقول: وإنّما أكملت الفرائض بالولاية ، لأنّ النّبي ﷺ انهى جميع ما استودعه الله من العلم إلى امير المؤمنين ثمّ إلى ذريّته الأوصياء عليهم السّلام ، واحداً بعد واحد ، فلمّا أقامهم مقامه وتمكّن النّاس من الرّجوع إليهم في حلالهم وحرامهم ، واستمر ذلك بقيام واحد مقام آخر إلى يوم القيامة ، كمل الدّين وتمّت النّعمة . وقد ورد هذا المعنى بعينه عنهم عليهم السّلام من الرّجوع الله على محمّد و أهل بيته الاوصياء وسلم .

أقول: وذلك بأن ياكلها تلذّذاً أو مجاوزاً حدّ الرّخصة. وهذا كقوله سبحانه: "غَيْرَ بِاغُ وَلاَعَاد" و قد سبق تفسيرهما في سورة البقرة ٤.

﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ لايؤاخذه باكله.

﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَّ أَمُّمُ أُلُّ أَلَكُمُ ٱلطَّيِّبُ ثُنُ ﴾ : مالم تستخبثه الطباع السليمة ولم تتنفّر عنه ﴿ وَمَاعَلَمْتُ حَمِنَ ٱلْجُوَارِجِ ﴾ اي : صَيْدُهُنَ ﴿ مُكَلِينَ ﴾ : مؤدّبين لها . والمحلّب : مؤدّب الجوارح ومُغْريها بالصّيد . قال : «هي الكلاب» ٥ . قال : «فما خلا الكلاب فليس صيده بالذي يؤكل إلا أن يدرك ذكساته ، ٢ . ﴿ تُعَلِمُونَهُ مَنْ مِمَاعَلَمُ صَعُمُ اللّمَا المَهمكم من طرق التّاديب ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا المَسْكُمُ مَا الْهُمكم من طرق التّاديب ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا المَسْكُمُ مَا الْهمكم من طرق التّاديب ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا المَسْكُمُ مَا الْهمكم من طرق التّاديب ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا المَسْكُمُ مَا المُهمكم من طرق التّاديب ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا المَسْكُمُ مَا الْهَمِكُم من طرق التّاديب ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا المَسْكُمُ مَا الْهمكم من طرق التّاديب ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا المَسْكُمُ مِن عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُ وَالسَّمَ السَّعَلَيْسِيدَ ﴾ .

١- الإنهاء: الإبلاغ والإعلام. يقال: انهيئت الامر إلى الحاكم: أعَلَمتُه به. مجمع البحرين ١: ٢٦٤ (نها).
 ٢- راجع: الكافي ١: ٢٩٠، الحديث: ٤؛ و ٢٨٩، الحديث: ٢؛ و ٢٢٢، الحديث: ٦؛ و ٢٢٣، باب ان الائمة ورثوا علم النبي وجميع الانبياء والاوصياء الذين من قبلهم.

٣ـ القمَّى ١ : ١٦٢، عن أبي جعفر اللَّبُّة.

٤ ـ في ذيل الآية : ١٧٣ .

٥ - الكافي ٦ : ٢ • ٢ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبدالله الحجِّم .

٦\_المصدر: ٢٠٥ الحديث: ١٤؛ ومن لايحضره الفقيه ٣: ٢٠١، الحديث: ٩١١، عن أبي عبدالله الليِّلا.

قال: "إن أرسله صاحبه وسمّى، فليأكل كلّ ما أمسك عليه وإن قتل، وإن أكل فَكُلْ ما به ما أمسك عليه وإن قتل، وإن أكل فَكُلْ ما به ما بقي الله عليه فهو ذكاته " . ما بقي الله عليه فهو ذكاته " . فَيَالُهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

﴿ ٱلْيُوْمَ أَحِلَكُمُ ٱلطَّيِبَتُ وَطَعَسامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنَبَحِلُّ لَحَكُم ﴾. قال: "إنّ المراد به الحبوب والبقول والفاكهة ، غير الذّبايح الّتي يذبحونها ، فإنّهم لايذكرون اسم الله خالصاً على ذبايحهم ، ". وفي رواية : "الذّبيحة بالاسم ولايؤمن عليها إلاّ أهل التوحيد ، في أخرى : "إذا شهدتموهم وقد سمّوً اسم الله فكلوا ذبايحهم ، وإن لم تشهدوهم فلاتاكلوا ، وإن أتاك رجل مسلم فاخبرك أنّهم سمّوا فكل » ".

وفي أخرى: "لاتأكله ولا تتركه، تقول: إنّه حرام، ولكن تتركه تنزّها عنه، إنّ في آنيتهم الخمر ولحم الخنزير» <sup>7</sup>. ﴿وَطَعَهَا مُكَمِّ حِلْكُمْ ۖ فلاعليكم أن تطعموهم وتبيعوه منهم.

﴿ وَٱلْمُحْمَنَنَتُ ﴾ يعني: وأحل لكم نكاح المحصنات، يعني: العفائف ﴿ مِنَ المُوْمِنَنِ ﴾ قال: «هنّ المسلمات، ﴿ وَٱلْمُحْمَنَتُ مِنَ الَّذِيرَ الْوَتُوا ٱلْكِئنَ مِن قَبْسِلِكُمْ ﴾ أَلَّوْمِنَتِ ﴾ قال: «هنّ المسلمات، ﴿ وورد: «إنّها منسوخة بقوله تعالى: "وَلاتُمْسِكُوا بِعِصَمِ قَال: «هنّ العفائف، ^، وورد: «إنّها منسوخة بقوله تعالى: "وَلاتُمْسِكُوا بِعِصَمِ الكَوافِرِ " » • . وفي رواية: «و بقوله: " وَلاتَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ " ، أ . وفي رواية: «و بقوله: " وَلاتَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ " ، أ . وفي أخرى:

١-الكافي٦: ٢٠٥ الحديث: ١٤؛ ومن لايحضره الفقيه ٣: ٢٠١، الحديث: ٩١١، عن أبي عبدالله للكيّلا. ٢و٣-القمّيّ ١: ١٦٣، عن أبي عبدالله للكيّلا.

٤ - الكافي ٦ : ٢٣٩، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله اللبير.

٥-التّهذيب ٩: ٦٩، الحديث: ٢٩٤، عن أبي جعفر اللُّبَّة.

٦- الكافي ٦: ٢٦٤ ، الحديث: ٩ ، عن أبي عبدالله اللكية.

٧- العيّاشي ١ : ٢٣٥، الحديث: ٢؛ والبرهان ١ : ٤٤٩، الحديث: ١١، عن ابي عبدالله للمِّلا.

٨ ـ من لايحضره الفقيه ٣: ٢٧٦، الحديث: ١٣١٣؛ والعيَّاشي ١ : ٢٩٦، الحديث: ٣٩، عن ابي عبدالله للمُّلِّلا.

٩ ـ الكافي ٣٥٨١٥، الحديث: ٨، عن أبي جعفر اللَّبُّة. والآية في سورة الممتحنة (٦٠): ١٠.

١٠ ـ مجمع البيان ٣-٤: ١٦٢، عن أبي جعفر الْمُثِّيَّة. والآية في سورة البقره (٢): ٢٢١.

"إِنَّهَا نَاسَخَةً لَقُولُهُ: "وَلَاتَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ" » \ . ويؤيَّده ما ورد: "إِنَّ سورة المائدة آخر القرآن نزولاً، فأحلوا حلالها وحرّموا حرامها » \ .

و ورد: إنّه سئل عن الرّجل المؤمن يتزوّج النّصرانيّة واليهوديّة قال: «إذا اصاب المسلمة فما يصنع باليهوديّة والنّصرانيّة. فقيل له: يكون له فيها الهوى، قال: فإن فعل فليمنعها من شرب الخمر واكل لحم الخنزير؛ واعلم أنّ عليه في دينه غضاضة» من وواية: «لايتزوّج الرّجل اليهوديّة والنّصرانيّة على المسلمة، ويتزوّج المسلمة على اليهوديّة والنّصرانيّة» أ. وفي أخرى: «لاباس أن يتمتّع الرّجل باليهوديّة والنّصرانيّة وعنده حرّة» ( ﴿إِذَا مَا تَيْسُمُوهُنَّ أُجُورُهُ ﴾: يتمتّع الرّجل باليهوديّة والنّصرانيّة وعنده حرّة» ( ﴿إِذَا مَا تَيْسُمُوهُنَّ أُجُورُهُ ﴾ عبر مجاهرين به مهورهن ﴿ عُمْرَمُسُنفِ مِنْ ﴾ : غير مجاهرين بالزّنا ﴿ وَلَا مُسْرِين به ، والخِدْنُ : الصّديق، يقع على الذّكر والأنثى .

﴿وَمَن يَكُفُرُ إِلَا يَهُنِ اللهِ قَالَ: "ترك العمل الذي اقرّبه، من ذلك ان يترك الصّلاة من غير سقم ولاشغل ". وفي رواية: "ترك العمل حتّى يدعه أجمع " . وفي أنحرى: "الذي لا يعمل بما أمر الله ولا يرضى به " ^. ﴿ فَقَدَّحَبِطَ عَمَ اللهُ وَهُو فِي الْآيِخُ وَمِن لَهُ الْمُرْوَقِي الْآيِخُ وَمِن لَهُ اللّهِ وَلا يرضى به " ^. ﴿ فَقَدَّحَبِطَ عَمَ اللهُ وَهُو فِي الْآيِخُ وَمِن لَهُ اللّهِ وَلا يرضى به " ^. ﴿ فَقَدَّحَبِطَ عَمَ اللهُ وَلا يرضى به " أَن اللّهُ وَلا يرضى به " أَن اللّهُ وَلَا يَكُونُ وَمِن اللّهُ وَلا يرضى به " أَن اللّهُ وَلَا يرضى به " أَن اللّهُ وَلَا يرضى به " أَن اللّهُ وَلا يرضى به " أَن اللّهُ وَلا يرضى به " أَن اللّهُ وَلَا يرضى به " أَن اللّهُ وَلَا يرضى به " أَن اللّهُ وَلَا يُعْرَبُونُ وَاللّهُ وَلَا يُونُ وَالْمُونُ وَاللّهُ وَلَا يُونُ وَاللّهُ وَلَا يُونُ وَاللّهُ وَلَا يُونُ وَالْمُونُ وَاللّهُ وَلَا يُونُ وَاللّهُ وَلَا يُلّمُ وَلَا يُونُ وَلَا يُلّمُ وَلَا يُلّمُ وَلَا يُعْمَلُمُ عُلْمُ وَاللّهُ وَلَا يُعْمَى اللّهُ وَلَا يُونُ وَاللّهُ وَلَا يُعْمَلُونُ وَلَا يُونُونُ وَاللّهُ وَلَا يُونُونُ وَاللّهُ وَلَا يُونُ وَاللّهُ وَلَا يُونُ وَلَا يُونُ وَلَا يُونُ وَلّهُ وَلَا يُونُونُ وَلَا يُونُونُونُ وَاللّهُ وَلَا يُونُ وَلَا يُونُونُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا يُونُ وَلَا يُونُونُ وَلَا يُونُونُونُ وَالْمُونُ وَاللّهُ وَلَا يُونُ وَاللّهُ وَلِا يُونُ وَلَا يُونُ وَلَا يُونُونُ وَلَا يُونُ وَلَا يُونُ وَلَا يُونُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِا يُعْلَا اللّهُ وَلَا يُنْ اللّهُ وَلَا يُعْلِمُ اللّهُ وَلَا يُعْلَا اللّهُ وَلَا يُونُ وَلَا يُونُونُ وَلَا يُونُ وَلَا يُعْلَقُونُ وَلَا يُونُ وَلَا يُلّمُ وَلّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلَا يُعْلَقُونُ وَلَا يُونُونُ وَلَا يُعْلَقُونُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

١ ـ الكافي ٥ : ٣٥٧، الحديث: ٦، عن أبي الحسن الرَّضا للكلُّه.

٢ ـ الدّرَ المنثور ٣:٤، عن النّبي ﷺ.

٣-الكافي ٥: ٣٥٦، الحديث: ١، عن أبي عبدالله للتبكُّ. والغضاضة: الذَّلَة والمنقصة. مجمع البحرين ٢١٨:٤ (غضض).

٤-المصدر: ٣٥٧، الحديث: ١و٥، عن أبي جعفر لظيِّلاً.

٥ ـ التّهذيب ٧ : ٢٥٦ ، الحديث : ١١٠٣ ، عن أبي عبدالله اللَّكِلا .

٦- الكافي ٢: ٣٨٤، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله لللله.

٧- العيّاشي ٢ : ٢٩٧، الحديث: ٤٣، عن احدهما عليهماالسّلام.

٨- المصدر، الحديث: ٤٢، عن أبي عبدالله اللبية.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَا مَنُوا إِذَا قُمَّتُ مِ إِلَى ٱلصَّكَوْةِ ﴾ قال: • من النَّوم ١٠٠.

أقول: فوجوب الوضوء بغير حدث النّوم مستفاد من الأخبار، كوجوب الغسل بغير الجنابة.

﴿ فَأَغْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَـحُواْبِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَـحُواْبِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَـحُواْبِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَابِوا الْكَمْبَيْنِ ﴾ الوجه ما يواجه به . قال: (كلّ ما احاط به الشّعر فليس على العباد أن يطلبوا ولا أن يبحثوا عنه ولكن يجري عليه الماء (١٠).

اقول: ولمّا كانت اليد تطلق على ما تحت الزّند وعلى ما تحت المرفق وعلى ما تحت المنكب؛ بيّن الله سبحانه غاية المغسول منها، فلا دلالة في الآية على ابتداء الغسل بالأصابع وانتهائه إلى المرافق؛ وكذلك القول في الارجل، فإنّها تطلق على القدم وعلى ما يشمل الفخذين، والمرفق مجمع عظمي الذّراع والعضد، والكعب عظم مائل إلى الاستدارة واقع في ملتقى السّاق والقدم، ويعبّر عنه بالمفصل لجاورته له.

ورد: إنّه سئل: أين الكعبان؟ قال: «هلهنا، يعني المفصل دون عظم السّاق، ".
وسئل: بم علم أنّ المسح ببعض الرّاس وبعض الرّجلين؟ فأجاب: «لمكان الباء» أنها للتّبعيض. وسئل: "و أرجلكم" على الخفض هي أم على النّصب؟ فقال: «بل هي على الخفض» . وقال: «فإذا مسح بشيء من رأسه أو بشيء من قدميه ما بين الكعبين إلى أطراف الأصابع فقد أجزاه، ".

﴿ وَإِن كُنتُم جُنبًا فَأَطَّهُمُواً ﴾: فاغتسلوا. عطف على فاغسلوا، كقوله: " وَ إِنَّ

١- التَّهذيب ١ : ٧، الحديث: ٩، عن أبي عبدالله المثيلا.

٢\_من لايحضرهالفقيه ١ : ٢٨، الحديث: ٨٨، عن أبي جعفر اللجلا.

٣ـ الكافي ٣ : ٢٦ ، الحديث : ٥ ، عن أبي جعفر اللَّجِّيَّة .

٤\_ المصدر: ٣٠، الحديث: ٤، عن أبي جعفر اللَّبِّة.

٥ التّهذيب ١ : ٧٠ ـ ٧١ ، الحديث : ١٨٨ ، عن أبي جعفر اللَّيِّك .

٦\_ الكافي ٣: ٢٦، الحديث: ٥، عن أبي جعفر لللله.

كُنْتُمْ مَرْضَى ". قال: «تبدأ فتغسل كفيك، ثمّ تفرغ بيمينك على شمالك فتغسل فرجك ومرافقك، ثمّ تمضمض واستنشق، ثمّ تغسل جسدك من لدن قرنك اللي قدميك، ليس قبله ولا بعده وضوء، وكلّ شيء أمسسته الماء فقد أنقيته، ولو أنّ رجلاً ارتمس في الماء ارتماسة واحدة أجزأه ذلك وإن لم يدلك جسده " . ﴿ وَإِن كُنتُ سم مَرْضَى أَوْعَلَى سَفَو أُوجَاءَ أَحَدُ مِن أَلْفَا إِلِي قَلْمَ عَجَدُوا مَا أَهُ فَتَيَعَمُوا صَعِيبُ لَا فَالْمَسَكُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ عَجَدُوا مَا أَهُ فَتَيَعَمُوا صَعِيبُ لَا فَالْمَسَكُوا بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِن أَلْفَا إِلَى قد سبق تفسير هذه الآية في سورة النساء ".

﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ ﴾ بفرض الطهارات ﴿ لِيَجْعَلَ عَلَيْتُ مِن حَرَجٍ ﴾ : من ضبق ﴿ وَلَنكِن يُرِيدُ اللَّهُ إِن الطّهارة كفّارة للذّنوب، كما هي رافعة ليُريدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ من الاحداث والذّنوب، فإنّ الطّهارة كفّارة للذّنوب، كما هي رافعة للاحداث ﴿ وَلِيئِتُمْ يَعْمَتُهُ ، عَلَيْكُمْ ﴾ بهذا التّطهير ﴿ لَعَلَكُمْ مَنَا مُرُونَ ﴾ .

﴿وَاذَكُوواْنِعَمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمُ ﴾ بالإسلام ﴿وَمِيثَنَقَهُ اللّهِ يَواثَقَكُم بِهِيهُ . قيل: يعني عند إسلامكم بأن تطبعوا الله فيما يفرضه عليكم . أو ورد: (إنّ المرادبه ما بيّن لهم في حجّة الوداع، من تحريم المحرّمات وكيفيّة الطهارة وفرض الولاية وغير ذلك، أقول: وهذا داخل في ذاك .

﴿ إِذْ قُلْتُمْ سَكِمَّنَا وَأَطَعَنَا وَأَطَعَنَا وَأَتَعُوا اللَّهُ ﴾ في إنساء نعمته ونقض ميثاقه ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ اللهِ عَلِيمٌ اللهِ عَلِيمٌ اللهِ عَلِيمٌ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلِيمٌ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلِيمٌ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامَنُوا كُونُواْ قَوْمِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءً فِٱلْقِسْطِ ﴿ . سبق تفسيره ". ﴿ وَلَا يَحْمَلُنَكُم ﴿ مَنَ عَانَ قَوْمٍ ﴾ : شدة عداوتهم و بغضهم ﴿ عَلَىٰ أَلَّا

١ ـ القَرِّنُ: جانب الرَّاس. مجمع البحرين ٦: ٣٠٠ (قرن).

٢- التَّهذيب ١ : ١٤٨ ، الحديث: ٤٢٢ ، عن أبي عبدالله الم الله الم

٣ - ذيل الآية : ٤٣ .

٤\_مجمع البيان ٣٤٤: ١٦٨.

٥ ـ المصدر، عن ابي جعفر اللله .

٦ ـ في سورة النّساء ذيل الآية: ١٣٥ .

تَعَدِلُواً ﴾ فتعتدوا عليهم بارتكاب ما لايحلّ، كمُثْلَة وقذف و قتل نساء وصبيّة ونقض عهد، تشفيّاً ممّا في قلوبكم. ﴿ أَعَدِلُواً ﴾ في أوليائكم وأعدائكم ﴿ هُوَأَقَرَبُ لِلتَّقُوكَيُّ وَأَتَّقُواْ اللَّهَ إِلَى اللَّهَ خَيدِرُا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ .

- ﴿ وَعَدَاللَّهُ أَلَّذِينَ وَامَنُواْ وَعَمِلُوا أَلْصَنلِ حَنتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴾.
  - ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِنَا يَنْ إِنَّا أَوْلَتُهِاكَ أَصْحَبَبُ ٱلْجَيِيدِ ﴾.

﴿ وَلَقَدْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَنَى بَنِ إِسْرَءِ يِلَ وَبَعَثَنَا مِنْهُمُ اثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا ﴾ : كفيلا امينا شاهدا من كلّ سبط ينقب عن احوال قومه ويفتش عنها ويعرف مناقبهم. ﴿ وَقَالَ اللّهُ إِنِي مَعَكُمُ لَيْ اَفَمْتُمُ الصَّكَوْةَ وَ النّيشُمُ الزّكُوةَ وَ المَنشُم بِرُسُلِي وَعَزَرْتُمُوهُم ﴾ : ونصرتموهم وقويتموهم ﴿ وَأَقْرَضَتُمُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنَا ﴾ بالإنفاق في سبيله ﴿ لَأَكَ فِرَنَ عَن كُمُ وَوَيتموهم هُ وَأَقْرَضَتُمُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنَا ﴾ بالإنفاق في سبيله ﴿ لَأَكَ فِرَنَ عَن كُمُ مَن سَيَعَاتِكُمُ وَلاَدْ خِلَنَكُمُ مَ كَنْ يَعْمَلُ مَن اللّهُ عَنْ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

قيل: أمروا بعد هلاك فرعون بأن يخرجوا إلى الريحا من أرض الشام ويجاهدوا مع ساكنيها من الجبابرة ويستقروا فيها، وأمر موسى بأن ياخذ من كل سبط نقيباً يكون كفيلاً على قومه بالوفاء بما أمروا به، فاختار النقباء وأخذ الميثاق عليهم، فلما دنوا من أرضهم بعث النقباء يتجسسون فراوا أجراماً عظاماً وقوة، فرجعوا فاخبروا موسى بذلك فامرهم أن يكتموا ذلك، فحدّثوا بذلك قومهم، إلا كالب بن يوفنا من سبط يهودا ويوشع

بن نون من سبط أفراثيم بن يوسف وكانا من النّقباء ١.

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلْفَمَن يَمْ لِلُكُ مِنَ اللَّهِ شَيْعً ﴾: فمن بمنع من قدرته و إرادته شيئا ﴿ إِنَّ أَرَادَ أَن يُهْ لِلْكَ الْمَسِيحَ أَبْرَتَ مَرْكِمَ وَأُمْرَكُمُ وَمُن فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُ مَا يُشَافًا مُ السَّمَنَ وَ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُ مَا يَشَافًا مَا يَشَافًا وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَهَا بَيْنَهُ مَا يَشَافًا مَا يَشَافًا وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَهَا بَيْنَهُ مَا يَشَافًا مَا يَشَافًا وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَهَا بِيَنَهُ مَا لِمُن السَّمَن وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَهَا بَيْنَهُ مَا يَشَافًا وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَهَا بِينَا مُ اللَّهُ السَّمَانُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَهَا بَيْنَهُ مَا يَشَالُكُ اللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَهَا بِينَا مُ اللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَهَا بِينَا مُ اللَّهُ عَلَى كُلُ مَن وَهَا بَيْنَ مُ اللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَهِ إِنِي اللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَهُ وَقَلِي اللَّهُ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلَى كُلُ مَن وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مَن وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَاللَّهُ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَالْمَالِي اللَّهُ عَلَى كُلُ لَهُ مَا يَسَلَى كُلُ مَن وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مَن وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مَا وَاللَّهُ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلَى كُلُ مَا يَسَلَى كُلُ مُن وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُن وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُن وَاللَّهُ عَلَى كُلُ مُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ فَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ فَا عَلَى مُلِكُ مُنْ اللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ مِن اللْعُلُولُ اللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ فَا عَلَيْ اللْعُلُولُ اللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ مُن اللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ مُنَا عَلَى مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلُولُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ع

﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُوَالنَّصَـُدَىٰ غَنُّ ٱبْنَتَوُّا ٱللَّهِ وَأَحِبَتَوُهُۥ ﴾: اشياع " ابنيه: عُزَيْر ومسيح

١\_الكشَّاف ١ : ٥٩٩؛ ومجمع البيان ٣\_٤: ١٧١ .

٢-القمّي ١ : ١٦٤ . والآية في سورة التّوبة (٩) : ٥.

٣ في ابه: ﴿ أَتَبَاعٍ ٢ .

﴿ قُلَ فَلِمَ يُعَذِّبُكُمْ بِذُنُوبِكُمْ ﴾ في الدّنيا بالقتل والاسر والمسخ، وفي الآخرة بالنّار أيّاماً معدودة كما زعمتم ﴿ بَلْ أَنتُم بَشَرُ مِمَنَ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ ﴾ : يعاملكم معاملة ساير النّاس ﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ أَوَ إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ .

﴿ يَتَأَهَّلُ الْكِنْسِ فَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ مَا يحتاج إلى البيان ﴿ عَلَىٰ فَتَرَوِمِ كَاللَّهُ مِلْ الرَّسُلِ ﴾ : على فتور من الإرسال وانقطاع من الوحي ﴿ أَن تَقُولُواْ مَاجَآءَ نَسَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ ﴾ : كراهة ان تقولوا ذلك وتعتذروا به ﴿ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ فلاتعتذروا . قال : ﴿ إِنَّ الأَم تجمع تادية رسالات رسلهم وتقول : "ما جاءنا من بشير ولا نذير " ، والرّسل يستشهدون نبيّنا صلوات الله عليهم ، فيقول نبيّنا لكل أمّة : " بلى قد جاءكم بشير و نذير " ، ا . ﴿ وَأَلِلَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَلِدِيرٌ ﴾ قال : ﴿ اي مقتدر على شهادة جوارحكم عليكم بتبليغ الرّسل إليكم رسالاتهم " . .

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ مَيْنَقُومِ أَذْكُرُواْ فِعْمَةَ أَنَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْإِيكَةَ وَجَعَلَكُمُ مُلُوكًا وَءَاتَنْكُمْ إِذْ عَلَى الْعَمام و إنزال مُلُوكًا وَءَاتَنْكُم مَّالَمَ يُوْتِ أَحَدًا مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ من فلق البحر وتظليل الغمام و إنزال المن والسلوى وغير ذلك .

﴿ يَنَقُومِ أَدْخُلُوا آلْأَرْضَ الْمُقَدِّسَةَ ﴾ قال: ايعني الشّام، ". ﴿ الَّتِي كُنْبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ ان تكون مسكناً لكم. ورد: النّهم لم يدخلوها حتى حرّمها عليهم وعلى ابنائهم، وإنّما دخلها ابناء الابناء، أ. وفي رواية: اكتبها لهم ثمّ محاها، ". ﴿ وَلَارْزَنَ لَلْهُ وَأَعَلَىٰ أَوْاعَلَىٰ أَوْاعَلَىٰ إِلَا ترجعوا مدبرين ﴿ فَلَنَقَلِبُوا خَنْسِرِينَ ﴾ ثواب الدّارين.

﴿ قَالُواْ يَنْهُوسَيْ إِنَّ فِيهَا قَوْمُاجَبَّارِمِنَ ﴾: شديدي البطش والباس والخلق، لايتاتى

١ و٢-الاحتجاج ١ : ٣٦٠: عن أميرالمؤمنين لللجَّة.

٣- العيَّاشي ١ : ٣٠٦، ذيل الحديث: ٧٥، عن أبي جعفر اللَّجَلار

٤ .. المصدر: ٣٠٤، الحديث: ٧٠، عن أبي عبدالله اللك.

٥- المصدر: ٣٠٤، الحديث: ٦٩، عن الصَّادقين عليهما السَّلام.

لنا مقاومتهم ﴿ وَإِنَّا لَن نَّدْخُلُهَا حَقَّىٰ يَغَرُجُوا مِنْهَا فَإِن يَغَرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا وَرَخِلُونَ ﴾.

﴿ قَالُواْ يَكُوسَىٰ إِنَّا لَن نَدْخُلَهَ ٓ آبَدَامَا دَامُواْ فِيهَ ۖ أَفَا ذَهَبَ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَدَ لِلآ إِنَّا هَنهُ مَا فَعَدُونَ ﴾ . قالوها استهانة بالله و رسوله وعدم مبالاة بهما .

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِى وَأَخِيٌّ فَأَفْرُقَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَنسِيقِينَ ﴾.

﴿ قَالَ فَإِنَّهَا عُمَّرَمَةً عَلَيْهِم الرّبِعِينَ سَنَة ﴾ لايدخلونها ولا يملكونها بسبب عصيانهم ﴿ يَلِيهُونَ فِي اللَّارَضِ ﴾ : يسيرون فيها متحيّرين لايرون طريقاً ﴿ فَلا تَأْسَ عَلَى الْقَدُومِ الْفَسِيقِينَ ﴾ لانهم أحقاء بذلك لفسقهم. قال : "إذا كان العشاء واخذوا في الرّحيل نادوا: الرّحيل الرّحيل الوحا الوحا ؟ فلم يزالوا كذلك حتى تغيب الشّمس، حتى إذا ارتحلوا واستوت بهم الارض قال الله تعالى للارض: ديري بهم فلا يزالون آكذلك، حتى إذا اسحروا وقارب الصبّح قالوا: إنّ هذا الماء قد أتيتموه فانزلوا، فإذا أصبحوا إذا أبنيتهم ومنازلهم الّتي كانوا فيها بالامس، فيقول بعضهم لبعض: يا قسوم لقد ضللتم

١ ــ العيَّاشي ١ : ٣٠٣، الحديث: ٦٨، عن ابي جعفر اللَّبُّة.

٢-الوَحا الوَحا ـ بالمدّ والقصر ـ أي: السّرعة السّرعة، وهو منصوب بفعل مضمر. مجمع البحرين ١ : ٤٣٢
 (وحا).

٣- في البُّه: "فلم يزالوا؟؛ وفي اجَّه والعيَّاشي: "فلا يزالوا؟.

٤ في جميع النَّسَخ: «تيّههم»، ولمعلّ الأصحّ ما اثبتناه كما في المصدر. تاه يتيه تيهاً: إذا تحيّر وضلّ. النّهاية ٢٠٣١ (تيه).

۲۷۰ □ الاصفي / ج١

وأخطأتم الطّريق، فلم يزالوا كذلك حتّى أذن اللّه لهم فدخلوها، وقـد كان كتبها لهم» ` . و ورد: «مات هارون قبل موسى وماتا جميعاً في التّيه» ` .

﴿ وَأَتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَا أَبْنَى ءَادَمَ ﴾ : قابيل وهابيل ﴿ الْهُحَقِ ﴾ : بالصدق ﴿ إِذْ قَرَبًا قُرْبَانَ ﴾ . القربان : ما يتقرّب به إلى الله من ذبيحة أو غيرها ﴿ فَنُقُبِلَ مِنْ أَحَدِهِمَ ﴾ لانه رضي بحكم الله وأخلص النّبة لله وعمد إلى أحسن ما عنده ، وهو هابيل ﴿ وَلَهَ يُنَقَبَلُ مِنَ ٱلْآخَوِ ﴾ لأنّه سخط حكم الله و لم يخلص النّبة في قربانه و قصد إلى أخس ما عنده ، وهو قابيل ﴿ قَالَ إِنّهَ النّتَ مَن قالَ النّتَ مَن قالَ النّتَ مَن قال النّتَ عَلَى تقبّل قربانه . ﴿ قَالَ إِنّهَ النّتَ اللّهُ وَلَا اللّهُ مِن عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى إِذَالَة حَظّهُ ؛ فإنّ ذلك مَا يضرّه ولا ينفعه ، وإنّ الطّاعة لاتقبل إلا من مؤمن تقي . لا في إذالة حظّه ؛ فإنّ ذلك مَا يضرّه ولا ينفعه ، وإنّ الطّاعة لاتقبل إلا من مؤمن تقي .

﴿ لَيِنْ بَسَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِنَقَنُلَنِى مَا أَنَا بِبَاسِ طِيدِى إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكَ إِنِيَ آخَافُ اللّهَ رَبَ الْعَنكِينَ ﴾ .

﴿ إِنِّ أُرِيدُ أَن تَبُواً ﴾ : ان ترجع ﴿ يِإِثْمِى وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَبُ النَّالَ اِرُودَالِكَ جَزَّ وَاللَّهُ الطَّالِمِينَ ﴾ . لعل غرضه بالذّات ان لايكون ذلك له ، لا ان يكون لاخيه . ورد : من قتل مؤمناً اثبت الله على قاتله جميع الذّنوب، وبرى المقتول منها ، وذلك قول الله عزّو جلّ : "إنّى أريد أن تبوأ " الآية " ".

﴿ فَطَوَّعَتُ لَهُ ﴾ : اتسعت ﴿ نَفْسُهُ قَنْلَ أَخِيهِ فَقَنَلَهُ فَأَصَّبَحَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ دينا ودنيا ، إذ بقي مدة عمره مطروداً محزوناً نادماً . قال : قإن الله أوحى إلى آدم أن يدفع الوصية واسم الله الاعظم إلى هابيل وكان قابيل أكبر ، فبلغ ذلك قابيل فغضب فقال : أنا أولى

١-العيّاشي ١ : ٣٠٥، الحديث: ٧٤؛ والبحار ١٣ : ١٨١، عن أبي عبدالله الليّلة.
 ٢-القمّي ٢ : ١٣٧، عن أبي جعفر الليّلة، ذيل الآية: ١٣ من سورة القصص.
 ٣- ثواب الاعمال: ٥٥٥، عن أبي جعفر الليّلة، و فيه امن قتل مؤمناً متعمّداً».

بالكرامة والوصية، فأمرهما أن يقربا قرباناً بوحي من الله إليه، ففعلا، فتقبل الله قربان هابيل فحسده قابيل فقتله الله وفي رواية: "إنّ عدو الله إبليس قال لقابيل: إنّه قد تقبل قربان هابيل ولم يتقبل قربانك، فإن تركته يكون له عقب يفتخرون على عقبك، فقتله قابيل الله ورد: "فلم يدر كيف يقتله حتى جاء إبليس فعلمه فقال: ضع راسه بين حَجَرَيْن ثمّ اشدخه " ".

﴿ فَبَعَثَ اللَّهُ عُلَا يَبَحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيهُ كَيفَ يُوارِي سَوَّءَ أَخِي اللَّهُ عَلَى قتله ، أَعَجَزْتُ أَنَّ أَكُونَ مِثْلَ هَلَذَا ٱلْفُرَابِ فَأُولِي سَوَّءَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلنَّدِمِينَ ﴾ على قتله ، قال : «فلما قتله لم يدر ما يصنع به ، فجاء غرابان فاقتتلا حتى قتل احدهما صاحبه ثم حفرالذي بقي الأرض بمخالبه ودفن فيها أصاحبه . قال قابيل : "ياويلتى" الآية ، فحفرله حفيرة فدفنه فيها ، فصارت سنة يدفنون الموتى " .

﴿ مِنْ أَجَلِ ذَلِكَ كَتَبْنَاعَلَى بَنِي إِسْرَهِ يِلَ ﴾ . القمّي : لفظ الآية خاص في بني إسرائيل ومعناها جار في النّاس كلهم . ﴿ ﴿ أَنَّهُ مَن قَتَكُ نَفْسَا بِغَيْرِ نَفْسٍ ﴾ يوجب الاقتصاص ﴿ أَوْفَسَادِ فِي النّاس كلهم . أَ ﴿ أَنَّهُ مَن قَتَكُ نَفْسَا بِغَيْرِ نَفْسِ ﴾ يوجب الاقتصاص ﴿ أَوْفَسَادِ فِي الْأَرْضِ ﴾ : أو بغير فساد فيها كالشّرك وقطع الطريق ﴿ فَكَأَنَّما قَتَلُ اللّه وقطع الطريق ﴿ فَكَأَنَّما قَتَلُ اللّه والله اللّه عليه . قال : «واد أَلنّاس جَمِيعًا ﴾ لهتكه حرمة الدّماء وتسنينه سنة القتل وتجرئته النّاس عليه . قال : «واد في جهنّم لو قتل النّاس جميعاً كان فيه ولو قتل نفساً واحدةً كان فيه على .

١- العيّاشي ١ : ٣١٢، الحديث: ٨٣، عن أبي عبدالله الميلا.

٢-كمال الدّين ١ : ٢١٣، الباب: ٢٢، الحديث: ٢، عن ابي جعفر الليِّلة.

٣-القسمّي ١ : ١٦٥ ، عن السّجّاد لللله . والشّدّخ : الكسسر في الشّيء الاجسوف، يقسال : شَدَخْتُ راسَهُ : كَسَرْته . مجمع البحرين ٢ : ٤٣٥ (شدخ) .

<sup>£</sup> في جميع النُّسَخ: •فيه• .

٥- القميّ ١ : ١٦٥ ، عن السّجّاد اللَّيِّلا . والمُخالِب جمع مِخْلَب بمنزلة الظّفر للإنسان . مجمع البحرين ٢ : ٥٣ (خلب) .

٦- القمّي ١ : ١٦٧ .

٧- العيَّاشي ١ :٣١٣، الحديث: ٨٦، عن أبي عبدالله للنُّيِّلا.

وَمَنَ أَحَيَاهَا فَكَانَهَ الْحَيَا النّاسَ جَمِيعًا ﴾: ومن تسبّب لبقاء حياتها بعفو او منع من القتل او استنقاذ من بعض اسباب الهلاك، فكانما فعل ذلك بالنّاس جميعاً. قال: "من انقذها من حرق او غرق، قيل: فمن اخرجها من ضلال إلى هدى قال: ذاك تأويلها الأعظم الله وفي رواية: "من اخرجها من ضلال إلى هدى فكانما احياها ؛ ومن اخرجها من هدى إلى ضلال فقد قتلها الله ووكقد جَآة تُهُدُّرُ سُلُنَا بِالبَيْنَيَ ﴾ بعد ما كتبنا عليهم من هدى إلى ضلال فقد قتلها الله الله الله هذه الجنايات ﴿ ثُمَّ إِنَّ كَيْسِيرًا مِنْهُم بَعَد ذَالِكَ هذا التّسديد الوكيد كي يتحاموا عن امثال هذه الجنايات ﴿ ثُمَّ إِنَّ كَيْسِيرًا مِنْهُم بَعَد ذَالِكَ فَي الْمُرْضِ لَمُسْرِقُونَ ﴾ : مجاوزون عن الحق . قال: "المسرفون هم الذين يستحلون الحارم و يسفكون الدّماء " .

﴿إِنَّمَا جَزَا أَلَذِينَ يُحَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَمُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُعَمَّلُهُ الْوَيْصَكَلَبُوا أَوْتُكَ عَلَى اللّهُ وَرَسُولُهُمْ مِنْ خِلَنْ الْوَيْصَكَلَبُوا أَوْتُكَ عَلَى الْأَرْضِ ذَالِكَ لَهُ مَرْ فَاللّهُ مَنْ خِلَنْ الْوَيْمَ الْأَرْضِ ذَالِكَ لَهُ مَرْفِ الْآخِرَةِ عَذَاتُ عَظِيسَتُ ﴾ لعظم فنوبهم.

﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِن فَبِلِ أَن تَقَدِيرُوا عَلَيْهِمْ فَاعَلَمُوا أَنَ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾. «قدم قوم من بني ضبة على رسول الله على مرضى، فبعثهم إلى إبل الصدقة يشربون من ابوالها وياكلون من البانها؛ فلمّا براوا واشتدوا قتلوا ثلاثة مَن كان في الإبل وساقوا الإبل. فبعث إليهم عليّا للله فاسرهم، فنزلت. فاختار رسول الله على القطع، فقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف، كذا ورد. أسئل: عن هذه الآية. فقال: «ذلك إلى الامام يفعل به ما شاء. قيل: فمفوض ذلك إليه؟ قال: لا ولكن نحو

١-الكافي ٢: ٢١١، الحديث: ٢، عن أبي جعفر الليلة.
 ٢-الكافي ٢: ٢١٠، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الليلة.
 ٣-مجمع البيان ٣-٤: ١٨٧، عن أبي جعفر الليلة.
 ١-الكافى ٧: ٢٤٥، الحديث: ١، عن أبى عبدالله الليلة.

الجناية» . أ

وفي رواية: "من قطع الطّريق فقتل واخذ المال، قطعت يده و رجله وصلّب، ومن قطع الطّريق فقتل ولم يأخذ المال، قتل. ومن قطع الطّريق وأخذ المال ولم يقتل، قطّعت يده و رجله. ومن قطع الطّريق و لم يأخذ مالاً و لم يقتل، نفي من الأرض، ". وسئل: كيف ينفى؟ فقال: "ينفى من المصر الذي فعل فيه ما فعل إلى مصر آخر غيره، ويكتب إلى أهل ذلك المصر بأنّه منفي"، فلاتجالسوه ولا تبايعوه ولا تناكحوه ولا تؤاكلوه ولاتشاربوه، فيفعل ذلك به سنة، فإن خرج من ذلك المصر إلى غيره كتب إليهم بمثل ذلك حتى تتم السّنة ". وفي رواية: "إنّ معنى نفي المحارب إيداعه الحبس، أ. وفي أخرى: "أن يقذف في البحر ليكون عدلاً للقتل والصلب، و ورد: "من حمل السّلاح بالليل فهو محارب إلا أن يكون رجلاً ليس من أهل الرّيبة ".

﴿ يَمَا أَيُّهَا اللَّذِينَ مَا مَنُوا اللَّهَ وَالبَّهَ وَالبَّهُ اللَّهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ : ما تنوسلون به إلى ثوابه والزّلفي منه . القمّي : تقرّبوا إليه بالإمام ٧ . و ورد : «الأثمّة هم الوسيلة إلى الله ٨٠ . و في رواية : «إنّها أعلى درجة في الجنّة» ٩ ﴿ وَجَهِدُوا فِي سَبِيلِهِ ٤ ﴾ بمحاربة أعدائه الظاهرة والباطنة ﴿ لَعَلَّكُمُ تُقْلِحُونَ ﴾ بالوصول إلى الله والفوز بكرامته .

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ آَتَ لَهُ مَسَافِي ٱلْأَرْضِ ﴾ من صنوف الأموال ﴿ بَهِيعَا وَمِثْلَمُ

١\_الكافي٧: ٢٤٦، الحديث:٥، عن أبي عبدالله الله ال

٢ ـ المصدر: ٢٤٧، الحديث: ١١، عن أبي عبدالله الليلة.

٣ - المصدر: الحديث: ٨، عن أبي الحسن الرّضا الليّلا.

٤\_العيَّاشي ١ : ٣١٥، الحديث: ٩١، عن أبي جعفر الثَّاني اللَّبُّة.

٥\_الكافي ٧٤٧:٧، الحديث: ١٠، عن أبي عبدالله اللَّجُرُّ، مع تفاوت يسير.

٦\_المصدر: ٢٤٦،الحديث:٦، عن أبي جعفر اللَّلِّة.

٧\_القمّيّ ١ : ١٦٨ .

٨\_عيون اخبار الرّضالطيّة ٢ : ٥٨، الباب: ٣١، الحديث: ٢١٧، عن النّبي ﷺ.

٩- الكافي ٨ : ٢٤ ، ذيل خطبة الوسيلة ، عن أمير المؤمنين الله.

مَعَهُ لِيَقْتَدُواْ بِهِ ﴾ انفسهم ﴿ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ ٱلْقِينَ مَوْمَانُقُيلَ مِنْهُ مُّوَهَمُ عَذَابُ أَلِي مَعْ ﴾ . قال : ﴿ يُرِيدُونَ آنَ يَغْرُجُواْ مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم بِخَرْجِينَ مِنْهَا وَلَهُ مُعَذَابٌ مُقِيدِمٌ ﴾ . قال : «إنّهم أعداء على النَّيِلا» أ .

﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا آيَدِيهُما ﴾. سئل: في كم يقطع السّارق؟ قال: "في ربع دينار" . قال: "وتقطع الأربع اصابع ويترك الإبهام، يعتمد عليها في الصّلاة، ويغسل بها وجهه للصّلاة، ". و "إذا قطعت الرّجل ترك العقب، لم يقطع، ف. وفي رواية: "إذا سرق قطعت بمينه، فإذا سرق مرة أخرى قطعت رجله اليسرى، ثم إذا سرق مرة أخرى سجن وترك رجله اليمنى، يمشي عليها إلى الغائط؛ ويده اليسرى، ياكل بها ويستنجي بها، ٥. ﴿ جَزَآءً إِمَاكُسَبَانَكُنَلا مِنَاللهِ ﴾: عقوبة منه ﴿ وَاللّهُ عَزِيرٌ مُكَاللهِ الله العائمة منه ﴿ وَاللّهُ عَزِيرٌ الله عَدِيمًا ويستنجي بها، ٥. ﴿ جَزَآءً إِمَاكُسَبَانَكُنَلا مِنَاللّهِ ﴾: عقوبة منه ﴿ وَاللّهُ عَزِيرٌ الله عَدِيمًا ويستنجي بها، ٥. ﴿ جَزَآءً إِمَاكُسَبَانَكُنَلا مِنَاللّهِ ﴾: عقوبة منه ﴿ وَاللّهُ عَزِيرٌ عَلَيْهُ ﴾

﴿ فَنَ تَاكِمِنُ بَعِدِ ظُلِيسِهِ ٤ : بعد سرقته ﴿ وَأَصَلَعَ ﴾ امره بردّ المال والتفصي عن التبعات ﴿ فَإِلَ اللّهَ يَتُومُ عَلَيْهُ إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ . قال : «في رجل سرق او شرب الخمر أو زنى ، فلم يعلم ذلك منه ، ولم يؤخذ ، حتى تاب و صلح وعرف منه امر جميل ، لم يقم عليه الحدّ ه . وفي رواية : «من أخذ سارقاً فعفا عنه ، فذاك له ؛ فإذا رفع إلى الإمام قطعه . فإن قال الذي سرق منه : أنا أهب له ، لم يدعه الإمام حتى يقطعه . قال : وذلك قول الله تعالى " والحافظون لحدود الله " لا فإذا انتهى الحدّ إلى الإمام ، فليس لاحد ان

١-العيَّاشي ١ :٣١٧، الحديث: ١٠٠، عن ابي جعفر اللَّجِّ و ١٠١، عن ابي عبدالله لللَّبِّد.

٢ \_ الكافى ٧ : ٢٢٢ ، الحديث : ٦ ، عن أبي عبدالله المُثَلِّد .

٣-المصدر: ٢٢٥، الحديث: ١٧، عن أبي عبدالله المثلا.

٤ - المصدر: ٢٢٢، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله للكلا.

٥ - المصدر: ١٠٢٣، الحديث: ٤، عن أبي جعفر اللك.

٦- المصدر: ٢٥٠، الحديث: ١، عن أحده ما عليه ماالسّلام، وفيه ٥ ... ولم يؤخذ حتّى تاب وصلح؟ فقال: إذا صلح وعرف منه أمر جميل، لم يقم عليه الحدّه.

٧-التُّوبة (٩): ١١٢.

یترکه» ۱

﴿ أَلَدَ تَعَلَمُ أَنَّ اللَّهَ لَهُ مُلَّكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يُعَذِبُ مَن يَشَاءُ وَيَغَفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ .

﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَعَزُّنكَ الَّذِينَ يُسَكِرِعُونَ فِي الْلَكُفَرِ ﴾ : في إظهاره إذا وجدوا منه فرصة ﴿ مِنَ الَّذِينَ قَالُوٓا ءَامَنَا بِأَفْوَهِ هِمْ وَلَمْ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ ﴾ يعني المنافقين.

﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ اَسَتَعُونَ اِللَّكَذِبِ ﴾ اي: قاتلون له، اوسماعون كلامك ليكذبوا عليك ﴿ سَمَنْعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ ﴾ : لجمع آخر من اليهود ﴿ لَمَرَا أَتُولَكُ ﴾ : لم يحضروا مجلسك وتجافوا عنك تكبّراً أو إفراطاً في البغضاء، يعني : مصغون لهم، قاتلون كلامهم ؛ او سمّاعون منك لاجلهم وللإنهاء إليهم . ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكُومُ مِنْ بَعَسيدِ مَوَاضِعِهِ اللهِ فيها ، بتغييره وحمله على غير المراد مواضعه التي وضعه الله فيها ، بتغييره وحمله على غير المراد وإجرائه في غير مورده أو إهماله . ﴿ يَقُولُونَ إِنّ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ ﴾ : إن أوتيتم هذا المحرّف، فاقبلوه واعملوا به ﴿ وَإِن لَمَر ثُوتَوَقُ ﴾ بل افتاكم محمد بخلافه ﴿ فَأَحَدُرُواً ﴾ قبول ما افتاكم به .

القمّي: نزلت في عبدالله بن أبّي، حيث مشت إليه بنو النّضير فقالوا: سل محمّداً ان لاينقض شرطنا في هذا الحكم النّذي بيننا وبين بني قُرينظم في القتل؛ وكان شرطهم مخالفاً للتوراة. فقال ابن أبّي: ابعشوا رجلاً يسمع كلامي وكلامه، فإن حكم لكم بما تريدون، وإلا فلاترضوا به. لا هذا ملخص القصة. ﴿وَمَن يُرِدِ وَكلامه، فإن حكم لكم بما تريدون، وإلا فلاترضوا به. لا هذا ملخص القصة. ﴿وَمَن يُرِدِ اللّهُ فِتُنْتَمُ ﴾: اختباره ليفضح ﴿فَلَن تَمْ لِكَ لَهُ مِنَ اللّهُ فِتَنَامُ ﴾ يعني في دفعها ﴿أَوْلَكُمْكُ اللّهُ فِي لَدُيْرِدِ اللّهُ أَن يُطَهِم مَن النّصير منهم، وإظهار كذبهم في كتمان الحق، وظهور كفر اليهود، واجلاء بني النّصير منهم، وإظهار كذبهم في كتمان الحق، وظهور كفر

١ ـ الكافي ٧: ٢٥١، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الحالية. ٢ ـ القمّي ١ : ١٦٨ ـ ١٦٩ . المنافقين، وخوفهم جميعاً عن المؤمنين. ﴿وَلَهُمْ قِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ وهو الخلود في النّار.

﴿ سَمَنَهُ وَنَ لِلْكَذِبِ ﴾ . كرره تاكيداً . ﴿ أَكُنُلُونَ لِلسَّحْتُ ﴾ اي : الحرام ؛ من سَحَنَهُ إذا استَأْصلَه لأنّه مسحوت البركة . قال : «هو الرّساء في الحكم» أ . وفي رواية : "ثمن الميتة ، وثمن الكلب ، وثمن الخمر ، ومهر البغي ، والرّسوة ، واجر الكاهن " أ . وفي أخرى : «و للسّحت انواع كثيرة " " . ﴿ فَإِن جَاهُوكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُ مِم الكاهن " أ . وفي أخرى : «و للسّحت انواع كثيرة " . ﴿ فَإِن جَاهُوكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُ مَ الكاهن قَلْمَ مَنَ مَنْ مُنْ مَنْ المحاهن أو المسلم وان الحاكم إذا اتاه أهل التوراة و أهل الإنجيل يتحاكمون إليه ، إن شاء حكم بينهم وإن شاء تركهم " . ﴿ وَإِن تُعْرِضَ عَنْهُمْ فَكُن يَصُرُّوكَ شَيْعًا وَإِنْ حَكَم بينهم وإن شاء تركهم " . ﴿ وَإِن تُعْرِضَ عَنْهُمْ فَكُن يَصُرُّوكَ شَيْعًا وَإِنْ حَكَمُ سَتَ فَأَحْكُم بَيْنَهُ مَا مِأْلُوسَ طِلَّ إِنَّ اللّهَ يُجِسبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ .

﴿ وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنسَدَهُمُ التَّوْرَنةُ فِيهِ الْحَكْمُ اللَّهِ ﴾. تعجيب من تحكيمهم من لا يؤمنون به، والحال ان الحكم منصوص عليه في الكتاب الذي عندهم، وفيه تنبيه على انهم ماقصدوا بالتّحكيم معرفة الحق و إقامة الشّرع، و إنّما طلبوا به ما يكون اهون عليهم و إن لم يكن حكم الله في زعمهم. ﴿ ثُمَّ يَتُولُونَ مِنْ بَعَدُ ذَالِكَ وَمَا أَوْلَكُوكَ بِالْمُوْمِنِينَ ﴾ بكتابهم، لإعراضهم عنه أولاً، و عما يوافقه ثانياً.

﴿ إِنَّا آَلْزَلْنَا ٱلتَّوْرَنَةَ فِيهَا هُدَى ﴾ : بيان للحق ﴿ وَنُورٌ ﴾ يكشف ما استبهم من الأحكام ﴿ يَعَكُمُ بِهَا ٱلذِّينَ أَلَمْ لَمُوا ﴾ : انقادوا لله . قبل : وصفهم بالإسلام لأنه ديس الله . ٦

١- الكافي ٧: ٩: ٩، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله المثلا.

٢-الكافي٥: ١٢٧، الحديث: ٢، عن ابني عبدالله اللَّبِّيَّ، وفيه: • والرشوة في الحكم • .

٣ ـ المصدر: ١٢٦، الحديث: ١، عن أبي جعفر الليُّة.

٤\_ في اللف؛ و اجه: اتخيّره.

٥- التّهذيب ٦ : ٣٠٠، الحديث : ٨٣٩، عن أبي جعفر اللَّهُ.

٦\_مجمع البيان ٣\_٤: ١٩٨.

﴿ لِلَّذِينَ هَادُوا ﴾ يحكمون لهم ﴿ وَٱلرَّبَنِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ ﴾ : ويحكم بها الرَّبَانيّون والأحبار . قال : «الرَّبَانيّون هم الأثمّة دون الأنبياء ، الذين يربون النَّاس بعلمهم ، والأحبار هم العلماء دون الرَّبَانيّين » ·

﴿ بِمَا ٱسْتُحْفِظُوا مِنْ كِنْكِ ٱللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءً ﴾ . قال : «ولم يقل بما حمّلوا منه» ٢ وفي رواية : «فينا نزلت» ٣ .

﴿ وَكَنَبْنَاعَلَيْهِمْ ﴾ : وفرضنا على اليهود ﴿ فِيهَا ﴾ : في التّوراة ﴿ أَنَّ النّفْسَ بِالنّفْسِ بِالنّفْسِ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَا

﴿ وَقَفَيْنَا عَلَىٰ مَا ثَنْدِهِ ــــم ﴾: واتبعنا على آثار النّبيّين الّذين اسلموا ﴿ بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّورَدَةِ وَمَا فَيْنَهُ ٱلْإِنْجِيلَ فِيهِ هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّورُدُنَةِ

ا و٢ــالعيَّاشي ١ :٣٢٣، ذيل الحديث: ١١٩، عن أبي عبدالله اللُّيَّة، مع تفاوت يسير.

٣ ــ المصدر: ٣٢٢، الحديث: ١١٨، عن ابي جعفر الليلا.

٤- الكافي ٧ : ٤٠٨ ، الحديث : ٣ ، عن النّبيُّ ﷺ ، و فيه : ﴿ في درهمين ٩ .

٥ - المصدر: ٣٥٨، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله الليد.

٦- من لا يحضره الفقيه ٤: ٨٠، الحديث: ٢٥١، عن ابي عبدالله الليلا.

وَهُدُى وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾.

﴿ وَلْيَخَكُّرُ أَهْلُ ٱلْإِنِحِيلِ بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ فِيسِهِ وَمَن لَّهْ يَحْكُم بِمَا أَنسزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَنَهِكَ هُمُ ٱلْفَنسِقُونَ ﴾ .

﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتنَبَ بِالْحَقِ ﴾ اي: القرآن ﴿ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْحَتَنِ وَمُهَيْمِنَا عَلَيْهِ الْمُلَاتِ عَلَى سائر الكتب، يحفظه عن التغيير ويشهد له بالصّحة والنّبات ﴿ وَلَا تَنْبِعُ أَهُوَا عَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِ النّبَلِ ﴿ وَلَا تَنْبِعُ أَهُوا عَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِ الْكُلِّ وَفَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ عَمَّا جَاءَكُ مِنَ الْحَقِ الْكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةَ ﴾ : شريعة . وهي الطريقة إلى الماء، شبّه بها الدّين، لأنّه طريق إلى ما هو سبب الحياة الابديّة . ﴿ وَمِنْهَا جَا ﴾ : وطريقاً واضحاً . قال : «الشّرعة والمنهاج : سبيل وسنّة ؛ و أمر كلّ نبيّ بالاخذ بالسّبيل والسّنة . وكان من السّبيل والسّنة الّتي امر الله بهما موسى ، أن جعل عليهم السّبت ؛ أ .

﴿ وَلَوْشَاءَ اللّهُ لَجَعَلَكُمُ أَمَّةُ وَحِدَةً ﴾ : جماعة متفقة ، على دين واحد ﴿ وَلَكِنَ لِيَسَلُوكُمْ فِي مَا السّرائع الختلفة المناسبة لكلّ عصر ، هل تعملون بها ، مصدّقين بوجود الحكمة في اختلافها ﴿ فَالسّتَبِقُوا الْحَيْرَتِ ﴾ : فابتدروها انتهازاً للفرصة ، وحيازة لقصب السبق والتقدّم ﴿ إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ﴾ . وعدو وعيد للمبادرين والمقصرين . ﴿ فَيُنَبِثُكُمُ بِمَا كُنتُدُ فِيهِ تَغْلَلْغُونَ ﴾ بالجزاء الفاصل بين المحقّ ، والمبطل ، والمبطل ،

﴿ وَأَنِ أَحَكُم بَيْنَهُ مِيمَا أَنْزَلَ اللهُ ﴾. قال: "إنّما كرّر الامر بالحكم بينهم، لانهما حكمان امر بهما جميعاً و لانهم احتكموا إليه في زنا المحصن، ثم احتكموا إليه في قتل كان بينهم ألى و لا تَنْهُم أَمْ وَاحْدَرُهُم أَن يَفْتِنُوك ﴾ : يصر فوك ﴿ عَنْ بَعْسِمُ اللهُ عَلَى ان أَن لَا اللهُ عَلَى ان اللهُ اللهُ إلَيْكُ فَإِن تَولَوْ أَفَا فَاعَل مَمَ أَمَّا أَمَّا أَن يُصِيبُهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِ مَ الله على ان اللهُ ال

١ ـ الكافي ٢ : ٢٩ ، الحديث : ١ ، عن أبي جعفر اللله .

٢-مجمع البيان ٣-٤:٤٠٢، عن ابي جعفر الليِّلة، و فيه: ففي قتيل كان بينهم.

لهم ذنوباً كثيرةً، والتّولّي عن حكم الله مع عظمته واحد منها. ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا فِرِ ﴾ النَّاسِ لَفَنسِقُوكَ ﴾ . تسلية للنّبي ﷺ عن امتناع القوم من الإقرار بنبوّته؛ بـانّ اهل الإيمـان قليل .

﴿ أَفَكُمُ اللَّهِ لِيَهِ يَبَغُونَ ﴾ . إنكار على توليهم عن حكم الله . ﴿ وَمَنْ أَحَسَنُ مِنَ اللَّهِ مُكَمّا لِقَوْمِ يُوفِيهُ وَ مُؤلِقَهُ مَا الاستفهام لقوم يوقنون ، فإنهم يعلمون ذلك . قال : الحكم حكمان : حكم الله ، وحكم الجاهلية ؛ فحمن اخطا حكم الله حكم بحكم الجاهلية » أ .

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ المَنُوالَانَتَ عِنْهُ الْلَهُ وَوَالنَّمَ رَى الْقَالَةُ ﴾ : لاتعتمدوا على الاستنصار بهم، متوددين إليهم ﴿ بَعْمُهُ مَ أَوْلِيَا أَهُ بَعْسِمِ ﴾ في العون والنصرة، ويدهم واحدة عليكم ﴿ وَمَن يَتَوَلَّكُم فَإِنَّهُ مِنْهُ مِنْ استنصر بهم فهو كافر مثلهم.

ورد: «من تولّى آل محمّد، وقدّمهم على جميع النّاس بما قدّمهم من قرابة رسول الله على فهو من آل محمّد بمنزلة آل محمّد، لاأنّه من القوم باعبانهم وإنّما هو منهم بتولّيه إليهم واتباعه إيّاهم. وكذلك حكم الله في كتابه: "ومن يتولّهم منكم فإنّه منهم" " . ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَهُ لِا يَهُ وَمَن يَتُولُهم مَن بَوالاة الكفّار.

﴿ فَتَرَى اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مَ مَرَضٌ ﴾ كابن أبّي واضرابه ﴿ يُسَدِعُونَ فِيمٌ ﴾ : في موالاتهم ومعاونتهم ﴿ يَقُولُونَ نَغَتَى آن تُعِيبَ عَنَا دَآبِرَ ۚ ﴾ : يعتذرون بانهم يخافون ان تصيبهم داثرة من الدّواثر ، بأن ينقلب الأمر ويكون الدّولة للكفّار . روي : «أنّ عبادة بن الصامت قال لرسول الله على أن لي موالي من اليهود كثيراً عددهم ، وإنّي أبر ع إلى الله

١- الكافي ٧:٧،٤، الحديث: ١، عن أبي عبدالله المجال.

٢-العيَّاشي ٢: ٣٣١، الحديث: ٣٤، عن ابي عبدالله الثُّيِّة، وفيه: التولَّيه؛ بدل: البمنزلة!.

ورسوله من ولايتهم و أوالي الله و رسوله. فقال ابن أبَي إنّي رجل اخاف الدّوائر، لا أبرء من ولاية موالي، فنزلت الله ﴿ فَعَسَى اللّهُ أَن يَأْتِي بِالْفَستَةِ ﴾ لرسوله ﴿ أَوْالْمَرِ مِنْ وَلا بَهُ اللّهِ مَنْ وَلا المُسْرِكِين، وظهور الإسلام. ﴿ فَيُصّبِحُوا ﴾ أي: عند وفي المنافقون ﴿ عَلَىٰ مَسالًا أَسَرُّوا فِي آنفُسِمِ اللّه من النّفاق والشّك في امر الرّسول ﴿ فَلَدِمِينَ ﴾ .

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ اَمَنُوا اَهَا وُلَا وَ اللَّهِ اللَّذِينَ اَ اَعْلَطْ الْجَانِهِمَ ﴿ إِنَّهُمْ لَكُمَّكُمْ ﴾ : اغلظ المانهم ﴿ إِنَّهُمْ لَكَمَّكُمْ ﴾ . تعجباً من حال المنافقين وتبجحاً عا من الله عليهم من الإخلاص ﴿ عِنْهُمْ مَنَالُهُمْ فَأَصَبَحُوا خَلِيرِوكِ ﴾ . إمّا من جملة المقول أو من قول الله ، وفيه معنى التعجب كانه قيل: ما احبط أعمالهم! ما اخسرهم!

﴿ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِ اللَّهِ عَلَمَا يَاتُونَ مِنَ الْجَهَادُ وَالطَّاعَةُ. قَالَ: "هُم أَمير المؤمنين وأصحابه، حين قاتل من قاتله من النّاكثين والقاسطين والمارقين، أ. وقال اللَّيْلِةُ يوم البصرة: "والله ما قوتل أهل هذه الآية حتى اليوم وتلاها، في مهدي الأُمّة

١\_البيضاوي ٢ : ١٥٤ .

۲ في اب المن جهة ا .

٣ـ في سورة آل عمران، ذيل الآية: ٣١.

٤ مجمع البيان ٣ - ٤ : ٢٠٨، عن الصَّادقين عليهماالسَّلام.

٥ المصدر، عن أمير المؤمنين لَفَيُّلا.

﴿إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللّهُ وَرَسُولُمُ وَالّذِينَ مَامَنُوا الّذِينَ عَلَيْهُ وَلَى الصّاؤة وَيُؤَوُّونَ الرّكؤة وَهُم وَالْمَوركم مِن انفسكم والموالكم، " الله و رسوله والذين آمنوا ". يعني علياً و اولاده الاثمة عليهم السّلام إلى يوم القيامة ثمّ وصفهم الله عزّو جلّ، فقال: "الذين يقيمون الصّلاة ويؤتون الزّكاة وهم راكعون ". وكان أمير المؤمنين اللّيّلة في صلاة الظّهر، وقد صلّى ركعتين، وهو راكع، وعليه حلّة قيمتها الله دينار، وكان النّبي على الطّهاء، وكان النّجاشي اهداها له. فجاء سائل فقال: السّلام عليك يا ولي الله واولى بالمؤمنين من انفسهم؛ تصدّق على مسكين. فطرح الحلّة إليه، وأومى بيده إليه أن احملها. فأنزل الله عزّوجل فيه هذه الآية، وصيّر نعمة أولاده بنعمته. فكل من بلغ من أولاده مبلغ الإمامة يكون بهذه النّعمة مثله، فيتصدّقون وهم راكعون. والسّائل الذي سأل أمير المؤمنين من الملائكة، والذين يسالون فيتصدّقون وهم راكعون. والسّائل الذي سأل أمير المؤمنين من الملائكة، والذين يسالون

وفي رواية: «إنّه اللَّبُلَّة ناول السّائل الحاتم من إصبعه» ". كما يأتي؛ وهي أشهر. وقد روته العامّة أيضاً <sup>4</sup>. ولعلّه اللَّبُلَّة تصدّق في ركوعه مرّة بالحلّة، وأخرى بالحاتم؛ والآية نزلت بعد الثّانية، فإنّ "يؤتون" يشعر بالتّكرار والتّجدّد، كما أنّه يشعر بفعل أولاده أيضاً.

﴿ وَمَن يَتُوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُ وَلَهُ وَٱلَّذِينَ مَا مَ الْمَ الْمَ الْمَالِمُونَ ﴾ : فإنَّهم

١ \_ القمّى ١ : ١٧٠ .

٢\_الكافي ١ : ٢٨٨ ، الحديث : ٣ ، عن أبي عبدالله المُثِلِّة .

٣- الخصال ٢: ٥٨٠، ذيل الحديث: ١ عن أمير المؤمنين اللبِّلا، مع تفاوت يسير.

٤-راجع: الدّرَّ المنشور ٢:٦٠٦؛ والكشّاف ١:٦٢٤؛ والبيـضـاوي ١٥٦:٢؛ و إحقـاق الحقّ ٢:٩٩٩ و ٣:٢٠٢؛ والغدير ١:٢١٤.

الغالبون. وضع الظاهر موضع المضمر، تنبيها على البرهان عليه، وكانّه قيل: فإنّهم حزب الله وإنّ حزب الله هم الغالبون، وتنويها بذكرهم، وتعظيماً لشانهم، وتشريفاً لهم بهذا الاسم، وتعريضاً بمن يوالي غير هؤلاء بأنّه حزب الشّيطان. وأصل الحزب: القوم، يجتمعون لأمر حزبهم.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَانَنَجِدُواْ ٱلَّذِينَ أَغَّذُواْ دِينَكُرَ هُزُوا وَلِعِبًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئَبَ مِن قَبْلِكُرُواْ الْكُفَّارَ أَوْلِيَآةً ۚ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ إِن كُمُنُمُ مُّوْمِنِينَ ﴾ .

﴿ وَإِذَا نَا دَيْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ ٱتَّخَذُوهَا هُزُوا وَلَعِبّا ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ .

﴿ قُلْ يَكَأَهُ لَ الْكِنْبِ هَلْ تَنقِ مُونَ مِنَا ﴾: تنكرون منَا وتعيبون ﴿ إِلَآ أَنْ َ اَمَنَا بِاللَّهِ وَمَــ آ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ مِن مَبِّلُ مِن مَبِّلُ وَأَنَّ أَكْثَرُكُمْ فَنسِقُونَ ﴾: خارجون عن أمر الله، طلباً للرّياسة وحسداً على منزلة النّبوة.

١-الامالي (للصَّدوق): ١٠٨، المجلس السَّادس والعشرون، الحديث: ٤، عن أبي جعفر اللَّبِّلا.

بالشرّ؛ وضعت موضعها، كما في: "بَشَرْهُمْ بِعَذَابِ اليم" . ﴿ مَن لَّمَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَد الطّلابِ عَنُوتَ ﴾ : مسخهم ﴿ وَعَبَدَ الطّلابِ عَنُوتَ ﴾ : ومن عليه وَجَعَد الطّاغوت وهو الشّيطان. قيل : هم اصحاب العجل، كما أنّ القردة والخنازير أصحاب السبت والمائدة . ﴿ أَوْلَيْهِ كَمَا أَنُ الْوَرِدَ وَالْمَا اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

﴿ وَإِذَا جَاءُ وَكُمْ قَالُواْ ءَامَنَ اللَّهُ وَقَدَدَّ خَلُواْ بِالكُفْرِوَهُ مَ قَدَّخَرَجُ وَابِدٍ هُ الله مَن من عندك كما دخلوا ، لا يؤثّر فيهم ما سمعوا منك . القمّي : نزلت في ابن أبي ٣٠ . ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُواْ يَكُتُمُونَ ﴾ من الكفر .

﴿ وَتَرَىٰ كَيْمِرُامِنَهُ مَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْإِنْ مِنْ المعصية ﴿ وَٱلْعُدُونِ ﴾ : تعدي حدود الله ﴿ وَأَحَلِهِمُ ٱلسَّحْتُ ﴾ : الحرام، كالرسوة ﴿ لَيَلْسَمَا كَانُ وَالْعَدُونِ ﴾ : يقملُون ﴾ . يقملُون ﴾ .

﴿ لَوْلا ﴾ : هلا ﴿ يَنْهَنَهُمُ الرَّبَيْنِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ ﴾ : علماؤهم ﴿ عَن قَوْلِمُ الْإِنْسَدَ ﴾ كالكذب وكلمة الشرك، مثل قولهم : "عزير ابن الله " ك . ﴿ وَأَكِلِهِمُ السَّحَتَّ لَيِلْسَ كَالَكُذَب وكلمة الشرك، مثل قولهم : "عزير ابن الله " ك . ﴿ وَأَكِلِهِمُ السَّحَتَّ لَيِلْسَ كَالَكُمْ مِن كَان قبلكم حيثما عملوا من المعاصي، مَاكَانُواْ يَقَسَنَعُونَ ﴾ . قال : "إنّما هلك من كان قبلكم حيثما عملوا من المعاصي، ولم ينهاهم الرّبانيّون والأحبار عن ذلك " .

﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُ مِودُيدُ ٱللَّهِ مَغْ لُولَ أَنَّهُ . قال: اقالوا: قد فرغ من الامر، فلاينزيد ولاينقص ، أوفي رواية: افليس يُحدث شيشاً. قال: ألم تسمع الله

١\_آل عمران(٣): ٢١.

٢ ـ الكشَّاف ١ : ٦٢٦ .

٣\_القمّى ١ : ١٧٠ .

٤\_التَّوبة(٩):٣٠.

٥ ـ الكافي ٥: ٥٧، الحديث: ٦، عن أمير المؤمنين اللَّيِّلا، وفيه: الم ينههم ١٠

٦\_معاني الاخبار: ١٨، الحديث: ١٥، عن أبي عبدالله لللبكة.

يقول: "بحصوالله مايشاء ويثبت" المراب وقيل: غل اليدكناية عن البخل، وبسطها عن الجود. المحققة أيدي المحلفة عن الجود. المحققة أيدي المحققة المحققة المحتود وينقص وله البدا والمشية المحتود والمحتود والمحتود

أقول: لعلّ تثنية البد إشارة إلى تقابل أسمائه سبحانه، وكناية عن غاية الجود؛ فإنّ الجواد في الغاية إنّما يعطى بيديه جميعاً.

﴿ وَلَيَزِيدَ مَنَكَكِيْلًا يَنَهُ ـــم مَّا أَيْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ مُلَغَيْنَا وَكُفَّـــراً ﴾: على طغيانهم وكفرهم، كما يزداد المريض مرضاً من تناول غذاء الاصحاء.

﴿ وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُ مُ مَالَعَذَوَةَ وَأَلْمُغْضَلَةَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيْمَ فِي فَكلماتهم مختلفة ، وقلوبهم شتى ، فلا تقع بينهم موافقة . ﴿ كُلَّمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لِلْمَ رَبِ أَطْفَ أَهَا اللهُ ، والاجتهاد وله محاربة غُلبوا . ﴿ وَيَسَعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا ﴾ : للفساد بمخالفة أمر الله ، والاجتهاد في محو ذكر الرسول من كتبهم ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الْمُقْسِدِينَ ﴾ .

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَنْبِ مَامَنُواْ وَاتَّقَوْاْ لَكَفَّرْنَاعَنْهُمْ سَيِّنَا تِهِمْ وَلَأَدْ خَلْنَهُمْ جَنَّنْتِ ٱلنَّعِيمِ﴾. قال: "فإنّ الإسلام بجبّ ما قبله" أو إن جلّ.

﴿ وَلَوْأَنَهُمْ أَقَامُواْ اَلتَّوْرَنَةَ وَٱلْإِنِي لِللهِ عِلَى اِقَامَةَ أَحَكَامُهُمَا وَإِذَاعَةَ مَا فَيَهُمَا ﴿ وَمَا أَنِزِلَ اللَّهِمِ مِن رَبِّهِمْ فَالَّالَةُ مَا فَيَهُمَا ﴿ لَا اللَّهُمْ مِن رَبِّهِمْ فَالَّذَ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ : الولاية ، ﴿ لَا كَنْ أَمِن فَوْقِهِمْ وَالْوَرْضِ . القمي : من فوقهم لوسّع عليهم أرزاقُهم ، وأفيض عليهم بركات من السّماء والأرض . القمي : من فوقهم

١\_عيون أخبار الرَّضالطُّيِّلة ١ : ١٨٢، الباب: ١٣، الحديث: ١ . والآية في سورة الرَّعد: (١٣): ٣٩.

٢\_راجع: البيضاوي ٢: ١٥٩.

٣\_القمّي: ١٤١١.

٤-راجع: عوالي اللّنالي ٢: ٥٤ و ٢٢٤؛ و الجامع الصّغير (للسّيوطي) ١ : ١٢٣؛ و كنز العمّال ١ : ٦٦ و
 ٧٥ ؛ و مسند أحمد بن حنبل ٤: ١٩٩، عن النّبي ﷺ.

٥-العيَّاشي ١ : ٣٣٠، الحديث: ١٤٩ ؛ والكافي ١ : ١٣، ، الحديث: ٦، عن أبي جعفر اللَّيِّلا.

المطر ومن تحت أرجلهم النبات. المح مِنْهُمَ أُمَّةٌ مُقَتَصِدَةٌ ﴾ قد دخلوا في الإسلام ﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ اللهُمْ صَافَةُ مُقْتَصِدَةٌ ﴾ قد دخلوا في الإسلام ﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَانَةَ مَايَعْمَلُونَ ﴾ حيث أقاموا على الجحود والكفر. فيه معنى التّعجّب، أي: ماأسوء عملهم!

﴿ يَنَا يُنَهَا الرَّسُ وَلَ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكٌ ﴾ قال: • في علي ٢٠. كذا نزلت. ﴿ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَكُم ﴾ : إن تركت تبليغ ما أنزل إليك في ولاية علي وكتمته، كنت كانك لم تبلغ شيئاً من رسالات ربك. ﴿ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ : يمنعك من ان ينالوك بسوء ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَيْفِرِينَ ﴾

وقال في حديث: "ثمّ نزلت الولاية وإنّما اتاه ذلك يوم الجمعة بعرفة، انزل الله تعالى: "أليّوم أكْمَلْت لَكُمْ دينكُمْ وَأَتْمَمْت عَلَيْكُمْ نِعْمَتي " ". وكان كمال الدّين بولاية علي بن أبي طالب صلوات الله عليه .. فقال عند ذلك رسول الله يَثِظ : أمّتي حديثوا عهد بالجاهلية، ومتى اخبرتهم بهذا في ابن عمّي، يقول قائل، ويقول قائل. فقلت في نفسي من غير أن ينطق به لساني. فاتتني عزيمة من الله بَثْلَة الوعدني إن لم أبلغ أن يع نبي من غير أن ينطق به لساني. فاتتني عزيمة من الله بَثْلة الله يَثِظ بيد علي الله فقال: يا أيها الرسول الآية. فاخذ رسول الله يَثِظ بيد علي الله فقال: يا أيها النس إنه لم يكن نبي من الانبياء من كان قبلي إلا وقد عمره الله ثم دعاه فاجابه، فاوشك أن أدعى فأجيب، وأنا مسؤول وأنتم مسؤولون، فماذا أنتم قائلون؟ فقالوا: فاوشك أن أدعى فأجيب، ونصحت، وأديّت ما عليك، فجزاك الله أفضل جزاء المرسلين. فقال: اللهم اشهد ـ ثلاث مرّات ـ ثمّ قال : يا معشر المسلمين هذا وليكم من بعدي فليبلغ فقال: اللهم اشهد ـ ثلاث مرّات ـ ثمّ قال: يا معشر المسلمين هذا وليكم من بعدي فليبلغ

١ \_ القمّى ١ : ١٧١ .

٢-مـجـمع البـيــان ٣-٤: ٢٢٣؛ والعــيّاشي ١ : ٣٣٢؛ والـقــمّي ١ : ١٧١؛ و شــواهــد الـتّنزيل ١ : ١٨٨؛ والذرّ المنثور ٣:١١٧؛ والغدير ١ : ٢١٦.

٣\_المائدة(٥): ٣.

٤- بتلة : مقطوعة ، من البتل و هـ و القطـع. و منه قـ وله : طَلَقَهـا بَتَّةً بَتْلَةً. مجمع البحرين ٥ : ٣١٦ (بتل).

الشّاهد منكم الغائب ١١ الحديث.

وفي رواية « فخرج رسول الله ينظمن مكة ، يريد المدينة حتى نزل منزلاً يقال له «غدير خم» ، وقد علّم النّاس مناسكهم وأوعز إليهم وصيته إذا نزل عليه هذه الآية : "ياأيّها الرّسول" . فقام رسول الله فقال: تهديد و وعيد . فحمد الله وأثنى عليه ، ثمّ قال : يا أيّها النّاس ، هل تعلمون من وليكم ؟ قالوا: نعم ، الله و رسوله . قال : ألستم تعلمون أنّي أولى بكم منكم بانفسكم ؟ قالوا بلى . قال : اللّهم اشهد ، فأعاد ذلك عليهم ثلاثاً ، كلّ ذلك يقول مثل قوله الأول ، ويقول النّاس كذلك ، ويقول : اللّهم اشهد ؛ ثم أخذ بيد أمير المؤمنين الثيّلة فرفعها حتى بدا للنّاس بياض إبطبهما ، ثم قال : ألا من كنت مولاه فهذا علي مولاه ، اللّهم وال من والاه ، وعاد من عاداه ، وانصر من نصره ، واخذل من خذله ، واحب من أحبة ، ثم قال : اللّهم أشهد عليهم وأنا من الشّاهدين " . و روت العامة عن ابن عباس وجابر بن عبدالله : "إنّ الله أمر نبية أن ينصب عليّاً للنّاس ، ويخبرهم بولايته ، فتخوف الثيّلة أن يقولوا : حابى أبن عمة ، وأن يشتى ذلك على جماعة من أصحابه ، فنزلت هذه الآية ، فأخذ بيده يوم غدير خم وقال : من كنت مولاه فعلي قنزلت هذه الآية ، فأخذ بيده يوم غدير خم وقال : من كنت مولاه فعلي مولاه ه

﴿ قُلْ يَكَأَهُلُ ٱلْكِنَٰبِ لَسَـــــتُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ : على دين يعتد به ﴿ حَقَّىٰ تُقِيمُواْ التَّوْرَنِـــةَ وَٱلْإِنِجِيلَ ﴾ بالتّصديق لما فيهما من البشارة بمحمّد ﷺ والإذعان لحكمه ﴿ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْتَكُمُ

١\_الكافي ١ : ٢٩١ ـ ٢٩١، الحديث: ٦، عن أبي جعفر اللجَّة.

٢\_القمّى ١ : ١٧٣ ـ ١٧٤ .

٣ـ في اب: (فتخوف عليهم).

٤ حابَى الرَّجلَ حِباءُ: نَصَره واختصه و مال إليه . «لسبان العرب١٦٣ : ١٦٣ - حَبِسَا»، و في «ب»: «حَامَى « رالمَيْم - والأنسب ما أثبتناه كما في المصدر .

٥ ـ جوامع الجامع ١ : ٣٤٢ عن جابر بن عبدالله . والظاهر أنَّ قوله : • و قُرِئَ • زائد هنا لا معنى له ، أو حذفت الجملة الَّتي كانت بعده فإنّها في المصدر هكذا : • و قُرئُ : فَما بَلَّغُتَ رسالاته • .

مِّن زَّيِكُمُّ قَالَ: "هو ولاية أمير المؤمنين اللَّئِلَة" . ﴿وَلَيَزِيدَتَكَكِثِيرًا مِّنْهُم مَّآأُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ طُغْيَكَنَا وَكُفْراً فَلاَ تَأْسَ عَلَى ٱلْقَسَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾: فلاتتاسف عليهم، فإن ضرر ذلك برجع إليهم، لايتخطّاهم؛ وفي المؤمنين مندوحة لك عنهم.

﴿ إِنَّ اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَــادُواْ وَالْصَّنِئُونَ وَالنَّصَرَىٰ مَنَ ءَامَنَ ﴾ [منهم] ٢ ﴿ بِأُللَهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِلَحًا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِ مَ وَلَاهُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ . سبق تفسيرها في سورة البقرة ٣.

﴿ لَقَدَّا خَذْنَامِيثَنَى بَنِي إِسْرَهِ بِلَ بِالتَّوحِيد والنَّبَوة والولاية ﴿ وَأَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهِمْ رُسُلاً ﴾ النوحيد والنبوة والولاية ﴿ وَأَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهِمْ رُسُلاً ﴾ ليذكروهم، وليبينوا لهم أمر دينهم، ويقفوهم على الاوامر والنواهي ﴿ حُكُم الحَالُ رَسُولُ إِمَا لَا تَهُوكَ أَنفُسُهُمْ ﴾ من التكاليف ﴿ فَرِيقًا كَذَّبُوا وَ فَرِيقًا يَقْتُلُونَ ﴾ . حكى الحال الماضية استحضاراً لها، واستفظاعاً للقتل، وتنبيها على أن ذلك ديدنهم ماضياً ومستقبلاً، ومحافظة على رؤوس آلآى .

﴿ وَحَسِبُوا أَلَاتَكُونَ فِتَنَدُ الْ لا يصيبهم من الله بلاء وعذاب بقتل الانبياء وتكذيبهم ﴿ فَعَمُوا ﴾ عن الدّين ﴿ وَصَمَمُوا ﴾ عن استماع الحق ﴿ فُهُ مَا اللهُ عَلَيْهِم فُهُم عَن استماع الحق ﴿ فُهُ مَا اللهُ عَلَيْهِم فُهُم عَن استماع الحق ﴿ فُهُ مَا اللهُ عَلَيْهِم فُه اللهُ عَمُوا وَصَمَوا ﴾ كرة أخرى ﴿ كَيْثِيرُ مِنْهُم وَ اللهُ عَلَيهم الله عَلَيهم و الله عليهم الله عليهم الله عليهم الموالله عليهم المومنين المؤمنين المؤللة " ثم عموا وصموا " إلى الساعة ٤٤ .

﴿ لَقَدْ حَكَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓ أَإِنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَدٌ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَنَهَ فَ آعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّ حَثُمُ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْسِهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّسِارُ

١- العيَّاشي ١ : ٣٣٤، الحديث: ١٥٦، عن أبي جعفر المُّثِّة.

۲\_الزّيادة من: «ب، و «ج.».

٣ ـ في ذيل الآية: ٦٢.

٤ ـ الكافي ٨: ٢٠٠، الحديث: ٢٣٩، عن أبي عبدالله المريد.

وَمَا لِلغَّالِمِينَ مِنْ أَنعَسَارٍ ﴾. وضع الظاهر موضع المضمر، تسجيلاً على أنّ الشرك ظلم.

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّهَ قَالِتُ ثَلَكَ مُتَوَى . قيل: القائلون بذلك جمهور التصارى، يقولون: ثلاثة اقانيم جوهر واحد؛ أب وابن و روح القدس إله واحد، ولايقولون ثلاثة آلهة ويمنعون من هذه العبارة، وإن كان يلزمهم ذلك، لانهم يقولون: الابن إله والاب إله و روح القدس إله؛ والابن ليس هو الاب . و ورد: «أمّا المسيح فعصوه عظموه في انفسهم حتى زعموا أنّه إله وأنّه ابن الله؛ وطائفة منهم قالوا: ثالث ثلاثة؛ وطائفة منهم قالوا: ثالث ثلاثة؛ وطائفة منهم قالوا: هو الله ؟ ﴿ وَمَامِنَ إِلَهُ إِلّا إِلَكُ وَبَيدً ﴾ و هو الله وحده لاشريك له ﴿ وَإِن لَمْ يَنتَهُوا عَنهُ ﴿ عَذَابُ عَمّا يَقُولُونَ لَيْ مَسَى كَفْرِه ولم ينقلع عنه ﴿ عَذَابُ أَلَيْ كُولُوا مِنْهُ مَهُ ؟ : من دام على كفره ولم ينقلع عنه ﴿ عَذَابُ أَلَيْهُ ﴾ .

﴿ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغَفِرُونَ لَمْ ﴾. فيه تعجيب من إصرارهم. ﴿ وَاللَّهُ عََفُورٌ رَّحِيتُ ﴾.

﴿مَّا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْبِهَ إِلَّارَسُولُ قَدْخَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ فإن احيا الله الموتى على يده فقد احيا العصاعلى يد موسى وجعلها حيّة تسعى، وهو اعجب؛ وإن خَلَقَه من غير اب وأمّ، وهو اغرب. ﴿وَأَمْتُهُ صِدِيقَةٌ ﴾: صدّقت غير اب فقد خَلَقَ آدم من غير اب وأمّ، وهو اغرب. ﴿وَأَمْتُهُ صِدِيقَةٌ ﴾: صدّقت بكلمات ربّها وكتبه ﴿كَانَايَأْكُلَانِ الطّعامُ ﴾ قال: قمعناه أنّهما كانا يتغوطان ٣. وفي رواية: قيعني أنّ من أكل الطّعام كان له ثقل، ومن كان له ثقل فهو بعيد مّا ادّعته النّصاري لابن مريم ٤٠. ﴿ أَنظُرُ كَيْفَ نُبُعِنُ لَهُمُ أَلَا يَكُونُ عَنَى أَن بِياننا للعجبين ؛ يعنى أنّ بياننا يصرفون عن استماع الحق وتامله . و " ثمّ " لتفاوت ما بين العجبين ؛ يعنى أنّ بياننا

١\_مجمع البيان ٣\_٤: ٢٢٨.

٢\_القمَّى ٢ : ٢٨٩ ، عن أبي جعفر اللَّجِيِّر .

٣- عيون أخبار الرّضا للجُّنْ ٢ . ٢٠١، الباب: ٤٦، ذيل الحديث: ١ .

٤-الاحتجاج ١ : ٣٧٠، عن أميرالمؤمنين للجُّلا.

للآيات عجيب، وإعراضهم عنها أعجب.

﴿ قُلُ أَتَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْ إِنَّ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَاللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ﴾ لما يقولون ﴿ اَلْعَلِيمُ ﴾ بما يعتقدون.

﴿ قُلْ يَكَأَهُ لَ الْكِتَ لَا تَغَلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْراً لُحَقِّ ﴾ غلوا باطلا ولاتر فعوا عيسى من حد النبوة إلى حد الألوهية ﴿ وَلَا تَنْبِعُوا أَهُوا مَ قَوْمِ قَدْ ضَلُوا مِن قَبْلُ ﴾ . هم انمتهم في النصرانية الذين كانوا في الضلال قبل مبعث النبي على ﴿ وَأَضَلُوا كَيْبُوا ﴾ ممن تابعهم على التثليث ﴿ وَضَلُوا عَن سَوا و بغوا عليه .

﴿ لَعِنَ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللللَّا الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

١- ايُّلَة - بالفتح - مدينة على ساحل بحر القُلْزُم مَا يلي الشَّام. معجم البلدان ١ : ٢٩٢.

٢- المنطقة : ما يشد به الوسط، و شقة تلبسها المراة و تشد و سطها ثم ترسل اعلاها على أسفلها إلى الركبة
 والاسفل إلى الارض. «مجمع البحرين ٥: ٢٣٩ ـ نطق» والحَقُون موضع شد الإزار، و هو الخاصره،
 ثم توسعوا حتى سموا الإزار الذي يشد على العورة. مجمع البحرين ١:٥٠١ (حقا).

٣\_مجمع البيان ٣\_٤: ٢٣١، عن أبي جعفر اللجلا.

٤\_جوامع الجامع ٢٤٦١.

٥ الكافي ٨ : ٢٠٠، الحديث : ٢٤، عن أبي عبدالله المَجِّل.

ويأتون النّساء أيّام حيضهن '. و ورد: «لمّا وقع التّقصير في بني إسرائيل، جعل الرّجل منهم يرى أخاه في الذّنب فينهاه فلا ينتهي، فلا يمنعه ذلك من أن يكون أكيله وجليسه وشريبه، حتّى ضرب الله قلوب بعضهم ببعض، ونزل فيهم القرآن حيث يقول: "لعن الّذين كفروا" الآية، ٢.

وفسي رواية: "أمسا إنهم لسم يكونسوا يسدخلون مسداخلهم ولايجلسون مجالسهم ولكن كنانوا إذا لقوهم أنسُوا بهم ". وفي أخرى: «سئل عن قوم من الشيعة، يسدخلون في أعسمال السلطان، ويعسملون لهم ويَجبُّون لهم ، ويوالونهم، قال: ليس هم من الشيعة ولكنهم من أولئك ثم قرا: "لعن الذين كفروا" الآية ".

﴿ وَلَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّبِي وَمَآ أُنزِكَ إِلَيْهِ مَا أَغَّنَذُوهُمْ أَوْلِيآ الْمَ فإنّ الإيمان بمنع ذلك ﴿ وَلَذِينَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَلَسِفُونَ ﴾ : خارجون عن دينهم.

﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَوَةً لِلَّذِينَ وَامَ لِللَّذِينَ وَاللَّذِينَ اللَّهِ وَوَالَّذِينَ أَشَرَكُوا ﴾ لشدة

١- القمّي ٢ : ١٧٦ ، عن ابي عبدالله اللبُّكَّ.

٢- ثوابُ الأعمال: ٣١١، عن أبي عبدالله، عن أمير المؤمنين عليهما السّلام.

٣- العيّاشي ١ : ٣٣٥، الحديث: ١٦١، عن أبي عبدالله الحِيّل، و فيه : اإذا لقوهم ضحكوا في وجوههم وأنسوا بهما.

٤ - في المصدر: «و يجبونهم»، يقال: جَبَيْتُ الخراج جِبايَةُ و جَبَوْتُه جِباوَةٌ: جَمَعْتُهُ. مجمع البحرين ١ : ٨٠ (جيا).

٥ ـ القمّي ١ : ١٧٦ ، عن أبي عبدالله المليِّة.

٦\_مجمع البيان ٣-٤: ٢٣٢، عن ابي جعفر الليُّلا.

شكيمتهم ، وتضاعف كفرهم، وانهماكهم في اتباع الهوى، و ركونهم إلى التقليد، وبعدهم عن التحقيق، وتمرّنهم على تكذيب الأنبياء، ومعاداتهم إيّاهم. ﴿وَلَتَجِدَنَّ وَبَعَدُهُم عَنْ التّحقيق، وتمرّنهم على تكذيب الأنبياء، ومعاداتهم إيّاهم، وقلّة أقرّبَهُم مَودّة لِللّه الله الله على الدّنيا، وكثرة اهتمامهم بالعلم والعمل. ﴿ وَلَالِكُ إِنَّ مِنْهُمْ قِسِيسِينَ ﴾ : حرصهم على الدّنيا، وكثرة اهتمامهم بالعلم والعمل. ﴿ وَلَا لِكَ إِنَّ مِنْهُمْ قِسِيسِينَ ﴾ : ورقساء في الدّين والعلم ﴿ وَرُهُ مَانًا ﴾ : عبّاداً ﴿ وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَحْفِرُونَ ﴾ عن قبول الحق إذا فهموه و يتواضعون.

﴿ وَإِذَاسَمِعُواْمَا أَنْزِلَ إِلَى ٱلرَّمُولِ رَكَ أَعَيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّاعَ وَأُواْمِنَ ٱلْسَحَقِّ يَقُولُونَ رَبِّنَا مَامَنَا فَأَكْنَبْنَ امْعَ ٱلشَّيْهِ لِينَ ﴾ : من الذين شهدوا بانه حق. قال : اأولئك كانوا بين عيسى و محمد، ينتظرون مجىء محمد الله .

﴿ وَمَالَنَا لَا نُؤْمِنُ بِأَلِلَهِ وَمَــاجَآهَ نَامِنَ ٱلْــحَقِّ وَنَطَمَعُ أَن يُذَخِلَنَــارَبُّنَا مَعَ ٱلْقَوْمِرِ ٱلصَّنلِجِينَ ﴾. استفهام إنكار و استبعاد.

﴿ فَأَثْنَهُمُ اللّهُ مِمَاقَالُوا ﴾ عن اعتقاد و إخلاص، كما دلّ عليه قوله: "مّا عرفوا من الحق" والقول إذا اقترن بالمعرفة، كمل الإيمان. ﴿ جَنَّنْتِ تَجْرِى مِن تَحْيِهَا ٱلْأَنْهَا رُخَالِدِينَ فِيهَا وَذَالِكَ جَزَاهُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ .

١ \_ يقال: فلان شديد الشّكيمة: إذا كان لا ينقاد لاحد، لما فيه من الصّلابة والصّعوبة على العدو و غيره.
 مجمع البحرين ٦: ٩٩ (شكم).

٢\_ العيَّاشي ١ : ٣٣٦، ذيل الحديث : ١٦٢ ، عن أبي عبدالله المُؤكِّد.

٣\_المائدة (٥): ١١٠ . في كلّ النُّسَخ و كــذا المصــدر : •وَ إِذْ قــٰـالَ اللَّــه، بزيادة •و، و هــو زائــدٌ ليس فِي القرآن.

فلما سمعوا ذلك من رسول الله ، بكوا و آمنوا و رجعوا إلى النّجاشي ، و اخبروا خبر رسول الله ، و قراوا عليه ما قرأ عليهم ، فبكى النّجاشي ، وبكى القسيسون واسلم النّجاشي ، ولم يظهر للحبشة إسلامه ، وخافهم على نفسه ، وخرج من بلاد الحبشة ، يريد النّبي على أن فلما عبر البحر توفّى . فانزل الله على رسوله "لتجدن أشد النّاس" إلى قوله " وذلك جزاء الحسنين " ال

- ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِنَا يَنِنَآ أُوْلَيْكَ أَصْعَابُ لَلْحَجِيمِ ﴾.
- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَاتَحْرِمُواْ ﴾: لاتمنعوا انفسكم ﴿ طَيِبَنتِ مَآ أَحَلَّ ٱللَّهُ لَــــكُمْ ﴾: ماطاب منه و لذ ﴿ وَلَا تَعْتَدُوّاً ﴾ عما حدّ الله ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ لِلْيُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾.

﴿ وَكُلُواْمِمَارَدُ قَكُمُ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الذِه الذِه وَ وَاتَفُواْ اللهُ الذِي المُوْمِنِ اللهُ وَالله وعشمان بن مظعون ؟ فاما الميرالمؤمنين فحلف أن لا يفطر بالنهار أبدا ؟ وأما بلال فإنه حلف أن لا يفطر بالنهار أبدا ؟ وأما بلال فإنه حلف أن لا يفطر بالنهار أبدا ؟ وأما عثمان بن مظعون فإنه حلف أن لاينكح أبدا . فدخلت امرأة عثمان على عايشة ، وكانت امرأة جميلة . فقالت عايشة : مالي أراك متعطلة ؟ فقالت : ولمن أتزين ؟ فوالله ما قربني زوجي منذ كذا وكذا ، فإنه قد ترهب ، ولبس المُسُوح ٢ ، وزهد في الدّنيا . فلما ما قربني زوجي منذ كذا وكذا ، فإنه قد ترهب ، ولبس المُسُوح ٢ ، وزهد في الدّنيا . فلما دخل رسول الله عنه أخبرته عايشة بذلك . فخرج فنادى : الصّلاة جامعة ، فاجتمع النّاس ، فصعد المنبر ، فحمد الله وأثنى عليه ، ثم قال : ما بال أقوام يحرّمون على أنفسهم الطّيبات ؟ فصعد المنبر ، وأنكح ، وأفطر بالنّهار ؛ فمن رغب عن ستّي فليس منّي . فقام هؤلاء فقالوا : يا رسول الله ، فقد حلفنا على ذلك ، فانزل الله : "لايؤاخذكم الله " الآية ".

أقول: ليس في مثل هذا الخطاب والعتاب باس على صاحبه، نظيره قوله سبحانه:

١\_القمّى ١: ١٧٩.

٢- المُسُوح جمع المستح: البلاس، وهو كساء معروف. مجمع البحرين ٢: ١٤٤ (مسح).
 ٣- القمي ١: ١٧٩: عن أبي عبدالله اللئلة.

" يـــاأَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مـــا أَحَلَّ اللّــهُ لَكَ \* ` الآيتين. وقـدورد: «القـرآن كلّه تقـريع، وباطنه تقريب، ٢٠.

﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللَّهِ فِي آيَمَنِيكُمْ ﴾: بما يبدو من غير قصد. قال: «هو قول الرّجل: لاوالله وبلى والله ولا يعقد على شيء ٣٠. ﴿ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَاعَقَدْتُمُ الرّجل: لاوالله وبلى والله ولا يعقد على شيء ٣٠. ﴿ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَاعَقَدتُمُ الْأَيْمَنَ ﴾: بما وثقتم الايمان عليه، بالقصد والنّية؛ يعني: إذا حنثتم ﴿ فَكَفَّنرَ ثُهُ وَإِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِينَ مِن أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكِسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَسُونُهُمْ أَوْكَمُ رِيرُرَقَبَ سَوَّ أَوْكَمُ رِيرُرَقَبَ سَوَّ أَوْكَمُ رِيرُرَقَبَ فَال الله والرّبة ، والنّمر، والخبز، تشبعهم به مرّة واحدة؛ والكسوة: ثوب واحده أ. وفي رواية: «ثوب يواري به عورته» أ. وفي أخرى: «مُدّ من حنطة لكل مسكين، والكسوة: ثوبان» آ.

أقول: ينبغي حمله على ما إذا أشبعه المُدِّ وعلى ما إذا لم يواره الواحد.

﴿ فَمَن لَهُ يَجِدٌ ﴾ قال: "إذا لم يكن عنده فضل عن قوت عياله، فهو مَن لايجده ٧. ﴿ فَصِيامُ ثَلَاثُةُ أَيَّامُ ﴾ قال: "متتابعات لايفصل بينهن ٢٠٠. ﴿ ذَلِك كَفَّنَ رَهُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُهُ ۚ أَي: حلفتم وحنثتم ﴿ وَأَحْفَظُواْ أَيْمَنَكُمْ ﴾ عن بذلها لكل امر، وعن الحنث بعد الوقوع، وعن ترك التكفير مع الحنث ﴿ كَذَلِك يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ وَالنَيْدِ مِلَا كُرُونَ ﴾ . وقال: ورد: "من حلف على يمين فرأى غيرها خيراً منها فاتى ذلك، فهو كفارة يمينه ١٠٠. وقال:

١\_التّحريم(٦٦): ١.

٢ ـ معاني الاخبار: ٢٣٢، باب معنى قول الانبياء، ذيل الحديث: ١، عن أبي عبدالله الله.

٣- الكافي ٧ : ٤٤٣ ، الحديث : ١ ، عن أبي عبدالله اللك.

٤-المصدر : ٤٥٤، الحديث: ١٤، عن أبي جعفر الللَّةِ.

٥-المصدر: ٤٥٣، الحديث: ٤و٦، عن ابي جعفر الليُّة.

٦- المصدر: ٤٥٢، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله الملك.

٧ ـ المصدر: ٥٦٢، الحديث: ٢، عن موسى بن جعفر عليهما السَّلام.

٨ ـ الكافي ٤ : ١٤٠ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبدالله الحجلة.

٩ الكافي ٧ : ٤٤٣ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبدالله الليك .

«لايمين لولد مع والده و لا للمراة مع زوجها» .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَا مَنُو ٓ إِنَّمَا ٱلْمَنْتُرُوا لَمَيْسِرُوا لَأَنْسَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُعْلِحُونَ ﴾ .

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطُانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَذَوَةَ وَٱلْبَغْضَـــآة فِٱلْخَبَرُوَالْمَيْسِرِ وَيَصُــلَّكُمْ عَن ذِكْرِاللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْةِ فَهَـــِلَّا أَنْهُمُ مُنتُهُوكَ ﴾. قال: «لمّا نزلت، قيل: يا رسول الله ما الميسر؟ فقال: كلّ ما تقومر عليه، حتى الكعاب والجوز. قيل: فما الأنصاب؟ قال: ما ذبحوا لألهتم. قيل: فما الأزلام؟ قال: قداحهم التي يستقسمون بها، ٢.

وورد: إإنّ أول ما نزل في تحريم الخمر قوله تعالى: "يَسْتُلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فيهِما إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنافِعُ لِلنّاسِ وَإِثْمُهُما أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِما "". فلما نزلت هذه الآية، احس القوم بتحريمها، علموا أنّ الإثم مما ينبغي اجتنابه، ولا يحمل الله عليهم من كل طريق، لائة قال: "ومنافع للنّاس". ثمّ انزل الله آية أخرى: "إنّما الخمر والميسر" الآية فكانت هذه الآية اشد من الأولى واغلظ في التّحريم، ثمّ ثلّث بآية أخرى، فكانت اغلظ من الآية الأولى والثانية و أشد، فقال: "إنّما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العدواة والبغضاء" الآية ؛ فأمر باجتنابها وفسر عللها الّتي لها ومن أجلها حرّمها ؛ ثمّ بين الله تعالى تحريمها، وكشفه في الآية الرّابعة مع ما دلّ عليه في هذه الآي المذكورة المتقدمة بقوله تعالى: "إنّما حرّمها ؛ ثم بين الله بقوله تعالى: "إنّما حرّم أنّي الْفَواحِسُ ما ظَهَرَ منْها وَما بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبُغْيَ بِغَيْرِ الشّعَلَ الْحَقِيّةُ وَاللّهُ في الأولى: "فيهما إثم " وقال في الرّابعة: "والاثم" ؛ فخبر أنّ الإثم الحقي الحدم و غيرها و أنّه حرام، و ذلك أنّ الله تعالى إذا أراد أن يفترض فريضة، أنزلها في الخمر و غيرها و أنّه حرام، و ذلك أنّ الله تعالى إذا أراد أن يفترض فريضة، أنزلها

١\_ الخصال ٢ : ٦٢١، ذيل الحديث أربعمائة، عن أمير المؤمنين الليَّة.

٢\_الكافي ٥ : ١٢٢\_١٢٣ ، الحديث: ٢ ، عن أبي جعفر اللجَّة.

٣ البقرة (٢): ٢١٩.

٤\_الأعراف (٧): ٣٣.

شيئاً بعد شيء، حتّى يوطن النّاس انفسهم عليها، ويسكنوا إلى امر الله تعالى ونهيه فيها؛ وكان ذلك على وجه التّدبير فيهم أصوب وأقرب لهم إلى الأخذ بها و أقلّ لنفارهم منها، الله الله على وجه التّدبير فيهم أصوب وأقرب لهم إلى الأخذ بها و أقلّ لنفارهم

وفي رواية: قولو حمل عليهم جملة أواحدة، لقطع بهم دون الدين. قال: ليس احد ارفق من الله، و مِنْ رِفْقه أنّه ينقلهم من خصلة إلى خصلة و ورد: «كلّ مسكر حرام، وما اسكر كثيره فقليله حرام، وقال: قما عصي الله بشيء اشدّ من شرب المسكر؛ إنّ أحدهم ليدع الصّلاة الفريضة، ويَثب على أمّه، وأخته، وابنته، وهو لا يعقل قل وقال: «إنّه شر مِنْ ترك الصّلاة لأنّه يصير في حال لا يعرف معها ربّه» لا يعقل قل وقال: قشارب الخمر كعابد الوثن على الرّابعة فاقتلوه ألى غير ذلك من الأخبار في فاجلدوه و فإن عاد فاجلدوه و فإن عاد فاجلدوه و فإن عاد في الرّابعة فاقتلوه ألى غير ذلك من الأخبار في ذمّها.

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيسِهُوا ٱلرَّسُولَ وَٱحْذَرُوا ﴾ عما نهيا عنه ، او عن مخالفتهما ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَأَعْلَمُوۤ النَّمَاعَلَىٰ رَسُولِنَا ٱلْبَلَامُ ٱلْمُسِينُ ﴾ .

١-الكافي ٦:٦٠٤-٤٠٧، الحديث: ٢، عن بعض أصحابنا، مرسلاً.

٢ ـ في جميع النُّسَخ : قحملة؛ وما أثبتناه من المصدر .

٣- الكافي ٦: ٣٩٥، الحديث: ٣، عن أبي جعفر و أبي عبدالله عليهماً السَّلام.

٤ - المصدر: ٢٠٩، الحديث: ٧، عن أبي عبدالله الليكة.

ه المصدر: ٤٠٣، الحديث: ٧، عن أحدهما عليهماالسّلام.

٦ - المصدر: ٤٠٢، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الليكا.

٧-عوالي اللَّمْآلي ٢ : ١٤٨ ؛ والكشَّاف ١ : ٦٤٢ ؛ و الجامع الصَّغير ٢ : ٣٩ ؛ والدَّرَّ المُنثورُ ٣ : ١٧٧ ، عن النَّبيِّ ﷺ .

٨ ـ الكافي ٧ : ٢١٨ ، الحديث: ٢ ، ٣ و ٤ ، عن أبي عبدالله الله إلى

٩- مجمع البيان ٣-٤٠:٤٠ ، في تفسير أهل البيت عليهم السرّلام.

وَاللّهُ يُحِمُّ لَلْهُ عَسِنِينَ ﴾. القمّي: لمّا نزل تحريم الخمر والميسر والتّشديد في أمرهما، قالوا: يا رسول الله، قتل أصحابنا، وهم يشربون الخمر، أفيضرهم ذلك بعد ما ماتوا؟ فانزل الله هذه الآية. فهذا لمن مات أو قتل قبل تحريم الخمر. والجناح هو الإثم، وهو على من شربها بعد التّحريم الم

اقول: فمعنى الآية: أنّ الذين كانوا يشربون الخمر قبل نزول تحريمها، إذا كانوا بهذه المثابة من الإيمان والتقوى والعمل الصالح، فلا جناح عليهم في شربها. ولمّا كان لكلّ من الإيمان والتّقوى درجات و منازل كما ورد ، جاز أن يكون تكريرهما في الآية إشارة إلى تلك الدّرجات والمنازل. و قد بسطنا الكلام فيه في الصّافي والوافي .

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ الصَّنَا الْمَالَكُمُ اللَّهُ يَشَى وَمِنَ الصَّنِ لِمَنَالُهُ وَ أَيْدِيكُمْ وَرِمَا مُحَكُمْ ﴾ يعني في حال إحرامكم. قال: احشر لرسول الله تَشَيُّ في عمرة الحديبية الوحوش، حتى نالتها أيديهم و رماحهم ، في وقال: الذي تناله الايدي، فراخ الطير، وصغار الوحش والبيض والذي تناله الرماح، الكبار من الصيد ، في في المَالَهُ مَن يَعَافُ سلمُ وَالْفَيْبُ ﴾ : ليتميز الخائف لقوة إيمانه بالغيب، من غير الخائف لضعف إيمانه به. ﴿ فَمَن اعْتَلَدُ مُن عَنْد الخائف لضعف إيمانه به. ﴿ فَمَن اعْتَلَدُ مُن عَنْد الخائف لضعف إيمانه به. ﴿ فَمَن اعْتَلَدُ مُن عَنْد الخائف لضعف إيمانه به. ﴿ وَمَن الْعَيْب ، من غير الخائف لضعف إيمانه به. ﴿ وَمَن الْعَيْب ، هن غير الخائف لضعف إيمانه به . ﴿ وَمَن الْعَيْب ، هن غير الخائف لضعف إيمانه به . ﴿ وَمَن الْعَيْب ، هن غير الخائف لضعف إيمانه به . ﴿ وَمَن اللهُ عَنْدُ اللّهُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ اللّ

﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَا مَنُوا لَا نَقَدُ اللهِ اللهِ المُعَيِّدَ وَأَنتُ مَحْرُمٌ ﴾: محرمون. قال: "إذا احرمت فاتق قتل الدّواب كلها إلا الافعي والعقرب والفارة؟". قال: "والكلب العقور والسّبع

١- القمّي ١ : ١٨١ .

٣ ــ الكافي ٢ : ٤٢ ، الحديث: ١ و ٢ ؛ ومصباح الشّريعة : ٣٨، الباب: ١٧ ، في التّقوى، عن أبي عبدالله للمّيّلا . ٣ ــ راجع : الصّافي ٢ : ٨٤ ـ ٨٥ ؛ و الوافي ٤ : ١٢٩ .

٤- الكافي ٤: ٣٩٦، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الليِّل، و فيه: ﴿ حَشَرَتُ لُرْسُولَ اللَّهُ ٤.

هـ مجمع البيان ٣ ـ ٤: ٢٤٤، عن أبي عبدالله الملك.

٦ ـ الكافي ٤: ٣٦٣، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله الم الله الم

إذا أراداك فاقتلهما، فإن لم يريداك فلا تردهما، وكذا الحيّة والأسود الغَدر أ فاقتله على كلّ حال، وارم الغراب رمياً، والحِداَّة أعلى ظهر بعيرك أ. وفي رواية: «يقتل المحرم الزّنبور، والنّسر، والأسود الغدر، والذّئب، وما خاف أن يعدو عليه أ.

﴿ وَمَن قَلْكُهُ مِن صَكُم مُتَعَمِّ مُتَعِمِ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعِمِ مُتَعَمِّ مُتَعِمِ مُتَعَمِّ مُتَعِيمً مُتَعَمِّ مُتَعِدُه مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعِدًا مُتَعَمِّ مُتَعِمِ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَم مُتَعِمِ مُتَعِمِ مُتَعِمِ مُتَعِمِ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِ مُتَعَمِّ مُتَعَمِ مُتَعِمِ مُتَعِمِ مُتَعِمِ مُتَعِمِ مُتَعِم مُتَعِم مُتَعِم مُتَعِم مُتَعِمِ مُتَعِمِ مُتَعِم مُتَعِم مُتَعِم مُتَعِم مُتَعِ مُتَعِم مُتَعْم مُتَعِم مُتَع مُتَعْمِ مُتَعْمِ مُتَعْمِ مُتَعْم مُتَعْم مُتَعْ

اقول: يعني أن رسم الألف في " ذوا عدل" من تصرف نساخ القرآن، والصواب عدم نسخها، و ذلك لأنه يفيد أن الحاكم إثنان، والحال أنه واحد، وهو الرسول في في زمانه، ثم كل إمام في زمانه على سبيل البدل. و قرئ: ذوعدل ايضاً، أكم كما هوالصواب. وفي رواية: «العدل رسول الله في والإمام من بعده، وهو ذو عدل فإذا علمت ما حكم به رسول الله في والإمام الله المحمد ولا تسال عنه الله الله المحمد علمت ما حكم به رسول الله الله المحمد في الإمام الله المحمد ولا تسال عنه الله المحمد المحمد المحمد الله المحمد المحمد الله الله المحمد الله المحمد الله الله المحمد المحمد الله المحمد المحمد الله الله المحمد الله المحمد المحمد الله الله المحمد الله المحمد المحمد المحمد المحمد الله المحمد المحمد المحمد الله المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الله المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الله المحمد الم

١-الأسود: العظيم من الحيّات. «لسبان العرب٣: ٢٢٦ ـ سود». الغَدّر: ضدّالوفاء بالعهد. لسبان العرب ٨:٥ (غدر).

٢ - الحداة - كعنبة - طائر خبيث . مجمع البحرين ١ : ٩٦ (حدا) .

٣- الكافي ٤ : ٣٦٣، الحديث: ٢، عن ابي عبدالله الله.

٤ - الكافي ٤ : ٣٦٤، الحديث: ٤، عن أبي عبدالله عليه.

٥ ـ التّهذيب ٥: ٣٤١، الحديث: ١٨٠ او ١١٨١ ، عن أبي مبداله علي.

٦- الكافي ٨: ٢٠٥، الحديث: ٢٤٧، عن أبي عبدالله الله اله ومجمع البيان ٣-٢: ٢٤٢، عن الصادقين عليهما السلام.

٧- الكافي ٤ : ٣٩٦، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله لللله؟ و ٣٩٧، الحديث: ٥ عن أبي جعفر لللله؟ والعيّاشي ١ : ٣٤٤، ذيل الحديث: ١٩٧، عنه لللهه.

٨\_العيَّاشي ١ : ٣٤٤، الحديث: ١٩٨، عن أبي جعفر اللَّهُ.

٩ مجمع البيان ٣ - ٤ : ٢٤٢ ، عن الصَّادقين عليهما السَّلام اللَّهُ.

١٠-التَّهَذَيب ٦ : ٣١٤، الحديث: ٨٦٧، عن ابي جعفر اللَّيِّة.

﴿ هَدَيّاً بَلِغَ ٱلْكَفَّبَةِ ﴾ . قال: "من وجب عليه فداء صيد أصابه وهو محرم، فإن كان حاجّاً، نحر هديه الذي يجب عليه بمنى ؛ و إن كان معتمراً، نحر بمكة قبالة الكعبة " . ﴿ أَوْكَفَّرَةٌ طَعَامُ مَسَلِكِينَ أَوّعَدُ لُذَلِكَ صِيَاعًا ﴾ . قال: "في النّعامة وحمار الكعبة " . ﴿ أَوْكَفَّرَةٌ طَعَامُ مَسَلِكِينَ أَوّعَدُ لُذَلِكَ صِيَاعًا مَا فِي النّعامة وحمار الوحش بدنة ، ثم إطعام ستين مسكيناً ، لكل مُد من صيام ثمانية عشر يوماً ، وفي البقرة بقرة ، ثم إطعام ثلاثين [مسكيناً] ؟ ، ثم صيام تسعة أيّام . وفي الظبي شاة ، ثم إطعام عشرة مساكين ، ثم صيام ثلاثة أيّام " . كذا ورد . " وفي رواية : "يقوم الصيد قيمة ، ثم تفض ثلك القيمة على البُر " ، ثم يكال ذلك البُر اصواعاً ؛ فيصوم لكل نصف صاع يوماً " . ﴿ لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِوْ . ﴾ : هذا الجزاء ليذوق ثقل فعله ، و سوء عاقبة هتكه لحرمة الإحرام .

﴿ أَحِلَ لَكُمْ صَنَيْدُ ٱلْبَحْرِوَ طَعَامُ مُنَاعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارُةٌ ﴾ : ولسيّارتكم يتزودونه قديراً ﴿ وَحُرْمٌ عَلَيْتُكُمْ صَنِيْ لَلْهُ مَنْ الْمُرْمَادُ مُتَا مَرُمُنَا ﴾ . قال : «لا باس ان يصيد المحرم السّمك وياكل ما لحه و طريّه و يتزود، ثمّ تلا الآية . قال : و فصل ما بينهما : كلّ طير يكون في الآجام يبيض في البرّ و يفرخ في البرّ فهو من صيد البرّ و ما كان من صيد

١- الكافي ٤: ٣٨٤، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله الله ال

٢ - الزّيادة من المصدر.

٣ الكافي ٤: ٣٨٥، الحديث: ١ عن أبي عبدالله اللله.

٤ ـ من لا يحضره الفقيه ٢ : ٤٧، الحديث : ٢٠٨، عن زين العابدين الله .

٥ - التَّهذيب ٥: ٣٧٣، الحديث: ١٢٩٨، عن أبي عبدالله اللَّهِ.

البرّ يكون في البرّ و يبيض في البحر، فهو من صيد البحر» . ﴿ وَأَتَّ عُوا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللللَّا الللَّهِ اللللَّا اللَّهِ الللَّلْحَالَا الللَّهِ الللَّمْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ

﴿ جَعَلَ اللّهُ الْكُفْبَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ فِي مُالِلنّاسِ ﴾ لمعايشهم ومكاسبهم، يستقيم به أمور دينهم و دنياهم، يلوذبه الخائف ويامن فيه الضّعيف، و يربح عنده التّجار باجتماعهم عنده من ساير الاطراف، و يغفر بقصده للمذنب، ويفوز حاجّه بالمثوبات. قال: «من أتى هذا البيت يريد شيئاً في الدّنيا والآخرة، أصابه» لل وفي رواية: «ما دامت الكعبة قائمة و يحجّ النّاس إليها لم يهلكوا، فإذا هدمت وتركوا الحجّ هلكوا» للعبرها في المرتب ويوكن ومناسكه من الحجّ هلكوا الله يعلم الله يعلم الاشياء يعنى: إذا اطلعتم على ما في الحجّ و مناسكه من الحِكم، علمتم أنّ الله يعلم الاشياء جميعاً.

﴿ اَعْدَامُوَ اَلْکَ اللّٰهَ شَدِیدُ اَلْمِقَابِ وَأَنَّ اللّٰهَ غَفُورٌ رَّحِیـــــُمْ ﴾. وعید و وعد لمن هتك محارمه و لمن حافظ علیها. ورد: «قال الله تعالیٰ: من اذنب ذنباً، صغیراً او كبیراً، وهو یعلم انّ لی ان اُعذّبه وان اعفو عنه، عفوت عنه ه ٥.

﴿ مَّاعَلَ ٱلرَّسُ ولِ إِلَا ٱلْبَكَغُ ﴾. تشديد في إيجاب القيام بما أمر به . ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾ .

﴿ قُل لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثِ ﴾ وألكليت ﴾ إنساناً كان، اوعملاً، اومالاً، اوغير ذلك ﴿ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ ﴾ فإنّ العبرة بالجودة والرّداءة، لا الكثرة والقلّة ﴿ فَأَتَّقُواْ ٱللّهَ

١\_الكافي ٤ : ٣٩٢ ، الحديث : ١ ، عن أبي عبدالله الحجِّد .

٣\_مجمع البيان ٣\_٤: ٢٤٧، عن أبي عبدالله اللجَّة، وفيه: ايريد شيئاً للدُّنيا والآخرة!.

٣\_القمّى ١ : ١٨٧ ؛ ومجمع البيان ٣\_٤ : ٢٤٧ .

٤ ـ في ذيل الآية: ٢ من سورة المائدة.

٥\_التَوحيد: ٢٠، الباب: ٦٣، الحديث: ١٠، عن رسول الله ﷺ.

يَكَأُوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ في تحري الخبيث و إن كشر، و آثِروا الطَيّب و إن قلَ ﴿ لَعَلَكُمْ مَ تُقْلِحُونَ ﴾.

وفي رواية: «إن عسمر آذى و ابكى إحدى قرابة رسول الله على فنادى: الصلاة قرابتك من رسول الله على لاتنفعك شيشاً، فخرج رسول الله على فنادى: الصلاة جامعة، فاجتمع النّاس، فقال: ما بال أقوام يزعمون أنّ قرابتي لاتنفع، لوقد قمت المقام المحمود لشفعت في خارجكم لايسالني اليوم احد من أبوه إلاّ أخبرته. فقام إليه رجل فقال: من أبي يا رسول الله؟ فقال: أبوك غير الذي تدعى له، أبوك فلان بن فلان. فقام أخر فقال: من أبي؟ فقال: أبوك الذي تدعى له. ثم قال رسول الله على الذي يزعم أن قرابتي لا تنفع لا يسالني عن أبيه، فقام إليه عمر فقال له: أعوذ بالله يا رسول الله من غضب رسول الله ، أعف عني عفى الله عنك. فأنزل الله: "يا أيّها الذين آمنوا غضب رسول الله ، أعف عني عفى الله عنك. فأنزل الله: "يا أيّها الذين آمنوا

١-التّحرّي: القصد والاجتهاد في الطّلب والعزم على تخصيص الشّيء بالفعل والقول. مجمع البحرين ١ : ٩٨ (حرا).

٢\_الكافي ٨: ٢٠٥، الحديث: ٢٤٨، عن أبي جعفر اللك.

٣ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٢٥٠، عن أميرالمؤمنين الليُّة.

٤ ـ في المصدر: ﴿فِي أَحْوِجِكُمُ ۗ .

٥\_ في المصدر: قمن ابواهه.

لاتسالوا" الآية» .

﴿ عَفَا اَنَّهُ عَنَهَا ﴾ : عن مسائلكم الّتي سلفت، فلا تعودوا إلى مثلها، أولا تسالوا عن أشياء عفا الله عنها ولم يكلّف بها وكفّ عن ذكرها. ﴿وَانَتُهُ عَفُورُ حَلِيكُ ﴾ .

﴿ فَدَ سَأَلَهَا قَوْمٌ مِن قَبَلِكُمْ ثُعَ أَصَبَ حُواْنِهَا كَلَفِرِينَ ﴾ حيث لـم ياتمروا و جحدوا.

﴿ مَاجَعَلَ اللّهُ ﴾ : ماشرع الله ﴿ مِنْ بَعِيرَ وَوَلَا سَآيِبَةِ وَلَا وَلِيسَائِهِ ﴾ . قال : "إنّ أهل الجاهليّة إذا ولدت النّاقة خمسة أبطن خامسها أنشى ، بحروا أذنها أي : شقّوه وحرّموها على النّساء ، فإذا ماتت حلّت ؛ وإذا ولدت عشراً جعلوها سائبة ، لايستحلون ظهرها ولا أكلها و ربّما تسبّب لا بنذر ، وإذا ولدت ولدين في بطن واحد ، أو الشّاة ولدت في السّابع ذكراً و أنشى في بطن واحد ، قالوا : وصلت اخاها ، فلم تذبع ولم تؤكل ، وحرّموا ولدي الشّاة على النّساء حتّى يموت احدهما ، فيحلّ . والحام : الفحل إذا ركب ولد ولد ولده ، أو نتج من صلبه عشرة أبطن قالوا : قد حمى ظهره ، فلا يركب ولا يمنع من كلاء ولا ماء ، فانزل الله عزّوجل : إنّه لم يحرّم شيئاً من ذلك " . ﴿ وَلَنّكِنَّ ٱلّذِينَ كَثَرُوا كَا فَتراء كلاء ولا ماء ، فانزل الله عزّوجل : إنّه لم يحرّم شيئاً من ذلك " . ﴿ وَلَنّكِنَّ ٱلّذِينَ مَن حَلَى الرّياسة و كذب . يعني : الأثباع الذين يقلّدون في تحريهها رؤساءهم ، الذين يمنعهم حبّ الرّياسة من الاعتراف به .

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُتُوتَعَالُواْ إِلَى مَا آَنَزَلَ اللّهُ وَإِلَى الرَّمُسُ ولِ قَالُواْ حَسَ بُنَا مَا وَجَذَنَا عَا عَلَهُ عَلَيْهِ مَا النَّقَلِيد وان الاسند لهم سواه.

١\_القمّي ١ :١٨٨ ، عن أبي جعفر لللله.

٢-سيّبتُ الدّابة: تركتُها تُسيبُ حيث تشاء. كان الرّجل يقول: إذا قدمت من سفري أو برثت من مرضي فناقتي سائبة. مجمع البحرين ٢: ٨٤ (سيب).

٣-معاني الاخبار: ١٤٨، الحديث: ١، عن أبي عبدالله للثبير، مع تفاوت.

﴿ أُوَلَوْكَانَ ۚ اَبَآ أُوْهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا يَهِ ــتَدُونَ ﴾: أو حسبهم ولو كانوا جهلةٌ ضالن.

﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ عَامَ اللَّهُ الْعُسَكُمُ الْفُسَكُمُ الْفُسَكُمُ اللهُ المؤمنون يتحسرون على الكفرة ويتمنّون مَن ضَلَ إِذَا الْهَتَدَيْتُ فَى فَيل : نزلت لمّا كان المؤمنون يتحسرون على الكفرة ويتمنّون إيمانهم . والقمّي : اصلحوا انفسكم ولا تتبعوا عورات النّاس ولا تذكروهم ، فإنّه لايضركم ضلالتهم إذا كنتم انتم صالحين ، وفي رواية : سئل رسول الله على عن هذه الآية ، فقال : «ائتمروا بالمعروف و تناهوا عن المنكر ، فإذا رأيت دنياً مؤثرة وشُحاً مطاعاً وهوى متبعاً و إعجاب كل ذي رأي برأيه ، فعليك بخُوينصة "نفسك و ذر عوامهم ، أ. وهوى متبعاً و إعجاب كل ذي رأي برأيه ، فعليك بخُوينصة "نفسك و ذر عوامهم ، أللهُ اللّهِ مَنْ جَهُمُ جَهِيمًا فَيُنْ يَنِكُمُ إِمَا كُمُتُم نَعْ مَلُونَ ﴾ . وعد و وعيد للفريقين : على ان احداً لايؤاخذ بذنب غيره .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ شَهَدَةُ بَيِنِ مَهُ ﴿ الإشهاد الذي شرع بينكم فيما أمرتم به ﴿ إِذَا حَمَّرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ : إذا شارفه و حضرت اماراته ﴿ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ﴾ . فيه تنبيه على انّ الوصية ممّا لا يتهاون فيه . ﴿ أَثْنَانِ ﴾ : شهادة اثنين ﴿ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمٌ ﴾ قال : «مسلمان» أو أَوْ مَا خَرَانِ مَنْ غَيْرِكُمُ مُ فَال : «من أهل الكتاب فإن لم تجدوا فمن المجوس ، لأنّ رسول الله يَنْ المعان أبي المجوس سنة أهل الكتاب في الجوية ؛ و ذلك إذا مات الرّجل في أرض غربة فلم يجد مسلمين " .

﴿إِنْ أَنتُوْضَرَبْ اللَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: سافرتم ﴿ فَأَصَابَتَكُم مُصِدِبَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾: قاربكم

١-البيضاوي ٢: ١٧٢.

٢\_القمّي ١ : ١٨٨ ـ ١٨٩ .

٣-الخُويْصَّة: تصغير الخاصّة.

٤ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٢٥٤ . عن رسول الله ﷺ، و فيه : • و ذر النَّاس و عوامهم • .

٥- العيَّاشي ١ : ٣٤٨، الحديث: ٢١٦، عن أبي عبدالله اللَّهُ .

٦- الكافي ٧ : ٤ ، الحديث: ٦ ؛ والعيّاشي ١ : ٣٤٨ ، الحديث: ٢١٨ ، عن أبي عبدالله اللَّيِّظ.

الأجل ﴿ تَعْبِسُونَهُمَا ﴾ : تقفونهما ﴿ مِنْ بَعْدِ الصَّلَوْقِ ﴾ لتغليظ اليمين بشرف الوقت، ولأنّه وقت اجتماع النّاس ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِاللّهِ ﴾ أي : الآخران ﴿ إِنِ الرّبَّتُدَ ﴾ قال : "إن ارتاب ولّي الميّت في شهادتهما » أ . ﴿ لَانْشَعْرِى بِهِ عَثَمَنَا ﴾ : عوضاً من الدّنيا ﴿ وَلَوْكَاتَ ﴾ المُقْسَمُ له ﴿ ذَاقُرْنَ فَ وَلَانَكُتُهُ شَهَدَةَ اللّهِ ﴾ الّتي أمر يإقامتها ﴿ إِنّا إِذَا لّهِ نَ ٱلْآثِمِينَ ﴾ أي : إن كتمنا .

﴿ فَإِنْ عُسِرٌ ﴾ : فإن اطلّع وحصل العلم ﴿ عَلَىٰ أَنّهُ سَمَا ﴾ اي : الآخرين ﴿ اَسْتَحَقّاً إِثْمَا ﴾ قال : «شهدا بالباطل ، وفي رواية : «حلف على كذب ، ﴿ فَعَاخَرَانِ ﴾ : فشاهدان آخران ﴿ يَقُومَانِ مَقَامَهُ مَا ﴾ . قال : «فليس له أن ينقض شهادته ما حتى يجي عشاهدين فيقومان مقام الشاهدين الاولين ، ﴿ مِنَ الّذِينَ اَسْتَحَقّ عَلَيْهِ مُ ﴾ أي : الذين جُني عليهم ؛ أراد بهم الورثة . قال : «يعني من أولياء المدّعي ، ﴿ وَالْأُولِينِ ﴾ : الاحقّان بالله انهما أحق بهذه بالشهادة لقرابتهما ومعرفتهما ﴿ فَيُقَسِمَانِ بِاللّهِ ﴾ قال : «يحلفان بالله أنهما أحق بهذه الدّعي ي منهما، و أنهما قد كذبا فيما حلفا بالله ، .

﴿ فَالِكَ أَدْنَى ﴾ : أقرب ﴿ أَن يَأْتُواْ بِالشَّهَادَةِ عَلَى وَجْهِهَ ﴾ : على نحو ما تحملوها من غير تحريف ولا خيانة فيها ﴿ أَوْ يَخَافُوا أَن تُكُرِ مَا يَكُن كُ أَي : ترد اليمين على المدّعين عبر تحريف ولا خيانة فيها ﴿ أَوْ يَخَافُوا أَن تُكُرُ أَيْنَ كُ أَيْ اَن ترد اليمين على المدّعين ﴿ بَعْدَ لَيْمَانِ مِن ليعم الشّهود ﴿ بَعْدَ لَيْمَانِ ليعم الشّهود الحيانة واليمين الكاذبة ؛ جمع اليمين ليعم الشّهود

١، ٢و٤ ـ الكافي ٧: ٤، الحديث: ٦؛ والعيّاشي ١: ٣٤٨، الحديث: ٢١٨، عن أبي عبدالله لللله. ٣، ٥و٦ ـ الكافي ٧: ٥، ذيل الحديث: ٧، مرفوعة عليّ بن إبراهيم. .....

٧ المصدر: ٥، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله الليلا.

كلّهم.

﴿ يَوْمَ يَجَمَعُ اللّهُ الرُّسُلَ فَيَعُولُ مَاذَا أَيْجِ اللّهِ فِي الانتقام منهم . ﴿ قَالُوا لَاعِلْمَ لَنَا إِلَى علمه بسوء إجابتهم ، و لجاوا إليه في الانتقام منهم . ﴿ قَالُوا لَاعِلْمَ لَنَا إِلَى علمه بسوء إجابتهم ، و لجاوا إليه في الانتقام منهم . ﴿ قَالُوا لَاعِلْمَ لَنَا إِلَى علم لنا بسواك ، وقال : القرآن كلّه تقريع وباطنه أنتَ عَلَنْهُ أَلْفُيُوبٍ ﴾ . قال : «يقولون : لاعلم لنا بسواك ، وقال : القرآن كلّه تقريع وباطنه تقريب " . وفي رواية : "إنّ لهذا تاويلاً ، يقول : "ماذا أجبتم " في اوصيائكم الذين خلفتموهم على أمكم ؟ فيقولون : " لا علم لنا " بما فعلوا من بعدنا الله .

﴿إِذْ قَالَهُ اللَّهُ يَنِعِيسَى أَنَ مَرْيَمَ ٱذْكُرْ نِعْمَ فِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَلِدَيْكَ إِذْ أَيْسَد تُلَكَ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ تُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهْ لَكُ ﴾: في جميع احوالك على سواء ﴿ وَإِذْ عَلَمْتُكَ ٱلْكِتَنْبَ وَٱلْمِحْمَةُ وَٱلتَّوْرَطَةَ وَٱلْإِنِجِيلِ لَّ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ ٱلطِّلِينِ كَهَيْنَةِ ٱلطّليرِ بِإِذْ فِي فَتَنفُحُ فِيهَا

١-الكافي ٧: ٥-٦، الحديث: ٧، مرفوعة.

٢ ـ راجع: الكشَّاف ١ : ٦٥٢.

٣ معانى الاخبار: ٢٣٢، ذيل الحديث: ١، عن أبي عبدالله الللك.

٤ ـ الكافي ٨ : ٣٣٨، الحديث : ٥٣٥، عن أبي جعفر اللكا.

فَتَكُونُ طُيَرًا بِإِذْ فِي وَتُبْرِئُ ٱلْأَصَحْمَهُ وَٱلْأَبْرَصَ بِإِذْ فِي وَإِذْ تُحْرِجُ ٱلْمَوْقَ بِإِذ فِي السبق تفسيره في آل عمران ، ﴿ وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِيَ إِسْرَ وِ لِكَ عَنك ﴾ يعني: اليهود حين هموا بقتله ﴿ إِذْ جِنْتَهُم بِٱلْبَيِنَاتِ فَعَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ مِنْهُمْ إِنْ هَنذَ آلِلًا سِحَرٌ ثُمِيرِثُ ﴾ .

﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْسَحَوَارِيِّيَنَ ﴾ قال: ﴿ أَلْهِمُوا ﴾ و قد مرّ وجه تسميتهم بذلك ". ﴿ أَنْ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِي قَالُوَا ءَامَنَا وَأَشْهَدْ بِأَنْنَا مُسْلِمُونَ ﴾ .

﴿إِذْقَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى آبَنَ مَرْسَرَهَ لَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾. قيل: أي بحسب الحكمة والإرادة، لابحسب القدرة أ. و وردت مقطوعاً قراءتها: ١ هل تستطيع ربَّك " بالخطاب، يعني: هل تستطيع أن تدعو ربك ١٠ . ﴿أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِنَ السَّمَا لَهُ مَا السَّمَا وَانَّ اللَّهُ مَا السَّوَال ﴿ إِن كُنتُم المَائدة : الحِوانُ إذا كان عليه الطعام. ﴿ قَالَ أَتَّ عَوااللّهُ عَم من هذا السَّوَال ﴿ إِن كُنتُم مُوا مِن هذا السَّوَال ﴿ إِن كُنتُم مُوا يَنِينَ ﴾ بكمال قدرته.

﴿ قَالُواْنُرِيدُ أَن نَا كُلَ مِنْهَا ﴾ . تمهيد عذر وبيان لما دعاهم إلى السّؤال ﴿ وَتَطّمَعِنَ قُلُوبُنك ﴾ بالمشاهدة ﴿ وَنَعْلَمَ أَن قَدْ مَهَدَقَتَنَا ﴾ في ادّعاء النّبوة ﴿ وَنَكُونَ عَلَيْهَامِنَ الشّهِدِينَ ﴾ عند الذين لم يحضروها .

﴿ قَالَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ ٱللَّهُ مَّرَبَّنَا آَنِزِلْ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِنَ ٱلسَّمَاءِ تَكُونُ لَنَاعِيدًا لِإَوَ لِلنَاوَ الخِرِنَا وَ َايَةً مِنكَ وَادْرُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلزَّرَفِينَ ﴾ .

﴿ قَالَ اللَّهُ إِنِّى مُنَزِّلُهَا عَلَيْتُكُمْ فَمَن يَكُفُرُهَ لَهِ مُنكُمْ فَإِنَّ أُعَذِبُهُ عَلَى أُعَذَا مِنَ الْعَلَمِينَ ﴾. ورد: «إنّ عبسى اللِّئة قبال لبني إسرائيل: صوموا ثبلاثين يومناً، ثمّ

١ ـ ذيل الآية: ٤٩.

٢\_العيَّاشي ١ : ٣٥٠، الحديث: ٢٢١، عن أبي جعفر اللَّكِيِّ.

٣ في سورة آل عمران، ذيل الآية: ٥٢.

٤- البيضاوي ٢ : ١٧٥ .

الحديث المقطوع هو ما جاء عن التابعين و من في حكمهم كالتابع المصاحب للإمام. الدّراية: ٤٦.
 العيّاشي ١: ٣٥٠، الحديث: ٢٢٢، عن يحيى الحلبي.

سلواالله ما شئتم يعطكموه أ، فصاموا ثلاثين، فلمّا فرغوا قالوا: إنّا لو عملنا لأحد من النّاس فقضينا عمله لأطعمنا طعاماً، و إنّا صمنا وجُعنا فادع الله أن ينزل علينا مائدة من السّماء. فأقبلت الملائكة بمائدة يحملونها ؛ عليها سبعة أرْغِفَة لا وسبعة أحوات لله حتّى وضعتها بين أيديهم، فأكل منها آخر النّاس كما أكل أولهم للهم المنها أخر النّاس كما أكل

و في رواية: «نزلت المائدة خبزاً و لحماً، و ذلك أنّهم سألوا عيسى طعاماً لاينفد يأكلون [منه] . فقيل لهم: فإنّا مقيمة لكم ما لم تخونوا وتخبأوا وترفّعوا، فإن فعلتم ذلك عذّبتكم . فقال: فما مضى يومهم حتّي خباوا ٧ و رفّعوا و خانوا ٨٠. وفي رواية: «كانت المائدة تنزل عليهم، فيجتمعون عليها ويأكلون منها ثمّ ترفع ٩٠. فقال كبراؤهم ومترفوهم: لاندع سَفِلتَنَا يأكلون منها، فرفع الله المائدة ببغيهم، ومسخوا قردة وخنازير ١٠٠٨.

﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَسْعِيسَى أَبْنَ مَرَّيَمَ ﴾. قال: "إنّه لم يقله وسيقوله. إنّ الله إذا علم شيئاً هو كائن اخبر عنه خبر ما قد كان" ١١. ﴿ وَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّــــاسِ أَيَّخِذُونِي وَأَنِيَ إِلَنهَـــيْنِ مِن

١ ـ في المصدر: الثُمَّ اسالوا الله ما شنتم يُعطيكم ١ .

٢- الارغفَةُ جمع الرَّغيف: الخُبْرَة. مجمع البحرين ٥: ٦٤ (رغف).

٣- في نسخة «الفا و ابا: «و سبعة خوان وفي «جا: «وسبعة اخوان». ولعل الاصح ما اثبتناه كما في المصدر، والخوان: ما يؤكل عليه، معرب. المصباح المنير ١: ٢٢٤ (خون).

٤\_مجمع البيان ٣\_٤: ٢٦٦، عن أبي جعفر اللبلة.

هـ الزّيادة من: ﴿بِ وَفِي المصدر: ﴿يَاكُلُونَ مِنْهَا ﴾ .

٦- في المصدر: ﴿ عَذَّ بِتُمِّ الْ

٧\_الحَبَاء: التَّقيَّة والاستتار، يقال: خَبَأْتُ الشِّيء خَبَّا سَتَرَتُّه: مجمع البحرين ١١٩:١ (خبا).

٨\_مجمع البيان ٣\_٤: ٢٦٦، عن النَّبِيُّ ﷺ.

٩ في المصدر: اتُرْتَفَعُ ٢.

١٠ \_مجمع البيان ٣-٤: ٢٦٧ .

١١\_العيَّاشي ١: ٣٥١، الحديث: ٢٢٨، عن أبي جعفر اللُّبِّلاً، مع تفاوت يسير.

دُونِ اللّهِ ؟! توبيخ للكفرة وتبكيت لهم. والقمّي: إنّ النّصاري زعموا أنّ عيسى قال لهم: إنّي و أمّي إللهين من دون الله فإذا كان يوم القيامة يجمع الله بين النّصاري وبين عيسى فيقول له: " عانت قلت للنّاس " الآية " ا . ﴿قَالَ سُبْحَانَكَ ﴾: أنزّهك تنزيها من أن يكون لك شريك.

﴿ مَا يَكُونُ لِى أَنَّ أَقُولَ مَا لَيْسَسَ لِي بِحَقِي ﴾ : ما لا يحق لي أن أقوله ﴿ إِن كُنتُ قُلْتُ بُو فَقَدْ عَلِمْنَهُمْ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعَسَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ : تعلم ما أخفيه ولا أعلم ما تخفيه ﴿ إِنَّكَ أَنتَ عَلَنْمُ ٱلفُّيُوبِ ﴾ .

﴿ مَا قُلْتُ لَمُمُمْ إِلَّا مَا آَمَرْ يَنِي بِهِ عَآنِ آعَبُ لُواْ ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِم شَهِ سِيدًا ﴾ :
رقيباً مطلعاً، امنعهم من ان يقولوا ذلك و يعتقدوه ﴿ مَادُمْتُ فِيهِ عَمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْنَنِي ﴾ بالرّفع
إليك ﴿ كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِم ﴾ : المراقب الاحوالهم ﴿ وَأَنسَتَ عَلَى كُلِ شَيِّ وَشَهِ لِيدُ ﴾ :
مطلع مراقب له .

﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُ سَمْ عِبَادُكُ ﴾ تملكهم و تطلع على جرائمهم ﴿ وَإِن تَغْفِرْلَهُ ــمْ فَإِنَّكَ أَ أَنتَ ٱلْمَزِيزُ ٱلْمُرَكِيدُ مُ ﴾ : القادر القوي على القواب والعقاب، الذي لايثيب ولا يعاقب إلا عن حكمة و صواب .

﴿ قَالَ اللّهُ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّلِي فِينَ صِدَّقُهُ مَ ﴾ . فيه دلالة على أنّ عيسى اللّه الم يقل ذلك . قال: ﴿ إِنّه يدعى يوم القيامة الملائكة والنّبيين ﴿ والائمة عليهم السّلام ، فيسال واحد واحد عمّا انتهى إليه من ربّه ، و ما بلّغ إلى من أمر بتبليغه إليه ، فيحتجّون بحجّتهم ، فيقبل الله عذرهم و يجيز حجّتهم ، ثمّ يقول الله عزّوجل : ﴿ هذا يوم ينفع الصّادقين صدقهم ﴾ . كذا ورد . ﴿ ﴿ لَمُمْ جَنَّتُ مَرّى مِن عَيْتِهَ اللّهُ عَلْمِينَ فِهَ اللّهُ عَلَى مَن أَلَا لَهُ عَلَى مِن اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

١\_القمّى ١ : ١٩٠ \_ ١٩١ .

٢-كذا في النُّسَخ و الصُّواب: ﴿ النَّبِيُونَ ۚ بِالرَّفِعِ.

٣-الْقَمِّي ١ : ١٩١ ـ ١٩٣، عن ابي جعفر اللَّبُلِّة. والحديث مفصَّل لخَصه قدَّس سرَّه.

رَّضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْعَنْهُ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ ﴾.

١ - في المصدر: •و إنّما كان يؤخذ.
 ٢ - العيّاشي ٢ : ٢٨٨، الحديث: ٢، عن أمير المؤمنين الثيّة.

## سورة الأنعام [مكّية، وهي مائة و خمس وستّون آية] ١

## بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

﴿ الْحَمَدُ لِلْمَالَةِ عَلَى خَلَسَقَ السَّسَمَوَ تِ وَالْأَرْضَ ﴾ . وصف نفسه بما نبه به على المستحق للحمد، حُمدَ اولم يُحْمَد ليكون حجة على العادلين [به] ٢ . ﴿ وَجَعَلَ النَّالُمُنْتِ وَالنَّوْرِ ﴾ : انشاهما . والفرق بين الخلق والجعل ، ان الخلق فيه معنى التقدير ؛ والجعل فيه معنى التصيير كإنشاء شيء من شيء . ﴿ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْبِرَ بِهِم يَعْدِلُونَ ﴾ يعني : انّه خَلَقَ ما لا يقدر على شيء منه . ومعنى "ثُمَّ " : استبعاد عدولهم بعد هذا الوضوح .

"والآية ردّ على ثلاثة أصناف: ف" خلق السّماوات والأرض " ردّ على الدّهريّة، الذين قالوا: إنّ الأشياء لابَدُولها وهي قائمة؛ و "جعل الظّلمات والنّور" ردّ على الشّنويّة، الّذين قالوا: إنّ النّور والظّلمة هما المدبّران؛ و "ثمّ الّذين كفروا بربّهم يعدلون" ردّ على مشركي العرب، الّذين قالوا: "إنّ أوثاننا آلهة». كذا ورد".

١ و٢- ما بين المعقوفات من نسخة ١٠٠٠.

٣ـ الاحتجاج ١ : ٢٥، عن أبي عبدالله للمُثِلَّة .

﴿ هُوَالَّذِى خَلَقَكُمْ مِن طِينٍ ﴾ أي: ابتدا خلقكم منه ﴿ ثُمَّ قَضَىٰ آَجَلًا ﴾: كتب وقد وصلة أجلاً لموتكم محتوماً ﴿ وَأَجَلُّ مُسَمَّى عِندَهُ ﴾ لموتكم أيضاً، يؤخر بالدّعاء والصدقة وصلة الرّحم وغيرها، ويقدم بأضدادها، وفيه سرّالبداء. قال: «الأجل المقضي هوالمحتوم الذي قضاه الله و حَتَمَهُ، والمسمّى هوالذي فيه البداء يقدم ما يشاء و يؤخر ما يشاء، والمحتوم ليس فيه تقديم ولا تأخير \* الله ﴿ ثُمَّ أَنْتُمْ تَمَعُّونَ ﴾: تشكون. استبعاد لامترائهم بعد ما ثبت أنّه خالقهم و خالق أصولهم، و محييهم إلى آجالهم، و مُوقفهم في الأجل، بين الخوف والرّجاء المعد قضائه المحتوم و قَدَره النّافذ.

﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَنُوَتِ وَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ قال: ﴿كَذَلَكُ هُو فِي كُلَّ مَكَانُ ٣٠. ﴿ يَعْلَمُ سِرَّكُمُ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ .

﴿ وَمَا تَأْنِيهِ مِنْ مَا يَوْمِنْ مَا يَنتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْجِنِينَ ﴾ .

﴿ فَقَذَكَذَّبُواْ بِالْحَقِّ ﴾ : بما جاء به محمّد ﷺ ﴿ لَمَّا جَاءَهُمٌ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمُ أَنْبَتُواْ مَاكَانُواْ بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ : عند نزول العذاب بهم .

﴿ أَلَمْ يَرُوّا كُمْ أَهْلَكُمَّا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ ﴾ : من أهل زمان ﴿ مَكَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ : أعطيناهم من البسطة في الاجسام، والسّعة في الاموال ﴿ مَالَمْ نُمَكِّن لَكُو ﴾ : ما لم نعطكم. و في الكلام النفات. ﴿ وَأَرْسَلْنَا السّمَلَة ﴾ : المطر ﴿ عَلَيْهِم مِدْرَارًا وَ جَعَلْنَا ٱلطّنَهُ لَمْ يَدُونِهِمْ وَأَنْشَأَنَا مِنْ بَعَدِهِمَ الْمُنْفَالَ مِنْ بَعَدِهِمْ وَأَنْشَأَنَا مِنْ بَعَدِهِمْ وَأَنْشَأَنَا مِنْ بَعَدِهِمْ وَأَنْشَأَنَا مِنْ بَعَدِهِمْ وَأَنْشَأَنَا مِنْ بَعَدِهِمْ وَأَنْفَانَا مِنْ بَعَدِهِمْ وَأَنْسَأَنَا مِنْ بَعَدِهِمْ وَأَنْسَانَا مِنْ بَعَدِهِمْ وَأَنْسَأَنَا مِنْ بَعَدِهِمْ وَأَنْسَأَنَا مِنْ مَعْمَ وَلَا مَنْهُمْ مِنْ فَعِلْمُ وَلَهُ مَنْ مَنْ مَا مُنْ مَنْ فَعَلْمُ وَلَا مَنْ فَعَلْمُ وَلَا مَا فَعَدُولُ الْمُعَلِّمُ فَيْ وَلَا مَالَوْمُ وَلَمْ مَالِمُ فَا مُؤْرِقِهُمْ وَلَا مُعْمَالُولُهُ مِنْ فَعَلَالُولَ فَعَلَالُولُ وَالْمُ وَلَيْنَا مُنْ فَعَلَالُمُ مَا مِنْ فَعَلَامُ اللَّهُ مُنْ وَلَيْكُولُولُولُ وَاللَّهُ مُنْ مُنْهُمْ مِنْ فَالْورُ فَعَلْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ مَا مُنْفَالًا مِنْ فَعَلَامِ مَا مُنْفَعِلُمْ مُنْ فَعَلَمْ وَالْمُؤْمُ مِنْ فَالْمُومُ وَلَا مُنْفَعِلُمُ وَالِمُ مِنْ فَالْمُؤْمِ وَالْمُ وَالِمُ مِنْ فَالْمُؤْمُ وَلَهُ مُ اللَّهُ مُنْ مُنْ فَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالِمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالِمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالِمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالِمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُوالُومُ وَا

﴿ وَلَوْنَ ـــزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبُ افِي قِرْطَاسِ فَلَمَسُومُ بِأَيْدِيهِ ــم ﴾. ولم يقتصر البهم على

١ ـ القمّى ١ : ١٩٤ ، عن ابي عبدالله الكال.

٢ فسي جسميع النسخ: • و بين الخوف والرّجاء والرّجاء والظاهر انها زائدة ؛ إلا أن يكون عطفاً على
 قوله: موقفهم أي: بعد ما ثبت أنّه موقفهم في الأجل و موقفهم بين الخوف والرّجاء.

٣- التّوحيد: ١٣٣ ، الباب: ٩ ، ذيل الحديث: ١٥ ، عن أبي عبدالله الله ..

٤ ـ في اب، واجا: ﴿ وَلَمُّ نُقَتُصِو بِهِمَّا .

الرَّوْية، لئلاّ يقولوا: سُكِّرَتْ أبصارُنا. ﴿ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ إِنْ هَلَاّ إِلَّاسِحُرُّمُ بِينٌ ﴾ لِعظمِ عنادهم و قسوة قلوبهم.

﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾ قال: ﴿يعني: يصدّقه ﴿ ونشاهده، بل يكون نبيّاً دونه ﴾ ٢. ﴿ وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِي ٱلْأَمْرُ ﴾ : لحق إهلاكهم، فإنّ سنة الله جرت بذلك فيمن قبلهم ﴿ وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِي ٱلْأُمْرُ ﴾ : لحق إهلاكهم، فإنّ سنة الله جرت بذلك فيمن قبلهم ﴿ وَلُو أَنْزَلْنَا مَلَكُ وَنَ ﴾ : لا يُمْهَلُون بعد نزوله، طرفة عين .

﴿ وَلَوْجَعَلْنَكُ مَلَكَ اللَّجَعَلَنَكُ رَجُلًا ﴾ لمثلناه رجلاً، كما مثل جبرئيل في صورة دحية "؛ فإن القوة البشرية لاتقوى على رؤية الملك في صورته. ﴿ وَلَلْبَسَنَاعَلَيْهِم مَكَا يَلْبِسُونَ ﴾ : و لخلطنا عليهم ما يخلطون على انفسهم، فيقولون: ما هذا إلا بشر مثلنا، وكذّبوه كما كذّبوك.

ورد: «إنّه قيل لرسول الله على: لو كنت نبياً لكان معك ملك يصدقك و نشاهده ؛ بل لو اراد الله ان يبعث إلينا نبياً لكان إنّما يبعث إلينا ملكاً لا بشراً مثلنا، فنزلت هذه الآية ؛ فيقال على للقائل: الملك لم يشاهده حواستكم، لانّه من جنس هذا الهواء لاعيبان منه، ولو شاهد تموه، بان يزاد في قوى ابصاركم لقلتم: ليس هذا ملكاً بل هذا بشر، لانّه إنّما كان يظهر لكم بصورة البشر الذي الفتموه، لتفهموا عنه مقالته وتعرفوا خطابه ومراده، فكيف كنتم تعلمون صدق الملك، و أنّ ما يقوله حق؟ بل إنّما بعث الله بشراً وأظهر على يده المعجزات التي ليست في طبائع البشر الذين قد علمتم ضمائر قلوبهم، فتعلمون بعجزكم عما جاء به أنّه معجزة، و أنّ ذلك شهادة من الله بالصدق له، ولو ظهر لكم ملك وظهر على يده ما يعجز عنه البشر، لم يكن في ذلك ما يدلكم أنّ ذلك ليس في طبائع سائر أجناسه من الملائكة حتّى يصير ذلك

١-اي: يُصدَّق المَلكُ النَّبِيَّ و نُشاهدُ الْمَلكَ. و في اب: ﴿نُصَدَّقُهُ ١٠
 ٢-الاحتجاج ٢: ٢٧، عَن أبي محمَّد العسكري الثَّلِّة، مع تفاوت.
 ٣-أي: دِحْيَةُ الْكَلْبِي.

معجزاً، الا ترون ان الطّيور التي تطير ليس ذلك منها بمعجز، لأن لها أجناساً يقع منها مثل طيرانها، ولو أن آدمياً طار كطيرانها كان ذلك معجزاً، فالله تعالى سهّل عليكم الأمر وجعله مثلكم بحيث يقوم عليكم حجّته ، و أنتم تقترحون عمل الصّعب الذي لاحجة فيه ٧٠.

- ﴿ وَلَقَدِ أَسَّنُهُٰ نِيَّ مِرُسُلِ مِّن قَبَلِكَ ﴾. تسليه للرّسول ﷺ على ما يرى من قومه. ﴿ فَكَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّاكَانُواْ بِهِ مِيَسَنَهْ زِمُونَ ﴾: فاحاط بهم الذي يستهزؤون به من العذاب.
- ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ انظُرُوا كَيْفَكَاكَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴾ قال: «أنظروا في القرآن و أخبار الإنبياء ٣٠.
- ﴿ قُل لِمَن مَافِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ ﴾. سؤال تبكيت ٤. ﴿ قُل لِللَّهِ ﴾. تقرير لهم، اي : هو لله لا خلاف بيني و بينكم في ذلك، ولا تقدرون أن تضيفوا شيئاً منه إلى غيره. ﴿ كُنَبَ عَلَى نَقْسِهِ الرَّحْمَةُ ﴾ : أوجبها على ذاته في هدايتكم إلى معرفته والعلم بتوحيده، بنصب الحجج و إنزال الكتب والإمهال على الكفر والذّنوب، لتدارك ما فرط. ﴿ لِيَجْمَعَنَكُمْ ﴾ قرناً بعد قرن ﴿ إِلَى يَوْمِ الْقِينَمَةِ لاَرْيَبَ فِيهُ الَّذِينَ خَيرُ وَاأَنفُسَهُمْ ﴾ بتضييع رأس مالهم الذي هو الفطرة ﴿ فَهُمْ لَا يُوْمِ مُونَ ﴾ لان إبطال الفطرة أدّاهم إلى الإصرار على الكفر.
- ﴿ وَلَهُمُ مَاسَكُنَ فِي الْيَهِارِ وَالنَّهَارِ وَهُوالسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾: ولله ما تمكن و حلّ فيهما، ولا يخفى عليه شيء. ذكر في الأول السّماوات والأرض، المشتملتين على الامكنة

١- في المصدر: ﴿ وَ جَعَلُهُ بَحِيثُ تَقُومُ عَلَيْكُمْ حَجَّتُهُ ۗ .

٣- الاحتجاج ٢٠:١ و ٣٠، عن ابي محمّد العسكري لللله، عن رسول الله ﷺ.

٣- القمّي ١ : ١٩٤ ؛ والكافي ٨ : ٢٤٩ ، ذيل الحديث : ٣٤٩، عن ابي عبدالله اللهِّلا، مع تفاوت .

٤ - التَّبَّكِيتُ: التَّقريع والتَّوبيخ. يقال: يا فاسق أما استحييت أما خفت الله. ويقال: بَكَتَهُ بالحجّة إذا غلبه. مجمع البحرين ١٩٢:٢ (بكت).

جميعاً، و ثانياً الليّل والنّهار، المشتملين على الأزمنة جميعاً، ليعمّ الموجودات التّي تندرج تحت الظّرفين.

﴿ قُلْ أَغَيْرُ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًا فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : مَبْدِعُهُما بقدرته من غير احتذاءِ مثال ا ﴿ وَهُوَ يُعْلِمُمُ وَلَا يُطْعَمُ ﴾ : يَرْزُق ولا يُرْزُق. يعني : ان المنافع كلها من عنده، ولا يجوز عليه الانتفاع. ﴿قُلْ إِنِّ أُمِنَ أَنْ أَكُونَ وَلا يُرْزُق وَلا يُرْزُق مَنْ أَمْسَكُمُ وَلا تَكُونَ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ الانتفاع. ﴿قُلْ إِنِّ أَمِنَ أَمْرَتُ أَنْ أَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلا تَكُونَ ، أو عطف على "قُلْ ".

﴿ قُلَّ إِنِّ أَخَافُ إِنَّ عَصَيَّتُ رَبِيَعَذَابَيَوْمِ عَظِيمٍ ﴾. قطع الطماعهم بالكلّية ، وتعريض لهم بانهم عُصاة مستوجبون للعذاب. قال: «ما ترك رسول الله ﷺ هذه الكلمة حتى نزلت سورة الفتح ، فلم يَعُدُ إلى ذلك الكلام» ٢.

﴿ مَن يُعْرَفُ عَنّهُ يَوْمَهِ فِي يعني: العذاب ﴿ فَقَدْ رَحِمَهُ ﴾ وتفضل عليه. ورد: «والذي نفسسي بيده ما من النّاس احديد خل الجنّة بعمله، قالوا: ولا انت يا رسول الله؟! قال: ولا انا، إلا أن يتغمّدني الله برحمة منه و فضل ٣٠. ﴿ وَذَالِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْمُهِينُ ﴾.

﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرِّ ﴾ : ببليّة ، كمرض و فقر ﴿ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ ﴾ : فلا قادر على كشفه ﴿ إِلَّا هُو ۚ وَإِن يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ ﴾ : بنعمة ، كصحة و غنى ﴿ فَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ يقدر على إدامته و إزالته .

﴿ وَهُوَالْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةٍ. وَهُوَالْمُكِيمُ لُلْمَبِيرُ ﴾.

﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَالَهُ ۚ اعظم شهادة و اصدق ﴿ قُلِ اللَّهُ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ ۗ فَا الله الذي غير خاف أنّه أكبر شيء شهادة، هوالذي يشهد لي بالنّبوّة.

١- احتذى مثاله: اقتدى به. الصّحاح ٦: ٢٣١١ (حذا).

٢ ــ العيَّاشي ٢ : ١٢٠ ، الحديث : ١٢ ، عن ابي عبدالله اللَّيَّةِ ، مع تفاوت يسير .

٣ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٢٨٠، عن النّبي على .

﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ يَعْرِفُونَهُم ﴾: يعرفون رسول الله ﷺ بحلْيَتِه ۗ ﴿ كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآةَ هُمُ ﴾ بحلاهم؛ و قد سبق تفسيره ٥. ﴿ ٱلَّذِينَ خَسِرُوۤا أَنفُسَهُمْ فَهُمْرَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ وَمَنَّ أَظْلَمُ مِتَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾ كقولهم: الملائكة بنات الله، وهؤلاء شفعاؤنا عندالله ﴿ أَوَكَذَّبَ بِنَايَنتِهِ ۚ ﴾ كان كذّبوا القرآن والمعجزات و سمّوها سحراً، ﴿إِنَّهُ لَا يُغْلِمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾.
لَا يُغْلِمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾.

﴿ وَيَوْمَ خَمْشُرُهُمْ جَيعًا ثُمَ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَيْنَ شُرَكُا وَكُمُ الّذِينَ كُنتُمُ وَنَعُمُونَ ﴾ قال: «هم المقرون في دار الدّنيا بالتوحيد، فلم ينفعهم إيمانهم بالله مع مخالفتهم رسله، و شكهم فيما أتوابه عن ربّهم، و نقضهم عهودهم في أوصيائهم، واستبدالهم الذي هو أدنى بالذي هو خير ؛ فكذّبهم الله فيما انتحلوه من الإيمان بقوله: "أنظر كيف كذّبُوا على أنفسهم " " .

١\_الكافي ١ : ٨٣، الحديث: ٦، عن ابي عبدالله لللله ؛ و ٨٥، الحديث: ٧، عن ابي جعفر لللله.

٢\_راجع: الكشَّاف ٢: ١٠.

٣ الكافي ١ : ١٦ ٤، الحديث : ٢١، عن أبي عبدالله المُثِيِّة .

٤ - الحلية - بالكسر - الخلقه والصورة والصفة. • و حلية الإنسان: ما يُرى من لونه و ظاهره و هيئته.
 القاموس المحيط ٤: ٣٢١ (الحلي).

هـ في سورة البقرة، ذيل الآية: ١٤٦.

٦ــالاحتجاج ١ : ٣٦٠، عن اميرالمؤمنين للميَّة.

﴿ ثُمَّلَوْتَكُن فِتْنَكُن فِتْنَكُمْ ﴾ قال: "يعني معذرتهم" . ﴿ إِلَّا أَن قَالُوا وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَا مُاكُناً مُسَرِكِينَ ﴾ قال: "يعنون بولاية علي الليّلة" ". والقسمي: إنّ الآية في قَدَريّة هذه الأمّة ومجوسهم الذين يقولون: لا قدرً، ويزعمون أنّ المشيّة والقدرة إلىهم و لهم ".

﴿ أَنظُرُكَيْفَكَذَبُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَصَلَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَغْتَرُونَ ﴾ من الشّركاء.

﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ ﴾ حين تتلو القرآن ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً ﴾: اغطية ﴿ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي َ اَذَانِهِمْ وَقُرْأً ﴾ يمنع عن استماعه. كناية عن نبو قلوبهم واسماعهم عن قبوله. ﴿ وَإِن بَرَوا كُلَ اَيَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا ﴾ لفرط عنادهم و استحكام التقليد فيهم ﴿ حَتَى الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عنى الخط. الأواطيل، و أصل السطر بمعنى الخط.

﴿ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ ﴾. القمي: بنو هاشم كانوا ينصرون رسول الله ﷺ ويمنعون قريشاً عنه أن وكُونَ عَنْهُ ﴾: ويباعدونه ولا يؤمنون به ﴿ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَرِيشاً عنه أَن فَوَرَيْنَ وَلَا يَعْدَاهم إلى غيرهم.

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾. جوابه محذوف، يعني: لرايت امراً فظيعاً. القمّي: نزلت في بني أُميّة ٥. ﴿ فَقَالُواْ يَلْكِنْنَا نُرَدُّ ﴾. تمنّوا أن يرجعوا إلى الدّنيا. ﴿ وَلَا نُكَذِّبَ بِثَايَنَتِ رَبّنَا وَنَكُونَ مِنَا لَمُوْمِنِينَ ﴾. فَكَذِّبَ بِثَايَنَتِ رَبّنَا وَنَكُونَ مِنَا لَمُوْمِنِينَ ﴾.

﴿ بَلْ بَدَا لَمُهُمْ مَا كَانُوا يُخَفُونَ مِن قَبَلُّ وَلَوْرُدُّ وَالْعَادُوا لِمَا نَهُواعَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَيْذِبُونَ ﴾ قال: «إنهم ملعونون في الأصل» ".

﴿ وَقَالُوٓاْ إِنَّ هِيَ ﴾ أي: الحياة ﴿ إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنْيَا وَمَا نَحَنُّ بِمَبِّعُوثِينَ ﴾ .

١ ـ مجمع البيان ٢٨٤ : ٢٨٤ ، عن أبي عبدالله المربح.

٢ ـ الكافي ٨ : ٢٨٧، الحديث: ٤٣٢، عن ابي جعفر اللبُّة.

٣\_القمّي ١ : ١٩٩، عن أبي جعفر الليِّلا.

٤ و ٥- القمّي ١ : ١٩٦ .

٦- العيَّاشيّ ٢ : ٣٥٩، الحديث: ١٩، عن أبي عبدالله الحَيِّلا.

﴿ وَلَو تَرَىٰ إِذْ وُقِعُوا عَلَى رَبِّهِم ﴾ للتوبيخ والسوّال، كما يوقف العبد الجاني بين يَدَي مولاه، أو الوقوف عنى الاطلاع. ﴿ قَالَ أَلْيَسَ هَنذَا بِٱلْحَقِّ ﴾. تعيير من الله لهم على تكذيبهم بالبعث. ﴿ قَالُوا بُلَ وَرَيْنَا قَالَ قَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُم تَكْفُرُونَ ﴾.

﴿ قَدْ خَسِرَالَذِينَ كَذَبُواْ بِلِقَلَهِ ٱللَّهِ حَقَّىٰ إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَعْنَةً قَالُواْ يَحَسَرَ لِنَاعَلَ مَا فَرَطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَعْمِهُ وَذَارَهُمْ عَلَى ظُهُودِهِمْ أَكَاسَآة مَا يَزِرُونَ ﴾ .

﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنَيَ ۗ إِلَّا لَمِبُ وَلَهُو ﴾ : وما اعمالها إلاّ لعب و لهو ، يلهي النّاس ويشغلهم عمّا يعقب منفعة دائمة و لذة حقيقية ، وهي جواب قولهم : "إن هي إلاّ حياتنا الدّنيا " . ﴿ وَلَلَدُّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَقُونَ \* ﴾ لخلوصها و دوام لذّاتها ﴿ أَفَلَا تَمْ لِلُونَ ﴾ .

﴿ فَدُ نَمْا مُهُ إِنَّهُ لِيَحُونُكُ الَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُحْكَذِبُونَكَ وَلَذِكَ الظَّالِمِينَ بِعَايَلْتِ اللّهِ يَجْدُونَ ﴾ . ضمن الجحود معنى التّكذيب فعداه بالباء . قال : «بلى والله لقد كذّبوه اشدّ التّكذيب، ولكنّها مخفّقة ؛ " لا يكذبونك " : لا ياتون بباطل يكذبون به حقك ا . وفي رواية : «لا ياتون بحق يبطلون حقك ا آ . وفي أخرى : «لا يستطيعون إبطال قولك الله عني : أنّه مِنْ أكْذَبَه : إذا وجده كذباً ؛ وعلى التّشديد يكون المعنى : لا يكذّبونك اعتقاداً بقلوبهم . وروي : «أنّ رسول الله يَنْ الله المناجهل فصافحه ع ، فقيل لا يكذّبونك اعتقاداً بقلوبهم . وروي : «أنّ رسول الله يَنْ الله الله عنى أباجهل فصافحه ع ، فقيل له في ذلك ، فقال : والله إنّي لا علم أنّه صادق ، ولكنّا متى كنّا تبعاً لعبد مناف ؛ فنزلت " .

## ﴿ وَلَقَدْكُذِ بَتْ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَا كَيْنِهُمُ أُواْ وَأُوذُواْ حَقَّى ۖ ٱلنَّهُمْ نَصْرُبَا وَلَا

١- الكافي ٨ : • ٢٠ ، الحديث: ٢٤١، عن أبي عبدالله الخيج.

٢- القمّي ١ : ١٩٦٦ ، عن أبي عبدالله المَثِلًا.

٣- العياشي ١: ٣٥٩، الحديث: ٢١، عن أبي عبدالله المثلا.

٤ ـ في المصدر: فصافَحُهُ ابوجهل.

٥ مجمع البيان ٣ ٤: ٢٩٤.

مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِ ٱللَّهِ ﴾ فيل: أي لمواعيده من قوله: "وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلَمَتُنَا لِعِبادِنَا الْمُرْسَلِينَ إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ " \ . ﴿ وَلَقَدَّجَآءَكَ مِن نَبَا عِمُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ : من قصصهم وما كابَدُوا \ من قومهم .

﴿ وَإِن كَانَ كَبُرَعَلَيْكَ ﴾ : عظم و شق ﴿ إِعْمَاضُهُمْ ﴾ عنك و عن الإيمان بما جشت به . قال : «كان رسول الله يَنْ يَعْد مناف، دعاه وجهد به ان يُسلم، فغلب عليه الشقاء، فشق ذلك على رسول الله يَنْ الله هذه الآية » " . شلم، فغلب عليه الشقاء، فشق ذلك على رسول الله يَنْ الله هذه الآية » " . ﴿ فَإِنِ السّمَاعَ مَنْ الْأَرْضِ ﴾ : مَنْ فَذَا تنفُذ فيه إلى جوف الارض ﴿ أَوسُلُما فِي السّمَاء ﴿ فَاللّمَ مَنْ اللّمَ الله مَن الارض ﴿ فَاللّمَ مَن اللّم الله مَن الله مَن الله مَن الله مَن السّماء يؤمنون بها، و جوابه محذوف، أي : فافعل والجملة جواب الشرط الأول، والغرض بيان حرصه البالغ على إيمان قومه، و إنّه لو قدر على ذلك لفعل، ولكنة لايقدر، نظيره " فَلعَلَكَ باخِعٌ نَفْسَك " عَل ﴿ وَلُوسُكَة اللّهُ لَجَمَعُهُمْ عَلَ لفعل، ولكنة لايقدر، نظيره " فَلعَلَكَ باخِعٌ نَفْسَك " عَل ﴿ وَلُوسُكَة والاختلاف على اللهدئ حتى لايختلف إثنان من هذه الأمّة، هذه الأمّة، فلو شاءالله لجمعهم على الهدى حتى لايختلف إثنان من هذه الأمّة، ولا ينازع " في شيء من أمره ، ولا يجحد المفضولُ لذي الفضل فَضْلَه » " . ﴿ فَلَاتَكُونَنَ وَلَا اللّه مِن المّه عَلَى المُهم والمُن الله على المُن الله على المُن على المُن الله على المُن على المُن على المُن الله على المُن المُن المُن الله على المُن الله على المُن المُن المُن عن المُن المُن المُن عن المُن المُن عن المُن المُن عن المُن المُن المُن عن المُن ا

١- الكشَّاف ٢ : ١٥ والآية في سورة الصَّافَّات (٣٧) : ١٧١ و ١٧٢ .

٢-الكَبَدُ-بالتَّحــريك-: الشَّدَة والمـشــقة، من المكابدة للشيء، و هي تحــمل المـشــاق في شيء.
 مجمع البحرين ٣: ١٣٥ (كبد).

٤ ـ الكهف (١٨) : ٦.

٥\_ في «الف» و الجّا: «ولا تنازع».

٦ - كمال الدِّين ١ : ٢٦٤، الباب: ٢٤، ذيل الحديث: ١٠، عن النَّبيِّ عَلَى ٢٠

٧-القمَّى ١ : ١٩٨ و فيه: •والمعنى للنَّاس.

﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ ﴾: يتفهمون ويتدبّرون ﴿ وَٱلْمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ ٱللّهُ ﴾ فيحكم فيهم ﴿ ثُمَّ إِلَيْو يُرْجَعُونَ ﴾ فحينئذ يسمعون الله يعني: أنّ الذين تحرص على إيمانهم بمنزلة الموتى الايسمعون حتى يرجعوا إلى الله بعد البعث.

﴿ وَقَالُواْ لَوَلَانُزِلَ عَلَيْهِ مَايَةً مِن رَبِيهِ ﴾ يعني: مَا اقترحوه. ﴿ قُلُ إِنَّ اللّهَ قَادِرُ عَلَى أَن اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَمُونَ ﴾ أنّه قادر و أنّ حكمته لاتقتضي يُنَزِلَ مَاية في يخضعوا لها ﴿ وَلَكِكِنَ أَحْكَثَرُهُم لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أنّه قادر و أنّ حكمته لاتقتضي ذلك. والقمّي: لا يعلمون أنّ الاية إذا جاءت ولم يؤمنوا بها لهلكوا ٢. ورد: اسيريكم في آخر الزمان آيات ؟ منها دابّة الأرض والدّجّال و نزول عيسى و طلوع الشّمس من مغربها ٣٠٠.

﴿ وَمَا مِن دَآبَتُو فِ الْأَرْضِ وَلَا طَلَيْمِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمَّمُ أَمْثَالُكُمْ ﴾: خلق مثلكم محفوظة احوالها، مقدرة ارزاقها، مكتوبة آجالها. ﴿ مَّا فَرَطْنَا فِ الْكِتَنْبِ ﴾: «القرآن». كذا ورد ٤. ﴿ مِن شَيَّوِ ﴾: شيئاً من التفريط، لان افرط الابتعدى بنفسه وقدعدي بدافي الله في أَنْ وَرَبَهِم يُعَشَرُونَ ﴾. ورد: التي بعير حج عليه ثلاث سنين، جسعل من نَعَم الجنّة ا ٥ وورد: اسبع سنين ا ٦ وفي مسعناه ما يدل على حشر الحيوانات أخبار كثيرة ٧.

١\_ في نسخة (الف) و اب؛ ايستمعون).

٢\_القمّي ١ :١٩٨، وفيه: اليهلكوا..

٣\_المصدر، عن أبي جعفراللمِّيَّة.

٤ ـ نهج البلاغة (للصّبحي الصّالح) : ٦١، الخطبة : ١٨؛ وعيون اخبار الرّضالطيّة ١ : ٢١٦، الباب: ٢٠، الحديث: ١.

٥ ـ من لايحضره الفقيه ٢ : ١٩١١ الحديث : ٨٧٢ ، عن أبي عبدالله الله الله ، و فيه : ﴿ أَيُّ بعير حجّ عليه ثلاث حجج يجعل من نعم الجنّة ٤ .

٦\_المصدر، الحديث: ٨٧٣.

٧- الخيصال ٢: ٢٠٤، الحديث: ١٩ و ٢٠؛ وثواب الاعتمال: ٧٥، الحديث: ١؛ والبقيمي ٢٤٨١، ذيل الآية: ١٧٦ من سورة الاعراف.

﴿ وَالَّذِينَكَذَّبُواْيِتَايَنِينَاصُكُ ﴾ قال: "عن الهدى" . ﴿ وَبُكُمُ ﴾ قال: الايتكلّمون بخير" . ﴿ وَاللَّهُ يُضَلِّلُهُ ﴾ : يخذله بخير" . ﴿ مَن يَشَا إِاللّهُ يُضَلِّلُهُ ﴾ : يخذله فيضل ، لأنه ليس من أهل الهدى . قال: "نزلت في الذين كذّبوا الأوصياء" . ﴿ وَمَن يَشَا يَجْعَلُهُ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ .

﴿ قُلُ أَرَمَيْتَكُمْ ﴾: ارايت انفسكم، بمعنى: اخبروني ﴿ إِنَّ أَتَنَكُمْ عَذَابُ اللَّهِ ﴾ في الدّنيا ﴿ أَوَّ أَتَنَكُمُ السَّاعَةُ ﴾ يعني: القيامة مَنْ تدعون؟ ﴿ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ ﴾؟ تبكيت لهم ﴿ إِن كُنتُمْ صَدْقِينَ ﴾ بأنّ الأصنام آلهة.

﴿ بَلَ إِيَّاهُ تَدْعُونَ ﴾: بل تخصون الله بالدّعاء دون الآلهة. ﴿ فَيَكَمْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ ﴾: ما تدعون إلى كشفه ﴿ إِن شَاآهُ وَتَنسَوْنَ مَا ثُشْرِكُونَ ﴾: و تتركون آلهتكم لما ركز في العقول أنّه القادر على كشف الضرّ دون غيره، أو لا تذكرونها من شدّة الأمر و هَوْله.

﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمَرِ مِن قَبْلِكَ ﴾ يعني: الرّسل، فكذّبوهم. ﴿ فَأَخَذْنَهُ سَم إِلْبَأْسَلَةِ ﴾: بالشّدة والفقر ﴿ وَالضّرّلَةِ ﴾: والمرض و نقصان الانفس والاموال ﴿ لَعَلَّهُمْ بِنَضَرّعُوا و يتذلّلوا و يتوبوا عن ذنوبهم.

﴿ فَلَوْلَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِنَ فَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ يعني: لم يتضرّعوا ولم يكن لهم عذر في ذلك إلا قساوة قلوبهم و إعجابهم باعمالهم.

قال: «لو أنّ النّاس حين تنزل بهم النّقَم و تزول عنهم النّعَمْ، فزعوا إلى ربّهم بصدق من نيّاتهم و وَلَهِ من قلوبهم، لَرَدَّ عليهم كلَّ شاردِ و أصلح لهم كُلَّ فاسد، ٥.

﴿ فَلَـمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ ، ﴾ من الباساء والضرّاء: تركوا الاتعاظ به ﴿ فَتَحْنَاعَلَيْهِمْ

١، ٢و٣\_القمّي ١ : ١٩٨، عن أبي جعفر اللئكة.

٤\_ المصدر: ١٩٩، عن أبي جعفر اللَّهِ.

٥ ـ نهج البلاغة (للصّبحي الصّالح): ٢٥٧، الخطبة: ١٧٨.

أَيُواَبَكُلِ شَوْمَهُ مِن الصّحّة والتّوسعة في الرّزق ﴿ حَقَىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوا ۗ ﴾ من الخير والنّعَم، واشتغلوا بالنّعَم اعن المنعم. ﴿ لَخَذْنَهُم بَغْتَهُ ﴾ : مفاجاة من حيث لايشعرون ﴿ فَإِذَاهُم مُعْلِشُونَ ﴾ : آيسون من النّجاة والرّحمة، متحسّرون.

﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ اللَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ اي: آخرُهُم لم يترك منهم احد من دبره إذا تبعه . ﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِ الْمَلْمِينَ ﴾ على إهلاك اعدائه و إعلاء كلمته ، فإنّ تخليص اهل الارض من سوء عقائد الكفّار وقبيح اعمال الفجّار نعمة جليلة يحقّ أن يحمد عليها . قال : «إذا رأيت الله تع الى يعطي على المعاصي فإنّ ذلك استدراج منه ، ثمّ تلا هذه الآية » ٢ . وفي رواية : «فلمّا نسوا ما ذكروا به من ولاية علي الله قي الله وقد أمروا بها " فتحنا عليهم ابواب كلّ شيء " : دولتهم في الدّنيا و ما بسط لهم فيها ؟ " اخذناهم بغتة " يعني بذلك : قيام القائم ، حتّى كانّهم لم يكن لهم سلطان قط آ ٣ . وقال : «نزلت في ولد العبّاس » ٤ .

﴿ قُلْ أَرَةً يَشَعُ إِنَّ أَخَذَ اللهُ سَمَعَكُمْ وَأَبْصَنَرَكُمْ ﴾ بان يُصمَّكم و يُعْمِيكم ﴿ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوكِكُم ﴾ بان يُعَطِّي عليها ما يُذهبُ عقلكم و يَسْلُبُ تمييزكم. قال: «إن اخذالله منكم الهدى» ٥. ﴿ مَنَ إِلَنَهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم وَيُوانظُر كَيْفَ نُصَرِفُ اللّايكتِ ثُمَّهُم يَصَدِفُونَ ﴾ قال: ويُعْرضُون» ٦. ﴿ مَنَ إِلَنَهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم وَيُوانظُر كَيْفَ نُصَرِفُ اللّايكتِ ثُمَّهُم يَصَدِفُونَ ﴾ قال: ويُعْرضُون» ٦.

﴿ قُلْ أَرَهَ يَتَكُمُ إِنَّ أَلَنَكُمْ عَذَابُ اللَّهِ بَغْتَةً ﴾: من غير مقدّمة و ظهور امارة ﴿ أَوْ جَهْرَةً ﴾ تتقدّمه ٧ امارة. قابَلَ البغتة بالجَهْرَة لما في البغتة من معنى الخُفيَّة. ﴿ هَلَ يُهُلَكُ ﴾

١\_ في اللف، و اجه: البالنَّعمة، .

٢ ـ مجمع البيان ٣-٤ : ٣٠٢، عن النَّبيُّ ﷺ.

٣-القمَّى ١ : ٢٠٠، عن ابي جعفر اللَّهُ..

٤ ـ العيَّاشي ١ : ٣٦٠، الحديث: ٢٣، عن أبي جعفر اللَّهُ.

٥ـ القمّي ١ : ٢٠١، عن ابي جعفر اللجَّة.

٦\_المصدر، عن أبي جعفر الللك، و فيه: ﴿يعترضونِ﴾.

٧\_ في فالف؟: فيتقدَّمه؟.

هلاك تعذيب و سخط ﴿ إِلَّا أَلْقَوْمُ ٱلطَّلِيمُونَ ﴾ . القمي : نزلت لمَا هاجر رسول الله ﷺ إلى المدينة ، و أصاب أصحابه الجهد والعلل والمرض ، فستكوا ذلك إليه . يعني : لا يصيبكم إلا الجهد والضر في الدّنيا ، فأمّا العذاب الأليم الّذي فيه الهلاك فلا يصيب إلا القوم الظّالمين الله و في رواية : «يؤاخذُ بني أميّة بغتة و بني العبّاس جهرة ، ٢ .

﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ فَمَن مَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلَاخَدوفُ عَلَيْهِدم وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ .

﴿ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِتَايَدَتِنَا يَمَسُّهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كَانُواْ يَفْسُفُونَ ﴾.

﴿ قُلُلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ أُللَّهِ ﴾ . ورد في القدسي : "إنّما خزائني " إذا اردت شيئاً أن أقول له : كن ، فيكون " أ . ﴿ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْفَيْبَ ﴾ الذي اختص الله بعلمه ، وإنّما علم منه ما يعلمني الله ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ إِنّي مَلَكُ ﴾ : من جنس الملائكة ، اقدر على ما يقدرون عليه ﴿ إِنّ أَنّيُهُ ﴾ فيما أُنبَنْكم به ﴿ إِلّا مَايُوحَى إِلَى ﴾ . تبراً من دعوى الألوهية والملكية ، و ادّعى النّبوة التي هي من كمالات البشر ، ردّاً لاستبعادهم دعواه . ﴿ قُلْ هَلْ وَاللَّكَة ، و ادّعى النّبوة التي هي من كمالات البشر ، ردّاً لاستبعادهم دعواه . ﴿ قُلْ هَلْ وَسَيْعِلْم و من يعلم " ﴿ أَفَلَا تَنْفَكُرُونَ ﴾ .

﴿ وَأَنذِرْبِهِ الَّذِينَ يَعَافُونَ أَن يُعَشَرُوا إِلَى رَبِّهِ مِّلِيسَلَهُم مِّن دُونِهِ وَ إِلَى وَلِاشَفِيعُ لَكُلُهُم مِن دُونِهِ وَ إِلَى وَلِلسَّفِيعُ لَكُلُهُم يَنَّعُونَ ﴾ قال: ﴿ وَانذر بالقرآن الذين يرجون الوصول إلى ربّهم ، تُرَغِّبُهُم فيما عنده ، فإنّ القرآن شافع مشقّع ﴾ ٦ .

﴿ وَلَا نَطْرُدِاً لَذِينَ يَدَّعُونَ رَبِّهُ مِ إِلَّفَدَوْةِ وَٱلْعَشِي ﴾: يعبدونه على الدّوام ﴿ يُرِيدُونَ

١\_القمّى ١: ٢٠١.

٢\_العيّاشي ١ : ٣٦٠، الحديث: ٢٤، عن أبي عبدالله المُلِكِّد.

٣\_في االف، و اجه: اخزانتي،

٤ - التّوحيد: ١٣٣ ، الباب: ٩ ، الحديث: ١٧ ، عن ابي عبدالله اللله .

٥ مجمع البيان ٣-٤: ٣٠٤، عن أهل البيت عليهم السَّلام؛ والقمِّي ١:١٠١.

٦- المصدر، عن أبي عبدالله الملكة.

وَجْهَمْ أَنَّ عَلَيْهِم مِن شَيْء و مَنظُرُدهُم ﴿ مَاعَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيْء وَمَامِن وَسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْء وَمَامِن وَمَامِن عَلَيْهِم مِن شَيْء وَمَامِن وَمَعَلَم ﴾. جواب النقي. ﴿ فَتَكُونَ مِن الظَّرِيك ﴾. جواب النهي. القمي: كان سبب نزولها: أنّه كان بالمدينة قوم فُقَراء مؤمنون يُسمَّون أصحاب الصُّفَّة، وكان رسول الله عَنْ أمرهم أن يكونوا في صُفَّة ياوُون إليها، وكان يتعاهدهم بنفسه، و ربّما يحمل إليهم ما ياكلون. وكانوا يختلفون إليه فيقربهم و يقعد معهم ويونسهم، و كان إذا جاء الأغنياء والمُترَفون من أصحابه، ينكرون عليه ذلك ويقولون له: اطردهم عنك، فنزلت ا.

﴿ وَكَذَاكِ : مثلُ ذلك الفتن، وهو اختلاف احوال النّاس في أمور الدّنيا. ﴿ فَتَنَا ﴾ : ابتلينا ﴿ بَعْضَهُم بِبَعْضِ ﴾ في امر الدّين، فقدّمنا هؤلاء الفقراء على اشراف قريش بالسّبق إلى الإيمان ﴿ لِيَقُولُواْ أَهَلُولُا وَمَنَ اللّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ﴾ ؟! أي : هؤلاء من انعم الله عليهم بالهداية والتّوفيق لما يسعدهم دوننا و نحن الاكابر والرّوساء وهم المساكين والضّعفاء. وهو إنكار لان يخص هؤلاء من بينهم بإصابة الحق والسّبق إلى الخير، والضّعفاء. وهو إنكار لان يخص هؤلاء من بينهم بإصابة الحق والسّبق إلى الخير، كقولهم: "لو كان خيراً ما سبقونا إليه " الله واللهم للعاقبة . ﴿ أَلَيْسَ اللّهُ مِا عَلَمُ اللّهُ مِا لَلْمُ اللّه عَلَمُ اللّه مِا اللّه عَلَمُ اللّه مِا اللّه عَلَمُ اللّه عَلَمُ اللّه مَا اللّه عَلَمُ اللّه مِنْ الللللّه اللّه الللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ الللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ الللّه مِنْ الللللّه اللّه اللّه اللّه اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ الللّه مِنْ اللّه اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللللللّه اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ الللللّه اللللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِنْ اللّه مِن

﴿ وَإِذَا جَاءَكُ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايِئِنَا فَقُلْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ كُتُبُ رَبُّكُمْ عَلَى نَقْسِهِ الرَّحْمَةُ ﴾. قال: "إنّها نزلت في التّاثبين". قيل: جاءه قوم فقالوا: إنّا أصبنا ذنوباً عظاماً فلم يردّ عليهم شيئاً، فانصرفوا، فنزلت . أو يؤيّده تمام الآية. و روي: «أنّها نزلت في الّذين نهى الله عن طردهم، وكان النّبي ﷺ إذا رآهم بدأهم بالسّلام وقال: ألحمد لله

١ ـ القمّى ١ : ٢٠٢.

٢\_الأحقاف (٦٤) : ١١.

٣- مجمع البيان ٣-٤: ٣٠٧، عن أبي عبدالله المريخ.

٤ ـ المصدر، عن أنس بن مالك.

الذي جمعل في أُمّتي من امرني أن ابداهم بالسّلام، ١. ﴿ أَنَّهُ بدل من الرّحمة ، وعلى الكسر استيناف ، يفسرها ﴿ مَنْ عَمِلَ مِنكُمُ مُنُوَّا إِبِحَهَ لَقِرْتُكُمْ تَاكِمُ مِنْ عَمِلَ مِنكُمُ مُنُوَّا إِبِحَهَ لَقِرْتُكُمْ تَاكِمُ مِنْ عَمِلَ مِنكُمُ مُنَوَّا إِبِحَهَ لَقِرْتُكُمْ تَاكُمُ مِنْ عَمِلَ مِنكُمُ مَنُوّاً الْبِحَهَ لَقِرْتُكُمْ مَنْ عَمِلَ مِنكُمُ مَنُوّاً المِحَهَدُ اللهِ وَأَضَلَحَ ﴾ بالتّدارك ﴿ فَأَنْهُ عَفُورٌ تَحِيمُ ﴾ .

﴿ وَّكَذَالِكَ نُفَعِّمِلُ ٱلَّايِكَتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ المصرّين منهم والاوّابين .

﴿ قُلْ إِنِي نَهِيتُ أَنَّ أَعَبُكُ الَّذِينَ تَدْعُونَ ﴾ تعبدون ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ : صُرِفْتُ و زُجرْتُ عنه بما نصب لي من الادلة و أنزل علي من الآيات في أمر التوحيد. ﴿ قُل لا آلَيَّعُ المَّوالَةِ كُمُ مُ الله بناع من أَهْوَاتَهُ كُمْ ﴾ . تاكيد لقطع اطماعهم، وإشارة إلى الموجب للنهي وعلة الامتناع من متابعتهم بان ما هم عليه هوى وليس بهدى، وتنبيه لمن تحرى الحق على أن يتبع الحجة ولا يقلد. ﴿ قَدْ مَنكَ لَدُ إِذَا وَمَا آنَا مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ .

﴿ قُلْ إِنِي عَلَى بَيِنَةِ مِن رَّبِي ﴾ : على حجة واضحة من معرفته و إنه لا معبود سواه ﴿وَكَذَّبْتُم بِدِدْ ﴾ . قيل : يعني العذاب ﴿وَكَذَّبْتُم بِدِدْ ﴾ . قيل : يعني العذاب الذي استعجلوه بقولهم : ائتنا بالذي تعدنا ٢ . ﴿إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِنَّهِ ﴾ في التعجيل والتاخير ﴿ يَقُصُّ ٱلْحَقِّ ﴾ في كل ما يَقْضى ﴿ وَهُوحَنَيرُ ٱلْفَنصِيلِينَ ﴾ : القاضين .

﴿ قُلُلُوْ أَنَّ عِندِى مَانَسَتَمْ عِلُونَ بِهِ ، لَقُضِى ٱلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ : لاهلكتكم عاجلاً ، غضباً لربّي ، و انقطع ما بيني و بينكم . ﴿ وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِالظّلِمِينَ ﴾ . في معنى استدراك كانّه قال : ولكنّ الأمر إلى الله ، و هو اعلم بمن ينبغي أن يؤخذ أو بمهل .

﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ ﴾ : خزائنه، إن كان جمع المَفْتَح ـ بفتح الميم ـ بمعنى المخزن، أو مفاتيحه إن كان جمع المفتّح ـ بكسر الميم ـ بمعنى المفتاح، أي : ما يتوصل به إلى

١-مجمع البيان ٣-٤: ٣٠٧، عن عكرمة.

٢ـ البيضاوي ٢ : ١٩١ .

٣ـو قُرِئَ : ۚ اَيَقُصُّ الْحَقَّ الَّي : يَتُبَعُهُ فيـما يَحْكُمُ به و يُقَلِّرهُ من قولِهِمْ : فَصَّ أَثَرَه . راجع : الصّافي ٢ : ١٢٥ جوامع الجامع ١ :٣٨٣.

المغيبات. ﴿ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴾ فيُظْهِرُها على ما اقتضته حكمته ﴿ وَيَعْلَمُ مَافِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرُ وَمَاتَسَّ قُطُ مِن وَرَقَسَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَارَطْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِنَنِ مُبِينٍ ﴾ قال: امن ورقة من شجرة الله و في رواية: الورقة: السقط، والحبّة: الولد، وظلمات الارض: الارحام، والرّطب: ما يحيى من النّاس، واليابس: ما يغيض الله وكلّ ذلك في إمام مبين الله وفي أخرى: الورقة: السقط يسقط من بطن أمّه من قبل أن يهلّ الولد، والحبّة: الولد في بطن أمّه إذا أهل وسقط من قبل الولادة، والرّطب: المضعفة إذا استكنت في الرّحم قبل أن يتم خلقها وقسبل أن تنتقل، واليابس: الولد النّام، والكتاب المبين: الإمام المبين المناه المبين المناه المبين المناه المبين الولد النّام، والكتاب المبين: الإمام المبين المناه المبين الولد النّام، والكتاب المبين: الإمام المبين الولد النّام، والكتاب المبين الولد النّام، والكتاب المبين الإمام المبين المنه المبين الولد النّام، والكتاب المبين الولد النّام، والكتاب المبين الولد النّام المبين المبين المنه المبين الولد النّام المبين ا

﴿ وَهُوَ اللَّهِ يَ يَتُوفَنَكُم بِاللَّهِ ﴾ : يَقْبِضُ ارواحكم عن التَصرف بالنّوم كما يَقْبِضُها بالموت ﴿ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم ﴾ : ما كسبتم من الاعمال ﴿ وَالنَّهَارِثُمُ يَبَّعَثُكُم فِيهِ ﴾ : ينبّهكم من نومكم في النّهار ﴿ لِيُقْضَى ٓ أَجَلُّ مُسَتَى ۗ ﴾ : لتستوفوا آجالكم. قال : «هو الموت» من يعني بلوغه. ﴿ فُدَم إليّهِ مَرْجِعُكُم مُ مَن يَبْكُم بِمَاكُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ وَهُوَالْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِمْ ﴾: المقتدر المستعلى عليهم ﴿ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴾ بحد فظونكم ويحفظون اعمالكم، يذبون عنكم مردة الشياطين وهوام الارض وساير الآفات، ويكتبون ما تفعلون ﴿ حَقَّة إِذَا جَآة أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنا﴾

١\_من لايحضرهالفقيه ١ :٣٢٦، ذيل الحديث: ١٤٨٦، عن أميرالمؤمنين اللجُّلا.

٢\_في الكافي: «مايقبض». والصّحبح ما اثبتناه كما في جميع النّسخ والصّافي والعيّاشي. والغيّش:
 السّقط الذي لم يتمّ خلقه. القاموس المحيط ٢: ٣٥٢ (غيض).

٣ـ الكافي ٨ : ٢٤٩، ذيل الحديث: ٣٤٩؛ والعيّاشي ١ : ٣٦١، الحديث: ٢٨؛ ومعاني الأخسار: ٢١٥، باب معنى الورقة و ...، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللجّاة.

٤\_العيّاشي ١ : ٣٦١\_٣٦١، الحديث: ٢٩، عن أبي الحسن، موسى بن جعفر الليِّظ.

٥ القمّى ٢ : ٢٠٣، عن ابي جعفر اللبُّلَّةِ.

<sup>1</sup>\_الهوامّ جمع الهامّة كدوابّ و دابّة: الخوف من الاحناش كالحيّة و نحوها. مجمع البحرين ٦:٩٩٠ (همم).

ملك الموت وأعموانه، وقمد سبق بيانه في سورة النّساء \. ﴿ وَهُمْ لَايُفَرِّطُونَ ﴾: لايقصرون بالتّواني والتّاخير.

﴿ ثُمَّ رُدُّواً إِلَى اللّهِ ﴾ : إلى حكمه و جنزاته ﴿ مَوْلَنهُ مَ الذي يتبولى امرهم ﴿ الْحَقِّ ﴿ اللّهَ الْحَقَ ﴿ اللّهَ الْحَقَ ﴿ اللّهَ الْحَقَ ﴿ اللّهَ اللّهِ الحَقَ ﴿ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَهُو وَهُو اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ قُلْ مَن يُنَجِيكُم مِن ظُلُمُنتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ ﴾: من شدائدهما، استعيرت الظلمة للشدّة لمشاركتهما في الهول و إبطال الإبصار، فقيل لليوم الشديد: يوم مُظُلِم . ﴿ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا ﴾ بالسنتكم ﴿ وَخُفْيَةً ﴾ في انفسكم ﴿ لَين أَنِهَننَا مِنْ هَذِهِ ، لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلشَّلِكِينَ ﴾ .

﴿ قُلِ اللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ ولا توفون بالعهد بعد قيام الحجّة.

﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ قال: «هوالدّخان والصّيحة» أ. ﴿ أَوْمِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ قال: «هوالخسف» أ. ﴿ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيعًا ﴾: يخْلِطكم فِرَقا مختلفي الأهواء. قال: «هوالاختلاف في الدّين، وطعن بعضكم على بعض» أ. ﴿ وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضِي ﴾ قال: «هو أن يقتل بعضكم بعضاً على بعض " . ﴿ وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بعضاً قال: وكلّ هذا في أهل القبلة ، ﴿ وَانظُرْ كَيْفَنُمُونَ أَلَاينَتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ﴾ . وفي رواية: « " من فوقكم " : من السّلاطين الظّلَمَةِ ؟ و " من تحت أرجلكم " : العبيد

ادلم يسبق منه في سورة النّساء بيان لذلك إلا قوله: «يحتمل الماضي والمضارع؛ عند قوله تعالى:
 (تَوفَيلهم الملائكة) (الآية: ٩٧). لعله ـ قـدس سرّه ـ اراد ما بيّنه في ذيل تلك الآية من سورة النّساء في الصّافي ١: ٤٥٣ ـ ٤٥١.

٢ ـ مجمع البيان ١ ـ ٢ : ٢٩٨ ؛ وبحار الأنوار ٧: ٢٥٤.

٣ ـ ذيل الآية: ٢٠٢.

٥٠٤، ٦و ٧-القمّي ١ : ٢٠٤، عن أبي عبدالله للللِّكة.

السّوء ومن لا خير فيه؟ "أو يلبسكم شيعاً": يضرب بعضكم ببعض بما يلقيه بينكم من العداوة والعصبيّة ؟ "و يذيق بعضكم بأس بعض ": هو سوء الجوار » ". و ورد: «سالت ربّي أن لايظهر على أمّتي أهل دين غيرهم فاعطاني، و سالته أن لايهلكهم جوعاً فاعطاني، وسالته أن لايهلكهم شيعاً فمنعنى » وسالته أن لا يلبسهم شيعاً فمنعنى » ".

﴿ وَكُذَّبَ بِهِ، قَوْمُكَ ﴾ قسيل: بالقرآن "، و قبيل: بالعذاب . ﴿ وَهُوَ ٱلْحَقُّ ﴾: الصّدق، أوالواقع لابدّ أن يَنْزلَ ﴿ قُل لَسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ﴾: بحفيظ.

﴿ لِكُلِّي نَبَارِمُسْتَقَرِّهُ ﴾ : وفت استقرار و وقوع ﴿ وَسَوِّفَ تَقَلَّمُونَ ﴾ عند وقوعه .

﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَنِنَا﴾ بالتّكذيب والاستهزاء بها والطّعن فيها

﴿ فَأَعْرِضْ عَنَّهُمْ ﴾ : فلا تجالسهم وقم من عندهم ﴿حَقَّىٰ يَمَنُومُمُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ؞ ﴾ .

قال: «هوالكلام في الله والجدال في القرآن، قال: و منه القصَّاص، ٥.

و ورد: "ليس لك أن تقعد مع من شنت، لأنَّ الله يقول " و إذا رأيت " ٣٠. الآية.

وفي رواية: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فلا يجلس في مجلس يسبّ فيه إمام أو يغتاب فيه مسلم، ثمّ تلا هذه الآية» ٧.

﴿ وَإِمَّا يُنسِينَكَ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ النَّهْيَ ﴿ فَلَانَقَعُدْبَعَدَ ٱلذِّكَرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ اي: معهم؛ نبه بالإظهار على ظلمهم.

١ ـ مجمع البيان ٣-٤ : ٣١٥، عن أبي عبداله الله.

٢\_ المصدر، عن النَّبيُّ ﷺ، وفيه: ﴿على ضلالةِ ا بدل: على ضلال.

٣- المصدر: ٣١٦ والبيضاوي ٢: ١٩٢.

٤-البيضاوي ٢: ١٩٢.

٥-العيَّاشي ١ :٣٦٢، الحديث: ٣١، عن ابي جعفر اللَّهِيَّة.

٦-علل الشّرابع ٢: ٦٠٥، الباب: ٣٨٥، الحديث: ٨٠، عن على بن الحسين الليّلا.

٧- القمّي ١ : ٢٠٤، عن النّبيّ ﷺ.

﴿ وَمَاعَلَ ٱلَّذِينَ يَنَّقُونَ ﴾: وما يَلْزَمُ المتقين الذين يجالسونهم ﴿ مِنْ حِسَابِهِ مِنْ وَلَكِ مُنْ وَمَاعَلَ ٱلَّذِينَ يَجَالسونهم ﴿ وَلَكِ وَلَكُنَ وَكُونَ عَلَيه مِن قبايح أعمالهم و أقوالهم ﴿ وَلَكِ وَلَكُنَ وَكُونَ عَلَيه مِن قبايح أعمالهم و أقوالهم ﴿ وَلَكَ وَلَكُنَ وَكُونَ ﴾: عليهم أن يُذَكِّرُوهم ذكرى، و يمنعوهم عن الخوض ويظهروا كراهته ﴿ لَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴾: يجتنبون ذلك حياءاً أو كراهة لمساءتهم.

قال: «لمّا نزل " فلا تقعد بعد الذّكرى" قال المسلمون: كيف نصنع إن كان كلّما استهزأ المشركون قمنا وتركناهم؟ فلا ندخل إذاً المسجد الحرام، ولا نطوف بالبيت الحرام. فانزل الله هذه الآية، أمر بتذكيرهم وتبصيرهم ما استطاعوا، الله هذه الآية، أمر بتذكيرهم

﴿ وَذَرِ ٱلَّذِي اللهِ اللهِ على التَسْهَمُ أَمِ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

﴿ قُلْ أَنَدْعُواْ ﴾: أنعبد ﴿ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا ﴾: لا يقدر على نفعنا وضرنا ﴿ وَنُودُ عَلَى أَعْقَابِنَا ﴾: و نرجع عن دين الإسلام إلى الشرك ﴿ بَقْدَ إِذْ هَدَننَا وَضَرّنا ﴿ وَنُودُ عَلَى آسْتَهُوتُهُ ٱلشَّيَاطِينُ ﴾ كالذي ذهب به مردة الجنّ في المهامه ٢؛ من ألله أنه ﴿ كَالَّذِي آسْتَهُوتُهُ ٱلشَّيَاطِينُ ﴾ كالذي ذهب به مردة الجنّ في المهامه ٢؛ من

١\_مجمع البيان ٣-٤ : ٣١٦، عن ابي جعفر اللله.

٢- المَهامه جمع الْمَهْمَه والمَهْمَهَة : المفازة البعيدة والبلد المُقفر. القاموس المحيط ٤: ٢٩٤ (مهُ).

هُوئ: إذا ذهب. ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ مَيْرات ﴾: متحيّراً ضالاً عن الطّريق ﴿ لَهُ وَاصْحَبُ ﴾: لهذا المستهوى رِفْقة ﴿ يَدْعُونَهُ وَإِلَى ٱلْهُدَى ﴾: إلى الطّريق المستوي، أو إلى أن يهدوه الطّريق المستوي ﴿ اللّي اللّه اللّه التنا و قد اعتسف التّيه تابعاً للجنّ لا يُحيبهم ولاياتيهم و هذا مبني على ما تزعمه العرب: أنّ الجنَّ تستهوي الإنسان كذلك . ﴿ قُلْ إِنْ هُدَى ٱللّه ﴾ الذي هو الإسلام ﴿ هُو آلْهُدَى أَنْ ﴾ وحده و ما سواه ضلال ﴿ وَأُمِنَ النّسِلِم لِرَبّ أَلْعَلَه عِنْ ﴾ .

﴿ وَأَنْ أَقِيمُوا الْعَكَلُوةَ وَاتَّعُوهُ ﴾ اي: أمِرْنا للإسلام و لإقامة الصّلاة والتّقوى ﴿ وَأَنْ أَقِيمُ وَلَتَكُوهُ وَالتّقوى ﴿ وَهُوَ الَّذِي ٓ إِلَيْهِ مُحْتَثَمُ وَلَتَ ﴾ .

﴿ وَهُوَالَّذِى خَلَقَ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيُومَ يَقُولُ كُن فَيكُونُ قُولُهُ الْحَقُ ﴾.
قيل: اي: قوله الحق يوم يقول؛ واليوم: بمعنى الحين. يعني: انه الحالق للسماوات، والارض، وقبوله الحق نافذ في الكائنات؛ أو "يوم" معطوف على السماوات، و" قوله الحق" مبتدأ و خبر، أو فاعل "يكون"، أي: حين يُكونُ الاشياءَ ويُحدثُها ويقول لقضائه: كن فيكون قوله الحق، أي: قضائه أ. وله وجوه أخر من التفسير. ﴿ وَلَهُ المُملُكُ يَوْمَئذ للّه " لا روي: قان الصُّورُ قرن التقمه يوم أن فيه بعدد كل إنسان ثَقبَة فيها روحه " . و وصف بالسّعة والضّيق؛ يعني أنّ احد طرفيه واسع والآخر ضيق. ﴿ عَكِيلُمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَالَةُ وَ هُوَ الضّيق؛ يعني أنّ احد طرفيه واسع والآخر ضيق. ﴿ عَكِيلُمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَالَةُ وَ هُوَ

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ أَرَنكَ وَ قُوْمَكَ فِي

١\_ البيضاوي ٢ : ١٩٤ .

٢\_الحج (٢٢): ٥٦.

٣\_راجع: الدّرَ المنثور ٢٩٨:٣؛ و سنن التّرمـذى ٤:٢٤؛ و روح البيـان ٣: ٥٣؛ ومسند احـمــد بن حنبل ٢:١٩٢،١٦٢؛ و تفسير القرآن العظيم، (لابن كثير )٢:١٥١.

## ضَلَئلِ مُبِينٍ ﴾.

- ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَتِ وَالْإِرْضِ ﴾: ربوبيتها. قال: "كَشَطَ الله الله عن الأرضين حتى رآهن و ما تحتهن، و عن السماوات حتى رآهن و ما فيهن من الملائكة و حملة العرش " . ورد: "إنّه فعل ذلك بالنّبي والاثمة عليهم السّلام أيضاً " . ﴿ وَلِيْكُونَ ﴾ : ليراه و ليكون ﴿ مِنَ المُوقِنِينَ ﴾ .
- ﴿ فَلَمَّاجَنَّ عَلَيْهِ أَلَيْنُ ﴾: اظلم عليه و ستره بِظلامِه ﴿ رَهَا كُوْكُبُأَقَالَ هَنذَارَةٍ ﴾ على سبيل الإنكار والاستدلال؛ لأنه كان طالبه في حداثة سنه ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ ﴾: غاب ﴿ فَالَ لَا أَجِبُ آلَا فِلِينَ ﴾ . كَان طالبه في حداثة سنه ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ ﴾ : غاب ﴿ فَالَ لَا أُجِبُ آلَا فِلِينَ ﴾ .
- ﴿ فَلَمَّارَءَا ٱلْقَمَرَ بَازِعُنَا ﴾: مبتدءًا في الطّلوع ﴿ قَالَ هَٰذَا رَبِّى فَلَمَّاۤ ٱفْلَ قَالَ لَيِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّى لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلطَّمَآلِينَ ﴾. استعجز نفسه و استعان بربه.
- ﴿ فَلَمَّارَهَا ٱلشَّمْسَ بَازِعَــَةُ قَالَ هَلذَارَقِي هَلذَآ أَحَــَةً فَلَمَّاۤ أَفَلَتْ قَالَ يَلَقَوْمِ إِنِّي بَرِى مُثْمِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾.

﴿إِنِّ وَجَهِمَ لِللَّهِ وَعَمِ لِلَّذِى فَطَرَ السَّمَوَدِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِين ﴾ . ورد: "إنّ إبراهيم لللَّة وقع إلى ثلاثة أصناف: صنف يعبد الزّهرة و صنف يعبد القمر وصنف يعبد الشمس، و ذلك حين خرج من السَّرَب الذي أخفي فيه ، " فلما جنّ عليه اللّيل" رآى الزّهرة " قال هذا ربّي " على الإنكار والاستخبار ، " فلما أفل " الكوكب " قال

١ ـ كَشَطَ، أي: كشف. القاموس المحيط ٢ : ٣٩٦ (كشط).

٢\_مجمع البيان ٣٤٢ : ٣٢٢، عن ابي جعفر اللللة.

٣\_القمَّى ١ : ٢٠٥، عن ابني عبدالله الللَّة و فيه : ﴿ وَفَعَلَ ذَلَكَ بَرَسُولَ اللَّهِ ﷺ ﴿ وَأَمْيُوا لَلْمُؤْمَنِينَ اللَّهُ ۗ ﴿

٤\_فى دب، و دجه: الانه كان طالباً.

السُّرَبُ بالتَّحريك بحُرُّ الوحشي والحفير تحت الارض والقناة التي يدخل منها الماء الحائط.
 القاموس المحيط ١ : ٨٤ (سرب) . و لعل المراد الغار الذي وضعته أمّه فيه و أخفته فيه من النَّمروديّة ثلاث عشرة سنة . راجع : القمّى ٢٠٧١.

لا أحب الآفلين "، لأن الأفول من صفات المُحدَث لا من صفات القديم؛ "فلمّا رأى القمر بازغاً قال هذا ربّي على الإنكار والاستخبار؛ "فلمّا أفل قال لئن لم يهدني ربّي لأكونن " يقول: لكنت من القوم الضّالين ا. و في رواية: «أي: ناسياً للميثاق، لا قال: «فلمّا أصبح " ورأى الشّمس بازغة قال هذا ربّي هذا أكبر " من الزّهرة والقمر، على الإنكار والاستخبار لا على الإخبار والإقرار. "فلمّا أفلت " قال للاصناف الثّلاثة من عبدة الزّهرة والقمر والشّمس: "يا قوم إنّي بريء ممّا تشركون إنّي وجبّهت وجهي " الآية. وإنّما أراد إبراهيم الثبّل بما قال أن يبيّن لهم بطلان دينهم، ويثبت عندهم أنّ العبادة لخالقها وخالق السّماوات والارض، وكان ما احتج به على قومه ما الهمه الله و آتاه؛ كما قال الله : " و تلك حُجّتنا آتَيْناها إبراهيم عَلَىٰ قومه ما الهمه الله و آتاه؛ كما قال الله : " و تلك حُجّتنا آتَيْناها إبراهيم عَلَىٰ

و في رواية: «فلما أصبح وطلعت الشمس ورأى ضوءها و قد أضاء ت الدّنيا لطلوعها، "قال: هذا ربّي هذا أكبر وأحسن، فلمّا تحرّكت و زالت، كَشَطَ الله له عن السّماوات حتّى رأى العرش ومن عليه، و أراه الله ملكوت السّماوات والأرض، فعند ذلك "قال: يا قوم إنّي بريء " " أ. و في أخرى: «و لم يكن ذلك من إبراهيم شركاً وإنّما كان في طلب ربّه؛ و هو من غيره شرك ".

﴿ وَحَاجَمُهُ فَوَمُمُ ﴾: و خـاصـمـوه في التّوحـيـد ﴿ قَالَ أَتَّكَتَجُونِي فِي اللّهِ ﴾: في وحـدانيتـه ﴿ وَقَدْهَدَنْنِ ﴾ إلى توحـيـده ﴿ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ۚ ﴾ أي: لا اخـاف

ا ـ عيون اخبار الرّضا اللهيد ١ : ١٩٧، الباب: ١٥، الحديث: ١، و فيه: الاكونَنَ من القوم الضّالَين، يقول: لولم يهدني ربّي لكنت من القوم الضّالَين.

٢\_لاحظ: العيَّاشي ١ : ٣٦٤، الحديث: ٣٩، عن ابي جعفر اللَّبُّة.

٣ـ عيون اخبار الرّضا للجُّنَّة ١ : ١٩٧، الباب: ١٥، الحدّيث: ١، والآية في الانعام(٦): ٨٣.

٤ ـ القمَّى ١ : ٢٠٧، عن ابي عبدالله اللَّجْدَ، و فيه : ﴿ كَثَفَ اللَّهُ عَلَى اكْشُطَ ﴾ .

هـ العيَّاشي ١ : ٣٦٥، الحديث: ٤١؛ والقمّي ١ : ٢٠٧، عن أبي عبدالله الطّيُّلا.

معبوداتكم قطّ؛ لأنّها لا قدرة لها على ضرٍّ أو نفع ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ رَقِي شَيَّئًا ﴾ أن يصيبني بمكروه، وكأنّه جواب لتخويفهم إيّاه من جهة آلهتهم.

﴿ وَسِعَ رَبِي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمُأَلَّ فلا يستبعد أن يكون في علمه إنزال مخوف بي ﴿ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴾ فتميّزوا بين القادر والعاجز .

﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشَرَكُتُم ﴾ ولا يضر شيئا ﴿ وَلا تَخَافُونَ أَنْكُمُ أَشَرَكْتُه بِإللّهِ مَا لَمَ يُنزِّلْ بِهِ عَلَيَكُم سُلُطُنَاً ﴾ : حجة ؛ يعني و ما لكم تنكرون علي الأمن في موضع الأمن ولاتنكرون على انفسكم الأمن في موضع الخوف. ﴿ فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ آحَقُ بِالْأَمْنِ ﴾ : الموحدون أو المشركون ﴿إِنكُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ .

﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَرْيَلْيِسُواْ ﴾ قال: «ولم يخلطوا» . ﴿ إِيمَنَهُم يِظُلُم أُولَتِهِكَ لَمُهُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُهمَّتُدُونَ ﴾ . ورد: «إنّه من تمام قول إبراهيم اللَّيّة " . وروي: «لمّا نزلت هذه الآية شقّ على النّاس و قالوا: يا رسول الله و ايّنا لم يظلم نفسه؟ فقال عَنْظُ: إنّه ليس الّذي تعنون، الم تسمعوا إلى ما قال العبد الصّالح "يا بُنيّ لا تُشْرِكُ باللّه إنَّ الشّركُ لظلُمٌ عَظيمٌ " " . و في رواية: «إنّ الظلم: الضّلال فما فوقه " . وفي أخرى: «الشّك " . وفي أخرى: «الشّك " . وفي أخرى: «آمَنُوا بما جاء به محمّد على من الولاية و لم يخلطوها بولاية فلان وفلان " . وفي أخرى: «آمَنُوا بما جاء به محمّد على من الولاية و لم يخلطوها بولاية فلان وفلان " . . .

﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا مَا تَيْنَهُ ۗ إِبْرَهِيهُ ﴾ : أرشدناه إليها و علمناه إياها ﴿ عَلَىٰ قَوْمِهِ مَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَاهُ ﴾ في العلم والحكمة ﴿ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ ﴾ في رفعه و خفضه ﴿ عَلِيمُ ﴾ بحال من يرفعه و بخفضه .

١-العيَّاشي ١ : ٣٦٦، الحديث: ٤٩؛ والكافي ١ :٤١٣، الحديث: ٣، عن ابي عبدالله اللَّيِّلا.

٢ ـ مجمع البيان ٣٤٤ : ٣٢٧، عن أمير المؤمنين المجلم.

٣- المصدر، عن ابن مسعود، والآية في لقمان (٣١): ١٣.

٤ ـ العيَّاشي ١ : ٣٦٦، الحديث: ٤٧، عن أبي عبدالله الله.

هـ المصدر، الحديث: ٤٨؛ والكافي ٢: ٣٩٩، الحديث: ٤، عن أبي عبدالله اللله.

٦-العيَّاشي ١ : ٣٦٦، الحديث: ٤٩؛ والكافي ١ : ١٣: ، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله لللَّيَّة.

﴿ وَوَهَبْنَالَهُ وَإِسْحَنَى وَيَعْفُوبَ كُلَّا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَامِن قَبْلُ ﴾ يعني هديناهم لنجعل الوصية في اهل بينهم ﴿ وَمِن ذُرِيّتِيهِ عَدَاوُد وَسُلَيْمَنَ وَأَيُوبَ وَيُوسُف وَمُوسَىٰ وَهَدُونَ وَكُذَالِكَ خَرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ .

- ﴿ وَزَّكُرِيَّا وَيَحْيِنَ وَعِيسَىٰ ﴾. ورد: «والله لقد نسب الله عيسى بن مريم في القرآن إلى إبراهيم الليَّة من قبَلِ النسباء، ثمّ تلاهذه الآية» أ. و في رواية: «وكذلك الحقنا بذراري النبي يَنظُ من قبَل أمننا فاطمة عليها السلام» ﴿ ﴿ وَإِلْيَا سُ كُلِّمِنَ ٱلعَمَالِحِينَ ﴾.
  - ﴿ وَإِسْمَنِعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطُأْ وَكُلَّا فَضَّـ لَّنَا عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾.
- ﴿ وَمِن مَامَالِهِمْ وَذُرِيَنَائِهِمْ وَإِخْوَنِهِمْ وَاجْنَبَيْنَامُ وَهَدَيْنَاهُ مَ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ﴾.
- ﴿ ذَالِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاكُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوْأَشْرَكُواْ ﴾ مع علوّ شانهم ﴿لَحَبِطَ عَنَّهُ مِنَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .
- ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ مَانَيْنَهُمُ ٱلْحَكِنْبَ ﴾ يريد به الجنس ﴿ وَٱلْمَكُرُ ﴾ اي: الحكمة ، او الحكم بين النّاس ﴿ وَٱلنَّبُوَّةُ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا ﴾ اي: بالنّبوة ، او الثّلاثة ﴿ هَلُوُلاَ ﴾ يعني قريشا ﴿ فَقَدُوكًا لَنَّا اللّهُ ويؤتون الزّكاة قريشا ﴿ فَقَدُوكًا لَنَّا يَهَا وَيؤتون الزّكاة ويذكرون الله كثيراً ه ؟ .

رواية: «أحسن الهدى هدى الأنبياء» \ ﴿ قُلُلَا آَسَّتُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجَرًا ﴾ أي: على التّبليغ؛ و هذا من جملة ما أمر بالاقتداء بالانبياء ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَـٰكَمِينَ ﴾ تذكيراً ٢ و عظةً.

﴿ وَمَاقَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدُّرِهِ ۗ ﴾ : و ما عرفوه حقّ معرفته، و ما عظموه حقّ عظمته، وما وصفوه نما هو أهل أن يوصف به من الرّحمة والإنعام على عباده واللّطف بهم. ﴿إِذْ قَالُواْ مَّا أَنْزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِن شَيْءُ ﴾ حين انكروا الوحى و بعثة الرّسل، و ذلك من جـلائل نعمته و عظائم رحمته و لطفه. القمّي: و هم قريش واليهود ٣. ورد: ﴿إِنَّ الله لايوصف، وكيف يوصف و قد قال الله في كتابه: "و ما قدروا الله حقّ قدره" فـلا يوصف بقدر إلاّ كَانَ أَعَظُمُ مِنَ ذَلَكُ \* أَ. وَ يَأْتِي فَيهُ حَدَيْثَ آخِرَ فِي الزَّمَرِ إِنْ شَاءَاللَّهُ \* . ﴿ قُلَّ مَنَّ أَنْزَلَ ٱلْكِتَنَبَ الَّذِى جَآمَةٍ بِهِ مُوسَىٰ فُورًا وَهُدُى لِلنَّاسِ تُجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدُّونَهُ وَ اَلْكِتَنَبَ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّ كَيْثِيُّا ﴾. الزَّمُوا بما لابدَّ لهم من الإقرار به مع توبيخهم بتحريفهم بإبداء بعضٍ وإخفاء بعض، وجَعْلها ورقات متفرَّقة ليتمكَّنوا مَّا حاولوه. قال: «كانوا يكتبونه في القراطيس، ثمّ يبدون ما شاؤوا ويخفون ما شاؤواه. ٦ والقميّ : يخفون يعني من اخبار رسول الله عَلَيْهُ \* ﴿ وَعُلِمْتُم مَّا لَرْ نَعْلَقُوا أَنتُمْ وَلَا مَابَآؤُكُمْ قُلِ آللَهُ ﴾ أي: انزله الله. قيل: امره بان يجيب عنهم إشعاراً بانَّ الجواب متعيّن لايمكن غيره، وتنبيهاً على انَّهم بهتوا بحيث لايقدرون على الجواب ^ . ﴿ ثُكَّرُدُرُهُمْ فِي خُوضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ . القمي: يعني ما خاضوا فيه من التّكذيب ٩.

ا\_القمّي ١ : ٢٩١، عن النّبيّ ﷺ، ذيل الآية : ٤٢ من سورة التّوبة .

٢ في ﴿ أَلْفِ \* : ﴿ تَذَكَّرُ أَهِ .

٧،٣ر٩\_القمّي ١ :٢١٠.

٤ ـ الكافي ١ : ١٠٣ ، الحديث : ١١ ، عن أبي عبدالله الله ...

هـ ذيل الأية : ٦٧ .

٦ ـ العيّاشي ١ : ٣٦٩، الحديث: ٥٩، عن أبي عبدالله المثيّلا.

٨\_البيضاوي ٢: ١٩٨.

﴿ وَهَلْذَا كِتَنَبُ أَنْزَلْنَهُ مُبَارَكُ ﴾ : كثير النفع والفائدة ﴿ مُصَدِقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ : الكتب التي قبله ﴿ وَلِمُنْذِرَ أُمَّ القُرَىٰ ﴾ يعني مكة ؛ سميت بها لأنه دُحيَت الأرض من تحتها ، فكانها تولّدت منها . ﴿ وَمَنْ حَوْلَما أَ ﴾ : أهل الشرق والغرب ﴿ وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ مِنْ مَوْلَا الشرق والغرب ﴿ وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ مِنْ مَوْلَا الشرق والغرب ﴿ وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ مِنْ مَوْلَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهِ ويحافظ على الطّاعة ؛ ولا يزال الخوف يحمله على النظر والتّدبر حتى يؤمن به ويحافظ على الطّاعة ؛ وتخصيص الصّلاة لأنها عماد الدّين .

﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمْنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كُذِبًا أَوْقَالَ أُوحِى إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ سَتَعمله على سَلْولُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ اللّهُ عُن عَالَ : "نزلت في ابن ابي سَرْح الذي كان عثمان استعمله على مصر، و هو مَن كان رسول الله ﷺ، فإذا أنزِل مصر، و هو مَن كان رسول الله ﷺ على حكيم، فيقول له رسول الله ﷺ : دعها فإن الله عليم حكيم، وكان يقول له رسول الله ﷺ : دعها فإن الله عليم حكيم، وكان يقول للمنافقين : إنّي اقول من نفسي مثل ما يجيء به فما يغير علي معلي " . وفي رواية : "كان أخا عثمان من الرضاعة، وكان له خط حسن . قال : فارتد كافراً وكان من الطلقاء " آ . ﴿ وَلَوْتَرَى إِذَالظَالِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلمُوتِ ﴾ : شدائده، من غَمَرَهُ الماءُ : إذا غشيه ﴿ وَالْمَلَتِ كَةُ بَاسِطُو ٓ الْيَدِيهِ مَ ﴾ قال : "العطش يوم القيامة » أ . ﴿ يَهَا كُنتُم عَنْ مَا يَنْ يَعْمَرُهُ اللّهُ وَنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾ قال : "العطش يوم القيامة » أ . ﴿ يَهَا كُنتُم عَنْ مَا يَنْ يَعْمِنْ مَا يَنْ يَعْمَرُهُ اللّهُ وَنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾ قال : "العطش يوم القيامة » أ . ﴿ يَهَا كُنتُم عَنْ مَا يَنْ يَعْمَنَهُ اللّهُ وَنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾ قال : "العطش يوم القيامة » أ . ﴿ يَهَا كُنتُم عَنْ مَا يَنْ يَعْمَنَهُ مِنْ مَا يَعْمَرُهُ وَلَا اللّهُ وَمَنُونَ بِها .

﴿ وَلَقَدَّجِتْتُمُونَا فُرَدَىٰ ﴾ عن أموالكم و أو لادكم و أوثانكم و لباسكم. وفي رواية:

١- البقرة (٢) : ٢٠٩، ٢٠٠ و ٢٦٠؛ الأنفال (٨) : ١٠؛ التَّوبة (٩) : ٧١؛ لقمان (٣١) : ٢٧.

٢- الكافي ١: ١٠٠، الحديث: ٢٤٢، ، عن احدهما عليهما السلام. و قوله على: ادعها، اي: أتركها كمما نزلت ولا تغيرها فإنه و إن كان قولك: إن الله عليم حكيم، حقّاً ولكن لا يجوز تغيير ما نزل من القرآن.
 ١: ١٠٠، عن أبي عبدالله الله.

٤\_العيَّاشي ١ : ٣٧٠، الحدَّيث: ٦٢، عن أبي جعفر اللَّهِيِّة.

"عُراةً" أ. ﴿ كُمَا خَلَقَنْكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ على الهيئة التي ولدتم عليها ﴿ وَ تَرَكَّتُم مَّا خَوَانَكُمْ ﴾ : ما ملكناكم في الدّنيا فَشُغِلْتُمْ به عن الآخرة ﴿ وَرَأَةَ ظُهُورِكُمْ وَمَانَرَىٰ مَعَكُمْ شُوكُوا أَنَ اللّهُ عَلَى الدّنيا فَشُغِلْتُمْ به عن الآخرة ﴿ وَرَأَةَ ظُهُورِكُمْ وَمَانَرَىٰ مَعَكُمْ شُوكُوا أَ ﴾ : شركاء الله في ربوبيتكم واستحقاق عبادتكم ﴿ لَقَد تَقَطّع بَيْنَكُمْ ﴾ : ما بينكم ؛ وعلى الرّفع : تقطّع وَصْلُكم وتشتّت جمعكم . والبين من الاضداد يستعمل للوصل والفصل ﴿ وَضَلَكَمَ كَمَنَكُم ﴾ : ضاع وبطل ﴿ مَّاكُنتُمُ والبين من الاضداد يستعمل للوصل والفصل ﴿ وَضَلَكَمَ كَمَنَكُم ﴾ : ضاع وبطل ﴿ مَّاكُنتُمْ وَتَشْتُهُمْ اللّهُ فَي معاوية و بني أمية ، وشركاؤهم ائمتهم " لَقَدْ تَقَطّع بَيْنَكُم " يعني المودة » آ .

﴿إِنَّ اللّهَ فَالِقُ الْمُعَيِّ وَالنَّوَى ﴾ بالنبات والشّجر ﴿ يُغْرِجُ الْمَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ ﴾ : ما ينمو من الحيوان والنبات مما لا ينمو ، كالنّطفة والحَبّ ﴿ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ﴾ : ومخرج ذلك من الحيوان والنّبات . ورد : «الحَبّ : طينة المؤمنين ؛ القي الله عليها محبّته ، والنّوى : طينة الكافرين الذين ناوا عن كلّ خير ، والحيّ الذي يخرج من الميّت : هوالمؤمن الذي يخرج طينته من طينة الكافر ، والميّت الذي يخرج من الحيّ هوالكافر الذي يخرج من طينة المؤمن " . ﴿ وَالمُكُمُّ اللّهُ ﴾ الذي يحق له العبادة ﴿ فَأَنَّى ثُوفَكُونَ ﴾ : تُصْرَفُون عنه إلى غيره .

﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ ﴾ : شاقُ عمود الصبح عن ظلمة اللّيل ﴿ وَجَعَلَ ٱلْيَالَ سَكُنُا ﴾ يسكن فيه الخلق، كما قال "لتَسْكُنُوا فيه " ٤ . ﴿ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمْرَ حُسّبَاناً ﴾ على ادوار مختلفة يحسب بها الأوقات ﴿ ذَالِكَ تَقْدِيرُ ۖ ٱلْمَزِيزِ ﴾ الذي قهرهما و سيرهما على الوجه الخاص ﴿ الْعَلِيدِ ﴾ بتدبيرهما.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلنَّجُومَ لِلْهَنَّدُوا بِهَا فِي ظُلْمَنَ بِ ٱلْبَرِّوا ٱلْبَحْرِ ﴾: في ظلمات

١\_الحرائج والجرائح ١ : ٩١، الحديث: ١٥٠، عن النَّبِيُّ ﷺ.

٢\_القمِّي ٢ : ٢ ١ ١، عن أبي عبدالله اللُّبِّلا. وفيه : • وشركاؤهم وأثمَّتهم ٩ .

٣\_الكافي ٢ : ٥، الحديث : ٧، عن ابي عبدالله اللَّبِّيُّة .

٤\_يونس (١٠): ٦٧؛ القصص (٢٨) : ٧٣؛ الخافر (٤٠) : ٦١.

﴿ وَهُوَالَّذِى أَنشَأَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ وهو آدم الله ﴿ فَسُتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ ﴾ . ورد: «المستقر : من استقر الإيمان في قلبه فلا ينزع منه ابدأ ، والمستودع : الذي يستودع الإيمان زماناً ثم يسلبه ، وقد كان الزبير منهم ، ٢ . ﴿ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآيَنَ لِقَوْمِ يَفْقَهُوكَ ﴾ . ذكرهنا "يفقهون " لانه غامض ، و هناك "يعلمون " لانه ظاهر .

﴿ وَهُوَ الّذِى آَنْزُلَ مِن السّمَاءِ مَا الْ فَأَخْرَجْنَابِهِ ، نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَامِنَهُ خَضِرًا ﴾ : نبتا غضا الخضر ﴿ نُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا أُمْرًا كَبُا ﴾ قد ركب بعضه على بعض، وهوالسنبل . ﴿ وَمِن النَّفْلِ مِن طَلْمِهَا قِنْوَانٌ ﴾ : اعذاق ؛ جمع قنو . ﴿ وَانِيَةٌ ﴾ : قريبة من المتناول ﴿ وَجَنَّمْتِينَ أَعْنَابٍ وَالزَّمْتُونَ وَالرَّمَانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَنِيهٍ ﴾ : بعضها متشابه في الهيئة والمقدار واللّون والطّعم، و بعضها غير متشابه ﴿ انظُرُوا إِلَى شَرَوِهِ ﴾ : ثمر كل واحد ﴿ إِذَا أَحْرِج ثَمَرَه ، كيف يكون صغيراً حقيراً لايكاد ينتفع به ﴿ وَيَنْعِفِهُ ﴾ : و إلى حال نضجه ، أو إلى نضيجه ، كيف يكون صغيراً حقيراً لايكاد ينتفع به ﴿ وَيَنْعِفِهُ ﴾ : و إلى حال نضجه ، أو إلى نضيجه ، كيف يعود ضَخْماً ذا نفع و لذة ؛ مصدر يُنَعَت الثَّمَرة أَ : إذا أدركت ، أو جمع يانع . ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَا يَكُومِ يُوْمِنُونَ ﴾ .

﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكاآءَ لَلْمِنَ ﴾ : الملائكة ، جعلوهم انداداً لله فعبدوهم ، وقالوا : إنهم بنات الله ؛ سمّاهم جنّا لاختفائهم . و نحوه : " وَ جَعَلُوا بَيْنَهُ وَ بَيْنَ الجِنّةِ نَسَبًا " " ، أو أُريد بالجنّ : الشّياطين ، لانهم اطاعوهم كما يطاع الله ، أو عبدوا الاوثان بتسويلهم ، أو قالوا : إنّ الله خالق الخير و إبليس خالق الشرّ . ﴿ وَخَلَقَهُمْ ﴾ : و قد خلقهم ، أي : و قد

١\_القمّى ١ : ٢١١.

٢ ـ العيَّاشي ١ : ٣٧١، الحديث: ٦٩، عن ابي جعفر اللَّهُ\$.

٣- الصَّافَات (٣٧) : ١٥٨ .

علموا أنّ الله خالقهم دون الجنّ، وليس من يخلق كمن لايخلق. ﴿ وَخَرَقُوا لَهُ ﴾: واختلقوا لله ﴿ بَنِينَ وَبَنَاتٍ ﴾ فإنّ المشركين قالوا: الملائكة بنات الله، و أهل الكتابين: عُزيرٌ ابن الله والمسيح ابن الله. ﴿ بِغَيْرِعِلَمْ ﴾: من غير أن يعلموا حقيقة ما قالوه، ولكن جهلاً منهم بعظمة الله ﴿ سُبّحَكَنَامُ وَتَعَالَى عَمَا يَصِيغُونَ ﴾: [يقولون] ١.

﴿ بَلِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ قال: «أي: هو مبدعهما و منشؤهما بعلمه ابتداءاً لا من شيء ولا على مثال سبق " . ﴿ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَرْتَكُن لَهُ صَلَحِبَةٌ ﴾ يكون منها الولد ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيَّ وَهُوبِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ فهو غني عن كل شيء.

١- الزيادة من لاب.

٢\_مجمع البيان ٢\_ ٤ : ٣٤٣، عن ابي جعفر اللك.

٣-الخصال: ٦٠٨، ذيل الحديث: ٩، عن أبي جعفر الليَّة. و فيه: •ولا يقول».

٤ و٥- التَّوحيد: ٢٦٢، الباب: ٣٦، ذيل الحديث: ٥، عن امير المؤمنين اللُّكة.

٦- المصدر: ١١٢، الباب: ٨، الحديث: ١٠، عن أبي عبدالله اللله.

٧\_المصدر : ١١٣، الحديث: ١٢، عن أبي جعفر الثَّاني لللَّمْكِ.

٨و٩-الكافي ١ : ١٢٢، ذيل الحديث: ٢، عن ابي الحسن الرَّضا لللَّيِّة.

و آمن به ﴿ فَلِنَفَسِدُ ﴾ أبصر؛ لأنّ نفعَه لها ﴿ وَمَنْ عَمِى ﴾ عن الحقّ و ضلّ ﴿ فَعَلَيْهَا ﴾ وباله ﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم عِلَيْهِ اللهِ ﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم عِلَيْهِ اللهِ عَلَيْكُم عَلَيْهُم عِلَيْهِ عَلَيْكُم عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُم عليها .

﴿ وَكَذَالِكَ نُصَرِفُ ٱلْآيَكَ فِي الْمَالِهِ اللهِ على حال إلى حال المعنى الدّائر في المعاني المتعاقبة ، ﴿ وَلِيَقُولُواْ دَرَسَتَ ﴾ صرفنا ؛ واللآم للعاقبة ؛ والدّرس: القراءة والتّعلّم. القمي: كانت قريش تقول لرسول الله على : إنّ الذي تخبرنا به تتعلّمه من عثلماء اليهود و تدرسه أ . ﴿ وَلِنُكِيّ نَهُ لِعَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ . اللام هنا على اصله ، لانّ التّبيين مقصود التّصريف ؛ والضّمير للآيات بإعتبار المعنى .

﴿ ٱلَّبِعْ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ﴾ بالتّديّن به ﴿ لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ﴾ . اعتراض . ﴿ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ : ولا تحتفل باقوالهم ولا تلتفت إلى آرائهم .

﴿ وَلَوَشَآةَ اللّهُ مَآ أَشَرُكُوا ﴾. قال: «ولو شاءالله أن يجعلهم كلهم مؤمنين معصومين حتى كان لا يعصيه أحد، لما كان يحتاج إلى جنة ولا إلى نار، ولكنه أمرهم ونهاهم وأمتحنهم و أعطاهم ماله عليهم به الحجة من الآلة والاستطاعة ليستحقّوا التواب والعقاب ٤٠٠ . ﴿ وَمَا جَعَلْنَكُ عَلَيْهِم جَفِيظًا ﴾: رقيباً ﴿ وَمَا آنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ﴾ تقوم بأمورهم.

﴿ وَلَا تَسَبُّوا الَّذِينَ عَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ : ولا تذكروا آلهتهم الَّتي يعبدون ، بما فيها من القبايح ﴿ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْوًا ﴾ : على جهالة بالله وبما يجب أن يذكر به .

قال: «كان المؤمنون يسبّون ما يعبد المشركون من دون الله، فكان المشركون يسبّون ما يعبد المؤمنون، فنهى الله المؤمنين عن سبّ آلهتهم لكيلا يسبّ الكفّارُ إله

١\_القمّى ١ : ٢١٢ .

٢- مجمع البيان ٣٤٦: ٣٤٦، في تفسير أهل البيت عليهم السّلام.

المؤمنين، فيكون المؤمنون قد اشركوا بالله من حيث لا يعلمون الله وفي رواية: «ارأيت أحداً يسبّ الله؟ فقيل: لا، وكيف؟ قال: من سبّ وليّ الله فقد سبّ الله الله الحداء الله حيث يسمعونكم فيسبّوا الله عدواً بغير علم ". وفي أخرى: «و إيّاكم و سبّ اعداء الله حيث يسمعونكم فيسبّوا الله عدواً بغير علم ". وكذّ لِكَ رَبِّهِم مِّمْ جِعُهُمْ فَيُلَيِّتُهُم بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ فَي الحير والشرّ والشرّ والمُمْ إلى رَبِّهِم مِّمْ جِعُهُمْ فَي لَيْتَهُم بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ فَي الحير والشرّ والشرّ والمُمْ الله والمُمْ والله والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ الله والله والمُمْ الله والله والمُمْ الله والمُمْ والمُمْ الله والمُمْ والمُمْ والمُمْ والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ والمُمْ الله والمُمْ الله والله والمُمْ الله والمُمْ والمُمْ والله والمُمْ الله والمُمْ والله والمُمْ والمُمْ والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ الله والمُمْ والله والمُمْ الله والمُمْ والمُمْ والمُمْ والمُمْ والمُمْ والمُمْ والمُمْ الله والمُمْ والمُمُمُونُ والمُمْ والمُمُو

﴿ وَنُقَلِبُ أَفِيدَتُهُمْ ﴾ عن الحق فلا يفقهونه. قال: «نُكِس قلوبهم فجعل اعلاها اسفلها فلم تقبل خيراً أبداً» ٩. ﴿ وَأَبْصَكَرَهُمْ ﴾ قال: «فلا يبصرون الهدى» ١٠. ﴿ كُمَالَرُ يُومِنُوا بِهِ عَبِي اللّهِ وَالمَيتُ اق، ١١. ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي اللّهِ وَالمَيتُ اق، ١١. ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي اللّهِ وَالمَيتُ اق، ١١. ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِ مُعَمّهُونَ ﴾ اي: يضلون.

١-القمّي ٢ : ٢ : ٢ ، عن أبي عبدالله الحيّلة. و في جميع النّسخ: ﴿ يَسْبُوا الْكَفَّارِ ۚ وَمَا الْبُتناه من المصدر.

٢- العياشي ١ : ٣٧٤، الحديث: ٨٠، عن ابي عبدالله الليلا.

٣ ـ الكافي ٨: ٧، ذيل الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللكية.

٤ - في (ج): افي الخير والشرّ بعد اختيارهم ودخولهم فيهه.

٥ ـ في اج؟: ٤بكسر الهمزة واضح، ويفتحها،.

الداي: بكسر همزة "انها" و فتحها فالمعنى على الفتح: أنا أعلم أنها إذا جاءت لا يؤمنون بها و أنتم لاتدرون بذالك؛ و على الكسر يكون الكلام قد تُم قبله، والمعنى: و ما يشعركم ما يكون منهم، ثم أخبرهم يعلمه فيهم، فعقال: إنها إذا جاءت لا يؤمنون بها البتة. قراجع: الصافي ١٤٨:٢؛ وجوامع الجامع ١٤٠٣:١.

٧و٨\_ البيضاوي ٢ : ٢٠٣٠؛ ومجمع البيان ٣\_٤ : ٣٤٨\_ ٣٤٨.

٩ و ١ - القمّي ١ : ٢١٣، عن أبي جعفر اللَّيِّلا، مع اختلافٍ في بعض العبارات.

١١ \_القمّى ١ : ٢١٣ .

﴿ وَكَذَلِكَ ﴾ : و كما جعلنا لك عدواً ﴿ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي ﴾ سبقك ﴿ عَدُوا ﴾ . قال : «ما بعث الله نبياً إلا و في أمّته شيطانان يؤذيانه و يضلان الناس بعده ، ٤ . ثمّ ذكر اسماء أعداء أولي العزم اثنتين اثنتين . ﴿ شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِ ﴾ : مردتهما ﴿ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُوراً ﴾ : الاباطيل المموّعة من زخرفه إذا زيّنه . قال : «من لم يجعله الله من اهل صفة الحق ، فأولئك شياطين الإنس والجن » . و في رواية : «الإنس على ثلاثة أجزاء فجزء تحت ظل العرش يوم لا ظل إلا ظله ، و جزء عليهم الحساب والعذاب ، و جزء وجوههم وجوه الآدميّين و قلوبهم قلوب الشياطين ، ﴿ وَلَوْ شَآءَ وَالْعَذَاب ، و جزء وجوههم وجوه الآدميّين و قلوبهم قلوب الشياطين ، ﴿ وَلَوْ شَآءَ وَالْعَذَاب ، و جزء وموههم وجوه الآدميّين و قلوبهم قلوب الشياطين ، ٢ . ﴿ وَلَوْ شَآءَ وَالْعَذَاب ، و مَا يَعْمُونَ وَكُو اللّه مَا يَعْمُ وَمَا يَعْمُونَ ﴾ .

﴿ وَلِنَصَّغَىٰ ﴾ : تميل ﴿ إِلَيْهِ أَفْتِدَهُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَلِيَرْضُوهُ ﴾ لانفسهم ﴿ وَلِيَقْتَرِفُواْ ﴾ : وليكتسبوا ﴿ مَا هُم مُّقْتَرِفُونَ ﴾ من الآثام.

﴿ أَفَغُنَيْرَ اللَّهِ أَتَتَغِي حَكُمًا ﴾ ؟ ! يعني قل لهم: افغيرالله اطلب من يحكم بيني وبينكم، ويفصل المحقّ منّا من المبطل؟ ﴿ وَهُوَ اللَّذِيَّ أَنزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِئْلَ ﴾ : القرآن ﴿ مُفَصَّلاً ﴾ : مبيّناً فيه الحقّ والباطل، بحيث ينفي التخليط والالتباس ﴿ وَالَّذِينَ مَاتَيْنَكُمُ وَالْكِئْلَ ﴾ :

١\_الفرقان (٢٥): ٢١.

٢\_الدّخان (٤٤): ٣٦.

٣- الإسراء (١٧): ٩٢.

٤ ـ القمّى: ٢١٤، عن ابي عبدالله اللبَّة.

٥ ـ الكافي ٨ : ١١ ، ذيل الحديث الطّويل: ١ ، عن أبي عبدالله اللُّكة.

١- الخصال ١: ١٥٤، الحديث: ١٩٢، عن أبي عبدالله الميلا.

التوراة والإنجيل ﴿ يَعْلَمُونَ أَنَّهُمُ مُنَّزِلَ مِن رَبِكَ بِأَخْتِيَ ﴾ لتصديق ما عندهم إيّاه ، و لتصديقه ما عندهم ، مع انّه على للم يمارس كتبهم ولم يخالط علماءهم . ﴿ فَلَا تَكُونَنَ مِن الْمُمْرَدِينَ ﴾ .

﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ ﴾ : ما تكلم به من الحبجة بلغت الغاية اخباره و احكامه ومواعيده ﴿ وَمَدْلَأَ ﴾ في الاخبار والمواعيد ﴿ وَعَدْلَا ﴾ في الاخبار والمواعيد ﴿ وَعَدْلاً ﴾ في الاقضية والاحكام ﴿ لَا مُبَدِّلُ لَا مُبَدِّلُ اللهِ عَلَيْمُ إِلَيْمَانِيمُ ﴾ لما يقولون ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ بما يضمرون .

﴿ وَإِن تُطِعِّ أَكَثَرَ مَن فِ الْأَرْضِ يُضِ أُولَهُ عَن سَبِيلِ أُنلَةٍ ﴾ لان الأكشر في الغالب يتبعون الاهواء ﴿ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمَّ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ : يقولون عن تخمين وتقليد.

﴿ إِنَّ رَبَكَ هُو أَعْلَمُ مَن يَضِ لُعَن سَيِهِ إِنِّ وَهُواَعْلَمُ وَالْمُهْتَدِينَ ﴾ اي: اعلم بالفريقين. ﴿ فَكُلُواْ مِمَّاذُكِرَ اللهُ اللّهِ عَلَيْهِ ﴾. مسبّب عن إنكار اتباع المضلّين الذين يحرّمون الحلال و يحلّون الحرام؛ و ذلك انهم قالوا للمسلمين: اتاكلون ممّا قتلتم انتم ولا تاكلون ممّا قتل ربّكم؟! فقيل: كلوا ممّا ذكر اسم الله على ذبحه خاصة دون ما ذكر عليه اسم غيره، أو مات حتف انفه. ﴿ إِن كُنتُم بِعَايَدَتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ فإن الإيمان بها يقتضي استباحة ما احله الله و اجتناب ما حرّمه.

﴿ وَذَرُوا ظَالِهِ رَأُ لَا تُعِرِ وَبَاطِنَهُ ﴾ : ما يعلن و ما يسر . القمي : الظّاهر من الإثم :

المعاصي، والباطن: الشّرك والشّك في القلب¹. ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِثْمَ سَيُجَزَّوْنَ بِمَا كَانُواْ يَقْتَرِفُونَ ﴾: يعملون.

﴿ وَلَا تَأْكُو المِمَّالُو مُدَّرِ السّمُ اللّهِ عَلَيْهِ ﴾ . ورد: "إنّه سئل عن مجوسي قال: بسم الله و ذَبَعَ . قال: كُلْ . فقيل: مسلم ذَبَعَ ولم يسم . فقال: لا تأكل . ثمّ تلا هذه الآية ، ٢ . وفي رواية: "في ذبيحة النّاصب واليهودي والنّصراني قال: لا تأكل ذبيحته حتى تسمعه يذكر اسم الله عليه ، ثمّ تلا هذه الآية ، ٣ . ﴿ وَإِنَّهُ أَفِسُقُ وَإِنَّ ٱلشّيَطِينَ لَيُوحُونَ ﴾ : ليُوسُوسُون ﴿ إِلَى أَوْلِيَآ يَهِمْ ﴾ من الكفّار ﴿ لِيُجَدِدُ لُوكُمْ ﴾ بقولهم: تأكلون ما قتلتم انتم وجوارحُكم و تَدَعُون ما قتله الله . ﴿ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشْرِكُونَ ﴾ .

﴿ أَوْمَنَ كَانَ مَيْسَتَا فَأَحَيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَلْمُ فُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِكَ مَن مَّلُهُ فِي الظّلَمَةِ وَانقذه من الضّلال، وجعل له حجة يهتدي بنورها، كمن صفته البقاء في الضّلالة لا يفارقها بحال. قال: " مَيْتًا ": لا يعرف شيئًا و " نوراً يمشي به في النّاس ": إماماً يؤتم به "كمن مثله في الظّلمات ": الذي لا يعرف الإمام " في رواية: «كان موته اختلاط طينته مع طينة الكافر، وحياته حين فرق الله بينهما بكلمته " وورد: «إنّ الآية نزلت في عماربن ياسر و أبي جهل " . ﴿ كَذَا لِكَ رُبِّنَ اللّهُ لِلْكَنْفِينَ مَا كَانُوا يُعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْبَيْتِمَ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُواْ فِيهَا ۚ إِي: كما جعلنا في مكة . ﴿ وَمَايَمْكُرُونَ إِلَّا بِأَنْفُسِمِ ۗ لانَ وباله يحيق بهم . ﴿ وَمَايَشْمُهُونَ ﴾ ذلك .

١\_القمّي ١ : ٢١٥ .

٢-التُّهذيب ٩ : ٦٩، الحديث: ٢٩٣، عن ابي جعفر اللُّكِلَّ.

٣- المصدر: ٦٨، الحديث: ٢٨٧، عن أبي جعفر اللله.

٤ ـ الكافي ١ : ١٨٥، الحديث: ١٣، عن أبي جعفر لللكيُّة.

ه المصدر ٢:٥١ الحديث: ٧، عن أبي عبدالله الله.

٦\_مجمع البيان ٣-٤: ٣٥٩، عن أبي جعفر ١٩٤٠.

﴿ وَإِذَا جَآءَ تُهُمْ ءَايَةٌ قَالُوا ﴾ يعني الاكابر: ﴿ لَنَ نَوْمِنَ حَتَى نَوْقَى مِشْلَ مَا أُوتِى رُسُلُ اللّهِ ﴾ . روي: «ان آباجهل قال: زاحَمْنْ ابني عبد مناف في الشرف حتى إذا صرنا كفرسَي رهان، قالوا: منّا نبي يوحى إليه ؛ والله لا نرضى به ولا نتبعه ابدا إلا أن ياتينا وحي كما ياتيه ، فنزلت » ل . ﴿ اللّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُمْ سَيُصِيبُ الّذِينَ أَجْرَمُوا صَعَارُ عِنكَاللّهِ ﴾ : ذل وحقارة بعد كبَرهم ﴿ وَعَذَابُ شَدِيدُ إِمَاكَانُوا يَعَكُمُ وَنَ ﴾ .

اقول: يتخلخل بالخائين المعجمتين اوالجيمين اي: يتحرك.

و ورد: إنّه سئل عن هذه الآية فقال: «من يرد الله أن يهديه بإيمانه في الدّنيا و إلى جنّته و دار كرامته في الآخرة؛ يشرح صدره للتّسليم للّه والثّقة به والسّكون إلى ما وعده

١\_راجع: البيضاوي ٢٠٧:٢.

٢ في الف؟: ﴿ويفسح فيه لامحالة؟.

٣ مجمع البيان ٣-٤ : ٣٦٣، في رواية صحيحة .

٤ معانى الاخبار: ١٤٥، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللك.

٥ ـ في (الف): (ليتخلخل).

٦- الكافي ٢: ٢ ٤٢١، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله الله ..

من ثوابه ، حتى يطمئن إليه ؛ و من يرد أن يضلّه عن جنّته و دار كرامته في الآخرة لكفره به وعصيانه له في الدّنيا ، يجعل صدره ضيّقاً حرجاً ، حتّى يشكّ في كفره و يضطرب من اعتقاده قلبُه ، حتّى يصير كأنّما يصعّد في السّماء» \ .

﴿ كُذَا لِكَ يَجْعَكُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ قال: «الرَّجس: الشك» ٢.

﴿ وَهَنذَا صِرَطُ رَبِّكَ ﴾. قيل: يعني طريق وعادته في التّوفيق والخذلان ". ﴿مُسْتَقِيمَاً ﴾: عادلاً مُطّرداً ﴿قَدْفَصَلْنَا ٱلْآينتِ لِقَوْمِ يَذَكّرُونَ ﴾.

﴿ لَمُتُمْ دَارُالسَّلُمِ ﴾ : لِلَذين تذكّروا و عرفوا الحق، دارُالله، أو دارالسّلامة من كلّ آفة وبلية. القمّي : يعني في الجنّة ؛ والسّلام : الامان والعافية والسرور ، وياتي فيه حدّيث في يونس إن شاءالله ٥. ﴿ عِندَرَبِهِمْ ﴾ : في ضمانه ؛ يوصلهم إليها لا محالة ﴿ وَهُوَ وَلِيَّهُم ﴾ : مولاهم و محبّهم آ . القمّي : أي : أولى بهم ٧ . ﴿ بِمَاكَا لُوْاَيَعْمَلُونَ ﴾ . ﴿ وَهُو وَلِيَّهُم ﴾ : مولاهم و محبّهم آ . القمّي : أي : أولى بهم ٢ . ﴿ وَمَاكُا لُوْاَيَعْمَلُونَ ﴾ . فول يا معشر الشياطين ﴿ قَدِ السّيَكَنَرُنُهُ مِن اللهِ فِي مَا فهو منهم ، وإن لم يكن مِن اللهِ فِي اللهُ في وما فهو منهم ، وإن لم يكن من جنسهم ٨ . ﴿ وَقَالَ أَوْلِيمَ أَوْلِيمَ اللهُ فِي النّسُ بالشّياطين ، حيث دلوهم على الشّهوات من جنسهم ٨ . ﴿ وَقَالَ أَوْلِيمَ أَوْلِيمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ علم وحصلوا مرادهم . ﴿ وَبَلَغَنَا اللّهِ عني القيامة ﴿ قَالَ ﴾ : قال الله لهم : ﴿ النّارُ مَثُونكُمْ ﴾ : مُقامكم وما يقامكم وما يعني القيامة ﴿ قَالَ ﴾ : قال الله لهم : ﴿ النّارُ مَثُونكُمْ ﴾ : مُقامكم

١- التُوحيد: ٢٤٢، الباب: ٣٥، الحديث: ٤؛ ومعاني الاخبار ١٤٥، الحديث: ٢،، عن أبي الحسن الرّضالليِّل، و فيهما: «بإيمانه في الدّنيا إلى جنّته» من دون دوء.

٢- العيَّاشي ١ : ٣٧٧ ، الحديث : ٩٦ ، عن أبي عبدالله اللَّجِّلا .

٣-البيضاوي ٢ : ٢٠٧ .

٤\_القمّي ١ : ٢١٦.

٥\_ذيل الآية: ٢٥.

٦-كذا في جميع النَّسخ، و لعلَّ الأنسب بالسَّياق: •مُواليهم و محبَّهم،.

٧و٨\_القمّي ١ : ٢١٦.

﴿ خَلِدِينَ فِيهَاۤ إِلَّا مَاشَاءَ ٱللَّهُ إِنَّ رَبِّكَ حَكِيمٌ عَلِيتٌ ﴾.

﴿ وَكَذَالِكَ نُولِكِ بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضَا ﴾: نَكِلُ بعضهم إلى بعض ﴿ بِمَاكَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾. قال: «ما انتصرالله من ظالم إلا بظالم، و ذلك قوله عزّوجلّ: "وكذلك نولّى " الآية» أ .

﴿ يَلَمَعْشَرَ أَلِجِينَ وَ ٱلْإِنْسِ ٱلْمَرَاتِكُمُ رُسُلُّ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْ عَثْمٌ وَايَنِي وَيُسَذِرُونَكُمْ لِقَالَة يَوْمِكُمْ هَنَذَا ﴾ ؟ ورد: «سئل: هل بعث الله نبياً إلى الجنّ عقال: نعم، بعث إليهم نبياً يقال له: يوسف، فدعاهم إلى الله عزّوجلّ، فقتلوه ". و ورد: «إنّ الله عزّوجلّ ارسل محمداً يَثَظُ إلى الجنّ والإنس " ". ﴿ قَالُوا شَهِدْنَا عَلَىٰ أَنفُسِنا ﴾ بالجرم والعصيان ﴿ وَعَنَ تَهُمُ الْمَيْوَةُ ٱلدُّنِيَا وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنفُسِمُ أَنفُهُ مَكَانُوا كُونِهِ فَي أَنفُونِهِ ﴾.

﴿ ذَالِكَ ﴾ أي: إرسال الرّسل ﴿ أَن لَمْ يَكُن ﴾: لأن لم يكن ﴿ زَبُّكَ مُهَالِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِرٍ وَأَهْلُهَا غَلِفِلُونَ ﴾: لم ينبّهوا برسول.

﴿إِنَّ مَا تُوعَــُدُونَ لَآتِ وَمَا أَنتُ مِيمُعْجِزِينَ ﴾: بخارجين من ملكه.

﴿ قُلْ يَنَقُومِ أَعْمَالُواْ عَلَى مَكَانَيَكُم ﴾ قيل: على غاية تمكّنكم واستطاعتكم، أو على حالكم الّتي أنتم عليها أ ﴿ إِنِّ عَمَامِلٌ ﴾ على مكانتي ﴿ فَسَوّفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَهُمُ

١- الكافي ٢ : ٣٣٤، الحديث: ١٩، عن ابي جعفر لللله.

٢ ـ عبون أخبار الرَّضا للثُّلُّة ٢ : ٢٤٢، الباب : ٢٤. ذيل الحديث : ١ .

٣- المصدر ١: ٥٦: الباب: ٦، الحديث: ٢١، عن أبي جعفر اللبلا.

٤-البيضاوي ٢٠٩:٢٠٨.

عَنِقِبَةُ ٱلدَّارِّ﴾: أيّنا يكون له العاقبة الحسنى الّتي خلق الله لها هذه الدّار. والتّهديد بصيغة الأمر مبالغة في الوعيد، و تسجيل للمأمور بأنّه لا يأتي منه إلاّ الشّر. ﴿ إِنَّـهُ لَا يُقْلِحُ الظّنلِمُونَ﴾.

﴿ وَكُذَا لِكَ زَقَنَ لِكَيْدِ مِنَ المُشْرِكِينَ فَتَلَ أَوْلَدِهِمْ ﴾ بالْوَا د ؟ خيفة العَيْلة أو العار، أو بالنّحر لآلهتهم ﴿ مُرْكُمْ أَوْهُمْ ﴾ من الشياطين أو السَّدنَة ﴿ لِيُرِّدُوهُمْ ﴾ : ليهلكوهم بالإغواء ﴿ وَلِينَا لِيسُوا عَلَيْهِمْ وَلَوْسَكَ أَوْلَكُمْ وَكُوسَكَ أَوْلَكُمْ وَكُوسَكَ أَوْلَكُمْ مَا كَانُوا عليه ﴿ وَلَوْسَكَ أَوْلَكُمْ مَا فَعَكُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ . وليخلطوا عليهم ما كانوا عليه ﴿ وَلَوْسَكَ آوَاللّهُ مَا فَعَكُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالُواْ هَلَامِهِ ﴾ . إشارة إلى ما جعل لآلهتهم . ﴿ أَنَّمَنَدُّ وَحَرَّثُ عِجْرٌ ﴾ : حرام

١- البيضاوي ٢: ٢٠٩.

٢\_مجمع البيان ٢-٤ : ٣٧٠، عن اثمَّنا عليهم السَّلام.

٣\_وَأَدَ بِنَتُه يِثْدُها: دَفَنَهـا حَيَّةً. القاموس المحيط ١ : ٣٥٥ (وأد).

﴿ لَا يَطْعَمُهُ مَا إِلَّا مَن نَشَاهُ مِزَعَمِهِم ﴾ من غير حجة ﴿ وَأَنْفَكُمْ حُرِّ مَتَ عُلْهُورُهَا ﴾ القمي:
يعني البَحيرة والسّائِبة والوصيلة والحام ١. ﴿ وَأَنْفَكُمُ لَا يَذَكُونَ مَتَ مُلْهُورُهَا ﴾ القمي:
الذّبح والنّحر، و قبل: لا يَحِجُون عليها ولا يُلَبُّون على ظهورها ١. ﴿ أَفْتِرَاهُ عَلَيْهُ ﴾ :
فعلوا ذلك كلّه على جهة الافتراء على الله ﴿ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ .
فعلوا ذلك كلّه على جهة الافتراء على الله ﴿ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ .
﴿ وَقَالُواْ مَا فِي بُعلُونِ هَكَذِهِ ٱلمَا فَعَم عَلَى الله وَالمَا الله الله عَلَى بَحْرِيهِ مَا يَعْلَى الله عَلَى الله عَلَى إلله عَلَى إله المَعْم عَلَيْهِ اللهُ عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ

وصنوه ما في القمي المقرق الانعام المناوا يحرّمون الجنين الذي يخرجونه من بطون الانعام، مَنْ مَنْ فَهُمْ فِيهِ شُرَكَا أَنَّهُ القمي كانوا يحرّمون الجنين الذي يخرجونه من بطون الانعام، على النساء، فإذا كان مَنْ أياكله الرّجال والنساء ". ﴿ مَنْ يَجْزِيهِمْ وَصَفَهُمْ ﴾ : جزاء وصفهم الكذب على الله في التّحريم والتّحليل، من قوله : "تَصِفُ السّنتُكُمُ الْكَذِبَ هاذا حَلالٌ و هاذا حَرامٌ أَنْ . ﴿ إِنّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ .

﴿ وَهُواللَّذِى آنَشَا جَنَّنَتِ مَعْهُوشَنَتِ ﴾ : مرفوعات على ما يحملها ﴿ وَغَيْرُ مَعْهُوشَنَتِ ﴾ : مُلْقَيَات على وجه الارض ﴿ وَالنَّخُلُ وَالزَّرَعَ مُغْلِفًا أَحَكُلُمُ ﴾ : اكل ذلك ، أي : ثمره الذي يؤكل ، في اللون والطعم والحجم والرائحة ﴿ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُنْسَكِبًا ﴾ بعض افرادهما في الطعم واللون والحجم ﴿ وَغَيْرَ مُتَشَكِيمً ﴾ : ولا يتشابه بعضها ﴿ كُلُوا مِن ثَمَرِ وَ إِذَا آَثْمَرَ وَ مَا تُواحَقَّهُ يُوْمَ حَصَادِمِينَ ﴾ . قال : «افتتح الفَمَ بالحاء» . من الحاء » . ولا يتشابه بعضها ﴿ كُلُوا مِن ثَمَرِ وَ إِذَا آَثْمَرَ وَ مَا تُواحَقَّهُ يُوْمَ حَصَادِمِينَ ﴾ . قال : «افتتح الفَمَ بالحاء » .

١\_القمّى ١ : ٢١٧ .

٣-البيضاوي ٢: ٢٠١٠؛ والكشَّاف ٢: ٥٥. و أشار إليه في مجمع البيان ٣- ٤: ٣٧٢.

٣-القمّي ١ : ٢١٨ .

٤\_النّحل (١٦): ١١٦.

٥ قرب الإسناد: ٣٦٨، الحديث: ١٣١٦، عن الرَّضا اللَّهِ.

ورد: «إنه غيرالزكاة، الضّغْثُ امن السّنبل بعد الضّغْث، والكفّ من التّمر بعد الكفّ» . وفي رواية: افي الزّرع حَقّان: حقّ تؤخد به وحقّ تعطيه ؛ أمّا الذي تؤخذ به فالعُشْر و نصف العُشْر، و أمّا الذي تعطيه فقول الله عزّوجل: "وآتواحقه يوم حَصاده" يعني من حَصْدك الشّيء بعد الشّيء ". ﴿ وَلَا تُشْرِقُوا الله عَي التّصدّق. ورد: "من الإسراف في الحصداد والجَداد أن يتصدّق الرّجل بكفيه جميعاً . ﴿ وَإِنكُمُ لا يُحِبُ النّصرفين فعلهم.

﴿ وَمِنَ ٱلْأَنْعَلَمِ حَمُولَةً وَفَرَ شَكَ ﴾: و انشا من الانعام ما تحمل الاثقال، وما يُسْبَحُ من وبَره و صوفه و شعره الفرش. ﴿ كُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ ﴾ منها ﴿ وَلَا تَلَيِعُوا خُطُورَ الشّيطَانِ ﴾ منها ﴿ وَلَا تَلَيِعُوا خُطُورَ الشّيطانِ ﴾ في تحريم شيء منها من عند انفسكم. ﴿ إِنَّهُ لَلَّكُمُ عَدُولًا تَبَينٌ ﴾ .

﴿ فَمَنِيكَ أَزْوَجَ ﴾ . الزّوج : ما معه آخر من جنسه ، وقد يقال لمجموعهما ﴿ وَمَنَ الضّانِ ﴾ الشّنَيْنِ ﴾ : «الاهليّ والوحشيّ الجبّليّ » . كذا ورد في الجسيع ١ . ﴿ وَمِنَ الْمَعْزِ الشّنَيْنِ ﴾ : الاهليّ والجبليّ ﴿ قُلْ مَا لَذَّكَرَيْنِ ﴾ : ذكر الضّان و ذكر المعز ﴿ حَرَّمَ أَمِ الْأَنْفَيَيْنِ ﴾ : ام أنشيبهما ﴿ أَمَّا أَشَتَعَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنفَيَيْنِ ﴾ : او ما حملته إناث الجنسين ؛ ذكراً كان او أنشى ﴿ نَيْتُونِ بِعِلْمٍ ﴾ : بامر معلوم يدلّ على ان الله حرّم شيئاً من ذلك ﴿ إِن كُنتُمُ مَهُ وَيَنْ ﴾ في دعوى التّحريم عليه .

١- الضّغَثُ-بالكسر -: قبضة حشيش مختلطة الرّطب باليابس ، القاموس المحيط ١٠٥١ (ضُغث) .

٢ ـ القمى ١ : ٢١٨، عن أبي عبدالله اللبلا.

٣\_الكافي ٣: ٥٦٤، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللله.

٤\_الجَداد\_بالفتح والكسر\_صرام النّخل و هو قطع ثمرتها. مجمع البحرين ٢٢:٣ (جدد).

٥\_الكَافي ٣: ٥٦٦، الحديث: ٦، عن أبي الحسن الرَّضا اللَّهُ.

٦\_القمّي ٢١٩١١.

﴿ قُل لَا آجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَمًا ﴾ : طعاماً محرَما ﴿ عَلَى طَاعِدِ يَطْعَمُهُ ﴾ . فيه إيذان بنان التحريم إنّما يشبت بنالوحي لا بنالهوى . ﴿ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةٌ أَوْدَمًا مَسْفُوحًا ﴾ : مصبوباً ، كالدّم في العروق ، لا كالكبد والطّحال ، أو المختلط باللّحم لا يمكن تخليصه منه . ﴿ أَوْلَحَمَ خِنْزِيرِ فَإِنّهُ رِجْسُ ﴾ : قَذَرٌ ﴿ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِفَيْرِ أَلَتُهِ بِهِ \* ﴾ . سمّى منا ذبح على اسم الصّنم فسقاً لتوغله أني الفسق . ﴿ فَمَنِ أَضْطُلَ غَيْرَبَاغٍ وَلاَعَادِ سَمّى منا ذبح على اسم الصّنم فسقاً لتوغله أني الفسق . ﴿ فَمَنِ أَضْطُلَ غَيْرَبَاغٍ وَلاَعَادِ فَي الْفَرَدُ رَجِيمٌ ﴾ لا يؤاخذه بناكله . قد سبق تفسير الباغي والعادي في سورة البقرة ٥٠ .

فإن قيل: لِمَ خَصَّ هذه الأربعةَ هنا بذكرالتّحريم مع أنّ غيرها محرّم أيضاً، فإنّه سبحانه ذكر في المائدة " تحريمَ المُنْخَنِقَةِ والمَوْقُوذَةِ والمُتَرَدّيّةِ و غيرها، وقد ورد الأخبار

۱-البُخْتُ-بالضَّمَ-الإبل الخراسانيَّة، الواحدُ بُخْتِيَّ مثل روم و روميَّ، والجمع بَخاتِيَّ. والإبل العراب: خلاف الْبَخاتِيِّ. القاموس المحيط ١ :١٤٨ ؛ وَمجمع البحرين ٢ : ١٩١ (بخت) ؛ ومجمع البَحرين ٢ : ١١٩ (عرب).

٢ ـ القمّى ١ : ٢١٩.

٣ـ البيضاوي ٢ : ٢١١ .

٤ ـ وَغَلَ في الشّيء: دخمل و توارئ، أو يَعُد و ذهب. و أوغَل في البـــلاد والعلــم: ذهب و بالغ و أبعـــد.
 القاموس الحيط ٤: ٦٧ (وغل).

٥ - ذيل الآية : ٧٣ .

٦\_الآية: ٣.

الصحيحة بتحريم كل ذي مخلّب من الطير و كُل ذي ناب من الوحش ، وما لا قشرله من السمك آ إلى غير ذلك . قلنا أما المذكورات في المائدة فكلّها يقع عليه اسم الميتة ، فتكون في حكمها ، فأجمل هاهنا وفصل هناك ؛ و أمّا غيرها فليس بهذه المثابة في الحرمة ، فخص هذه الأربعة بالتّحريم تعظيماً لحرمتها ، و بيّن تحريم ما عداها رسول الله يَنْ الله و ورد : "إنّه مما يعاف عنه تَقَزُّزاً " ، يعني تنزّها . والقمّي : إنّما هذه الآية ردّ على ما أحلّت العرب و حرّمت على أنفسها ، فلا دلالة فيها على عدم تحريم غير ما فيها !

اقول: هذا لا يساعده الاخبارالمعصوميّة؛ كما يظهر لمن تتبّع لها؛ وكذا ما قيل: إنّ هذه السّورة مكّيّة، والمائدة مدنيّة، فيجوز أن يكون غيرُ ما في هذه الآية إنّما حُرِّمَ فيما بعده.

﴿ وَعَلَى اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ فَإِن كُذَّبُوكَ ﴾ فيما تقول ﴿ فَقُل رَّبُّكُمْ ذُورَحْمَةٍ وَسِعَةٍ ﴾ لا يُعَجِّلُ بالعقوبة ﴿ وَلَا

١- الكافي ٦ : ٢٤٥، الحديث: ٢ و٣، عن ابي عبدالله للمبلِّد.

٢\_المصدر: ٢١٩، الاحاديث: ١ و٥ إلى ٩.

٣-أشير إليه في العيّاشي ١ : ٣٨٢، الحديث: ١١٩، عن ابي جعفر اللُّبَّلا.

٤\_القمّى ١ : ٢١٩ .

٥- راجع: مجمع البيان ٣-٤: ٣٧٨.

٦-الثَّرْبُ: شَخَمٌ رقيق يُغَشِّى الْكَرِشَ والإسعاء، والجسمع: ثُرُوب و أثْرُب. القام وس المحيط ٢:١٤ (ثرب).

٧- الكُلَىٰ- بضمّ الكاف والقصر - جمع الكُلْيَة والكُلُوّة و هي من الاحشاء معروفة . مجمع البحرين ٢ : ٣٦٢ ( (كلا).

يُرَدُّ بَأْسُهُ عَنِاً لْقُوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ فلا تغتروا بإمهاله، فإنَّه لا يُرَدَّ إذا جاء وقته.

﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ لَوْشَاءَ ٱللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلاَ مَا اَلَاحَرَّمْنَا مِن ثَقَيَّهُ كَذَالِكَ مَن اللَّهِ مَعْلُوم بصح كَذَب الَّذِينَ مِن قَبْلِهِ مَحَقَّى ذَا قُواُ بَأْسَتَنَا قُلْ هَلْ عِندَكُم مِنْ عِلْمِ ﴾ : من امر معلوم بصح الاحتجاج به على ما زعمتم ﴿ فَتُحْرِجُوهُ لَنَا ﴾ : فنظهروه لنا ﴿ إِن تَنَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِن أَنتُمْ إِلَّا الظّنَّ وَإِن أَنتُمْ إِلَّا الظّنَّ وَإِن أَنتُمْ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا الْظَنْ وَإِنْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ الْحَالِمُ وَالْ الْعَلْقُونَ الْمُؤْمِنُ وَالْمُوالِمُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَ إِلَى اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَا وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَا وَاللَّهُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَعَمْمُ وَالْمُؤْمِنَا وَلَا الْمُؤْمِنِيِهُ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُلُومِ الْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِالِمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُومُ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِا الْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِالِمُ ال

﴿ قُلْ فَلِلَّهِ اللَّهُ مُتَدُّا لَبَيْلِغَةً ﴾. [قال: الحجّة البالغة الّتي تبلغ الجاهل من أهل الكتاب فيعلمها بجهله كما يعلمها العالم بعلمه"] . ﴿ فَلَوْشَاءَ لَهَدَنكُمُ أَجْمَعِينَ ﴾.

﴿ قُلْهَلُمُ شُهَدَآءَكُمُ ﴾: احضروهم ﴿ الَّذِينَ يَشَهَدُونَ أَنَّ اللَّهَ حَرَّمَ هَنَدًا ﴾ يعني: قُدْوَتَهم فيه، استحضرهم ليلزمهم الحجة ﴿ فَإِن شَهِدُواْ فَلَا تَشْهَدُمَعَهُمَ ۗ فَلا تصدّقهم فيه ﴿ وَلَا تَنْبِعَ أَهْوَا ٓهَ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِنَا يَنِينَا وَ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَهُم بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾: يجعلون له عَديلاً.

١- ما بين المعقوفتين من (ج) و (ب. والحديث في البرهان ( : ٥٦٠) الحديث : ٤، عن أبي عبدالله الله الله الله عن العلامة الحلمي في الكشكول.

٢\_في اب، و اجه: االوالدان.

٣\_القمّى ١ : ٢٢٠ .

٤\_الإسواء (١٧): ٣١.

﴿ وَلاَنَقْرَبُواْ مَا لَ الْيَيْسِرِ الْآبِالِقِي عِي اَحْسَنُ ﴾ : إلا بالخصلة التي هي احسن ما يفعل بماله، كحفظه و تشميره ﴿ حَقَّى يَبلُغُ الشُدَّةُ ﴾ : قوته . قال : «انقطاع يُثم اليتيم : الاحتلام وهو اشده، و إن احتلم ولم يؤنس منه رشد و كان سفيها أو ضعيفاً فليمسك عنه وليه ماله \* في رواية : «إذا بلغ أشدة ثلاث عشرة سنة و دخل في الاربع عشرة، وجب عليه ما وجب على المحتلمين، احتلم أو لم يحتلم ؛ كتبت عليه السيّئات و كتبت له الحسنات، وجاز له كلّ شيء إلا أن يكون ضعيفاً أو سفيها ه . ﴿ وَأَوْفُواْ الْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسَطِيّ ﴾ : بالعدل والتسوية ﴿ لَا اللهُ كُلُّ فَنَقَسًا إِلَّا وُسَمَهَا ﴾ : إلا ما يسعها ولا يعسر عليها ؛ اعتراض فيه تنبيه على تعسر الإيفاء، وأن ماوراء الوسع فيه معفو . ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ ﴾ في حكومة ونحوها ﴿ فَأَعْدِلُوا ﴾ فيه ﴿ وَلَوْكَانَ ذَافَرُقَى ﴾ : ولو كان المقول له أو عليه من ذوي ونحوها ﴿ فَأَعْدِلُوا ﴾ فيه ﴿ وَلَوْكَانَ ذَافَرُقَى ﴾ : ولو كان المقول له أو عليه من ذوي قرابتكم . ﴿ وَبِمَهْدِ اللّهِ أَوْفُوا أَ ﴾ يعني ما عهد إليكم من ملازمة العدل و تادية أحكام الشرع . ﴿ وَبِمَهْدِ اللّهِ أَنَّ هُوَا شَيْعُها سبعون الف ملك : "قل تعالوا اتل المحكمات الّتي لم ينسَخُهُنَّ شيءٌ شيعها سبعون الف ملك : "قل تعالوا اتل الآيات ".

١- العيّاشي ١ : ٣٨٣، الحديث: ١٢٤، عن عليّ بن الحسين عليهما السّلام.

٢ ـ مجمع البيان ٣٠٤: ٣٨٢، عن ابي جعفر اللهة. و فيه: ﴿ و مــا بطن هوالمُخَـالَّةِ والمَخَــالَّة ـ من خَـالَّهُ مُخــُـالَّة و خلالاً ـ: المصــادقة. ﴿ القــامـوس المحــيط: ٣١٨:٣ ـ خلَ و لـعل المراد بهــا المصــادقــة بين الاجنبيّن.

٣- القَوَدُ - بالتّحريك -: القصاص. مجمع البحرين ٣: ١٣٢ (قود).

٤ ـ التّهذيب ٩ : ١٨٣ ، الحديث : ٧٣٧، عن أبي عبدالله المؤلِّد .

٥ ـ المصدر، الحديث: ٧٣٩، عن ابي عبدالله اللبُّلا، و فيه: اسفيها و ضعيفاً.

٦ــ العيَّاشي ١ : ٣٨٣، الحديث: ١٢٣، عن ابي جعفر اللجُّلا.

﴿ وَأَنَّ هَذَاصِرَ عِلَى مُسَتَقِيمًا ﴾ . قيل: الإشارة فيه إلى ما ذكر في السّورة ، فإنّه التوحيد والنّبوة والشريعة أ . ﴿ فَأَتَبِعُوهُ وَلَاتَنَبِعُواْ الشّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ \* . عن النّبي يَشِيُّ : "أنا الصراط المستقيم الذي امركم باتباعه ، ثم علي من بعدي ، ثم وللدي من صلبه أثمة يهدون إلى الحق و به يعدلون " . و في رواية : "يعني ولاية علي والاوصياء " فاتبعوه " ، يعني علياً " ولا تتبعوا السبّل " ولاية فلان و فلان ، " فتفرق بكم عن سبيل علي الله المن المنه المنه والمنه والمنه المنه المنه علي المنه ال

﴿ ثُمَّةَ مَاتَيْنَامُوسَى ٱلْكِنْبَ ﴾ "ثمّ للتراخي في الإخبار . ﴿ تَمَامًا ﴾ للكرامة والنّعمة ﴿ عَلَى ٱلَّذِي ٓ أَحْسَنَ ﴾ : أحسن القيام به ﴿ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءُ وَهُدُى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُم بِلِقَاتِهِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ وَهَٰذَا كِنَنْبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ ﴾ : كثيرالنَّفع ﴿ فَأَتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُواْ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ .

﴿ أَن تَقُولُوٓا ﴾ : انزلناه كراهة ان تقولوا : ﴿ إِنَّمَاۤ أَنْزِلَٱلْكِنَابُ عَلَىٰ طَآيِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا﴾ : اليهود والنّصارى ﴿وَإِن كُنَّاعَن دِرَاسَتِهمْ لَغَنفِلِينَ﴾ .

﴿ أَوْتَقُولُواْ لَوَ أَنَا آَنُزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَابُ لَكُنَا ۖ أَهْدَىٰ مِنْهُمْ فَقَدْ جَاءَ كُم بَيِنَةٌ مِن رَبِكُمْ وَهُدًى وَنَهُمْ فَقَدْ جَاءَ كُم بَيِنَةٌ مِن رَبِكُمْ وَهُدًى وَهُدًى وَرَحْمَةً فَمَنَ أَفُولُوا لَوْ صَدْ ﴿ عَنْهَا ﴾ وَهُدًى وَرَحْمَةً فَمَنَ أَفُولُوا لَوْ صَدْ ﴿ عَنْهَا ﴾ وضل واضل. ﴿ سَنَجْزِى ٱلَذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ ءَايَانِنَا سُوّاً الْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يَصْدِفُونَ ﴾ .

﴿ هَلَيَنْظُرُونَ ﴾ قـال: «هل ينتظر المنافــقـون والمـشـركــون» ٥. ﴿ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَتَوِكَنُهُ قـال: «فيعــا ينوهـم» ٦. ﴿ أَوْيَأْتِيَرَبُكَ ﴾ قال: «امر ربّك» ٧. ﴿أَوْيَـأْقِتَ بَعْضُ

١ ـ البيضاوي ٢: ٢١٤.

٧\_ في «الف» و ٣جـ : "يهدون بالحقَّ». وفي «ب٠: "يدعون بالحقُّ» وما أثبتناه من المصدر.

٣\_الاحتجاج ١ : ٧٨\_٧٩ . و فيه : ﴿أَنَا صَرَاطُ الله المستقيمِ ٩ .

٤ ـ العيّاشي ١ : ٣٨٤، الحديث: ١٢٥، عن أبي جعفر الثبّلا.

١٠٥و٧\_الاحتجاج ١ : ٣٧٢، عن أميرالمؤمنين للثبلا.

مَايَنتِ رَبِّكَ ﴾ قال: فهي العذاب في دار الدّنيا، كما عَذَّب الأُم السّالفة والقرون الخالية الم يَوْم يَأْتي بَعْض مَايَنتِ رَبِّك لَايَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنتُهَا لَرَّتَكُنْ عَامَنتُ مِن قَبّلُ أَق كَسَبَتْ فِي إِيمَانها عَيْر مُقَدِّمة إِيمانها، عَير كاسبة في إيمانها خيراً. قال: "من قبل "يعني من قبل أن تجيء هذه الآية، غير كاسبة في إيمانها خيراً. قال: "من قبل "يعني من قبل أن تجيء هذه الآية، وهذه الآية: طلوع الشّمس من مغربها ". وفي رواية: "طلوع الشّمس من المغرب، وخروج الدّجّال والدّخان، والرّجل يكون مصراً ولم يعمل عمل الإيمان، ثم تجيء الآيات فلا ينفعه إيمانه ". أو كسبت في إيمانها خيراً ". قال: "المؤمن العاصي حالت بينه وبين إيمانه كثرة ذنوبه وقلة حسناته، فلم يكسب في إيمانه خيراً "قال: الإقرار بالانبياء والاوصياء يعني في الميشاق، "أو كسبت في إيمانها خيراً قال: الإقرار بالانبياء والاوصياء وأميرالمؤمنين للبيّل خاصة؛ لاينفع إيمانها لانّها سلبت "و في أخسرى: "الآيات: هم الاثمة عليهم السّلام، والآية المنتظرة: القائم اللبّلة، فيومئذ لاينفع نفساً إيمانها ". هم الاثمة عليهم السّلام، والآية المنتظرة: القائم اللبّلة، فيومئذ لاينفع نفساً إيمانها ".

﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْدِينَهُمْ ﴾: بددوه، فآمنوا ببعض و كفروا ببعض وافترقوا فيه ؟ وعلى قراءة: "فُارَقُوا"، كما نسب إلى أمير المؤمنين اللَّيَّة اي: باينوا. ﴿ وَكَانُواْ عِلَى قَرَاءَة : فَوَا يُشَيِّعُ كُلُّ فِرقة إماماً ﴿ لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيَّةُ إِنَّمَا آمَرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يُنْبِئُهُم بِمَا

١-الاحتجاج ١ : ٣٧٢، عن أميرالمؤمنين اللَّجِّة.

٣- التُّوحيد: ٣٦٦ ، الباب: ٣٦، ذيل الحديث: ٥، عن أمير المؤمنين اللُّكِيِّر.

٣٨٤ : ١ ٣٨٤ : ١ ٢٨٠ الحديث : ١٢٨ ، ، عن الصادقين عليهما السلام. و فيه : ٥ خروج الدّابة والدّجال
 والرّجل يكون مُصرآه.

٤ - المصدر: ٣٨٥، الحديث: ١٣٠، عن أحدهما عليهما السَّلام. مع اختلاف يسير.

٥ - الكافي ١ : ١٠٤٢٨ الحديث : ٨١ ، عن أبي عبدالله الليكار .

٦-كمال الدّين: ٣٣٦، الباب: ٣٣، الحديث: ٨، عن ابي عبدالله المي لا.

٧\_مجمع البيان ٣٤٤: ٣٨٨.

كَانُواْيَفُعَلُونَ ﴾. قال: «هم أهل الضّلال و أصحاب الشّبهات والبدع من هذه الأُمّة» ١. والقمّى: فارقوا أمير المؤمنين الطّيّلة و صاروا أحزاباً ٢.

و فبي الحديث المشهور: «ستفترق أمّتي على ثلاث و سبعين فِرْقَةً، كلّها في النّار إلاّ واحدةً، و هي الّتي تتبع وصيّي عليّاً ٣٠.

﴿ مَنجَآءً بِالْمُسَنَةِ فَلَمُ عَشَرُ أَمْثَالِهَا ﴾ فضلاً من الله تعالى. قال: "لمّا نزلت " من جاء بالحسنة فله بالحسنة فله عشر امثالها" » ".

اقول: هذا أقل ما وُعِدَ من الأضعاف، وقد جاء الوعد بسبعين، و بسبعمائة، وبغير حساب. و ورد في هذه الآية: "هي للمسلمين عامّة". قال: "قد قال الله: "يُضّاعِفَهُ لَهُ أَضُعُافاً كثيرةً" ، فالمؤمنون هم الّذين يضاعف الله لهم حسناتهم، لكلّ حسنة، سبعون ضعفاً، فهذا فضل المؤمن، و يزيد الله في حسناته على قدر صحّة إيمانه أضعافاً كثيرة، ويفعل الله بالمؤمنين ما يشاء من الخير» ^.

﴿ وَمَن جَاآةً بِٱلسَّيِئَةِ فَلَا يُجْزَئَ إِلَّا مِثْلَهَ ﴾ عَدْلاً من الله؛ وقد ذكرنا سر ذلك في الصّافي والوافي ٩ . ﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ بنقص الثّواب و زيادة العقاب.

١ - مجمع البيان ٣٨٩:٤-٣ ، عن ابي جعفر اللكلة.

٢\_القمّي ١ : ٢٢٢ .

٣\_الخصال؟: ٥٨٥. من غير تعرّض بالذّيل: •و هي الّتي ......

٤\_القصص (٢٨): ٨٤.

٥ ـ منجمع البينان ٢-١ : ٣٤٩ ذيل الآية : ٢٤٥ من سورة البقرة؛ ومعاني الاخبار : ٣٩٨، الحديث : ٥٤، عن ابي عبدالله لللله .

٦-القمَّى ٢: ١٣١، عن أبي عبدالله المَيْلا.

٧ البقرة (٢): ٢٤٥.

٨\_الكافي ٢: ٢٧، الحديث: ٥، عن أبي جعفر اللبُّلَّة.

٩. راجع: الصَّافي ٢: ٧١٦؛ والوافي ٥: ١٠٢١ باب الهمَّ بالسَّيَّة أو الحسنة.

﴿ قُلْ إِنَّنِي هَكَانِي رَبِي إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِدِينًا ﴾: هداني ديناً ﴿قِيمًا ﴾: قياماً. وصف بالمصدر مبالغةً. ﴿ يَلَمَ إِبَرَهِيمَ حَنِيفاً ﴾. سبق تفسيره ١. ﴿ وَمَاكَانَمِنَ ٱلسُّيرِكِينَ ﴾.

﴿ فَلَمَاكَ صَلَاتِي وَنُسُكِى ﴾ : عبادتي و قرباني ۚ ﴿ وَتَحَيَاىَ وَمَمَاقِ ﴾ : وما انا عليه في حياتي و أموت عليه من الإيمان والطّاعة ﴿ يِنَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَيْمِينَ ﴾ : خالصة له .

لاشربیك ألم الله السرك فیها غیره. ورد فی حدیث ذكر فیه: «إبراهیم الله دینه دینه و لاشربیك ألم الله السرك فیها غیره. ورد فی حدیث ذكر فیه: «إبراهیم الله دینه دینه، و سنتی سنته، و فیضلی فیضله وانا افیضل منه».
 ویذ الک آمرت و آنا آو الشیابی الله و لانه او ل من اجاب فی الذر». كما ورد الله و وید الله این الله و ده الله و داخل الله و داخل و داخل الله و داخ

﴿ قُلْ أَغَيْرَاللَّهِ أَيْفِى رَبًّا ﴾ فأشركه في عبادتي؟! و هو جواب عن دعائهم إلى عبادة الهتهم. ﴿ وَهُو رَبُّ كُلِ شَقَةً ﴾ : والحال أنّ كلّ ما سواه مربوب مثلي لايصلح للرّبوبيّة . ﴿ وَلَا تَكْسِبُ كُلُ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا نِزْرُ وَازِرَةً وِزْدَ أُخْرَىٰ ﴾ : لا تَحْمِلُ نفس آثمة إثْمَ نفس أخرىٰ ، جواب عن قولهم : "إِبِّعُوا سَبِيلَنا وَلْنَحْمِلُ خَطَاياناكُمْ " " . ﴿ ثُمَّ إِلَى اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا نَذَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُؤْمِنَ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ

﴿ وَهُوَالَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَيْهَا ٱلْأَرْضِ ﴾ . قيل: يخلف بعضكم بعضاً ، كلّما مضى قَرْنٌ خَلَفَهُم قَرْنٌ ، أو خلفاء الله في ارضه تتصرّفون فيها " . ﴿ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ

١- لاحظ: البقرة ذيل الآية: ١٣٥، و آل عمران ذيل الآية: ٩٥، والنَّساء ذيل الآية: ١٢٥.

٢-القُربان على وزن فعلان من القُرب كالفرقان من الفرق: ما يقصد به القرب من رحمة الله من اعمال البرّ. «مجمع البحرين ١٤١٠ قرب» و في نسخة «ب» و «ج»: «قُرباتي، جمع القُربَة : ما يتقرّب به إلى الله تعالىٰ.

٣\_العيَّاشي ١ : ١٦٩ ، الحديث : ٣٣، عن ابي جعفر اللَّيِّلاً.

٤ ـ الكافي ٢ : ١٠، الحديث: ١ و ١٢، الحديث: ٣، عن ابي عبدالله اللجَّة.

٥-العنكبوت (٢٩): ١٢.

٦\_البيضاوي ٢ : ٢١٧؛ وروح المعاني ٨ : ٧١.

دَرَجَنتِ ﴾ في الشّرف والغنى والعقل و غير ذلك ﴿ لِيَبَالُوَكُمْ ﴾ : ليختبركم ﴿ فِي مَا الجَاه والمال، كيف تشكرون نعمه ﴿ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْمِقَابِ ﴾ لمن كفر نعمه ﴿ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ لمن قام بشكرها. ورد: «إنّ سورة الانعام نزلت جملة واحدة، شيّعها سبعون ألف ملك، فعظمُوها و بَجَلُوها، فإنّ اسم الله فيها في سبعين موضعاً ال

١- ثواب الاعسال: ١٣٢، ذيل الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللله. و بَجَلُوها أي: و قَرُوها وعَظِمُوها.
 مجمع البحرين ٢:٧١٧ (بجل).

## **سورة الأعراف** [مكّية، وهى مائتان وست ْايات] <sup>١</sup>

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

﴿ الْمَصَى ﴾ . مضى الكلام في تاويله في أول سورة البقرة .

﴿ كِنْبُأْنِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدَدِرِكَ حَرَجٌ مِنَهُ ﴾ : ضيق من تبليغه . قيل : كان النّبي الله يخاف تكذيب قومه ، فكان يضيق صدره في الاداء ولا ينبسط له ، فأمّنه الله سبحانه بهذه الآية . ٢ ﴿ لِلنّنذِرَ بِهِ ، وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ اَتَّبِهُوا مَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن مِن رَبِّكُمْ وَلَاتَنَّبِهُ وَالدِّنَاءُ ﴾ : شياطين الجن والإنس، فيحملوكم على الأهواء والبدع ﴿ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ .

﴿ وَكُمْ مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَا فَجَآهَ هَا بَأْسُنَا بَيَنَتًا ﴾: بائتين، كقوم لوط ﴿ أَوْهُمْ قَآيِلُونَ ﴾: او قائلين نصف النّهار؛ من القيلولة كقوم شعيب، يعني اخذهم في غفلة منهم و أمنٍ و في وَقَتَيْ دَعَة و استراحة.

١\_ما بين المعقوفتين من «ب. ٢ــالكشّاف ٢ : ٨٦. ﴿ فَمَا كَانَ دَعُونِهُمْ ﴾: ما كانوا يدّعونه من دينهم، أو دعائهم و استغاثتهم ﴿ إِذْ جَاتَهُم اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ و بظلمهم فيما كانوا عليه، و تحسّرهم على ما كان منهم.

﴿ فَلْنَسْتَكُنَّ ٱلدّ مِنْ الآنبِياء عن تادية ما حُمّلوا من الرّسالة و إجابتهم الرّسل و فَلْنَسْتَكُنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ فِي يعني الآنبياء عن تادية ما حُمّلوا من الرّسالة . ورد في حديث : "فيقام الرّسل فيسْألُون عن تادية الرّسالات التي حَمّلُوها إلى أُمّمهم، فيخبرون أنّهم قد أدّوا ذلك إلى أمهم، و يُسْأل الأمم في جحدون، كما قال الله : "فلنسالن " الآية ، فيقولون: ما جاءنا من بشير ولا نذير . فيستشهد الرّسول على فيقولون : ما جاءنا من بشير ولا نذير . فيستشهد الرّسول على ويكذب من جحدها من الأمم، فيقول لكل أمّة منهم : "قد جاءكم بشير ونذير ، والله على ويكذب من جحدها من الأمم، فيقول لكل أمّة منهم : "قد جاءكم بشير ونذير ، والله على كلّ شيء قدير " أي : مقتدر على شهادة جوارحكم عليكم ، بتبليغ الرّسل إليكم رسالاتهم ، و لذلك قال الله لنبية : "فكيف إذا جثنا من كلّ أمّة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيداً " ؟ ك فلا يستطيعون ردّ شهادته ؛ خوفاً من أن يختم الله على أقواههم ، وأن يشهد عليهم جوارحهم بما فعلوا " ".

﴿ فَلَنَقُصَّنَ عَلَيْهِم ﴾ : على الرّسل والمُرْسَلِ إليهم ما كان منهم ﴿ بِعِلْمِ ﴾ : عالمين باحوالهم الظّاهرة والباطنة ﴿ وَمَاكُنَّا غَانِينِ ﴾ عنهم و عن افعالهم و عن احوالهم ؛ والغرض من السّؤال : التّوبيخ والتّقرير عليهم، و ازدياد سرور المثابين بالثّناء عليهم، وغمّ المعاقبين بإظهار قبائحهم.

﴿ وَٱلْوَزْنُ يَوْمَهِذِ ٱلْحَقُّ ﴾ أي: وزن الاعمال والتّميُّز ؛ بين راجحها و خفيفها ﴿ فَمَن

اللازه): ۱۹.

٢\_النّساء (٤) : ٤١ .

٣-راجع: الاحتجاج ١: ٣٦٠، عن اميرالمؤمنين اللَّجْد، مع تفاوت يسير.

٤- في البَّ و الجَّ : التَّمييز.

ثَقُلَتَ مَوَازِيثُ مُهُ : حسناته ؛ جمع موزون، أو ما يوزن به حسناته، جمع ميزان. ﴿ فَأَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُغَلِمُونَ ﴾ .

﴿ وَمَنْ خَفَّتُ مَوَازِسُهُ مَا أُولَتِهِ فَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُ مِهَ مِعَ الْحَانُوا بِعَايَلِنَا ا يَظْلِمُونَ ﴾ . ورد: إنّه سُبُلَ عن قول الله عزوجل: "و نضع الموازين القسط ليوم القيامة "قال: «هم الأنبياء والأوصياء» . "و في رواية: «نحن الموازين القسط» ".

اقول: وذلك لأنّ مسيزان كلّ شيء هوالمعسيار الذي به يعرف قدر ذلك الشيء؛ فيميزان النّاس ليوم القيامة: ما يوزن به قدر كلّ إنسان وقيمته على حسب عقيدته وخلقه وعيمله، لتجزى كلّ نفس بما كسبت؛ وليس ذلك إلاّ الأنبياء والأوصياء، إذ بهم وباتباع شرائعهم و اقتفاء آثارهم و ترك ذلك، وبالقرب من سيرتهم والبعد عنها يعرف مقدار النّاس و قدر حسناتهم و سيناتهم؛ فيميزان كلّ أمّة هو نبي تلك الأمّة و وصي نبيها والشريعة الّتي أتى بها؛ فيمن ثقلت حسناته و كشرت، فأولئك هم المفلحون، ومن خفّت و قلّت حسناته، فأولئك الذين خسروا انفسهم، أي: ضبّعوا فطرتهم بسبب ظلمهم عليها، فنأولئك الذين خسروا انفسهم، أي: ضبّعوا فطرتهم بسبب ظلمهم عليها، بتكذيبهم الانبياء والأوصياء. و تمام تحقيق هذا المقام يطلب من رسالتنا الموسومة بميزان القيامة.

﴿ وَلَقَدْمَكَنَّنَكُمْ فِيهَا لِأَرْضِ ﴾ : مكنّاكم هن سُكناها وزرعها والتَصرّف فيها ﴿ وَجَعَلْنَالَكُمْ فِيهَامَعَيِشَ ﴾ تعيشون بها ﴿ قَلِيلًا مَّاتَشْكُرُونَ ﴾ .

﴿ وَلَقَدَ خَلَقَنَكُمُ ثُمُ صَوَّرَنَكُمُ ﴾. قال: «أمّا 'خلقناكم'، فنطفة ثمّ علقة ثمّ مضغة ثمّ عظماً ثمّ لحماً، و أمّا 'صورناكم'، فالعين والأنف والأذنين والفم واليدين

١- معاني الأخبار: ٣١، الحديث: ١، عن ابي عبدالله الليلة.
 ٢- الكلمات المكنونة: ١٥٨، عنهم عليهم السلام.

٣٦٧ 🗆 الأصفي/ج١ 🗆 الآية: ١٢ ـ ١٣

والرِّجْلَين؛ صور هذا و نحوه، ثم جعل الدَّميم والوسيم ' والجسيم والطَّويل والقصير وأشباه هذا» ' .

اقول: الاقتصار على بيان الخلق والتّصوير لبني آدم في الحديث، لا ينافي شمول الآية لآدم، فإنّه خلقه طيناً غير مصوّر ثمّ صوّره، فلاينافي الحديث تمام الآية.

﴿ ثُمَّ قُلْنَا ﴾ اي: بعد خلق آدم و تصويره ﴿ لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُوا لِاَدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ لَدَيْكُن مِّنَ ٱلسَّنَجِدِينَ ﴾.

١- الدّميم: القبيح المنظر، والوسيم: الحسن الوجه، مجمع البحرين ٦: ٦٤ (دهم). الصّحاح ٥: ٢٠٥١ (وسم).

٢\_القمّي ١ : ٢٢٤، عن ابي جعفر اللجّية، و ليس فيه: ﴿الجِسيمِ ٩.

۳\_الحديد (۵۷): ۲۹.

٤ ـ الكافي ١ : ٥٨، الحديث: ١٨، عن أبي عبدالله الله .

٥ المصدر، الحديث: ٢٠، عن أبي عبدالله الله .

٦\_يونس(١٠): ٨٠.

٧ ـ القمّى ٢ : ٢٤٤، عن أبي عبدالله اللكلة.

يَكُونُ لَكَ ﴾: فما يصح لك ﴿أَن تَتَكَبَّمَ فِيهَا﴾ و تعصي، فإنّها مكان الخاشع المطيع؛ وفيه تنبيه على أنّ التّكبّر لايليق بأهل الجنّة. ﴿ فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنْفِرِينَ ﴾ فإنّ من تكبّر وضَعَهُ الله .

﴿ قَالَ أَنظِرُ فِي ٓ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾: أمهلني إلى يوم القيامة، فبلا تُمتُني ولا تُعَجِّلُ عقوبتي.

﴿ قَالَ إِنَّكُ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴾. أجابه الله إلى ما سأله من الإمهال، ولم يجبه إلى ما سأله من غايته، لأن الله تعالى يقول في موضع آخر: "فإنّك من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم" وهوالنّفخة الأولى ويوم البعث، والقيامة هوالنّفخة الثانية. وورد: «بموت إبليس ما بين النّفخة الأولى والثّانية". وفي رواية: «أنظره إلى يوم يبعث فيه قائمنا". وفي إسعافه أوليه، ابتلاء العباد و تعريضهم للثّواب بمخالفته.

﴿ قَالَ فَهِ مَا أَغُويَتُنِي ﴾: فبسبب إغوائك إيّاي، وهو تكليفه إيّاه ما وقع به في الغيّ، ولم يثبت كما ثبتت الملائكة، فإنّه لمّا أمره الله بالسّجود حملته الأنفة على معصيته. ﴿ لَأَفْعُدُنَّ لَمُمْ مِرَطُكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾: لاجتهدن في إغوائهم حتى يَفْسُدوا بسببي كما فسدت بسببهم، بأن اترصد لهم على طريق الإسلام كما يترصد القطاع على الطريق ليقطعة على المارة. ورد: قالصراط هنا: على الحجيد الفيادة، ويا زرارة آ إنّما عمد لك ولاصحابك، فامّا الآخرون فقد فرغ منهم "٧.

۱\_الحجر (۱۵): ۳۷و۲۳۸ و صل (۳۸): ۸۰ و۸۱.

٢- علل الشرايع ٢: ٢٠٢، الباب: ١٤٢، الحديث: ٢ عن أبي عبدالله الكبير.

٣- العيَّاشي ٢: ٢٤٢، الحديث: ١٤، عن أبي عبدالله المَيِّلا.

٤ ـ الإسعاف: الإعانة و قضاء الحاجة. مجمع البحرين ٢٠:٥ (سعف).

٥ العيَّاشي ٢: ٩، الحديث: ٦، عن ابي عبدالله المثيِّد.

٦ لم ترد في (ب) و (ج) كلمة: (يازرارة).

٧- الكافي ٨: ١٤٥، الحديث: ١١٨ عن ابي جعفر الحَبِّث، و فيه: ﴿إِنَّمَا صُمُدَلَكُ،

﴿ مُمَّ لَاَتِينَهُم ﴾ من الجهات الأربع جُمَع ﴿ مِنْ يَيْنِ أَيْدِيهِم ﴾ قال: «معناه أهوًن عليهم امر الآخرة» . ﴿ وَ مِنْ خَلِيْهِم ﴾ قال: «آمرهم بجمع الأموال والبخل بها عن الحقوق لتبقى لورثتهم » . ﴿ وَعَنْ أَيْمَنِهِم ﴾ قال: «أفسدُ عليهم أمرَ دينهم ؛ بتزيين الضَّلالة و تحسين الشبهة » . ﴿ وَعَنْ أَيْمَنِهُم ﴾ قال: «بتحبيب اللذّات إليهم وتغليب الشّهوات على قلوبهم » ك . ﴿ وَلاَ يَجِدُ أَكْثَرَهُم شَنَكِمِن ﴾ : مطيعين. قاله تظنّنا ؛ لقوله سبحانه : " وَ لَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِم إِبْليسُ ظنّه " . ورد: «إنّه استوجب من الله أن اعطاه ما عطاه بركعتين ركعهما في السّماء في اربعة آلاف سنة » آ .

﴿ قَالَ ٱخْرُجٌ مِنْهَا مَذْمُومًا ﴾: مذموماً، من ذَأَمَه: إذا ذمّه. ﴿ مَّلْحُورًا ﴾: مطروداً ﴿ لَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمٌ ﴾. اللاّم فيه لتوطية القسم؛ و جوابه: ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ أي: منك و منهم.

ورد ما معناه إنّه قال: "فكيف و انت العدل الذي لا تجور، فثواب عملي بطل؟ قال: لا ولكن سلني من أمر الدّنيا ما شئت، أعطك. فأول ما سأل البقاء، ثمّ تسلّطه على ولد آدم، ثمّ أن يجريه فيهم مجرى الدّم، ثمّ أن لا يُولَدَ لهم ولد إلا ولد له إثنان، ثمّ أن يراهم ولا يرونه و يتصوّر لهم في كلّ صورة شاء، ثمّ أن يجعل صدورهم أوطاناً له و لذريّته ؛ فاعطاه الله ذلك كلّه، فعند ذلك قال: " فَسِعِزَّتِكَ لا مُعْوِينَّهُمْ أَجْمَعينَ إلا عبادك منهمُ المُخلّصينَ "٧ ثمّ لآتينهم " الآية ٨ . ٩

١\_مجمع البيان ٣-٤: ٤٠٤، عن ابي عبدالله الللَّمة.

٣٠٢و٤\_مجمع البيان٣\_٤: ٤٠٤، عن أبي جعفر اللجُّلا.

٥\_سيأ (٣٤): ٢٠.

٦ \_ القمّى ١ : ٤٢، عن أبي عبدالله المثيّل.

۷\_صْ (۳۸): ۸۲ و ۸۳.

٨ ـ الأعراف (٧): ١٧

٩\_القمِّي ١: ٤٢، عن أبي عبدالله للمُّكِّلِّة.

﴿ وَلَكَادَمُ السَّكُنَّ أَنتَ وَزَقِجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِثْتُمَا وَلا نَقْرَبا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ سبق تفسيرها في سورة البقرة ١.

﴿ فَرَسُوسَ لَمُنَا ٱلشَّيَطُنُ ﴾: اوهمهما النصحية لهما؛ وهي في الاصل: الصوت الخفي ﴿ غَنْهُمَا ﴾: ليظهر لهما ﴿ مَاوُرِي ﴾: غطي ﴿ عَنْهُمَا مِن الصوت الخفي ، ﴿ لِمُبْدِي لَمُمَا ﴾: ليظهر لهما ﴿ مَاوُرِي ﴾: غطي ﴿ عَنْهُمَا مِن سَوْءَ يَهِمَا ﴾: عوراتهما . قبل: وكانا لا يريانها من انفسهما ولا احدهما من الآخر الله وقال مَانَهُ حَمَّارَيُّ حَمَّا عَنْ هَنذِهِ الشَّجَرَة إِلَّا أَن تَكُونًا مَلَكُمِّنِ أَوْتَكُونًا مِن اللهِ لِيهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ال

﴿ وَقَاسَمَهُمَا ﴾: أقسم لهما ﴿ إِنِّ لَكُمَّالَمِنَ ٱلنَّصِحِينَ ﴾. قال: «قال إنّكما إن أكلتما من هذه الشّجرة الّتي نها كما الله عنها، صرتما ملكين و بقيتما في الجنّة أبداً، وإن لم تأكلا منها، أخرجكما من الجنّة؛ و حلف لهما أنّه لهما ناصح، فقبل آدم قوله ٣٠.

﴿ فَدَلَّنَهُمَا ﴾ : فنزلهما إلى الأكل منها . نبّه به على أنّه اهبطهما بذلك من درجة عالية إلى رتبة سافلة ؛ فإنّ التّدلية : إرسال الشّيء من اعلى إلى أسفل . ﴿ بِعُمُورٌ ﴾ : بما غرّهما به من القسم؛ فإنّهما ظنّا أنّ احداً لا يحلف بالله كاذباً .

﴿ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَذَتَ لَمُتُمَا مَتَوَى أَيْمُمَا ﴾ قال: اسقط عنهما ما البسهما الله من لباس الجنّة، و اقبلا يستتران من ورق الجنّة الله ﴿ وَطَفِقًا يَغْضِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ لَبَاسِ الْجَنّة ، و اقبلا يستتران من ورقة فوق ورقة ﴿ وَنَادَنَهُمَا رَبّهُمَا أَلَرُ أَنْهَكُما عَن يَلْكُما لَكُنا عَن يَلْكُما الشّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمّا إِنَّ الشّيَطانَ لَكُما عَدُوقَ فِي ورقة ﴿ وَنَادَنَهُمَا رَبّهُمَا أَلَرُ أَنْهَكُما عَن يَلْكُما الشّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمّا إِنَّ الشّيَطانَ لَكُما عَدُوقَتُهِينَ ﴾ .

﴿ قَالَارَبَّنَا ظَلَمَنَآ أَنفُسَنَا وَإِن لَّرْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾.

١ ـ ذيل الآية: ٣٥.

٢-البيضاوي٣:٦.

٣ و٤ ـ القمَّى ١ : ٤٣ ، عن أبي عبدالله اللَّبِّلا .

﴿ قَالَ أَهْبِطُواْبِعَضُكُرُ لِبَعْضِ عَدُوَّ وَلَكُرُ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّو مَتَنَعُ إِلَى بِينِ ﴾ .سبق تفسيرها مع تمام القصة ١ .

﴿ قَالَ فِيهَا تَعَيَّوْنَ وَفِيهِكَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُغْرَجُونَ ﴾.

﴿ يَبَنِي ءَادَمَ فَدَ أَزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُؤرِى سَوْءَ يَتَكُمْ ﴾ و يغنيكم عن خصف الورق ﴿ وَرِيشًا ﴾ تتجملون به . والريش ما يتجمل به ، ماخوذ من ريش الطّائر ، فإنّه لباسه وزينته . ﴿ وَلِبَاسُ النّقَوَىٰ ﴾ : خشية الله . قال : «فامّا اللّباس : فالنّياب الّتي تلبسون ؛ وأمّا الرّياش : فالمال والمتاع ٢ ؛ و أمّا لباس التّقوىٰ : فالعفاف ؛ إنّ العفيف لا تبدوله عورة وإن كان عارياً من النّياب ، والفاجر بادي العورة وإن كان كاسياً من النّياب ٣ . ﴿ فَالِكَ خَيْرٌ ﴾ قال : «يقول : والعفاف خير ٤٠ . ﴿ فَالِكَ ﴾ أي : إنزال اللّباس ﴿ مِنْ مَاينتِ أَلْهِ ﴾ الدّالة على فضله و رحمته ﴿ لَعَلَهُمْ يَذَكُرُونَ ﴾ فيعرفون نعمته ، او يتّعظون فيتورّعون عن القبائح .

﴿ يَمَا الْخَرَجُ الْوَيْكُمُ الشَّيْطَانُ ﴾ : لا يمتحننكم ، بان يمنعكم دخول الجنّة بإغوائكم ﴿ كَمَا الْخَرَجُ الْوَيْكُمُ مِنَ الْجَنَّةِ يَعْزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيهُمَا سَوْءَ يَهِمَأَ ﴾ . أسند النّزع إليه للتّسبّب . ﴿ إِنَّهُ يُرَكُمُ هُووَقَيِمُهُ يُونِ عَيْنُ لَازَوْنَهُ مَ ﴾ . تعليل للنّهي ، وتأكيد للتّحذير من فتنته ، و "قبيله " : جنوده . ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشّيَطِينَ أَوْلِيَاةً لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ لما بينهم من التّناسب .

١\_ في سورة البقره، ذيل الآية: ٣٦.

٢\_ في اب، و اج،: افالمتاع و المال،

٣و٤\_القمّي ١ : ٢٢٦، عن أبي جعفر اللبِّلاً.

أوشيء من هذه المحارم؟ فقيل: لا؛ ثمّ قال: إنّ هذا في ائمّة الجور، ادَّعُوا انّ الله أمرهم بالايتمام بقوم لم يأمرهم الله بالايتمام بهم؛ فردّ الله ذلك عليهم، فاخبر أنّهم قد قالوا عليه الكذب، وسمّى ذلك منهم فاحشة، ٢.

﴿ قُلُ أَمَرَدَ فِي بِالْقِسْطِ ﴾ : بالعدل والاستقامة ﴿ وَأَقِيمُواْ وَجُوهَكُمْ ﴾ أي : نحو القبلة ، أو توجّهوا إلى عبادته مستقيمين ، غير عادلين إلى غيرها ﴿ عِندَكُلِ مَسْجِدٍ ﴾ : في كلّ وقت سنجود ، أو في كلّ مكان سنجود ، وهوالصّلاة . قال : «هذه في القبلة ٣٠٠ . و في رواية : «مساجد محدثة ، فأمروا أن يقيموا وجوههم شطرالمسجد الخرام ٤٠٠ . و في أخرى : «عند كلّ مسجد ، يعني : الائمة عليهم السّلام ٥٠٠ .

﴿ وَأَدْعُوهُ ﴾ : واعبدوه ﴿ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ أي : الطّاعة ، فإنّ إليه مصيركم . ﴿ كُمَا بَدَأَكُمُ ﴾ : كما انشاكم ابتداءً ﴿ تَعُودُونَ ﴾ بإعادته . قال : «يعني : خلقهم حين خلقهم مؤمناً و كافراً ، و شقياً و سعيداً ؛ و كذلك يعودون يوم القيامة مهتد وضالً " .

﴿ فَرِيقًا هَدَىٰ﴾ بان وفقهم للإيمان ﴿ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّلَالَةُ ﴾ إذ لم يقبلوا الهدىٰ.

قال: «هم القَدَرِيَّة الذين يقولون: لا قدر، ويزعمون انَّهم قادرون على الهُدىٰ والضّلال، و ذلك إليهم، إن شاؤوا اهتدوا و إن شاؤوا ضلّوا؛ و هم مجوس هذه الأُمّة، والضّلال، الله المشيّة والقدرة لله، كما بدأهم يعودون؛ مَنْ حَلَقَهُ شقيّاً يوم خلقه،

۱- في «الف» و الجه و العيّاشي: او شيءه.

٢\_الكافي ١ : ٣٧٣، الحديث: ٩مضمراً؛ والعيّاشي ٢ : ١٢، الحديث: ١٥، عن العبد الصّالح للللِّه.

٣-التُّهذيب ٢: ٤٣، الحديث: ١٣٤، عن أبي عبدالله الْمُثِّلَة، و فيه: ١هذه القبلة، .

٤ ـ المصدر، الحديث: ١٣٧، عن أبي عبدالله لللله.

٥ العيَّاشي ٢ : ١٢ ، الحديث : ١٨ ، عن أبي عبدالله عُلِيَّة .

٦\_القمّي ١ : ٢٢٦، عن ابي جعفر اللجُّلا.

كذلك يعود إليه شقياً، و من خلقه سعيداً يوم خلقه، كذلك يعود إليه سعيداً» . قال رسول الله ﷺ: «الشقي من شقي في بطن أمّه، والسّعيد من سعد في بطن أمّه» . ﴿ إِنَّهُمُ التَّخَذُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِيا مَ مِن دُونِ اللهِ ﴾ قال: «يعني ائمة دون ائمة الحق» . و ﴿ وَيَعْسَبُونَ أَنَّهُم مُهَمّتُدُون ﴾ . و ﴿ وَيَعْسَبُونَ أَنَّهُم مُهمّتُدُون ﴾ .

﴿ يَنِيَنِي اَدَمَ خُذُواْ ذِينَ عَكُم عِندُكُل مَسْجِدٍ ﴾ قال: المحذوا ثيابكم التي تتزيّنون بها للصّلاة في الجمعات والأعيادا! وفي رواية: المن ذلك، التّمشط عند كلّ صلاة! ٥ وفي أخرى: الغسل عند لقاء كلّ إمام! ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ ﴾ مما طاب لكم وَلَاثُنَرِيُواْ ﴾ بالإفراط والإتلاف، وبالتّعدّي إلى الحرام، و بتحريم الحلال وغير ذلك. قيل: لقد جمع الله الطّب في نصف آية ٧.

أقول: و هو ناظر إلى الإفراط في الأكل.

﴿ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسَرِفِينَ ﴾. قال: «من سال النّاس شيئاً، وعنده ما يقوته يومه فهو من المسرفين» ^ .

﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ ذِينَةَ ٱللَّهِ ﴾ من النَّياب و سائر ما يتجمل به ﴿ ٱلَّتِيٓ ٱلْخُرَجَ لِعِبَادِهِ ، ﴾ من الأرض، كالقطن والكتّان والأبريسم والصوف والجواهر ﴿ وَٱلطَّيِبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾

١ ـ القمّي ١ : ٢٢٦، عن أبي جعفر اللئيّة.

٢\_القمّي ١ : ٢٢٧ ،

٣\_عــلل الشرايع ٢: ٦١٠، البــاب: ٣٨٥، ذيل الحـديث: ٨١،عن أبي جعفر الليِّلا، و فــيــه: "يعني: أنِمَّةُ الجورة.

٤ ـ مجمع البيان٣ ـ ٤: ٢١٢، عن أبي جعفر المثلة.

٥ ـ من لا يحضره الفقيم ١ : ٧٥ ، الحديث: ٣١٩ ، عن الرّضا لَفَيَّة ؛ ومجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٤ ١٣ ، عن أبي عبدالله لَفَيِّلاً .

٦\_التّهذيب ٦ : ١١٠، الحديث: ١٩٧، عن أبي عبدالله الخبُّة.

٧\_البيضاوي ٣:٨.

٨ ـ العيّاشي ٢: ١٤، الحديث: ٢٨، عن أبي عبدالله لَكُبُّلا.

المستلذّات من المآكل والمشارب؛ وهو إنكار لتحريم هذه الأشياء. ﴿ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ الْمَنُوا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيا ﴾ قال: «المغصوبين عليها» . ﴿ خَالِصَةً ﴾ لهم ﴿ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ ﴾ قال: «المغصوبين عليها» أ. ﴿خَالِصَةً ﴾ لهم ﴿ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ ﴾ قال: «بلا غصب» في دنياهم و لم يشاركها أهل الدّنيا في آخرتهم، أباحهم الله في الدّنيا ما كفاهم به وأغناهم ؟ ثمّ تلا هذه الآية " . ﴿كَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآينَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَقِي ٱلْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ قال: "يعني: الزّنا المعلن، ونصب الرّابيات الّتي كانت ترفعها الفواجر للفواحش في الجاهليّة، فلا وَمَا بَطَنَ ﴾ قال: "يعني: ما نكح من أزواج الآباء، لأنّ النّاس كانوا قبل أن يبعث النّبي على إذا كان الرّجل له زوجة و مات عنها، تزوّجها ابنه من بعده إذا لم تكن أمّه، فحرّم الله ذلك، فلا أرّجل له زوجة و مات عنها، تزوّجها ابنه من بعده إذا لم تكن أمّه، فحرّم الله ذلك، فلا فوالم والله في موضع آخر: "يَسْأَلُونَكَ عَنِ النّخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِما إِثْمٌ كَبِيرٌ وَ مَنَافِعُ للنّاسِ" فامّا الإثم في كتاب الله فهي الخمر والميسر، و إثمهما كبير، في وَالْبَغْيُ بِغَيْرِ ٱلْحَقِ ﴾ قال: "هي الزّنا سرآً، في الخمر والميسر، و إثمهما كبير، في وَالْبَغْيُ بِغَيْرِ ٱلْحَقِ ﴾ قال: "هي الزّنا سرآً، في النّا سراً، في النّا من يعني من الله علم بل لا تقل كلّ ما الله علم الله وفي رواية: "من أفتى النّاس بغير علم لعنت ملائكة السّماوات تعلم، في الرّبية السّماوات والأرض، " الم

١ و٢ ـ الكافي ١ : ٤٠٩، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله اللَّهُ اللُّكَّةُ.

٣ ـ الامالي (للمفيد): ٢٦٣، المجلس الحادي والثلاثون، ذيل الحديث: ٣، عن ابي جعفر اللله، و فيه: "أباحهم الله من الدّنيا ما كفاهم و به أغناهم".

٤، ٥و٧ ـ الكافي ٦: ٢٠٦، الحديث: ١؛ والعيّاشي ٢: ١٧، الحديث: ٣٨، عن أبي الحسن الكاظم اللَّبَلَّة. ٦ ـ البقرة (٢): ٢١٩.

٨ ـ العبّاشي: ٢٠:٢، الحديث: ٣٨، عن ابي الحسن الكاظم للبُّلا.

٩- من لا يحضره الفقيه ٢: ٣٨١، الحديث: ١٦٢٧، عن أمير المؤمنين تلكل.

١٠-عيون أخبار الرَّضا للنِّين ٢١:٦٦، الباب: ٣١، الحديث: ١٧٣، عن النَّبيُّ للنُّبِّل.

﴿ وَلِكُلِ أُمَّةٍ أَجَلُ ﴾. قال: «هوالذي سُمِّيَ لِملك الموت في ليلة القدر» ! . ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَايسَتَأْخِرُوكَ سَاعَةٌ وَلَايسَنَقْدِمُوكَ ﴾ . قال: «تعد السنين، ثمّ تعد الشهور، ثمّ تعد الشهور، ثمّ تعد النفس، " فإذا جاء أجلهم " ، الآية " .

﴿ يَنَهُ فِي اَدَمَ إِمَّا يَأْتِينَكُمْ ﴾ ضمّت اما الله اإن الشّرطيّة تاكيداً لمعنى الشّرط. ﴿ رُسُلٌ مِّنكُمْ ﴾ : من جنسكم ﴿ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ وَايَنِيِّ فَمَنِ اتَّقَى ﴾ التّكذيب منكم ﴿ وَأَصْلَتَ ﴾ عمله ﴿ فَلاَخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ .

﴿ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِنَا يَنْهَا وَٱسْتَكَبِّرُواْ عَنْهَا أَوْلَتِهِكَ ٱسْحَنْبُ ٱلنَّارِّهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾.

﴿ فَعَنَ أَظْلَا مِمَنِ أَفَتَى عَلَاللّهِ كَذِبًا ﴾ : تَقُوّلَ عليه ما لم يقله ﴿ أَوْلَكُنَ مِتَايَدَةٍ مِنَ الأرزاق او كذّب ما قاله ﴿ أَوْلَكُ لَكَ يَنَا لَهُمْ نَصِيبُهُم مِنَ الْكِنَا اللهُ مَا كتب لهم من الأرزاق والآجال ﴿ حَقّ إِذَا جَلّة تَهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفّونَهُمْ ﴾ . "حتى " غاية لنيلهم نصيبهم والسني فاتهم إيّاه ؛ أي : إلى وقت وفاتهم، وهي التي يُبتّدَء بعدها الكلام. والمراد واستيفائهم إيّاه ؛ أي : إلى وقت وفاتهم، وهي التي يُبتّدَء بعدها الكلام. والمراد بالرّسل هنا : ملك الموت و أعوانه . ﴿ قَالُواْ أَيْنَ مَا كُنْتُدْ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ ﴾ الآلهة التي تعبدونها ﴿ قَالُواْ صَلُّواْ عَنّا ﴾ : غابوا عنا ﴿ وَشَهِدُواْ عَلَىٰ أَنْهُمْ صَكَانُواْ كَنْ أَنْهُمْ مَكَانُواْ كَنْ أَنْهُمْ وَاللّهُ وَشَهِدُواْ عَلَىٰ أَنْهُمْ مَكَانُواْ كَانُونَا مَنْهُ وَاللّهُ وَسُهِدُواْ عَلَىٰ أَنْهُمْ مَكَانُواْ مَنْهُولَا عَنَا ﴾ : غابوا عنا ﴿ وَشَهِدُواْ عَلَىٰ أَنْهُمْ مِنْهُ أَنْهُمْ مَكَانُواْ كَانُونَا مَنْهُ وَاللّهُ مَنْ أَنْهُمْ مَلَا اللّهُ عَلَىٰ اللّه مِنْهُ وَالْمَالَا مَنْهُمْ مَنَا اللّهُ مَنْهُ وَلَا مَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ مَا لَوْلَا اللّهُ اللّهُ وَلَالُواْ مَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا مَنْهُ وَاللّهُ وَلَا مَنْهُ وَلَهُمْ مِنْهُ وَاللّهُ وَلَالُواْ مَنْهُ وَالْوَا مَنْهُ وَالْمُوا عَنَا ﴿ وَشَهُوا عَلَىٰ اللّهُ وَلَالَهُمْ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَالْهُ اللّهُ اللّهُ وَلَالْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ قَالَ اَدْخُلُواْ فِي أَمْمِ فَذَخَلَتْ مِن فَبْلِكُم مِن ٱلْجِنِ وَٱلْإِنْسِ فِ ٱلنَّارِ ﴾ أي: قال الله تعالى لهم يوم القيامة. ﴿ كُلُمَا دَخَلَتْ أُمَّةٌ لَمَنتُ أُخْفَهَ ﴾ التي ضلّت بالاقتداء بها ﴿ حَقَّتَ إِذَا أَدَّار كُواْ فِيهَا جَبِيمًا ﴾ : تداركوا و تلاحقوا في النّار. قال: «برئ بعضهم من بعض، ولعن بعضهم بعضا، يريد بعضهم أن يَحُجَّ-أي: يَغْلِبَ " بعضا رَجاءَ الفَلْج أِ،

١- العيّاشي ١ : ٣٥٤، الحديث: ٦، عن ابي عبدالله الميّلة.

٢ ـ الكافي ٣ : ٢٦٢، الحديث: ٤٤، عن أبي عبدالله اللله اللله، و فيه : «تعدّ الساعات، ثمّ تعدّ النفس».

٣- لم ترد في (ب) و اجا كلمة: الي يغلب.

٤-الْفَلْجُ : الْظَفر و الفوز . مجمع البحرين ٢ : ٣٢٣ (فلج) .

فَيَقُلْتُوا المن عظيم ما نزل بهم، وليس باوان بلوى ولا اختبار ولا قبول معذرة ولات حين نجاة " . ﴿ قَالَتَ أُخُرَنهُم ﴾ منزلة ، وهي الاتباع والسقلة ﴿ لِأُولَنهُم ﴾ منزلة اي : لا جلهم، إذ الخطاب مع الله لا معهم، وهم القادة والروساء. قال : «يعني أئمة الجور" . ﴿ رَبَّناهَتُولَا مُ أَضَالُونا فَعَاتِهِم عَذَا بَاضِعَفًا مِن النَّارِ ﴾ مضاعفاً ؛ لانهم ضلوا واضلوا ﴿ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ ﴾ أمّا القادة فبكفرهم و تضليلهم ؛ و أمّا الأثباع فبكفرهم وتقليدهم ﴿ وَأَمَّا الأَتباع فبكفرهم وتقليدهم ﴿ وَلَنكِن لَانَمَلَمُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالَتَ أُولَىٰهُمْ لِأُخْرَعْهُمْ ﴾ مخاطبين لهم: ﴿فَمَاكَاتَ لَكُرْعَلَيْمَا فَضَلِ ﴾ . عطفوا كلامهم على قول الله سبحانه للاتباع: "لكلّ ضعف" أي: فقد ثبت أن لا فضل لكم علينا، و إنّا و إيّاكم متساوون في الضّلال و استحقاق الضّعْف ﴿ فَذُوقُوا ٱلْمَذَابَ بِمَاكُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ شماتة بهم .

﴿ إِنَّ اللَّيْنَ كُذَّبُواْ بِنَا يَنْنِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا ﴾ اي: عن الإيمان بها ﴿ لَانْفَتَحُ لَمُمْ أَبُورَتُ السَّمَ آهِ ﴾ التَّمَ آهِ ﴾ لادعيتهم و اعمالهم و لنزول البركة عليهم و لصعود ارواحهم، إذا ماتوا. ﴿ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةُ حَقَىٰ يَلِعَ الجُمَلُ فِ سَيِّ الْجِيالِ ﴾ : لا يدخلونها حتى يكونَ ما لا يكونُ أبداً. من وُلُوج الجسمل - الذي لا يلج إلا في باب واسع - في تَقْبِ الإبرة. ﴿ وَكَنَالِكَ نَعْرَى ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ .

﴿ لَمُهُمِّ مِن جَهَنَّمَ مِهَادٌ ﴾: فراش ﴿ وَمِن فَوْقِهِ مَرَغَوَاشِ ﴾: أَغْطِيَةٌ ﴿ وَكَذَالِكَ جَرْبِى ٱلظَّائِلِمِينَ ﴾.

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَسَمِلُواْ ٱلصَّنَالِحَنْتِ لَانْكُلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾: ما يسعه طاقتهم ويسهل عليهم؛ والجملة اعتراض للترغيب. ﴿ أُوْلَتِهِكَ أَصْعَنْبُ ٱلْجُنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾.

١- الإفلات: التَّخلُص من الشيء. مجمع البحرين ٢ : ٢١٣ (فلت).

٢ ـ الكافي ٢ : ٣١، الحديث: ١، عن أبي جعفر اللَّهُ.

٣ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ١٧ ٤، عن أبي عبدالله المثلة .

﴿ وَنَزَعْنَامَافِى صُدُودِهِم مِنْ غِلِ ﴾ على إخوانهم في الدّنيا فَسَلَمَتْ قُلُوبُهم وطَهُرَت من الحِقْد و الحسد و الشَّحْناء ١ ؛ و لم يكن منهم إلاّ التراحم والتّعاطف والتّوادد. ورد: «العداوة تُنْزَع منهم، يعني: من المؤمنين في الجنّة ٢٠.

﴿ تَجْرِف مِن تَعْنِيمُ ٱلْأَنْهَ ثُرُوقاً لُوا ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلّذِي هَدَننا لِهَذَا وَمَا كُنا لِنَهَ لِنَهُ لَوَمَنِينَ لَوْلَا أَنْ هَدَننا أَلَقَهُ ﴾. قال: "إذا كان يوم القيامة، دُعِيَ بالنّبي عَنَى و بامير المؤمنين والاثمة عليهم السّلام فينصبون للنّاس؛ فإذا رأتهم شيعتهم، قالو: "الحمدلله الذي هدانا لهذا". يعني: هدانا الله في ولاية أمير المؤمنين و الاثمة من ولده عليهم السّلام؟".

روي: «ما من أحد إلا و له منزل في الجنّة و منزل في النّار؛ فأمّا الكافر فيرث المؤمن منزله من النّار، و المؤمن يسرث المكافر منزله من الجنّة؛ فـذلـك قوله تعالى "أورثتموها بما كنتم تعملون "".

﴿ وَفَادَىٰ أَصْحَبُ الْجُنَةِ أَصْحَبَ النّسارِ أَن فَدْوَجَدْنَ امَاوَعَدَا رَبُنَاحَقًا فَهَ لَ وَجَدَّمُ مَّاوَعَدَ رَبّ وَفَادَى أَصْحَبُ الْجُنَةِ أَصْحَبُ النّسارِ أَن فَلَا اللّهِ وَاللّهِ مَانة باصحاب النّار و تحسّراً لهم، وإنّما لم يقل: «مَا وَعَدَكُمْ كما قال: «مَا وَعَدَنا »، لأنّ ما ساءهم من الموعود لم يكن باسره مخصوصاً وَعَدُكُمْ بهم، كالبعث و الحساب و نعيم الجنّة لأهلها. ﴿ قَالُواْنَعَمُ فَاَذَاكَ مُؤَذِّنُ المَّا مَحْصُوصاً وَعْدُهُ بهم، كالبعث و الحساب و نعيم الجنّة لأهلها. ﴿ قَالُواْنَعَمُ فَاَذَاكَ مُؤذِّنُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلْمُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

١ ـ الشُّحُنَّاء؛ العداوة والبغضاء. مجمع البحرين ٦: ٢٧١ (شحن).

٢\_القمَّى ١ : ٢٣١، عن أبي جعفر اللَّهِ.

٣\_الكافي ١ : ١٨٤، الحديث: ٣٣، عن أبي عبدالله الليكار.

٤ - البَحِع - بالتّحريك - : الفَرَح . مجمع البحرين ٢ : ٣٤١ (بجع) .

٥ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤: ٤٢٠، عن النّبي ﷺ.

بَيْنَهُمْ أَن لَّعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّائِلِيينَ ﴾ .

﴿ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِآلِقَهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا ﴾ زَيْغاً و ميلاً عما هو عليه ﴿ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ كَنفِرُونَ ﴾ . قال : «المؤذّن أمير المؤمنين الطيَّلة يؤذّن أذاناً يسمع الحلايق» !

﴿ وَبَيْنَهُ مُكَالِهِ أَي : بين الفريقين ، أو بين الجنة و النّار . ﴿ وَ عَلَى ٱلْأَعْرَافِ رَجَالٌ ﴾ . أعراف الحجاب أي : أعاليه : رجال من الموحدين العارفين المعروفين . ﴿ يَمْرِفُونَ كُلًا ﴾ من أهل الجنة و النّار ﴿ بِسِيمَعُمُ ﴾ : بعلامتهم التي أعلمهم الله بها ، لأنّهم من المتوسّمين أهل الفراسة . قال : «الاعراف كُثْبان لا بين الجنة و النّار ، يوقف عليها كلّ نبي و كلّ خليفة نبي مع المذنبين من أهل زمانه ، كما يقف صاحب الجيش مع الضّعفاء من جنده ، و قد سبق المحسنون إلى الجنة المحديث .

و في رواية: «نحن على الاعراف نعرف انصارنا بسيماهم، و نحن الاعراف الذين لأيعْرَفُ الله عزّوجل إلا بسبيل معرفتنا، و نحن الاعراف يوقفنا الله عزّوجل يوم القيامة على الصرّاط». و في لفظ آخر: «نوقف بين الجنّة و النّار، فلا يدخل الجنّة إلا من عَرَفَنا و عَرَفْناه، و لايدخل النّار إلا من أنْكَرَنا و أنْكَرْناه، و في رواية: «إنّهم قوم استوت حسناتهم وسيّئاتهم، فقصرت بهم الاعمال، و إنّهم لكما قال الله، و زيد في أخرى: «فإن أدخلهم النّار فبذنوبهم، وإن أدخلهم الجنّة فبرحمته، ٧.

١-القمّي ١ : ٢٣١ و الكافي ١ : ٤٢٦، عن ابي الحسن الله.

٢-الكُتُبُان جمع كثيب: التَّلُّ من الرَّمل. القاموس المحيط ١٢٦: (كثب).

٣-منجمع البيبان ٣-٤: ٤٢٣؛ و جنوامع الجنامع ٤:٤٣٩\_٤٢٨، عن ابني عبدالله للثير؛ والقمتي ١: ٢٣١ ما يقرب منه.

٤ ـ الكافي١ : ١٨٤ ، الحديث: ١ ، عن أميرالمؤمنين للكيُّة، و فيه : ﴿يُعَرِّفُنَا اللَّهِ بدل: ﴿يوقَفُنَا اللَّهِ .

٥\_بصائر الدّرجات: ٤٩٧، الباب: ١٦، الحديث: ٦، عن أمير المؤمنين الليّلة.

٦- الكافي ٢ : ٨٠٤، الحديث: ١، عن ابي جعفر الليُّلة.

٧ - المصدر: ٣٨١، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الله .

**أقول:** لاتنافي بين الرّوايتين: لأنّ هؤلاء القــوم يكونون مع الرّجــال الّذيـن على الاعراف، و كلاهما أصحاب الاعراف كما دلّ عليه الحديث الأوّل.

﴿ وَإِذَاصُرِفَتُ أَبْصَدُوهُمْ يِلْقَالَةَ أَصَنَى النَّارِقَالُواْ رَبَّنَا لَاجْمَعَلْنَامَعَ ٱلْقَوْرِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ اي: في النَّار . وفي قراءة الصّادق الليِّلا: قالوا: ربّنا عائذاً بك أن لاتجعلنا "٢ .

﴿ وَتَادِى ٓ أَمْنَ بُ ٱلْأَعْرَافِ ﴾ يعني: الائمة عليهم السلام ﴿ رِجَالًا يَعْرِفُونَهُ مَ مِن رؤساء الكفّار ﴿ وَالْوَامَا أَغْنَى عَنكُمْ جَمْعُ حَكُمْ ﴾ في الدّنيا ﴿ وَمَا كُنتُمْ فَي الدّنيا ﴿ وَمَا كُنتُمْ فَي الدّنيا ﴿ وَمَا كُنتُمْ فَيَعُمُونَ ﴾ عن الحقّ.

﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَبُ النَّارِ أَصْحَبَ الْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَآهِ ﴾ اي: صبّوه؛

١ - كذا في جميع النّسخ، و لعل قوله: •قال • زائد؛ أو كان قائله المصنف لا الإمام المعصوم الليّلة كما يظهر
 من الصّافى فراجع.

٢\_مجمع البيان ٣\_٤: ٤٢٤، عن أبي عبدالله اللَّبِّيِّة، و فيه: ﴿أَنْ تَجعلنا﴾.

٣\_ جوامع الجامع ١ : ٤٣٩، عن أبي عبدالله اللجلة.

وذلك لأنّ الجنّة فوق النّار ﴿ أَوْمِتَارَزَقَكُمُ آلَتُهُ ﴾ من الأطعمة و الفواكه ﴿ قَالُوٓ ٓ ۚ إِلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَلَقَدْ حِشْنَهُم بِكِنْ وَضَلْنَهُ عَلَى عِلْمِهُ لَكَى وَدَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ ﴾ : ينتظرون ﴿ إِلَّا تَأْوِيلُمْ ﴾ : ما يؤل إليه امره ؛ من تَبَيَّنِ صدقه بظهور ما نطق به من الوعد و الوعيد . ﴿ يَوْمَ يَـأَتِى تَأْوِيلُهُ ﴾ . القمّي : ذلك في قيام القائم اللَّيِّة ويوم القيامة . ٤ ﴿ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبَلُ ﴾ تركوه ترك النّاسي ﴿ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِأَلْحَقِ ﴾ : قد تبين أنّهم جاؤوا بالحقّ .

﴿ فَهَلَ لَنَا مِن شُفَعَآ فَيَسَّفَعُواْ لَنَا ﴾ اليوم ﴿ أَوْنُرَدُ ﴾ إلى الدّنيا ﴿ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ خَسِرُوۤ النَّفُسَهُم ﴾ بصرف اعمارهم في الكفر ﴿ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كُانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ :

۱-التّوحيد: ١٦٠، الباب:١٦، الحديث:١، عن أبي الحسن الرّضا لللَّيّة. والآية في الحشر (٥٩): ١٩. ٢- في «ب» و «ج» و المصدر: «برسله».

٣- التُّوحيد: ٢٥٩، الباب: ٣٦، ذيل الحديث: ٥، عن امير المؤمنين الللَّهُ.

٤ ـ القمّى ١ : ٢٣٥ .

بطل فلم ينفعهم.

﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ اللهِ عَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِستَّةِ أَيَامِ ﴾. قال: "ولو شاء ان يخلقها في اقل من لمح البصر لخلق، ولكنه جعل الأناة أو المداراة مثالاً لأمنائه، وإيجاباً للحجة على خلقه الله على مراية: "كان قادراً على ان يخلقها في طرفة عين، ولكنه عزوجل خلقها في ستة ايّام، ليظهر على الملائكة ما يخلقه منها شيئاً بعد شيء، فيستدل بحدوث ما يحدث على الله تعالى مرة بعد مرة الله .

﴿ ثُمَّ أَمَّتُوَىٰ عَلَ ٱلْمَرْشِ ﴾ قال: «يعني استوى تدبيره و علا أمره الله و في رواية: «استولى على ما دق و جل الله و في أخرى: «استوى على كل شيء فليس شيء أقرب إليه من شيء أقرب إليه من شيء " و في أخرى: «استوى من كل شيء ، فليس شيء أقرب إليه من شيء " و في أخرى: «استوى في كل شيء فليس شيء أقرب إليه من شيء ، لم يبعد منه بعيد ، ولم يقرب منه قريب الله من شيء ، لم يبعد منه بعيد ، ولم يقرب منه قريب الله من شيء ، لم يبعد منه بعيد ، ولم

اقول: المستفاد من هذه الرّوايات، أنّ المراد بالعرش، مجموع الأشياء، كما ورد في اخبار أخر أيضاً، و من الثّلاث الاخيرة بالفاظها، أنّ المراد بالاستواء، استواء النّسبة، وضمّن الاستواء ما يتعدّى بـ على تارة، كالاستيلاء و الاشراف و نحوهما، لموافقة لفظ القرآن. فيصير المعنى: استوى نسبته إلى كلّ شيء حال كونه مستولياً على الكلّ، واتى بلفظة «منّ» تارة، تحقيقاً لمعنى الاستواء في القرب و البعد، وبلفظة «في» تارة،

١- الأناة - كقّناة -: الرّفق، مجمع البحرين ١ : ٣٦٠ (أنا).

٢ ـ الاحتجاج ١ : ٣٧٩، عن أمير المؤمنين للحِكَّة.

٣\_التّوحيد: ٣٢٠، الباب: ٤٩، الحديث: ٢، عن أبي الحسن الرّضا لللله.

٤ ـ الاحتجاج ١ : ٣٧٣، عن أمير المؤمنين ﷺ -

٥ ـ المصدر ٢: ١٥٧ ، عن أبي الحسن اللك.

٦- الكافي ١ : ١٢٧ ، الحديث: ٦ ، عن أبي عبدالله علم.

٧ ـ التّوحيد: ٣١٥، الباب: ٨٤، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله اللَّهِ .

٨ .. الكافي ١ : ١٢٨ ، الحديث: ٨ ، عن أبي عبدالله الله الله ال

تحقيقاً لمعنى ما يستوي فيه .

ففي الآية دلالة على نفي المكان عنه سبحانه، خلاف ما يفهمه الجمهور منها. وفيها إشارة إلى معينه القيومية، و اتصاله المعنوي بكل شيء على السواء، على الوجه الذي لاينافي احديته و قدس جلاله؛ و إلى إفاضة رحمته العامة على الجميع على نسبة واحدة، و إحاطة علمه بالكل بنحو واحد، وقربه من كل شيء على نهج سواء. واما اختلاف المقربين كالانبياء و الاولياء مع البعدين كالشياطين و الكفار في القرب والبعد، فليس ذلك من قبله سبحانه؛ بل من جهة تفاوت ارواحهم في ذواتها.

﴿ يُغَيِّى ٱلْيَالَ ٱلنَّهَارَ ﴾ : يغطيه به ﴿ يَطَلَبُهُ حَيْدِثَا ﴾ : يُعَقَّبُه سريعاً كالطالب له ، لايفصل بينهما شيء . ﴿ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمْرِوْمَا لَا لَهُ ٱلْفَاتَقُ ﴾ : عالم الأجسام ﴿ وَٱلْأَمْرُ ﴾ : عالم الارواح ﴿ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ : تعالى بالوحدانية في الألوهية و تعظم بالفردانية في الربوبية .

﴿ أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً ﴾ فإنّ الإخفاء اقرب إلى الإخلاص ﴿ إِنَّا لَهُ لَا يُحِبُ الْمُعْتَدِهِنَ ﴾ : المجاوزين ما أمروا به في الدّعا و غيره . ورد: "إنّ النّبي على كان في غزاة ، فاشرف على واد فجعل النّاس يهلّلون و يكبّرون و يرفعون اصواتهم ، فقال على أيّها النّاس اربّعُوا أعلى أنفسكم أما إنّكم لاتدعون اصم و لاغائباً ، إنّكم تدعون سميعاً قريباً ، إنّه معكم ألى وعن الصّادق المليّة في هذه الآية : «الاعتداء من صفة قراء زماننا هذا وعلامتهم ".

﴿ وَلَانُفُسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ بالكفر و المعاصي ﴿ بَعَدَ إِصَّلَتِهَا ﴾ ببعث الانبياء وشرع الاحكام. قال: «إنّ الارض كانت فاسدةً فأصلحها الله عزّوجلّ بنبيّه، فقال: "ولا

١- إربُّعُ على نفسك: أرفق بنفسك و كفٌّ و تمكث. مجمع البحرين ٢٣١:٤ (ربع).

٣\_مجمع البيان٣\_٤: ٢٩٩.

٣- مصباح الشريعة: ٥٨، الباب: ٢٥، في آفة القرآء، عن النّبيّ عليُّه.

تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها " \ . والقمين الصلحها برسول الله على وأميرالمؤمنين الله المراب وأميرالمؤمنين الله المراب وأميرالمؤمنين الله المراب وأدعوه أخوفا من الرد المراب وأميرالمؤمنين الله المراب والمراب والمرب وال

﴿ وَهُو اَلَذِى يُرْسِلُ الرِينَحَ بُشَرًا ﴾ . جمع بَشير . ﴿ بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ أَنَ الصّبا تُثير السَّحاب، و الشّمال تجمعه، و الجنوب تجلبه، و الدّبور تفرقه . ﴿ حَقَّىٰ إِذَاۤ أَقَلَتُ ﴾ : حَمَلَتُ ﴿ سَحَابُا ﴾ : سحائب ﴿ ثِقَالًا ﴾ بالماء ﴿ سُقْنَهُ لِبَلَهِ مَنَى الْمُونَ إِذَآ أَقَلَتُ ﴾ : حَمَلَتُ ﴿ سَحَابُ ﴾ : سحائب ﴿ ثِقَالًا ﴾ بالماء ﴿ سُقْنَهُ لِبَلَهِ مَنِ الْحَيانُه ﴿ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمَآ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلُو النَّمَرُ ثَنِ كَذَلِك مُخْرَجُ الْمَوْنَ ﴾ مَن الاجداث " احياءً . ﴿ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ فتعلمون أنّ من قسد على ذلك قدر على هذا.

﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ : الأرض الكريمة التُّربَة ﴿ يَغَنُّجُ نَبَا تُنُوبِ إِذِنِ رَبِّهِ أَ ﴾ بامره و تيسيره . عبر به من كشرة النبات و حسنه و غزارة نفعه ، بقرينة المقابلة . ﴿ وَٱلَّذِى خَبُثَ ﴾ كالحَرَّةِ وَالسَّبَخَةِ ٥ ﴿ لَا يَغْرُجُ ﴾ نباته ﴿ إِلَّا فَكِدًا ﴾ : قليلاً عديم النفع ﴿ كَذَالِكَ نُصَرِفُ ٱلْآينَتِ ﴾ : والسَّبَخَةِ ٥ ﴿ لَا يَغْرُبُ ﴾ نباته ﴿ إِلَّا فَكِدًا إِنهُ ، فيتفكّرون فيها ويعتبرون بها .

قيل: الآية مَثَلٌ لمن تدبّر الآيات و انتفع بها، و لمن لم يرفع إليها رأساً و لم يتأثّر بها. ٦ و القمّي: مثل للاثمّة عليهم السّلام يخرج علمهم بإذن ربّهم، و لاعدائهم لايخرج

١\_الكافي ٨ : ٥٨، الحديث: ٢٠، عن أبي جعفر للجلة.

٢\_القمّي ١ : ٢٣٦ .

٣-الاجداث جمع جَدَث ـ بالنّحريك ـ: القبر . القاموس المحيط ١٦٩:١ (جدث).

٤\_الحَرَّة: ارض ذات حجارة نَخرة سُود. القاموس المحيط ٢:٧ (حر).

٥\_الـنَّبُخَةُ\_محرَّكة ومسكِّنة\_: أرضَ ذات نزٍّ ومِلْح. القاموس المحيط ٢ : ٢٧٠ (سبخ).

٦ــالبيضاوي ٣: ١٣ ـ ١٤ .

علمهم إلا كدراً فاسداً ١.

﴿ لَقَدَّأَرْسَلْنَانُومًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ـ فَقَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُواْ اللَّهَ ﴾ وحده ﴿ مَالَكُم مِنْ إِلَنهِ غَيْرُهُۥ ۗ إِنِيَ أَخَافُ عَلَيْتُكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ إن لم تؤمنوا.

﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُمِن قَوْمِهِ ﴾ أي: الأشراف ﴿ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي ضَمَلَالِ مُّبِينٍ ﴾.

﴿ قَالَ يَنْقُومِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ وَلَنِكِنِي رَسُولٌ مِن زَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ .

﴿ أَبُلِغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنصَهُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَانَعْلَمُونَ ﴾.

﴿ أُوعَجِبْتُمْ ﴾. إنكار؛ وذلك أنّهم تعجّبوا من إرسال البشر ﴿ أَن جَاءَكُمُ ذِكْرُيْنَ رَبِّكُمُ ﴾: موعظة منه ﴿عَلَىٰ رَجُلِ مِن حَمْمٌ ﴾: على لسانه ﴿ لِسُنذِرَكُمْ وَلِلَنَّقُواْ وَلَعَلَّحِمُمُ وَمُعُونَ ﴾.

﴿ فَكَذَّبُوهُ فَأَنْجَيْنَكُ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ﴾ و هم من آمن به ﴿ فِى ٱلْفُلْكِ وَأَغْرَقَنَا ٱلَّذِينَ صَكَذَّبُواْ يِثَايَئِنِنَا ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْقَوْمًا عَمِينَ ﴾ : عَمِي القلوب غَيْرَ متبصرين، و اصله عميين، و ياتي تمام القصة في سورة هود إن شاء الله ٢.

﴿ وَإِلَىٰ عَادِ أَخَامُ هُودًا ﴾ . هم قبيلة من العرب سُمّوا باسم ابيهم الاكبر "، و يعنى بالاخ : الواحد منهم ، كقولهم : «يا اخا العرب للواحد منهم . ﴿ قَالَ يَنقُومِ أَعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُرْ مِنْ إِلَاهِ غَيْرُهُ وَ أَلَا نَنْقُونَ ﴾ عذاب الله .

﴿ قَالَ ٱلْمَلَا ۚ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ عِ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي سَفَاهَةٍ ﴾ إذ فارقت دين قومك ﴿ وَإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ ٱلْكَنْذِبِينَ ﴾ .

- ﴿ قَالَ يَنْقَوْمِ لَيْسَ بِي سَفَاهَـ أَنَّ وَلَنَكِكِتِي رَسُولٌ مِّن زَّبِّ ٱلْعَنكِمِينَ ﴾.
- ﴿ أَبَلِّغُكُمْ رِسَالَنتِ رَبِّي وَأَنَا لَكُو نَاصِحٌ ﴾ فيما ادعوكم إليه ﴿ أَمِينٌ ﴾ : مامون في

١-القمِّي ١ : ٢٣٦، و فيه: ﴿ إِلَّا كَذَبَّا فَاسِداً ۗ ٩.

٢ ـ الآيات: ٢٥ إلى ٩٤.

٣\_و هو «هودُ بن شالَخَ بن أرْفَخُشَذَ بن سام بن نوح». راجع: جوامع الجامع ١: ٤٤٥.

تادية الرّسالة لا أكّذبُ و لا أُغَيّرُ.

وَأُوعَ مِنْدُ أَن جَآءَكُمْ فِحَرُّمِن دَّيَكُمْ عَلَى رَجُلِ مِنكُمْ لِمُنذِدَكُمْ . في إجابة الأنبياء عليهم السلام الكفرة عن كلماتهم الحمقاء بما أجابوا، و الإعراض عن مقابلتهم بمثلها، عليهم السلام الكفرة عن كلماتهم أخسة الحمقاء بما أجابوا، و الإعراض عن مقابلتهم بمثلها، مع علمهم بأنهم أضل الخلق و أسفههم أدب حسن؛ وحكاية الله ذلك تعليم لعباده كيف يخاطبون السفهاء و يدارونهم.

﴿ وَاذْ حَكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفًا أَهُ مِنْ بَعَدِ قُومِ ثُوجٍ ﴾ اي: خلفتموهم في الأرض بعد هلاكهم بالعصيان ﴿ وَزَادَكُمْ فِي الْحَلِقِ بَصَعَطَةً ﴾: قامة وقوة . ورد: «كانوا كالنخل الطُّوال، وكان الرّجل منهم ينحو الجبل بيده فيهدم منه قطعة » ٢ . ﴿ فَأَذْ حُرُوا الطُّوال ، وكان الرّجل منهم ينحو الجبل بيده فيهدم منه قطعة » ٢ . ﴿ فَأَذْ حُرُوا مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله على خلقه ولايتنا » ٢ . ﴿ لَعَلَّمُ ثَلُومُونَ ﴾ . فَلَوْ حُونَ ﴾ .

﴿ قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِن رَّيْكُمْ رِجْشُ ﴾ : عذاب؛ من الارتجاس، وهو الاضطراب ﴿ وَعَضَبُ ﴾ : إرادة انتقام.

١\_ينحو الجبل: يقصده. القاموسالمحيط ٤: ٣٩٦ (نحو).

٢\_مجمع البيان ٣-٤: ٤٣٧ عن ابي جعفرالطبيُّة، و فيه: قبيديه.

٣\_الكافي ١ : ٢١٧، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله الحِيِّلا.

٤\_الآية: ٦٥ من نفس السُّورة.

٥\_العنكبوت(٢٩): ٤٢.

العذاب ﴿ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُسْتَظِرِينَ ﴾.

﴿ فَأَنْجَيْنَنَهُ وَالَّذِينَ مَعَكُم فِي الدّين ﴿ بِرَحْمَةِ مِنَّا وَقَطَعْنَا دَابِرَ الَّذِينَ كَذَبُواْ إِعَايَا لِنَا أَوْمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ : استاصلناهم ؛ و كان ذلك بأن أنشأ الله سبحانه سحابة سوداء زعموا أنّها مطرهم ، فجاءتهم منها ريح عقيم فأهلكتهم ، كما يأتي في مواضع أخر .

﴿ وَإِلَىٰ تَسُمُودَ أَخَاهُمْ صَدَلِحًا ﴾ . هم قبيلة أخرى من العرب سُمُوا باسم جدَهما . ورد: «هي قرية واحدة لا تكمل اربعين بيتاً على ساحل البحر؛ صغيرة» . ﴿ وَقَالَ يَنقُومِ الْعَبُدُواْ اللّهُ مَالَكُومِنْ إِلَكِهِ غَيْرُو فَلَا جَاءَ تَكُرْبَيِّنَةٌ مِن رَّتِكُم ﴾ : معجزة ظاهرة الدّلالة على صحة نبوتي ﴿ هَلَا هِ مَنَاقَةُ ٱللّهِ لَكُمْ مَا يَتُهُ ﴾ . اضافها إلى الله ، لانها خلقت بلا واسطة ، ولذلك كانت آية . ﴿ فَذَرُوهَا تَأْحَلُ فِي أَرْضِ ٱللّهِ وَلاتَمَسُّوهَا لِمُنوعِ فَيَا أَخُذَ صَحَمْ عَذَابُ ولذلك كانت آية . ﴿ فَذَرُوهَا تَأْحَلُ فِي أَرْضِ ٱللّهِ وَلاتَمَسُّوهَا لِمُنوعِ فَيَا أَخُدُ صَحَمْ عَذَابُ .

﴿ وَأَذْ كُرُوٓ أَإِذْ بَعَلَكُرُ عُلَفَا ءَ مِنْ بَعَدِ عَادِو بَوَا كُمْ فِي ٱلْأَرْضِ تَقَفِذُونَ مِن سُهُولِهَا فَصُولُوَ لَنْحِنُونَ الْحِبَالَ بُيُوتًا ﴾ . روي: «انهم لطول اعمارهم كانوا يحتاجون إلى الله الميتون على الميتون الميتاء المارهم» أن ينحتوا في الجبال بيوتا ، لأن السقوف و الابنية كانت تبلى قبل فناء اعمارهم» أن ينحتوا في الجبال بيوتا ، لأن السقوف و الابنية كانت تبلى قبل فناء اعمارهم ، " ، وفاذ كروًا مَا لاَهُ الله ولائم مُنْ المُرْضِ مُنْسِدِينَ ﴾ أي: ولا تبالغوا في الفساد .

﴿ قَالَ ٱلْمَلَا ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَبُرُواْ مِن قَوْمِهِ ، ﴾ : أَنفُوا من اتباعه ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ ﴾ : للذين استَذلُوهم ﴿ لِمَنْ مَامَنَ مِنْهُمْ ٱنْصَلَمُونَ أَتَ مَسُلِعًا مُرْمَلُ مِن زَيِّدٍ . قالوه استهزاءً ﴿ قَالُواْ إِنَّا بِمَكَ ٱرْمِيلَ بِهِ مُوْمِنُونَ ﴾ .

﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَكِّبُرُوٓ أَإِنَّا بِٱلَّذِى ءَامَنتُم بِهِ . كَنْفِرُونَ ﴾ .

﴿ فَعَقَرُوا ٱلنَّاقَةَ ﴾ . أسند العقر إلى جميعهم و إن لم يعقرها إلا بعضهم، لأنَّه كان

١-و هو «ثَمُودُ بن عابر بن إرَم بن سام بن نوح». انظر : جوامع الجامع ١: ٤٤٧. ٢-كمال الدّين: ٢٢٠، الباب: ٢٢، ذيل الحديث: ٢، عن أبي جعفر الليّلة. ٣-مجمع البيان ٣-٤: ٤٤٠. برضاهم. ﴿وَعَتُواْ ﴾: تولوا عاتين ﴿عَنْ أَمْرِ دَيِهِمَ ﴾ على لسان صالح: "فذروها تاكل في أرض الله ". ﴿وَقَالُواْ يَنْصَرَ لِحُ أَتَّ يِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنْتَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾.

﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الرَّجْفَةُ ﴾ : الزّلزلة ؛ و في سورة هود : "و أَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ " ا و في الحِجْر : " فَأَخَذَتُهُمُ الصَّيْحَةَ " ا و لعلها كانت من مباديها . القمّي : فبعث الله عليهم صيحة و زلزلة فهلكوا " . ﴿ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَنشِمِينَ ﴾ : خامدين ميّتين لايتحركون ؟ يقال : النّاس جُثَمٌ ، أي : فُعودُ لا حَراك بهم ، وأصل الجُثُوم : اللّزوم في المكان .

﴿ فَتُولَىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَنَقَوْمِ لَقَدَّ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّ وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَنَكِن لَا يَجُبُونَ النَّصِيعِينَ ﴾ . قاله متحسراً على ما فاته من إيمانهم، متحزّناً لهم بعد ما أَبْصَرَهم مَوْتىٰ صَرْعىٰ.

ورد: "إنّه بُعث إلى قومه و هو ابن ست عشرة سنة ، فلبث فيهم حتى بلغ عشرين ومائة سنة لايجيبونه إلى خير ، و كان لهم سبعون صنماً يعبدونها من دون الله . فقال لهم: إن شئتم فاسالوني حتى اسأل إلهي فيجيبكم فيما سالتموني السّاعة ، وإن شئتم سالت آلهتكم ، فإن اجابتني بالذي اسالها خرجت عنكم ؛ فقد سثمتكم وسئمتموني أ . فقالوا: قد انصفت . فدعا م كلها باسمائها فلم يجبه منها شيء ؛ فنحوا بسطهم وفرشهم و ثيابهم ، و تمرّغوا على التراب " ، و طرحوا التراب على رؤوسهم ، وقالوا لاصنامهم : لئن لم تجيبى صالحاً اليوم لنفتضحن " ، ثم دعوه فقالوا: يا صالح أدعها ، فدعاها ، فلم

المالأية: ٦.

٢\_الآية: ٧٣ و ٨٤.

٣\_القمَي ١ : ٣٣٢.

٤\_اي: ملكتكم وملكتموني.

٥\_ في أب؛ و أج؛: اللاعاما؛.

٦\_ تَمَرُّغُ فَي التّرابِ: تَقَلُّب. القاموس المحيط ٣: ١١٦ (مَرْغ).

٧\_ في المصدر: التفضحنَّا.

تجبه. قال: فاسالوني حتى ادعو إلهى يُجبكم السّاعة، فقالوا: أدع لنا ربّك يخرج لنا من هذا الجبل السّاعة ناقة حمراء شقراء وبُراء عُشراء بين جنبيها ميل . فقال لهم: لقد سالتموني شيئاً يعظم علي ويهون على ربّي تعالى، فَسال الله ذلك، فانصدع الجبل صدعاً لا كادت تطير منه عقولهم لمّا سمعوا ذلك، ثم اضطرب ذلك الجبل اضطرابا شديداً كالمرأة إذا اخلها المخاض، ثم لم يفجاهم " إلا راسها قد طلع عليهم من ذلك الصدع، فما استمت رفبتها حتى اجترت أ، ثم خرج ساير جسدها ثم استوت فائمة على الأرض فلمّا رأوا ذلك قالوا: يا صالح ما اسرع ما اجابك ربك، أدع لنا يخرج لنا فصيلها أو فسال الله ذلك، فرمت به، فدب أحولها. فقال لهم: يا قوم أبقي شيء؟ قالوا: لا، انطلق بنا إلى قومنا نخبرهم بما راينا و يؤمنون بك. قوم أبقي شيء؟ قالوا: لا، انطلق بنا إلى قومنا نخبرهم بما راينا و يؤمنون بك. قال : فرجعوا؛ فلم يبلغ السبّعون إليهم حتى ارتد منهم اربعة و ستون رجلاً، وقال ا: سخرٌ و كذبٌ و سخرٌ، فانصرفوا على ذلك، ثم ارتاب من الستّة واحد، فكان فيمن عقرها».

و ورد: "إنّ الله أوحى إلى صالح: قل لهم: إنّ الله قـد جعل لهـذه النّاقـة من الماء شِرْبَ^ يوم و لكم شِرْبَ يـوم، فكانت النّاقـة إذا كـان يوم شِرْبِهـا شَرِبَتْ ذلك الـيـوم الماء

۱ - شَقَرًاء أي: شديد المحمرة، وَيُراء أي: كثيرالوبر، عُشراءاي: أتى على حملها عشرة أشهرٍ. و قوله: «بين جنبيها ميل؛ أي: يكون عرضها قدر ميلٍ. «انظر: مرآة العقول٢٦: ٧٨.

٢- أي: انشقَ الجبل شقاً.

٣-أي: لم يظهر لهم فجأة شيء إلأراسها.

٤ ـ الاجترار هو ما يفعله بعض الدّوابّ من إخراجها ما في بطنها مضغةً و ابتلاعه ثانياً .

٥- فَصِيلُ النَّاقَةُ : ولدها إذا فُصلَ عن أمَّه . القاموس المحيط ٤ : ٣٠ (فصل) .

٦ـ دَبُّ يَدبُّ دَبًّا: مشى على هَيثته. القاموس المحيط ٢:٦٧ (دبُّ).

٧-الكافيَ ٨: ١٨٥ ـ ١٨٦، الحديث: ٢١٣، عن ابي جعفر الله، عن رسول الله ﷺ، مع الاختصار.

٨ - الشُّرْبُ - بالكسر - الحظِّ والنَّصيب من الماء. مجمع البحرين ٢ : ٨٧ (شرب).

فيحلبونها، فلا يبقى صغير و لا كبير إلا شرب من لبنها يومهم ذلك، فإذا كان اللّيل واصبحوا، غدوا إلى ما ثهم فَشَربُوا منه ذلك اليوم و لم تشرب النّاقة ذلك اليوم، فمكثوا بذلك ما شاءالله، ثمّ إنّهم عتوا على الله و مشى بعضهم إلى بعض و قالوا: اعقروا هذه النّاقة و استريحوا منها، لا نرضى أن يكون لها شرب يوم و لنا شرب يوم، فجعلوا جُعلاً لرجل أحمر، أشقر، أزرق، ولد زناً لايعرف له أب، يقال له قدار، شقي من الاشقياء مشوم عليهم؛ فقتلها و هرب فصيلها، و اقتسموا لحمها فيما بينهم، فأوحى الله إلى مسالح قل لهم: إنّي مرسل إليكم عذابي إلى ثلاثة أيّام، فإن هم تابوا و رجعوا قبلت توبتهم و صددت عنهم، و إن هم لم يتوبوا بعثت عليهم عذابي في اليوم النّالث، فقالوا: يا صالح التنا بما تعدنا إن كنت من الصادقين، فقال: يا قوم إنّكم تصبحون و وجوهكم مصفرة و اليوم الثّاني محمرة و النّالث مسودة، فجاءهم ما قاله لهم فلم يتوبوا و لم يرجعوا، فلما كان نصف اللّيل أتاهم جبرئيل فصرخ بهم صرحة خرقت يتوبوا و لم يرجعوا، فلما كان نصف اللّيل أتاهم جبرئيل فصرخ بهم صرحة خرقت أسماعهم وفلقت قلوبَهم و صدعت أكبادَهم، أ. هذا ملخص القصة.

﴿ وَلُوطُا ﴾: و ارسلنا لوطاً. ورد: «انّه كان ابن خالة إبراهيم، و كانت سارة امرأة إبراهيم أخته، خرجوا من بلاد غرود إلى أن نزل إبراهيم باعلى الشّامات وخلّف لوطاً بادناها » . ﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَأْتَنَا تُونَ ٱلْفَعِشَةُ مَاسَبَقَكُم بِهَا مِنَ أَحَدِمِنَ أَلَفَعِشَةُ مَاسَبَقَكُم بِهَا مِنَ أَحَدِمِن الْفَكَمِنَ ﴾ .

﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ. ﴾ . مِنْ أَنَى المراةَ : إذا غَشِيَها . ﴿ مَنْهُوهَ مِن دُونِ ٱلنِّسكَآءِ بَلَ أَنْتُمْ فَوَمَ مُسْرِفُونَ ﴾ : متجاوزون الحد في الفساد حتى تجاوزتم المعتاد إلى غير المعتاد . ورد : «إنّ إبليس أتى شبّانهم في صورة حسنة فيها تأنيث ، عليه ثياب حسنة ، فأمرهم أن يقعوا

١ ـ الكافي ٨: ١٨٧ ـ ١٨٩ ، الحديث: ٢١٤، عن أبي عبدالله الليَّة.

٢ علل الشَّرايع ٢: ٥٤٩، الباب: ٣٤٠، الحديث: ٤، عن أبي جده فرالطَّيِّة؛ والكافي ٨: ٣٧٣-٣٧٣، الحديث: ٥٦٠، عن أبي عبدالله للمُثِيِّة.

به فلمَّا وقعوا به التَّذوَّه، ثمَّ ذهب عنهم و أحال بعضهم على بعض، ١٠.

﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ وَإِلَّا أَنْ قَالُوٓا أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَدَكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَنظَهُرُونَ ﴾ من الخبائث.

﴿ فَأَنَجَيْنَكُ وَأَهَلَهُ وَ ﴾ المختصين به من الهلاك ﴿ إِلَّا أَمْرَأَتَكُ فَإِنَّهَا كَانَت تسر ٢ الكفر وتُوالي أَهْلَ القرية ﴿ كَانَتُ مِنَ ٱلْفَنبِرِينَ ﴾ : من الذين غَبَرُوا في ديارهم، اي : بقوا فيها فهلكوا .

﴿وَأَمْطَرَنَاعَلَيْهِم مُطَرِّنَا﴾: نوعاً من المطر عجيباً، وهي امطار حجارة من سجيل؛ كما ياتي في موضع آخر ". ﴿فَأَنْظُرَكِيْفَكُانَعَيْقِبَهُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾. ورد: ﴿إِنَّ لوطاً لبث في قومه ثلاثين سنة ، و كان نازلاً فيهم ولم يكن منهم ، يدعوهم إلى الله وينهاهم عن الفواحش و يحتّهم على الطّاعة ، فلم يجيبوه ولم يطبعوه ، و كانوا لا يتطهّرون من الجنابة ، بُخَلاء اشحاء على الطّعام؛ فاعقبهم البخل الدّاء الذي لادواء له في فروجهم ، و ذلك أنّهم كانوا على طريق السيّارة إلى الشّام و مصر ، و كان ينزل بهم الضيّفان فدعاهم البخل إلى أن كانوا إذا نزل بهم الضيّف فضحوه ، وإنّما فعلوا ذلك لتنكل النّازلة عليهم من غير شهوة بهم إلى ذلك ، فاوردهم البخل هذا الدّاء ، حتى صاروا يطلبونه من الرّجال ويعطون عليه الجُعْلَ ، و كان لوط سخيّاً كريماً يقرى الضيّف إذا نزل بهم ؛ فنهوه عن ذلك فقالوا: لاتقري ضيفاناً تَنَوَّلُ بك "، فإنّك إن فعلت فضحنا ضيفك ، وكان لوط إذا نزل به الضيّف كتم أمره مخافة أن يفضحه قومه ، و ذلك

١ علل الشَّرايع ٢ : ٥٤٨، الباب: ٣٠، الحديث: ٣؛ والكافي ٥: ٥٤٤، الحديث: ٤، عن احدهما عليهما السَّلام.

٢\_ في اب: اتسترا.

٣\_أنظر: سورة هود (١١): ٨٢، و الحجر (١٥): ٧٤.

٤ ـ كذا في جميع النُّسَخ و الصَّافي و لعلَّ الصَّواب: "إذا نزل به" كما في المصدر.

٥ ـ في المصدر: الاتقرين ضيفاً جاء ينزل بك.

أنّه لم يكن له عشيرة فيهم١٠.

﴿ وَإِلَّى مَدّينَ أَخَاهُم شُعَيبًا ﴾: و أرسلنا إليهم. قيل: هم أولاد مدين بن إبراهيم و شعيب منهم ؛ سُمّوا باسم جدّهم و سمّيت به قريتهم للقسمي : هي على طريق الشام ". و ورد: وإنها لا تكمل أربعين بيتاً ه ؛ ﴿ وَقَالَ يَنفَوْ مِاعَبُدُوا اللّهَ ﴾ وحده ﴿ مَالَكُم مِن الشّام ". و ورد: وإنها لا تكمل أربعين بيتاً ه ؛ . ﴿ وَقَالَ يَنفَوْ مِاعَبُدُوا اللّه ﴾ وهي غير مذكورة إلله عَيْرُهُ وَدَّ جَاءً تَكُر بَيِئنةٌ مِن رَبِّكُم ﴾ : معجزة شاهدة بصحة نبوتي ؛ وهي غير مذكورة في القرآن ، ولم نجدها في شيء من الاخبار . ﴿ وَفَاوَقُوا الْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ وَلاَ نُبَخَسُوا النّاسَ في القرآن ، ولم نجدها في شيء من الاخبار . ﴿ وَفَاوَقُوا الْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ وَلاَ نُفَسِدُ وَإِن النّاسَ اللّه ميم ﴿ وَلاَ نُفْسِدُ وَالْمَانَة الشّرابِع ، لان اللّه الله و الحيف ﴿ بَعَدُ إِصَلَاحِهُ في الإنسانية و حسن الأحدوثة وما تطلبونه من الرّبح ، لان والسّن ﴿ وَلا يُكُمُ مُنَا عَرْفُوا منكم النّصَفَة و الامانة رغبوا في مُسَاجَرَتِكم . ﴿ إِن كُمُتُم وَلِي . وصدة مِن لى في قولي .

﴿ وَلَا نَقَعُدُواْ بِكُلِّ صِرَاطِكَ الْمُسْتَقِيمَ " " . ﴿ تُوعِدُونَ ﴾ : تتوعّدون ﴿ وَتَصُدُّونَ عَن قُولِه : " لأَقْعُدَنَ لَهُمْ صِراطَكَ الْمُسْتَقِيمَ " " . ﴿ تُوعِدُونَ ﴾ : تتوعّدون ﴿ وَتَصُدُّونَ عَن سَلِيلِ اللَّهِ مِنَ اَلْهُمُ عَن المُسْتَقِيمَ " كانوا يجلسون على الطّرق فيقولون لمن يمر بها : إن شعيباً كذّاب فلا يفتننكم عن دينكم ؟ كما كان يفعل قريش بمكة " . ﴿ وَتَنْبِغُونَهَا عِوَجًا ﴾ : تطلبون لسبيل الله عوجاً ؟ يعني : تصفونها للنّاس بانّها سبيل مُعْوَجَّة غير مستقيمة بإلقاء

ا ـ مجمع السيان ٣ ـ ٤ : ٤٤٥، عن ابي جعفر اللئيّة. و الظّاهر أنّ قوله في ذيل الحديث: «و ذلك إنّه ... » كلام المصنّف و ليس في المصدر .

۲ في "ألف": •وسميتهم به؛

٣ـ القمّى ١: ٣٣٧.

٤ ـ كمالُ الدّين: ٢٢٠، الباب: ٢٢، ذيل الحديث: ٢، عن ابي جعفر الليِّظ.

٥ الأعراف (٧): ١٦.

٦ـ البيضاوي ٣: ١٨؛ والكشَّاف ٢: ٩٤.

الشُّبه، لتصدّوهم عن سلوكها و الدّخول فيها. ﴿وَالَذِّكُرُوۤا إِذَّكُنتُمْ قَلِيلَافَكَنَّرُّوُالُطُرُوا كَيْفَكَانَعَنِقِبَهُ ٱلْمُفْسِدِينَ﴾: من افسد قبلكم من الأُم كقوم نوح و هود و صالح ولوط، و كانوا قريبي العهد بهم.

﴿ وَإِن كَانَ طَآبِفَ أَهُ مِن الْمَانُوا بِاللَّهِ عَ أَرْسِلْتُ بِهِ وَطَآبِفَ أَلَّرَ يُوْمِنُ وَا فَاصَبِرُوا كَانَ طَانَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى ال

﴿ قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِن قَوْمِهِ الْنُخْرِجَنَكَ يَشُعَبُ وَالَّذِينَ اَمَنُوا مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا آوْلَتَعُودُنَ فِي مِلْتِنا ﴾ على تغليب الجماعة على الواحد، و ذلك لان شعيباً لم يكن على ملتهم قط. ﴿ قَالَ أَوَلَوْ كُنّاكُوهِينَ ﴾ اي: كيف نعود فيها و نحن كارهون لها.

﴿ قَدِ اَفْتَرَيْنَا عَلَى اللّهِ كَذِبًا ﴾ أي: فيما دعوناكم إليه ﴿ إِنْ عُدْفَافِي مِلْدِكُم بَعَدَ إِذْ نَجَنَنَا اللّهُ مِنْهَا ﴾ بالبيان و البرهان ﴿ وَمَا يَكُونُ لَنَا آَن نَعُودُ فِيهَا إِلّا أَن يَشَانَهُ اللّهُ رَبُّنَا ﴾ خذ لاننا و مَنْعَنَا الالطاف، بان يعلم أنه لاينفع فينا ﴿ وَسِعَ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾: احاط علمه بعواقب الأمور و مكنوناتها ﴿ عَلَى اللّهِ تَوَكُلُنا ۚ ﴾ في أن يثبتنا على الإيمان، ويوفقنا لازدياد الإيقان.

﴿رَبِّنَا ٱفْتَحْبَيْنَنَاوَبَيْنَ قَوْمِنَا بِٱلْحَقِّ﴾: أحكم بيننا، فإنّ الفَتّاحَ: القاضي، والفُتاحة: الحكومة. أو أظهر أمرنا حتّى ينكشف ما بيننا و بينهم، و يتميّز المحقّ من المبطل؛ من فَتَحَ المشكل: إذا بيّنه. ﴿ وَٱنتَ حَيْرُ ٱلْفَائِمِينَ ﴾.

﴿ وَقَالَالُلُا ۚ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْمِن قَوْمِنهِ عَ اي: أَسْرَافُهُم قَالُوه لَمْن دُونَهُم يَشْبُطُونُهُمُ عن الإيمان ﴿ لَهِنِ ٱتَّبَعْتُمْ شُعَيْبًا ﴾ و تركتم دينكم ﴿ إِنَّكُمْ إِذَا لَخَيْبِرُونَ ﴾ .

﴿ فَأَخَذَتُهُ مُ الرَّجْفَ مَ ﴾ : الزَّلزلة. و في سورة هود " وَأَخَذَت الَّذينَ ظَلَمُوا

الصَّيَّحَةُ \* ١ . ﴿ فَأَصَّبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَائِثِهِ بِنَ ﴾ : خامدين .

﴿ اللَّذِينَكَذَّبُواْشُعَيّبُاكَا نَ لَمْ يَغْنَوْافِيهَا ﴾ أي: استُؤْصلوا ` كان لم يقيموا بها ؛ والمَغْنَى: الْمَنْزِلْ . ﴿ الَّذِينَ كَذَّبُواْشُعَيْبًا كَانُواْهُمُ الْخَسِرِينَ ﴾ دون اتباع شعيب، فإنهم المَغْنَى: الْمَنْزِلْ . ﴿ الَّذِينَ كَذَبُواْشُعَيْبًا كَانُواْهُمُ الْخَسِرِينَ ﴾ دون اتباع شعيب، فإنهم الرّابحون. و في هذا الابتداء و التّكرير تسفيه لراي الملا وردّ لمقالتهم و مبالغة في ذلك .

﴿ فَنُوَلِّى عَنَّهُمْ وَقَالَ يَنَقُوْمِ لَقَدَّ أَبَلَغَنُكُمُ مِسَالَتِ رَقِى وَنَصَحَّتُ لَـكُمْ مَّ فَكَيْفَ مَاسَى ﴾: أَحْزَنُ ﴿ عَلَىٰ قَوْمِ كَنِفِرِينَ ﴾: قوم ليسوا باهل للحَزَنِ عليهم، لكفرهم واستحقاقهم العذابَ النّازلَ بهم.

﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا فِي فَرْيَةِ مِن نَبِي إِلَّا آَخَذُنَآ أَهْلَهَا بِالْبَأْسَدَةِ ﴾ : بالبُؤْسِ و الفقر ﴿ وَٱلطَّرِّلَةِ ﴾ : الضُّرُّ و المسرض ﴿ لَعَلَّهُ مُريَضَّرَّعُونَ ﴾ : لكسي يتنضر عبوا ويتوبوا ويتذللوا.

﴿ ثُمَّ بَدُّلْنَا مَكَانَ ٱلسَّيِتَةِ ٱلْحَسَنَةَ ﴾ اي: رفعنا ما كانوا فيه من البلاء و المحنة ، و وضعنا مكانه الرّخاء و العافية ﴿ حَقَىٰ عَفُوا ﴾ اي: كَثُرُوا و نَمَوا في انفسهم و اموالهم ، من قولهم: عفا النّبات اي: كَثُرَ و منه: إعفاء اللّحي ٤٠٠٠.

﴿ وَقَالُواْ قَدْ مَتَكَ ءَامَا مَنَا الْعَمْرَا أَهُ وَالسَّرَا لَهُ ﴾ أَبْطَرَتْهُمُ النّعمة ، فتركوا شكر الله ونسوا ذكر الله ، و قالوا: هذه عادة الدّهر ، يُعاقبُ في النّاس بين الضرّاء و السرّاء ، و قد مس آباء مَا نحو ذلك ، فلم ينتقلوا عمّا كانوا عليه ؛ فكونوا على ما أنتم عليه كما كان آباؤكم كذلك . ﴿ فَأَخَذُنَهُم بَغْلَةً ﴾ : فَجُأةً ، عِبْرة لمن كان بعدَهم ﴿ وَهُم لَا يَشْعُرُونَ ﴾ أنّ العذاب نازل بهم إلا بعد حلوله .

١\_الآية: ٩٤.

٢- استَأْصَلَ الشّيءَ: قطعه من أصله. مجمع البحرين ٥: ٣٠٦ (أصل).

٣ ـ اي: المنزل الّذي غُنيَ به أهله، أي: أقاموا ثُمَّ ظُعَنُوا.

٤- اللَّحَىٰ جمع اللَّحْيَةَ . و في الحديث عن رسول اللَّه ﷺ: ١ ... و أَعْفُوا اللَّحَىٰ (معاني الاخبار: ٢٩١) أي: وَفَروها وَ كَثَّروها. مجمع البحرين ١: ٣٠٠ (عفا).

﴿ وَلَوَأَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ﴾ : ولوانهم ﴿ مَامَنُواْ وَاتَّقُواْ ﴾ الشّرك والمعاصي ﴿ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُنْتِ مِّنَ الشّمَالِهِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ : لوسَعْنا عليهم الخيرات ويسرناها لهم من كلّ جانب، بإنزال المطر و إخراج النّبات و غير ذلك . ﴿ وَلَكِحَن كُذَّبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَاكَانُواْ يَكْمِيبُونَ ﴾ .

﴿ أَفَأَمِنَ آهَلُ ٱلْقُرَىٰ ﴾ المكذّبون لنبيّنا ﴿ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا ﴾ : عذابنا ﴿ بَيَكَتًا ﴾ : وقت بيات ﴿ وَهُمْ نَآيِسُونَ ﴾ .

﴿ أَوَ أَمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَى آَن يَأْتِيكُم بَأْسُنَا صُبحَى ﴾: ضَحْوةَ النّهار؛ و هو في الأصل اسم لضوء الشّمس إذا أشرقت و ارتفعت. ﴿ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾: يشتغلون بما لاينفعهم.

﴿ أَفَا مِنُواْ مَكَوَاللَّهِ ﴾ . مكر الله استعارة لاستدراجه العبد و اخذه من حيث لايحتسب. قال: «المكر من الله: العذاب» . ﴿ فَلَايَا مَنُ مَكُراً للَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ . لايحتسب. قال: «المكر من الله: العذاب» أن الحون العبد عليه من الجوف لعقاب الله و اجتناب المعصية .

﴿ أُولَدَيَهِ ﴾ أي: أو لَمْ يُبَيِّنْ، ولذا عُدِّيَ باللاّم. ﴿ لِلَّذِينَ يَرِنُونَ الْأَرْضَ مِنْ بَعَدِ أَهَ لِهُ أَهُ لِهِ اللهِ مَنْ خَلا قَبْلَهُم في ديارهم ﴿ أَن لَّونَشَاءٌ ﴾ : أنّه لو نشاء ﴿ أَصَبْنَكُ مِم الْمَا مَنْ قَبْلَهم ﴿ وَنَطَبَعُ عَلَى قُلُوبِهِم ﴾ . مستانف، بِذُنُوبِهِم ﴾ : مستانف، يعني : و نحن نطبع ﴿ فَهُمُ لَا يَسَمَعُونَ ﴾ سماع تفهم و اعتبار.

﴿ يَلْكَ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنَ أَنْهَ آيِهِ مَنَ أَنْهَ آيِهِ مَنْ أَنْهُ أَيْهُ أَيْنَ فِي سَوْرة يُونُسُّ . قيال : "إنّ الله خلق من الرّجال و ارحام النّساء". كما ورد "، و ياتي في سورة يونس". قيال : "إنّ الله خلق من أحب من طينة النّار ، ثم بعثهم في الظّلال . قيل : و اي

ا\_القمّى ١ : ٢٣٦ و ٣٦٧.

٣-راجع: العيّاشي ٢: ١٢٦، الحديث: ٣٦؛ والقمّي ١: ٢٤٨، عن ابي عبدالله اللّؤلّا. ٣- في ذيل الآية: ٧٤.

شيء الظّلال؟ قال: الم تر إلى ظلّك في الشّمس شيء و ليس بشيء، ثمّ بعث منهم النّبيّين فدَعَوهم إلى الإقرار بالله، وهو قوله: "ولّنِ سَالْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنّ الله" . ثمّ دَعَوهم إلى الإقرار بالنّبيّين، فاقرّ بعضهم و أنكر بعض أ، ثمّ دعوهم إلى ولايتنا، فاقرّ بها والله من أحبّ و أنكرها من أبغض ؛ وهو قوله: "ما كآنوا لِيُؤمِنُوا بِما كَذَّبُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ " "ثمّ قال: كان التّكذيب ثمّ أ. وفي رواية: "فمنهم من أقرّ بلسانه ولم يؤمن بقلبه " . ﴿ كَذَيْلِكَ يُطْبَعُ اللّهُ عَلَى قُلُوبِ الْحَكْفِينَ ﴾ .

﴿ وَمَا وَجَدْنَا الْحَتْمَ عِلَمْ مِنْ عَهْدُ ﴾ : وفاء عهد ﴿ وَإِن وَجَدْنَا آَكَ ثُوهُ دُلْفَاسِقِينَ ﴾ : وإنه علمنا أكثرهم خارجين عن الطّاعة . قال : "إنّها نزلت في الشّاك، " . وفي رواية : "إنّكم وفيتم بما أخذ الله عليه ميثاقكم من ولايتنا ، و إنّكم لم تبدّلوا بنا غيرنا ، و لو لم تفعلوا لعيركم الله كما عيرهم ، حيث يقول : "وما وجدنا لاكثرهم من عهد " الآية " . وعن أبي ذر" : "والله ما صدق أحد من أخذ ميثاقه فوفي بعهد الله غير أهل بيت نبيهم وعصابة قليلة من شبعتهم ، و ذلك قول الله : "وما وجدنا " الآية " . .

﴿ أَمُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُنُوسَى بِثَايَدِنَا ﴾: بالمعجزات ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْتَ وَمَلِإِنْ وَهُ وَهُ لقب لمن ملك مصر، ﴿ فَطَلَمُواْ بِهَا ﴾: بان كفروا بها مكان الإيمان الذي هو من حقها لوضوحها ﴿ فَانْظُرْكُيْفَ كَانَ عَنِقِبَهُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾.

١\_الزّخرف (٤٣): ٨٧.

٢\_ في الفا: او انكر بعضهم؟.

٣\_يونس(١٠): ٧٤.

٤ ـ الكافي ٢ : ١٠ ، الحديث: ٣، عن أبي جعفر الليّة؛ و العيّاشي ٢ : ١٢٦ ـ ١٢٧، الحديث: ٣٧، عن أبي
 عبدالله للئيّة.

٥ القمي ١: ٢٤٨، عن أبي عبدالله المكاللة .

٦\_الكافَّى ٢: ٣٩٩، الحديث: ١؛ و العيَّاشي ٢: ٣٣، الحديث: ٦٠، عن موسى بن جعفر عليهماالسِّلام.

٧ - الكافي ٨ : ٣٥، ذيل الحديث: ٦، عن أبي عبدالله المبلد.

٨\_العيّاشي ٢: ٢٣، الحديث: ٥٩.

﴿ وَقَالَ مُوسَونَ يَنفِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾.

﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰ آلَتُ لَا آقُولَ عَلَى اللّهِ إِلَّا آلْدَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَصَعَ المُعَلَىٰ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

﴿ قَالَ إِن كُنْتَ جِنْتَ إِنَا يَتُوفَأْتِ بِهَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلْعَسَدِ قِينَ ﴾.

﴿ فَأَلَقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَاهِى ثُعَبَانٌ مُبِينٌ ﴾ : ظاهر المُره لايُشكُ في انه ثعبان، وهو الحية العظيمة. قال : ﴿ وَكَانَ له شَعبَتَانَ قَدُ وَقَع إحداهما في الأرض و الأُخرى في اعلى قبة فرعون، وكان ارتفاعها ثمانين ذراعاً، فنظر فرعون إلى جوفه وهو يلتهب نيراناً، فأهوى إليه فاحدث أوصاح : يا موسى خذها ٢٠.

﴿ وَنَزَعَ يَدُهُ ﴾ من جيبه ﴿ فَإِذَاهِي بَيْضَلَهُ لِلنَّظِرِينَ ﴾ : بياضاً نورانياً غلب شعاعه شعاعه شعاع الشّمس. ﴿ وَ كَان موسى آدَمَ شديدَ الأُدْمَة ﴾ فيما يُرُويْ ٣.

﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَّ هَنذَا لَسَيْمٌ عَلِيمٌ ﴾.

﴿ يُرِيدُ أَن يُعْرِجَكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ فَمَا ذَاتاً مُرُون ﴾.

﴿ قَالُوٓ الْرَجِــةُ وَأَخَاهُ ﴾: اخرهما و اصدرهما عنك، حتى ترى رايك فيهما وتُدَبَّرَ امرهما . ورد: «لم يكن في جلسائه يومئذ ولدُ سفاح، أو لو كان لامربقتلهما، قال: وكذلك نحن لايسرع إلينا أو إلا كلّ خبيث الولادة» . أ ﴿ وَأَرْسِلْ فِي الْمَدَآمِنِ حَنْشِرِينٌ ﴾ .

١- أَحْدَثَ فلان: تَغَوَّط. أقرب الموارد ١٦٩: (حدث).

٢ـ العيّاشي ٢: ٢٤ ذيل الحديث: ٦١، مرفوعة.

٣- تفسير أبي السَّعود ٣: ٢٥٨؛ و الكشَّاف ٢: ١٠٢؛ والبيضاوي ٣: ٢١.

٤ ـ السُّفَّاح ـ بالكسر ـ : الزِّنا و الفجور . مجمع البحرين ٢ : ٣٧٢ (سفح) .

٥ في المصدر: الاينزع إلينا؟.

٦- العيَّاشي ٢: ٢٤، الحديث: ٦٢، عن يونس بن ظبيان.

- ﴿ بَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنجٍ عَلِيمٍ ﴾.
- ﴿ وَجَانَةُ السَّحَرُهُ فِرْعَوْنَ قَالُوآ إِنَ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَعَنُ ٱلْغَيْلِينَ ﴾.
  - ﴿ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَيِنَ ٱلْمُقَرِّهِينَ ﴾ .
- ﴿ قَالُواْ يَكُمُوسَى إِمَّا آَن تُلْقِى وَإِمَّا آَن لَكُونَ خَعُنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴾ . خيروه مراعاة للادب، ولكن كانبت رغبتهم في أن يُلقُوا قبله، فنبهوا عليه بتغيير النظم إلى ما هو أبلغ.
- ﴿ قَالَ أَلْقُوا ﴾ كرما و تسامحاً و قلة مبالاة بهم، و ثقة بما كان بصدده من التاييد الإلهي . ﴿ فَلَمَّا أَلْقُوا سَحَكُرُوا أَعْيُنَ النّاسِ ﴾ بان خيلوا إليها ما الحقيقة بخلافه بالحيل والشّعُوذَة ! . ﴿ وَأَسْتَرْهَبُوهُم ﴾ : و ارهبوهم إرهابا شديداً ، كانهم طلبوا رَهبتهم ﴿ وَجَاهُو بِسِيحْرِعَظِيسِم ﴾ في فنه . روي : «انهم ألقوا حبالا غلاظاً وخُشباً طوالا كانها حيّات ، ملكات الوادي و ركب بعضها بعضاً » الله المنات الوادي و ركب بعضها بعضاً » الله المنات الوادي و ركب بعضها بعضاً » المنات المنات الوادي و ركب بعضها بعضاً » المنات المنات الوادي و ركب بعضها بعضاً » المنات ال
- ﴿ وَأَوْحَيْنَا ٓ إِلَىٰ مُومَىٰ أَنَّ أَلْقِ عَصَالُكُ ﴾ فالقاها فصارت حية عظيمة ﴿ فَإِذَاهِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ : ما يزورونه ؛ من الإفك، وهو الصرف وقلب الشيء عن وجهه.
- روي: «أنّها لمّا تلقّفت حبالَهُم و عصيّهُم و ابتلعتها باسرها، اقبلت على الحاضرين فهربوا وازدحموا حتّى هلك جمع عظيم، ثمّ اخذها موسى فصارت عصا كما كانت، فقالت السّحرة: لو كان هذا سحراً لبقيت حبالُنا و عصيّنا» ٣.
- ﴿ فَوَقَعَ ٱلْحَقَّ﴾: فحصل و ثبت لظهور أمره ﴿ وَبَطَلَمَاكَانُواْيَعْمَلُونَ ﴾ من السّحر و المعارضة.

١ ـ الشَّعُودَةُ: خِفَةٌ في اليدو أُخَذَ كَالسَحْرِ يُرك الشّيء بغير ما عليه اصله في رأي العين. القاموس المحبط
 ٢٦٨:١.

٢و٣ـالبيضاوي٣: ٢٢.

﴿ فَغُمُ لِبُوا هُنَا لِكَ وَأَنقَلَبُوا مَن خِيرِينَ ﴾ : صاروا أذلاء منهزمين.

﴿ وَٱلْقِي ٱلسَّـحَرَةُ سَنِجِدِينَ ﴾: و خروا سجداً، كانما القاهم مُلْقِ لشدة خرورهم، و لعل الحق بَهَرَهم الله و اضطرهم إلى السّجود، بحيث لم يبق لهم تمالك؛ لينكسر فرعون بالذّين أراد بهم كسر موسى، و ينقلب الأمر عليه.

﴿ قَالُوٓ أَءَامَنَسابِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾.

﴿ رَبِّ مُسوسَىٰ وَهَسرُونَ ﴾ أَبْدَلُوا من الأوّل، لشلاّ يتسوههم انهم ارادوا به فرعون.

﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ ءَامَنتُم بِهِ مِعَبَلَ أَنْ ءَاذَكَ لَحَكُمُ إِنَّ هَذَا لَسَكُرٌ مُّكُرُ تُمُسوهُ فِي الْمَدِينَةِ ﴾ : إنّ هذا الصّنيعَ لحيلة احتَلْتُم وها انتم و موسى في مصر قبل ان تخرجوا منها إلى هذه الصّحراء، و تواطأتُم على ذلك ﴿ لِنُخْرِجُواْ مِنْهَا أَهْلَهَ اللّه يعني : القبط، و تخلص لكم ولبني إسرائيل ؛ و كان هذا الكلام من فرعسون تَمُويها على النّاس لئلا يتبعوا السّحرة في الإيمان . ﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ . وعيد مجمل يفصله ما بعده :

﴿ لَأُقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمُ وَأَرْجُلَكُمُ مِنْ خِلَسِكُم مِنْ خِلَسِفٍ ﴾ اي: من كل شِقٍ طرَفا ﴿ ثُمَّ لَأُصَلِبَنَكُمُ أَ أَجْمَعِينَ﴾ تفضيحاً لكم و تنكيلاً لامثالكم.

﴿ قَالُوٓاْ إِنَّآ إِلَىٰ رَبِّنَا مُنقَلِبُوكَ ﴾ أي: لانبالي بالموت و القتل، لانقـلابنا إلى لقـاء ربّنا ورحمته.

﴿ وَمَالَنفِهُمُ مِنَّا إِلَّا أَتْءَامَنَا بِثَايَنتِ رَبِّنَا لَمَّاجَآةَ تَنَاّ ﴾: و ما تُنْكِر منّا و تَعِيبُ إِلّا الإيمان بآيات الله، و هو أصل كلّ خير.

﴿ رَبُّنَا ۚ أَفْرِغُ ﴾ : أفِض ﴿ عَلَيْنَا صَسَبْرًا ﴾ واسعاً كثيراً يَغْمِرُنا كما يُفْزَعُ الماءُ ﴿ وَتَوَفَّنَا

١ ـ البَّهُرُ: الغلبة. القاموس المحيط ١ : ٣٩٢ (بهر).

مُسْلِمِينَ ﴾: ثابتين على الإسلام.

﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَا فِينَ قُومِ فِرْعَوْتَ آتَ لَدُرُمُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُقْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْبِيرِ النّاسِ عليك و دعوتهم إلى مخالفتك ﴿ وَيَذَرَكَ وَ مَالِهَ مَكَ ﴾ : معبوداتك. القمّي : كان فرعون يعبد الاصنام، ثمّ ادّعى بعد ذلك الرّبوبية . ﴿ وعن امير المؤمنين اللّيّلا : ﴿ أَنّه قرا : " وَيَذَرَكَ وَإِلّٰهِ مَنْكَ " \* ﴿ يعني : عبادتك . وقيل : إنّ فرعون صنع لقومه اصناما ، و امرهم ان يعبدوها تقرّباً إليه ؛ ولذلك قال : "أنَا رَبُّكُمُ الأعلى " ﴿ وَالسَنْقَةِ لَلْ الْأَلْهَ مُ وَلَسْتَ عِي يعبدوها تقرّباً إليه ؛ ولذلك قال : "أنَا رَبُّكُمُ الأعلى الله من القهر و الغلبة ، وان غلبة نسكا مَهُمُ كما كنّا عليه من القهر و الغلبة ، وان غلبة موسى لا اثرلها في مُلْكِنا ﴿ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَنْهِرُونَ ﴾ : غالبون ، وإنّهم مقهورون معلوبون ] \* تحت ايدينا .

﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِفَوْمِهِ ٱسْتَعِينُواْ بِاللَّهِ وَأَصْبِرُوٓ أَ إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَ كَامَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ -وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ .

﴿ قَالُوا ﴾ آي: بني إسرائيل ﴿ أُوذِينَامِن قَبْلِ أَن تَأْتِينَا ﴾ بالرّسالة بقتل الابناء ﴿ وَمِنْ بَعْدِ مَاحِشْتَنَا ﴾ بالرّسالة بقتل الابناء ﴿ وَمِنْ بَعْدِ مَاحِسهم فرعون بَعْدِ مَاحِسهم أَن يُعْدِ مَاحِسُهُ مَ وَمَن أَن يُعْدِلُكَ عَدُو كَمْ أَن يُعْدِلُكَ عَدُو كَمْ وَيَسْتَغْلِفَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْ فَلَا مَا مَن مُكر و كفران و طاعة و عصيان.

﴿ وَلَقَدَ أَخَذُنَا آَوَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّينِينَ ؛ بالجُدوب، لقلَّة الامطار و المياه؛ والسَّنَّةُ عليت على عام القحط، لكثرة ما يُذْكَرُ عنه و يُورّخ به، ثمّ اشتقّ منها، فقيل: أسنَّتَ على عام القحط، لكثرة ما يُذْكَرُ عنه و يُورّخ به، ثمّ اشتقّ منها، فقيل: أسنَّتَ

<sup>1</sup>\_القمّي 1 : ٢٣٧\_٢٣٦ .

٢\_مجمع البيان ٣\_٤: ٤٦٤.

٣ البيضاوي ٣: ٢٣؛ و الكشَّاف ٢: ١٠٥. و الآية في النَّازعات (٧٩): ٢٤.

٤ ـ الزّيادة من ١٠٠٠.

٥ ـ القملي ١ : ٢٣٧ .

القَومُ: إذا أَقْحَطُوا. ﴿ وَنَقَصِ مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ ﴾ بكثرة العاهات ﴿ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ ﴾ : لكي يتنبّهوا على أنّ ذلك بشؤم كفرهم و معاصيهم فيتعظوا، و ليرق قلوبهم بالشّدايد، فيفزعوا إلى الله ويرغبوا فيما عنده.

﴿ فَإِذَا بَمَاءَ تَهُمُ الْمُسَنَةُ ﴾ من الخصب و السّعة ﴿ قَالُواْ لَنَا هَاذِهِ ﴾ : لاجلنا ونحن مستحقوها ﴿ وَلِن تُصِبَهُم سَيِفَةٌ ﴾ : جَدُب و بلاء ﴿ يَطَّيَرُواْ يِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَهُ و ؛ يتشأمُوا بهم و يقولوا : ما اصابتنا إلا بشؤمهم . القمّي : الحسنة هنا : الصّحة والسّلامة والامن والسّعة ؛ و السيّنة هنا : الجوع و الخوف و المرض . ﴿ أَلَا إِنَّمَا طَايِرُهُمْ عِندَاللهِ ﴾ اي : سبب خيرهم و شرّهم عنده ، و هو حكمه و مشيّنه ، كما قال : " قُلْ كُلٌّ مِنْ عِنْدَاللهِ " ٢ ﴿ وَلَكِنَ أَحَةً مُرَهُمْ لَا يُعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْلِنَا بِهِمِنْ ءَايَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَا ﴾ : لِتُمَوَّهُ علينا ﴿ فَمَا غَنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ . ارادوا انّهم مصرون على تكذيبه و إن أتى بجميع الأيات .

﴿ فَأَرْسَلْنَاعَلَيْهِ مَمُ الْفُلُوفَاكِ ﴾ ما طاف بهم و غشيهم. قال: «هو طوفان الماء والطّاعون» . ﴿ وَالْمُرَادَ وَالْقُمْ لَلَهُ مَا عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَاللّهُ وَ قَيل اللّهُ وَ اللّهُ وَ الطّاعون عَلَى اللّهُ وَ اللّهُ عَلَى اللهُ وَ اللّهُ عَلَى اللهُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْزُ ﴾ : العذاب ﴿ قَالُواْ يَنْمُوسَى أَدْعُ لَنَارَبَّكَ بِمَاعَهِ لَهِ عَندَكَّ لَهِن كَشَفْتَ عَنَّا ٱلرِّجْزَ لَنُوْمِنَ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَلَّكَ بَنِيَ إِسْرَتِهِ مِلَ ﴾ .

١\_القمّى ١ : ٢٣٧.

٢ ـ النَّساء (٤): ٧٨.

٣- العيَّاشي ٢: ٢٥، الحديث: ٦٧، عن أبي عبدالله المجيِّد.

٤ و ٥ـ الكُشَّاف ١ : ٥٠٣؛ و البيضاوي ٣: ٢٤.

## ﴿ فَلَمَّا حَكَشَفْنَا عَنَهُمُ الرِّجْزَ إِلَىٰ أَجَهُ لِهُم بَلِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ . ﴿ فَأَننَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَهُمْ فِي الْيَرِ بِأَنْهُمْ كَذَّبُواْ بِثَايَلِنِنَا وَحَكَانُواْ عَنْهَا غَلِفِلِينَ ﴾ .

قال: ﴿ لمَّا سَجِدَ السَّحَرَةُ وَ آمَنَ بِهِ النَّاسِ، قال هامان لفرعون: إنَّ النَّاسِ قَد آمنوا بموسى، فانظر من دخل في دينه فاحبسه، فحبس كلّ من آمن به من بني إسرائيل، فجاء إليه موسى فقال له: خلّ عن بني إسرائيل، فلم يفعل، فانزل الله عليهم في تلك السّنة الطُّوفان، فخرَّب دورهم و مساكنهم حتّى خرجوا إلى البرّية و ضربوا الخيام، فقال فرعون لموسى: أدع ربّك حبتى يكفّ عنّا الطوفيان حبتى أُحلّى عن ابني إسرائيل واصحابك، فبدعا موسى ربّه فكفّ عنهم الطّوفان، وهمّ فرعون ان يخلّي عن بني إسرائيل، فقال له هامـان: إن خليت عن بني إسرائيل غلبك مـوسـي و ازال ملكك، فقبل منه و لم يخلُّ عن بني إسرائيل، فأنزل الله عليهم في السُّنة الثَّانية الجَرادَ، فجرَّدت كلُّ شيء كان لهم من النّبت و الشّجر، حتّى كادت المُّعرّد شَعْرُهم و لحيتُهم، فجزع فرعون من ذلك جزعاً شديداً و قال: يا موسى أدع ربّك أن يكفّ عنّا الجَراد حتّى أخلّى عن بني إسرائيل و اصحابك، فدعا موسى ربه فكفّ عنهم الجراد، فلم يدعه هامان أن يخلِّي عن بني إسرائيل، فأنزل الله عليهم في السَّنة الثَّالثة القُمَّلَ، فـذهبت زروعهم وأصابتهم المجاعة، فقال فرعون لموسى: إن رفعت عنّا القمّل كففتُ عن بني إسرائيل، فدعا موسى ربّه حتى ذهب القُمّل و قال: أول ما خلق الله القمّل في ذلك الزّمان، فلم يخلُّ عن بني إسرائيل، فأرسل الله عليهم بعد ذلك الضَّفادع، فكانت تكون في طعامهم وشرابهم، ويقال: إنَّها تخرج من ادبارهم و آذانهم و آنافهم، فجزعوا من ذلك جزعاً شديداً، فجاؤوا إلى موسى فقالوا: أدع الله يذهب عنّا الضّفادع فإنّا نؤمن بك ونرسل معك بني إسرائيل، فدعا موسى ربّه فرفع الله عنهم ذلك، فلمّا أبوا أن يخلُّوا عن

١- في اللف ا: ١ من بني إسرائيل ٤ .

۲ في الف و وجه: دكانت.

بني إسرائيل حول الله ماء النيل دما، فكان القبطي يراه دما و الإسرائيلي يراه ماء، فإذا شربه الإسرائيلي كان ماء وإذا شربه القبطي يشربه دما، فكان القبطي يقول لإسرائيلي: خذ الماء في فمك وصبه في فمي، فكان إذا صبه في فم القبطي يعول دما، فجزعوا من ذلك جزعاً شديدا، فقالوا لموسى: لثن رفع عنا الدم لنرسلن معك بني إسرائيل، فلما رفع الله عنهم الدم غدروا ولم يخلوا عن بني إسرائيل، فارسل الله عليهم الرّجز، وهو النّلج، ولم يروه قبل ذلك، فماتوا فيه و جزعوا و اصابهم ما لم يعهدوه قبله، ف "قالوا يا موسى ادع لنا ربّك بما عهد عندك، لئن كشفت عنا "الرّجز يعهدوه قبله، ف "قالوا يا موسى ادع لنا ربّك بما عهد عندك، لئن كشفت عنا "الرّجز بني إسرائيل فدعا ربّه فكشف عنهم النّلج فخلى عن بني إسرائيل، فلما خلّى عنهم اجتمعوا إلى موسى النبّل و خرج موسى من مصر، واجتمع إليه من كان هرب من فرعون، وبلغ فرعون ذلك، فقال له هامان: قد نهيتك أن تخلّي عن بني إسرائيل، فقد استجمعوا إليه؛ فجزع فرعون و بعث في المدائن تخلّي عن بني إسرائيل، فقد استجمعوا إليه؛ فجزع فرعون و بعث في المدائن حاشرين، و خرج في طلب موسى ".

﴿ وَأَوْرَثُنَا ٱلْقُومَ ٱلَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضَعَفُونَ ﴾ يعني: بني اسرائيل، كان يستضعفهم فرعون و قومه بالاستعباد و ذبح الابناء. ﴿ مُشَكُونَ ٱلْأَرْضِ وَمَعَكُوبَهَا ﴾ يعني: ارض مصر و الشّام، مَلَكَها بنو إسرائيل بعد الفراعنة و العَمالقة و تمكّنوا في نواحيها. ﴿ ٱلْقِي بَنُرَكُنَا فِيهَ الْخَسْبَ فَي عَلَى بَوَاحِيها. ﴿ ٱلْقِي بَنُواحِيها. ﴿ ٱللَّهِ بَنُرَكُنَا فِيهَ الْخَسْبِ و العبس ﴿ وَتَمَتّ كُلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْبَ فَي عَلَى بَهِ إِسْرَائِيل بعد الفراعنة و العَمالقة و تمكنوا في نواحيها. ﴿ ٱللَّي بَنُوكُنَا فِيهَ الْخَسْبَ وَ العبس ﴿ وَتَمَتّ كُلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْبَ فَي عَلَى اللَّهُ عِلْمَ اللَّهُ عِلَى النَّصِر و التّمكين، و هي قوله عزّوجل : ومضت عليهم، و اتصلت بالإنجاز عدته إيّاهم بالنّصر و التّمكين، و هي قوله عزّوجل : " وَنُرْبِدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعَفُوا " إلى قوله : " منا كنائوا يَحُذَرُونَ " " . ﴿ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ السّدائد ﴿ وَدَمّ رَبّا ﴿ مَا كَانَ يَصْبَعُ فِرْعَوْنُ وَ صَرّبنا ﴿ مَا كَانَ يَصْبَعُ فِرْعَوْنُ وَ مَمّ رَبّا اللّهُ اللّهُ السّدائد ﴿ وَدَمّ رَبّا ﴿ وَ خَرّبنا ﴿ مَا كَانَ يَصْبَعُ فِرْعَوْنُ وَ مَا السّدائد ﴿ وَدَمّ رَبّا ﴿ وَا مَا كَانَ يَصْبَعُ فَرْعَوْنُ وَ وَدَرّبنا ﴿ مَا كَانَ يَصْبَعُ فِرْعَوْنُ وَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

١ - في المصدر: •كان دماً ٠٠

٢-القمّي ١ : ٢٣٧ - ٢٣٨؛ و في مجمع البيان ٣-٤ : ٤٦٨ - ٤٦٩ ما يقرب منه عن الصّادقين عليهما السّلام . ٣-القصص (٢٨): ٥ و ٦ .

وَقَوْمُهُو مِن القصور و العمارات ﴿وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴾ من الجنّات، أو ما كانوا يرفعون من البنيان.

﴿ وَجَنُوزُنَابِبَنِي إِسْرَ وِسِلَ ٱلْبَحْرَ ﴾ بعد مهلك فرعون ﴿ فَأَتَوَاْ عَلَى قَوْمِ ﴾ : فَمَرُّوا عليهم ﴿ يَعَكُّفُونَ عَلَى أَصِّنَامِ لَهُمَّ ﴾ : يقيمون على عبادتها ﴿ قَالُواْ يَنْمُوسَى ٱجْعَسِل لَّنَا ۗ إِلَنْهَا ﴾ : صنما نعبده ﴿ كَمَا لَمُنْمَ اللَّهُ ۚ ﴾ يعبدونها ﴿ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّ هَنَّوُلَا مِ مُتَبِّرٌ ﴾ : مَدَمَّرٌ مُكَسَّرٌ ﴿ مَّاهُمْ فِيهِ يعني : إِنَّ الله يَهُدِم دينهم الذي هم عليه ، و يَحْطِم أصنامهم هذه و يجعلها رُضاضاً ﴿ وَلَاظِلٌ ﴾ : مضمحل ﴿ مَّا كَانُواْيَعْمَلُونَ ﴾ و من عبادتها لا ينتفعون بها ، و إن قصدوا بها التقرّب إلى الله عزّوجل.

﴿ قَالَ أَغَيْرَ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ﴾: اطلب لكم معبوداً؟ ﴿ وَهُوَفَضَّلَكُمْ عَلَ الْعَالَمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَّا عَلَّ عَلَى اللّهُو

﴿ وَإِذْ أَنِحَيْنَكُمْ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾ : و اذكروا صنيعه بكم في هذا الوقت ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوَّءَ ٱلْعَذَابِ ﴾ : يكلفونكم شدة العذاب ﴿ يُقَلِّلُونَ أَبْنَآ هَ كُمْ وَيَسْتَحَيُّونَ فِسَآ هَ كُمُّ وَفِي ذَالِكُم بَلَا يُعِن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ .

﴿ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَاثِينَ لَيْمَةُ وَأَتَّمَنَنَهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَنتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْمَةً ﴾. قد سبق تفسيرها في سورة البقرة . ﴿ ﴿ وَقَالَ مُسوسَىٰ لِأَغِيهِ هَلرُونَ النَّلُقُسِنِي فِي قَوْمى ﴾ : كن خليفتي فيهم ﴿ وَأَصَلِحْ ﴾ ما يجب أن يُصْلَحَ من أمورهم ﴿ وَلَاتَنَبِعُ سَكِيلَ ٱلْمُقْسِدِينَ ﴾ : ولا تطع من دعاك إلى الإفساد و لاتسلُك طريقته .

﴿ وَلَمَّاجَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَالِنَسا ﴾: لوقتنا الذي وقننا له وحدّدناه ﴿ وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ من غير واسطة ، كما يُكلّم الملائكة ﴿ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَسن تَرَيْنِي وَلَيْكِن أَنْظُ سرّ إِلَى

١\_ في ذيل الآية: ٥١ .

ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ لَمَا تَجلَيت عليه ﴿ فَسَوْفَ رَبَانِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ ﴾ : ظهر له عظمتُه و تعرّض له اقتدارُه و أمرُه ﴿ جَعَلَهُ وَكَا ﴾ : مدكوكا مُفَتَّنا ﴿ وَخَرَّمُوسَىٰ صَعِفَا ﴾ : مغشيّاً عليه من هول ما رأى ﴿ فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ ﴾ تعظيماً لما رأى ﴿ شَبْحَننك تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنا أَوَّلُ المُوْمِنِينَ ﴾ . وَأَنا أُوّلُ المُوْمِنِينَ ﴾ .

قال: "لما كلمه الله و قربه نجيا آ رجع إلى قومه فاخبرهم بذلك، فقالوا: لن نؤمن لك حتى نسمع كلامه كما سمعته، فاختار منهم سبعين، فخرج بهم إلى طور سيناء، فاقامهم في سفح آ الجبل و صعد إلى الطور، و سال الله ان يكلّمه و يُسمعهم كلامه. فكلّمه الله و سمعوا كلامه من فوق و أسفل و يمين و شمال و وراء و أمام، لان الله أحدثه في الشّجرة، ثم جعله منبعثاً منها حتى سمعوه من جميع الوجوه، فقالوا: لن نؤمن بان هذا الذي سمعناه كلام ألله، حتى نرى الله جهرة، فلما قالوا هذا القول العظيم، واستكبروا و عَنَوا، بعث الله عليهم صاعقة، فاخذتهم الصّاعقة بظلمهم فماتوا؛ فقال موسى: يا ربّ ما أقول لبني إسرائيل إذا رجعت إليهم و قالوا: إنّك ذهبت بهم فقتلتهم، لو سالت الله أن يريك تنظر إليه لأجابك؛ فتخبرنا كيف هو؟! ونعرفه حق معرفته؛ لو سالت الله أن يريك تنظر إليه لأجابك؛ فتخبرنا كيف هو؟! ونعرفه حق معرفته؛ فقالوا: يا قوم، إنّ الله لأيرى بالأبصارو لاكيفية له، و إنّما يعرف بآياته ويعلم باعلامه؛ فقالوا: لن نؤمن لك حتى تساله؛ فقال موسى: يا رب إنّك قد سمعت مقالة بني إسرائيل فقالوا: لن نؤمن لك حتى تساله؛ فقال موسى: يا رب إنّك قد سمعت مقالة بني إسرائيل فقالوا: لن نؤمن لك حتى تساله؛ فقال موسى سأني ما سائوك فلن أواخذك

١-الدَّكَّ: الدَّقَ و الهَدْمُ. «القيامسوس المحيط ٣١١٣-دكة» و النَّمَّتَ: الدَّقَ و الكسير بالأصبابع و الشُّقَ في الصَّخرة، «القاموس المحيط ١:١٥٩- فتَّ». و «دُكَاً» في الآية مصدرٌ بمعنى مفعول.

٢-قَرَّبَهُ نَجِيّاً أي: مناجياً و هو مصدر كالصّهيل و النّهيق يقع على الواحد و الجمعاعة. مجمع البحرين ١ :٨٠١ (نجا).

٣ ـ سَفُحُ الْجِبَلِ: أسفله حيث يسفح فيه الماء. مجمع البحرين ٢: ٣٧٣ (سفح).

بجهلهم، فعند ذلك قال موسى: "رَبّ أرني أنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ رَاني وَلَكِنِ انظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِن استَقَرَّ مَكَانَهُ وهو يهوي "فَسَوْفَ تَراني فَلَمَّا تَجَلّىٰ رَبُّهُ لَلْجَبَلِ " بَآية من الْجَبَلِ فَإِن استَقَرَّ مَكَانَهُ وَخَرَّ مُوسىٰ صَعِقاً فَلَمَّا أَفَاقَ قَالُ سُبْحالَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ " يقول: رجعت إلى معرفتي بك عن جهل قومي، "و أنا أوَّلُ الْمؤمنينَ " منهم باللّك لا تُرى " . و في رواية: "فقال الله تبارك و تعالى: لن تراني في الدّنيا حتى تموت فتراني في الآخرة ، و لكن إن اردت أن تراني في الدّنيا " فَانْظُرْ إِلَى الْجَبَلِ " الآية " ك و ورد: اللّا صعد إلى الجبل فتحت أبواب السّماء و أقبلت الملائكة أفواجاً في أيديهم العُملا " فلسها النّور، يمرون به فوجاً بعد فوج، يقولون: يابن عمران أثبت فقد سالت أمراً عظيماً، قال: فلم يزل موسى واقفاً حتى تجلّى ربّنا جلّ جلاله "ك . وفي رواية: "إنّ الملائكة أمرت أن تمرّ عليه موكباً موكباً بالبرق و الرّعد و الرّيح و الصوّاعق، فكلّ ما مرّ به موكبا من المواكب ارتعدت فرائصه فيرفع " رأسه فيسال أفيكم ربّي؟ فيجاب هو آت وقد سالت عظيماً يابن عمران " . و في رواية: "إنّه لمّا سال ربّه ما سال، أمر واحداً من الكروبيّين المتجل و جعله دكاً " .

﴿ قَالَ يَكُمُوسَى إِنِي أَصْطَفَيْتُكَ ﴾ : إخترتك ﴿ عَلَ ٱلنَّاسِ ﴾ أي : الّذين في زمانك ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

١\_عيون اخبار الرّضاالليِّ ١: ٢٠٠٠، الباب: ١٥، الحديث: ١.

٢\_التّوحيد: ٢٦٢، الباب: ٣٦، ذيل الحديث: ٥، عن أمير المؤمنين الليّلة.

٣\_العُمُد ـ بضمّ العين و الميم و فتحهما ـ جمع العُمُود.

٤-العيّاشي ٢: ٢٦، الحديث: ٧٧، عن الصّادقين عليهما السّلام، و فيه: «فلّمًا صعد موسى على
 الجبل.

٥ ـ في (ألف) و اجا: الفرفع).

٦- العيَّاشي ٢: ٢٧، الحديث: ٧٤، عن أبي عبدالله للجُّدّ.

٧\_الكروبيُّون\_مخفَّفة الرَّاء\_سادة الملائكة و المقرَّبون منهم. مجمع البحرين ٢ : ١٥٩ (كرب).

٨\_السّرائر: ٤٧٦، عن ابي عبدالله اللَّيْلا، وفيه: ﴿رَجَلاً بِدُلَّ وَاحَدْاً .

الرّسالة ﴿ وَكُن مِّنَ ٱلشَّلَكِرِينَ ﴾ . روي: • أنّ سؤال الرّؤية كان يوم عَرَفَةَ و إعطاء التّوراة يوم النّحر» <sup>١</sup> .

﴿ سَاْمَرِفُ عَنَ اَيْنِي اللَّهِ اللهِ عَلَى اللَّهُ الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَدِقِ ﴾ بالطبع على قلوبهم ، فلايتفكرون فيها ولايعتبرون بها . ﴿ وَإِن يَرَوَّا كُلَّ اَيَةِ لَا يُوْمِنُوا بِهَ ﴾ لانهماكهم في الهوى . ورد: ﴿إذَا عَظَمَتْ أُمّتي الدّنيا نُزِعَتْ عنها هَيبة الإسلام وإذَا تركوا الامر بالمعروف والنهى عن المنكر حُرِمَتْ بَرَكَة الوحي \* ٧ . ﴿ وَإِن يَرَوَّا سَبِيلَ الرَّهُ لِا يَتَخِدُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَرَوَّا اللهِ اللهِ وَالوفاء سَبِيلًا وَإِن يَرَوَّا اللهِ اللهِ وَالوفاء والعمل الصّالح لا يتَخذوه سبيلاً ، وإن يروا الشرك والزّناو المعاصي ياخذوا بها و يعملوا بها معملوا المهاد ﴿ وَذَلِكَ بِأَنْهُمُ كُذَّهُ وَا يَكَانُونَ عَلَا عَنْفِلِينَ ﴾ .

۱\_البيضاوي ۳: ۲۷.

٢و٣-العسبّاشي ٢ : ٢٨، الحسديث: ٧٧؛ وبنصسائر الدَّجسات: ١٤٠، البساب: ١١، الحسديث: ٤، عن أبي عبدالله للنّبيّلاً.

٤\_بصائر الدّرجات: ١٤١، الباب: ١١، الحديث: ٦، عن أمير المؤمنين اللُّكِلُّة.

٥ و٦ ـ الزَّمر (٣٩): ٥٥ و ١٨.

٧\_ فيض القدير ١ : ٤٠٤.

٨ ـ القمّي ١ : ٢٤٠ .

﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِنَا يَنِنَا وَلِقَ كَوَ الْآخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ ﴾: لاينتفعون بها ﴿ هَلَ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ وَاتَّخَذَقُومُ مُوسَى مِنْ بَعَسِدِهِ ﴾ : من بعد ذهابه للميقات ﴿ مِنْ عُلِيّهِ مَ عِجْهُ لا جَسَدُه ﴾ : خالياً من الرّوح ﴿ لَمُ خُوارٌ ﴾ : صوت البقر . قد سبق قصة العجل في سورة البقرة أ . و ورد : "إنّ فيما ناجي موسى ربّه أ أن قال : يا ربّ هذا السامري صنع العجل ؛ فالخوار من صنعه ؟ ! فاوحى الله إليه : يا موسى إنّ تلك فتنتي فلا تفحص عنها ، " . وفي رواية : "قال : يا ربّ ، و مَنْ أخار الصّنم ؟ فقال الله يا موسى انا أحَرْتُه ، فقال موسى : إن هي إلا فتنتك ، ﴿ أَلَمْ يَرَوَا أَنَّهُ لا يُكَلِّمُهُم وَلا يَهْدِيهِم سَبِيلًا أَتَحَدُوه ﴾ إلها ﴿ وَكَانُوا ظَلُومِينَ ﴾ : واضعين الأشياء غير مواضعِها ، فلم يكن اتّخاذ العجل بدعا منهم .

﴿ وَلِمَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنِ السَّدَادِ نَدَمَهُم، فَإِنَّ النَّادِمِ المُسْحَسِّرِ يَعَضُّ يَدَهُ غمّاً، فتصير بده مسقوطاً فيها. ﴿ وَرَأَوْا ﴾: وعلموا ﴿ أَنَّهُمْ قَدْضَلُوا ﴾ باتَخاذ العجل ﴿ قَالُوا لَهِنَ لَمْ يَرْحَمَّنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرْ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾.

﴿ وَلَمَّادَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ عَفْبَنَ آمِيفُ الله : شديد الغضب، أو حزينا ﴿ قَالَ إِنْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ إِمَّ لِينَ ﴾ : شديد الغضب، أو حزينا ﴿ قَالَ إِنْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ إِمَّ لِينَ ﴾ : عبدتم العجل مكان عبادة الله ﴿ أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ دَيِّكُمْ ﴾ ؟ يقال : عَجِلَ عن الأمر : إذا تركه غير تامّ ، و أعْجَلَه عنه غيره ، و يُضمَّن معنى سَبَقَ فيقال : عَجِلَ الأمر . و المعنى : اتركتم أمر ربكم غير تام ؟ والأمر : انتظار موسى حافظين لعهده ﴿ وَ أَلْقَى الْأَلُو اَحَ ﴾ : طرحها من شدة الغضب لله ، و فرط الضّجر حمية للدّين . ورد :

١ ـ في ذيل الآية: ٥١.

٢ ـ في «ب»: «ناجي ربّه موسى او في المصدر: «ناجَى اللهَ موسى».

٣ ـ العَيَّاشي ٢ : ٢٩، الحديث: ٨٠، عن أبي جعفر اللَّيِّلا.

٤ - المصدر الحديث: ٧٩، عن أبي عبدالله الكلا.

«إِنَّ منها ما تَكَسَّرَ و منها ما بقي و منها ما ارتفع» .

﴿ وَأَخَذَ مِرْأُسِ أَخِيهِ مِيَجُرُ مُ إِلَيْهِ ﴾. قال: ﴿ و ذلك لانه لم يفارقهم لمّا فعلوا ذلك ولم يلحق بموسى، و كان إذا فارقهم ينزل بهم العذاب ". ﴿ قَالَ أَبَّنَ أُمّ ﴾. قال: ﴿ ولم يقل: يابن أبي، لان بني الأب إذا كانت أمّها تُهُم شتى لم تستبعد العداوة بينهم إلا من عصمه الله منهم، و إنّما تستبعد العدواة بين بني أمّ واحدة". و ورد: ﴿إنّه كان أخاه لابيه وأمّه " . قيل: و كان أكبر من موسى بثلاث سنين و كان حَمُولا " ليّنا ، و لذلك كان احب الى بني إسرائيل . آ ﴿ إِنَّ الْقَوْمَ السّتَضْعَفُونِ ﴾ : قَهَرُوني و اتّخذوني ضعيفاً ، ولم آل جُهداً في كفهم بالإنذار و الوعظ . ﴿ وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي ﴾ : و قاربوا قتلي لشدة إنكاري عليهم ﴿ فَلا تُشْعِلُ مِن ما يشمتون بي لأجله ﴿ وَلا تَجْعَلُ مِن مَا يَسْمتون بي لأجله ﴿ وَلا تَجْعَلُ مِن مَا يَسْمتون بي لأجله ﴿ وَلا تَجْعَلُ مِن مَا يَسْمتون بي لأجله ﴿ وَلا تَجْعَلُ الْمَا لَوْجِدَة عَلَى \* و نسبة التقصير إلي .

﴿ قَالَ رَبِّ أَغْفِرُ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِ رَحْمَتِكَ ۚ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلزَّحِينَ ﴾.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ اَتَّخَذُوا الْمِجْلَسَيَنَا أَهُمْ غَضَبُ مِن دَيْرِهِمْ وَذِلَةٌ فِي الْمُيَوَةِ الدُّيْسَا ﴾ قبل : هو ما أمروا به من قبل انفسهم و خروجهم من ديارهم و الجزية . ^ ﴿ وَكَذَالِكَ نَجْزِى الْمُقْتَرِينَ ﴾ . افتراؤهم قولهم : "هذا إله كُمْ وَإِلهُ مُوسى " . " ورد : "إنّه تلا هذه الآية ، فقال : فلا تَرى صاحبَ بدعة إلاّ ذليلاً ، و لامفترياً على الله و على رسوله و أهل بيته

١\_بصائر الدّرجات: ١٤١، الباب: ١١، الحديث: ٦، عن أمير المؤمنين الله.

٢ و٣- علل الشّرابع ١ : ٦٨، الباب: ٥٨، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللَّهِ.

٤ ـ الكافي ٨: ٢٧، ذيل الحديث: ٤، عن أمير المؤمنين الليلا.

٥ حَمَلَ عنه: حَلَّمَ فهو حَمُولٌ: ذوحلم. القاموس المحيط ٣: ٣٧٢ (حمل).

٦\_البيضاوي ٣: ٢٨.

٧ وَجَدَ عليه \_ يَجِدُ وَجُداً وجِدَةً و مَوْجِدَةً \_ غضب. ﴿ القاموس المحيط ١ : ٣٥٦ ـ وجد ؛ ﴿ وَ فِي الب ا : ﴿ بِالمُؤَاخَذَةُ عَلَى ۗ .

٨ ـ البيضاوي ٣: ٢٨؛ و الكشَّاف ٢: ١١٩.

٩ طه (۲۰): ٨٨.

صلّى الله عليهم إلّا ذليلاً ١٠٠٠.

﴿ وَٱلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِّعَاتِ ثُعَ تَابُوا مِنْ بَعَدِ هَـساوَءَ امَـسنُوٓ آ﴾: وعملوا بمقتضى الإيمان ﴿ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعَدِهَا ﴾: من بعد التّوبة ﴿ لَغَفُورٌ رَبِّحِيثٌ ﴾.

﴿ وَأَخْنَادَ مُوسَىٰ قَوْمَ اللَّهِ مِن اللهِ الحَذَف و الإيصال. ﴿ سَبْعِينَ رَجُلُا لِيَهِ اللَّهِ مَن اللهِ الحَذَف و الإيصال. ﴿ سَبْعِينَ رَجُلُا لَلْمَا اللَّهُ مُالرَّجْفَ أَقَالَ رَبِّ لَوَ شِنْتَ الْمَلَكُنَهُ مِينَ فَبْلُلُ لِيَعْفَى اللَّهُ مِينَ فَبْلُلُ لَكُنْ اللَّهُ مُعْمَالًا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُل

ورد: إنّ السّبعين لمّا صاروا معه إلى الجبل قالوا له: إنّك قد رايت الله سبحانه فارناه كسما رايته؛ فقال: إنّي لم أره؛ فقالوا: "لنّ نُوْمِنَ لَكَ حَسّىٰ نَرَى اللّه جَهْرة "، فاخدتهم الصّاعقة و احترقوا عن آخرهم و بقي موسى وحيداً؛ فقال: يا ربّ اخترت سبعين رجلاً من بني إسرائيل فجئت بهم و أرجع وحدى، فكيف يصدّقني قومي بما أخبرتهم به؟ ف لوشيت أهلكتهم من قبل و إيّاي أتهلكنا بما فعل السُّفهاء منا "؟ فاحياهم الله بعد موتهم الله و إنّ في إلا فِنْنَاك : ابتلاؤك حين اسمعتهم كلامك حتى طمعوا في الرّوية. ﴿ تُضِلُ بِهَا مَن قَشَاهُ وَتَهْدِي مَن قَشَاهُ أَن وَلِيُنَاك ): القائم بامرنا

١- الكافي ٢: ١٦، الحديث: ٦، عن ابي جعفر اللله.

٢ ـ في ذيل الآية: ١٤٣ من نفس السّورة.

٣\_البقرة (٢): ٥٥.

٤ ـ التّوحيد: ٤٢٤، الباب: ٦٥، ذيل الحديث: ١، عن أبي الحسن الرّضا لللله.

﴿ فَأَغْفِ رَلْنَا وَأَرْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْراً لْغَنْفِرِ سِنَ ﴾ تغفر السّيّنة و تبدلها بالحسنة.

﴿ وَأَكُنَّ لَنَا فِي مَنْ فِي الدَّنِيا حَسَنَهُ : حُسْنَ معيشة وتوفيق طاعة ﴿ وَفِي الْآخِرَة ﴾ : الجنة ﴿ إِنَّا هُدَنَا إِلْيَكَ ﴾ : تبنا إليك ؛ من هاد بهود : إذا رَجَعَ . ﴿ قَالَ عَذَا إِنَّ أَصِيسَبُ بِهِ مِنْ أَشَاءٌ وَرَحَمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ هُنَيَّ وَ ﴾ في الدّنيا ؛ فما من مسلم و لا كافر و لا مطيع و لا عاص إلا و هو منقلب في نعمتي ، أو في الدّنيا و الآخرة ، إلا أنّ قوماً لم يدخلوها لضلالهم . ﴿ وَمُؤَتُّونَ أَلَزَ كُونَ وَ الشّرِكُ و المعاصي ﴿ وَمُؤَتُّونَ أَلزَ كُوهَ وَ اللَّهِ النَّرِكُ و المعاصي ﴿ وَمُؤَتُّونَ أَلزَ كُوهَ وَ النَّذِينَ هُم مِنَا يُؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ الَّذِينَ يَنَيِّعُونَ ٱلرَّمُسُولَ النَّبِيّ ﴾. قال: «الرّسول: الذي يظهر له المَلكُ فيكلمه ، والنّبيّ: هو اللّدي يرى في منامه ، و ربّما اجتمعت النّبوة و الرّسالة لواحد » ! . ﴿ اللّهُ مِنّ ﴾ قال: «المنسوب إلى أمّ القُرى وهي مكة » لـ ﴿ اللّذِي يَجِدُونَهُ ﴾ قال: «يعني: البهودَ و النّصارى » " . ﴿ مَكَنُوبًا عِندَهُمْ ﴾ قال: «صفة محمد واسمه » ك . ﴿ في التّورَينةِ ﴾ .

قال: «لمّا أنزلت التوراة على موسى بشر بمحمد على فلم تزل الانبياء تبشر به حتى بعث الله المسيح فبشر به ورد: «إنّ يهوديّا قال له: إنّي قرات نَعْتَك في التوراة محمد بن عبدالله، مولده بمكة و مهاجره بطيبة، ليس بفظ و لاغليظ و لاستخاب، ٦ ولامترنّن ٢ بالفحش و لا قول الحنا، و إنا أشهد أن لاإله إلاالله و أنك رسول الله؛ هذا

١- الكافي ١ : ١٧٧ ، الحديث: ٤، عن الصادقين عليهما السلام.

٢\_مجمع البيان ٢\_٤: ٤٨٧، عن ابي جعفر الليُّة.

٣ و ٤\_العيّاشي ٢ : ٣١،١لحديث: ٨٧، عن ابي جعفر اللَّهُ.

هـ الكافي ٨ : ١١٧ ، ذيل الحديث : ٩٢ ، عن ابي جعفر اللك.

٦- السَّخَّاب صيغة مبالغة من السَّخَبِ و هو شَـدَّة الصَّوت، من تساخب القوم: إذا تصايحوا و تضاربوا مجمع البحرين ٢: ٨١ (سخب).

٧-المُتَرَنّن-بنونين-من الرّنّة ـ بالفتح و التّشديد ـ: الصّوت. والحنّا ـ مقصور ـ: الفحش من القول.
 مجمع البحرين ٢ : ٢٥٨ (رنن).

مالي فاحكم فيه بما انزل الله ١٠ . ﴿ وَ الْإِنْ عِيلِ ﴾ . قال : «هو قول الله عزّوجل يخبر عن عيسى : " وَمُبَشِراً بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ " ١٠ . ﴿ يَأْمُوهُم بِالْمَعَرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَيْ الْمُنْ اللهُ عَرْوَفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنْهُمْ وَالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنْهُمْ وَالْمُعْلَالُ عَنِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ فَٱلَّذِينَ وَامَنُوا بِهِ وَعَرَّرُوهُ ﴾: وعظموه بالتقبوية و الذّب عنه. واصل التّعزير: المنع. ﴿ وَنَصَرَرُوهُ وَاتَّبَعُ وَالنَّورَ الَّذِي أَنْزِلَ مَعَكُمْ ﴾ قيل: هو القرآن ". وورد: «النّور في هذا الموضع علي و الائمة عليهم السّلام " . ﴿ أَوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْمُغَلِمُونَ ﴾ . «النّور في هذا الموضع علي و الائمة عليهم السّلام " . ﴿ أَوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْمُغَلِمُونَ ﴾ .

﴿ قُلْ يَتَايَّهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمْ جَيِعَ اللّهِ عَلَمْ مُلْكُ السَّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهُ إِلَهُ اللّهُ عَلَمْ مُلْكُ السَّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ اللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِي الْأَنْ عِي اللّهِ عَلَى عَنْ عَقَدَّمَه مِن الرّسل ﴿ وَالتّبِعُوهُ لَعَلَمُ مُنْ اللّهِ عَلَى مَنْ تَقَدَّمَه مِن الرّسل ﴿ وَالتّبِعُوهُ لَعَلَمُ مُنْ اللّهِ عَلَى العلم اللّه نَي الموصل إلى محبة الله و ولايته ، فإنه لا يحصل إلا بالإيمان و اتباع النّبي النّبي و مَن أَمَر النّبي النّبي

﴿ وَمِن قَوْمِر مُوسَىٰ أُمَّةً يَهُدُونَ بِأَلْمَقِ وَمِدِيقَدِلْ وَنَ بِينهم. قال: «هم اهل الإسلام» . و في رواية: «إن هذه الأمّة قوم من وراء الصّين لم يغيروا و لم يبدلوا ليس لاحدهم مال دون صاحبه ، يُمُطَرُون باللّيل و يُضْحَوْن بالنّهار و يَزْرَعُون ، لايصل إليهم منا احد و لا منهم إلينا ، و هم على الحق الحق القري و في أخرى : «إنّهم يخرجون مع قائم آل

١ \_ إمالي (الصدوق): ٣٧٦، المجلس الحادي والسبعون، الحديث: ٦، عن أمير المؤمنين اللكة.
 ٢ \_ الكافي ٨: ١١٧، ذيل الحديث: ٩٢، عن أبي جعفر اللكة. و الآية في الصف (٦١): ٦.
 ٣ \_ البيضاوي ٣: ٣٠٠ و الكشاف ٢: ١٢٢.

٤\_الكافي أ : ١٩٤، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله اللِّيَّة، وفيه: •عليَّ أمير المؤمنين؛.

ه العياشي ٢: ٣٢، الحديث: ٨٩، عن أبي عبدالله الم

٦\_مجمع البيان ٢\_٤: ٨٩، عن أبي جعفر الله.

محمّد عليهم السّلام» 1.

﴿ وَقَلَّمَنْهُمُ أَفْنَقَ عَشَرَةَ أَسْبَاطًا أَمُمُ أَ ﴾ : و صيرناهم قطعاً متميزاً بعضهم عن بعض و والاسباط : ولله الاولاد ، وهم في ولله يعقوب بمنزلة القبائل في اولاد إسماعيل . ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى إِذِ السّسَعَنَهُ قَوْمُهُ وَ ﴾ في النّب ﴿ أَنِ الضّرِب بِعَمَاكَ المُحَرِّ فَالْبَحَسَتُ و في حذف إشارة إلى انّه لم يتوقف مِنهُ أَثْنَا عَشَرَةَ عَيْنَا ﴾ أي : فضرب فانبَحَسَتْ و في حذف إشارة إلى انّه لم يتوقف في الامتثال . ﴿ وَلَمْ عَيْنَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مَهُم وَظَلَلْنَا عَلَيْهِمُ الْفَعَمُ ﴾ ليقيهم حراً الشّمس ﴿ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ أَلْمَنَ وَالسّلُوكَ أَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ مُنْ وَلَكُ اللّهُ وَكُلُوا مِن طَيِّبُ مِن مَا وَذَفْنَ كُمْ وَمَا طَلْمُونَا وَلَكُمُ وَمَا اللّهُ وَلَا اللّهُ مُنْ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ مَن وَالسّلُوكَ وَالسّلُوكَ وَلَا اللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا مَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ مَن وَالسّلُوكَ وَالسّلُوكَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْكُونُ وَلِلْكُونُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَلَا مُنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا ال

﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ اسْكُنُوا هَنذِهِ الْقَرْبَةَ ﴾ : بَيْتَ الْمَقْدِسِ ﴿ وَحَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ فِي الْمَقْدِسِ ﴿ وَحَكُلُوا مِنْهُمَ الْحَيْثُ وَقُولُوا حِظَةٌ وَادْخُلُوا الْبَابَ شَجَكُ انْفَغِرْ لَكُمْ خَطِيتَ وَتُكُمّ مَنَاذِيدُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ . فَهَدَّ وَقُولُوا حِظَةٌ وَادْخُلُوا مِنْهُمْ فَوْلَا غَيْرَا لَذِي قِيلَ لَهُمْ فَارْسَلُنَا عَلَيْهِم رِجْزَامِنَ السَحَمَةِ فِيمَا لَكُمْ فَارْسَلُنَا عَلَيْهِم رِجْزَامِنَ السَحَمَة فِيمَا لَهُمْ فَارْسَلُنَا عَلَيْهِم رِجْزَامِنَ السَحَمَة فِيمَا حَكَانُوا يَظْلِمُونَ ﴾ . سبق تفسير هذه الآبات في سورة البقرة ٢ .

﴿ وَسَنَلَهُم ﴾ : واسال اليهود؛ سؤال تقريع بقديم كفرهم و تجاوزهم حدود الله ﴿ عَنِ ٱلْقَرْبَيةِ ﴾ : عن خبرها و ما وقع باهلها ﴿ الَّتِي كَانَتْ عَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ ﴾ : قريبة منه ﴿ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسّبت و قد نُهُوا عنه ﴿ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسّبت و قد نُهُوا عنه ﴿ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسّبت و قد نُهُوا عنه ﴿ إِذْ تَأْتِيهِم حِيتَانُهُم يَوْم سَبّتِهِم ﴾ : يوم تعظيمهم أمر السّبت، مصدر سَبّت اليَهُودُ إِذَا عَظَمَت سَبّتها ، بالنّجر دللعبادة ﴿ شُرّعًا ﴾ : ظاهرة على وجه الماء؛ من شَرَعَ عليه : إذا دنا منه و اشرف . ﴿ وَيَوْم لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِم حَدَيْلِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُوا عَلَى وَاللّه وَ السّرف . ﴿ وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِم حَدَيْلِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُوا عَشْمُونَ ﴾ .

١\_مجمع **البيان**٣ـ٤: ٤٨٩، مروياً عن اصحابنا. ٢\_في ذيل الآية: ٥٩. ورد: "إنهم توصلوا إلى حيلة ليُحلُّوا بها ما حرّم الله؛ فخدّوا اخاديد ا تؤدّي إلى حياض يتهيّا للحيتان الدّخول فيها من تلك الاخاديد و لايتهيّا لها الخروج، فجاءت يوم السّبت جارية على امان لها فدخلت الأخاديد و حصلت في الحياض و الغُدْران "، فلمّا كانت عشية اليوم همّت بالرّجوع منها إلى اللُّجَج التامن من صائدها فلم تقدر، وبقيت ليلها أفي مكان يتهيّا اخذها بلا اصطياد، و كانوا ياخذونها يوم الأحدو يقولون: ما أصطدنا في السبت إنّما اصطدنا في الاحد؛ و كذب اعداء الله، بل كانوا آخذين لها باخاديدهم التي عملوها يوم السبّت ".

﴿ وَإِذْ قَالَتُ أُمَّةً مِنْهُ مِ ؛ جماعة من أهل القرية ﴿ لِمَ تَعِظُ وَنَ قَوَمًا اللّهُ مُهْلِكُهُمْ ﴾ بذنوبهم هلاك استيصال ﴿ أَوْمُعَذِبُهُمْ عَذَابُ اسْدِيدَ أَلَّ ﴾ لتماديهم في العصيان ﴿ قَالُوا مَعْذِرَةً لِلنّه عِني : موعظتنا لإنهاء ^ عذر إلى الله ، حتى لاينسب إلى تفريط في النّهي عن المنكر ﴿ وَلَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ ﴾ إذ الياس لايحصل إلا بالهلاك .

﴿ فَلَمَّانَسُوا ﴾: تركوا تَرْكَ النَّاسي ﴿ مَاذُكِرُواْ بِهِ ﴾: ما ذَكَّرَهُم به الواعظون ﴿ أَنْجَيْنَا اللَّيْنَ يَنْهُوْنَ ﴾ والمنظون ﴿ أَنْجَيْنَا اللَّيْنَ يَنْهُوْنَ ﴾ والمديد ﴿ إِمَا كَانُوا يَعْسَدُ الْجِبَيْنِينِ ﴾ والمديد ﴿ إِمَا كَانُوا يَعْسَقُونَ ﴾ .

١- أخاديدَ جمع أخدود: شقق في الأرض مستطيل. و خَدَّ الأرضَ: شَقَها. مجمع البحرين ٢:٣٤ (خدد).

٢ حَصَلَ الشّيء: ثَبُتَ و بقى. و الحاصل من كلّ شيءٍ: ما بقى و ثَبُتَ. القاموس المحميط ٣٦٨:٣
 (حصل).

٣-الغُدُران جمع الغَدير: القطعة من الماء يغادرها السّيل أي: يتركها. القاموس المحيط ٢: ١٠٣ (غدر).

٤ - اللُّجَحُ: حِمْع اللُّحَ: معظم الماء. القاموس المحيط ٢١٢: ١ (لجج).

هـ في المصدر و نسخةً ﴿الفَّ : ﴿لتَّامَنُ صَائِدُهَا ۗ .

٦ ـ في المصدر: ﴿ وَ أَبَقِيتَ لَيَلْتُهَا ٤ ـ أَ

٧- تفسير الإمام ﷺ : ٢٦٨-٢٦٩.

٨ ـ انهَى الرَّجِلُ الشِّيءَ إنهاءً : ابلغه . القاموس المحيط ٤ : ٢٠٠ (نها) .

﴿ فَلَمَّسَاعَتُوا ﴾: تكبّروا ﴿ عَنَمَسَانُهُواعَنَـهُ ﴾. قال: «عن قبول الزّجر عمّا نُهُوا عنه ١٠ . ﴿ قُلْنَا لَهُمُ كُونُواْ قِرَدَةً خَنسِثِينَ ﴾ قال: «مُبعَّدين عن الخير» ٢.

ورد: ﴿إِنَّ الواعظين خرجوا من المدينة مخافة أن يصيبهم البلاء؛ فنزلوا قريباً منها، فلمّا أصبحوا غَدُوا لينظروا ما حال أهل المعصية، فاتوا باب المدينة فإذا هو مُصْمَتَ، فدقوه فلم يُجابوا ولم يَسْمَعُوا منها حِسَّ احد، فوضعوا سُلَّماً على سُورِ المدينة، ثمّ أصعدوا رجلاً منهم، فأشرف على المدينة، فنظر فإذاً هو بالقوم قردة يَتعاوَونَ ، لها أذناب؛ فكسروا الباب ودخلوا المدينة، قال فَعَرَفَت القردة أنسابها من الإنس، ولم يَعْرِف الإنسُ أنسابها من القردة، فقال القوم للقردة: ألم ننهاكم؟ » أ.

و ورد: «كانوا ثلاثة أصناف: صنف اتتمروا و أَمَرُوا فنجَوا، و صنف اتتمروا ولم يأمُروا فمسخوا ذرآ، و صنف لم يأتمروا و لم يأمروا فهلكوا» ٥.

﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ ﴾ : أعْلَمَ " ؛ تَفَعّل من الإيذان ، معناه عَزَمَ ، فإن العازم على الامر يُورِ القيكمةِ مَن يَسُومُهُم ﴾ : يُسَلِّطُنَ على اليهود ﴿ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكمةِ مَن يَسُومُهُم ﴾ : يُسَلِّطُنَ على اليهود ﴿ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكمةِ مَن يَسُومُهُم ﴾ : يكلَّفهم ﴿ سُوٓ ٱلْقَيكَمةِ مَن الله عليهم بعد يكلَّفهم ﴿ سُوٓ ٱلْقَدَابِ ﴾ بالقتل و الإذلال و ضرب الجزية . قيل : بعث الله عليهم و ذراريهم سليمان بخت النصر ، فخرب ديارهم وقتل مقاتليهم و سبي نسائهم و ذراريهم وضرب الجزية على من بقي منهم ، و كانوا يُؤدُّونَها إلى الجوس ، حتى بعث الله محمداً على الله فعل ما فعل ، و ضرب عليهم الجزية ، فلا تزال مضروبة إلى آخر الدّهر . وفي

ا و ٧- تفسير الإمام الليُّلة: ٢٦٩، عن عليّ بن الحسين اللُّبَّة.

٣- اَلْعُواء: صسوت السِّباع و كَأَنَّه بالذَّنب و الكلب أخصّ. يُقــٰـال: عَوَىٰ يَعْوِى عُواءٌ. النَّهـاية ٤: ٣٢٤ (عوا).

٤\_العيّاشي ٢ : ٣٣\_٣٤، الحديث: ٩٣ ، عن أبي جعفر اللَّبِّة؛ و القمّي ١ : ٢٤٥، عن أبي عبداللَّه لللَّهُ.

٥ الكافي ٨ : ١٥٨ ، الحديث : ١٥١ ، عن أبي عبدالله الملكة.

٦ في اب: اتاذَّن: تفعَّلُ ا.

رواية: «إنّ المَعْنِيَّ بهم أُمّةُ محمّد ﷺ \ ﴿إِنَّ رَبَكَ لَسَرِيعُ ٱلْمِقَابِ ﴿ عَاقِبهم في الدّنيا ﴿وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيتُ ﴾ لمن تاب و آمن.

﴿ فَخَلَدُ فَي الحَيرِ ، والمراد به : الذين كانوا في عصر النبّي على ﴿ وَرِثُوا الْكِنْبَ ﴾ : وهو بالتّحريك في الحير ، والمراد به : الذين كانوا في عصر النبّي على ﴿ وَرِثُوا الْكِنْبَ ﴾ : النّوراة من اسلافهم ﴿ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا اللَّذَيٰ ﴾ : حُطامَ هذا الشّيء الادنى ، يعني : الدّنيا . قيل : هو ما كانوا ياخذون من الرّشا في الحكم ، و على تحريف الكلم للتّسهيل على العامة . ٣ ﴿ وَرَثُولُونَ سَيُغَفَّرُكنا ﴾ : لا يؤاخذنا الله بذلك و يتجاوز عنه . ﴿ وَإِن يَأْتِهِم عَير عَرَضٌ مِتَمُلُولًا عَنَا الله بذلك و يتجاوز عنه . ﴿ وَإِن يَأْتِهِم عَير تَابِين عنه . ﴿ الدّيؤَخَذَ عَلَيْهِ سَم مِيتَنَى الْحَفرة ، و هم مصرون عائدون إلى مثل فعلهم غير تائين عنه . ﴿ الدّيؤَخَذَ عَلَيْهِ سَم مِيتَنَى الْحَفرة ، و هم مصرون عائدون إلى مثل فعلهم غير تائين عنه . ﴿ الدّيؤَخَذَ عَلَيْهِ سَم مِيتَنَى الْحَفرة ، و هم مصرون عائدون إلى مثل فعلهم غير تائين عنه . ﴿ الدّيؤَخَذَ عَلَيْهِ سَم مِيتَنَى الْحَفرة ، وَهُم مُولًا عَلَى اللّه و لا يُضيفوا إليه إلا ما انزله . ﴿ وَدَرَسُوا مَا فِيه ، فهم ذاكرون لذلك .

ورد: «إنّ الله خصّ عباده بآيتين من كتابه: أن لا يقولوا حتّى يعلموا، و لا يردّوا مالـم يعلموا، قال عزّوجلّ: "ألم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب أن لا يقولوا على الله إلاّ الحقّ و قسال: "بَلْ كَذَّبُوا بِما لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ "، ﴿ وَاللَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِّللَّادِينَ اللهِ إِلاّ الحقّ و قسال: "بَلْ كَذَّبُوا بِما لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ "، ﴿ وَاللَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِّلْلَادِينَ

١ \_مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٤٩٤، عن أبي جعفر اللبُّلا.

٢\_ في اب؛ ايْتَنَبَّهُون!.

٣ الكشاف ٢: ١٢٨.

٤\_الكافي ١ : ٤٣، الحديث: ٨، عن أبي عبدالله اللجَّلا. و الآية الثَّانية في يونس (١٠): ٣٩.

يَنَّقُونَ ﴾ محارمَ الله ممّا الله عن الخذ هؤلاء ﴿ أَفَلَاتَمْ قِلُونَ ﴾ فيعلمون ذلك.

﴿ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِنَابِ وَأَقَامُواْ الصَّسَلَوْةَ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَالُكُمْ لِحِينَ ﴾. قال: «نزلت في آل محمد عليهم السّلام و أشياعهم» ٢.

﴿ وَإِذْنَنَقْنَا ٱلْجَبَلَ ﴾: قلعناه و رفعناه ؛ و اصله : الجَذْبُ . ﴿ فَوْقَهُمْ كَأَنَّمُ ظُلَّةٌ ﴾ : سقيفة ، و هي كلّ ما أظلّ . ﴿ وَظُنْوا ﴾ : و تيقنوا ﴿ أَنَّمُ وَاقِعٌ بِهِمْ ﴾ : ساقط عليهم ، لان الجبل لا يَثْبُتُ في الجوّ ، و لانهم كانوا يوعدون به . ﴿ خُذُوا مَا َاتَيْنَكُم بِقُسوّ وَ ﴾ : "بعزم من قلوبكم و أبدانكم ، كذا ورد" . ﴿ وَأَذْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ فَنُوك ﴾ . قال : "لمّا نزل التوراة لم يَقبَلُوه ، فرفع الله عليهم طور سَيْنناه ، فقال لهم موسى : إن لم تَقبَلُوا وقع عليكم الجبل ، فقبلوه و طاطؤا رؤوسهم ، .

﴿ وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكُ مِن اَبَنِى ءَادَمَ مِن الله مِن المَسِرِ فَرُرِيَّنَهُم ﴾: اخسرج من اصلابهم نسله على ما يتوالدون قسرنا بعد قرن، يعني: نَفَر حقايقهم بين يدي علمه فاستنطق الحقايق بالسنة قابليّات جواهرُ ها و السن استعدادت ذواتُها. ﴿ وَأَشْهَلَمُ عَلَى اَنفُسِهِم السَّنَ اِرَبِكُم الله الله الله الله الله و ركب عَلَى النفسِهِم السَّنَ وَنِه مَا يدعوهم إلى الإقرار بها حتى صاروا بمنزلة الإشهاد؛ على طريقة في عقولهم ما يدعوهم إلى الإقرار بها حتى صاروا بمنزلة الإشهاد؛ على طريقة التمشيل، نظير ذلك قوله عزوجل: " إنَّما قَوْلُنا لشَيء إذا أرَدُناه أنْ نَقُول لَهُ كُنْ فَيُكُونُ " و قوله جل و علا: " فقال لها و للأرْضِ اثبينا طَوْعاً أوْكَرُها قالتنا أتينا طائعين " .

١\_ في اب: (بما ياخذ).

٢ـ القمَّى ١ : ٢٤٦، عن أبي جعفر الللَّهُ.

٣ ـ العيّاشي ٢ : ٣٧ ، الحديث : ١٠١ ، عن أبي عبدالله الليّلا .

٤ - القمّي ١ : ٢٤٦، عن أبي عبدالله الليَّة.

٥ ـ النّحل (١٦): ٤٠.

٦\_ فصّلت (٤١) : ١١.

ورد: «اخرج من ظهر آدم ذريته إلى يوم القيامة فخرجوا كالذرّ، فعرّفهم نفسه وأراهم صنّعَه، ولولا ذلك لم يَعْرِفُ احدُّربَّه الله وفي رواية: سئل : كيف أجابوا وهم ذرّ فقال: «جعل فيهم ما إذا سالهم أجابوه» لله وفي أخرى: سُئل : مُعايَنة كان هذا كذر فقال: «نعم، فثبتت المعرفة و نسوا الموقف و سيذكرونه، ولولا ذلك لم يَدْر احدّ مَنْ قال: «نعم، فشبت المعرفة و نسوا الموقف و سيذكرونه، ولولا ذلك لم يَدْر احدّ مَنْ خالقه و رازقه، فمنهم من أقرّ بلسانه في الذرّ ولم يؤمن بقلبه، فقال الله: "فَمَا كَانُوا لَهُ وَمَا كَانُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ " الله " . "

﴿ أَن تَقُولُ وَإِنَّا لَيْكُمَةِ ﴾ قال: «على أن لا تقولوا غداً» . ﴿ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلْذَا عَدِينَ ﴾ .

﴿ أَوْنَهُ وَلُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ مَا بَا قُونَا مِن قَبَلُ وَكُنَّا ذُرِيَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَلَهِ لِكُنَا مَا فَعَلَ لَكُنَا وَكُنَّا ذُرِيَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَلَهِ لِكُنَا مِا فَعَلَ وَكُنَّا ذُرِيَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَلَهِ لِكُنَا مِا فَالْعَلَى اللَّهِ الْمُعَلِّدُونَ ﴾ يعني: آباءهم المؤسسين أساس الشرك.

﴿ وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيِنَتِ وَلَمَلَهُ مَ يَرْجِعُونَ ﴾ عن التقليد و اتباع الباطل .

﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِي ءَاتَيْنَ لَهُ ءَايَٰذِنَا ﴾ هو بَلْعَمُ بنُ باعُورا من بني إسرائيل أوتي علم بعض كتب الله . قال: «الاصل فيه بَلْعَمُ ، ثمّ ضربه الله مثلاً لكل مُؤثِر هواه على علم بعض كتب الله . قال: «الاصل فيه بَلْعَمُ ، ثمّ ضربه الله مثلاً لكل مُؤثِر هواه على

١\_التَّوحيد: ٣٣٠،الباب:٥٣، الحديث:٩، عن أبي جعفر اللَّبِّة.

٢ \_ الكافي ٢ : ١٢ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبدالله المبلة .

٣\_القَمِّي ١ : ٢٤٨، عن أبي عبدالله اللِّيَّةُ . والآية فيُ يونس (١٠): ٧٤.

٤ في «الف»: «لملائكته»،

صو٦\_الكافي ١ : ١٣٣، الحديث: ٧، عن أبي عبدالله الله؟.

هدى الله من أهل القبلة » أ. ﴿ فَأَنسَلَخَ مِنْهَا ﴾ بأن كفر بها و نبذها وراءظهره ﴿ فَأَتَّبَعَهُ الشَّيطُانُ ﴾ : فلحقه الشّيطان و أدرك و صار قريناً له ﴿ فَكَانَ مِنَ الْفَاوِينَ ﴾ : من الضّالين .

قال: «أعطي بَلْعَمُ بنُ باعورا الاسمَ الاعظمَ وكان يدعو به فيستجيب له ٢، فمال إلى فرعون، فلمّا مر فرعون في طلب ٣ موسى و اصحابه، قال فرعون لبَلْعَم: أدع الله على موسى و اصحابه ليحبسه علينا، فركب حمارته ليمر في طلب موسى، فامتنعت على موسى و اصحابه ليحبسه علينا، فركب حمارته ليمر في طلب موسى، فامتنعت عليه حمارته فاقبل يضربها، فانطقها الله عزّوجل فقالت: ويلك على ماذا تضربني، اتريد أن أجيء معك لتدعو على نبّي الله و قوم مؤمنين؟ فلم يزل يضربها حتى قتلها، وانسلخ الاسم من لسانه، و هو قوله: "فَانْسَلَخَ منْها " ٤٤.

﴿ وَلَوَ شِنْكَ الْمُوالِمُ اللَّهِ اللَّهِ الدَّيَا ﴿ وَأَتَّبَعَ هَوَنَهُ ﴾ في إيشار الدّنيا و استرضاء ﴿ وَلَنكِنَهُ وَأَخْلَدُ إِلَى الدّنيا و استرضاء ﴿ وَلَنكِنَهُ وَأَخْلَدُ إِلَى الدّنيا و استرضاء قومه، و اعرض عن مقتضى الآيات فَحَطَطْناه . ﴿ فَشَلْهُ كَمْثَلِ الْكَلْبِ في اخس قومه ، و اعرض عن مقتضى الآيات فَحَطَطْناه . ﴿ فَشَلْهُ كَمْثَلِ الْكَلْبِ في اخس احواله ﴿ إِن تَعْيَمِ لَ عَلَيْهِ ﴾ بالطرد و الزّجر ؛ مِن الحَمْلة ﴿ يَلَهَتْ ﴾ : يخرج لسانه بالتّنفس الشّديد ﴿ أَوْتَتَرَكُهُ يَلَّهُ فَ ﴾ : دائم اللّه ث بخلاف ساير الحَيوان ، فإنه إذا هُرِّجَ و حُرِك السّديد ﴿ أَوْتَتَرَكُهُ يَلَّهُ ثُ ﴾ : دائم اللّه ث بخلاف ساير الحَيوان ، فإنه إذا هُرِّجَ و حُرِك لَهُ وَ إِلّا لَم يَلْهَ ثُنَ والمعنى : إنْ وعظته فهو ضال ، و إن لم تَعظه فهو ضال . ﴿ ذَالِكُ مَسَلُ الْقَوْمِ اللَّذِي كُذُوا بِعَالِينَا فَا قَصْصِ الْقَصَصَ ﴾ المذكورة ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ فيتعظون ويحذرون مثل عاقبته .

﴿ سَلَّةَ مَثَلًا ٱلْقَوْمُ ﴾: مَثَلُ القوم ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِنَا يَنِيْنَا وَأَنفُسَهُمَ كَانُوا يَظْلِمُ وَنَ ﴾

١\_مجمع البيان ٣\_٤: ٥٠٠، عن ابي جعفر اللكلا.

٢ - في المصدر: "فيستجاب له".

٣- في االف): (إلى طلب موسى).

٤ القمّي ١: ٢٤٨، عن أبي الحسن الرّضا لللله.

٥ ـ في اللف، والجا: الفيحذرون،

#### لاغيرَهم.

﴿ مَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ اللَّهُ مَدِي الإفراد فيه لاعتبار اللَّفظ، والجمع في نظيره الاعتبار المعنى؛ تنبيه على أنّ المهتدين كواحد لاتحاد طريقهم بخلاف الضّالين. ﴿ وَمَن يُضّلِلْ فَأُولَكِكَ هُمُ الْمُنْكِرُونَ ﴾.

﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا ﴾ : حلقنا ﴿ لِجَهَنّد صَيْرا يَنَ الْجِينَ وَالْإِنسَ هُمُ مُلُوبٌ لَا يَفْقَهُ ونَ بِهَا فَال : ﴿ وَلَمْ أَعَيْنُ لَا يُسْعِمُ وَنَ بِهَا ﴾ قال : ﴿ عليها غطاء عن الهدى ﴾ . ﴿ وَلَمْ مَانَانُ لَا يَسْعُونَ عَلَى الله على الله على الله على الله على اللهدى ﴾ أَوْلَتُهِ فَي عدم الفقه و الإبصار للاعتبار ، و الاستماع للنّدبّر ، وفي أنّ مشاعر هم و قواهم متوجّهة إلى أسباب التّعيش ، مقصورة عليها ﴿ بَلْ هُمْ أَمْنَلُ ﴾ فإنّه الله عن المنافع و المضار ، و تجتهد في جذبها و دفعها غاية فإنّها تُدرك ما يمكن لها أن تُدرك من المنافع و المضار ، و تجتهد في جذبها و دفعها غاية جهدها ، و هم ليسوا كذلك ، بل أكثرهم يعلم أنّه معاند فيقدم على النّار . ﴿ أَوْلَتُهِ لَكُ هُمُ الْمُنْوَلُونَ ﴾ : الكاملون في الغفلة . ورد: ﴿إنّ الله ركّب في الملائكة عقلاً بلا شهوة ، وركب في بني آدم كلتيهما ، فمن غلب عقلُه وركب في بني آدم كلتيهما ، فمن غلب عقلُه شهوته فهو خير من الملائكة ، و من غلب شهوته عقلَه فهو شرّ من البهائم ، أنه .

﴿ وَلِلْمَا لَأُمْمَا وَكُلِكُمُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى السّماء ، لتضمّنها معاني هي احسن المعاني ﴿ وَلَا تُعْسَوهُ مِهَا ﴾ النّبي هي احسن الاسماء . سُئِلَ : عن الاسم ، فقال : «صفة لموصوف الله على الله ؛ وهو قول الله : اوله الاسماء الحسني فادعوه بها " » . وفي رواية : إذا نزلت بكم شدة فاستعينوا بنا على الله ؛ وهو قول الله : اوله الاسماء الحسني فادعوه بها " » .

١- المراد بنظيره هو قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُضْلَلُ فَأُولَـٰئِكَ هُمْ الْخَـٰاسرُونَ ﴾.

٢، ٣و٤ـ القمِّي ١ : ٢٤٩، عن ابي جعفر اللَّجَلَّا، و فَيه : ﴿ فَلَنَّ يَسْمَعُوا الْهُدَىٰ ۗ .

علل الشرايع ١ : ٤، الباب: ٦، الحديث: ١، عن أبي عبدالله، عن أمير المؤمنين عليهما السلام.

٦- الكافي ١ : ١١٣ ، الحديث: ٣، عن ابي الحسن الرَّضا للكالد.

٧ - العيَّاشي ٢ : ٤٢ ، الحديث: ١١٩ ، عن أبي الحسن الرَّضا الللَّهُ.

﴿وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آسَمَنَهِوْ عَلَى الله عَلَا لا يعدلون بها عمّا هي عليه ، فيسَمُّون بها اصنامَهم أو يصفون الله بما لايليق به ، ويُسمَّونَه بما لايجوز تسميتُه به . قال: او له الأسماء الحسنى التي لايسمّى بها غيره ، وهي التي وصفها في الكتاب ، فقال: "فادعوه بها و ذروا الذين يلحدون في اسمائه بغير علم يشرك وهو لا يعلم ، و يكفر به وهو يظن آنه يحسن ، و لذلك قال: "وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثُرُهُمُ الله إلا وَهُمْ مُشْرِكُونَ " ا فهم الذين يلحدون في اسمائه بغير علم فيضعونها غير مواضعها » . ﴿ سَيُجْزَقِنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ وَمِمَّنَ خَلَقْنَا أَمَّةً يَهَدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِم يَعَدِلُونَ ﴾ قال: (هم الاثمة ٢٠]. و في رواية علوية: (والذي نفسي بيده لتفتر قن هذه الأُمّة على ثلاث و سبعينَ فرْقَة ، كلُها في النّار إلا فرْقَة وَمِمَّنْ خَلَقُنا الآية ؛ فهذه التي تنجومن هذه الاُمّة ١٠ . و في أخرى نبوية : (هذه لكم و قد أعظي قومُ موسى مثلها ٥٥ . و ورد: (إنَّ من أمّتي قوم أعلى الحق حتى ينزلَ عيسى بن مريم ٢٠ .

۱ ـ يوسف (۱۲): ۱۰٦ .

٢-التُّوحيد: ٣٢٤،الباب: ٥٠، ذيل الحديث: ١، عن ابي عبدالله للجَلَّة.

٣- الكافي ١: ١٤٤، الحديث: ١٣، عن ابي عبدالله الثيِّلة.

٤ـ العيَّاشي ٢ : ٤٣، الحديث: ١٢٢، عن أميرالمؤمنين اللِّيِّة، و فيه: «لتفرَّقنَّ».

٥و٦\_مجمع البيان ٣\_٤: ٥٠٣.

٧ في اللف؛ و دب؛ (سَنَسْتُديتُهُم،

الذّنب الذّنب المنها و في رواية: ﴿إذا أراد الله بعبد خيراً فاذنب ذنباً أتبعه بنقمة و يذكّره الاستغفار و يتمادى الاستغفار و إذا أراد الله بعبد شراً فاذنب ذنبا ، أتبعه بنعمة لينسيه الاستغفار و يتمادى بهما ، و هو قول الله عزّوجل "سنستدرجهم من حيث لايعلمون " بالنّعم عند المعاصى ٢٠.

﴿ وَأُمِّلِلَهُمْ ﴾: و أُمهِلُهم ﴿ إِنَّكَيْدِي مَتِينٌ ﴾ لايُدفَع بشيء؛ إنَّما سمَّاه كبدأ لانَّ ظاهرَه إحسانٌ و باطنَه خذلانٌ.

﴿ أَوَلَمْ يَلَفَكُرُواْ مَا بِصَاحِبِهِم ﴾ يعني: محمّداً ﷺ ﴿ مِّنِجِنَّةٍ ﴾ اي: جنون. روي: «انّها نزلت حين حذّرهم بَأْسَ الله، فنسبوه إلى الجنون". ﴿ إِنْ هُوَ إِلَانَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾.

﴿ أَوَلَمْ رَسُطُرُوا ﴾ نَظَرَ اعتبار ﴿ فِي مَلَكُ وَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : في باطنهما وارواحهما ﴿ وَمَاخَلَسَقَ اللَّهُ مِن هَيْءٍ ﴾ ممّا يقع عليه اسم الشيء من اجناس خلقه التي لا يمكن حصرها، لتَدلّهم على كمال قدرة صانعها و وحدة مبدعها وعظم شان مالكها ومتولّي امرِها، ليَظهر لهم صحة ما يدعوهم إليه. ﴿ وَأَنْ عَسَى ﴿ أَنَ عَلَى الْمَ اللَّهُ اللَّهُ مَا يُنْجِيهم ، قبل مُغافَصة الموت و نزول العذاب. ﴿ فَيَأْيَ حَسلِيمِ الله مَلْ المَعْدَو ﴾ : بعد القرآن ﴿ يُوْمِنُونَ ﴾ إذا لم يؤمنوا به . و المعنى : و لعل أجلَهُم قد اقترب فما بالهم لا يبادرون الإيمان بالقرآن ، و ماذا ينتظرون بعد وضوحه ؟ ! فإن لم يؤمنوا به فباي حديث أحق منه يريدون أن يؤمنوا ؟

﴿ مَن يُعْمِلِلِ اللَّهُ فَكَلَا هَادِي لَسَمُّوَيَذَرُهُ مَ فِي طُغْيَنِ مَ يَعْمَهُونَ ﴾ القمي: يكله إلى

١- الكافي ٢ : ٤٥٢ ، الحديث: ٣ ، عن أبي عبدالله الحكال.

٢ ـ المصدر، الحديث: ١، عن ابي عبدالله الله .

٣ـ الدَّرَّ المنثور ٣: ١٨ ٤٠ و البيضاوي ٣: ٣٦، عن النَّبيُّ ﷺ.

٤- غافصه: فاجاه و أخذه على غرة. القاموس المحيط ٢: ٣٢٢ (غفص).

نفسه ۱.

﴿ يُسَتَسَمُّ أُونَكَ عَنِ السّاعَةِ ﴾ اي: القيامة وهي من الاسماء الغالبة. ﴿ أَيّانَ مُرْسَسَمّا ﴾ ؟: متى إرساؤها ؟ اي: إثباتها و استقرارها ﴿ قُلْ إِنْسَاعِلْمُهَاعِنَدَرَقِي ﴾ استاثر به، لم يُطلِعُ عليه ملكاً مقرباً و لا نبياً مرسلاً ﴿ لَا يُجَلِّهُ الْوَقْبِهَ ﴾ : لايظهرها في وقتها ﴿ إِلّا هُو ﴾ يعني : أنّ الخفاء بها مستمر على غيره إلى وقت وقوعها ؛ واللام للتوقيت. ﴿ وَقُلُسَتُ فِي الله الله عَنه و الثقلين لهولها ﴿ تُقُلُستُ فِي الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله والله وسدتها . ﴿ لَا تَأْتِسَكُمُ إِلّا بَعْنَةً ﴾ : فَجُأةً على غفلة . روي : "أنّ السّاعة تهيج بالنّاس والرّجل يقوم سلْعَتَه في سوقه ، والرّجل يَحْفَضُ ميزانَه و يرفعُه ، و الرّجل يقوم سلْعَتَه في سوقه ، والرّجل يَخْفَضُ ميزانَه و يرفعُه ، " .

﴿ يَسْنَلُ سُونَكَ كَأَنْكَ حَفِيْ عَنَهُ أَ ﴾ قيل: اي: عالم بها، و اصله: كانك احفيت بالسّوال حتى عَلمتها، اي: استقصيت و ألْحَفْت. " ﴿ قُلْ إِنَّمَاعِلْمُهَا عِندَاللّهِ ﴾ لانه من علم الغيب ﴿ وَلَنِكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ انه المختص بالعلم بها. القمي: إنّ قريشاً بعثت قوماً إلى نَجْران ليتعلّموا من علماء اليهود مسائل يسالونها رسولَ الله عَثْنَا، وكان فيها: سَلُوا محمّداً عَثْلًا متى تقوم السّاعة؟ فإن ادّعى علم ذلك فهو كاذب، فإنّ قيام السّاعة لم يُطلِع الله عليه ملكاً مقرّباً و لا نبياً مرسلاً. فلما سالوه نولت أ.

﴿ قُسِل لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعُساوَلَاضَوَّا ﴾ : جَلْبَ نفع و لا دَفْعَ ضرر ، و هو إظهار للعبوديّة ، و التّبرّي عن ادّعاء العلم بالغيوب. ﴿ إِلَّا مَاشَآةَ ٱللَّهُ ﴾ من ذلك ، فيلهمني إيّاه ويوفّقني له ﴿ وَلَوْكُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَا مَدْتَكَ ثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَامَسَّى اللَّهُ وَأَنْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَا مَدْتَكَ ثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَامَسَّى اللَّهُ وَأَنْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَا مَدْتَكَ ثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَامَسَى اللَّهُ وَأَنْ عَال :

١-القمّى ١: ٢٤٩.

٢و٣ـجوامع الجامع ١: ٤٨٧.

٤- القمّى ١: ٢٤٩.

«يعني الفقر » \ . القمّي: كنت اختار لنفسي الصّحّة و السّلامة . ` ﴿إِنْ أَنَاۤ إِلَانَذِيرُّ وَبَشِـيرُّ لِقَوْمِرِيُوۡمِنُونَ ﴾ .

﴿ فَلَمَّا ءَاتَنْهُ مَاصَلِحُ الْجُعَلَا لَهُ مُّرَكَا ءَ فِيمَا ءَاتَنَهُ مَا أَفَتَعَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ . قال: «هما آدم وحوّاء، وإنما كان شرْكُهُما شركَ طاعة وليس شرك عبادة» . وفي رواية: «جعل صنفا الذّكر والأنثى من أولادهما لله سبحانه شركاء فيما آتاهما ولم يشكراه كشكر أبويهما له عزّوجل. قال الله تعالى: "فتعالى الله عمّا يشركون" » .

﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخَلُّ قُشَيْنًا وَهُمْ يُغَلِّقُونَ ﴾ يعني الاصنام.

﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُ مُسَمِّ يَنصُرُونَ ﴾.

﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْمُلْكَىٰ لَا يَسَّعُوكُمْ مَسُوَاهُ عَلَيْكُوا أَدْعَوْتُمُوهُمْ أَمَّ أَنتُدْ صَلَمِتُ وَ ﴾ . الخطاب إمّا للمسلمين و «هم» ضمير المسركين ، و إمّا للمسركين و «هم» ضمير المشركاء ٥ . .

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ اي: تعبدونهم و تُسَمُّونَهم آلهة من دونه سبحانه

١\_معاني الاخبار: ١٧٢، باب معنى السّوء، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللَّلِيَّة.

٢\_القمَى ١: ٢٥٠.

٣\_العيَّاشي ٢ : ٤٣ ، الحديث : ١٢٥ ، عن أبي جعفر اللَّهُ".

٤ عيون أخبار الرّضالطيِّلا ١ : ١٩٧ ، الباب: ١٥ ، ذيل الحديث: ١ .

والمعنى على الاول: إن تدعوا المشركين إلى الإسلام لايجيبوكم، وعلى الثّاني: إن تدعوا الاصنام إلى
 أن يهدوكم لايتبعوكم إلى مرادكم و لايجيبوكم كما يجيبكم الله امنه في الصّافي ٢: ١٢٦٠.

﴿ عِبَادُ أَمْنَا لُكُرُ ﴾ : مملوكون مسخّرون ﴿ فَأَدْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ ۗ في مهمّاتكم ﴿ إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ ﴾ انّهم آلهة .

﴿ أَلَهُمْ أَرَجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدِيبَطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعَيُنٌ يُبْضِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ اَذَعُوا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ مُ أَعُينٌ يُبْضِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ اَذَعُوا الله في عداوتي ﴿ ثُمَّ كِيدُونِ ﴾ فبالغوا فيما تقدرون عليه من مكروهي انتم و شركاؤكم ﴿ فَلَلا تُنظِرُونِ ﴾ : فلا تُمْهِلُوني، فإنّي لاأبالي بكم لوثوقي على ولاية الله و حفظه.

﴿ إِنَّ وَلِيْنِي ﴾: ناصري و حافظي ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْكِئنَبِ ﴾: القرآن ﴿ وَهُو يَسَولَلُ ٱلصَّلِيمِينَ ﴾: ينصرهم ويحفظهم.

﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ . لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴾ .

﴿ وَإِن تَدَّعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُدَىٰ لَايَسَمَــعُوا ۚ وَتَوَطَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ ﴾ : يُشْبِهُونَ النّاظرين إليك، لأنّهم صوروا المصورة مَنْ ينظر إلى مَنْ يواجهه. ﴿ وَهُمْ لَايُبْصِرُونَ ﴾ .

﴿ خُذِ ٱلْعَفْ وَ مَا يَاتِي مِنهُم مِن افعال النّاس و اخلاقهم و ما ياتي منهم من غير كُلْفَة و تَسَهُّل، و لاتطلب ما يشق عليهم و لاتُداقهم، واقبَلِ الْمَيْسورَ منهم؛ و نحُوهُ: "يَسِّرُوا و لاتُعَسِّرُوا" ؟؛ من العفو الذي هو ضدّ الجَهْد.

قال: ﴿إِنَّ اللهُ أَدَّبِ رَسُولُه ﷺ بذلك، أي: خُذْ منهم ما ظهر و ما تيسسّر، قال: والعَفْوُ: الوَسَطُ»٣.

﴿ وَأَمْرٌ بِٱلْعُرُفِ ﴾ : بالمعروف الجميل من الافعال و الحميد من الاخلاق ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَنِهِ لِينَ ﴾ : و لا تُمار السّفهاءَ و لاتُكافهم بمثل سنفَههم.

روي: «لمَّا نُولت هذه الآية سأل رسُول الله ﷺ جبرئيلَ عن ذلك. فقال: الاأدري

١ ـ أي: صَوَّرُوا أصنامُهُم.

٢\_جوامع الجامع ١ : ٤٩١. مروياً عن المعصوم اللبُّلا.

٣- العيَاشي ٢: ٤٣، الحديث: ١٢٦، عن أبي عبدالله الليِّلة.

حتى أسال العالم؛ ثم أتاه فقال: يا محمد إن الله يامرك أن تَعْفُوَ عمّن ظلَمَك، وتُعطيَ من حَرَمَك، و تَصلَ من قَطعَك» لا و في رواية: «أمر الله نبيَّه بمكارم الاخلاق، وليس في القرآن آية أجمع لمكارم الاخلاق منها "لد و في أخرى: «إن الله أمره بمداراة النّاس» ".

﴿ وَإِمَّا يَنزُغَنَكُ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ نَنِعٌ ﴾ : يَنْخَسَنَكَ منه نَخْسٌ في القلب يوسوسك على خلاف ما أُمرِ تَبه ، كاعتراء غضب ؛ شبه وسوسته للنّاس إغراء لهم على المعاصي وإزعاجاً بِغَرْزُ السّايقِ ما يسُوقُه . ﴿ فَأَسْتَعِذَ بِٱللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ . روي : لمّا نزلت الآية السّابقة قال النّبي يَنْكُ : هكيف يا ربّ و الغضب ، فنزلت .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ أَتَّقُوا إِذَا مَسَّمُ مَطَنَيْفُ مِنَ الشَّيْطَانِ ﴾ : لَمَّةُ منه ، كانها طافت بهم ودارت حولهم و لم تقدر أن تؤقر فيهم ﴿ تَذَكَّرُوا ﴾ ما امر الله به و نهى عنه ﴿ فَإِذَاهُم مُبْصِرُونَ ﴾ مَواقِعَ الخطا و مَكائِدَ الشّيطان ، فيتحرّزون عنها . قال : «هو العبد يهم بالذّنب ثم يتذكّر فيمسك ، "

﴿ وَلِخُوانَهُمْ ﴾: و إخوانُ الشّياطين، يعني: الّذين لم يتقوا ﴿ يَمُدُّونَهُمْ فِي ٱلْغَيّ ﴾ بالتّزيين و الحمل عليه ﴿ ثُمَّ لَا يُقْصِرُونَ ﴾: لا يُمْسِكُون عن إغوائهم حستّى يُصِرّوا ولا يرجعُوا فَيهْلكُوا.

﴿ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِم إِنَا يَتِوَقَالُواْ لَوْلَا أَجْتَبَيْتَهَا ﴾ : هلا جمعتها تقولاً من عند نفسك كساير ما تقرأ ﴿ قُلَ إِنَّمَا أَتَيْعُ مَا يُوحَى إِلَىٰ مِن زَيِّ هَسَدَا بَصَسَ إِرْ ﴾ للقلوب، بها تبصر الحق ﴿ مِن زَيِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾ .

١-مجمع البيان ٣-٤: ٥١٢.

٢- جوامع الجامع ١: ٤٩١، عن أبي عبدالله للجلا.

٣- عيون أخبار الرّضالطيُّة ١ : ٢٥٦، الباب: ٢٦، الحديث: ٩.

٤ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٥١٢ .

٥ الكافي ٢: ٤٣٥، الحديث: ٧، عن أبي عبدالله لَحَيْلًا.

﴿ وَإِذَا قُرِعَ ٱلْقُدَّمَانُ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ . قيل : نزلت في الصّلاة ، كانوا يتكلّمون فيها فأمرُوا باستماع قراءة الإمام و الإنصات له . و ورد : «إن كنت خلف إمام فلا تقرأن شيئاً في الأوكتين و أنصت لقراءته و لاتقرأن شيئاً في الأخيرتين ، فإن الله عزوجل يقول للمؤمنين : " وَ إِذَا قُرِئَ الْقُرآنُ " يعني في الفريضة خلف الإمام " فَاسْتَمعُوا لَهُ " الآية و الاخيرتان تبع للأوكتين " . و في رواية : «يجب خلف الإمام " فَاسْتَمعُوا لَهُ " الآية و الاخيرتان تبع للأوكتين " . و في رواية : «يجب الإنصات للقرآن في الصّلاة و في غيرها ، و إذا قُرئ عندك القرآن وجب عليك الإنصات و الاستماع " .

﴿ وَأَذْكُر زَّيَّكَ فِي نَفْسِكَ ﴾ . عــام في كلّ ذكر ﴿ تَضَرُّعًا ﴾ قال : "يعني مستكيناً » أ . ﴿ وَخِيفَةً ﴾ قال : "يعني خوفاً من عذابه » ° . ﴿ وَدُونَ ٱلْجَهْرِمِرَ ﴾ ٱلْقُولِ ﴾ قــال : "يعني من القراءَة » " . ﴿ إِلَّفُدُو ِ وَٱلْأَصَالِ ﴾ قال : "يعني بالغَداة و العَشيّ » ٧ .

﴿ وَلَا تَكُن مِن الْفَالِي عَن ذكر الله الله هين عنه . قيل : لأن الذكر في النفس ودون الجهر ، اللّذيّن يعبّر عنه ما بالسرّ ، أدْ خَلُ في الإخلاص و أبْعَدُ من الرّباء واقربُ إلى القبول . ^ وورد : الا يَكْتُبُ الملكُ إلا ما يَسْمَعُ ، وقال الله عزّوجل : و "اذكر ربّك في نفسك تضرّعاً و خيفة " فلا يعلم ثواب ذلك الذكر في نفس الرّجل غيراً الله لعظمته " . وفي رواية : اقال الله من ذكرني سرا ذكرته علانية " الم و ويذكرون واية علويّة الله عن ذكر الله كثيراً إنّ المنافقين كانوا يذكرون واية علويّة الله عن ذكر الله في السّر فقد ذكر الله كثيراً إنّ المنافقين كانوا يذكرون

١-البيضاوي ٣: ٤٠.

٢- من لايحضره الفقيه ١ : ٢٥٦ ، الحديث : ١١٦٠ ، عن أبي جعفر الثُّلا.

٣- العيَّاشي ٢: ٤٤، الحديث: ١٣٢، عن أبي عبدالله المُثِّلا.

٤ إلى ٧ المصدر، الحديث: ١٣٥، عن النّبي على ٢٠٠٠.

٨\_راجع: جوامع الجامع ١ : ٤٩٣.

٩- الكافي ٢: ٢ - ٥٠١ الحديث: ٤، عن احدهما عليهما السلام.

١٠ - المصدر، ٥٠١، الحديث: ١، عن أبي عبدالله المُثِيِّة.

١١ ـ في اب و اج): اوفي أخرى).

الله علانية و لايذكرونَ في السّرّ، فقال الله تعالى: "يُراؤُنَ النّاسَ وَلاَيَذْكُرُونَ اللهَ إلاّ قَليلاً"» .

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكِ القَسمَي: يعني الانبياء و الرَّسل و الاَثمَّة عليهم السّلام ٢٠ وقيل: الملاثكة ٣٠ ﴿ لَايَمَّتَكَمِّرُونَ عَن عِبَادَيِسِهِ وَيُسَيِّحُ وَلَمُ ﴾: وينزهونه ﴿ وَلَمُ وَيَسَجُدُونَ ﴾: ويخصونه بالعبادة و التّذلّل، لايشركون به غيرة. هنا اوّل سَجَداتِ القرآن. ورد: ﴿إِذَا قرآ ابن آدم السّجدة، فسجد اعتزل الشّيطان يبكي ويقول: يا ويله أمر هذا بالسّجود فعصيتُ فلي النّارُ ٤٠ .

١\_الكافي ٢ : ٥٠١ الحديث: ٢، عن أميرالمؤمنين للنُّبُّة، و الآية في النَّساء: ١٤٢.

٢\_القمّى ١: ٢٥٤.

٣\_الكشَّاف ٢: ١٤٠ و البيضاوي ٣: ٤٠.

٤\_البيضاوي ٣: ٤٠، عن النّبيّ ﷺ.

# سورة الأنفال

[مدنيّة إلا من آية ٣٠ إلى غاية آية ٣٦ فمكيّة. و آياتها ٧٥، نزلت بعد البقرة] ١

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

﴿ يَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ ﴾: عن حكمها، وهي غنائم خاصة، و النَّهْلُ: الزيادة على الشيء، سميت به الغنيمة لانها عطية من الله و فضل، و في قراءتهم عليهم السلام: «يسالونك الانفال، لا يعني أن تعطيهم. ﴿ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ يِلَّهِ وَٱلرَّمُ وَلِ ﴾: مختصة بهما، يضعانها حيث شاءا. قال: «الانفال كلّ ما أخذَ من دار الحرب بغير قتال، و كلّ أرض انجلى اهلها عنها بغير قتال أيضاً، والأرضُونَ الموات و الآجام و بطون الأودية و قطائع الملوك و ميراث من لا وارث له؛ وهي لله و لرسوله و لمن قام مقامة بعدَه، ٣. و في الملوك و ميراث من لا وارث له؛ وهي لله و لرسوله و لمن قام مقامة بعدَه، ٣. و في رواية: «و كلّ أرض لا ربّ لها والمعادن» أ.

القمّي: نزلت ببدر حيث قاتل بعضهم، و أقام عند خيمة النّبي ﷺ آخرون،

١\_ما بين المعقوفتين من «ب.

٢-مجمع البيان ٣-٤: ١٧٥، عن السجّاد والباقر والصّادق عليهم السّلام.

٣- جوامع الجامع ٢: ١، عن أبي عبدالله الليلا.

٤-العيَّاشي ٢: ٤٨، الحديث: ١١، عن ابي جعفر اللَّبُدُّ؛ والقمِّي ١: ٢٥٤، عن ابي عبدالله لللُّبَّدُ.

لئلاً يعرى موضعه فيميل عليه خيل المشركين، فخاف المقيمون أن لا يُعْطُوا من الغنائم شيئاً؛ لانها كانت قليلة، فاختلفوا فيما بينهم حتى سألوا عنها أ. ﴿ فَاتَقُوا أَللَهُ ﴾ في الاختلاف والمشاجَرة ﴿ وَأَصَّلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ ﴾: الحال التي بينكم، بالمواساة والمساعَدة فيما رزقكم الله، و تسليم أمره إلى الله و الرسول عَنْ ﴿ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَرَسُسولَهُ وَالْسَولَ مُنْ الله عَمَا رُزقكم الله ،

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ الكاملون في الإيمان ﴿ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُ مَ ﴾ : فَزَعَتْ لذكره استعظاماً له و هيبة من جلاله ﴿ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِ مَ مَا اَيْتُهُ زَادَتُهُمْ إِيعَنَّا ﴾ : ازدادوا بها يقيناً وطُمَأْتِينَة نفس ﴿ وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ : و إليه يُفَوِّضون أمورَهم فيما يخافون و يرجون.

﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّارَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾.

﴿ أُولَٰكِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقَّاً ﴾ لأنهم حققوا الإيمان بضم مكارم الأخلاق ومحاسن افعال الجوارح إليه ﴿ فَكُمُ دَرَجَئتُ عِندَ رَبِهِم ﴾ : كرامة و علو منزلة ﴿ وَمَغْفِرَة ﴾ لما فَرَطَ منهم ﴿ وَرِزْقٌ كَرِيهُ ﴾ أعد لهم في الجنة . القمي : نزلت في أمير المؤمنين اللَّيُلَةُ وأبي ذرّ وسلمان والمقداد ٢ .

و ورد "إنّ الله فرض الإيمان على جوارح ابن آدم و قسمه عليها و فرقه فيها، ثمّ بين الليّة ذلك، ثمّ قال: و لو كان كلّه واحداً لازيادة فيه و لانقصان لم يكن لأحد منهم فضل على الآخر، ولاستوت النّعَمُ فيه و لاستوى النّاسُ و بطل التّفضيل، و لكن بتمام الإيمان دخل المؤمنون الجنّة، و بالزّيادة في الإيمان تَفاضلَ المؤمنون بالدّر جات عند الله، وبالنّقصان دخل المفرّطون النّارَ؟

١\_القمّى ١ : ٢٥٤\_٢٥٥ .

٢\_القمّي ١ : ٢٥٥ .

٣\_الكافي ٢ : ٣٤ و ٣٧، الحديث : ١ ، عن أبي عبدالله اللَّبِّيرُ .

﴿ كُمَّا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِأَلْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقَامِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكُوْهُونَ ﴾ قال: «فالله ناصرك كما أخرجُك ربُّك مِنْ بَيْتِك بِأَلْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقَامِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكُوْهُونَ ﴾ قال: «فالله ناصرك كما أخرجُك أنه في الأنفال مثلُ عاصرك كما أخرجك أنه في الأنفال مثلُ حالهم في كراهة خروجك من بيتك للحرب .

﴿ يُجَدِدُلُونَكَ فِي ٱلْسَحَقِيّ ﴾: في إيشارك الجهاد إظهاراً للحقّ على تَلَقِّي العيرو اخذ المال الكثير ﴿ بَعَسَدَمَالَبَيَّنَ ﴾ انهم يُنْصَرُون ابن ما توجّهوا، بإعلام الرّسول عَنَّ ﴿ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمُوت و هو يُسَاقُونَ إِلَى الْمُوت و هو يشاهد أسبابه ، و كان ذلك لقلة عددهم و عدم تاهبهم للقتال .

وَإِذّ يَعِدُكُمْ اللّهُ إِحْدَى الطّآمِفَةِينِ أَنّهَا لَكُمْ . القمّي ما ملخصه: ان عير قريش خرجت إلى الشّام فيها خزائنهم، فامر النّبي على اصحابه بالخروج لياخذوها، فاخبرهم ان الله قد وعده إحدى الطّائفتين: إمّا العير أو قريش " ان يَظْفَر بهم، فخرج في ثلاث مائة وثلاثة عشر رجلاً، فلما قارب بدراً بلغ أباسفيان ذلك وكان في العير، فخاف خوفاً شديداً، و بعث إلى قريش فاخبرهم بذلك، و طلب منهم الخروج والمنع عن العير، وامر بالعير فاخذ بها نحو ساحل البحر وتركوا الطريق و مروّا مسرعين، و نزل جبرئيل على رسول الله في فاخبره ان العير قد افلت، و ان قريشاً قد اقبلت لتمنع عن عيرها، وامره بالقتال و وعده النّصر، فاخبر به رسول الله في اصحابه، فجزعوا من ذلك و خافوا خوفاً شديداً، إذ لم يتهيّووا للحرب؛ فقال رسول الله في اشيروا علي افقام ابوبكر فقال: بارسول الله إنّها قريش و خيكاؤها عما آمنت منذ كفرت، و لا ذَلَتْ منذ عَزّت ، ولم نخرج على هيئة الحرب، فقال رسول الله في اجلس، فجلس. فقال: أشيروا علي افقام على القام العرب العلى الله الله الله المنا الله الله المنا الله الله المنا الله

١ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٥٢١ في حديث ابي حمزة.

٢\_البيضاوي ٣: ٤١؛ و الكشَّاف ٢: ١٤٣.

٣ كذا في جميع النُّسَخ، و لعلَّ الصُّواب: ﴿ قُرْيَشًا ۗ .

٤ ـ الحُيَلاء ـ بضمّ الحناء و فتح الياء ـ: الكبر . القاموس المحيط ٣.٣٨٣ (خال).

عمر، فقال مثل مقالة ابي بكر، فقال: اجلس. ثمّ قام المقداد فقال: يا رسول الله إنّها قريش و خُيلاؤها، وقد آمنا بك وصدّقناك وشهدنا ان ما جثت به حقّ من عندالله، ولو امرتنا ان نخوض جَمْر الغضا و شوك الهراس الخصّنا معك، ولا نقول لك ما قالت بنوإسرائيل لموسى: "إِذْهَبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقاتِلا إِنّا هاهُنا قاعدُونَ" آولكنا نقول: المنووا الفها أنت و ربّك إنّا معكما مقاتلون، فجزاه النّبي خيراً، ثمّ جَلس. ثمّ قال: اشيروا علي إفقام سعد بن مُعاذ فقال: بابي انت و أمّي يا رسول الله! كانك اردتنا؟ قال: نعم، قال: فلعنك خرجت على امر قد أمرت بغيره. قال: نعم، قال: بابي انت و أمّي يارسول الله! قد آمنا بك و صدّقناك، و شهدنا ان ما جثت به حقّ من عندالله، فمرنا يارسول الله! قد آمنا بك و صدّقناك، و شهدنا ان ما جثت به حقّ من عندالله، فمرنا معك، إلى ان قال: و لكن نعد لك الرّواحل و تلقى عدونا، فإنّا صبّر عند اللّقاء، انجاد " في الحرب، و إنّا لنرجو ان يُقرّ الله عينيك بنا. فقال رسول الله ﷺ: كاني بمَصْرَع فلان هاهنا و بمَصْرَع فلان هاهنا و بمَصْرَع أبي جهل و عُنبَة و شيّبة، ف إن الله وعدني إحدى الطّائفتين و لن يُخلف الله الميعاد. فنزلت الآية "كَما أخْرَجَكَ" إلى قوله: " و لَوْكُوهُ الله هماهنا و بمَصْرَع فلان عدر و اقبلت قريش أنه الى قوله: " و لَوْكُوهُ الله هماهنا و بمَصْرَع فلان عام بدر و اقبلت قريش أنه الى قوله: " و لَوْكُوهُ الله هماه على المَعْرَجَكَ " إلى قوله: " و لَوْكُوهُ الله هماه على المُعْرَبُونَ " فام بالرّحيل حتّى نزل ماء بدر و اقبلت قريش أنه الى قوله: " و لَوْكُوهُ الله هماه على المَعْرَبُونَ" فام بالرّحيل حتّى نزل ماء بدر و اقبلت قريش أنه الى قوله: " و لَوْكُوهُ الله هماه المَعْرِبُهُ الله على المُعْرَبُهُ الله عنا و الله المعاد . فنزلت الآية "كَما أخْرَجَكَ " إلى قوله: " و لَوْكُوهُ الله المناه على الله عنه المناه و الله المناه و الله المناه و ا

﴿ وَتَوَدُّونَ أَنَّ عَنِي العير ، فإنه الحِدَّةِ ﴿ تَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ العير ، فإنه لم يكن فيها إلا اربعون فارساً ، و لذلك يتمنّونها و يكرهون ملاقاة قريش لكثرة عددهم

١- الجمر: النّار، القطعة الملتهبة. و الغَضا: شجر من الأثل خشبه من اصلب الخشب و جَمْرُهُ يبقى زماناً طويلاً لاينطفئ. و الهَراس: شجر كبير الشّوك. والشوك: مايخرج من النّبات شبيهاً بالإبر. «راجع: مصباح المنير: ١٠٨؛ والمنجد في اللّغة: ١٤٠٩،٨٦٢،٥٥٤.

٢\_المائدة (٥): ٢٤.

٣\_النّجدة: الشّدة و الشّجناعة و رجلٌ نَجدٌ و نَجدٌ: شديد الباس و منه حديث على اللّبية: «امّا بنوهاشم
 فانجاد امجادًا اى: اشدّاءُ شُجْعنان. النّهاية ٥: ١٨ (نجد).

٤\_القمّى ١ : ٢٥٦\_٠٢٠ .

وعُدَّتهم. قال: «ذات الشوكة: التي فيها القتال» . ﴿ وَيُرِيدُاللَّهُ أَن يُحِقَّ الْحَقَّ يَكُلِمَنِيهِ ﴾ و بستاصلهم. و المعنى: انكم تريدون مالاً ، و أن لاتَلْقُوا مكروها، والله يريد إعلاء الدين و إظهار الحق، و ما يحصل لكم به فوز الدّارين. ﴿ لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَبُبُطِلَ الْبُسطِلَ ﴾ فعَلَ ما فعَلَ ، و ليس بتكرير ، لأنّ الأول لبيان مرادالله و تفاوت ما بينه و بين مرادهم، والنّاني لبيان الدّاعي إلى حمل الرّسول على اختيار ذات الشّوكة و نصره عليها. ﴿ وَلَوَكُرِهُ المُجْرِمُونَ ﴾ .

﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُم ﴾ لما علمتم أن لا محيص عن القتال مع قلتكم و كثرة عدوكم. قال: ﴿ إِنَّ النّبِي تَنْ لِللَّم اللهِ كَثرة عدد المشركين و قلة عدد المسلمين استقبل القبلة وقال: اللهم انجزلي ما وعدتني، اللهم إن تُهْلِكُ هذه العصابة لاتُعبَد في الارض، فما زال يهتف ربّه مادآ يديه حتى سقط رداؤه عن منكبيه فنزلت ، ﴿ فَالسَّتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُكُم بِأَلْفِ مِنَ الْمُكتِيكَةِ مُرْدِفِينِ ﴾ : مُتْبعين.

﴿ وَمَاجَعَلَهُ أَلِلَهُ ﴾ يعني الإمداد ﴿ إِلَّا بُشَرَىٰ ﴾ : بشارة لكم بالنّصر ﴿ وَلِتَطْمَ إِنَّ بِدِهُ عُلُوبُكُمْ وَمَا النّصَرُ إِلَّا مِنْ عِنسَدِ اللّمِداد و الإعداد و إنّما هي وسائط وروابط ﴿ إِنَّ اللّهُ عَزِيزُ عَرِيدُ عَرِيدُ مَ كِيدً ﴾ . و لا تأثير للإمداد و الإعداد و إنّما هي وسائط وروابط ﴿ إِنَّ اللّهُ عَزِيزُ عَرِيدُ مَ كِيدً ﴾ .

﴿ إِذْ يُغَيِّشِكُمُ النَّعَاصَ آمَنَةً مِّنْهُ ﴾: امنا من الله بإزالة الرّعب عن قلوبكم ﴿ وَيُنَزِلُ عَلَيْكُم مِن الحَدَثِ و الخَبَث ﴿ وَيُذَهِبَ عَن حَكُم رِجْ وَيُذَهِبَ عَن حَكُم رِجْ وَالْخَبَثُ مُ مِن الحَدَثِ و الخَبَث ﴿ وَيُذَهِبَ عَن حَكُم رِجْ وَالْخَبَثُ مُ مِن الحَدَثِ و الخَبَث ﴿ وَيُذَهِبَ عَن حَكُم رِجْ وَالْفَائِينَ ﴾ يعني: الجنابة، و ذلك لانه احتلم بعضهم و غلب المشركون على الماء. القمي: فلما امسى رسول الله مَن وجنه اللّيل اللّه على اصحابه النّعاسُ حتى ناموا، وانزل الله عليهم السّماء، وكانوا في موضع لايثبت فيه القدم فلبّد الأرض حتى ثبتت

١ ـ العبّاشي ٢ : ٤٩، الحديث: ٢٣، عن أبي عبدالله لللله. ٢ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤: ٥٢٥، عن أبي جعفر اللله. أقدامُهم، وكان المطرعلى قريش مثل العَزالى ، وكان على أصحاب رسول الله على أقدامُهم، وكان المطرعلى قريش مثل العَزالى ، وخافت قريش خوفاً شديداً، فاقبلوا يتحارسون يخافون البيات ، ﴿ وَلِيرَ يِطَعَلَى قُلُوبِكُم ﴾ بالوثوق على لطف الله تعالى بكم ﴿ وَيُثَيِّتَ بِهِ ﴾ : البيات ، ﴿ وَلِيرَ يِطَعَلَى قُلُوبِكُم ﴾ بالوثوق على لطف الله تعالى بكم ﴿ وَيُثَيِّتَ بِهِ ﴾ : بالمطر ﴿ أَلْأَقَدَامَ ﴾ حتى لاتسوخ من الرّمل، أو بالرّبط على القلوب حتى يشبت في المعركة.

﴿ إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَيْكَةِ أَنِي مَعَدَّمُ فِي إعانتهم و تشبيتهم ﴿ فَنُبِتُوا ٱلَّذِينَ الْمَنُوا ﴾ بالبشارة لهم و بتكثير سوادهم و محاربة أعدائهم ﴿ سَأَلَقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلرُّعْبَ فَالَمْ مِنْ الْمَعْنَاقِ ﴾ : أعاليها التي هي المَذابِحُ ، أو الرّووس . ﴿ وَأَصْرِينُوا مِنْهُمْ كُلُّ بَنَانِ ﴾ قال: داطراف الاصابع ٢٠ . أي : جُزُوا رقابهم واقطعوا اطرافهم .

وَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَرَسُولُمُ ﴾ : كانوا في شِقِّ خلاف شِقِّهما ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَكَارِكَ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾ .

﴿ ذَالِكُمْ فَذُوقُوهُ وَأَلَكَ لِلْكَفِرِينَ عَذَا كَالْخَارِ ﴾. الخطاب فيه مع الكفّار على طريقة الالتفات، يعني: ذوقوا ما عجّل لكم من القتل و الأسر مع ما أجّل لكم في الآخرة.

وَيَ أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ الْإِذَالَةِ مُعُ الَّذِينَ كَفَ رُواْنَحَفَا ﴾: كثيراً بحيث يُرى لكثرتهم كانهم يَزْحَفُون، أي: يَدبُّون. ﴿فَلَاثُولُوهُمُ ٱلأَدْبَارَ ﴾ بالانهزام.

﴿ وَمَن يُولِهِم يَوْمَهِ إِنَّ مُبْرَهُ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَ اللَّهِ ﴾ لان يكُرَ بعد الفرِّ، يُخيِّلُ عدُوَّه أنّه

١- العَزالي جمع الْعَزُلاء: مصبّ الماء من الرّاوية و نحوها. «القاموس المحيط ١٥:٤ - عزل» و هذا إشارة
 إلى شدّة وقع المطر.

٢\_الرِّذاذ: المطر الضعيف. القاموس المحيط ١ :٣٦٧ (رذاذ).

٣ لِبُّدُ المُطْرُ الأرضُ: رَشُّها . المنجد في اللُّغة: ٧١٠ (لبد) .

٤\_القمّى١: ٢٦١.

مساخت قوائمه في الارض: دخلت فيها و غابت. مجمع البحرين ٢: ٣٥٤ (سوخ).
 القمّى ١: ٢٦٧، عن أبي عبدالله اللَّبَد.

مُنْهَزِم؛ وهو من مكائد الحرب ﴿ أَوْمُتَكَيِّزًا إِلَى فِشَةِ ﴾: أو مُنْحازاً إلى فئة المُحرى من المسلمين ليستعين بهم من غير هزيمة ﴿ فَقَدْبَ آءَ بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ وَمَأْوَلَهُ جَهَنَمُ وَ بِتَسَى المسلمين ليستعين بهم من غير هزيمة ﴿ فَقَدْبَ آءَ بِغَضَبِ مِن اللَّهُ وَمَأُولَلهُ جَهَنَمُ وَ بِتَسَى اللهِ مَن الهَرْمُ حتى يجوز صف أصحابه فقد باء ». كذا ورد الم

﴿ فَلَمْ تَقَتْلُوهُمْ ﴾ بقوتكم؛ يعني: إن افتخرتم بقتلهم فانتم لم تقتلوهم ﴿ وَلَكِحَ اللَّهُ قَلَلُمْ تَقْتُلُوهُمْ ﴾ بقوتكم؛ يعني: إن افتخرتم بقتلهم فانتم لم تقتلوهم ﴿ وَلَكِحَ اللَّهُمَ اللَّهُمُ اللَّهُمَ اللَّهُمَ اللَّهُمَ اللَّهُمُ اللَّهُمُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّا اللَّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

روي: ﴿أَنَّ قَرِيشاً لِمَّا جَاءَت بِخُيلاتها أَنَاه جَبِرثيل فقال: خذ قبضة من تراب فَارُمهِم بها. فقال لعلي للثيلا: أعطني قبضة من حَصْباء الوادي، فأعطاه فرمى بها في وجوههم وقال: شاهَت الوُجُوهُ، فلم يبق مشرك إلا شُغِلَ بعينيه فانهزموا، و ردَ فَهُمُ المؤمنون يَقْتُلُونهم و يأسرُونهم و يأسرُونهم، ثم لما انصرفوا أقبلوا على التّفاخر، فيقول الرّجل: قَتَلْتُ وأَسَرْتُ، فنزلت ٣٠.

﴿ وَلِينَتِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلَا مُحَسَنًا ﴾: ولينُعِمَ عليهم نعمة عظيمة بالنّصر و الغنيمة ومشاهدة الآيات فَعَلَ ما فَعَلَ. ﴿ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ ﴾ لاستغاثتهم و دعائهم ﴿ عَلِيكُ ﴾ بنيّاتهم وأحوالهم.

﴿ ذَالِكُم ﴾ : الغرض ذلكم ﴿ وَأَنْ اللَّهَ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ يعني أنّ المقصود إبلاء المؤمنين و توهين كيد الكافرين .

١- العيَّاشي ٢: ٥١: ١ ، الحديث: ٣١، عن أبي الحسن الرَّضا للللَّهُ.

٢-الحَصْبُاء: الحَصَى. القاموس المحيط ١:٥٧ (حصب).

٣- تفسير أبي السُّعود ٤ : ١٣ ؛ وروح المعاني ٩ : ١٨٤ ؛ و التَّفسير الكبير (للفخر الرَّازي) ١٥ : ١٣٩ .

﴿ إِن تَسْتَفْنِحُواْ فَقَدْ جَاءَكُمُ الْفَتْحُ ﴾ . قيل: خطاب الأهل مكة على سبيل التّهكم أ ورد: "إِنّ آبا جهل قال: اللّهمّ ربّنا دينُنا القديم و دينُ محمّد الحديث، فأيّ الدّينين كان أحبّ إليك و أرضى عندك فانصر أهله اليوم " . ﴿ وَإِن تَنْهُوا ﴾ عن الكفر و معاداة الرّسول ﴿ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمُ مَ لَتَضمّنه سلامة الدّارين ﴿ وَإِن تَعُودُوا ﴾ لمحاربته ﴿ فَعُدَ لَنصره ﴿ وَإِن تَعُودُوا ﴾ لمحاربته ﴿ فَعُدَ لَنصره ﴿ وَإِن تَعُودُوا ﴾ لمحاربته ﴿ فَعَدُ لنصره ﴿ وَإِن تَعُودُوا ﴾ لمحاربته ﴿ فَعَدَ كُمُ مَنْ يَتُا وَلَوْ كَثُرَتُ وَأَنَّ اللّهَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَلَطِيعُوا ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَوْاعَنْهُ ﴾ : عن الرّسول ﴿ وَأَنسُمُ وَلَا تَوَلُوْاعَنْهُ ﴾ : عن الرّسول ﴿ وَأَنسُمُ اللّهِ مَعُونَ ﴾ القرآن و المواعظ سماع فهم وتصديق.

﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَأَلَّذِينَ قَالُواْ مَمَعْنَاوَهُمْ لَايَسْمَعُونَ ﴾ سَماعاً ينتفعون به .

﴿إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَاللَّهِ ٱلمُّمُّ ﴾ عن الحق ﴿ٱلْبُكُمُ ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ .

﴿ وَلَوْعِلِمَ اللَّهُ فِيهِ مَ خَيْرًا لَأَسْمَعُهُ مَ اللَّهُ مَا تَفْهَم ﴿ وَلَوْ أَسْمَعُهُم ﴾ وقد علم أن لاخير فيهم ﴿ وَلَوْ أَسْمَعُهُم ﴾ وقد علم أن لاخير فيهم ﴿ لَتَوَلَّوا ﴾ ولم ينتفعوا به ﴿ وَهُم مُعرِضُونَ ﴾ لعنادهم. قال: (نزلت في بني عبدالدّار، لم يكن أسلم منهم غيرُ مُصْعَب بن عُمَيْر و حليف لهم يقال له: سُويَّط ٣٠.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَجِيبُوالِيَّهِ وَلِلَرَّسُولِ ﴾ بالطّاعة ﴿ إِذَا دَعَاكُمُ ﴾ الرّسول ﴿ لِمَا يُحْيِيكُ مُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللهِ عَلَى اللّهُ اللهُ اله

١\_البيضاوي ٣: ٤٥؛ و الكشّاف ٢: ١٥٠. والتَّهَكُمُّ: الاستهزاء. القاموس المحيط ١٩٣: (هكم). ٢\_مجمع البيان ٣\_٤: ٥٣١.

٣\_المصدر: ٥٣٢، عن أبي جعفر اللَّلِيِّة، و فيه: •سُويَبْط •، وفي جوامع الجامع ٢: ١٢: •سُويَّد بن حَرَّمَلَة •. ٤\_الكافي ٨: ٢٤٨، الحديث: ٣٩٤، عن أبي عبدالله اللَّيْة.

٥و٦\_القمّي ١: ٢٧١.

٧\_المصدر، عن أبي جعفر اللللة.

أن يعلم أنَّ الباطل حقَّ ١٠٠ ﴿ وَأَنَّهُ وَإِلَيْهِ تُعَمَّرُونَ ﴾ فيجازيكم بأعمالكم.

﴿وَأَتَّ عُواْفِتْنَةً لَا تَصِيبَنَ الْذِينَ ظَلَمُواْمِنكُمْ خَاصَةً ﴾ بل يَعُمّهُم و غَيْرَهم، كالمداهنة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر و افتراق الكلمة و ظهور البِدَع. قال: «أصابت النّاسَ فتنة بعدما قبض الله نبية عَنَّ حتى تركوا علياً اللَّهُ و بايعوا غيره، وهي الفتنة التي فتنُوا بها، وقد امرهم رسول الله عَنَّ باتباع علي والاوصياء من آل محمد عليهم السّلام» ٢. وورد: لمّا نزلت قال النّبي عَنَّ : ﴿ من ظلم علياً اللَّهُ مَقْعَدِي هذا بعد وفاتي، فكاتما جحد نبوتي و نبوة الانبياء قبلي ٣. والقمّي: نزلت في طلحة والزّبير، لمّا حاربوا أمير المؤمنين المنبلة و ظلموه ٤. وفي قراءتهم عليهم السّلام: ﴿ لَتُصِيبَنَ ٤٠ . باللام دون لا ﴿ وَأَعْلُمُوا أَنَ اللّهُ مَسَكِيدُ الْمِقَابِ ﴾ .

﴿ وَأَذَ كُرُوا إِذَ أَنتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي ٱلْأَرْضِ تَغَافُونَ أَن يَنَخَطَّفَكُمُ ٱلنَّاسُ فَعَاوَنكُمْ وَأَيْدَكُمْ بِنَصْرِهِ وَوَزَقَكُمْ مِنَ ٱلطَّيِبَ سَتِ ﴾ : من الغنائم ﴿لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ . قال : «نزلت في قريش خاصة » ٦ .

﴿ يَنَا يُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَسَنُواْ لَا تَحُونُواْ اللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ اَمَنَنَ يَكُمُّ وَأَنْتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ انكم تخونون. قال: ٥ خيانةُ الله و الرسول معصيتُهما، و أمّا خيانة الأمانة فكل إنسان مامون على ما افترض الله عليه ٧٠.

وقال: «نزلت في أبي لُبــٰابَة بن عبـد المنذر»^. فلفظ الآية عــامّ و معناها خــاصّ.

١- التّوحيد: ٣٥٨، الباب: ٥٨، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله اللكية.

٢- العيَّاشي ٢: ٥٣، الحديث: ٠٤، عن أبي عبدالله اللَّهُ.

٣\_مجمع البيان ٣ \_ ٤ : ٥٣٤ . عن ابن عبّاس .

٤\_القمَّى ١ : ٢٧١، و فيه : المَّا حَارَبًا؛ .

٥ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : ٥٣٢ . عن أبي جعفر اللله .

٦\_القمّى ١: ٢٧١.

٧-القمّي ١ : ٢٧٢، عن أبي جعفراللجُّلا.

٨ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤: ٥٣٥، عن الصَّادقين عليهما السَّلام.

"وذلك أنّ رسول الله على حاصر يهود بني قُريْظة إحدى وعشرين ليلة فسالوه الصّلح على ما صالح عليه بني النّضير أن يسيروا إلى أذرُعات و أريحا من ارض الشّام، فابى إلا أن ينزلوا على حكم سعد بن مُعاذ، فقالوا: أرسل إلينا أبا لبابة و كان مناصحاً لهم، لأنّ عياله و ماله و ولده كانت عندهم، فبعثه رسول الله مَن فقالوا: ما ترى يا أبا لبالة! أننزل على حكم سعد الناه فاشار بيده إلى حلقه أنّه الذّبح فلا تفعلوا، فأتاه جبرئيل فأخبره بذلك. قال ابولبابة: فوالله ما زالت قدماي من مكانهما حتى عرفت أنّي خنت الله و رسوله في فنزلت، فشد رأسه على سارية امن سواري المسجد و قال: والله لااذوق طعاماً و لاشراباً حتى أموت أو يتوب الله على من مكانهما حتى سبعة أيّام لايذوق فيها طعاماً و لاشراباً حتى خرّ مغشيًا عليه، ثمّ تاب الله عليه فقال: لاوالله لااحل نفسي حتى يكون رسول الله في هو الذي يَحلني، فجاءه فَحلّه بيده، فقال: إنّ من تمام توبتي أن أهجر دار قومي التي أصبت فيها الذّنب، و أن أنخلع من مالي، فقال النّبي في يجزيك الثلث أن تَصَدَق مه الله المها.

القمي: و نزلت مع الآية الّتي في سورة التّوبة: " وَ آخَرَوُنَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ " " الّتي نزلت في أبي لبابة 4.

﴿ وَأَعْلَمُ وَأَنْهَا أَمْوَلُكُمْ وَأَوْلَدُكُمْ فِتْنَدُّ لِإلهائهم إِيّاكم عن ذكر الله ﴿ وَأَنَّ أَلَّهُ عِندَهُ، أَجْرُّ عَظِيرٌ ﴾ لمَنْ آثر رضا الله عليهم.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِن تَنَقُوا ٱللَّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرِقَانَا ﴾ : هداية في قلوبكم تفرُّقُون بها بين الحقّ و الباطل ﴿ وَيُكَفِرْ عَنصَتُمْ سَيِّعَاتِكُوْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَصِّلِ ٱلْعَظِيمِ

١ ـ السَّارية: الأستُوانة. القاموس المحيط ٢٤٣:٤ (سرى).

٢\_مجمع البيان ٣\_٤: ٥٣٥\_٥٣٦، عن الصَّادَقين عليهما السَّلام.

٣\_الآية: ٢٠١.

٤\_القمّى ١ : ٢٧٢.

﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يعني: قريشاً. ذَكَّرَه ذلك ليشكر نعمة الله عليه في خلاصه. ﴿ لِيُثِيتُوكَ ﴾ بالحبس ﴿ أَوْيَقَتْلُوكَ ﴾ بسيوفهم ﴿ أَوْيُخْرِجُوكَ ﴾ من مكة ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ ٱللَّهُ عَرِيرَكَ ﴾ من مكة ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ ٱللَّهُ عَرِيرَالَهُ ﴾ من مكة ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ ٱللَّهُ عَرِيرَاللَّهُ ﴾ برد مكرهم و مجازاتهم عليه ﴿ وَٱللَّهُ خَيْرٌ ٱلْمَنْكِرِينَ ﴾ .

قال: "إنّ قريشاً اجتمعت فخرج من كلّ بطن أناس إلى دارالنّدُوة اليتشاوروا فيما يصنعون برسول الله يُحْلِى فإذا شيخ قائم بالباب، و إذا ذهبوا إليه ليدخلوا، قال: ادخلوني معكم، قالوا: و من أنت يا شيخ؟ قال: أنا شيخ من مُضرًا ولي رأي أشير به عليكم، فدخلوا و جلسوا و تشاوروا و هو جالس، و أجمعوا أمرهم على أن يُخْرِجُوه، فقال: هذا ليس لكم برأي إن أخرجتموه أجلب عليكم النّاس فقاتلوكم، قالوا: صدقت ماهذا برأي، ثمّ تشاوروا فاجمعوا أمرهم على أن يوثقُوه، قال: هذا ليس بالرّاي أن فعلتم هذا و محمّد رجل حلو اللّسان أفسد عليكم أبناءكم و خَدَمَكم، و ما ينفع أحدهم إذا فإرقه أخوه و ابنه أو أمراته، ثمّ تشاوروا فاجمعوا أمرهم على أن يوتلوه، يخرجون من كلّ بطن منهم بشاهرٍ فيضربونه باسيافهم جميعاً عند الكعبة، ثمّ قرأ هذه الأرة»؛

١ - هي بمكّة احدثها القُصَيُّ بن كلاب؛ لَمّا عَلَك مكّة، و هي دار كانوا يجتمعون فيها للمشاورة. معجم البلدان ٥: ١٨٦ و٢٧٩ .

٢- في المصدر: «بنى مُضرًا و هي من القبائل العربية العدنائية منسوبة إلى مُضرِ بن نزار.
 ٣- في اجا: (ليس هذا).

٤ ـ العيّاشي ٢ : ٥٣ ، الحديث : ٤٢ ، عن أحدهما عليهما السّلام .

أن يفرش له، و قال لعلِّي اللِّيِّةُ: افْدني بنفسك! قال: نعم يا رسول الله. قال: نَمْ على فراشي و التحف ببُرُدَتي. و جاء جبرئيل فاخذ بيد رسول الله فاخرجه على قريش و هم نيام و هو يقرا عليهم: " وَ جَعَلْنا منْ بَيْنِ أَيْديْهِمْ سَدّاً وَ منْ خَلْفِهِمْ سَدّاً فَأَغْشَيْناهُمْ فَهُمُ لايبُصرُونَ ١٠ وقال له جبرتيل: خذعلي طريق تَوْر؛ و هو جبل على طريق مني له سَنامٌ كسَّنام الثُّور، فدخل الغارَ و كـان من امره ما كان. فلمَّا أصبحت قريش وثبوا إلى الحجرة و قصدوا الفراش، فوثب على اللِّلة في وجوههم، فقال: ما شانكم؟ قالوا له: اين محمّد؟ قال: جعلتموني عليه رقيباً؟! الستم قلتم: نخرجه من بلادنا، فقد خرج عنكم. فاقبلوا يضربونه ٢ و يقولون: أنت تَخْدَعُنا منذ اللِّيلة، فتفرَّقوا في الجبال. و كان فيهم رجل من خُزاعَة يقال له: أبوكُرُز، يَقَفُو الآثارَ، فقالوا: يا أباكبرز! اليوم اليوم، فوقف بهم على باب حجرة رسول الله على فقال: هذه قدم محمّد والله إنّها لأختُ القدم التي في المقام، وكنان ابوبكر استقبل رسولَ الله ﷺ فردّه معه، فقال ابوكرز: و هذه قدم ابن أبي قحافة أو أبيه، ثمَّ قال: و هاهنا عَبَرَ ابنُ أبي قحافة، فما زال بهم حتَّى أوقفهم على باب الغار، ثمّ قال: ما جاوزوا؟ هذا المكان، إمّا أن يكونوا صعدوا السّماء أو دخلوا تحت الأرض. و بعث الله العنكبوت فنسجت على باب الغار، و جاء فارس من الملائكة حتّى وقف على باب الغار ثمّ قال: ما في الغار أحد فتفرّقوا في الشّعاب و صرفهم الله عن رسوله ﷺ ثمَّ أذن له في الهجرة ٤٠.

﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ وَايَدُنُنَا قَالُواْ قَدْ سَمِعْنَ الْوَنْشَاءُ لَقُلْنَامِثُلَ هَاذَا ﴾ . قيل: قائله

۱\_یس (۳۶): ۹.

٢ في المصدر: (يضربون أبالهب).

٣ - في "ألف" و "ج": "ماجازوا" و في المصدر: "ماجاوزا هذا المكان إمّا أن يكونا صعدا إلى السّماء أو دخَلا تحت الأرض".

٤\_القمّى ١: ٢٧٦\_ ٢٧٥.

النَّضْرُبنُ الحارث بن كَلَدَة، و أُسِرَ يوم بدر، فقتله النّبي ﷺ صَبَّراً الله علي اللّله . و إنّما قاله صلفاً الله و هذا غاية مكابرتهم و فرط عنادهم، إذ لو استطاعوا ذلك فما مَنَعَهُمْ أن يشاؤوا و قد تَحَدّاهُم و قَرَّعَهُم العجز عشر سنين، ثمّ قارَعَهُم بالسّيف فلم يعارضوا سواه؛ مع فرط حرصهم على قَهْره و غَلَبته أ.

﴿ إِنْ هَنْذَا إِلَّا أَسَنْطِيرُ ٱلْأُوّلِينَ ﴾: ما سَطَّرَهُ الاولون من القصص. قيل: قاله النّضر أيضاً، و ذلك أنّه جاء بحديث رُستَم و إسفنديار من بلاد فارس و زعم أنّ هذا هو مثل ذاكه.

﴿ وَإِذْ قَالُواْ ٱللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هَنَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَالْمُطِرْ عَلَيْسَنَا حِجَارَةً مِّنَ ٱلسَّكَا الْهُ الْحَارِثِ بن عَمْرِ و الفهري حيث سمع النّبي عَنْ ذكر كلاماً في فضل علي الله فنزلت: "و ما كان الله ليعذّبهم و أنت فيهم "الآية؛ فقال له النّبي عَنْ : يابن عمرو إمّا تبت و إمّا رحلت؟ فدعا براحلته فركبها، فلمّا صار بظهر المدينة أتته جَنْدَلَةً تنا فرضّت هامتَه "، فقال رسول الله على لمن حوله من المنافقين: انطلقوا إلى صاحبكم فقد أتاه ما استفتع به " ، كذا ورد " . و في وراية: «قاله النّعمان بن الحارث الفهريّ

١- قُتلَ فُلانٌ صبراً: حُبسَ على القتل حتى يُقتلَ. الصّحاح ٢٠٦:٧ (صبر).

٢-الصَّلَفُ-بالتّحريكَ \_ ... التّكلم بما يكرُهُه صاحبك و التّمَدُّحُ بما ليس عندك او مـجاورَة قدر الظرف والادعاء فوق ذلك تكبُّراً. القاموس الحيط ٣ .١٦٨ (صلف).

٣-قَرَّعَ القومَ: ٱقْلَقَهُم و التّقريع: التّعنيف و التثريب. القاموس المحيط ٣: ٧٠ (قرع).

٤ـ البيضاوي ٣:٨٤٤ وجوامع الجامع ٢:١٧.

٥\_جوامع الجامع ٢: ١٧ .

٦- الجَنْدَل ـ كَجَعَفر ـ مَا يُقَلُّهُ الرَّجلُ مِن الحَجَارة . القاموس المحيط ٣٦٣:٣ (جندل).

٧- الرَّضَّ: الذَّق و الجَرَّشَ. و في المصدر: "رَضَخَتُ الي: كسرت. و الهامَةُ: الرَّاس. القاموس المحيط ٣٤٣:٢ و ٤: ١٩٥ (رضّــهام).

<sup>^</sup>\_إشارة إلى قوله تعالىيٰ: " وَاسْتُفْتَحُوا وَ خابَ كُلُّ جَبّار عَنيد ' إبراهيم (١٤): ١٥.

٩ الكافي ٨ : ٥٧، الحديث : ١٨، عن أبي بصير.

﴿ وَمَاكَاكَ أَنْلَهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَاكَاكَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ . القمّى: نزلت حين قال ابوجهل: غفرانك اللّهم ٤٠ .

اقول: و هو بيان لموجب إمهالهم و التّوقّف في إجابة دعائهم.

﴿ وَمَا لَهُمْ أَلَا يُعَذِّبُهُمُ أَلِلْهُ وَهُمْ يَصُدُّونَ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ فَإِنّهِم الجاوارسولَ الله عَمْ والمقتله و أحْصرُوا عام الحديبية. ﴿ وَمَا كَانُوا أَوْلِيا آءُونِ وَالله وَاله وَالله وَا

**أقول**: يعني: وَضَعُوا الصَّفير و الصَّفْقَ باليدين موضعَ الصَّلاة.

روي: "أنَّ النَّبيِّ ﷺ كان إذا صلَّى في المسجد الحرام قام رجلان من بني عبد الدَّار

١- مجمع البيان ٩ - ١٠ : ٣٥٢، عن أبي عبدالله الله.

٢- تُدنُّ: تَذَلُّ. و في اب اواجا و المصدر: الدين،

٣\_القَّمِّي ١ : ٢٧٦.

٤\_المصدر: ٢٧٧.

٥ مجمع البيان ٣ ـ ٤: ٥٣٩، عن ابي جعفر الحج.

٦و٧-العيَّاشي ٢ : ٥٥،١لحديث : ٤٦، عن ابي عبدالله اللَّجَلَّا .

٨\_البيضاوي ٣: ٩٤.

٩ ـ معاني الاخبار: ٢٩٧، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللجيّة. التّصفير: التّصويت بالشّفتين. والتّصفيق:
 التصويت باليدين بضرب باطن الرّاحة على باطن الاخرى. مجمع البحرين ٥: ٢٠٢ (صفق).

عن يمينه فيُصفَرّان، و رجلان عن يساره فيُصفَقّان بايديهما، فيُخلِّطان عليه صلاتَه، فقتلهم الله جميعاً ببدر، والقمّي: هذه الآية معطوفة على قوله: "و إذ يمكر بك الّذين كفروا" فإنّ قريشاً لمّا همّوا بقتله خرجوا إلى المسجد يصفّرون و يصفقون و يطوفون بالبيت، فنزلت للمرفح فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَاكُنُتُمْ تَكُغُرُونَ ﴾.

﴿ إِنَّ أَلَيْهِ كَكُورُ أَيْنِ عُونَ أَمُولَهُ مُرلِيَ صُدُّواً عَنَسِيلِ اللَّهِ فَسَيْنِ غُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمَ حَسَرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ ﴾ . القمّي: نزلت في قريش، فإنهم لما أخبرُوا بخبر رسول الله على في طلب العير، أخرجوا أموالهم و حملوا و انفقوا و خرجوا إلى محاربته ببدر فقتلُوا وصاروا إلى النّار، وكان ما أنفقوا حسرة عليهم . ﴿ وَالَّذِينَ كَغَرُوا إِلَى جَهَنَمُونَ ﴾ . في مَنْمُونَ ﴾ .

﴿ لِيَمِيزُ اللّهُ الْخَيِنَ مِنَ الطّيبِ ﴾ : الكافر من المؤمن و الصّالح من الفاسد ﴿ وَيَجْعَلُ الْخَيِنَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضِ فَيَرْكُم مَرْجَيعُ ا ﴾ : فيجمعَه و يضمَّ بعضه إلى بعض ﴿ فَيَجْعَلُمُ فِي جَهَلَمُ فَي حَلْه ﴿ أُولَتِهِكَ هُمُ الْخَنْسِرُونَ ﴾ : الكاملون في الحسران.

ورد: «إنّ الله سبحانه مزج طينة المؤمن حين أراد خلقه بطينة الكافر، فما يفعل المؤمن من سيّنة فإنّما هو من أجل ذلك المزاج، وكذلك مزج طينة الكافر حين أراد خلقه بطينة المؤمن، فما يفعل الكافر من حسنة فإنّما هو من أجل ذلك المزاج - أو لفظ هذا معناه قال: فإذا كان يوم القيامة ينزع الله تعالى من العدو النّاصب سنخ المؤمن ومزاجة وطينته وجوهره و عنصره مع جيمع أعماله الصّالحة و يردّه إلى المؤمن، و ينزع الله من المؤمن سنخ النّاصب و مزاجه و طينته و جوهره و عنصره مع جميع أعماله السيّئة الرّديّة

١ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤ : • ٥٤ .

٢\_القمّى ١ : ٢٧٥ .

٣- المصدر: ٢٧٧.

ويرده إلى النّاصب؛ عدلاً منه جلّ جلاله و تقدّست اسماؤه و يقول للنّاصب: لاظلم عليك؛ هذه الأعمال الخبيئة من طينك و مزاجك و انت اولى بها، و هذه الأعمال الصّالحة من طين المؤمن و مرزاجه و هو أولى بها، "لاظُلُمَ الْيَوْمَ إِنَّ اللّه سَرِيعُ الْحَسَابِ" ، ثمّ تلا: "الخبيثاتُ لِلْحَبِيثينَ" الآية. و قرا: " والذّين كفروا إلى جهنّم يحشرون ليميز الله الخبيث من الطيّب "الآية".

﴿ وَلَى لِللَّهِ مِنَ كَفَرُوٓ الْإِن مِن نَتَهُوا ﴾ عن الكفر و معاداة الرّسول ﴿ يُعَفَّرُ لَهُم مَّاقَدُ سَلَفَ ﴾ من ذنوبهم ﴿ وَإِن يَعُسودُوا ﴾ إلى قتاله ﴿ فَقَدْ مَضَتْ سُنَّتُ ٱلْأُوّلِينَ ﴾ الذين تحزّبوا على الأنبياء بالتّدمير ، كما جرى على اهل بدر ، فليتوقّعوا مثل ذلك .

﴿ وَقَدْ لِلْوَهُمْ حَقَىٰ لَاتَكُونَ فِتَنَةً ﴾ : لا يوجد فيهم شرك ﴿ وَيَكُونَ ٱللِّينَ كُلُّهُ لِللّهِ ويضمحل عنهم الأدبان الباطلة. قال: «لم يجيء تاويل هذه الآية [بعد ] أولوقد قام قائمنا بعدُ سيَرىٰ مَنْ يُدْرِكُه ما يكون من تاويل هذه الآية ، وليبلغنَّ دين محمد على ما بلغ اللّيل حتى لا يكون مشرك على ظهر الارض ، كما قال الله : " يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بي شَيْنًا " " . ﴿ فَإِنِ ٱنتَهَوَ ﴾ عن الكفر ﴿ فَإِنَ ٱللّهُ مِمَا يَعْمَدُونَ بَعِيدي ﴾ .

﴿ وَإِن تَوَلَّوا ﴾ و لم ينتهوا ﴿ فَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَوْلَنكُمُ ﴾: ناصركم فَثقُوا به و لاتبالوا بمعاداتهم ﴿ نِعْمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴾.

﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَيْمَتُ مِمْ مِن شَقَّ مِ ﴾ قال: «هي والله الإفادة يوما بيوم، ٧٠.

١\_غافر (٤٠): ١٧.

٢ ـ نور (٢٤): ٢٦.

٣ـ علل الشّرابع ٢ : ٢٠٨ ـ ٢٠٩، الباب: ٣٨٥، الحديث: ٨١، عن أبي جعفر الحجّ بالمضمون.

٤ ـ الظَّاهر أنَّ ما بين المعقوفتين زايد و ليس في المصدر و لا في الصَّافي .

٥ في االف،و اج،: اشرك، ،

٦- منجمع البيان ٣- ٤: ٥٤٣؛ و العيّاشي ٢: ٥٦، الحديث : ٤٨، عن ابي عبدالله الله الله في النّور (٢٤): ٥٥.

٧ ـ الكافي ١ : ٥٤٤، الحديث: ١٠، عن أبي عبدالله المجالا.

أقول: يعني استفادة المال من أيّ جهة كانت.

﴿ فَأَنَّ لِلَّهِ خُسَمُ وَلِلرّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُسْرَةَ وَالْمَاسَعَى وَٱلْمَسَكِينِ وَٱبْنِ السّبِيلِ ﴾.
قال: «نحن والله عنى بذي القربى الذين قرنهم الله برسوله على قال: ولم يجعل لنا في سهم الصّدقة نصيباً، اكرم الله نبيّه و اكرمنا أن بطعمنا أوساخ أيدي النّاس» أ. وقال: «خمس الله للإمام و خمس لاوي القربى لقرابة الرّسول و الإمام، واليتامى بتامى آل الرّسول، و المساكين منهم و أبناء السبيل منهم، فلا يخرج منهم إلى غيرهم " ألله يتامى آل الرّسول، و المساكين منهم و أبناء السبيل منهم، فلا يخرج منهم إلى غيرهم " ألله يتامى آل الرّسول، و المساكين منهم و أبناء السبيل منهم، فلا يخرج منهم إلى غيرهم " ألله وإن كُنتُم آمنتم بالله فاعلموا أنّ الحُمُسُ من الغنيمة يجب التقرّب به، فاقطعوا عنه اطماعكم، واقتنعوا بالاخماس الاربعة. ﴿ وَمَا آلزَلْنا ﴾ : و بما التقرّب به، فاقطعوا عنه اطماعكم، واقتنعوا بالاخماس الاربعة. ﴿ وَمَا آلزَلْنا ﴾ : على محمد على من الآيات و الملائكة و النّصر ﴿ يَوْمَ الْفُرْقَانِ ﴾ : المسلمون و الكفّار يوم بدر، فإنّه فرق فيه بين الحقّ و الباطل. ﴿ مِوْمَ ٱلْمَعَى الْحَيْر و الإمداد بالملائكة.

﴿إِذَاتُتُم بِالْعُدُووَ الدُّنِيَا﴾ من المدينة؛ بدل من "يوم الفرقان"، العَدُوة مثلثة .: شطُّ الوادي. ﴿ وَهُم بِالْعُدُووَ الْقُصَوى ﴾ البُعْدی من المدینة؛ تانیث الأقصی. القمی: يعني قریشاً حیث نزلوا بالعدوة الیمانیة، و رسول الله ﷺ نزل بالعدوة الشامیة ". وَوَالْرَكِّبُ فَال : "یعنی البسفیان و اصحابه ". والقمی : یعنی البیر التی افلت ". والتفسیران متحدان . ﴿ السفل مِن مكان اسفل من مكانكم یقودون البیر والتفسیران متحدان . ﴿ السفل مِن مُكان المن المناه الدّالة علی قوة المشركین وضعف المسلمین، و أن غلبته معلی مثل هذه الحال امر الهی لایتیسر الا بحوله و قوته ؛

١- النَّهذيب ٤: ١٢٦، الحديث: ٣٦٢، عن أمير المؤمنين اللَّكِة.

٢- الصدر: ١٢٥، الحديث: ٣٦١، عن احدهما عليهما السكام.

٣و٥\_القمّي ٢ : ٢٧٨. وأَفْلَتَتْ: تَخَلُّصَتْ. مجمع البحرين ٢ : ٢١٣ (فلت).

٤- العيَّاشي ٢: ٦٥، الحديث: ٦٩، عن أبي عبدالله المثلِّة.

و ذلك أنّ العدوة القصوى كان فيها الماء و لاماء بالعدوة الدّنيا، و كانت رَخْوا تَسوخ فيها الأرجُلُ، و كانت العيرُ وراء ظهورهم مع كَثْرة عددهم، فكانت الحماية دونَها تُضاعِفُ حَمِيَّتَهُم، و تَحْمِلُهُم على أن لا يَبْرَحُوا مواطنهم، و يَبْذُلُوا نِهاية نَجْدَتِهم ، و فيه تصوير ما دَبَّرَ الله من أمر وقعة بدر.

﴿ وَلَوْ تَوَاعَدَتُكُمُ لَأَخْتَلَفَتُمْ فِي اللّهِ يَعَنِي لُو تواعدَمُ انتم و هم على موعد للقتال، ثم علمتم حالكم و حالهم لخالف بعضكم بعضا، تبطّكُم فلتكم عن الوفاء بالموعد، وتبطّهُم ما في قلوبهم من الرّعب، فلم يتفق لكم من الوفاء ما وققه الله. ﴿ وَلَكِنَ لِيَقَضِى اللّهُ أَمْرًا كَانَ مَعْهُ وَلَا كَانَ وَاجِبا أَنْ يَفْعَلُ مِنْ إِعْزَازُ دَيْنَهُ وَ إَعْلاَءً كُلْمَتُهُ و نصر الوليائه وقهر أعدائه.

﴿ لِيَهْ إِلَكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِنَةٍ وَيَمْعِينَ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِنَةً ﴾ : لِيَصْدُرَ كَفُرُ مَنْ كَفَرَ وإيمانُ من آمن عن وضوح بيّنة عاينها و قيام حجّة شاهدها . قال : العلم من بَقِيَ أنّ الله نَصَرَه الله . ﴿ وَإِنَّ اللّهَ لَسَكِيعً عَلِيمً ﴾ يعلم كيف يدبّر أُموركم .

﴿ إِذْ يُرِيكُهُمُ اللّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلًا ﴾ لتخبر به اصحابَك، فيكون تثبيتاً لهم و تشجيعاً على عدوهم ﴿ وَلَوْ أَرَىٰكُهُمُ اللّهُمُ حَكِثِيرًا لَّفَشِلْتُم ﴾ : لجَبُنتُم ﴿ وَلَنَانَزَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ : امر القتال، و تفرقت آراؤكم بين الشّبات والفرار ﴿ وَلَنَكِنَّ اللّهَ سَلّمَ ﴾ : انعم بالسّلامة من الفَشَل والتّازع ﴿ إِنّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ الشّهُ وَ ﴾ .

قَـال: وكـان إبليس يوم بدر يُقَلِّل المسلمين في اعين الكفّار، و يكثّر الكفّار في اعين الكفّار، و يكثّر الكفّار في اعين النّاس، فشدّ عليه جبرئيل بالسّيف فهرب منه و هو يـقـول: يـا جبرئيـل إنّي

١. في جميع النُّسَخ: ايسوخ!.

٢\_ بَرْحَ مِنْ مَكَانِهُ بَرَاحًا: زالَ عنه و صارِ في البَراح. مجمع البحرين ٢: ٣٤٢ (برح).

٣\_النُّجُدَة\_بفتح النُّون فالسَّكون\_: الشَّجناعةُ. مجمع البحرين ١٤٩:٣ (نجد).

٤ ـ ثَبَّطَهُ عن الآمرِ: عَوَّقَه و بطَّا به عنه ، و عَلَى الآمرِ: وقَفَه عليه . القاموس المحيط ٢ : ٣٦٥ (ثبط). ٥ ـ القمّى ١ : ٢٧٨ .

مُؤَجَّل، حتَّى وقع في البحر يخاف أن يُقطِّعَ بعضُ أطرافه ١٠.

﴿ وَإِذَ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيَّمُ فِي آَعَيُرِكُمْ قَلِيلا ﴾ تصديقاً لرؤيا رسول الله على الكم ﴿ وَيُقَلِلُكُمْ فِي الْقَيْدُ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ وَيَقَلِلُكُمْ فِي الْقَيْدُ وَاللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهِ عَلَيهِ عَبِلَ عَلِيهِ عَبِلَ عَلِيهِ عَبِلَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيهِ عَبِلَ عَلِيهِ عَبِلَ عَلَيهِ عَبِلَ اللهُ اللهُ

﴿ وَأَطِيعُواْ أَلِلَهُ وَرَسُـــولَهُ وَلَا تَنَزَعُواْ ﴾ باختلاف الآراء، كما فعلتم ببدر و أحد. ﴿ فَنَفَشَلُواْ ﴾: فتضعفوا عن قتال عدوكم ﴿ وَتَذْهَــبَرِيحُكُمُ ۚ ﴾ : دَوُلْتُكم. شبّهت الدّولة بالرّبح في نفوذ أمرها و هُبُوبِها. يقال: هَبَّتْ رِبحُ فلان: إذا نَفَذَ أَمْرُه. ﴿ وَأَصْبِرُوٓ أَإِنَّ ٱللّهَ

١- الكافي ٨ : ٢٧٧ ، الحديث : ١٩ ٤ ، عن أبي جعفر اللجَّة .

٣- في (آلف) و (ب): (تقل). و الفَلُّ: الكسر و الضرب، يُقــٰالُ: فَلَهُ فـانفلَّ، اي: كــسره فـانكسر، وفَلَلْتُ الجيشَ: هزمتُه. الصّحاح ١٧٩٣؛ والنّهاية ٣: ٤٧٢ (فلل).

٣ ـ في االف؟: امن ذكر الله؟.

### مَعَ ٱلصَّنبِرِمِينَ ﴾ .

﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُ وَامِن دِين هِم ﴾ يعني اهلَ مكة حين خرجوا منها لحماية العير ﴿ بَطُلُوا ﴾ : فخراً و أَسَرا ﴿ وَرِضَاءَ النّاسِ ﴾ لِيُثَنُوا عليهم بالشّجاعة والسّماحة ، و ذلك انّهم لمّا بلغوا جُحْفة أ وافاهم رسول ابي سفيان أن ارجعُوا فقد سلمَت عيركم ، فابي ابوجهل و قال : حتى نَقْدَمَ بدراً . نَشْرَبُ بها الخمورَ و تَعْزِفُ لا علينا القيان أ و نُطعم بها من حَضَرَنا من العرب . فذلك بَطَرُهُم ورثاؤهم ، فوافَوْها فَسُقُوا كاسَ الحمام أ مكان الخمر و ناحت النّوائح مكان القيان ، فنهي الله المؤمنين أن يكونوا أمشالهم بَطِرِينَ مُراثِينَ . ﴿ وَيَصُدُونَ عَنسَيِيلِ اللّهِ وَاللّهُ مِمَايَعُمَلُونَ فَنهي الله المؤمنين أن يكونوا أمشالهم بَطِرِينَ مُراثِينَ . ﴿ وَيَصُدُونَ عَنسَيِيلِ اللّهِ وَاللّهُ مِمَايَعُمَلُونَ فَيْمِيا اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَيَعْمُلُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

﴿ وَإِذْ زَيِّنَ لَهُمُ الشَّيْطُانُ أَعَمَالَهُمْ وَقَالَ لَاغَالِبَ لَكُمُ الْيُومَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّ جَارٌ لَكُمْ الْيَوْمَ مِنَ لَهُمُ النَّاسِ وَإِنِّ جَارٌ لَكُمْ الْيَوْمَ مِن لَهُ عَلَى عَلِمَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

القمّي: جاء إبليس عليه اللّعنة إلى قريش في صورة سُراقَةَ بن مالك فقال لهم: أنا جارٌ لكم إدفعوا إلى رايَتكم، فدفعوها إليه، و جاء بشياطينه يُهَوّلُ م بهم على أصحاب رسول الله على أبليس معه الرّاية، فنظر رسول الله على إليهم و يفزعهم، و أقبلت قريش يَقْدُمُها إبليس معه الرّاية، فنظر

١\_الجُحُفَةُ ميقات أهل الشّام، كانَت قريةً جامعةً على اثنين و ثمانيــن ميلاً من مكّة و كانت تُسَمّــي مَهْيَعَةَ . القاموس المحيط ٣: ١٢٥ (جحف).

٢\_العَزْف: اللَّعب بالمعازف و هي الدَّفوف و غيرُها مَّا يُضْرُب بها . مجمع البحرين ٩٩:٥ (عزف) .

٣-القيانُ جمع القَيْنَة : الإماء المغنيات. مجمع البحرين ٢٠١٦ (قين).
 ١-الحمام - ككتاب - : قضاءُ الموت و قدرُه. القاموس المحيط ١٠١٤ (حم).

هـ هُوَّلُ عَلَى الرَّجِل: حَمَلَ عليه. أقرَبالموارد ٢: ١٤١ (هول).

إليه رسول الله على فقال: غُضّوا أبصاركم و عَضُوا على النواجذ و لاتسكُوا سيفاً حتى آذن لكم، ثم رفع يده إلى السماء فقال: يا رب إنْ تَهْلك هذه العصابة لَم تُعبَد وإن شئت لا تُعبد لا تُعبد، ثم أصابه الغَشْي فَسُرِي عنه وهو يَسْلُت عَلَى العَرق عن وجهه وهو يقول: هذا جبر ثيل قد أتاكم في ألف من الملائكة مردفين، فنظروا فإذا بسحابة سوداء فيها بوق لا ثح قد وقعت على عسكر رسول الله على وقائل يقول: أقدم حَيْزُوم ا أقدم حَيْزُوم ا أقدم و سمعوا قعقعة السلاح من الجو، و نظر إبليس إلى جبر ثيل فراجع و رمى باللّواء، فاخذ و سمعوا قعقعة السلاح من الجو، و نظر إبليس إلى جبر ثيل فراجع و رمى باللّواء، فاخذ من الحج المعرود و قال إلي على المواقة تفت في اعضاد النّاس، فركلة أبليس ركلة من صدره و قال إني بريء منكم الآية و هو قوله تعالى: " وإذ زيّن لهم النيطان أعمالهم و قال لاغالب لكم اليوم من النّاس الآية و .

١- النّواجذ جمع ناجذ: اقصَى الاضراس و هي اربعة. والنَّجذُ: شدَّةُ العضّ بها: وعَضَّ عَلَى ناجذه: بَلَغَ اشَدَّه ﴿القّاموس المحيط ١ :٣٧٣٠. و في جميع النُّسخ: ﴿النَّوَاجِدِ بِالدَّالِ المهملة ؛ والصّوابَ ما اثبتناه.

٢-السَلُّ: انتزاعث الشِّئ و إخراجه برفقٍ و سَلُّ السَّيْفِ: إخراجه من الخمد. مجمع البحرين ٥ : ٣٩٨ (سلل).

٣\_سُرِيَ عَنْهُ: زال عنه و انكشف. المنجد في اللّغة: ٣٣٢ (سرى).

٤ ـ اصَل السُّلُت: القَطْعُ. يقال: سَلَتَت الخَصَابَ عَنْ يَدها: إذا مَسَحَتُهُ و الْقَتْهُ النَّهاية. ٢ : ٣٨٧ (سلت).

هـ في «القاموسَ المحيطَ ٤ : ١٩٩٧: الحَيْزُومُ: َ فَرَس جبرئيلَ : و في «النّهاية ١ : ٤٦٧ و ٤ : ٤٢٦: • أقَدَم حَيْزُومُ» هو أمرٌ بالإقدام و هو التّقدّم في الحرب. و الإقدامُ: الشّجاعة. و في •البحار ١٩ : ٤٢٦٤: أرَاد أقَدِمُ يا حيزومُ. فحذف حرف النّداء.

آ- نُبَيْه و مُنَبّه ابنا الحجّاج كانا من المستهزئين لرسول الله ﷺ و الطعن عليه، و كانا يلقيانه فيقولا له: امنا وجَدَ الله من يبعثه غيرك؟ إنّ هاهنا من هو أسَنُّ منكَ و أيسَرُ. فقُتِلَ مُنَبّه في غزوة البدر، قتله عليّ بن أبى طالب (راجع: الكامل في التّاريخ ٢: ٧١).

٧ ـ فَتُّ الشِّيءَ: دَقَّهُ و كـسره، و فَتَّ في عَضُدِه: كـسـر قُوَّتَه و فَرَّق عنه أعـوانَهُ. أقـرب الموارد ٢: ٨٩٩ (فت).

٨ ـ الرَّكْلُ: الضَّرب برجُّل واحدة. القاموس المحيط ٣: ٣٩٧ (ركل).

٩ القمّي ١ : ٢٦٦ .

﴿إِذْ يَكُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ ؛ الشَّاكُون في الإسلام ﴿غَرَّ الشَّاكُون في الإسلام ﴿غَرَّ الْمَاكُونِ فِي الإسلام ﴿غَرَّ اللَّهُ عَنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَّا عَلَ

﴿ وَلَوْتَرَىٰ ﴾ : ولو رايت ، فإن الوا تجعل المضارع ماضياً عكس اإنه . ﴿ إِذْ يَتُوفَى اللَّهِ مِنْ كَانُورُ وَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمُسَاعَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْدَبَالَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الل

﴿ كَدَأْبِ اَلِ فِرْعَوْتُ ﴾ اي: داب هؤلاء مثل داب آل فرعون؛ و دابهم: عادتُهم وعملهم الذي دَأبُوا فيه ، اي: داوَمُوا عليه . ﴿ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِ مَ كَفَرُوا بِعَالِكَ تِاللَّهِ وَعَملُهُم اللَّهُ مِذْنُوبِهِمْ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ .

﴿ ذَاكِ ﴾ إشارة إلى ما حَلَّ بهم . ﴿ وَأَنَ اللّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّراً يَقْدَ الْفَعَهَ اعْلَى وَيْ مَعَيْراً فَعَيهِ اعْلَى وَيْسَ حَالَهُم يُغَيِّرُواْ مَا بِاللّهِ مَا الحال إلى حال أسوء ؛ كتغيير ، قريش حالَهم في صلة الرّحم ، و الكفّ عن تعرض الآيات و الرّسل بمعاداة رسول الله عنه و من تبعه منهم ، والسّعي في إراقة دما تهم ، و التّكذيب بالآيات و الاستهزاء بها إلى غير ذلك منا أحد ثوه بعد المبعث . ورد: ﴿إنّ الله قضى قضاء حتما : لا يُنْعِمُ على العبد بنعمة فيسلّبُها إيّاه حتى يُحدث العبد دنباً يستحق بذلك النّقمة ، أ . ﴿ وَأَنَّ اللّهَ العبد بنعمة فيسلّبُها إيّاه حتى يُحدث العبد دنباً يستحق بذلك النّقمة ، أ

١\_ في اب، و اجه: امع قلّتهما.

٢ \_ العيّاشي ٢ : ٦٥ ، الحديث : ٧١ ، مرفوعاً .

٣ ـ البيضاوي ٣: ٥٣: ٥٣؛ و التَّفسير الكبير (للفخر الرَّازي) ١٥ : ١٧٨ .

٤\_ في فالف؛ الكتغيرا.

٥ في المصدر: ﴿ اللَّا يَنْعُمُ ۗ ا

٦\_ الكافي ٢ : ٣٧٣ ، الحديث : ٢٢ ، عن أبي عبدالله المثلِّد .

#### سَمِيعُ عَلِيدٌ ﴾ .

﴿ كَذَابِ اَلْ فِرْعَوْتَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِ مُّ كَذَّبُواْ بِنَا يَنتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكُنَهُ وَمِ بِالْ فُوبِهِ مِ وَأَغَرَقْنَا اَللَّهُ مَ وَبِيانَ للاَّحَذَ بِالذَّنُوبِ. وَأَغَرَقْنَا اَللَّهُم وَبِيانَ للاَّحَذَ بِالذَّنُوبِ. وَأَغَرَقْنَا اللَّهُم وَبِيانَ للاَّحَذَ بِالذَّنُوبِ. ﴿ وَأَكُلُّ ﴾ من غَرْقَى آلِ فرعون و قتلى قريش ﴿ كَانُواْ ظَلِمِينَ ﴾ انفسهم بكفرهم ومعاصيهم.

﴿إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآبِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ كَغَرُواْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾. اصَرُّوا على الكفر ورسخوا فيه، فلا يُتَوَقَّعُ منهم إيمان. قال: ﴿ نزلت: في بني أُميّة، فهم أشرّ خلق الله، هم الذين كفروا في بطن القرآن؛ أ

﴿ ٱلَّذِينَ عَنهَدتَ مِنْهُمْ ثُمَّ يَنفُنُونَ عَهْدَهُمْ فِكُلِّمَ أَمْ وَهُمْ لَايَنَّقُونَ ﴾ .

﴿ فَإِمَّانَشَقَفَنَهُمْ ﴾: تُصادِفَنَّهُم و تَظْفَرَنَّ بهم ﴿ فِ ٱلْحَرْبِ فَشَرِّدْ بِهِم ﴾: فَفَرَّقُ عن محارَبَتك، ونَكُلْ عنها بقتلهم و النِّكاية لا فيهم ﴿ مَنْ خَلْفَهُمْ ﴾: مَنْ وَراءهم من الكفرة ﴿ لَمَنْ خَلْفَهُمْ ﴾: مَنْ وَراءهم من الكفرة ﴿ لَمَلَهُمْ يَذَكُرُونَ ﴾.

﴿ وَإِمَّا تَغَافَنَ مِن قَوْمٍ مُعاهِدِين ﴿ خِيانَةً ﴾ : نَقْضَ عهد بامارات تلوح لك ﴿ فَأَنْبِذَ ﴾ إِلَيْهِمُ ﴾ : فاطرَح إليهم عهدهم ﴿ عَلَى سَوَآهِ ﴾ : على طريقٍ مقتصد مُستُوفي العداوة ، بان تُخْبِرَهم بنقض العهد إخباراً ظاهراً مكشوفاً ، يَتَبَيّنُ لهم انّك قطعت ما بينك و ما بينهم ، و لاتَبْدَأُهُم بالقتال و هم على توهم بقاء العهد؛ فيكون ذلك خيانةً . ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يُحِتُ لَلْنَا الله عَلَى الله

﴿ وَلَا يَعْسَبُنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْسَبَ عُواً ﴾: فاتُوا من أن يُظْفَرَ بهم ﴿ إِنَّهُمْ لَا يُعْجِزُونَ ﴾: لا يَفُوتُون و لا يجدون طالبَهُم عاجزاً من إدراكهم.

﴿ وَأَعِدُّوا ﴾ ايُّها المؤمنون ﴿ لَهُم ﴾ : للكفّار ﴿ مَّاأَسْتَطَعْتُ مِينِ قُوَّةٍ ﴾ : من كلُّ ما

١ ـ القمّي ١ : ٢٧٩؛ و العيّاشي ٢ : ٦٥ ، الحديث : ٧٧ ، عن ابي جعفر اللَّلة و فيهما : •هُمْ شَرُّ خلق الله • . ٢ ـ نكيتُ في العدوّ نكايةً : إذا أكثرتَ فيهم الجراح القتل . مجمع البحرين ١ : ٢١ ٤ (نكا) . يَتَقَوّىٰ به في الحرب. قال: «القوّة: الرّمي» . و في رواية: «سيف و تُرْسٌ» . و في أخرى: «منه الخضاب بالسواد» . ﴿ وَمِن رّبَاطِ ٱلْخَيْلِ ﴾ . الرّباطُ اسم للخيل الّتي تُربَطُ في سبيل الله . ﴿ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ : كفّار مكة ﴿ وَءَاخَرِينَ مِن مُربَطُ في سبيل الله . ﴿ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ : لا تعرفونهم باعيانهم ، لانهم دُونِهِم في من الكفَرة ﴿ لاَنقَلْمُونَهُمْ ﴾ : لا تعرفونهم باعيانهم ، لانهم يصلون و يصومون ﴿ اللّهُ يُعَلّمُهُمْ ﴾ : يعرفهم ، لانه المُطّلِع على الاسرار ﴿ وَمَاتُنفِقُ وأمِن شَيْوِفِ سَبِيلِ اللّهِ يُوفَ إِلَيْكُمْ ﴾ جزاؤه ﴿ وَأَنتُ مَلَا لَمُلْمُونَ ﴾ بتضييع العمل أو نقص التّواب .

﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلْمِ ﴾ : مالوا إلى الصّلح و الاستسلام ﴿ فَأَجْنَعَ لَمَا ﴾ و عاهد معهم ؛ و تانيث الضّمير لحملها على نقيضها الذي هي الحرب . سئل : ما السّلم؟ قال : الدّخول في أمرنا ٤٠٠ . ﴿ وَتَسَوَّكُلُ عَلَى أَلَيْهِ ﴾ و لاتخف من خديعتهم و مكرهم ، فإنّ الله عاصمك و كافيك منهم . ﴿ إِنَّهُ هُوَ السَّعِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ .

﴿ وَإِن يُرِيدُوٓ أَأَن يَخَدَّدُوكَ ﴾ في الصّلح بان يقصدوا به دفع اصحابك عن القتال ؟ حتى يَقُوىٰ أَمْرُهُم، فيَبْدَوُكم به من غير استعداد منكم. قال: ﴿إِنَّ هَوْلا ء قوم كانوا معه من قريش ٦٠ . ﴿ فَإِنَ حَسَّمَكَ أَنَّهُ هُوَ الَّذِى أَيْدَكَ بِنَصْرِه، وَبِأَ لْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ وَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ ﴾ قال: «هم الانصار و هم الأوْسُ و الخَزْرَجُ، كان بينهما حرب شديد و عداوة في الجاهلية، فالف الله بين قلوبهم و نصر بهم نبيّه ٧٠. ﴿ لَوَأَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَيِعًا مَّا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِ فَلَا لِمَا هَي عداوتهم ﴿ وَلَدُيكِنَّ اللّهَ أَلَفَ بَيْنَهُمْ ﴾ مَا فِي ٱلأَرْضِ جَيِعًا مَّا أَلَفْتَ بَيْنَ وَقُلُوبِهِ فَعَلَى لَناهي عداوتهم ﴿ وَلَدُيكِنَّ اللّهَ أَلَفَ بَيْنَهُمْ ﴾

١\_مجمع البيان ٣\_٤ : ٥٥٥؛ و الكافي ٥ : ٥٠، الحديث: ١٢، عن النَّبيُّ ﷺ.

٢ العيّاشي ٢ : ٦٦ ، الحديث : ٧٣ ، عن أبي عبدالله المُثِّل .

٣ من لا يحضره الفقيه ٥: ٧٠، الحديث: ٢٨٢، عن أبي عبدالله اللللة.

٤ ـ الكافي ١ : ١٥ ٤ ، الحديث : ١٦ ، عن أبي عبدالله الماللة .

٥\_في «الف»: «من القتال».

٦و٧\_القمَى ١ : ٢٩٧، عن أبي جعفر الثلا.

بالاسلام بقدرته البالغة ، فإنّه مالك القلوب يقلّبها كيف يشاء ﴿إِنَّهُ عَزِيرُ مَكِيمٌ ﴾ .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ أَتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ كَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ : بالِغُ في حقّهم ﴿ عَلَى ٱلْقِتَالِ إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَدَيرُونَ يَغْلِبُواْ مِائْلَةِ فَ إِن يَكُن مِنكُمْ مِنْ مَائَةٌ يَغْلِبُواْ ٱلْفُامِن ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِأَنَّهُ مِن مَقْوَمٌ مَائَةٌ يَغْلِبُواْ أَلْفُامِن ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِأَنَّهُم وَالْمَالُهُمُ بِنَالِيدِ الله ، بسبب ان الكفّار كَلَيْفُقَهُونَ ﴾ . وَعَدَهُم باتهم إن صبروا غَلَبُوا عَشَرَة امثالهم بتاييد الله ، بسبب ان الكفّار جَهَلَةٌ بالله واليوم الآخر ، يُقاتِلون على غير احتساب ثوابٍ ، و لا يَثْبُتُون ثَباتَ المؤمنين الرّاجين لعوالى الدّرجات .

﴿ آَنْنَ خَفَفَ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعْفَا فَإِن يَكُن مِنكُمْ مِأْنَا لَهُ عَالَمُ اللّهِ عَالَمَ اللّهِ عَالَمَ اللّهِ عَالَمَ اللّهِ عَالَمَ اللّهِ عَالَمَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

﴿ مَاكَانَ لِنَبِي أَن يَكُونَ لَهُ أَسَرَىٰ حَقَّ يُنْجِرِنَ فِي الْأَرْضُ ﴾ : يُكثر القتل ويبالغ فيه ، حتى يَذِلَّ الكفر ويقلَّ حِزْبُه ويَعزَّ الاسلام ويستولي اهله ؛ من انْخَنَهُ المرض : إذا أَثْقَلَهُ . ﴿ تُرِيدُ وَنَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا ﴾ : حُطامَها باخذ الفداء ﴿ وَاللّهَ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ ﴾ : يريد لكم ثواب الآخرة ﴿ وَاللّهُ عَزِيزُ ﴾ يغلب أولياء على أعدائه ﴿ حَكِيدً ﴾ يعلم ما يليق بحال كل منهما . القمي : إنّ النّبي عَنْ لم أَن النّبي عَنْ لم حماعة من أسرى رؤساء قريش ببدر خافت الانصار أن

القمي: إن النبي على الما قتل جماعة من أسرى رؤساء قريش ببدر خافت الانصار أن يقتل الأساري كُلُهم، فقاموا إليه و قالوا: يا رسول الله قد قتلنا سبعين و أسرنا سبعين، وهم قومك و أساراك هَبْهُم لنا يا رسول الله، وخذ منهم الفداء وأطلقهم، فأنزل الله

١- الكافي ٥ : ٦٩، ذيل الحديث الطويل: ١، عن أبي عبدالله اللكلة.

٢- العيَّاشي ٢ : ٦٨ ، الحديث : ٧٨ ، عن أبي عبدالله اللَّهِ .

٣ـ البيضاوي ٣ : ٥٦ .

عليهم: "ما كان لنبيّ أن يكون له أسرى حتّى يثخن في الأرض " الآية ١٠ -

﴿ لَوْلَا كِنَابُ مِنَ اللَّهِ سَبَقَ ﴾ اي: حكم منه سبق إثباته في اللَّوح المحفوظ بإباحة الغنائم لكم ﴿ لَمَسَّكُم ﴾: لنالكُم ﴿ فِيمَا أَخَذْتُم ﴾: فيما استحللتم قبل الإباحة من الفداء ﴿ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ .

﴿ فَكُلُواْمِمَا غَنِمْتُمْ ﴾ من الفدية ﴿ حَلَالًا طَيِّبَا وَاللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّه عَلَى مخالفته ﴿ إِنّ اللّه غَفُورٌ ﴾ غفر لكم ذنبكم ﴿ رَجِيمٌ ﴾ اباح لكم ما اخذتم. ورد: ﴿ إِنَّه لمّا نزلت هذه الآية اطلق لهم رسول الله على ان ياخذوا الفداء و يُطلقوهم، و شرط أن يُقْتَلَ منهم في عام قابل بعدد من أخذُوا منهم الفداء، فرضُوا منه بذلك ٢٠٠٠ وقد مضت القصة في آل عمران ٢٠٠٠ من أخذُوا منهم الفداء، فرضُوا منه بذلك ٢٠٠٠ وقد مضت القصة في آل عمران ٢٠٠٠ .

﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّمِيُّ قُل لِمَن فِي آيَدِيكُم مِن ٱلأَسْرَى إِن يَعْلَم آللَهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا ﴾ : خلوص عقيدة و صحة نية في الايمان ﴿ يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مِمّا أَخِدُ مِنكُمْ ﴾ من الفداء ﴿ وَيَغْفِرُ لَكُمُّ وَ اللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ . و ورد : "إنّ النّبي ﷺ لَكُمُّ وَ اللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ . و ورد : "إنّ النّبي ﷺ أتي بمال دراهم ، فقال : يا عبّاس ابسُط رداءك و خد من هذا المال طَرَفاً ، فبسط رداءه فاخذ منه طائفة ، ثم قال رسول الله ﷺ : "إنْ يعلم الله " الآية ، " .

﴿ وَإِن يُرِيدُ وأَخِيانَكَ ﴾ : نقضَ ما عاهدوك ﴿ فَقَدْ خَانُواْ اللَّهُ ﴾ بالكفر ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ القمّي : و إن يريدوا خيانتك في علي فقد خانوا الله فيك من قبل " . ﴿ فَأَمَّكُنَ مِنْهُم ﴾ : فَأَمْكُنَ مِنْهُم ﴾ : فَأَمْكُنَ مِنهم ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمُ مَكِيمُ ﴾ . فأَمْكَنَكَ منهم ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمُ مَكِيمُ ﴾ .

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَهَـاجَرُواْ ﴾: فارقوا اوطانهم و قومهم حبّاً لله و لرسوله، و هم

١\_القمَى ١ : ٢٧٠ .

٢\_المصدّر: ٢٧٠ و ١٢٦، عن أبي عبدالله اللكة.

٣ في ذيل الآية: ١٦٥.

٤ ـ الكافي ٨ : ٢٠٢، الحديث: ٢٤٤، عن أبي عبدالله المُثِيِّة.

٥\_قرب الإسناد: ٢١، الحديث: ٧٧، عن أبي جعفر للثِّلا؛ والعبَّاشي ٢: ٦٩، الحديث: ٨، عن أبي عبدالله للثِّلا. ٦\_القمّي ١: ٢٦٩.

﴿ وَالَّذِينَ مَا مَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكَ عُمْ مِن وَلَئَيْتِهِ مَن شَى عَكَ يُهَاجِرُواْ ﴾ أي: من توليهم في الميراث، ﴿ وَإِنِ السّنَصَرُوكَ مَنِي الَّذِينِ ﴾ قيل: يعني الذين لم يهاجروا منكم ﴿ وَعَلَيْ اللّهُ عَلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِينَ اللّهِ عَلَى اللّه يجوز لكم نصركُم عليهم ﴿ وَالنّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ .

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَوْلِيكَا أَبِعَدُ عِنْ ﴾ : لاتُوالُوهم وإن كانوا اقارب ﴿ إِلَّا تَفْعَلُوهُ ﴾ أي : ما أمرتُم به من التواصل بينكم حتى في الإرث، والتقاطع بينكم و بين الكفّار ﴿ تَكُنُ فِي الْمِرث ، والتقاطع بينكم و بين الكفّار ﴿ تَكُنُ فِي الْمِرث مَا لَمْ يَكُونُوا يَدا واحدة على أهل الشّرك فِيتَ نَدُّ فِي الْمَرْك المسلمين ما لم يكونوا يدا واحدة على أهل الشّرك كان المسرّك ظاهراً و تجرآ أهلُه على أهل الإسلام و دَعَوْهُم إلى الكفر.

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَنَصَرُوٓا أَوْلَتَهِكَ هُمُمُ ٱلْمُوْمِنُونَ حَقَّالًهُمْ مَغَفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ .

﴿ وَاللَّهِ مِنَ مَامَنُوا مِنْ بَعَدُ وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا مَعَكُمْ ﴾ اي: اللاحقين بعدَ السّابقين . ﴿ فَا وَلَا لِسَابِهُ مِن جَمَلَتُكُمْ أَيّهَا المهاجرون و الانصار ، و حكمهُم حكمكم في وجوب موالاتهم و نصرتهم وإن تاخر إيمانهم و هجرتهم . ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْسَامِ ﴾ : وأولوا القرابات ﴿ بَعْضُ مُ مَمَّا وَلَي بِبَعْسِ فِي بِيراث بعض ؛ يعني من كان أقربَ إلى الميّت في

ا\_ما بين المعقوفتين من: ﴿بِ٩.

٢\_مجمع البيان ٣\_٤: ٥٦١، عن أبي جعفر لللله . والآية في نفس السُّورة: ٧٥.

٣- المصدر؛ و التَّفسير الكبير (للفخر الرَّازي) ١٥: ٢١٠.

النّسب كان اولى بالميراث. و هو نسخ للتّوارث بالهجرة و النّصرة كما مر الله في كِنُسبِ النّب كان اولى بالميراث. و هو نسخ للتّوارث بالهجرة و النّصرة كما مر الله على صلوات الله اللّه على حكمه المكتوب ﴿ إِنَّ اللّهَ يَكُلِ شَيْءً عَلِسميمٌ ﴾. ورد: «كان على صلوات الله عليه إذا مات مولى له و ترك قرابته، لم ياخذ من ميراثه شيئاً، و يتلو هذه الآية ٢٠٠٠.

١\_ذيل الآية : ٧٢ من نفس السّورة .

٢\_الكافي ٧: ١٣٥، الحديث: ٥، عن ابي عبدالله الله، و فيه: ﴿ تَرَكُ ذَا قُرَابَةٍ ١.

## سورة التّوبة

## [مدنيّة، و هي مائة و نسع و عشرون آية]

ورد: «لم يَنْزِلُ بسم الله الرّحمن الرّحيم على رأس سورة براءَة، لأنّ " بسم الله " للأمان و الرّحمة، و نولت براءة لدفع الأمان و السيّف؟ ". و في رواية: «الإنفال و براءة سورة واحدة؟ ".

﴿ فَيسِيحُواْفِي أَلْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَثَهُ مِ ﴾. خطاب للمشركين و آمان لهم إلى هذه المدة. قال: «أجّل الله المشركين الذين حجّوا تلك السّنة أربعة أشهر حتّى يرجعوا إلى مامنهم ثمّ يُقْتَلُون حيث و جدُوا، ٥ . و في رواية : ١ من كانت لعهده مدّة فهو إلى مدّته ، و من

١\_ ما بين المعقوفتين من «ب».

٢-مجمع البيان ٥-٦:٦، عن أميرالمؤمنين الليِّلة، وفيه: •ونزلت براءة لرفع الامان بالسيف؛ .

٣-العيّاشي ٢: ٧٣، الحديث: ٣، عن أحدهما عليهما السّلام، و فيه: •الأنفال و سورة براءة واحدة».

<sup>£</sup> مجمع البيان ٥ \_ ٦ : ٢ \_ ٣ .

ه القمّي ١ : ٢٨٢، عن أبي الحسن الرّضا، عن عليّ عليهما السّلام.

لم تكن له مدة فمدته أربعة أشهر الله ورد: «إن رسول الله و عنك إلا علي ، فدعا علياً الله الموسم ليقرأها على الناس، فنزل جبرئيل فقال: لا يبلغ عنك إلا علي ، فدعا علياً الله فامره أن يركب ناقته العَضْبًا و أن يلحق أبابكر فياخذ منه البراءة و يقرأها على الناس بمكة ، قال: فقرأها عليهم و قال: لا يطوف بالبيت عريان و لاعريانة و لامشرك إلا من كان له عهد عند رسول الله في فمدته إلى هذه الاربعة أشهر الله و في رواية أخرى: «و من لا عهد له فله بقية الاشهر الحرم الله في في مُذلًهم بالقتل و الأسر في الدّنيا، و العذاب في الآخرة.

﴿ وَأَذَنَ مَنِ الْمُعْدِينَ الْمُعَدِّهِ إِلَى النَّاسِ ﴾ إيذان و إعلام، كالعطاء بمعنى الإعطاء. ورد: «الأذان: أمير المؤمنين اللَّمَّةِ». ﴿ يَوْمَ الْمُحَجِّ الْأَحْتِ بَرِ ﴾ قال: «هو يوم النَّحْرِ، والأصغر: العُمْرَةُ أَلَّهُ. وفي رواية: «الحج الاكبر: الوقوف بعرفة و جَمْع و رمي الجِمار، والحج الاصغر: العمرة ٤٠٠. وفي أخرى: «سمّي الاكبر لانها كانت سنة حج الجمار، والحج الاصغر: العمرة ٢٠٠. وفي المشركون بعد تلك السّنة ٨٠.

﴿ أَنَّ ٱللَّهَ ﴾ : بانَّ الله ﴿ بَرِيَّ مُنَ ٱلْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ﴾ . عطف على الضّمير في

١- العيَّاشِي ٢ : ٧٤ ، الحديث: ٧ ، عن أبي جعفر اللَّهُ ، و فيه "من كانت له مدَّة".

٣- العَضْبُاءُ: النَّاقَةُ المشقوقَةُ الاُذُنُ وَ لَقَبِّ نَافَةَ رَسُولَ اللهِ تَتَكُّهُ . القاموس المحيط ١٠٩: (عضب).

٣- العيَّاشي ٢ : ٧٣ ، الحديث : ٤ ، عن ابي عبدالله اللُّبُدُّ .

٤-مجمع ألبيان ٥-٦: ٤، عن أمير المؤمنين للميلاً.

٥ القمّي ١ : ٢٨٢، عن على بن الحسين عليهما السّلام.

٦ ـ الكافي ٤: • ٢٩ • ١ - كديث: ١ ، عن أبي عبدالله اللَّكِيِّةِ. أ

٧-العياشي ٢:١٦، الحديث: ١٧؛ والكافي ٤: ٢٦٤، ذيل الحديث: ١، عن ابي عبدالله اللئلاً. و ليست في الكافي كلمة: الجمع، و هو - بالفتح فالسكون - المشعر الحرام، و هو اقرب الموقفين إلى مكة المشرفة و منه حديث آدم اللئلاً: ثم انتهلي إلى جمع فَجَمَع فيها بين المغرب و العشاء. قيل: سمى به لأن الناس يجتمعون فيه و يزدلفون إلى الله تعالى، أي: يتقربون إليه بالعبادة و الخير و الطاعة. و قيل: لأن آدم اجتمع فيها مع حواء فازدلف و دنامنها. و قبل: لأنه يُجْمَعُ فيه المغرب و العشاء. مجمع البحرين ١٠٥١ (جمع).

٨ علل الشَرايع ٢ . ٢٤٢، الباب: ١٨٨، ذيل الحديث : ١ . عن أبي عبدالله تنتيلًا.

"بريء" و لاتكرير فيه، لأنّ الأوّل كان إخباراً بشبوت البراءة، و هذا إخبار بإعلامها النّاسَ. ﴿ فَإِن تُوَلِّتَتُم ﴾ عن التّوبة ﴿ فَأَعْلَمُوا النّاسَ. ﴿ فَإِن تُوَلِّتَتُم ﴾ عن التّوبة ﴿ فَأَعْلَمُوا النّاسَ. ﴿ فَإِن تُولِيَّتُم ﴾ عن التّوبة ﴿ فَأَعْلَمُوا النّاسَ. ﴿ فَإِن تُولِيَّتُم اللّهِ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله

﴿ إِلَّا أَلَيْنِ عَنْهَدَتُم ﴾ . استثناءً ﴿ مِنَ أَلُمُشْرِكِينَ ﴾ واستدراك ﴿ ثُمُّ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيْفًا ﴾ من شروط العهد، ولم يَنْكُثُوا ولم يقتلوا منكم، ولم يضرّوكم قط ﴿ وَلَمْ يُظَنّهِ رُواً ﴾ : ولم يُعاونُوا ﴿ عَلَيْتُكُمْ أَحَدًا ﴾ من اعدائكم ﴿ فَآتِمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُدَيِّهِ مَ إِنَّ اللّهَ يُحِسبُ اللّهُ اللّهِ مَا أَنْدَالُكُمْ فَالْتَهُمُ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُدَيِّهِ مَا أَنْدَالُكُمْ فَالْتَهُمُ اللّهُ اللللللم اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللمُ اللللم الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ ا

﴿ وَإِنْ أَحَدُّمِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ ﴾ : استامنك و طلب منك جوارك ﴿ فَأَجِرُهُ ﴾ : فَأَمَّنُهُ ﴿ حَقَى مَنْ الْمُر ، فإنّ معظمَ الادلة فيه فَامَّنُهُ ﴿ حَقَى يَسْمَعَ كَلَنَهُ مَ اللهُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَ

١- العيّاشي ٢ : ١٠٧٧ الحديث : ٢٢، عن أبي جعفر اللجّ. ٢- القمّى ١ : ٢٨٣ . ﴿ كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهَدُّعِندَ اللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ ، لَهُ مِع إِضمارهم الغَدْرَ والنَّكْثَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنهَدَّتُ مَ مِنهِم ﴿ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ ولم يَظْهَرُ منهم نَكْثُ فتربَّصوا امرهم ﴿ فَمَا ٱسْتَقَنْمُوا لَكُمْ ﴾ على العهد ﴿ فَٱسْتَقِيمُوا لَمُنَّ ﴾ على الوفاء ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَقِينَ ﴾ .

﴿ كَيْرَقُبُواْفِيكُمْ ﴾ : يَظْفَرُوا عَلَيْكُمْ ﴾ : يَظْفَرُوا بكم ﴿ لَايْرَقُبُواْفِيكُمْ ﴾ : لايراعوا فيكم ﴿ إِلَا ﴾ : قَرابَةُ أو حِلْفا ﴿ وَلَا فِمَةً ﴾ : عهدا أوحقا ﴿ يُرْضُونَكُم بِأَفْوَهِهِمْ ﴾ بوعد الإيمان و الطّاعة و الوفاء بالعَهد ﴿ وَتَأْبِى قُلُوبُهُمْ وَأَحْتَمُهُمْ فَسِعُونَ ﴾ : مُتَمَرِّدُون ، لاعقيدة تَزَعُهُمُ والطّاعة و الوفاء بالعَهد ﴿ وَتَأْبِى قُلُوبُهُمْ وَأَحْتَمُهُمْ فَسِعُونَ ﴾ : مُتَمَرِّدُون ، لاعقيدة تَزَعُهُمُ ولامروة تَرْدَعُهُم ، وإنّما خص الاكثر لما يُوجد في بعضهم من التَّعَقُف عمّا يَثْلِمُ العرض ، والتّفادي عن الغَدْر.

﴿ اَشْتَرَوْاْ بِنَايَنتِ اللَّهِ ثَمَنَا أَقَلِيلًا ﴾ و هو اتباع الاهواء و الشّهوات ﴿ فَصَدَدُواْ عَن سَبِيلِينِ ﴾ : فَعَدَلُوا عنه و صَرَفُوا غيرَهم ﴿ إِنَّهُمْ سَكَاةَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ لَا يَرَقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلَاذِمَّةً وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ الْمُعْتَدُوكَ ﴾ .

﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّكَاوَةَ وَءَا تَوُا الزَّكَوْةَ فَإِخْوَانَكُمْ فِي الدِّينِ وَنُفَصِّلُ الآيئتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾.

﴿ وَإِن لَكُنُوا آَيْمَننَهُم مِن ابَعْدِعَه دِهِم وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَائِلُوا آبِهَةَ ٱلْكُفْرِ . وُضِعَ الظاهرُ موضع المضمر، إشعاراً باتهم صاروا بذلك ذوي الرّياسة و التّقدّم في الكفر احقّاء بالقتل. ﴿ إِنَّهُمْ لَا آَيْمَنَ لَهُمْ على الحقيقة، وإلا لما طعنوا ولم ينكثوا. و ورد: بكسر الهمزة ". يعني لاعبرة بما أظهروه من الإيمان. ﴿ لَعَلَهُمْ يَنتَهُونَ ﴾ أي: ليكن غرضكم في المقاتلة أن ينتهوا عما هم عليه، لاإيصال الأذية بهم ؟ كما هو طريقة الموذين، و هذا

١\_الوَزْعُ: الكفّ، و وَزَعْتُه عن الامر: مَنَعْتُهُ عنه و حَبَسْتُهُ. القاموسالمحيط ٩٦:٣ ! والمصباح المنبر ٣٧٧:٢ (وزع).

٢\_تَفُـادَىٰ فُلانَ من كذا: إذا تَحـاماه و انزَوْى عنه . الصّحاح ٢:٣٥٣ (فدى).

٣\_راجع: مجمع البيان ٥\_٦: ١٠، عن أبي عبدالله الليُّلا. ٤\_في (الف): (غَرَضُهُم) و هو تصحيف.

من غاية كرم الله وفضله . ورد: «نزلت في اصحاب الجَمَلِ في اخبار كثيرة» . و ورد عن أميىرالمؤمنين الطُّبِّلاً: ﴿عَذَرَنِي اللَّهُ مِن طلحة والزَّبيرِ ، بايعاني طائعَيْن غير مكرهَيْن ثمّ نَكثا بيعتي من غير حَدَثِ أحدثتُه؛ والله ما قوتل أهل هذه الآية منذ نؤلت حتَّى قاتلتهم: "وإن نكثوا" الآية، ٢.

﴿ أَلَانُقَائِلُونَ قَوْمًا نَّكَثُوا أَيْمَانَهُم ﴾ التي حلفوها مع الرّسول على والمؤمنين، على أن لايُعاونوا عليهم فعاونوا ﴿ وَهَنُّوا ۚ بِإِخْسَرَاجِ ٱلرَّسُولِ ﴾ حين تشاوروا في امره بدار النَّدْوَة كما سبق ذكره". ﴿ وَهُم بَدَهُ وَكُمْ أَوْلِكَ مَرَّةً ﴾ بالمعاداة والمُقاتَلة ﴿ أَنْفُشُونَهُمْ فَأَلِلَّهُ أَحَقُّ أَن تَغْشُوهُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ قَانِتْلُوهُمْ يُعَاذِبْهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَضَرَّكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ وَيُذْهِبُ غَيْظُ قُلُوبِهِ مُ لَمَّا لَقُوا منهم من المكروه، وقد أنجز الله هذه المواعيد كلُّها؛ و الآية من دلائل النَّبوَّة . ﴿ وَيَتُوبُ أَللَّهُ عَلَىٰ مَن يَشَآهُ ﴾ . إخبار بـانّ بعضَهم يتوب عن كفره؛ وقد كان ذلك أيضاً. ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ مَكِيمُ ﴾.

﴿ أَمْ حَسِبْتُ مَا أَن تُنْزَكُواْ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَ دُواْ مِنكُمْ وَلَرْيَتَ خِذُوا مِن دُونِ اللَّهِ وَلَارَسُولِهِ، وَلَا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً ﴾: بطبانَة ٤ يُوالونَهُم و يُفْشُون إليهم أسرارهم. يعني: لاتُتْرَكُونَ على ما أنتم عليه ولم يتبيّن المُخْلصُون منكم. أراد بنفي العلم نَفْيَ المعلوم، و «لَمَّا» دلَّت على أنَّه متوقّع. قال: «يعني بالمؤمنين آل محمّد عليهم السّلام، والوليجة: البطــانَة» م. و في رواية: «الــوليــجــة: الّذي يُقــام دونَ وليّ الأمــر، والمؤمنــون في هذا

١- أنظر: القمّي ١ : ٢٨٣؛ ومجمع البيان ٥ ـ ٦ : ١١؛ و العيّاشي ٢ : ٧٨، الحديث: ٢٣ و٢٥ . ۲\_العيّاشي ۲ :۷۹، الحديث: ۲۸.

٣- في ذيلَ الآية: ٣٠ من سورة الانفال. ٤\_بطانَةُ الرَّجُل: دُخَلاؤهُ و أهلُ سرَّه ممّن يسكُنُ إليهم و يَثِقُ بَمَودَّتِهِم. مجمع البحرين ٢ : ٢١٤ (بطن). ٥ ــ ألقمى ٢ : ٢٨٣، عن ابي جعفرَ اللَّمَّةُ .

الموضع هم الأثمة الذين يؤمنون على الله فيُجيزُ أمانَهم الله ﴿ وَاللّهُ خَبِيرُ بِمَاتَعُ مَلُونَ ﴾ . (وَاللّهُ خَبِيرُ بِمَاتَعُ مَلُونَ ﴾ . السجد الحرام ( مَاكَانَ لِلْمُشْرِكِينَ عَلَى آنَهُ عَبُرُوا مَسَنجِدَ اللّهِ ﴾ : الظهار الشرك و نصب الاصنام حول البيت . رُوي : «ان المسلمين عَيْرُوا أسازى بَدْر، و وبَّخ علي اللّه العبّاس بقتال رسول الله الله وقطيعة الرَّحِم، فقال العبّاس : تذكرون مَساوينا و تكتمون محاسننا، فقالوا: أو لكم محاسن؟ قالوا: نعم، إنّما نعمر المسجد الحرام، و نَحْجُبُ الكعبة ، و نَسْقي الحجيج، ونقل العاني ، فنزلت الله التي هي العمارة و السقاية والحجيابة و فك العناة، التي يفتخرون بها بما قارنها من الشرك ( وَفِ النّسَارِهُمُ مَا اللّهُ اللهُ ال

﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَعِدَ اللّهِ مِنْ اللّهِ وَالْيُورِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصّلَوْةَ وَ الْكَالُوكُونَ وَ وَلَمْ يَخْشُ إِلّا اللّهُ ﴾: إنّما يستقيم عمارتُها لهؤلاء الجامعين للكمالات العلمية و العملية ؛ والعمارة يتناول بناءَها، ورمَّ ما استَرَمَّ منها، وكنْسَها وتنظيفها وتنويرَها بالسُّرُج ، والعمارة يتناول بناءَها، ورمَّ ما استَرَمَّ منها، وكنْسَها وتنظيفها وتنويرَها بالسُّرج ، وزيارتها للعبادة و الذكر و درس العلم، وصيائتها عَمّا ولم تُبْنَ له كحديث الدّنيا. ورد: إنّ بيوتي في الأرض المساجد، وإنّ زواري فيها عُمّارها، فطوبي لعبد تَطَهَّرَ في بيته ثمّ زارني في بيتي، فحقٌ على المزور أن يُكْرِمَ زائره ، ﴿ فَعَسَوى أَوْلَكِكَ أَن يَكُونُو أُونِ المُهَتَذِينَ ﴾.

﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ ٱلْحَاجِ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِالْخُرَامِرَكُمَنْ امَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْسَوْمِ ٱلْآيَخِ وَجَهَدَفِي سَبِيسِلِ ٱللَّهِ لَايَسْتَوْمُنَ عِنسِدَ ٱللَّهِ وَاللَّهُ لَايَهُ لِي الْقَسِوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ . في فراءتهم عليهم

١- الكافي ١ . ٥٠٨ : ١ خديث : ٩ ، عن أبي محمَّد العسكري اللَّجَلَّا .

٢\_العانيّ: الاسير. القاموس المحيط ٤: ٣٦٩ (عنا).

٣\_جوامُّع الجامع ٢: ٤٤؛ و البيضاوي ٣:٣٠؛ و الكشَّاف ٢: ١٧٩، مع تفاوت يسير.

٤\_ في ﴿ الَّفِ؟ ﴿ وَبِالسَّرَاجِ ٤ .

هـ في دبار دجا: اعاً.

٦ـ منَّ لايُحضره الْفقيه ١ : ١٥٤ ، الحديث: ٧٢١، مع اختلاف؛ والبيضاوي ٣:٣٣؛ والكشَّاف ٢ : ١٧٩ .

﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَلِيمٌ وَأَنفُسِمِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَ اللَّهِ وَأُولَيْهِكَ هُرُ الْفَآيِرُونَ ﴾ .

﴿ يُسَيْسُرُهُمْ رَبُّهُ مِرِرَحْ مَتْوِيِّنَهُ وَرِضُوا نِوَجَنَّاتِ لَمَ مِنْهَا نَعِيدٌ مُتَّقِيدٌ ﴾: دائم.

﴿ خَلِايِكَ فِيهَا أَبُدُا إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴾.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَا مَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ مَا اِسَاءَكُمُ وَلِخُونَكُمْ أَوْلِياَ آ إِنِ السّتَحَبُّوا الْكُفْرَ عَلَى الْإِيمَانَ ﴾ : اختاروه عليه . قال : «نزلت في حاطب بن ابي بَلْنَعَة ، حيث كتب إلى قريش بخبر النّبي اللَّهِ لَمَا اراد فتح مكة الله و في رواية : «الكفر في الباطن في هذه الآية ولاية الأوّل والثّاني ، والإيمان ولاية علي بن ابي طالب اللَّلَة الله و وَمَن يَبُولَهُ مُوسَكُمْ فَأُولَتِ لَكُ مُمُ الظّلامُ نَ ﴾ .

﴿ قُلْ إِن كَانَ مَا اَلَا كُمُّمُ وَأَبْنَا وَكُمُ مَ وَإِخُونَكُمْ وَأَزْوَ بَهُ حَكُمْ وَعَشِيرَةُ حَكُمْ وَأَنْوَ لَكُمْ وَعَشِيرَةُ حَكُمْ وَأَنْوَ لَكُمْ وَعَشِيرَةُ حَكُمْ وَأَنْوَ لَكُمْ وَعَلَا لَكُمْ وَعَلَا لَكُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَوَسُولِهِ وَجِهَا وِ فِي سَبِيلِهِ وَفَرَبَّ مَ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا

١ \_مجمع البيان ٥ ـ ٦ : ١٤ ، عن ابي جعفر الليمة.

٢ ـ القمِّي ٢ : ٢٨٤، عن أبي جعفر اللِّيِّلا، مع زيادة احمزة؛ .

٣- الكافي ٢٠٣: ٨، الحديث: ٧٤٥، عن أحدهما عليهما السكام.

٤-مجمع البيان ٥-٦:٦١، عن الصادقين عليهما السلام.

٥ العيَّاشي ٢ : ٨٤، الحديث: ٣٦، عن أبي جعفر اللَّيِّة.

عيالنا و خربت دورنا، فنزلت<sup>ا</sup> .

أقول: في الآية تشديدٌ عظيمٌ، و قَلَّ من يتخلّص منه. و ورد: «لايجد أحدُكم طعمَ الإيمان حتّى يُحبَّ في الله و يبغض في الله ؟ .

﴿ لَقَدُ نَصَرَكُمُ اللّهُ فِي مُواطِنَ كَثِيرَةِ ﴾ يعني: مواطن الحرب وهي مواقعها ومواقفها. ورد: «إنّها كانت ثمانين» . ﴿ وَيُومَ حُنَيْنٍ ﴾ وهو وادبين مكة و الطّائف ﴿ إِذَ الْحَجَبَ مَثُمُ كُثُرَتُكُمُ ﴾ . قيل: لمّا التّقَوا قال رجل من المسلمين: لن نُعْلَبَ اليومَ من قلّة ، فساءت مقالتُه رسولَ الله عَنْهُ ، و ورد: «إنّه كان أبابكر» . ﴿ فَلَمْ تُعْنِي عَنكُمُ ﴾ الكَثْرَةُ وَسَاءت مقالتُه رسولَ الله عَنْهُ ، و ورد: «إنّه كان أبابكر» . ﴿ وَضَاقَتَ عَلَيْكُمُ ﴾ الكَثْرَةُ ورحُبَتُ ﴾ و من الغنى لما أدركتكم كلمة الإعجاب . ﴿ وَضَاقَتَ عَلَيْكُمُ ﴾ الأَرْضُ بِمَا وَحُبَتُ ﴾ : بِسَعَتِها ، لا تجدون فيها مفرآ تطمئن إليه نفوسكم من شدة الرّعب ﴿ مُمَّ وَلَيْتُمُ وَلَيْتُمُ اللّهُ وَمِن ﴾ .

﴿ ثُمُّ أَزُلُ اللَّهُ مَسَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولِهِ مَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾. سئل: ما السّكينة ؟ فقال: "ريح من الجنّة لها وجه كوجه الإنسان، اطيب ريحاً من المسلّك، و هي الّتي انزلها الله على رسول الله عَنَين فهزم المشركين الله و في رواية: "فتكون مع الأنبياء الله .

﴿ وَأَنزَلَجُنُودًا لَوْتَرَوْهَا ﴾ يعني الملائكة ﴿ وَعَذَّبَ ٱلَّذِينَ كَفَــرُواْ ﴾ قــال: «هو القتل» ^ . يعني العذاب. ﴿ وَذَالِكَ جَزَآهُ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ .

١ ـ القمّي ١ : ٢٨٤ .

٢\_ الكشَّاف ٢ : ١٨٠ ، عن النَّبِيِّ ﷺ و تراه ايضاً في جوامع الجامع ٢ : ٤٥ .

٣ـ معاني الاخبار : ٢١٨، باب معنى الكثير من المآل، الحديث: ١، عن ابي عبدالله للثير؟ و العيّاشي ٢: ٨٤، الحديث: ٣٧؟ و القمّي ١: ٢٨٥، عن ابي الحسن الثّالث للثبر.

٤\_جوامع الجامع ٢: ٤٦.

٥ راجع: جوامع الجامع ٢: ٤٦؛ و العيّاشي ٢: ٨٤، الحديث: ٣٨، عن أبي عبدالله لليِّلا؛ و التّفسير الكبير ٢١: ١٦.

٦ - الكافي ٥ : ٢٥٧ ، ذيل الحديث : ٣ ، عن أبي الحسن الرَّضا الله .

٧ ـ العيَّاشي ٢ : ٨٤، الحديث: ٣٩، عن أبي الحسن الرَّضا اللَّهُ .

٨\_القمّــيُّ ١ : ٢٨٨، عــن أبي جعفــر الطُّبُّة .

القمى: كان سبب غَزُوة حُنين: أنّه لمّا خرج رسول الله على إلى فتح مكة اظهر أنّه يُريد هوازِنَ أ ، و بلغ الخبر هُوازِنَ ، فتهيّنوا و جمعوا الجُموع والسّلاح ، و ساقوا معهم أموالهم و نساء هم و ذراريهم ، و مروّا حتى نزلوا باوطاس ، فبلغ رسول الله على اجتماعهم باوطاس ، فجمع القبائل و رغبهم في الجهاد و وعدهم النّصر ، و أنّ الله قدوعده أن يُغْنِمَه أموالهم و نساء هم و ذراريهم ، فرغب النّاس و خرجوا على راياتهم ، قدوعده أن يُغْنِمَه أموالهم و نساء هم و ذراريهم ، فرغب النّاس و خرجوا على راياتهم ، وعقد اللّواء الأكبر و دفعه إلى أمير المؤمنين الميّلة و خرج في اثني عشر الف رجل ".

١-هوازن قبيلة من قيس بن عَيْلان، من العدناينة و هم بنو هوازن بن منصور بن عكرمة بن خَصَفَة بن قيس بن عَيْلان. كـانوا يقنطون فـي نجُدٍ مَا يلي اليـمن؛ و من اوديتهم: حُنَيْن. راجعَ: معـجم قـبـائل العـرب ٣: ١٢٣١.

٢\_أوْطَاس: واد في ديار هوازن . معجم البلدان ١ : ٢٨١.

٣\_القمّي ١ : ٢٨٥ و ٢٨٦ .

٤ - بنو سَلَيْم : قبيلة عظيمة من قيس بن عَبلان من العدنانية تنسب إلى سُليْم بن منصور بن عِكرمة بن خصفة بن خصفة بن قيس بن عَبلان . معجم قبائل العرب ٢ : ٥٤٣ .

٥- في المصدر: ﴿ إِلَى أَينَ المَفَرَّ ؟ الا أَنَا رَسُولَ اللهُ عَارِهُ .

٦- في اللف؛ و الجه: الليُّ انا رسولاله؛.

٧- في «المصباح المُنير ٢ : ٢٥٦- لوى»: لايَلُوي عَلَمَىٰ أَحَدَ اي: لايَقِفُ و لاينتظر، و في اللفردات: ٤٧٧\_ لوى»: فَلانَ لايَلُوي على أحد: إذا أمْعَنَ في الهزيمة. "

٨\_في اجه: النحو العبَّاسة.

٩- في ﴿ اللَّفَ ؛ ﴿ أَوْقِدُ شَهْرٍ ﴾ ؛ وفي فجه ؛ ﴿ وَهُو شَهْرٍ ۗ ۗ .

١٠٣: الظُّرب: ما نَتَا من الحجارةَ و حَدَّ طَرَف، او الجبل المنبسط او الصّغيس. القاموس المحيط ١٠٣:١ (ظرت).

فنزل جبرئيل الليِّلا، فقال: دعوتَ بما دعا به موسى، حيث فلق الله له البحر و نجّاه من فرعون، ثمّ أخذ كفّاً من حَصيي فرماه في وجوه المشركين ثمّ قال: «شاهَت الوُجُوهُ». ثمّ رفع راسه إلى السّماء و قال: اللّهُمَّ إِنْ تَهْلك هذه الْعصالاَبَةُ لَمْ تُعْبَدُ، وَإِنْ شَئْتَ أَنْ لا تُعْبَدَ لا تُعْبَدُ. فلمّا سمعت الانصارُ نداء العبّاس عطفوا و كسروا جفون سيوفهم، وهم يقولون: البّيك). و مرّوا برسول الله ﷺ و استحيوا أن يرجعُوا إليه، و لَحقُوا بالرَّاية، و نزل النَّصر من السَّماء و انهـزمت هَوازنُ، و كانوا يسمعون قعـقعةَ السِّلاح في الجوّ، وانهزموا في كلّ وجه، وغَنَّمَ اللهُ رسولَه ﷺ اموالَهم و نساءَهم و ذراريهم، اللهُ هذا ملخّص القصّة .

و ورد: «إنّه قبال رجل من المشركين للمؤمنين و هو اسبير في أيديهم: أين الخيل البُلْقِ ٢ و الرِّجال عليهم النِّياب البيض؟ فإنَّما كان قتلنا بايديهم، و ما كنَّا نراكم فيه إلاَّ كهيئة الشَّامة". قالوا: تلك الملائكة على ا

﴿ ثُمَّ يَتُوبُ اللَّهُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَلَىٰ مَن يَشَكَآمُ ﴾ منهم بالتّوفيق للإسلام ﴿وَاللَّهُ عَنفُورٌ رِّحِيدٌ﴾ يتجاوز عنهم و يتفضّل عليهم.

﴿ يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ وَامَنُوٓ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجُسُّ لَخُبْتُ باطنهم ﴿ فَلَا يَقْرَبُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَعَامِهِمْ هَنذَأُو إِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةٌ ﴾: فقرأ بسبب منعهم من الحرم، و انقطاع ما كان لكم من قدومهم من المكاسب و المنافع ﴿ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ ۚ إِن شَاءً ﴾ . قيده بالمشيّة، لينقطع الآمال إلى الله تعالى، و لينبّه على أنّه متفضّل في ذلك و أنّ الغنّى الموعود يكون لبعض دون بعض، و في عام دون عام، و قد أنجز وعده بأن أرسل السّماءَ

١-القمّي ١ : ٢٨٧ ، عن أبي جعفر الله .
 ٢-البُلْق جمع الأبْلَق : الذي فيه سواد و بياض . أقرب الموارد ١ : ٢٠ (بلق) .

٣- الشَّامَة : أَثْرُ أسود فِي البِّدن، يقال لها: الخال؛ وأثر أسود في الأرض \*أقرب الموارد ١ : ٦٢٧ ـ شيم" كانَّه أراد بذلك قلَّتُهُم و كثرةَ الملائكة .

٤ ـ القمَّى ١ : ٢٨٨ ، عن أبي جعفر الله.

عليهم مِدْراراً، و وفّق طائفة من أهل يمن للإسلام، فحملوا الطّعام إلى مكّة ثمّ فيتح عليهم البلاد و الغنائم، و توجّه إليهم النّاسُ من اقطار الأرض. ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيهُ مَ حَسَيْهِم الرّبِيهِم النّاسُ من اقطار الأرض. ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيهُ مُ حَسَيْهِم ﴾.

﴿ فَنَنِلُوا الَّذِينَ الْحَقِّ مِنَ اللَّهِ وَلَا فِالْيَوْ مِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا اَحَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُ مُ وَلَا يَكِينُوا الْجِرْيَةَ ﴾ : ما يُقَرَّرُ عليهم وَلَا يَكِينُونَ وَيَنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْجَرِّنَةَ وَمُعَمِّ مَا يُقَرَّرُ عليهم الله يُعْطُوه ؛ من جَزىٰ دَيْنَه : إذا قضاه . ﴿ عَن يَدِ ﴾ مُواتِية ا غيرِ مُمتَنعَة ﴿ وَهُمْ مَهٰ فِرُونَ ﴾ : ان يُعْطُوه ؛ من جَزىٰ دَيْنه : إذا قضاه . ﴿ عَن يَدِ ﴾ مُواتِية ا غيرِ مُمتَنعَة ﴿ وَهُمْ مَهٰ فِرُونَ ﴾ : اذلاء ؛ يعني : تُؤْخَذُ منهم على الصِّغار و الذُّلُّ . قال : احتَى يجد ذُلا لما أُخِذَ منه ، فَيَالَمَ لذَلك ، فَيُسْلَمَ اللَّهِ اللهُ اللَّهِ اللهُ اللهُ

﴿ وَقَالَمَتِ ٱلْمَهُودُ عُنَوْرُ أَبِنَ ٱللّهِ ﴾ إنما قال ذلك بعضهم ولم يقله كلهم. ورد: «إنّ النّبي شَطَّ طالبهم فيه بالحجة، فقالوا: لانه أحيا لبني إسرائيل التوراة بعد ما ذهبت ولم يفعل بها هذا إلا لانه ابنه، فقال شَطَّ: كيف صار عزير ابن الله دون موسى و هو الذي جاءهم بالتوراة و رأوا منه من المعجزات ما قد علمتم؟ فإن كان عزير ابن الله لما ظهر من إكرامه من إحياء التوراة، فلقد كان موسى بالنّبوة احق و أولى ٣٠.

﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّمَكَرَى ٱلْمَسِيحُ أَبْنُ اللَّهِ وَهُ وَ ايضاً قُولَ بِعضهم. ورد: وإنَّه عَظَمَ طَالبهم فيه المحجّة، فقالوا: إنّ الله لمّا اظهر على يد عيسى من الاشياء العجيبة ما اظهر، فقد اتّخذه ولداً على وجه الكرامة، فقال لهم رسول الله عَظَي : فقد سمعتم ما قلته لليهود في هذا المعنى الذي ذكرتموه، ثمّ اعاد ذلك كلّه فسكتوا ٥٠٠. ﴿ المُكَوَّ لَهُمْ مِا قُولِهِمْ مُ اللهُ عَلَى هَذَا المعنى الذي ذكرتموه، ثمّ اعاد ذلك كلّه فسكتوا ٥٠٠. ﴿ المُكَوِّ لَهُمْ مِا قُولِهِمْ مَا اللهُ عَلَى الذي ذكرتموه، ثمّ اعاد ذلك كلّه فسكتوا ٥٠٠. ﴿ المُكَوِّ لَهُمْ مِا قُولِهِمْ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَ

١- المواتاة: حسن المطاوعة والموافقة. وأصله الهمزة: «المؤاتاة» وخفّف وكثر حتّى صار يقال بالواو الخالصة. مجمع البحرين ٢١:٢ (آتا).

٢- القمّي ١ : ٢٨٨٦ والكافي ٣ : ٥٦٦، الحديث: ١ ، عن أبي عبدالله للكلِّك.

٣- الاحتجاج ١٠١١، عن أبي عبدالله المكلة.

٤- لم ترد كلَّمة: (فيه) في االَّف، و اج.

٥- الأحتجاج ١٠١٨، عن ابي عبدالله للكلة.

﴿ اَتَّخَذُو اَأَحَبَ ارَهُمْ ﴾ : علماءهم ﴿ وَرُهِبَنهُمْ ﴾ : عُبّادَهم ﴿ أَرْبَابَايِن دُونِ اللهِ ﴾ ابان اطاعوهم في تحريم ما احل الله و تحليل ما حرّم الله . قال : "اما والله ما دَعَوهم إلى عبادة انفسهم ، و لو دَعَوهم إلى عبادة انفسهم لما اجابوهم ، ولكن احلوا لهم حراماً وحرّموا عليهم حلالاً ، فعبدوهم من حيث لايشعرون " . ﴿ وَالْمَسِيحَ أَبْنُ مَرْبَيْكُم ﴾ بان أهّلُوه للعبادة .

قال: «أمّا المسيح فعَصَوه و عَظَمُوه في أنفسهم حتّى زعموا أنّه إله ، و أنّه ابن الله ، و طائفة منهم قالوا: هو الله . و أمّا أحبارُهم و رهبانُهم فإنّهم أطاعوا و أخذوا بقولهم ، واتبعوا ما أمَرُوهم به و دانوا بما دَعَوْهُم إليه ، فاتخذوهم أرباباً بطاعتهم لهم ، و تركهم أمر الله و كتبه و رسله ، فنبذوه و راء ظهورهم . قال : وإنّما ذُكرَ هذا في كتابنا لكي نتعظ بهم ٥٠ . ﴿ وَمَا أَيرُو الله لِيتَعْبُدُو أَ الله يَعْبُدُو الله و كتبه و رسله ، فنبذوه و راء ظهورهم . قال : وإنّما دُكرَ هذا في كتابنا لكي نتعظ بهم ٥٠ . ﴿ وَمَا أَيرُو الله لِيتَعْبُدُو الله و الله تعالى ، و أمّا طاعة الرّسل و أوصيائهم فهي في الحقيقة طاعة الله لأنّهم عن الله يأمرون و ينهون . ﴿ لَا إِلَنهُ إِلّا هُو مُسُبَحَننَهُ عَكَمًا يُشْورِكُونَ ﴾ .

﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا ثُورَ اللَّهِ بِالْقَواهِ مِدْ ﴾ : بشركهم و تكذيبهم ﴿ وَيَأْبَ اللَّهُ إِلَّا أَن يُتِمَّ نُورَهُ ﴾ بإعلاء التّوحيد و إعزاز الإسلام ﴿ وَلَوْ كَيْ مَ الْكَنْفِرُونَ ﴾ .

﴿ هُوَ الَّذِينَ أَرْسَلَ رَسُولَمُ بِٱلْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ ﴾ : ليظهر دين

١\_ضاهاهُ: شاكلَهُ. القاموس المحيط ٤: ٣٥٨ (ضهي).

٢\_الاحتجاج ١ : ٣٧٢، عن أميرًالمؤمنين اللَّبُّلا.

٣ العيّاشي ٢ : ٨٧، الحديث: ٨٤؟ و الكافي ٢ : ٣٩٨، الحديث: ٧، عن أبي عبدالله اللَّبُلَّة. وفي العيّاشي: «فكانوا يعبدونهم من حيث لايشعرون».

٤\_ في المصدر: ﴿أَطَاعُوهُمِ إِنْ

٥\_القمَي ١ : ٢٨٩، عن أبي جعفراللَّجُدُّ.

الحق على ساير الأديان ﴿ وَلَوَكُو مَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ . قال: «ذلك يكون عند خروج المهدي من ال محمد عليهم السلام - ، فلا يبقى أحد إلا أقر بمحمد يَنظه الله وقال: «والله ما نزل تأويلها بعد ، و لا يَنزِلُ تأويلها حتى يخرج القائم الليلا ، فإذا خرج القائم الليلا لم يبق كافر بالله العظيم و لا مشرك بالإمام إلا كره خروجه ، حتى لو كان كافر او مشرك في بطن صخرة لقالت: يا مؤمن! في بطني كافر ، فَاكْسِرْني واقتله ، و في رواية : «هو الذي امر رسوله بالولاية لوصية ؛ والولاية هي دين الحق ، ليظهره على جميع الاديان عند قيام القائم الليلا والله متم ولاية القائم الليلا ولو كره الكافرون بولاية علي الله . قيل : هذا الحرف تنزيل ، و أمّا غيره فتاويل " . وفي رواية : «ليظهره الله في الرجعة » كل .

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَا مَنُوَ إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْأَخْبَارِ وَالْرُهْبَانِ لَيَأَكُلُونَ أَمْوَلَ النَّاسِ بِالْبَطِلِ ﴾ : يا خذونها من الحرام بالرُّسَىٰ في الاحكام و تخفيف الشرايع للعوام ﴿ وَيَصُدُّ وَنَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ : عن دينه ﴿ وَالَّذِينَ يَكُيْرُونَ الذَّهَ بَ وَالْفِضَ لَهُ وَلاَيْنَفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ بإخراج اللَّهِ ﴾ : عن دينه ﴿ وَالَّذِينَ يَكُيْرُونَ الذَّهَ بَ وَالْفِضَ لَهُ وَلاَيْنِفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ بإخراج الحقوق ﴿ فَبَشِرَهُم بِعَذَابٍ اللِيرِ ﴾ هو الكي ٥ بهما ، المستوعب للبدن كُلُه .

﴿ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَ ﴾ : على الكنوز ﴿ فِ نَارِجَهَنَّمَ فَتُكُوكُ بِهَا جِمَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ مَلَا اللّهِمِ : هذا ما كنزتم لانتفاع انفسكم، وكان سَبَبَ تعذيبها، فذوقوا وباله. ورد: الما نزلت، قال النّبي ﷺ : تَبّا للذّهب، تبا للفضّة ؛ يكرّرها ثلاثاً، فشق ذلك على اصحابه، فساله عمر: أيّ المال نتّخذ؟ فقال: لساناً ذاكراً و قلباً شاكراً و زوجةً مؤمنة تُعينُ احدَكم على دينه ٢٠٠٠. وقال:

١- مجمع البيان ٥ ـ ٦ : ٢٥ ، عن ابي جعفر المثلة.

٢- كمال الدّين ٢: ٠٧٠ ، الباب: ٥٨ ، الحديث: ١٦ ، عن ابي عبدالله الله ال

٣- الكافي ١ : ٤٣٢، الحديث: ٩١، عن أبي الحسن الماضي الميلا.

٤\_العيَّاشِّي ٢ : ٨٧،١لحديث : ٥١، عن أبيَّ جعفر اللَّبِّيُّّا.

٥-كُواْهُ يَكُويه كيّاً: أَحْرُقَ جلدَه بحديّدة ونحوهاً. القاموس المحيط ٤: ٣٨٦ (كوى). ٦-مجمع البيان ٥-٦: ٢٦.

«الدّينار و الدّرهم أهْلَكَ من كان قبلكم و هما مُهْلِكاكم» أ. و ورد: «إنّ الله حرّم كنز الذّهب و الفضّة و أمر بإنفاقه في سبيل الله " .

قال: «كان أبوذر الغفاري يَغْدُو كلّ يوم و هو بالشّام، فينادي باعلى صوته: بُشّر أهلُ الكنوز بكي في الجباه وكي في الجنوب وكي بالظهور البدأ، حتى يتردد الحَرُفي أجوافهم ورد أيضاً: «إنّما أعطاكم الله هذه الفضول من الأموال لتُوجّهُوها حيث وجّهها الله، ولم يُعْطَكُموها لتكنزوها والله وفي رواية: «موسّع على شيعتنا أن ينفقوا عنى أيديهم بالمعروف، فإذا قام قائمنا حرّم على كلّ ذي كنز كنزه، حتى ياتيه به، في ايديهم بالمعروف، فإذا قام قائمنا حرّم على كلّ ذي كنز كنزه، حتى ياتيه به، في المناه على عدوه؛ وهو قول الله عزّوجل والذين يكنزون الآية وفي أخرى: «ما زاد على أربعة آلاف أخرى: «إنّما عنى بدلك ما جاوز ألفي درهم ألا. وفي أخرى: «ما زاد على أربعة آلاف فهو كنز؛ أدّى زكاته أو لم يُؤدّ، وما دونهما فهي نفقة ألا. وسئل: في كم تجب الزّكاة من المال؟ فقال :«امّا فقي كلّ الف خمسة وعشرون، و أمّا الباطنة فلا تستاثر العلى أخيك بما هو أحوج إليه منك الله منك المناه .

﴿ إِنَّ عِذَهَ ٱلشُّهُورِعِندَ ٱللَّهِ أَثْنَا عَشَرَشَهُ رَا فِي حِتَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ : فيما كتبه و اثبته عنده ورآه حكمة و صواباً ﴿ يَوْمَ خَلَقَ ٱللَّتَمَنُونِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ : مُذْخلق الاجسام والازمنة ﴿ مِنْهَا

١- الخصال ١ : ٤٣، الحديث : ٣٧، عن أميرالمؤمنين اللجُّذ، عن رسول الله ﷺ .

٢و٥ـالقمَّى ١ : ٢٨٩، عن ابي جعفر اللَّهِ..

٣\_في ابًّا و اجًّا: (بالجنوبُّ.

٤ ـ في المصدر: ﴿ في الطُّهور اللَّهِ

٦- منَّ لا يحضره الفقيه: ٢: ٣١، الحديث: ١٢٠، عن أبي عبدالله الحبيد.

٧ ـ الكافي ٤: ٦١، الحديث: ٤، عن أبي عبدالله المجلِّد.

٨\_العيَّاشِّي ٢ : ٨٧، الحديث : ٥٣، عنَّ ابي جعفر اللَّجَّة.

٩\_مجمع البيان ٥-٦: ٢٦، عن اميرالمؤمنين اللجلا.

١٠ مني الف و المصدر: الفقال،

١١ ـ رَجُل يستاثر على أصحابه أي: يختار لنفسه أشياء حسنة . القاموس المحيط ١ : ٣٧٥ (أثر).

١٢ ـ الكافي ٣: ٥٠٠، الحدث: ١٣، عن أبي عبدالله الميلة.

أَرْبَعَةُ حُرِمٌ الله يعرم فيها القتالُ؛ ثلاثة سَرْدٌ ، وهي: ذوالقعدة و ذوالحجة والحرم، و واحدٌ فردٌ و هو رجب. ﴿ وَاللَّكَ الدِّينُ الْقَيْمُ ﴾ أي: تحريم الأشهر الأربعة هو الدّين القويم ﴿ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَ أَنفُسَكُم ﴾ بهنّك حرمتها و ارتكاب حرامها ﴿ وَقَائِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ القويم ﴿ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَ أَنفُسَكُم ﴾ بهننك حرمتها و ارتكاب حرامها ﴿ وَقَائِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَةٌ ﴾ قال: «جميعاً ٤٠٠. ﴿ كَمَا يُقَائِلُونَ كُم صَافَةٌ وَاعْلَمُوا أَنَ ٱللَّهُ مَعَ ٱلمُنْقِينَ ﴾ .

﴿ يَكَأَيُّهُ كَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُوْ إِذَا قِيلَ لَكُوْ ٱنْفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱثَّا قَلْتُدُ إِلَى ٱلأَرْضِ ﴾ :

ا ـ السُّودُ: تمايع بعض حلق الدِّرع إلى بعض، يُقــٰال: سَرَد فلانَّ الصّومَ: إذا والاه. مجـمع البحـرين٢٨: ٦٨ (سرد).

٢-القمّي ١ : ٢٩٠، عن أبي جعفر الثُّيَّة.

٣- في مجمع البيان (٥-٦ : ٢٨): قرآ ابوجعفر الله النّسييّ، بالتّشديد من غير همز ؛ و قرآ جعفر بن محمد عليهما السّلام و الزّهري «النّسي، مخفّفاً في وزن الهَدي بغير همز . ٤- القمي ١ : ٢٩٠ .

هـ في آب»: «ليَتُوافقوا».

عد مي بب. "بيبواسور". 1-أصله: "تَسْاقَلْتُمْ" فادغمت التّاء في الثّاء، ثُمَّ ادخلَتُ همزة الْوَصل ليمكن الابتداء بهما. مجمع البيان 2-1-1-

تَبَاطاً ثُمْ، مخلّدين إلى أرضكم والإقامة بدياركم. قيل: ذلك في غزوة تبوك في سنة عَشْر، بعد رجوعهم من الطائف، استنفروا في وقت قَحْط و قَيْظ مع بُعد الشُّقة وكثرة العدوّ، فشق ذلك عليهم أ. القمّي: و ذلك لمّا شاع بالمدينة أنّ الرّوم قد اجتمعواً يريدون غزو رسول الله على في عسكر عظيم، و أنّ هرَقُل قد سار في جنوده، و جلب معه القبائل، و قدموا البَلْقاء في عسكر عظيم، وأنّ هرَقُل قد سار في جنوده، و جلب معه وبعث إلى القبائل، و قدموا البَلْقاء في مكة و إلى من أسلم من خُزاعة و مُزيّنة و جُهيّنة، و حقهم على الجهاد، فقدمت القبائل، و قعد عنه قوم من المنافقين و غيرهم المرافي التَّخيرة التَخيرة التَّخيرة التَخيرة الت

﴿ إِلَانَنفِرُواْ يُعَذِبْكُمْ عَنَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا نَضُرُوهُ شَيْفًا وَاللّهُ عَلَى كُلِّ مَنْ وَ قَدِيرٌ ﴾.

١\_ في اج. ا قيل: كان ذلك ؛ وفي االفٍ: قال: كان ذلك .

٢-القُيْظُ: صسمته الصيف من طلّوع الثّريا إلى طلوع سههل. يقال: قاطَ يومنا: إذا اشتَدَّ حَرَّه.
 القياموس المحيط ٢: ٢٢٤ (قيظ).

٣-الشُّقَّهُ بِالضَّمَّ و الكسر -: البُعد، والنَّاحية يقصدها المسافر، و السَّفر البعيد، والمشقَّة. القاموس المحيط ٢٠٨٤ ومجمع البحرين ٥: ١٩٤ (شقق).

٤\_البيضاوي ٣: ٦٨٪ والكَشَّاف ٢: ١٨٩.

<sup>َ</sup>هُ \_ هَرَقُل \_ عَلَى وزن دَمَشَق ـ و هرُقل ـ وزان خنْدف ـ : إسم مَلك الرُّوم . القاموس المحيط ٤ : ٦٩ (هرقل) ـ ٦ ـ البَّلْقاء : كورة من أعمال دمشقَ بَين الشّام و وَادي القرئ . مَعجَم البلدان ١ : ٤٨٩ .

٧- القمّي: ٢٩٠١.

٨ ـ ما بين المعقوفتين من •ب٠.

﴿ فَأَنْزَلُ اللّهُ سَكِينَتُهُ ﴾ :أمَنَتُهُ التي يسكن إليها القلوب ﴿ عَلَيْهِ ﴾ . في قراءتهم عليهم السّلام : "على رسوله . قال : و هكذا تنزيلها ٤ . و قال : «إنّهم يحتجّون علينا بقول الله تبارك و تعالى : "ثاني اثْنَيْنِ إِذْ هُما في الْغارِ " و مالهم في ذلك من حجّة ؛ فوالله لقد قال الله : " فَأَنْزِلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِه " و ما ذكره فيها بخير . قيل : هكذا تقرُوونَها ؟ قال : هكذا قرأتها ٤ . ﴿ وَأَيْتَدَوُبِ جُنُودٍ لَمْ تَرُوها ﴾ يعني الملائكة . قد سبق فيه كلام في تفسير : " وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الّذِينَ كَفَرُوا " من سورة الانفال ٤ . ﴿ وَجَعَلَ كَلِيكَ مَا كُلام في تفسير : " وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الّذِينَ كَفَرُوا " من سورة الانفال ٤ . ﴿ وَجَعَلَ كَلِيكَ اللّذِينَ كَفَرُوا " من عورة الانفال ٤ . ﴿ وَجَعَلَ كَلِيكَ اللّذِينَ كَفَرُوا " من عورة الانفال ٤ . ﴿ وَجَعَلَ كَلِيكَ اللّذِينَ كَفَرُوا اللّه الذي تكلّم به عتيق ٤ . اللّه عنيق ٤٠ . اللّذِينَ كَفَرُوا الله عنيق ٢٠ . اللّه عنيق ٢٠ . الله عنيق ٢٠ . الله عنيق ٢٠ . الله عنيق ١٠ . اله عنيق ١٠ . الله عنيق ١٠

﴿وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ مِهَ ٱلْمُلْيَكُ ﴾ القمي: هو قول رسول الله ٦. ويستفاد ممّا سبق انّ كلمتهم ما كانوا بمكرون به من إثباته، أو قتله، أو إخراجه، و كلمة الله نصرُه و غلبتُه عليهم. ﴿وَاللّهُ عَزِيزُ حَرِيدُهُ ﴾.

﴿ أَنفِرُوا خِفَسَافًا وَيْقَالُا ﴾ القسمي: شَسَاباً و شيوخاً؛ يعني إلى غزوة تبوك . ﴿ وَجَنهِدُواْ بِأُمْوَالِكُمُ مَ وَأَنفُسِكُم فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذَلِكُ مَ خَرْلُكُمُ إلى كُنتُ مَ تَعَلَمُونَ ﴾ . تَعَلَمُونَ ﴾ .

١- الكافي ٨: ٢٦٢، الحديث: ٣٧٧، عن أبي عبدالله عِن أبيه عليهما السكام.

٢- المصدرُّ : ٣٧٨، الحديث: ٥٧١، عن أبي الحسن الرَّضا لللَّهُ .

٣- العيَّاشي ٢ : ٨٨، الحديث: ٥٨، عن أبيَّ الحسن الرَّضا اللَّبِّة.

٤ ـ في ذيلَ الآية : ٣٠ .

٥ـ النَّعيَاشَي ٢ : ٨٩، الحــديث: ٥٨، ، عن أبي جــعـفـر الليِّلاً. والعــتـيق: لقب أبـي بكر. القــامــوس المحيط ٣: ٢٧٠؛ والنّهاية ٣: ١٧٩ (عتق).

٦و٧\_القمّى ١ : ٢٩٠.

﴿ لَا يَسَتَقَذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِأَللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَن يُجَنِهِ دُواْبِا مُولِهِمْ وَأَنفُسِمِمُ ﴾ قيل: يعني ليس من عادة المؤمنين أن يستاذنوك في أن يجاهدوا، و إنَّ الحُلُص منهم يبادرون إليه و لايوقفون على الإذن فيه فضلاً [عن] ١ أن يستاذنوا في التّخلف عنه، إذ

ا\_القِمَي ١ : ٢٩٠، عن ابي جعفر للثلا.

٢- التَّوحَيد: ٣٥١، الباب: ٥٦، الحديث: ١٦، عن ابي عبدالله الظِّيَّة، و فيه: • أكْذَبَهُم الله • .

٣- في المصدر: ١١هل الغُدّره.

٤-القَّمِّي ١ : ٢٩٤، عن أبي جعفر اللَّئِلَّة.

٥- في المُصدر: ﴿فيما غيرُهُ مَنهُ أُولَـيْ ٩.

٦-جوامع الجامع ٢:٥٧.

٧ ـ ما بين المعقوفتين من •ب.

٨ ـ عيون أخبار الرّضَا لَلْكِلَّا ١ : ٢٠٢، الباب: ١٥، دَيِل الحديث: ١.

٩- في المصدر: (لايتوقَّفُون)؛ وفي آبٍّ و (ج): (ولايواتفونه).

١٠ ـ مَّابين المعقوفتين من ١٠.

ليس من عادتهم أن يستاذنوك في التَخلف، كراهة أن يجاهدوا من وَأَللَّهُ عَلِيمُ إِأَلَمُنَقِينَ ﴾ . ﴿ وَأَللَّهُ عَلِيمُ إِأَلَمُنَقِينَ ﴾ . ﴿ إِنَّمَايَسَتَقْذِنْكَ ﴾ في التَخلف ﴿ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ عِأْللَهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱرْتَابَتَ قُلُوبُهُمْ مَ فَهُمْ فِي رَبِّيهِمْ يَثَرَدُونَ ﴾ : يتحيّرون . ورد: امن تردّد في الرّيب سبقه الأولون ، و أدركه الآخرون ، و وطاته منابك الشياطين ٥٠ .

﴿ وَلَوْ أَرَادُوا ٱلْحُرُوجَ لَا عَدُوا لَلْمُ عُدَّةً ﴾: أهبة. قال: «يعني بالعُدَّةِ: النَية. يقول: لوكان لهم نيّة لخرجوا ٥٠٠ . ﴿ وَلَنَكِن كُرِهَ اللهُ أَيْعَا ثَهُم ﴾: نهوضهم للخروج إلى الغزو، لعلمه بانهم لو خرجوا لكانوا يمشون بالنّميمة بين المسلمين ﴿ فَتَبَعَلَهُم ﴾: بطاًهم وجَبّنهُم وكسلهم و خذلهم ﴿ وَقِيلَ أَقَعُدُوا مَعَ ٱلْقَلَولِينَ ﴾: مع النّساء والصّبيان و هو إذن رسول الله يحتى الله على أنّ إذنه لم يكن قبيحاً، و إن كان الأولى أن لاياذن لهم ؛ ليظهر للنّاس نفاقهم.

﴿ لَوْحَسَرَجُوْأَفِيكُمْ مَّازَادُوكُمْ ﴾ بخروجهم ﴿ إِلَّاخَبَالُا ﴾ : فَساداً و شراً ﴿ وَلَا وَضَعُوا خِلَكُكُمْ ﴾ : ولاسرعوا ركائبهم بينكم بالنّميمة ، او الهزيمة ﴿ وَيَبَعُونَكُمُ الْفِنْنَةَ ﴾ : يريدون أن يفتنوكم بإيقاع الخلاف فيما بينكم ، والرّعب في قلوبكم ، وإفساد نيّاتكم في غزوتكم ﴿ وَفِي حَبُمُ سَمَّعُونَ لَكُمُ ﴾ قيل : عيون نَمّامون ، يسمعون حديثكم فينقُلونه إليهم ، او فيكم قوم يسمعون قولَ المنافقين ؛ ويقبّلونه ويطيعونهم ؛ يريد من كان ضعيف الإيمان من المسلمين ^ . ﴿ وَأَلِلَهُ عَلِيمٌ إِلَا لَظُلِلِمِينَ ﴾ .

ا ـ في (ب، و اج، : (أو ليس).

٢-البيضاوي ٣:٩٦.

٣- في المصدر: وقَطْعَتُه،

٤ ـ سُنابك جمع سُنْبُك ـ كَقُنْقُذ ـ : ضربٌ من العَدُو و طَرَفُ الحافر . «القاموس المحيط ٢٦١٧:٣ و هو كناية عن استيلاء الشّيطان .

٥- الحصال ١ : ٣٣٣، ذيل الحديث: ٧٤، عن أمير المؤمنين اللجِّة.

٦- العيَّاشي ٢: ٨٩، الحديث: ٦٠، عن ابي عبدالله اللَّهِ .

٧- في االفَّا: اوالهزيمة؟.

٨ ـ جوامع الجامع ٢: ٥٩.

﴿ لَقَدِ آبِتَعُوا الْفِتْنَة ﴾ : تَشْتِيتَ شَمْلك و تفريق اصحابك ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ يعني يوم أحد، او وُقُوفِهم على النَّنيَّة اليلة العقبة ؛ لِيَفْتُكُوا به الله ﴿ وَقَدَلَبُوا لَكَ الْمُورَ ﴾ : دبروا لك الحيل و المكاند، واحتالوا في إبطال امرك ﴿ حَقَىٰ جَالَة الْحَقّ ﴾ وهو تاييدك و نصرك ﴿ وَظُهُ رَا مُر الله الله ﴿ وَهُم كُرِهُونَ ﴾ اي : عَلى رغم منهم. والآيتان لتسلية رسول الله قَلُ والمؤمنين على تخلفهم، وبيان ما ثبطهم الله الإجله، وهتك استارهم، وإزاحة اعتذارهم، تداركاً لما فات الرسول قلى المبادرة إلى الإذن.

﴿ وَمِنْهُم مَّن يَكُولُ أَثَذَن لِي ﴾ في القعود ﴿ وَلَا نَفْتِيَّ ﴾ : و لاتُوقعْنِي في الفتنة ، اي : العصيان والمخالفة ، بان لاتاذن لي ، فإنّي إن تخلفتُ بغير إذنك أثمنتُ ، أو في الفتنة بنساء الرّوم ، كما ياتي ذكره . ﴿ أَلَا فِي الْفِتّ نَوْسَعَطُوا ﴾ اي : إنّ الفتنة هي التي سقطوا فيها ، وهي فتنة التّخلف و ظهور النفاق ﴿ وَ إِنَّ جَهَنَّ مَلَمُ عِيمَاةٌ أَالَك كَغِرِينَ ﴾ اي : بهم ، لان آثار إحاطتها بهم معهم ، فكانهم في وسطها .

القمّي: لقى رسول الله على المجدّ المن المنات الأصفر عنا فقال له: يا ابا وهب! الا تنفر معنا في هذا الغزوة ؟ لعلك أن تَحْتَفَدَ " من بنات الأصفر عنى فقال : يا رسول الله ، والله ، إنّ قومي ليعلمون أنّه ليس فيهم احدّ أشدَّ عُجْباً بالنّساء منّي ، و اخاف إن خرجت معك أن الاأصبر إذا رأيت بنات الأصفر ، فلا تَفْتِنُي و اثذن لي أن أقيم ، و قال لجماعة من قومه : الاتخرجوا في الحرّ ، فقال ابنه : تردّ على رسول الله على و تقول ما تقول ، ثمّ تقول لقومك : التنفروا في الحرّ ! والله البنزلن الله في هذا قرآناً يقرأه النّاس إلى يوم القيامة ،

٢ عن سعيد بن جُبَيْر: وَقَفُوا لرسول آلله ﷺ في غزوة تبوك على الثَّنيّة لَيلة العقبة ليفتكوا به و هم إثناعشر
 رجلاً. راجع: جوامع الجامع ٢:٥٩.

١- النَّنيَّةُ: العَقَبَةُ، أو طريقُها، أو الجبل، أو الطريقة فيه أو إليه. القاموس المحيط ٢١١٤ (ثني). ٧- من من من مُثَّرِّ مَن يَقَفُر المعمل الله تَتَكُلُون عَن هُ تَه ذَه علم الثَّنيَةُ ليلة العقبة ليفتكو ابه و هم اثناعه

٣ في المصدر: (أن تَسِيُّحُهُدُ) و الإستحفاد: الإستخدام.

٤ \_ يعني به الرَّوم، لأنَّ اباهُمُ الأُولُ كان أصفر اللّون و هو روم بن عيصُو بن إسحاق بن إبراهيم. النّهاية ٣: ٣٧ (صفر).

فانزل الله على رسوله على ذلك: "و منهم من يقول ائذن لي" الآية، ثمّ قال «جَدُّ بْنُ قَيْسٍ»: أيطمع محمّد أنّ حرب الرّوم مثلُ حرب غيرهم، لايرجع من هؤلاء أحدّ أبدأً ١٠

﴿إِن تُصِبُك ﴾ في بعض غزواتك ﴿حَسَنَةٌ ﴾ قال: «غنيمة و عافية ، ﴿ وَسُوَّهُمْ ﴾ لفرط حسدهم ﴿ وَإِن تُصِبُكُ مُصِيبَةٌ ﴾ قال: «بلاء و شدة ، " . ﴿ يَقُولُواْ قَدْ أَخَذْنَا آمْرَنَا مِن فَرَالله عَلَى التَخلَف ﴿ وَيَتُولُواْ وَهُمْ فَرِحُونَ ﴾ : قَبَلُ ﴾ : تَبَجّحُوا بانصرافهم ، واستحمدوا رايهم في التَخلَف ﴿ وَيَتُولُواْ وَهُمْ فَرِحُونَ ﴾ : مسرورون .

﴿ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

﴿ فَلَ هَلْ مَلْ تَرَبَّصُونَ مِنَا ﴾ : تنتظرون بنا ﴿ إِلَّا إِحْدَى ٱلْحُسْنَيَ يَنِ ﴾ : الغنيمة والجنة . ﴿ وَخَنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمْ اللَّهِ مِنْ عِندِهِ وَ ﴾ : بقارعة من السّماء ﴿ أَوْيِأَيْدِينَا ﴾ وهو القتل على الكفر ﴿ فَتَرَبَّصُواً ﴾ ما هو عافبتنا ﴿ إِنَّا مَعَكُمُ مُن السّماء ﴿ أَوْيِأَيْدِينَا ﴾ وهو القتل على الكفر ﴿ فَتَرَبَّصُواً ﴾ ما هو عافبتنا ﴿ إِنَّا مَعَكُمُ مُن السّماء ﴿ أَوْيِأَيْدِينَا ﴾ وهو القتل على الكفر ﴿ فَتَرَبَّصُونَ ﴾ ما هو عافبتنا ﴿ إِنَّا مَعَكُمُ مُنْ يَصُونَ ﴾ ما هو عافبتكم .

ورد: «وكذلك المرأ المسلم البريء من الخيانة ينتظر إحدى الحسنيين: إمّا داعيّ الله، فما عند الله خير له، و إمّا رزقَ الله، فإذا هو ذو أهلٍ و مال، ومعه دينُه و حَسَبُهه، وقال: «التّربّص انتظار وقوع البلاء باعدائهم، .

﴿ قُلْ أَنفِغُوا طَوْعًا أَوْكَرْهَا لَن يُنَقَبَّلَ مِنكُمَّ إِنَّكُمْ كُنتُمْ قَوْمًا فَنسِفِينَ ﴾.

﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن ثُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُواْ بِٱللَّهِ وَبِرَسُولِهِ ، وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَاوَةَ إِلَّا وَهُمْ كَنْ مُكُمَّ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّ

١- القمّي ١ : ٢٩١ ـ ٢٩٢ .

٢و٣\_الْمُصدر:٢٩٢، عن ابي جعفر اللبلة.

٤ نهج البلاغة (للصبحي الصّالح): ٦٤، الخطبة: ٢٣.

٥- الكَافي ٨ : ٢٨٧ ، ذيل ألحديث : ٤٣١، عن أبي جعفر اللَّهِ.

ولاخوف عقاب.

﴿وَيَمْلِغُونَ بِأَلِلَهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ ﴾: لَمِنْ جملة المسلمين ﴿وَمَاهُم مِنكُمْ ﴾ لكفر قلوبهم ﴿وَلَكِكُنَّهُمْ قَوْمٌ يُفَرَّقُونَ ﴾: يخافون منكم أن تفعلوا بهم ما تفعلون بالمشركين؛ من القتل والأسر، فيُظْهرُونَ الإسلام تقيّةً.

﴿ لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَنَا ﴾ حصناً يَلْجَوُون إليه ﴿ أَوْمَغَنَرَتٍ ﴾ : غيرانا ﴿ أَوْمُدَّخَلًا ﴾ : موضع دُخُول ، قال : «اسراباً في الارض» . ﴿ لَوَلَوْ إِلَيْهِ ﴾ : لاقبلوا نحوه ﴿ وَهُمّ يَجْمَعُونَ ﴾ : يُسْرعُون إسراعاً لايردهم شيء ، كالفَرَس الجَمُوح .

﴿ وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُك ﴾ : يَعِيبُك ﴿ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾ : في قسمتها ﴿ فَإِنْ أَعْطُ وَامِنْهَا رَضُوا وَإِن لَمْ يُعْطُ \_ وَأَمِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُون ﴾ يعني إن رضاهم و سخطهم لانفسهم، لاللذين.

قال: «بينا رسول الله ﷺ يَقْسِمُ قَسْماً إذ جاءه ابنُ ذي الحُويُصِرَةِ التَّميميّ، و هو حُرْقُوصُ ابْنُ زُهيْرِ أصل الحوارج. فقال: اعدل يا رسول الله! فقال: ويلك! و من يعدل إذا لم أعدل؟» الحديث. إلى أن قال: «فنزلت» ".

و ورد: ﴿إِنَّ أَهُلَ هَذَهُ الآية أَكْثُرُ مِن ثُلُّتُي النَّاسُ اللَّهِ عَالَمُ مِن ثُلُّتُي النَّاسُ اللَّهِ

١\_في «الف»: «يكايدون» بالياء، و هو تصحيف. والمكابدة للشّيئ: تحمّل المشاقّ فيه. مجمع البحرين ٣: ١٣٥ (كبد).

٢\_مجمع البيان ٥\_٦: ١٤، عن أبي جعفر الليمة.

٣ مجمع البيان ١٠٥: ٠٤، عنَّ ابني سعيد الخدري.

٤\_ المصدّر: ٢٤١ و العيّاشي ٢ . ٩٩، الحديث: ٣٦، عن أبي عبدالله اللَّهُ.

﴿ وَلَوْ أَنَهُ مَرَضُ وَالله ؟ للتعظيم و التنبيه على ان ما فعله الرّسول كان بامر الله . ﴿ وَقَالُواْ الصّدقة ؛ و ذكر «الله ؟ للتعظيم و التنبيه على ان ما فعله الرّسول كان بامر الله . ﴿ وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللّه ﴾ : كفانا فضله ﴿ مَنْ وَيَسُولُهُ عِينَا اللّه مُن فَضّلِه ﴾ صدقة أو غنيمة أخرى ﴿ وَرَسُولُهُ عَإِنّا اللّه وَ حَوابِ الشّرط محذوف ، تقديره : إلى الله وزيراً لهم .

﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَلَةِ وَالْمَسَكِينِ وَالْمَنْ عَلَيْهَا وَالْمُوَلَّفَةِ فَلُوبُهُمْ وَفِي الرِّفَسابِ وَالْفَنْرِمِينَ وَفِيسَسَبِيلِ اللَّهِ وَأَبَّنِ السَّبِيلِ ﴾ أي: الزَّكُوات له وَلاء المعدودين دون غيرهم ﴿ وَلِيضَةَ مِّنَ اللَّهِ ﴾ : فرض لهم فريضة ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ : يضع الاشياء مواضعها .

قال: «الفقراء: هم الذين لايسالون وعليهم موونات من عيالهم؛ والدليل على أنهم هم الذين لايسالون قول ألله عزوجل في سبورة البقرة: "للفقراء الذين أحصرها" إلى قوله: "لايسالون الناس إلحافا"!. والمساكين: هم اهل الذين أحصرها" إلى قوله: "لايسالون الناس إلحافا"!. والمساكين: هم اهل الزمانة من العميان والعربان والعربان والمجدّعين"، وجمعها والجباة في اخذها وجمعها و والنساء والصبيان. والعاملين عليها: هم السعاة والجباة في اخذها وجمعها وحفظها حتى يُؤدّوها إلى من يَقسمها. والمؤلّفة قلوبهم: قوم وحدوا الله ولم تدخل المعرفة قلوبهم أن محمداً رسول الله عن يعرفوا و يَرغُبُوا. و في الرقاب: قوم قد يعرفوا، فجعل الله لهم نصيباً في الصدقات لكي يعرفوا و يَرغُبُوا. و في الرقاب: قوم قد لزمهم كفّارات في قتل الخطا و في الظهار و قتل الصيد في الحرم و في الأيمان، وليس عندهم ما يُكفّرون، وهم مومنون، فجعل الله لهم سهماً في الصدقات ليكفّر عنهم. والغارمين: قوم قد وقعت عليهم ديون انفقوها في طاعة الله من

١ ـ الآية : ٣٧٣ .

٢- في المصدر: ﴿ الجِذُومِينِ ﴾ .

٣- في المصدر: احتَّى يرَّدوها ١.

غير إسراف، فيحب على الإمام، أن يقضي ذلك عنهم، و يكفيهم من مال الصدقات. و في سبيل الله: قوم يخرجون في الجهاد و ليس عندهم ما ينفقون، أو قوم من المسلمين ليس عندهم ما يَحُجُّون به، أو في جميع سبّل الخير، فعلى الإمام أن يُعطيهم من مال الصدقات حتى يتقوَّون به على الحج والجهاد. وابن السبيل: أبناء الطريق الذين يكونون في الاسفار في طاعة الله، فيقطع عليهم و يَذْهَبُ مالهم، فعلى الإمام أن يردهم إلى أوطانهم من مال الصدقات. والصدقات تتجزى ثمانية أجزاء، فيعطى كلُّ إنسان من هذه الثمانية على قدر مايحتاجون إليه بلا إسراف و لاتقتير، يقوم في ذلك الإمام؛ يعمل بما فيه الصدحة.

و في رواية: سئل عن مُكاتَب عجز عن مُكاتَبُه و قد أدَّىٰ بعضَها . قال : اليؤدَّىٰ عنه من مال الصدقة، إنَّ الله عزَّوجل يقول في كتابه : "و في الرَّقاب " ، أ . و ورد : السهم المؤلّفة قلوبهم و سهم الرِّقاب عام ، والباقي خاص " . يعني خاص بمن يعرف الحق لا يُعْطَىٰ غيرَه .

و ورد: الاتحلّ الصّدقة لبني هاشم إلا في وجهين: إن كانوا عِطاشاً فأصابوا ماءً فشربوا، و صدقة بعضهم على بعض على عض الله .

﴿ وَمِنْهُمُ ٱلَّذِينَ يُوَدُّونَ ٱلنَّيِّ وَيَقُولُونَ هُوَأَدُنَ ﴾ : يسمع كُلَّ ما يقال له و يُصَدِّقُهُ ﴿ وَمُنْهُمُ ٱلَّذِينَ يُوَدُّونَ ٱلنَّي وَلَكُنَ لاعلى الوجه الذي وَمُّوه به ، بل من حيث إنّه يسمع الخير و يقبله . ﴿ يُوَمِنُ بِأَنَّهِ ﴾ : يُصَدِّقُ به ﴿ وَيُوَمِنُ لِلْمُوْمِنِينَ ﴾ : يُصَدِّقُ به ﴿ وَيُوْمِنُ لِلْمُوْمِنِينَ ﴾ : يُصَدِّقُ به ﴿ وَيُوْمِنُ لِلْمُوْمِنِينَ ﴾ : يُصَدِّقُ به ﴿ وَيُوْمِنُ لِلْمُوْمِنِينَ كَمَا يَاتِي .

١- في المصدر: ﴿ وَيُفَكُّهُمُ ال

٢\_ في المصدر: احتى ينفقوا به ١٠.

٣\_القُّمِّي ٢ : ٢٩٨ - ٢٩٩، عن أبي عبدالله المَلِكِة.

٤\_ من لأيحضره الفقيه ٣ : ٧٤، الحديث : ٢٥٨، عن أبي عبدالله الللِّمة.

٥ الكافي ٣: ٩٦٦، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الميلة.

٦\_الخصال ١ : ٦٢، الحديث: ٨٨، عن جَعفر بن محمّد، عن ابيه عليهم السّلام.

القمّي: كان سبب نزولها: أنّ عبدالله بن نُفَيُّلِ كـان منافقاً، و كان يقعد إلى رسول فقال: يا محمّد إنّ رجلاً من المنافقين: يَنُمُّ عليك و ينقل حديثَك إلى المنافقين. فقـال رسول الله ﷺ: من هو؟ فقال: الرّجل الأسود كثير الشعر الرّاس، ينظر بعينين كأنّهما قدُران، و ينطق بلسانه شيطان ٢. فدعاه رسول الله ﷺ، فاخبره، فحلف إنّه لم يفعل، فقال رسول الله على: قـد قبلتُ منك فلا تقعد، فرجع إلى اصحابه فـقال: إنّ محمّداً أُذُنَّ أخبره الله أنِّي أنُمُّ عليـه و أنقل أخباره فقـبل، و أخبرته أنِّي لـم أفعل فقـبل، فأنزل الله على نبيّه: " و منهم الّذين يؤذون النّبيّ و يقولون هو أذن قل أذن خير لكم يؤمن بالله و يؤمن للمؤمنين "أي: يصدّق اللهُ فيما يقول له، ويصدّقُكُ فيما تعتذر إليه في الظّاهر و لايصدَّقك في الباطن. قوله: "وَيُؤْمنُ للْمُؤْمنينَ "يعني المُقرِّين بالإيمان من غير اعتقاد". و في رواية: (يعني يصدق اللهُ ويصدق المؤمنين، لانّه كان رؤوف رحيه ما بالمؤمنين الله و وَرَحْمَدُ إِن عَلَى : هُو رحمة ﴿ لِلَّذِينَ مَامَنُواْ مِنكُورٌ ﴾ : لمن اظهر الإيمان حيث يقبله و لايكشف سرّه. وفيه تنبيه على أنّه ليس يقبل قولكم جهلاً بحالكم؛ بل رفقاً بكم و ترحّماً. ﴿ وَالَّذِينَ يُؤَذُّونَ رَسُولَ ٱللَّهِ لَمُمْ عَذَاجُ آلِيمٌ ﴾.

﴿ يَعْلِغُونَ عِلَمْ اللّهِ على معاذيرهم فيما قالوا و تخلفوا. ﴿ لِيُرْضُوكُمْ وَاللّهُ وَيَعْوِلُكُمْ اللّهِ مَا يَنِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ا ـ في المصدر: • الكثير شعر الرأس.

٢ ـ في المصدر: ﴿ و ينطِّق بلسَّانُ شيطَّانَ ٤٠

٣- القَّمَى ١ : ٣٠٠.

٤ - العيَّاشي ٢ : ٩٥ ، الحديث : ٨٣ ، عن أبي عبدالله المَيِّة .

٥\_القمّي آ : ٣٠٠.

﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّهُ مَن يُحَادِدِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ : يشاقق؛ من الحَدِّ، لأنَّ كلاً من المخالفين في حدّ غير حدِّ صاحبه ﴿ فَأَنْ لَهُ فَارَجَهَ نَمَ خَلِدًا فِيهَا ذَلِكَ ٱلْمِحْـرَّى ٱلْعَظِيمُ ﴾ .

﴿ يَحَدُدُ ٱلْمُنَافِقُونَ أَن ثُنَازًلَ عَلَيْهِ مُرسُورَةٌ ثُنَاتُهُم بِمَافِى قُلُوبِهِم ﴾ و تهتك عليهم استارهم ﴿ قُلِ اَسْتَهْزِهُ وَ أَلِي اللَّهَ مُغَيْرِجٌ مَّا عَدْرُونَ ﴾ .

﴿ وَلَيْنِ سَاَلَتُهُمْ لَيَقُولُ إِنَّمَا كُنَا غَوْضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللّهِ وَ النَّهِ وَ النَّهِ اللهِ اللهِ عَلَى القَمْي : كان قوم من المنافقين لما خرج رسول الله على إلى تبوك يتحدّثون فيما بينهم و يقولون : ايرى محمد على ان حرب الرّوم مثلُ حرب غيرهم؟ . لايرجع منهم احد أبداً. فقال بعضهم : ما أَخْلَقَهُ ان يخبر الله محمداً على عدّ الاستهزاء . و قال رسول الله على ينزل عليه بهذا قرءاناً يقرأه النّاس؛ و قالوا هذا على حدّ الاستهزاء . و قال رسول الله على العمّار بن ياسر : والحق القوم فها نهم قد احترقوا ، فلحقهم عمّار فقال : ما قلتم؟ قالوا على ما قلنا شيئاً ، إنّما كنّا نقول شيئاً على حدّ اللّعب و المزاح ؛ فنزلت ، "

و في رواية: " نزلت في اثني عشر رجالاً وقفوا على [باب] العقبة ، التمروا بينهم ليقتلوا رسول الله ﷺ ، و قال بعضهم لبعض: إن فطن نقول: إنّما كنّا نخوض و نلعب ، و إن لم يَفْطُن نقتله ، وذلك عند رجوعه من تبوك . فاخبره جبر ثيل بذلك ، و امره أن يرسل إليهم و يضرب وجوه رواحلهم ، فضربها حتّى نحّاهم عند تفسير قوله تعالى: "يَحْلِفُونَ من قريش و أربعة من العرب " . و يأتي تمام قصّتهم عند تفسير قوله تعالى: "يَحْلِفُونَ بالله منا قنالُوا " من هذه السّورة إن شاء الله .

﴿ لَاتَمَّنَذِرُواۚ ﴾ بما يعلم كذبه ﴿ مَذَكَفَ رَبُّم ﴾ : قد أظهرتم الكفر ﴿ بَعَدَ إِيمَانِكُو ۗ بعد

ا\_في المصدر: قما اخلفه قا

٢\_القَّمِّي ١ : ٣٠٠.

٣ـ ما بينَ المعقوفتين من ١٠٠٠.

٤ مجمع البيان ٥ ـ ٦ : ٤٦، عن ابي جعفر المثلة.

٥ـ المصدّر: ٥١، عن أبي جعفر اللهجُّر.

٦\_الآية: ٧٤.

إظهاركم الإيمان ﴿ إِن نَعْفُ عَن طَلَ إِنهَ قُرِ مِن كُمْ ﴾ لتوبتهم و إخلاصهم ﴿ نَعُذَرُوا " : «هؤلاء كَانُوا مُحَرِمِين ﴾ : مصرين على النفاق. و في رواية في قوله : "لا تَعْتَذَرُوا " : «هؤلاء قوم كانوا مؤمنين صادقين ارتابوا و شكّوا و نافقوا بعد إيمانهم، و كانوا أربعة نفر . وقوله : "إِنْ نَعْفُ عَنْ طائفة مِنْكُمْ " كان أحد الأربعة مختبر بن الحُميَّر ا فاعترف و تاب ، وقال : يا رسول الله اهلكني اسمي ، فسمًاه رسول الله عَنْ الله عبدالله بن عبدالرّحمن ، وقال : يا رس الجعلني شهيداً حيث لا يُعْلَمُ أين أنا ، فقتل يوم اليمامة ، ولم يَعْلَمُ احدٌ اين قتل ، فهو الذي عفي عنه " .

﴿ الْمُنْفِقُونَ وَ الْمُنْفِقَاتُ بَعْضُهُ مِينَابَعْسِضَ ﴾ . تكذيب لهم فيما حَلفُوا: "إنّهمُ لَمنْكُمْ " ﴿ وَمَا هُمْ مِنْكُمْ " ﴿ وَيَأْمُرُونَ وَالْمُنكِرِ ﴾ : بالكفر و المعاصي ﴿ وَيَقْبِضُونَ عَنِ الْمُعَرُوفِ ﴾ : عن الإيمان والطاعة ﴿ وَيَقْبِضُونَ آيَّذِيَهُمْ ﴾ شُحّاً بالخيرات ﴿ وَسُدَّاتَ ﴿ فَسُرَكُهُم عن رحمته و فضله . قال : والصدقات ﴿ فَسُوا الله في دار الدّنيا فلم يعملوا بطاعته ، فنسيهم في الآخرة ، أي : لم يجعل لهم في ثوابه نصيباً ، فصاروا منسيّين من الخير " . وفي رواية : «تركوا طاعة الله ، فتركهم " . في ثوابه نصيباً ، فصاروا منسيّين من الخير " . وفي رواية : «تركوا طاعة الله ، فتركهم " .

﴿ وَعَدَاللَّهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْكُفَّارَ فَارَجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا هِيَ حَسْبُهُ لِيُ وَلَكُنَّا وَفَارَتُهُمُ أَلَدُهُمُ اللَّهُ وَلَهُمُ عَذَابٌ ثُقِيمٌ ﴾ .

﴿ كَأَلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾: أنتم مثلهم ﴿ كَانُوا أَشَدَّ مِنكُمْ قُوَّةً وَأَكْثَرَ أَمْوَلًا

١- في االف : المختير بن الحُميَّر ، وفي اج ا: المخبر بن حميّر ا، وفي سيرة النّبويّ لابن هشام (١٦٨:٤) و المغازي للواقدي (١٠٠٣:٢) : المَخْشيّ بن حُميِّر ، و المُخَشّ بن حُميَّر ، ٢- القمّي ١ : ٣٠٠، عن أبي جعفر الليّلة .

٤-الشُّعُّ: البُّخُلُ و الحرص. القاموس المحيط ٢ : ٢٣٩ (شع).

٥-العياشي ٢: ٩٦، الحديث: ١٨٦ و التوحيد: ٢٥٩، الباب: ٣٦، ذيل الحديث: ٥، عن أميرالمؤمنين لللله. وفي العياشي: ١ ... فلم يعملوا له بالطاعة، ولم يؤمنوا به وبرسوله، فنسيهم في الآخرة». ٦-العياشي ٢: ٩٥، الحديث: ٨٥، عن أبي جعفر اللله.

﴿ أَلَةَ يَأْتِهِمْ نَبَأُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَوْرِنُوجِ ﴾ كيف أَعْرِفُوا بالطّوفان ﴿ وَعَادٍ ﴾ كيف أَهْلكُ نُمْرُود أَهْلكُ بَالرَّحْفَة ﴿ وَقَوْمِ إِبْرَهِمَ ﴾ كيف أَهْلكَ نُمْرُود بِعَفُون وِ أَهْلكَ أصحابُه ﴿ وَأَصْحَبُ مَدْيَنَ ﴾ ؛ قوم شُعَيْب كيف أهلكوا بالنّاريوم الظُلّة إِ ﴿ وَاللّهُ مَا يَكُنَ أَصحابُ القرى المؤتفكة . قال : ﴿ أَولئكُ قوم لوط التفكت الظُلّة إِ ﴿ وَاللّهُ مَا يَا نَقَلبت ؟ . ﴿ أَلَنَهُمْ ﴾ كُلّهم ﴿ رُسُلُهُ مَ بِالْجَنْنِ فَمَا كَانَا لَلْهُ لِيَظُلّمَهُمْ وَلَلْكِن كَانُوا أَنفُكُمُ مَا يَعْرَضِها للعقاب بالكفر و التّكذيب .

﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعَضُهُمْ أَوْلِيآ أَهُ بَعَضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِيَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوْةَ وَيُعِلِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُۥ أَوْلَيْهِكَ سَيَرْ مَهُم اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَنِيزُ حَكِيدٌ ﴾ . هي في مقابلَة سابقته .

﴿ وَعَدَ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللّهُ وَمِنكَتِ جَنَّتِ جَنَّتِ جَرِى مِن تَحَيْهَا ٱلْأَنَّهَ لَرُخَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَدَكِنَ طَيِّبَةَ ﴾ : يَطيبُ فيها العيشُ ﴿ فِي جَنَّتِ عَدْنَ ﴾ : إقامة و خلود. قال : ﴿ عَدْنُ : دار الله الّتي لم ترها عين و لم تَخْطُر على قلب بشر ، لايَسْكُنُها عيرُ ثلاثة : النّبيّين و الصّدّيقين والشّهداء . يقول الله تعالى : طوبي لمن دخلك ﴾ . ﴿ وَرِضْوَنَ مِنَ ٱللّهِ أَكَالَ عَني و شيء

الـ في "الف" : "لتشبّههم".

٢\_إشارة إلى الآية : أَكْمَا أَ من سورة انشُّعراء : \* فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظُّلَّةِ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ \* . ٣\_الكافي ٨ : ١٨١ ، ذيل الحديث : ٢٠٢ ، عِن أبي عبدالله الظَّلَة .

٤\_مجمع البيان ٥-٦: ٥٠، مرويّاً عن النَّبِيُّ ﷺ.

من رضوانه أكبر من ذلك كلّه، لأنّ رضاه سبب كلّ سعادة، و موجب كلّ فوز، و به يُنــٰالُ كرامتُهُ الّتي أكبر أصناف الثّواب. ﴿ذَالِكَ هُوَالْفَوْزُالْعَظِيمُ ﴾ الّذي يستحقر دونه كلُّ لَذَة و بَهْجَة.

﴿ يَمْلِغُونَ بِأَللَّهِ مَاقَالُوا وَلَقَدْقَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ وَكَ فَرُوا بَعْدَ إِسْلَنِهِ عَلَمْ وَهَمُوا بِمَا لَوَ فَي الْمَالِمُ اللَّهِ مَاقَالُوا وَلَقَدْقَالُوا كُلُمْ الْكَعْبِةِ أَنْ لَا يَرِدُوا هذا الامر في لَرْيَنَالُوا ﴾. القسمي: نزلت في الذين تَحالفُوا في الكعبة أن لايردُوا هذا الامر في بني هاشم، فهي "كلمة الكفر"، ثم قعدوا لرسول الله ﷺ في العقبة و هموا بقتله، و هو قوله: "و هموا بما لم ينالوا " آ.

اقول: قد سبق حديث همّهم بقتله عند تفسير قوله تعالى: " إِنَّمَا كَنَـٰا نَخُوضُ ونَلْعَبُ ".

و ورد: قلَّا قال النَّبِيِّ ﷺ ما قال في غدير خُمَّ و صاروا ٢ بِالأَخْبِيَةِ ٨، مرَّ المقداد

١\_جوامع الجامع ٢: ٧٠؛ والبيضاوي ٣: ٧٤؛ والكشَّاف ٢: ٢٠٢.

٢\_مابين المعقوفتين من ج ١

٣- القمّي ١ : ٣٠١، عَن آبي جعفر اللجّاة.

٤\_مجمع البيان ٥٠:٦:٥٠.

٥ـ القمّي ٢ : ٣٧٧، ذيل الآية : ٩ من سورة التّحريم، عن أبي عبدالله للللِّهُ .

٦-القَمِّي ١: ٣٠١.

٧- في المصدر: ﴿ وَ صَارَ ٩.

٨-الْأَخْبِيَةُ جمع الحِباء: من الابنية يكون من وبرٍ أو صوفٍ أو شُعرٍ . القاموس المحيط ٢٤٤:٤ (جني) .

بجماعة منهم يقولون: إذا دنا موته و فنيت أيّامه و حضر أجله، أراد أن يولّينا عليّاً من بعده، أما والله ليعلمنّ، قال: فمضى المقداد و أخبر النّبيّ على فقال: الصّلاة جامعة. قال: فقالوا: قد رمانا المقداد، فقوموا نحلف عليه، قال: فجاؤوا حتّى جُثُوا البين يديه، فقالوا: بآبائنا و أمّهاتنا يا رسول الله، والذي بعثك بالحقّ والذي أكرمك بالنّبوة، ما قلنا ما بلغك، والذي اصطفاك على البشر. قال: فقال النّبيّ على الرّحمن الرّحيم يحلفون بالله ما قالوا، و لقد قالوا كلمة الكفر و كفروا بعد إسلامهم و همّوا بك يا محمد ليلة العقبة المعتبد العقبة ا

و في رواية: قلّا أقام عليّاً يوم غدير خُمّ كان بحدائه سبعة نفر من المنافقين: وهم أبوبكر و عمر و عبدالرّحمن بن عوف و سعد بن أبي وقاص و أبوعبيّدة و سالم مولا أبي حُذيّقة و المُغيرة بن شُعبة. قال عمر: أما ترون عينيه كانهما عينا مجنون - يعني النّبي علله السّاعة يقوم و يقول: قال لي ربّي. قال: فنزل جبرئيل و أعلمه بمقالة القوم، فدعاهم و سالهم فانكروا و حَلَفُوا، فانزل الله " يحلفون بالله ما قالوا " ".

١ جُتَّ: فَزعَ. القاموس المحيط ١ :١٦٩؛ وأقرب الموارد ٢ : ٨٤ (جث).

٢ ـ العيَّاشي ٢ : ٩٩ ، الحديث : ٩٠ ، عن أبي عبدالله المثلِّق.

٣- القمِّي ٦ : ٣٠١، عن أبي عبدالله المُثِيِّة . أَ

٤ ـ الكُراعُ من البقر و الغنم بمنزلة الوَظيف من الفرس و هو مستدق السّاق، و هو اسم يجمع الخيلَ. القاموس الحيط ٣: ٨١ (كرع).

٥ ـ القَرِاملُ: صغّائر من شعر أو صوف أو أبريسم، تصل به المرأة شعرها. النّهاية ١:٤٥ (قرمل).

٦ - العيَّاشَي ٢ : ١٠٠، ذيل الحديث: ٩٠، عن أبي عبدالله الملكة.

والنَّار ﴿ وَمَا لَمُتَّرِفِي ٱلْأَرْضِ مِن وَلِيِّ وَلَانصِ بِيرٍ ﴾ فينجيهم من العذاب.

﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَنْهَ دَاللَّهَ لَهِ مَا تَنْنَامِن فَضَّلِهِ - لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴾ .

﴿ فَلَمَّآءَاتَنهُ مِينِ فَضَلِهِ ـ بَيْلُوا بِهِ ـ وَتَوَلَّواْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ . قال : «هو ثَعْلَبَةُ بن

حـاطب بن عمرو بن عـَوْف، كان محتاجاً فعاهــد الله، فلــمَا آتاه بخل به» .

﴿ فَأَعَقَبَهُمْ نِفَاقَافِي قُلُوبِهِمْ ﴾ : فاورثهم البخلُ نفاقاً متمكناً في قلوبهم ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ ﴾ : يَلْقُونَ الله . قال : «اللّقاء هو البعث» ٢ . ﴿ بِمَآأَخَلَفُواللّهَ مَاوَعَدُوهُ وَمِمَاكَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ .

﴿ أَلْرَبُعُلُمُوٓ أَلَّكَ ٱللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ ﴾ : ما اسرّوه في انفسهم من النّفاق ﴿ وَلَجُونِهُمْ ﴾ : ما يتناجون به فيما بينهم من المطاعن ﴿ وَأَنَ اللّهَ عَلَيْمُ ٱلْفُيُوبِ ﴾ .

﴿ اللَّهِ مِنَ الْمُوْوِنَ ﴾ : يعيبون ﴿ الْمُطّوّعِينَ ﴾ : المنطوّعين ﴿ مِنَ الْمُوّمِنِينَ فِي الصّدقة وَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَرِد : "افضل الصّدقة وَ اللّهِ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

ورد: «آجر اميرالمؤمنين الله نفسة على ان يستقي كل دلو بتَمْرة بخيارها، فجمع تمرأ فاتى به النبي من و عبدالر حمان بن عوف على الباب، فَلَمَزَه، اي: وقع فيه، فنزلت، والقمي: نزلت في سالم بن عُمير الانصاري، جاء بصاع من تمر من كسب يده و قال: أقرضته ربي، فأمر رسول الله من ينثره في الصدقات، فسخر منه المنافقون

١- الْهِمِّي ١ : ٣٠١، عن ابي جعفر اللهُمَّا. و في المصدر و نسخة االفه: الثعلبة بن خاطب.

٢-التُوحَيد: ٢٦٧، الباب: ٣٦، الحديث: ٥، عن اميرالمؤمنين الليلا. ٣- سجمع البيان ٥- ٦: ٥٥، عن النّبي ﷺ. والجُهدُ: الوُسعُ و الطّاقة و مع الْمُقِلَ أي: قَدْرُ ما يَحْتَمِله حال

<sup>&</sup>quot;أ- منجمع البيال ٢-١ : ٥٥٠ عن النبي عليه . والجهد : الوسع و الطاقه و مع المهل أي . قدر ما يحمله حار القليل المال . النّهاية ٢ : ٣٢٠ (جهد) .

٤ عيون آخبار الرّضا ﷺ ١ : ١٢٦، الباب: ١١، ذيل الحديث: ١٩. وفيه: (يجازيهم جزاء السّخريّة).
 ٥ سالعيّاشي ٢ : ١٠١، الحجديث: ٩٣، عن أبي عبدالله ﷺ. و (وَقَع فيه): لامه و عابّهُ، يقال: وقعتُ بفلان: إذا لُمنّهُ: و وَقَعْتُ فيه: إذا عبّتُه و ذَمَمْتُهُ. لسان العرب ٨ : ٤٠٥ (وقع).

٦\_في (ألف): (ينثر).

و قالوا: أراد أن يذكّر نفسه ليُعْطي من الصّدقات .

﴿ فَلْيَضْحَكُواْ فَلِيلَا وَلِنْبَكُوا حَسَيْرًا ﴾. إمّا على ظاهر الامر، و إمّا إخبار عمّا يؤول إليه حالهم في الدّنيا و الآخرة، يعني: فيضحكون قليلاً و يبكون كثيراً، و يجوز ان يكون المراد بالضّحك والبكاء، السّرورَ و الغَمَّ. ﴿ جَزَآهُ إِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ من الكفر و النّفاق والتّخلف.

﴿ فَإِن رَّجَعَكَ اللَّهُ إِلَىٰ طَآلِهَ مِنْهُ مِنْ إِن ردَكَ إلى المدينة و فيها طائفة من

١\_القمّي ١ :٣٠٢.

٢\_جوامّع الجامع ٢: ٧٣؟ و الكشّاف ٢: ٢٠٥.

٣-العُيَّاشي ٢: ١٠٠، الحديث: ٩٢، عن ابي الحسن الرَّضا للثُّيِّة. والآية في المنافقين (٦٣): ٦.

٤\_ في اللَّف! (من الغزوا.

٥ـ الآية: ٤٩ من نفس السّورة.

المسخلفين، يعني منافقيهم من لم يتب و لم يكن له عذر صحيح في التخلف ﴿ فَالسَّتَفْ ذَوْلِكَ لِلْحُرُومِ ﴾ إلى غزوة أخرى بعد تبوك ﴿ فَقُل لَن تَغْرَجُوا مَعِى أَبدا وَلَى الله عَن النّهي . ﴿ إِنَّكُورُ وَفِيلُكُ مَ مُواللَّهُ مَا لَكُولُونِ اللَّهِ عَن معنى النّهي . ﴿ إِنَّكُورُ وَفِيلَتُ مِ إِلَّهُ عَلَى اللَّهِ عَن النّهي . ﴿ إِنَّكُورُ وَفِيلَتُ مِ إِلَّهُ عَلَى اللَّهِ عَن النّه عَن النّه عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

﴿ وَلَا تُصَـلِ عَلَىٰٓ أَحَدِ مِنْهُم مَاتَ أَبْدًا ﴾ بان تدعو له و تستغفر ﴿ وَلَا نُقُمُّ عَلَىٰ قَـبِوِيْه ﴾ للدّعاء له ﴿ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِاللَّهِ وَرَمُسولِمِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَنسِقُونَ ﴾ .

﴿ وَلَانَعْجِبُكَ أَمُوكُمْ وَأَوْلَدُهُ السَّمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي الدُّنْيَ اوَتَرْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهَا فِي الدُّنْيَ اوَتَرْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَا لَهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَلْ اللَّهُ فَا لَهُ اللَّهُ فَا لَا اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا لَهُ الللّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ ال

﴿ رَمْنُواْ بِأَنْ يَكُونُواْ مَعَ الْخَـوَالِفِ ﴾ قال: «مع النّساء» ". ﴿ وَمُلْمِعَ عَلَى قُلُونِهِمَ فَهُمْر لَا يَفْقَهُونَ ﴾ ما في الجهاد و موافقة الرّسول ﷺ من السّعادة، و ما في التّخلف عنه من الشّقاه ة.

﴿ لَنَكِنِ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَامُ جَنهَ دُوا بِالْمُولِمِ وَالْفُسِهِمُ ﴾ يعني: إنْ تَخَلَف هو لاء و لم يجاهدوا، فقد جاهدمن هو خير منهم ﴿ وَأُولَكُمِكَ لَمُمُ الْخَيْرَاتُ ﴾: منافع الدّارين؛ النّصر و الغنيمة في الدّنيا، و الجنّة و نعيمها في الآخرة ﴿ وَأُولَكِمِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾. المُقْلِحُونَ ﴾.

﴿ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَكُمْ جَنَّنتِ بَصِّرِي مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَنُوخَنلِدِينَ فِيهَأْ ذَلِكَ ٱلْغَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾.

١\_ في ذيل الآية: ٥٥ مِن نفس السُّورة.

٢\_في اب: النوا السُّعَّة).

٣\_الْعَيَاشي ٢ : ١٠٣ ، الحديث : ٩٧ ، عن ابي جعفر اللَّهِ .

﴿ وَجَلَةَ ٱلْمُعَذِّرُونَ ﴾ : المقصرون؛ من عَذَّرَ في الأمر : إذا توانى و لم يَجُدُّ فيه . وحقيقته أن يُوهِمَ أنَّ له عذراً فيما يفعل و لاعذر له ، أو من "اعتَذَرَ " بالإدغام ! . إذا مهد العُذْرَ ؛ وهم اللَّذِن يعتذرون بالباطل ﴿ مِنَ ٱلأَعْرَابِ ﴾ : أهل البَدْو ﴿ لِيُوذَنَ هُمُ مَوقَعَدَ العُذْرَ ؛ وهم اللَّذِن يعتذروا بالباطل ﴿ مِنَ ٱلأَعْرَابِ ﴾ : أهل البَدْو ﴿ لِيُوذَنَ هُمُ مَوقَعَدَ العَيْنَ كَذَبُوا اللَّهَ وَرَسُولَ مُ ﴾ في ادّعاء الإيمان ، فلم يجيبوا ، أو لم يعتذروا " . ﴿ سَيُصِيبُ اللّهِ يَنَ كَذَبُوا أَلِنَهُمْ عَذَا أَلَا لِيمَ في القتل والنّار .

﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضَّمَ عَفَ الْمَ وَلَا عَلَى ٱلْمَ رَضَى ﴾ كالهَرْمى والزَّمْنى ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ ﴾ لفقرهم ﴿ حَرَجُ ﴾ : إثم في التّخلف ﴿ إِذَا نَصَحُواْ بِلّهِ وَرَسُولِيِّرٍ ﴾ لا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ ﴾ لفقرهم ﴿ حَرَجُ ﴾ : إثم في التّخلف ﴿ إِذَا نَصَحُواْ بِلّهِ وَرَسُولِيِّرٍ ﴾ بالإيمان و الطّاعة في السّر و العلانية ﴿ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِينِينَ مِن سَبِيلٍ ﴾ : لاجناح عليهم و لاعتاب ﴿ وَاللّهُ عَنُورٌ رَجِيدٌ ﴾ .

﴿إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَسْتَتَذِنُونَكَ وَهُمْ أَغَنِيَا أُرَصُوا بِأَن يَكُونُوا مَعَ الْخَوَالِفِ ﴾ يعني النّساء. القمّي: كانوا ثمانين رجلاً من قبائل شتّى أَ. ﴿ وَطَلَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ مَغَبَّتُهُ آ.

﴿ يَمْ تَذِرُونَ إِلَيْكُمْ ﴾ في النّخلف ﴿ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ ﴾ من الغزوة ﴿ قُل لَّا تَعْتَذِرُوا ﴾

١- أي: بإدغام النَّاء في الذَّال و نقل حركتها إلى العين.

٢- في اب او اجه: او لم يعتذروا.

٣، ٤وَ هِــالقمّيَ ١ : ٢٩٣. أ

٦-الْمَغَبَّةُ: عاقبَّة الشيء. القاموس المحيط ١ :١١٣ (غب).

بالمعاذير الكاذبة ﴿ لَن نُوْيِنَ لَكُونَ ﴾ : لن نصدقكم ﴿ فَدْ نَبَ أَنَا اللّهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ وَسَيَرَى اللّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ﴾ : أتتوبون من الكفر الم تثبتون عليه؟ ﴿ ثُمُّ تُرَدُونَ إِلَىٰ عَسَلِمِ ٱلْفَسْبِ وَالشَّهَدَةِ ﴾ أي: إليه ، فوضع الوصف موضع الضّمير للدّلالة على أنّه مطّلع على سرّهم وعَلَنهم ، لايفوت عن علمه شيء من ضمائرهم و أعمالهم ﴿ فَيُنْزِقُكُمْ بِمَاكُنْتُوتَعُمَلُونَ ﴾ بالتّوبيخ و العقاب .

﴿ يَكُولُهُونَ لَكُ مُمْ إِرَّمْمُواْ عَنْهُمْ فَ مُستديوا عليهم ما كنتم تفعلون بهم ﴿ فَإِن تَكَرَّمْمُواْ عَنْهُمْ فَإِن لَكُ مُ الله ساخطاً عَنْهُمْ فَإِنَّ الله عَنْهُمْ فَإِنَّ الله ساخطاً عَنْهُمْ فَإِنَّ الله عَنْهُ عَنْهُ الله ساخطاً عليهم، ورد: «من التمس رضا الله بسخط النّاس، رَضِى الله عنه و أرضى عنه النّاس، ومن التمس رضا النّاس بسخط الله، سنخط الله عليه وأسخط عليه النّاس ؟ . القمّي: لمّا قدم النّبي الله من تبوك كان أصحابه المؤمنون يتعرّضون للمنافقين و يُؤذونَهم، و كانوا يحلفون لهم أنّهم على الحق و ليسواهم بمنافقين ؟ لكي يعرضوا عنهم. فانزل الله: عليه الآية الآية الله لكم " الآية ".

﴿ ٱلْأَعْرَابُ ﴾ : أهلُ البَدُو ؛ ﴿ أَشَدُ كُفْرًا وَيْفَاقًا ﴾ من أهل الحَضَر ، لتوحّشهم وقساوتهم و جفائهم ، و نشوهم في بُعْدِ من مشاهدة العلماء و سَماعِ التّنزيل ﴿ وَأَجَدَرُ أَلَا يَعْلَمُوا ﴾ : و جفائهم ، و نشوهم في بُعْدِ من مشاهدة العلماء و سَماعِ التّنزيل ﴿ وَأَجَدُ رُأَ اللّهُ عَلِيمُ ﴾ بحال و أحق بان لا يعلموا ﴿ حُدُودَ مَا أَنسزَلُ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِن الشّرابِع ﴿ وَاللّهُ عَلِيمُ ﴾ بحال

١\_ في اب و (جه: ٤عن الكفر).

٢-مجمع البيان ٥-٦: ٦١، عن النَّبِيِّ ﷺ.

٣-القمّي ٢ : ٣٠٢.

٤ - البَدُونَ: الباديةُ و النَّسبة إليه بَدَويَّ. الصَّحاح ٦ : ٢٢٧٨ (بدا).

كلّ من أهل الوّبَر والمَدَر الشِّحَكِيمٌ ﴾ فيما يصيب به مسيئهم و محسنَهم.

﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يَسَيِفُ ﴾ : يعد ﴿ مَا يُنفِقُ ﴾ : ما يصرفه في سبيل الله و يتصدق به ﴿ مَغْرَمًا ﴾ : غرامة و خسرانا ، إذ لا يحتسبه عند الله ولا يرجو عليه ثوابا ، و إنّما ينفق رياء و تقية . ﴿ وَيَكَرَبُّ وَ يُكَرِبُ وَ إِنّما ينفق رياء و تقية . ﴿ وَيَكَرَبُ وَ الله الله الله الله و عقباته و حوادثه ، لينقلب الامر عليكم فيتخلص من الإنفاق . ﴿ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوِّيُ ﴾ . اعتراض بالدّعاء عليهم بنحو ما يتربّصون عليهم . ﴿ وَأَللَهُ سَمِيعُ ﴾ لما يقولون عند الإنفاق ﴿ عَلِيمٌ ﴾ كما يضمرون .

﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يُؤْمِنُ إِللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَيَتَخِذُمَا يُنفِقُ قُرُكَتٍ ﴾ : سبب قربات ﴿ عِندَ ٱللّهِ وَصَلُوَتِ ٱلرَّسُولِ ﴾ : وسبب دعوانه ، لانه كان يدعو للمتصدّقين بالخير والبركة ، ويستغفر لهم . ﴿ أَلآ إِنّهَا قُرْبَةٌ لَهُمْ ﴾ . شهادة من الله لهم بصحة معتقدهم ، وتصديق لرجائهم . ﴿ سَيُدْخِلُهُ مُ اللّهَ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ . وَعْدٌ لَهُمْ . ﴿ إِنَّ ٱللّهَ عَفْ ورّدّ رَحِيمٌ ﴾ . تقرير لهُمْ .

١\_ أهلُ الوَبَرِ والمَدَرِ، أي: أهل البوادي والمُدُن والقُرَىٰ، و هو مِنْ: و بر الإبل؛ لأنّ بيـوتهم يتّخذونها منه؛ والمُدَر: جَمع مَدَرَة و هي البِنيّة. النّهاية ٥: ١٤٤ (وبر).

٢\_القمّي ١ :٣٠٣.

٣\_نهج ألبلاغة (للصبحى الصالح): ٢٨٠، الخطبة ١٨٩.

٤\_ في اب: امن النَّعُمَّة الدّينيَّة والدُّنيويَّة؟.

## ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾:

﴿ وَمِمَّنَ حَوْلَكُم ﴾ : مَن حول بلدتكم ، يعني المدينة ﴿ مِن الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِن الْمُدِينَةُ مَرَدُوا عَلَى الْفِعَاقِ ﴾ : تمهروا فيه و تمرّنوا ﴿ لاَتَعَلَّمُ عَنْ ﴾ : لا تعرفهم باعيانهم ؛ وهو تقرير لمهارتهم فيه ، يعني يَخْفَوْنَ عليك ، مع فطنتك و صدق فراستك لفرط تَحاميهم مواقع الشك في امرهم . ﴿ نَعَنُ نَعْلَمُهُم مَ وَ فطلع على اسرادهم ﴿ سَنُعَذِبُهُم مَرَّتَيْنِ ﴾ قيل : هما ضرب الملائكة وجوهم وادبارهم ، عند قبض ارواحهم ، و عذاب القبر ا . ﴿ مُمَ يُردُونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ ﴾ : عذاب النار .

﴿ وَ اخْرُونَ اعْتَرَفُوا اللّهُ عَلَمُ الْمَالِكَ الْمَالِكَ الْمَالِكَ الْمَالِكَ الْمَالِكَ الْمَالِكَ الْمَالِكَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالرّسُولَ " من سورة الانفال". و في رواية: «أولئك قصيّه عند تفسير: "لا تَخُونُوا اللّه والرّسُولَ " من سورة الانفال". و في رواية: «أولئك قوم مؤمنون، يُحْدِثُون في إيمانهم من الذّنوب التي يعيبها المؤمنون و يكرهونها. فأولئك عسى الله أن يتوب عليهم " و في أخرى: «هم قوم اجترحوا ذنوباً ، مثل قتل حمزة وجعفر الطيّار، ثمّ تابوا، ثمّ قال: و من قتل مؤمناً لم يوفق للتّوبة ، إلاّ أنّ الله لا يقطع طمع العباد فيه و رجاءً هُم منه. قال: و "عسى " من الله واجب " ".

﴿ خُذِينَ أَمْوَلِي مَ صَدَقَ مَ ﴾ القسمي: نزلت حين الطلق ابو لبابة و عرض ماله للتصدّق . ﴿ وَتُطَهِّرُهُم ﴾ الصدقة ، او انت ﴿ وَتُزَيِّر مِهِ اللهِ الرَّاء ؛ للتَصدّق . ﴿ وَتُطَهِّرُهُم ﴾ الصدقة ، او انت ﴿ وَتُزَيِّر مِهِ اللهِ الرَّاء ؛ والبركة في المال . ﴿ وَصَلِل والتّزكية مبالغَة في المال . ﴿ وَصَلِل

١\_جوامع الجامع ٢: ٨١.

٢-القمّي ٢ : ٣٠٣؛ ومجمع البيان ٥-٦: ٦٧، عن ابي جعفر الليّلة.

٣\_الآية: ٧٧.

٤ ـ راجع: العيّاشي ٢: ١٠٦: ١٠١٠ الحديث: ١٠٩، عن ابي جعفر الليّم، وفيه: «أولئك قوم مذنبون يحدثون وايمانهم من الذّنوب ... ٩.

٥-العيَّاشِّي ٢ : ١٠٥، آلحديث:١٠٦، مرفوعًا.

٦\_القمّي أ : ٣٠٤.

وقال: «لمّا نزلت آية الزّكاة: "خذ من اموالهم صدقة" و أنزلت في شهر رمضان فامر رسول الله ﷺ منادية فنادى في النّاس: إنّ الله فرض عليكم الزّكاة كما فرض عليكم الصّدة، ففرض الله عليهم من الذّهب والفضّة، و فرض عليهم الصّدقة من الإبل والبقر والغنم، و من الحنطة والسّعير والتّمر والزّبيب، و نادى بهم ذلك في رمضان، وعفا لهم عمّا سوى ذلك. قال: ثمّ لم يعرض للشيء من اموالهم، حتّى حال عليهم الحول من قابل، فصاموا و افطروا، فامر منادية فنادى في المسلمين: ايّها المسلمون زكّوا أموالكم تقبل صلاتكم. قال: ثمّ وجّه عمّال الصّدقة و عمّال الطّسُوق ٥٠ ٢.

﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ هُو يَقْبَ لَ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ . ﴾ إذا صحّت ﴿ وَيَأْخُذُ العَسَدَقَنَتِ ﴾ إذا صحّت ﴿ وَيَأْخُذُ العَسَدَقَنَتِ ﴾ إذا صدرت عن خلوص النّية ، يقبلها قبول من ياخذ شيئاً ليؤدي بدله . قال : «أي : يقبلها من أهلها و يثبب عليها » ٧ .

و ورد: ﴿إِنَّ الله يقول: ما من شيء إلا و قد وكَلتُ به مَنْ يقبضه غيري إلاّ الصّدقة، فإنّي أَتَلَقَّفُها بيدي تلقّفاً ^، حتّى أنّ الرّجل ليتصدّق بالتّمرة أو بشقّ التّمرة فارُبِّيها له كما

١\_مجمع البيان ٥\_٦: ٦٨، عن النَّبِيِّ ﷺ.

٢- العيَّاشِي ٢ : ١٠٦، الحديث: ١١١، عن أبي عبدالله الكبِّلة.

٣ في المصدر: فنادى فيهم بذلك،

٤ ـ في المصدر: الم يفرض؛ و في نسخة اب؛ الم يتعرَّض،

الطَّسْقُ - كَفَلْس - مُكْيال، أو مَّا يوضع من الخراج على الجُرْبان. أو شبه ضَريبة معلومة و كَانَه مولدٌ أو معرب. القاموس المحيط ٣: ٢٦٦ (طسق).

٦- الكافي ٣: ٤٩٧، آلحديث: ٢، عن أبي عبدالله الحكم.

٧- التُّوحِيُّد: ١٦٢، الباب: ١٧، ذيل الحدِّيث: ٢، عن ابي عبدالله الله.

٨ ـ لَقَفَهُ و تَلَقَّفَهُ: تَنــٰاوله بسرعة. الْقاموس المحيط ٣٠٣٠٪ (لقف).

يربّي الرّجل فِلْوَه ( و فَصِيلَه )، فيأتي يوم القيامة و هو مثل أُحُدٍ وأعظم من أُحُدٍ " . وفي رواية: «ضمنت على ربّي أنّ الصّدقة لا تقع في يد العبد حتّى تقع في يدالرّب، و هو قوله تعالى: "و ياخذ الصّدقات " » ؟.

و في أخرى: "إذا ناولتم السائل شيئاً فاسالُوه أن يدعو لكم، فإنّه يجاب له فيكم، ولا يجاب في نفسه، لانّهم يَكْذبون، ولْيَرُد الّذي ناوله، يده إلى فيه، فيُقَبِّلها، فإنّ الله عزّوجل ياخذها قبل أن تقع في يده، كما قال عزّوجل " الم يعلموا أن الله هو يقبل التّوبة عن عباده و ياخذ الصدقات " " . ﴿ وَأَنَّ ٱللّهَ هُو التّوابُ الرّجيئ ﴾.

﴿ وَقُلِ أَعْسَمَلُوا ﴾ ما شنتم ﴿ فَسَيَرَى اللّهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ خيراً كان او شرآ. قال: «المؤمنون هم الائمة» ٦. و في رواية: «إيّانا عنىٰ» . ٧ و في المخرى: «ليس هكذا هي، إنّما هي والمأمونون، فنحن المأمونون» ٨.

و ورد: التَعْرَضُ الاعمال على رسول الله ﷺ، أعمالُ العباد، كُلَّ صباحِ ابرارِها و فُجّارِها ٩، فاحلَرُوها، و هو قول الله عزّوجلّ: "و قل اعملوا" الآية، ١٠.

و في رواية: "قيل له: ادع الله لي و لأهمل بيتي، فقال: أو لستُ أفعل؟ والله إنّ

١- الفلوُّ - بالكسر - الجَحْشُ والمُهْرِ فُطَمَا أو بلغا السَّنَةَ. القاموس المحيط ؟ : ٣٧٧ (فلو). ٢ - الفّصيل: ولدالناقة إذا فصل عن أمّه. القاموس المحيط ؟ : ٣٠ (فصل).

٣- الكافي ٤٤٠٤، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله الملكة.

٤- العيّاشي ٢ : ١٠٨ ، الحديث: ١١٨ ، عن أبي عبدالله ، عن على بن الحسين عليهما السّلام .

٥- الخصال ٢ : ٦١٩ ، ذيل الحديث : ١٠ ، عن أبّي عبدالله ، عن آبانه ، عن أمير المؤمنين الليّلة . ٦- الكافي ١ : ٢١٩ ، الحديث : ٢ ؛ والعيّاشي ٢ : ١٠٩ ، الحديث : ١٢٥ ، عن أبي عبدالله للمِّلة .

٧- الأمالي (للطوسي) ٢: ٣٢، عن أبي عبدالله الملك.

٨ - الكافي ١ : ٤٢٤، الحديث: ٦٢، عن ابي عبدالله الم

٩- الأبرار جمع بَر - بالفتح - بمعنى البار ، والفُجار جمع فاجر فيكون قوله الله: البرارها و فُجارها بدل تفصيل للعمال العباد فيقرآن بالرَّفع ، و في إطلاق الابرار والفجار على الاعمال العباد فيقرآن بالرَّفع ، و في إطلاق الابرار والفجار على الاعمال تجوز ، على أنه يحتمل كون الابرار حينشذ جمع البر - بالكسر - و ربما يقرأ الفجار - بكسر الفاء و تخفيف الجيم - جمع فَجارٍ مبنياً على الكسر و هو اسم الفجور ، أو جمع فجر بالكسر - و هو ايضاً الفجور ، مرآة العقول ٢:٢ .

١٠ - الكافي ١ : ٢١٩، الحديث: ١، عن أبي عبدالله المثلة.

أعمالكم لتُعْرَضُ علي في كل يوم و لبلة. قال: فاستعظمت ذلك، فقال: اما تقرأ كتاب الله عزّوجل: "و قل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون"؟ قال: هو والله علي بن أبي طالب المُثَيِّلًا» أ. ﴿ وَسَنُرَدُّوكَ إِلَى عَلِمِ الْعَيْمِ الْعَيْمِ اللّهَ عَلَمَ اللّهَ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ وَمَاخَرُونَ مُرْجَوْنَ ﴾ مؤخّرون، موقوف امرهُم، من ارجانه: إذا اخرته ﴿ لِأُمْرِ الله ﴾ في شانهم ﴿ إِمَّا يُعَذِّبُهُ مَمْ وَإِمَّا يَتُوبُ عَلَيْمٍ مَمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ ﴾ باحوالهم ﴿ عَرَيكُ ﴾ فيما يفعل بهم.

قال: الهم قوم كانوا مشركين، فقتلوا مثل حمزة و جعفر و اشباههما من المؤمنين، ثمّ إنّهم دخلوا في الإسلام؛ فوحدوا الله و تركوا الشرك، و لم يعرفوا الإيمان بقلوبهم، فيكونوا من المؤمنين فيجب لهم الجنّة، و لم يكونوا على جحودهم، فيكفروا فيجب لهم النّار، فهم على تلك الحال، إمّا يعذّبهم و إمّا يتوب عليهم " .

﴿ وَٱلَّذِينَ النَّيْنَ النَّيْنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الله ومنين ﴿ وَكُفْرًا ﴾ : و تقوية للكفر الذي كانوا يضمرونه ﴿ وَتَغْرِبِهَ أَبْيِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الذين كانوا يجتمعون للصلاة في مسجد قبا، أرادوا أن يتفرقوا عنه و تختلف كلمتُهم ﴿ وَإِرْصَ ادًا ﴾ : و إعداداً ﴿ لِمَنْ عَارَبَ اللّهَ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ ﴾ يعنى أبا عامر الرّاهب.

روي: «أنّه كان يقاتل رسول الله ﷺ في غزواته، إلى أن هَرَب إلى الشّام ليأتي من قيصر بجنود يحارب بهم رسولَ الله ﷺ. و مات بقنّسْرين وحيداً ٣٠٠.

﴿ وَلِيَعْلِفُكَ إِنَّ أَرَدُنَ الْمُسْتَى ﴾ : ما أردنا ببنائه إلا الخَصْلةَ الحُسْنَى، و هى الصّلاة والذّكر والتّوسعة على المصلّين ﴿ وَاللّهُ يُشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكُونَ ﴾

١-الكافي ١ : ٢١٩، الحديث: ٤، عن علي بن موسى الرّضا للبيّلا.
 ٢ - الكافي ٢ : ٢٠٧، الحديث: ١، عن أبي جعفر للبيّل. و فيه: "فتَجِبُ في كلا الموضعين.
 ٣-الكشّاف ٢ : ٢١٣ ؛ والبيضاوي ٣ : ٨٠.

في حلفهم.

و ورد ما ملخَصه: ﴿إِنَّ المنافقين اتَّفقوا و بايعوا لأبي عامر الرَّاهب\_الَّذي سمَّاه رسول الله ﷺ الفاسقَ ـ و جعلوه أميراً عليهم و بخعوا له بالطّاعة، فقال لهم: الرّاي أن أغيبَ عن المدينة لثلاً أتَّهمَ إلى أن يَتمَّ تدبيرُكم، و كماتبُوا «أكَيْدرَ» ـ صماحبَ دُومَة الْجَنَّدل-ليقصد المدينة، فاوحى الله إلى محمَّد ﷺ و عرَّفه ما أجمعوا عليه من أمَّره و أمَرَّهُ بالمسير إلى تبوك. قال: فلما صحّ عزم رسول الله ﷺ على الرّحُلة إلى تبوك، عمد هؤلاء المنافقون فَبَنُوا خارجَ المدينة مسجداً، و هو مسجد الضّرار، يريدون الاجتماع فيه، ويوُهمون أنّه للصّلاة، و إنّما كان ليجتمعوا فيه لعلّة الصّلاة، فَيَتُّم تدبيرُهم و يقع هناك ما يسهل به لهم ما يريدون، ثمَّ جاء جماعة منهم إلى رسول الله ﷺ و قالوا: يا رسول الله إنّ بيوتنا قاصية عن مسجدك وإنّا نكره الصّلاة في غير جماعة، و يصعب علينا الحضور، وقد بنينا مسجداً، فإن رايت أن تقصده و تصلّي فيه لنتيمّن و نتبرّك بالصّلاة في موضع مصلاَّك؛ فلم يُعَرِّفْهُم رسولُ الله ﷺ ما عرَّفه الله من أمرهم و نفاقهم. قال: وقال: أنبا على جَناح سَفر فساميهلُوا حيتَى ارجعَ إن شياء الله تعيالي ثيمَ أنظر في هذا نظراً يرضاه الله . قال: و عاد رسول الله ﷺ غانماً ظافراً ، و أبطل الله كيد المنافقين، و أمر رسول الله ﷺ بإحراق مسجد الضّرار ، فأنزل الله تعالى: "والَّذين اتّخذوا مسجداً ضراراً" الآيات» ١.

﴿ لَانَقُدُ فِيهِ أَبَدُا ﴾ أي: لا تصل فيه أبداً. يقال: فلان يقوم بالليل، أي: يصلي. ﴿ لَمَسْبِحِدُ أُسِّسَ عَلَ التَّقَوَىٰ مِنَ أَوْلِ يَوْمٍ ﴾ من أيام وجوده. قال: «يعني مسجد قُبا» لله على: السه رسول الله على أن وصلى فيه أيام مُقامه بقُبًا ٣. ﴿ أَحَقُ أَنَ

١ ـ تفسير الإمام اللَّجُةُ: ٤٨٦ و ٤٨٣ و ٤٨٨، عن أبي الحسن الاول للَّجُدُّ.

٢ ـ الكَافَيُ ٣ : ٩٦ أ ٢ ، الحسديث : ٢ والعسيّاشيّ ٢ : ١١١ ، الحسديث : ١٣٥ ، عن ابني عسبسدالله لللللاء والحديث : ١٣٦ ، عن الصّادقين عليهما السّلام .

٣\_البيضاوي ٣: ٨١؛ والكشَّاف ٢: ١١٤.

تَقُومَ فِيدُ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى فيه . قال: "يعني من مسجد النّفاق" . ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَّرُواً ﴾ قال: "بالماء عن الغائط والبول" . ﴿ وَاللّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطّهِ رِينَ ﴾ . ورد: "إنّ النّبي ﷺ قال الأهل قبا: ماذا تفعلون في طهركم؟ فإنّ الله قد أحسن عليكم الثّناء! قالوا: نغسل أثر الغائط. فقال: أنزل الله فيكم: "والله بحبّ المطهّرين " " ".

﴿ أَفَمَنُ أَسَّمَ بُنِيكَ مُ ﴾ : بنيان دينه ﴿ عَلَى تَقُوكُ مِن الله على الله و طلب مرضاته بالطاعة ﴿ خَيْرُ أَمْ مَنْ أَسَكَسَ مُحْكَمَة ، هي الحق الذي هو التقوى من الله ، و طلب مرضاته بالطاعة ﴿ خَيْرُ أَمْ مَنْ أَسَكَسَ بُنْيَكَ مُ عَلَى شَعَاجُرُ فِي هَا وَ عَلَى الضعف القواعد و اقلَّها بقاء ، و هو الباطل والنّفاق ، الذي مَثْلُه كَمَثُلِ شَفَا جُرُف هُارٍ في قلة النّبات . والشّفا: الشّفير . و جُرُف الوادي : جانبه الذي يَتَحَفَّر الصله بالماء و تَجْرُفُه السّيولُ . والهار : الهاثر الذي اشفى على السقوط والهدم . ﴿ فَأَنْهَ ارْبِعِينَ نَارِجِهَ مَنْ ﴾ . لَمّا جُعلَ الجُرُفُ الهار مجازاً عن الباطل قيل : " فانهار به في نار جهنّم " والمعنى : فَهَوى به الباطلُ في نار جهنّم ، فكانَّ المبطلُ اسس بنياناً على شفير جهنّم ، فطاح به إلى قعرها . قال : "مسجد الضرار ، الذي السس على شفا جُرُفُ هارٍ فانهار به في نار جهنّم " . ﴿ وَالتَهُ لاَ يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلفَّلْولِيينَ ﴾ الى ما فيه صلاح و نجاة .

﴿ لَا يَكُوالُ بُنِكُ لُهُمُ اللَّهِ عَنَى اللَّهِ الضّرار ﴿ رِبَّهُ فِي قُلُوبِهِمَ ﴾ : سبب شك و ازدياد نفاق في قلوبهم لا يضمحل أثره ، ثمّ لمّا هدمه الرّسول على مسخ ذلك في قلوبهم و ازداد ، بحيث لا يزول رسمه تعنها . ﴿ إِلَّا آَن تَعَطّعَ قُلُوبُهُم فَ فَطعا بحيث لا يزول رسمه تعنها . ﴿ إِلَّا آَن تَعَطّع قُلُوبُهُم فَ فَطعا بحيث لا يبقى لها قابليّة الإدراك والإضمار ؛ و في قراءتهم عليهم السّلام : «إلى

١ ـ العياشي ٢ : ١١١، الحديث: ١٣٦، عن الصادقين عليهما السكام.

٢ مجمع ألَّبيان ٥-٦: ٧٣، عن الصَّادقينَ عليهما السَّلام.

٣\_المصدر، مرويّاً عن النّبيُّ ﷺ.

<sup>\$</sup> ـ في ابا : ايتحفرا.

٥ـ القَمَى ١ : ٣٠٥، عن أبي جعفر اللَّبُّة .

٦\_ في أألف؛ الإيزال وأسمه! .

أن تقطع» الله عنى عنى حتى تقطع عنى عنى حتى تقطع الله عنى الله على الله على الله عنه الله عنه الله عنى الله عنى عنى عنى عنى عنى عنى عنى عنى الله عن

﴿ إِنَّ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللهُ اللهُ

﴿ النَّهِبُونَ الْمُعَدِدُونَ الْمُعَدُونَ السَّيَحُونَ الزَّكِعُونَ السَّيَحِدُونَ الْآلَهُونِ الْمُعُرُونِ وَالْمَعُرُونِ وَالْمَعُرُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ اي: هم التائبون. وفي وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْ عَنِ اللهِ عَلَى انْهَا صَفَة للمؤمنين. فراءتهم عليهم السلام: «"التائبين" إلى قوله: "والحافظين" على انّها صفة للمؤمنين. سئل عن العلّة في ذلك، فقال: اشترى من المؤمنين التّائبين العابدين " أ

قال: "لمّا نزلت هذه الآية: "إنّ الله اشترى" قام رجل فقال: يا نبيّ الله ارايتك الرّجل يأخذ سيفه فيقاتل حتى يُقتّل إلا أنّه يقترف من هذه المحارم، اشهيد هو؟ فانزل الله على رسوله: "التّاثبون" الآية، فبشر النّبيّ عَنْ المجاهدين من المؤمنين، الّذين هذه صفتهم وحليّتُهم، بالشّهادة والجنّة. وقال: التّاثبون من الذّنوب، العابدون: الّذين لا يعبدون إلا الله ولا يشركون به شيئاً؛ الحامدون: الّذين يحمدون الله على كلّ حال في الشدّة والرّخاء؛ السّائحون الصّائمون الرّاكعون السّاجدون: الذين يواظبون على الصّلوات الخمس، الحافظون لها والمحافظون عليها بركوعها و سجودها والخشوع فيها و في أوقاتها، الآمرون بالمعروف بعد ذلك والعاملون به، والنّاهون عن المنكر والمنتهون عنه.

١ ـ جوامع الجامع ٢: ٨٦، عن أبي عبدالله الله؟.

٢ في المصدر : احتّى تنقطع ١٠.

٣\_الْقَمَى ١ :٣٠٥.

٤ ـ الكافي ٨ : ٣٧٧، الحديث : ٥٦٩، عن أبي جعفر المثلا.

قال: فبشر من قتل و هو قائم بهذه الشّروط بالشّهادة والجنّة، ١٠.

والقمّي: نزلت الآية في الائمة، لأنّه وصفهم بصفة لا تجوز في غيرهم؛ فالآمرون بالمعروف: هم الّذين يعرفون المعروف كُلَّه، صغيرَه و كبيرَه و دقيقَه و جليلَه؛ والنّاهون عن المنكر: هم الّذين يعرفون المنكر كلّه، صغيرَه و كبيرَه؛ والحافظون لحدود الله: هم الّذين يعرفون حدود الله، صغيرها و كبيرها و دقيقها و جليلها. ولا يجوز أن يكون بهذه الصّفة غير الائمة عليهم السّلام ٢.

و في رواية: سئل عن قوله: "إنّ الله اشترى". فقال: "يعني في الميثاق ثمّ قُرِئَ عليه: "التّائبون"، فقال: إذا رأيت هؤلاء، فعند ذلك هؤلاء اشترى منهم انفسهم وأموالهم، يعنى في الرّجعة، أ

﴿ مَا كَانَ لِلنَّهِي وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَمَنْتَغَفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُ وَالْوَلِي قُرْف مِن ابْعَدِ مَا تَبَيَّرَ لَحُسُمٌ ﴾ بموتهم على الشرك، او بوحي من الله ﴿ أَنَهُمُ أَصْحَسَبُ الْمُحَمِدِ ﴾ .

﴿ وَمَا كُنَّ السَّيِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلْمَا لَبَيْنَ لَهُ وَأَنَّهُ عَدُو لِلْهِ مَا كَانَ استخفار إبراهيم تَبَرَّأُ مِنْهُ فَي قول الله: "و ما كان استخفار إبراهيم لابيه "فقيل: يقولون: إن ابراهيم وعَدَ اباه أن يستغفر له. قال: ليس هو هكذا، إن ابا إبراهيم وعَدَهُ أن يُسلَم فاستغفر له، فلما تبيّن له أنّه عدو لله، تبرا منه ". و في رواية: المّامات تبيّن له أنّه عدو لله، فلم يستغفر له ". والقمّي: إن إبراهيم قال لابيه: إن لم

١- الكافي ٥ : ١٥ ، ذيل الحديث الطويل : ١ ، عن أبي عبدالله اللَّبِّلا .

٢\_القمَّى ٢ : ٣٠٦. إ

٣\_ في المصدر : "ثُمَّ قرأت عليه : "التَّاتِبُون العابدون" فقال أبو جعفر اللَّيُّة : لا و لكن اقرأها : "التَّاتِبين العابدين"

٤\_العيَّاشيُّ ٢ : ١١٢، الحديث: ١٤٠، عن أبي جعفر لَتُلِبُّةً.

٥ ـ ليم تردكلمة «انَّا في اب، و اجاء.

٦ ـ العُيَّاشِي ٢ : ١١٤، أَلحديث: ١٤٦، عن أبي عبدالله إلحَكِمْ.

٧\_المصدراً، الحديث: ١٤٨، مضمراً.

تَعْبُدُ الأصنامَ استغفرتُ لك، فلمّا لم يَدَع الأصنامَ تبراً منه ١.

أقول: و يؤيّده قـوله تعـالى: "إلا قَوْلَ إِبْراهِيمَ لأَبِيــهِ لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ" ` فنحمل الرّواية الأولى على وقوع الوعد من كلا الطّرفين.

﴿ إِنَّ إِبْرَهِيــــــــــــُولُكُو أَخْطِيــــــُو ﴿ وَرَدَ: ﴿ الْأُواهِ: هُوَ الدَّعَــٰـاء ۗ ٣ . و في روايـــة: ﴿ الْأُوَاهُ: الْمُتَضَرّع إِلَى الله في صلاته، و إذا خلا في قفر من الأرض، و في الخلوات ، ٩ .

﴿ وَمَا كُلُنَ اللَّهُ لِيُعْسِلُ ﴾ : ليَخْذُلُ ﴿ قَوْمُا بَعْدَ إِذْ هَدَنِهُمْ حَتَّى يُبَيِّ لَهُم مَا يَتَقُونَ ﴾ قال : الحتى يعرّفهم ما يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهِ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهِ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهِ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهِ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهِ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهِ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهِ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ إِنْ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهِ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ إِنْ اللَّهِ مِنْكُلُ شَيْءٍ عَلِيهِ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ إِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُ مِنْ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ وَإِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا يَسْخُولُهُ مَا يُولِهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَا يُرْضِيه و ما يُسْخِطُه ، ﴿ وَانْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّلْ وَقَالَ اللَّهُ مَا لَهُ مَا مُلَّالًا عَلَيْنَ اللَّهُ مَا يُولِي اللَّهُ مِنْ الْحَالِينَ .

﴿إِنَّ اللهَ لَهُ مُلِّكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ يُحْيِ وَيُعِيثُ وَمَالَكُمُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَانَصِيرِ﴾ لا تتاتّی ولاية ولا نصرة إلاّ من الله، فتوجّهوا بشراشركم إليه، و تبرّؤوا عمّا عداه.

﴿ لَقَدَ تَابَ اللهُ بِالنّبِيّ عَلَى اللّهِ اجرين الله عَلَى اللّه عَلَى اللّه على الله الله الله الله الله الله الله على الله اجرين الله على الله على الله على الله على اللّه على الله على الله

١- القمّى ١ : ٣٠٦.

٢ ــ المتّحنة (٦٠) : ٤.

٣\_الكافي ٢ : ٤٦٦، الحديث: ١ ، عن أبي جعفر اللئلة.

٤\_القمِّي ٢٠٦١، عن ابي جعفر للثُّيَّة.

٥ـ الكافّي ١ : ١٦٣ ، الحديّث: ٣؛ والعيّاشي ٢ : ١١٥ ، الحديث: ١٥٠ ؛ والتّوحيـد: ١١١ ، البياب: ٦٤ ، الحديث: ٤ ، عن ابي عبدالله للجّلا .

٦ مجمع البيان ٥ - ٦ : ٨٠ عن أبي الحسن الثَّاني اللَّهُ.

٧ ـ القمَّى ١ : ٢٩٧ ، عن أبي عبدالله الله الله ال

٨\_الاحتجاج ١ :٩٨، عن النَّبيِّ ﷺ.

برسول الله على الله على طهره، لوقوف جَمله عليه في بعض الطّريق ١، فلحق بعد ثلاثة أيّام حاملاً ثيابَه على ظهره، لوقوف جَمله عليه في بعض الطّريق ١، قيل: «العُسْرَةُ»: حالهم في غزوة تبوك، كان يعتقب العَسْرَةُ على بعير واحد، وكان زادُهم السَّعير السُوَّسُ والتّمر المُدَوَّدُ والإهالَةُ السَّنخةُ ٦، و بلغت الشّدة بهم أن اقتسم التّمرة اثنان، و ربّما مصها الجماعة؛ وكانوا في حَمارَّة أَ القَيْظ، و في الضيّقة السّديدة من القحط وقلة الماء ٥. ﴿ مِن بَعْدِمَا كَادَيْزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِنْهُمَ عن النّبات على الإيمان و من اتباع الرّسول في تلك الغزوة. القمّي: وكان الكفّار خمسة و عشرين رجلا ٦. ﴿ ثُمَّةَ قَابَ عَلَيْهِ مَا لَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا لَيْهِ مَا لَيْهِ مَا لَيْهِ مَا لَيْهِ مَا لَيْهِ مَا لَيْهُ الله عَلَيْهِ مَا لَيْهِ الله الغزوة. القمّي: وكان الكفّار خمسة و عشرين رجلا ٦. ﴿ ثُمَّةَ قَابَ عَلَيْهِ مَا لِنّهُ الله الغروة عشرين رجلا ٦. ﴿ ثُمَّةَ قَابَ عَلَيْهِ مَا لِنَهُ الله الغروة وعشرين رجلا ٦. ﴿ ثُمَّةَ قَابَ عَلَيْهِ مَا لِنّهُ الله عَلَيْهِ مَا لِنّهُ الله عَلَيْهِ مَا لَيْهُ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله الغروة عشرين رجلا ٦. ﴿ ثُمَّةَ قَابَ عَلَيْهِ الله الغروة وعشرين رجلا ٦. ﴿ ثُمّةَ قَابَ عَلَيْهِ الله الغروة وعشرين رجلا ٦. ﴿ ثُمَّةَ قَابَ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله الغروة وعشرين رجلا ٦. ﴿ ثُمَّةَ قَابَ عَلَيْهِ الله الغروة وعشرين رجلا ٦. ﴿ ثُمَّةَ قَابَ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ الْعُرْوة وَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلْمَا الله عَلْهُ العَلْمَا الله عَلْمُ الْوَلْمُ الْوَلْمُ الله الغروة الله الغروة الله عَلْمَا الله الغروة الله الغروة القبير الله الغروة الله العَلْمُ الله العَلْمُ الله الغروة المؤمنون خمسة والمؤمنون عند الله الغروة الله الغروة الله الغروة المؤمنون عنه المؤمنون اله المؤمنون المؤمنون المؤمنون عنوالله الغروة المؤمنون المؤمنون اله المؤمنون ا

﴿ وَعَلَ النَّاكَةَ الَّذِينَ عُلِقُ وَالْم يَكُ عَلَيْهم عليهم السّلام: وخالفوا. قال: إنّما نزل: خالفوا، ولو خُلَّقُوا لم يكن عليهم عتب ٧٠. القمّي: في قصة تبوك، وقد كان تخلّف عن رسول الله على قدوم من المنافقين وقوم من المؤمنين مستبصرين، لم يعثر عليهم في نفاق؛ منهم: كَعْبُ بنُ مالك الشّاعر، ومُرارَةُ بنُ الرَّبِيع، وهلالُ بنُ أُمَيّةُ الواقفي، فلما بلغهم إقبالُ رسول الله على ندموا، فلما وافوا رسول الله على سلّموا عليه فلم يردّوا على إخوانهم فلم يردّوا

١ \_عُجفَ الفرس عجفاً، من باب تَعبَ: ضُعُفَ. المصباح المنير ٢ : ٤٨ (عجف).

٢\_القمّي ١ : ٣٩٤ و ٢٩٧.

٣-ساسُ و سُوسُ الطّعام: وقع فيه السُّوسُ (دودٌ يقع في الصّوف والطّعام) فهو المُسوسِ والمُسَوس.
 و داد الطّعام و دُودٌ: صار فيه الدّودُ فهو المدودُ وَ المدودُ. والإهالة ـ بكسر الهمزة ـ: الشّحم المذابِ و قيل: دهن يُؤتَدَمُ به، و قيل الدَّسْم الجامد. والسّنخة: المتغيّرة الربّح، يقال: سنخ الدّهنُ: إذا فَسَدَ و تغيّرتُ ربحهُ دراجع: القاموس و مجمع البحرين والصّحاحة.

٤ ـ خُمَّارَّة ـ بَتخفيف الليم و شَدَّة الوَّاء ـ: شَدَّة الحَرَّ. ﴿القاموس المحيط ١٤:٢ ـ حمر ا و في نسخة ﴿ب و ﴿جِ احْمَازَة ـ بالزَّاء ـ و هي الشَّدَّةُ . القاموَس المحيط ٢: ١٨٠ (حمز) .

٥ ـ جَوَامِعِ الجَامِعِ ٢ : ٩٠.

٦\_القَمُّيِّ ١ : ٢٩٦٠.

٧\_المصدّر: ٢٩٧ و فيه: اعيبٌ ابدل اعتب.

عليهم، فبلغ ذلك اهليهم فقطعوا كلامهم، فخرجوا إلى ذناب الجبل بالمدينة، فكانوا يصبومون و أهلوهم يساتونهم بالطعام، فيضعونه ناحية ثم يولون عنهم فلا يكلمونهم، فبقوا على هذه الحالة أيّاماً كثيرة؛ يبكون باللّيل والنّهار و يدعون الله أن يغفر لهم، فلمّا طال عليهم الأمر حلفوا أن لا يكلّم أحد منهم صاحبه حتى يوت أو يتوب الله عليه، فبقوا على هذه ثلاثة أيّام، حتى نزلت توبتهم ٢. هذا ملخص قصتهم.

﴿ حَقّ إِذَا صَلَا اللّهِ عَلَيْهِ مَ الْأَرْضُ بِمَارَجُ مِنْ اِي : مع سعتها، وهو مَثَلٌ خَبْرَتهم في المرهم، كانهم لا يجدون في الارض موضع قرار، وذلك حيث لم يكلمهم رسول الله على ولا إخوائهم ولا اهلوهم، فضاقت المدينة عليهم حتى خرجوا منها ﴿ وَصَافَتَ عَلَيْهِمَ أَنفُسُهُ مَعْ حيث حلفوا أن لا يكلم بعضهم بعضا ؟ فتفرقوا ﴿ وَظَنّوا ﴾ : وعلموا ﴿ أَن لا مَلْجَا مِنَ اللّهِ ﴾ : من سخط الله ﴿ إِلا إِلَيْهِ ثُمُ اللهُ عَلَيْهِمَ أَن اللّهُ عَلَيْهِمَ أَن اللّهُ عَلَيْهِمُ أَن اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا النَّهُ وَكُونُوا مَعَ ٱلصَّلَدِقِينَ ﴾ . ورد: ﴿إِيَانَا عَنَىٰ ﴾ . و في ارائية والصدّيقون بطاعتهم ٥ . و في الخرى: «لمَا نزلت هذه الآية قال سلمان: يا رسول الله عامّة هذه الآية أم خاصّة ؟ فقال: أمّا المأمورون فعامّة المؤمنين أمرُوا بذلك، و أمّا الصّادقون فخاصّة الآخي علي المثيرة اوصيائي من بعده إلى

١- الذِّيَاب بكسر الذَّال : عقب كُلِّ شيء. الصّحاح ١٢٨: (ذنب).

٢\_القمّى ١ : ٢٩٦.

٣\_معانيُّ الاخبار: ٢١٥، باب: توبة الله عزَّوجلُّ على الخلق، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللَّهُ.

٤ ـ الكافَّى ١ : ٢٠٨ ، الحديث: ١ ، عن ابي جعفر اللَّيِّلا ـ

٥ - المصدّر، الحديث: ٢، عن أبي الحسن الرّضا الليّ.

يوم القيامة؛ ١. و في قراءتهم عليهم السّلام: "من الصّادقين؛ ٢٠

﴿ مَاكَانِ اللّهِ اللّهِ الْمُلِينَةِ وَمَنْ حَوْلَتُ مِينَ الْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّقُواْ عَن رَّسُولِ اللّهِ
وَلَا يَرْعَبُوا إِلْفَهِ عَلَى الباساء والضرّاء، و
وَلا يَرْعَبُوا إِلْفَهُ عَلَى الباساء والضرّاء، و
يُحابدوا معه الشّدائذ برغبة و نشاط، كما فعله ابوذر و ابو خَيْشَهَ . ﴿ فَالِكَ بِالنّهُ عَلَا يُعْيِيبُهُ مُنْكُمُ اللّهُ عَلَى الباساء والضرّاء، و
يُعِيبُهُ مُنظَما اللهِ اللهِ عَلَى العَطش ﴿ وَلَا نَصَبُ \* : تعب ﴿ وَلا يَخْمَصَدُ \* ) : مَجاعَة ﴿ فِي لَيُعِيدُ إِللّهُ اللّهِ فَا اللهِ وَالْمَعْمَلُهُ اللّهُ اللّهِ اللهِ وَلا يَدُوسُون الرجلهم و بحوافر خيولهم سَيد إلى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

﴿ وَلَا يُسْفِقُونَ نَفَقَةُ صَفِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً وَلَا يَقْطَعُونَ وَادِيًّا ﴾ : ارضاً في مسيرهم ﴿ إِلَّا حَتْتِ لَكُمْ لِيَجْزِيَهُمُ أَلَقُهُ ﴾ جزاء ﴿ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ .

١\_كمال الدّين ١ : ٢٧٨ ، الباب: ٢٤ ، الحديث: ٢٥ . عن أميرالمؤمنين الله.

٢\_ مجمع البيان ٥ \_ ٦ : ٨٠ ، عن أبي عبدالله علا .

٣\_الدُّوس: الوَطُّءُ بالرَّجْل. القاموس المحيط ٢: ٢٢٥ (دوس).

٤\_في اجا: اأن يتثبُّطُوَا؟.

٥ علَل الشرايع ١: ٨٥، الباب: ٧٩، الحديث: ٤، عن ابي عبدالله اللبية.

رواية: «كان هذا حين كثر النّاس، فأمرهم الله أن ينفر منهم طائفةً و يقيم طائفةً للتَّفقَه، و أن يكون الغزو نوباً» <sup>١</sup> .

أقول: يعني يبقى مع النّبي من النّبي من النّبي الله المنفقة للتفقة و إنذار النّافرة، فيكون النّفرُ للغزو، والقعودُ للتّفقة. و ورد: «تفقهوا في الدّين، فإنّه مَن لم يتفقه منكم في الدّين فهو أعرابي، إنّ الله يقول في كتابه: "ليتفقهوا في الدّين و لينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم" » .

﴿ يَثَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمنُواقَنَيْلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُم مِن الصحُ فَارِ ﴾ قال: «الديلم» ". والقحتي: يجب على كل قوم أن يقاتلوا من يليهم مَن يَقْرُبُ من الإمام، ولا يجوزوا ذلك الموضع في في وَلِيَجِدُوا فِيكُم عِلْظُ فَلَي شَدّة و صبراً على القتال. القمي: اي غلظوا لهم القول والقتال في في والعَمَلُوا أَنَّاللَهُ مَعَ المُنتِقِينِ ﴾ بالحراسة والإعانة.

﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتَ سُسورَةً فَينَهُم ﴾: فمن المنافقين ﴿ مَن يَهُولُ ﴾ إنكاراً و استهزاءً: ﴿ أَيُّكُمُ وَادَتُهُ مَا الْحِلْمِ الحاصل من تدبّر السّورة، و انضمام الإيمان بها و بما فيها ﴿ وَهُر يَسْتَبَيْسُون ﴾ بنزولها، لانه سبب زيادة كمالهم وارتفاع درجاتهم. و قد سبق لزيادة الإيمان و نقصانه بيان في أوائل سورة الانفال ".

﴿وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ وَمَوَمَّلَ فَزَادَتْهُمْ رِجْسًا إِلَىٰ رِجْسِهِمْ قال يقول: «شكّاً إلى شكّهم» ٧. ﴿وَمَاتُواْ وَهُمْ كَنْفِرُونَ ﴾.

١\_مجمع البيان ٥\_٦: ٨٣، عن ابي جعفر الليلا.

٢ ـ الكافي ١ : ٣١، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله الليلا.

٣- العيّاشي ٢ : ١١٨ ، الحديث: ١٦٣ ، عَن أبي عبدالله الله .

٤ و٥-القمَّى ١ :٣٠٧.

٦- في ذيل الآية : ٤ .

٧-العَّيَّاشي ٢ : ١١٨، الحديث: ١٦٤، عن ابي جعفر اللَّبَكَّة.

﴿ أَوَلَا يَرُونَ أَنَّهُ مِّ يُفَتَّنُونَ ﴾: يستلون ساصناف البليّات. القمّي: يمرضون ١. ﴿ وَاللَّهُمْ يَذَّكُ لِ عَامِرِمَّ تَمَّ أَوْمَرَّ تَيْمِنَ مُمَّ لَا يَتُوبُونَ وَلَاهُمْ يَذَّكُونَ ﴾.

﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِن أَنفُسِكُم ، القمّي : مِثْلُكم في الخلقة ، و في قراءتهم عليهم السّلام : "من أنفُسِكُم ، اي : من أشر فكم " . ﴿ عَزِيزٌ عَلَيْهِ ﴾ : شديد شاق ﴿ مَاعَنِتُمْ ﴾ : عَنْ يَكُم و لِقَاوَكُم المكروة . والقمّي : ما أنكرتم و جمعتم " . ﴿ حَرِيعُ عَلَيْكُمْ ﴾ : على إيمانكم و صلاح شانكم جميعاً ﴿ بِالْمُوْمِنِينِ كَ رَمُوفُ رَجِيمُ ﴾ . عَلَى إيمانكم و صلاح شانكم جميعاً ﴿ بِالْمُوْمِنِينِ كَ رَمُوفُ رَجِيمُ الْمَوْمِنِيمُ . ﴿ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُلُ لَحَسِمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المَالَّةُ اللَّهُ أَللَهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ فِي هَذَهُ الرَّامِةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

٢٠١، ١و٦ـ القمّى ٢٠٨١.

٣ـ البيضاوي ٣ : ٨٥ .

۵- جوامع الجامع ۲: ۹۶.

٧- التَّوِحَيْدُ: ٣٢١، البابُ: ٥٠. الحَدَيثُ: ١، عَنَ أَبِي عَبِدَاللَّهُ عَلَيُّلًا.

٨- العيَّاشي ٢ : ١١٨ ، الحديث: ١٦٥ ، عن ابي عبدالله المثبِّلا.

رُبعها» . و في أخرى: «هكذا أنزل الله: لقد جاءًنا رسول من أنفسنا عزيز عليه ما عنتنا حريص علينا بالمؤمنين رؤف رحيم ٢٠.

١-العيّاشي ٢ : ١١٨، الحديث: ١٦٦، عن أبي جعفر اللَّبُّة. ٢-الكافي ٨: ٣٧٨، الحديث: ٥٧٠، عن أبي عبدالله اللَّبُّة.

## **سورة يونس** [مكّبة، وهي مانة ونسع آبات]<sup>١</sup>

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

﴿ الْمُ يَلْكَ مَا يَنْتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْحَكِيدِ ﴾ : ذي الحكمة ، أو المحكم آياته .

> أقول: وهذا يرجع إلى ذاك. و في أخرى: «بولاية أميرالمؤمنين الللله»؟. أقول: وهذا لان الولاية من شروط الشفاعة، وهما ملازمتان.

> > ١- ما بين المعقوفتين من (ب).

٢ مجمع البيان ٥ - ٦: ٨٩، عن أبي عبدالله المجكل.

٣- الكافي ٨: ٣٦٤، الحديث: ٥٥٤، عن ابي عبدالله اللكة.

٤ ـ المصدر ١ : ٢٢٢، الحديث : ٥٠، عن أبي عبدالله لللله، و فيه : • ولاية أميرالمؤمنين لللله.

﴿ قَالَ ٱلۡكَيْفِرُونَ إِنَ هَـٰذَالَسَخِرُ مُبِينَ ﴾ أي: الرّسول ﷺ، وعلى قراءة: "لَسِحْرٌ"، يعنون الكتاب و ما جاء به الرّسول ﷺ، و فيه اعتراف بأنّهم صادفوا منه أموراً خارقة للعادة، مُعْجزَة إيّاهم عن المعارضة.

﴿إِنَّ رَبِّكُمُ اللهُ اللَّهِ عَلَى السَّخْرَة اللهُ وَيَوْ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ الْيَامِ ثُمُ السَّعْسوىٰ عَلَى السَّخْرَة اللهُ وَيَوْ اللَّهُ وَيَ يَقَدَره و يقضيه و يرتبه في مراتبه على احكام عواقبه ؛ والتَدبير: النَظر في ادبار الأمور لتجيء محمودة العاقبة ، والامر: امر الخلق كله . ﴿ مَامِن شَفِيعٍ إِلَّامِنُ بَعَدِ إِذْ يَقْدِ ﴾ . تقرير لعظمته و عزّ جلاله ، ورد على من زعم أن آلهتهم تشفع لهم عند الله . ﴿ ذَلِكُو اللَّهُ وَاللَّهُ اللهُ كُو اللهُ اللهُ

﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَيِهِ عُلَا إِلَه رجوعكم في العاقبة ، فاستعدّوا للقّائه ﴿ وَعَدَاللّهِ حَقَّا ﴾ : وَعَدَ وعدا حقا ﴿ إِنّهُ يَبْدَوُا الْخَلْقَ ثُمّ يُعِيدُ وُلِيَجْزِى الّذِينَ مَامنُوا وَعَي اللّهَ الْمَالِحُتِ وَعَدَ وعدا حقا ﴿ إِنّهُ يَبْدَوُا الْخَلْقَ ثُمّ يُعِيدُ وُلِيَجْزِى الّذِينَ كَالّذِينَ مَامنُوا وَعَي اللّهُ مِنْ مَورهم ﴿ وَالّذِينَ كَ فَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ جَيهِ وَعَذَابُ إِلَيْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مَورهم ﴿ وَالّذِينَ كَ فَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ جَيه وَعَذَابُ اللّهُ إِلَيْ مَا كَانُوا يَكُفُرُونَ ﴾ يستحقونه بسوء اعتقادهم و شوم افعالهم.

﴿ هُوَالَّذِى جَعَلَ الشَّمْسَ ضِمِيَآ وَالْقَمَدَرَوُرًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِنَعْلَمُ وَاعَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ ﴾: حساب الاوقات؛ من الاشهر والايّام واللّبالي ﴿ مَاخَلَقَ اللّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ الذي هو الحكمة البالغة ﴿ يُفَصِّلُ ٱلْآينتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ إِنَ فِي اَخْذِكَ فِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا خَدَاقَ اللَّهُ فِي السَّمَوَةِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَتُ لِغَوْمِ يَنْتُهُ وَمِ اللَّهُ مَا خَدَالُهُ اللَّهُ مَا خَدَالُهُ اللَّهُ مَا خَدُالُهُ اللَّهُ مَا خَدُالُهُ اللَّهُ مَا خَدُالُهُ اللَّهُ مَا خَدُالُهُ اللَّهُ مَا أَنْهُ وَمِ اللَّهُ مَا خَدُالُهُ اللَّهُ مَا أَنْهُ وَمِي اللَّهُ مَا أَنْهُ وَمِي اللَّهُ مَا أَنْهُ وَاللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مَا أَنْهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ مِنْ أَنْهُ اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ مِنْ أَنْهُ اللَّهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ اللَّهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ اللَّهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ اللَّهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْكُوا مِنْ أ

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَايَرْجُونَ لِقَـــآءَنَا ﴾: لا يشوقعونه، لإنكارهم البعث، و ذُهُولِهم

بالمحسوسات عمّا وراءَها ﴿ وَرَضُوا بِالْمَيْسِوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ من الآخرة لغفلتهم عنها ﴿ وَٱطْمَانُواْ يَهَا ﴾ : و سكنوا إليها سكونَ من لا يُزْعَجُ العنها ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنْ اَيَلِنَا عَلَفِلُونَ ﴾ لايتاملونها ولا ينظرون فيها.

﴿ أُوْلَيْكَ مَأْوَنَهُمُ ٱلنَّادُيِمَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَيَمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ يَهْدِيهِ مِّرَبُّهُم بِإِيمَنِهِمْ ﴾ لاستقامتهم على سلوك الطّريق المؤدّي إلى الجنّة ﴿ تَجْرِى مِن تَعْيِهِمُ ٱلْأَنْهَ لَرُفِ جَنَّاتِ ٱلنَّعِيدِ ﴾ .

﴿ دَعُونِهُ مَهُ إِنَّا نُسَبِّحُنَكُ اللَّهُمَ ﴾: دعاؤهم فيها: اللهمّ إنَّا نُسَبِّحك تسبيحاً ﴿ وَنَجَيَّنَهُمْ فِيهَ اسْلَكُمُ وَمَا خِرُدَعُونِهُمْ ﴿ وَخَاتِمَهُ دَعَانِهِم : ﴿ أَنِ ٱلْحَمَدُ لُلِلَّهِ رَبِّ الْعَنَلَمِينَ ﴾.

﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللّهُ لِلنَّاسِ الشّرَ ﴾ الذي دَعُوا به عند زجر ، أو استحقوه ﴿ اَسْتِعْجَالَهُم فِالْخَيْرِ ﴾ :كما يُعَجِّلُ لهم الخيرَ و يُجيبهم إليه ﴿ لَقُضِى إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ فَنَذَرُ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِأَنْ فَا فَيْ عَجِّلُ لَهُم الخيرَ و يُجيبهم إليه ﴿ لَقُضِى إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ فَنَذَرُ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لَا يَعْجَلُ لَهُم الشّرَ ، ولا نقضي إليهم أجلهم ؛ بل يُعْجَلُ لهم الشّر ، ولا نقضي إليهم أجلهم ؛ بل نُمْهِلُهم إمهالاً.

﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَسَنَ ٱلفُّرُ دَعَانا ﴾ لدفعه مُخلِصاً فيه ﴿ لِجَنْهِ فِي اِي : مضطجعاً ﴿ أَوْقَاعِسَدُ الْوَقَايِما ﴾ يعني انه لا يزال داعياً في جميع حالاته لا يَفْتُرُ، حتى يزولَ عنه الضرّ. ﴿ فَلَمّا كَشَفْنَ اعْنَهُ صُرَّمُ مَنَ على طريقته الأولى قبل أن مسه الضرّ، أو مرّعن موقف الدّعاء والتضرّع لا يرجع إليه ﴿ كَأَن لَّوْيَدْعُنا ﴾ : كانه لم يدعنا ﴿ إِلَى ضُرِّمَ مَسَامُ ﴾ : مثل ذلك التزيين ﴿ رُبِينَ لِلمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ من كشف ضرّ ﴿ كَذَلِك ﴾ : مثل ذلك التزيين ﴿ رُبِينَ لِلمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ من الانهماك في الشهوات، والإعراض عن العبادات، عند الرّخاء.

﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَّاظَلَمُ وَأَ ﴾ بالتَّكذيب ﴿ وَجَاءَ تَهُمْ رُسُلُهُ ...

١-أَزْعَجَهُ: أَقَلَقَهُ و قَلَعَهُ من مكانه. مجمع البحرين ٢: ٢٠٤ (زعج).

وَالْبَيْنَتِ ﴾: بالحجج الدّالة على صدقهم ﴿ وَمَاكَانُوا لِيُوْمِ اللَّهُ الْهُ الله استعدادهم وخذلان الله لهم؛ لعلمه بإصرارهم على الكفر، و أنّه لا فائدة في إمهالهم بعد أن لَزِمَهُمُ الحجّة بإرسال الرّسل. ﴿ كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾.

﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ مُ خَلَتِهِ فَ إِلاَّرْضِ ﴾ : استخلفناكم فيها ﴿ مِنْ بَعَدِهِمَ ﴾ : من بعد القرون الّذي اهلكناهم ﴿ لِنَنظُرَكَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ : خيراً او شرآ.

﴿ وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَا لُنَا بَيِنَنَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَ فَا أَثْتِ بِقُرْءَانِ غَيْرِهَا ذَا قَرَانِ آخر ليس فيه ما يَغِيظُنا أَ من ذَمَ عبادة الأوثان والوعيد لعابديها ﴿ أَوْبَدِ لَهُ بان تجعل مكان آية العذاب آية الرَّحمة ، و تُسقط ذكرَ الآلهة و ذَمَّ عبادتها ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ فِي أَنَ أُبَدِ لَهُ مِن يَنْ لَقَامَ يَ نَفْسِي ۚ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللللللللل

﴿ قُل أَوْ شَاءَ اللهُ مَا تَلُوتُ مُ عَلَيْكُمُ مُ وَلا آذرك كُم بِهِ الله ولا أعْلَمَكُم به على لساني ؟ يعني ان تلاوته ليست إلا بمشية الله ، و إحداثه امراً عجيباً خارقاً للعادة ؟ و هو أن يخرج رجل أمّي لم يتعلّم ساعة من عمره ، ولا نشاً في بلد فيه العلماء ، فيقراً عليكم كتاباً بهر بفصاحته كُل كلام فصيح ، مشحوناً بعلم ما كان و ما يكون . ﴿ فَقَدَدُ لَيِثْتُ فِيكُمْ عُمُرا مِن فَصَاحته كُل كلام فصيح ، مشحوناً بعلم ما كان و ما يكون . ﴿ فَقَدَدُ لَيِثْتُ فِيكُمْ عُمُرا مِن من نحو ذلك فَتَتَهموني باختراعه ﴿ أَفَلا تَعَلَيْهُ مَقدار أربعين سنة فلم تعرفوني متعاطياً شيئاً من نحو ذلك فَتَتَهموني باختراعه ﴿ أَفَلا تَعَلَونَ ﴾ .

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَنِ ٱفْتَرَكَ عَلَى اللّهِ صَلَا بَعْدُو اللّهِ الْوَكَذَ اللّهِ مِنَا يَعْذِهُ لِللّهُ لَا يُعْدِمُونَ ﴾ . ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ مَا لَا يَعْبُرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَوُلَا مِنْفَعَلَمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَوُلَا مِنْفَعَلَمُ وَنَا فَيما يهمنا من أمور الدّنيا والآخرة ﴿ قُلْ أَتُنَيِّتُونَ اللّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي عِنْدَ اللّهِ مِنْ اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ اللّهُ عَلَم اللّهُ اللّهُ عَلَم اللّهُ اللّهُ عَلَم اللّهُ اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَم اللّهُ اللّهُ عَلَم اللّهُ اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّه اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّه اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَم اللّه اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّه اللّهُ عَلْمُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّه عَلَم اللّه اللّه عَلْم عَلَم عَلَم اللّه اللّه عَلَم اللّه عَلَم اللّه عَلَمُ عَلَمُ عَلَم اللّه عَلَم عَلَم عَلَم عَلَمُ عَلَم اللّه عَلَم عَلّه عَلَم عَا عَلَم عَل

١\_ في «الف»: "تغيظنا».

٢\_نَشَا\_كمَنَعَ\_: شُبَّ والنَّاشيُّ: الغلام والجارية جاوزا حدَّ الصُّغر. القاموس المحيط ٢: ٣١ (نشا).

بما ليس ﴿ سُبَّحَنَهُ وَتَعَكَلَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ . القمّي : كانت قريش يعبدون الأصنام ، ويقولون : إنّما نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفى ، فإنّا لا نقدر على عبادة الله ، فردّ الله عليهم ، فقال : قل لهم : يا محمّد " اتنبّون الله بما لا يعلم " اي : ليس . فوضع حرفاً مكان حرف ، أي : ليس له شريك يعبد الله .

﴿ وَمَاكَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أَمْنَةُ وَحِدَةً ﴾ يعني: قبل بعث نوح كانوا على الفطرة؛ لامهتدين ولا ضُلالاً، كما سبق بيانه لله ﴿ فَأَخْتَكَفُواً ﴾ ببعثة الرّسل، فتبعهم طائفة وأضرب أخرى ﴿ وَلَوْ لَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَمِكَ ﴾ بتاخير الحُكم بينهم إلى يوم القيامة ﴿ لَقُضِى بَيْنَهُم عَاجلاً ﴿ فِيمَافِيهِ يَغَتَلِفُونَ ﴾ ولتميز المُحق من المبطل، ولكن الحكمة أوجبت أن تكون هذه الدار للتكليف والاختبار، و تلك للتواب والعقاب.

﴿ وَيَقُولُونَ لَوَلَآ أَنزِلَ عَلَيْهِ ءَايكُ قُمِن زَيِّدٍ ﴾ اي: من الآيات الَّتي اقترحوها ﴿ فَقُلُ إِنَّمَا ٱلْفَيْبُ لِلَهِ ﴾: هو المختصّ بعلمه، و لكلّ امرٍ اجلّ ﴿ فَأَنتَظِرُوۤ إَ كُنزول ما اقترحتموه ﴿ إِنِّي مَعَكُمْ مِّرَ ﴾ ٱلمُنكَظِرِينَ ﴾ لما يفعل الله بكم.

﴿ وَإِذَا أَذَقَنَا ٱلنَّاسَاسَ رَحَمَةُ ﴾ : صحة وسَعة ﴿ مِنْ بَق بِهِ مَرَاةً مَسَتُهُ مَ كَمرض وقحط ﴿ إِذَا لَهُ مِنَكُرٌ ﴾ فاجَوا وفوع المكر منهم ﴿ فِي مَايَائِناً ﴾ بالطعن والاحتيال في دفعها . قيل : قَحَط أهل مكة سبع سنين حتى كادوا يَهْلكُون ، ثمّ لمّا رحمهم الله بالمطر ، طَفِقُوا يقدحون في آيات الله و يكيدون رسوله " . ﴿ قُلِ اللهُ أَسَرَعُ مَسكَراً ﴾ منكم ، قد دبر عقابكم قبل أن تُذَبّرُوا كيدكم . والمكر : إخفاء الكيد ، و هو من الله : الاستدراج و الجزاء على المكر . ﴿ إِنَّ رُسُلنَا يَكُذُبُونَ مَاتَمَكُرُون ﴾ . إعلام بأنّ ما يظنونه خافياً ، غيرُ خاف على الله ، و تحقيق للانتقام .

١-القمّى ١: ٣١٠.

٣- في سورة البقرة ذيل الآية: ٣١٣.

٣-الكشَّاف ٢ : ٢٣١؛ والبيضاوي ٣ : ٨٩.

﴿ فَلَمَّا أَنْجَنَهُمْ إِذَاهُ مَ يَبَغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ : فاجَوا الفسادَ فيها ، و سارعوا إلى ماكانوا عليه ﴿ يِفَيْرِ ٱلْحَقِيُ ﴾ : مبطلين فيه ؛ و هو احتراز عن تخريب المسلمين ديار الكفرة ، فإنها إفساد بحق . ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنفُسِكُمْ ﴾ : وباله عليكم . قال : «ثلاث يرجعن على صاحبهن : النّكث والبغي والمكر . ثمّ تلا هذه الآية الله . ﴿ مُتَنعَ ٱلْحَيَوٰةِ الدَّنيَا ﴾ : يتمتعون متاعها ﴿ ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنيَتَ ثَكُم بِمَا كُنتُ مَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّمَا مَثُلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَ ﴾: حالها العجيبة ؛ في سرعة تقضيها ، و ذهاب نعيمها بعد إقبالها و اغترار النّاس بها ﴿ كُمّاتٍ أَنزَلْنَهُ مِن ٱلسَّماتِ فَأَخْلُ وَعَلَى السَّمَاةِ فَأَخْلُ وَعَلَى الْأَنْفِيمِ مَايَا كُلُ الْأَرْضِ مِمّاياً كُلُ النّاسُ وَٱلْأَنْفُ مُرَحَقَّ إِنَّا أَخَدَ ذَتِ الْأَرْضُ رُخُوفَهِ ﴾: زينتها ﴿ وَأَزَيّنَتُ ﴾: و تزيّنت باصناف النّبات و أشكالها و الوانها المختلفة ﴿ وَظَنَ أَهَلُهَا أَنَّهُمْ قَلَدِرُونَ عَلَيْهَا ﴾ : منمكنون من حَصْدها و رفع غلّتها ﴿ أَتَنها آمَرُهَا ﴾ ضربها عاهة و آفة بعد امنهم و إيقانهم منمكنون من حَصْدها و رفع غلّتها ﴿ أَتَنها آمَرُهَا ﴾ فجعلنا زرعها ﴿ حَصِيدًا ﴾ : شبها عاليه من أصله ﴿ كَأَن لَمْ يَعْنَ إِلّا أَمْسُ ﴾ : فجعلنا زرعها ﴿ حَصِيدًا ﴾ : شبها عالم من أصله ﴿ كَأَن لَمْ يَعْنَ إِلَا أَمْسُ ﴾ : فجعلنا زرعها فيما قبيله ، و "الأمس" : الزّع من أصله ﴿ كَأَن لَمْ تَغْنَ إِلَا أَمْسُ ﴾ : كان لم يوجد زرعها فيما قبيله ، و "الأمس" :

١- العيّاشي ٢ : ١٣١ ، الحديث : ١٣ ، عن أبي عبدالله لللله .

٢. في اج١: الشبيهأ ا.

مَثَلٌ في الوقت القريب، والممَثَّلُ به مضمون الحكاية لا الماء، و إن وليه حرف التَّشبيه، لانّه من التَّشبيه المركّب. ﴿كَذَالِكَ نُفَصِّلُٱلْآيَنتِ لِقَوْمِرِينَفَكَّرُونَ﴾.

﴿وَاللَّهُ يَدَّعُوٓ الْمِهَ عَزَوجِلَ، و داره الله عَلَا الله عَلَامُ هُو الله عَزَوجِلَ، و داره الله عَلَمُ الله عَزَوجِلَ، و داره الله عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ ع

﴿ وَالَّذِينَ كَسَبُواْ السَّيَّاتِ جَزَاهُ سَيِّتَ عِنِيهِ لِهَا ﴾ لا تزاد عليها ﴿ وَتَرْهَقُهُمْ فِلْةُ مَّا لَهُمْ مِّنَ اللّهِ ﴾ : من سخطه ، او من عنده ﴿ مِنْ عَاصِلْمِ كَانَمَا أُغْشِيتَ وَجُوهُ هُ مَ قِطْمُ الْحِلَ اللّهِ كَانَ اللّهِ كَانَ اللّهُ سَوَاداً ، مُظْلِمًا ﴾ لفرط سوادها و ظلمتها . قال : «اما ترى البيت إذا كان اللّهل كان اشدَّ سواداً ، فكذلك هم يزدادون سواداً » . و قال : «هؤلاء أهل البدع والشّبهات والشّهوات ، يسوّد فكذلك هم يزدادون و يُلْبِسُهُمُ الذّلةَ والصّغارَ » . ﴿ أُولَا يَكُ أَمْعَنُ النَّهَ الْمُ اللّهِ وَجُوهُهُم ، ثمّ يَلْقُونَه و يُلْبِسُهُمُ الذّلةَ والصّغارَ » . ﴿ أُولَا يَكُ أَمْعَنُ النَّهُ اللّهِ عَلَيْهُ مَا يَلْمُ اللّهِ عَلَيْهُ مَا اللّهُ وَالصّغارَ » . ﴿ أُولَا يَكُ أَمْعَنُ النَّا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ وَالصّغارَ » .

﴿ وَيَوْمَ نَتَشُرُهُ مَ جَمِيعًا ﴾ يعني: الفريقين ﴿ ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ مَكَانَكُمْ ﴾:

١-معاني الأخبار: ١٧٧، ذيل الحديث: ٢، عن ابي جعفر الله؟.

٢-القمليّ ١ : ٣١١.

٣-المصدّر، عن أبي جعفراللبُّلّا.

٤\_مجمع البيان ٥٦٠: ١٠٤، عن أميرالمؤمنين للثُّلُّة.

٥-الكافي ٢٥٣:٨، الحديث: ٣٥٥، عن أبي عبدالله الليّلة، و فيه: «أشدَّ سواداً من خارج فلذلك».
 ٦-القمّي ٢: ٣١١، عن أبي جعفر الليّلة. والصّغارُ: الذّلُّ والهوان. النّهاية ٣: ٣٢ (صغر).

الزَمُوا مكانكم لا تبرحوا حتى تنظروا ما يُفْعَلُ بكم ﴿ أَنتُمْ وَشُرَكًا وَكُمْ فَزَيْلَنَ ابَيْنَهُمْ ﴾: ففرقنا بينهم، و قَطْعنا الوصلَ الّتي كانت بينهم. القمّي: يبعث الله ناراً تزيل بين الكفّار والمؤمنين الم ﴿ وَقَالَ شُرَكًا وَهُم مَا كُنتُمْ إِنّانَا تَعْبُ لَهُ وَرِنَ ﴾ لأنهم إنّما عبدوا في الحقيقة أهواءهم الّتي حملتهم على الإشراك لا ما أشركوا به، أو الشّياطين حيث أمروهم أن يتّخذوا الله أنداداً فاطاعوهم.

﴿ فَكَعَنَ بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِن كُنَّا ﴾: إنَّه كنَّا ﴿ عَنْ عِبَادَ تِكُمْ لَعَلَ فِإِينَ ﴾.

﴿ هُنَالِكَ ﴾ : في ذلك المقام ﴿ تَبَلُواْ كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسْلَفَ تَ ﴾ : تَخْتَبِرُما قد من عمل ، فتعاين نفعه و ضرَّه . ﴿ وَرُدُّ وَ إِلَى اللّهِ مَوْلَىٰ هُ مُ ٱلْحَقِّ ﴾ : ربّهِ مُ الصادق ربوبيتُه ، المتولّي الأمرهم على الحقيقة ، الا ما اتخذوه مولى ﴿ وَصَلَلْعَنْهُ مِ ﴾ : و ضاع عنهم ﴿ مَا كَانُواْ يَغْتَرُونَ ﴾ : يدّعون أنهم شركاء الله و أنهم تشفع لهم .

﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِن السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ ﴾ جميعاً باسباب سماوية و ارضية؟ ﴿ أَمَن يَسْطِيع خلقهما و تسويتهما و حفظهم امن الآفات؟ ﴿ وَمَن يُعْزِجُ الْمَيْتِ وَيُغْرِجُ الْمَيْتِ مِن الْمَعْتَ مِن الْمَعْتَ مِن الْمَعْتَ مِن الْمَعْتِ وَمُعْرِجُ الْمَيْتِ وَيُغْرِجُ الْمَيْتَ مِن الْمَعْتِ وَمِن يحيي و يميت؟ ﴿ وَمَن يُدَيِّرُ الْمُمْنَ فَسَيَستَ وُلُونَ اللّهُ ﴾ ولا يقدرون على المكابرة والعناد في ذلك؟ لفرط وضوحه . ﴿ فَقُلُ أَفَلَا نَفَوْنَ ﴾ عقابَه في عبادة غيره .

﴿ فَلَالِكُو ٱللَّهُ رَبِّكُو ٱلْمَنَّ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْمَقِي إِلَّا ٱلصَّلِلَّ فَأَنَّى تَصْرَفُونَ ﴾

﴿ كَذَالِكَ حَقَّتَكِلِمَتُ رَبِّكَ عَلَ ٱلَّذِينَ فَسَــقُواْ أَنَّهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ أريد بالكلمة كلمةُ العذاب، إن جعل " انّهم لا يؤمنون " تعليلاً، و انتفاءُ الإيمان، إن جعل بدلاً.

﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَا يَكُمُ مَن بَبْدَوُّا ٱلْمُنْكَ ثُمَّ يُمِيدُ مُوْلِاللَّهُ يَكْبَدَوُّا ٱلْخَالَقَ ثُمَّ يُعِيدُ وُّفَا لَنَّ مَا يَعُيدُ وُفَا لَنَا لَكُونَ ﴾.

۱\_القمّي ۱ : ۳۱۲. ۲ : مان سروا مَاند

٢\_ في ﴿الفُّ ! \* أَوْ يَتُخَذُوا ! .

﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَا يَهِ حَمْ مَن يَهِ سِينَ إِلَى ٱلْسَحَقِ ﴾ بنصب الحجج و إرسال الرسل والتوفيق للنظر والتدبّر؟ ﴿ قُلِ اللّهُ يَهْدِى لِلْحَقِ أَفَىنَ يَهْدِى إِلَى ٱلْسَحَقِ آحَقُ أَن يُنَبَعَ أَمَّن لَا مِيدِى فَهُ وَ وَلا تَا لَا مَا مِن يَهْدِى إِلَى الحق فَهُ وَ مَا مَن لا يَهْدِى إِلاّ أَن يُهْدِى فَهُ و مَن بعده، و أمّا من لا يهدى إلاّ أن يهدى فهو من خالف، من قريش و غيرهم، أهل بيته من بعده الله ﴿ وَلَا اللّهُ مَن عَمْدُ مَن بعده الله مَن بعده الله الله الله الله عَن مَن قريش و غيرهم، أهل بيته من بعده الله و فَا اللّهُ مَن الله الله الله الله من قريش و غيرهم، أهل بيته من بعده الله و فَا الله و فَا الله الله و فَا الله

﴿ وَمَــايَنَيِعُ أَكْثَرُهُمُ ﴾ فيـما يعتقدون ﴿ إِلَّاظَنَّا ۚ ﴾ : مستنداً إلى خيالات فـاسدة . ﴿ إِنَّ ٱلظَّنَّ لَايُغَيِّىٰ مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْئًا إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِمَايَفْعَلُونَ ﴾ .

﴿ وَمَاكَاتِ ﴾ : و ما صح و ما استقام ﴿ هَذَا ٱلْقُـرِةَ الْهَالَيْقَرَى مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ : ان يكون افتراء من الحلق ﴿ وَلَكِن تَصَـدِيقَ ٱلّذِى بَيْنَ يَدَيّهِ ﴾ من الكتب المنزلة ، لائه مُعجِز دونَها ، و هو عيارٌ عليها ٢ ، شاهد لصحتها ﴿ وَتَقْصِيدُ لَ ٱلْكِنْثِ ﴾ : و تبيينَ ما شُرِعَ و فُرضَ من الاحكام من قدوله : " كِتْسَابُ اللّهُ عَلَيْكُم ٣ " . ﴿ لَارَبِّ فِيسَهِ مِن رَبِّ الْمُسَافِينَ ﴾ .

﴿ أَمْ يَقُولُ وَ الْخَدُونَ أَفْرَنَهُ ﴾: اختلقه؟! ﴿ قُلْ ﴾ إن افتريتُه كما زعمتم ﴿ فَأَتُواْ بِسُورَةِ مِتْلِيهِ ﴾ في البلاغة و حسن النظم ﴿ وَأَدْعُواْ مَنِ أَسْتَطَلَقتُ مَ ﴾ أن تدعوه للاستعانة به على الإتيان بمثله ﴿ مِن دُونِ أَنتُهِ إِن كُنُهُمُ مَن لِيقِينَ ﴾ .

﴿ بَلْكَذَبُوا ﴾ : بل سارعوا إلى التكذيب ﴿ بِمَالَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِ فِي مِن القرآن و غيرِه اولَ مَا سمعوه ، قبل أن يتدبّروا فيه . ﴿ وَلَمَّا يَأْتِهِ مَ تَأْوِيلُهُ ﴾ : ولم يقفوا بعدُ على تاويله و معانيه . ورد : إنّه سئل عن الأمور العظام من الرّجعة و غيرها ، فقال : (إنّ هذا الذي تسالوني عنه لم يأت أو انه . قبال الله : "بل كذّبوا بما لم يحيطوا بعلمه و لما يأتهم

ا۔القمَی ۱:۳۱۲، عن أبي جعفراللَّئِلًا.

٢ـعيار الشِّيء: ما جعل نظاماً له يقاس به و يستوى. اقربالموارد ٢: ٨٥٢ (عير).

٣ـ النّساء (٤) : ٢٤ .

تاويله "، أَ والقمّي: نزلت في الرّجعة ، كذّبوا بها . أي: أنّها لا تكون ' . ﴿ كَذَلِكَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ۗ ﴾: انبياءَهم ﴿ فَأَنظُرَكَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ .

﴿ وَمِنْهُ مِنْ يُؤْمِنُ بِهِ فَي نفسه و يعلم أنّه حقّ و لكنّه يعانِد، أو و منهم من يؤمن به في المستقبل. ﴿ وَمِنْهُم مَن لَا يُؤْمِنُ بِهِ فِي نفسه لفرط غَباوَتِه " و قلّة تدبّره، أو فيما في المستقبل و يُصرُّ على الكفر. قال: «هم أعداء آل محمّد عليهم السّلام من بعده ، في ما يُصرُّ على الكفر. قال: «هم أعداء آل محمّد عليهم السّلام من بعده ، في وَوَ رَيُّكَ أَعْلَمُ بِاللَّمُ فَيدِينَ ﴾ .

﴿ وَإِن كَذَّهُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُحِكُمْ أَنتُم بَرِيَعُونَ مِمَّا أَعْمَ لُوأَنَا بَرِيَ الْمِيَّةُ مِنْ اللهِ عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُحِكُمْ أَنتُم بَرِيَعُونَ مِمَّا أَعْمَ لُوكَا أَبَرِي اللهِ مَن إجابتهم و اصروا على تكذيبك فتبرا منهم و خلّهم، فقد أعذرت إليهم. قيل: هي منسوخة بآية القتال .

﴿ وَمَنْهُم مَّن يَسْتَمِعُونَ إِلَى اللّه إذا قرات القرآن و علمت الشرائع، و لكن لا يقبلون، كالاصم الذي لا يسمع . ﴿ أَفَأَنتَ لَتُسْمِعُ الشّمَ ﴾: تقدر على إسماعهم ﴿ وَلَوْ كَانُوا لَا يَمْ عَلَى إسماعهم ﴿ وَلَوْ كَانُوا لَا يَمْ عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

﴿ وَمِنْهُم مِّن يَنْظُرُ إِلِيْكَ ﴾ و يُعايِنون دَلالات نبوتك، و لكن لا يصدّقون. ﴿ أَفَأَنتَ تَهُدِى الْمُعْمَى ﴾ : و إن انضم إلى عدم البَصر عدم البصر عدم البصر عدم البصر عدم البصر عدم البصيرة؟!

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظَلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْئًا ﴾ ممّا يتصل بمصالحهم من الحواس والعقول. ﴿ وَلَنَكِنَ اللَّهُ الحليمَ العليمَ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ بإفسادها و تفويت منافعها عليهم. ورد: «إنّ الله الحليمَ العليمَ

١- العيَّاشي ٢ : ١٢٢ ، الحديث : ٢٠ ، عن ابي جعفر الثُّبُّة .

٢\_القمّى أ :٣١٢.

٣\_غَبَّا ٱلشِّيءَ و عنه غباً و غَبـاوَةً: لم يَفْطنُ له. القاموس المحيط ٤: ٣٧٠ (غبا).

٤\_القُمِّي ٢ : ٣١٣، عنْ أبِّي جَعَفَر اللَّبُدُّ .

هـ مجمعُ البيان ٥ ـ ٦ : ١١ أَ ؛ والكُشَّاف ٢ : ٢٣٨ .

إنّما غضبُه على من لم يقبل منه رضاه، و إنّما يمنع من لم يقبل منه عطاه، و إنّما يُضِلُّ من لم يقبل منه هداه ١٩٠٨.

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُ مِنْ مَكَانَالَةِ يَلْبَ شُوَالِلًا سَاعَةُ مِنَ النّهَارِ ﴾ : يستقصرون مدّة لبثهم في الدّنيا، أو القبور ؛ لهول ما يرون . ﴿ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُم ﴾ : يعرف بعضهم بعضاً ، كانّهم لم يتفارقوا إلاّ قليلاً ﴿ قَدْ خَيِرَ الَّذِينَ كُذَبُوا بِلِقَلْهِ اللّهِ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ .

﴿ وَإِمَّائِرِيَنَّكَ ﴾ تَعْضَ الَّذِى نَوِ لَهُمْ ﴾ من العذاب في حياتك، كما أراه يوم بدر ﴿ أَوْ نَنُوَقِيَنَكَ ﴾ قبل أن نُرِيَك ﴿ فَإِلَيْمَنَا مَرْجِعُهُمْ ﴾ فنريكه في الآخرة ﴿ ثُمَّ اللَّهُ شَهِيلَهُ عَلَى مَا فَعَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ . مجاز عليه ذكر الشهادة، و أراد مقتضاها، و لذلك رتبها على الرّجوع بـ "ثُمَّ"، أو المراد: ٢ يشهد على أفعالهم يوم القيامة.

﴿ وَلَحَكُلِ أَمْتُورَسُولُ فَإِذَا بَحَاةً وَسُولُهُمْ ﴾ بالبينات فكذبوه، أو يوم القيامة ليشهد عليهم ﴿ وَتُخِي بَيْنَهُم ﴾ بين الرّسول و مكذبيه ﴿ وِالقِسْطِ ﴾ بالعدل ؛ فأنْجِي الرّسول و مكذبيه ﴿ وِالقِسْطِ ﴾ بالعدل ؛ فأنْجِي الرّسول و مُكذّب عَذْب المُكذّبون ﴿ وَمُمْ لَا يُظْلَمُون ﴾ . قال : قتفسيرها في الباطن ، أنّ لكلّ قرن من هذه الأمّة رسولاً من آل محمد عليهم السّلام يخرج إلى القرن الذي هو إليهم رسول ؛ و هم الأولياء ، و هم الرّسل . و أمّا قوله : " فإذا جاء رسولهم قُضي بينهم بالقسط " فإنّ معناه : أنّ رسل الله يقضون بالقسط و هم لا يظلمون " .

﴿ وَيَقُولُونَ مَنَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعَدُ ﴾ . استعبجالٌ لما وُعِدُوا من العذاب واستبعاد له . ﴿ إِن كُنتُمْ صَلاقِينَ ﴾ . شاركوا النّبى ﷺ والمؤمنين ٤ في الخطاب .

﴿ قُل لَّا آمْلِكُ لِنَفْ سِينَ ضَرًّا وَلَانَفَعْ اللَّهِ فَكِيفَ أَمَلُكُ لِكُمِّ الضَّرِّ؟! ﴿ إِلَّا مَا شَاءَاللَّهُ ﴾

١- الكافي ٨ : ٥٧، الحديث: ١٦، عن ابي جعفر لللللم.

٧- في (آلف): ﴿والمرادُِّ،

٣- العَّبَاشي ٢ : ١٢٣، الحديث : ٢٣، عن ابي جعفر عُلِيًّة.

٤- في جمَّع النُّسَخ: «شَـاركـوا النّبي ﷺ المؤمنين الدون الواو، والصّواب ما أثبتناه كـمـا في الصّافي ٢:٥٠٢.

ان أملكه، أو ما شاء وقوعه فيقع ﴿لِكُلِّأُمَّةٍ أَجَـلُ ﴾: لهلاكهم. قال: «هو الذي سُمِّيَ لللهُ الموت في ليلة القدر» . ﴿إِذَاجَاءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسَمَّتَ خِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسَتَقَيْمُونَ ﴾ للك الموت في ليلة القدر» . ﴿إِذَاجَاءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسَتَتَ خِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسَتَقَيْمُونَ ﴾

﴿ قُلْ أَنَّ يَشُدُ ﴾ : اخبروني ﴿ إِنَّ أَتَنَكُمْ عَسَلَابُهُ ﴾ الذي تستعجلونه ﴿ بَيَنَا ﴾ : وقت بيات و اشتغال بالنّوم ﴿ أَوْ نَهَارًا ﴾ : حين كنتم مشتغلين بطلب معاشكم ﴿ مَّاذَايسَتَعْجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ :أي شيء من العذاب يستعجلونه ، و ليس شيء منه يوجب الاستعجال ؟ وضع المجرمون موضع الضّمير ، للدّلالة على أنّهم لجرمهم ينبغي ان يَفْزَعُوا لجيء الوعيد لا أن يستعجلوه . قال : فهذا عذاب ينزل في آخر الزّمان على فسقة أهل القبلة ، و هم يجحدون نزول العذاب عليهم ٢٠ .

﴿ أَثُمَّ إِذَامَاوَقَعَ مَامَنسَمُ بِنِي ﴾ بعد وقوعه، حين لا ينفعكم الإيمان به؟ ﴿ مَّ أَلْكُنَ ﴾ على إرادة القول، أي: قيل لهم إذا آمَنُوا بعد وقوع العذاب: آلآن آمنتم به ﴿ وَقَدَّكُنُمُ بِسِمِهِ مَسْتَعَجُلُونَ ﴾ تكذيباً، و استهزاءً.

﴿ ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْمُثَلِّدِ هَلَ يُحْزَّوْنَ إِلَّا مِسَاكُنُهُمْ تَكْسِبُونَ ﴾.

﴿ وَيَسْتَنْبِعُونَكَ ﴾ : ويستخبرونك ﴿ أَحَقَّ هُو ﴾ : احق ما تقول من الوعد والوعيد و غير ذلك . قال : «ما تقول في علي الله ١٤ " . و في رواية : «ويستنبئك اهل مكة عن علي الله إمام هو؟ ٤ . ﴿ قُلْ إِي ﴾ : نعم ﴿ وَرَقِيَّ إِنَّامُ لَحَقَّ وَمَا أَنتُم بِمُقَحِرِينَ ﴾ فائتين إيّاه . ﴿ وَلَوَ إِنَّ إِنَّامُ لَحَقَّ وَمَا أَنتُم بِمُقَحِرِينَ ﴾ فائتين إيّاه . ﴿ وَلَوَ إِنَّ إِنَّامُ لَحَقَّ وَمَا أَنتُم بِمُقَحِرِينَ ﴾ فائتين إيّاه . ﴿ وَلَوْ إِنَّ إِنَّامُ لَكُونُ وَمَا أَنتُم بِمُقَحِرِينَ ﴾ فائتين إيّاه . ﴿ وَلَوْ أَنْ لِكُلِّ أَنْفُسِ ظُلُمَ سَتُ مَا فِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّ

لجعلته فدية لها من العذاب. ﴿ وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّارَأُوا الْعَذَابُ ﴾ لأنهم بُهِتُوا بما عاينوا ممّا لم يحتسبوه من فظاعة الأمر و هو له. القمّي: " ظلَمَتْ " يعني آل محمّد عليهم السّلام

١- العياشي ٢ : ١٢٣ ، الحديث: ٢٤ ، عن أبي عبدالله لَفَكِّة .

٢ ـ القمّي ٢ : ٣١٢، عن ابي جعفر للجِّلا.

٣- الكافيُّ ١ : ٤٣٠، الحَديث: ٨٧، عن أبي عبدالله للمُثِّل.

٤-الامـالي (للصدوق): ٥٣٦، المجلس السادس والتسمون، الحديث: ٧، عن ابي عبدالله، عن ابيء عليهما السلام.

حَقَّهم، "لأَفْتَدَتْ بِهِ إِيعني في الرّجعة . ورد: إنّه سئل: ما ينفعهم إسرار النّدامة وهم في العذاب؟ قال: ﴿كَرهوا شماتة الأعداء ، ﴿ وَقَضِى بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ ﴾ أي: بين الظّالمين والمظلومين ﴿ وَهُمُ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ .

﴿ أَلَآ إِنَّ لِلَّهِ مَافِى ٱلسَّمَـــوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾. تقرير لقدرته على الإثابة والعقاب. ﴿ أَلَآ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَلَى الإثابة والعقاب. ﴿ أَلَآ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقِّ ﴾ لا خلف فيه ﴿ وَلَنَكِنَّ أَكْثَرَهُم لَايَعْلَمُونَ ﴾ لان علمهم لا يتجاوز الظاهر من الحياة الدّنيا.

﴿هُوَيُمْنِي وَيُعِيثُ وَإِلْيَهِ تُرْجَعُونَ ﴾.

﴿ يَنَا يُنَهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَ تَكُمْ مَوْعِظَةٌ مِن زَيِكُمْ وَشِفَاءً لِمَافِى الْعَبُدُورِ ﴾ قال: الشفاء من المراض الخواطر و مشتبهات الأمور ٣٠. و في رواية: المن نَفْثِ الشيطان ٤٠. ﴿ وَهُدُى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

﴿ قُلُ أَرْهَ يَشُو﴾ : اخبروني ﴿ مَّا آَنزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِن رِّزْقِ ﴾ حلال كله ﴿ فَجَعَلْتُ مِينَهُ حَرَامُ الرَّمَلَنَلَا ﴾ : فجعلتم بعضه حراماً و بعضه حلالاً مثل : "هـذه أنْعـامٌ وَحَرْثٌ

١\_القمّي ١ : ٣١٣.

٢\_المصدّر، عن ابي عبدالله الليّلا.

٣- البحار ٣: ١٥٢ ، عن أبي عبدالله الله ٢٠

٤- الكافي ٨ : ٤٤، ذيل الحديث: ٨، مرفوعة .

۵ في «بٌ» و اجها: أرسول الله.

٦\_مجمع البيان ٥٦٠: ١١٧، عن ابي جعفر المثلة.

٧و٨\_الأمالي (للصّدوق): ٤٠٠، الجَملس الرّابع والسّتَون، ذيل الحديث: ١٣، عن ابي جعفر، عن ابيه، عن جدّه عليهم السّلام.

حِجْرٌ" \ "منا في بُطُونِ هـذهِ الأنْعنامِ خنالِصَةٌ لِذُكُورِننا وَ مُحَرَّمٌ عَلَىٰ أَزُّواجِننا ٢٠. ﴿ قُلْ مَاللَّهُ أَنِنَ لَكُمْ ﴾ في التّحريم والتّحليل ﴿ أَمْعَلَى اللَّهِ تَغْتَرُونَ ﴾ في نسبة ذلك إليه.

﴿ أَلَآ إِنَّ أَوْلِيَآ اَ أَلِلَهِ لَاخُوْفُ عَلَيْهِمَ ﴾ من لحوق مكروه ﴿ وَلَاهُمْ يَعْمَزُنُونَ ﴾ بفوات مامول.

﴿ أَلَّذِينَ عَامَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ . بيان لاولياء الله ، أو استيناف خَبَرُهُ ما بعده . قال : «هم نحن و أتباعنا من تبعنا من بعدنا ، طوبى لنا و طوبى لهم ، و طوباهم افضل من طوبانا . قيل : ما شأن طوباهم افضل من طوبانا ؟ السنا نحن و هم على أمر ؟ قال : لا ، إنّهم حملوا ما لم تحملوا ، و أطاقوا ما لم تطبقوا » أ .

و في رواية: •طوبي لشيعة قائمنا، المنتظرين لظهوره في غيبته، والمطيعين له في ظهوره، أولئك أولياء الله الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون، • . و في أخرى: «هم

١\_الأنعام (٦): ١٣٨.

٢\_الأنمام(٦): ١٣٩.

٣\_القمَّىٰ ١ :٣١٣.

٤ ـ العيَّاشِّي ٢ : ١٢٤، الحديث: ٣٠، عن أميرالمؤمنين لِمُثِّيِّة.

٥ كمال الدَّين ٢ : ٣٥٧، الباب: ٣٣، الحَّديث: ٥٤، عن أبي عبدالله لللُّهُ .

الَّذِينَ يُذَكَّرُ الله برؤيتهم، يعني في السَّمْت والهيشة ، ٢ . و في أُخرى: "إنَّ أولياء الله سكتوا فكان سكوتهم ذكراً، و نظروا فكان نظرهم عبرةً، و نطقوا فكان نطقهم حكمةً، و مشوا فكان مشيهم بين النَّاس بركةً ، لولا الآجال الَّتي كتبت عليهم لم تَقرَّ أرواحهم في أجسادهم، خوفاً من العذاب و شوقاً إلى الثّواب»". و في أخرى: «" الا إنّ أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون " إذا أدُّوا فرائض الله، و أخذوا بسنن رسول الله، و تورَّعوا عن محارم الله، و زهدوا في عاجل زهرة الـدّنيا، و رغبوا فيما عند الله، واكتسبوا الطّيب من رزق الله، لا يريدون التَّفاخر والتَّكاثر، ثمَّ انفقوا فيما يلزمهم من حقوق واجبة، فأُولئك الَّذين بارك الله لهم فيما اكتسبوا، و يُثابون على ما قدَّموا لآخرتهم، أ.

﴿ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَـ فَهِ ٱلدُّنْيَ ﴾. قال: أهي الرَّويا الحسنة يراها المؤمن أو يُري له، ٥٠ ﴿ وَقِيلَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ قال: «هي بشارة المؤمن عند الموت بالمغفرة، ٦٠ . و في رواية : «بالجنّة» لا و هو قــوله تعــالى: "الّذينَ تَتَوفّــٰـيـهُمُ الْمَلاثكَةُ طَيّبينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عــليكم ادْخُلُوا الْجَنَّةَ \* و ورد: «يبشّرهم بقيام القائم اللَّبُّة و بظهوره و بقتل اعدائهم، و بالنّجاة في الآخرة، والورود على محمّد و آله الصّادقين على الحوض، ٩. و في رواية: اإذا وقعت نَفَسُه في صدره يرى رسولَ الله على، فيقول له: أنا رسول الله على أبشر، ثمّ يرى عليّ بن أبي طالب اللِّيِّة فيقول: أنا عليّ بن أبي طالب اللِّيَّة الّذي كنتَ تحبّه، أنا أنفعك

عَمَّى عَبِ الْجَامِعِ ٢ : ١٩ ٩ ، عن النَّبِي ﷺ . والسَّمْتُ : هَيْئَةُ أهل الخير ؛ يقال : ما احسن سَمْتُهُ ، اي : هَدْيَّه . ٢- جوامع الجامع ٢ : ١٩٩ ، عن النَّبِي ﷺ . والسَّمْتُ : هَيْئَةُ أهل الخير ؛ يقال : ما احسن سَمْتُهُ ، اي : هَدْيَّه . الصّحاح ١ : ٢٥٤ (سمت).

٣- الكافي ٢ : ٢٣٧ ، الحديث : ٢٥ ، عن أبي عبدالله للكالم.

٤ ـ العيَّاشَى ٢ : ١٢٤، الحديث: ٣١، عن أبي جعفر للمُّلِّة.

٥ مجمع ألبيان ٥-٣: ١٢٠، عن أبي جعفر للله؟ و جوامع الجامع ١١٩:٢، عن النَّبيُّ ﷺ، و فيهما: "أو ترى لَهُ ١٩ و في الكافي ٨ : ٩٠ ، الحَديث: ٦٠، عن ابي جَعَفَر عَلَيْمًا، مع تفاوت.

٦ من لا يحضره الفقيه ١ : ٨٠، الحديث: ٢٥٦، عن النَّبي تَنْكِيرٍ.

٧ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦ : ١٢٠، عن أبي جعفر الليلا.

٨\_النّحل (١٦): ٣٢.

٩- الكافي ١ : ٢٩٤، الحديث: ٨٣، عن أبي جعفر اللكير.

اليوم. قال: وذلك في القرآن قوله عزّوجل: "الذين آمنوا وكانوا يتقون لهم البشرى في الحيوة الدّنيا و في الآخرة" الله ولا إخلاف الحيوة الدّنيا و في الآخرة" الله ولا إخلاف لمواعيده؛ و هو اعتراض. ﴿ فَالِلْكَ هُوَالْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾.

﴿وَلَا يَحْزُنكَ قُولُهُمْ ﴾: تكذيبهم و تدبيرهم في إبطال أمرك، و ساير ما يتكلمون به في شانك. ﴿إِنَّ الْمِلْ المَدَّ سَيناً به في شانك. ﴿إِنَّ الْمِلْ الْمِلْ الْمِلْ الْمِلْ الْمِلْ الْمِلْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

﴿ أَلاَ إِنَ يَلْمُونَ فِي السَّمَنُونِ وَمَن فِي اللَّرْضِ وَمَا يَشَيعُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَمَا يَا يَسْبِعُون اللَّهُ عَلَى الحدهما، أي: شركاء على الحقيقة وَإِن كَانُوا يسمّونها شركاء . ﴿ إِن يَكَيّعُونَ إِلَا الظَّنَ ﴾ : إلا ظنَّهم انهم شركاء ﴿ وَإِنْ هُمْ إِلَا يَعْمُ إِلَا طَنَّهم انهم شركاء ﴿ وَإِنْ هُمْ إِلَا يَعْمُونَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ مِن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

﴿ هُوَالَّذِى جَعَلَلَكُمُ ٱلْتِلَ لِتَسْكُنُولِفِيهِ وَٱلنَّهَارَمُبْعِسرًا إِنَّ فِ ذَلِكَ لَآينَتِ لِقَوْمِ رِسَمْعُونَ ﴾.

﴿ قَالُوا اَتَّخَكَذَا لِلَهُ وَلَكَأَ شُبْحَنَةُ هُوَا لَغَنِي لَهُ مَا فِ السَّمَـوَتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ النَّ عِندَكُم مِن شُلُطَن بِهَنذَاً أَنَّقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَاتَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ قُلْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ﴾.

﴿ مَتَنَعٌ فِ ٱلدُّنِيكَ ﴾ يقيمون به رياستهم في الكفر ﴿ ثُمَّ إِلَيْسَنَامَ رَجِعُهُمْ ثُمَّ نُذِيقُهُمُ اللهُ اللهُ ويدَيِمَاكَ انُوايَكُفُرُونَ ﴾ .

﴿ وَٱتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوجٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ مِنْقَوْمِ إِنْ كَالَ كَسِبُرَ عَلَيْهِ مَ مَقَامِى ﴾: عَظُمَ و شَنَّ

١\_الكافي ٣: ١٣٣، الحديث: ٨، عن أبي عبدالله للمبيد. ٢\_في الج ١: الاتغير ١. مكاني، أو إقامتي البنكم مدة مديدة، أو قيامي على الدّعوة ﴿وَتَدْكِيرِي﴾ إيّاكم ﴿يَكُونَا لَلَّهُ فَعَلَى اللَّهُ فَعَلَى اللّهِ فَوَكَنَا لَهُ وَصَحَلَتُ فَأَجِعُوا أَمْرَكُم وَشُرّكا مَكُم ﴾: فاعْزِمُوا على ما تريدون مع شركائكم، واجتمعوا على السّعي في إهلاكي ﴿ ثُمَّلاً يَكُنَ أَمْرُكُم عَلَيْسَكُم عَلَيْسَكُم عَمَّ فَه ؛ فا ستَورا، واجتمعوا على السّعي في إهلاكي ﴿ ثُمَّ لَا يَكُن أَمْرُكُم عَلَيْسَكُم عَلَيْسَكُم عَلَيْسَكُم عَلَيْسَكُم عَلَيْسَكُم عَلَيْسَكُم عَلَيْسَكُم عَلَيْسَكُم عَلَيْسَكُم عَلَيْسَ مِن عَمَّه ؛ إذا ستَره أو القمي : لا تغتموا الله مستوراً، واجعلوه ظاهراً مكشوفاً ؛ من غَمَّه ؛ إذا ستَره أو القمي : ثمّ ادعوا علي المؤمّ ولا تُمْهلُوني . ولا تُمْهلُوني . ولا تُمْهلُوني .

﴿ فَإِن تَوَلَيْتُ مُ اعْرَضتم عن تذكيري ﴿ فَمَاسَاً لَتُكُرُمِنَ أَجْرٌ ﴾ يوجب توليكم، لشقله عليكم، و اتهامكم إيّاي لاجله ﴿ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَأُمِ سِرْتُ أَنْ أَكُوك مِن الشَّفِلُهُ عَلَى اللَّهِ وَأُمِ سِرْتُ أَنْ أَكُوك مِن المُسْلِمِينَ ﴾ : المنقادين لحكمه.

﴿ فَكَذَبُوهُ ﴾ : فاصرَوا على تكذيبه في المدّة الطّويلة ﴿ فَنَجَيْنَهُ وَمَن مَعَ ـــهُ فِي ٱلْفُلْكِ ﴾ من الغرق ﴿ وَجَعَلْنَكُ مُرْخَلَتُهِ فَ ﴾ : خلفاء لمن هلك بالغَرَق ۚ ﴿ وَأَغْرَقَنَ اللَّذِينَ كَذَبُوا يَايَنتِنَا فَانظُرْكَيْفَكَانَ عَنقِبَهُ ٱلمُنْذَرِينَ ﴾ .

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَامِنَ بَعْدِهِ مُرْسُلًا إِلَى قَرِّمِهِ مِرْجُاءُ وَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُوَمِ مِسْكَاذَ بُوابِهِ، مِن فَيْلًا فَي الْمَيْنَاقِ ٥٠ وورد في تفسيرها: «بعث الله الرّسل إلى الخلق وهم في اصلاب الرّجال و ارحام النّساء، فمن صدّق حيننذ صدّق بعد ذلك، ومن كذّب حيننذ كذّب بعد ذلك المَّ في حديث آخر في الاعراف ٧. ﴿ كَذَلِكَ نَطْ بَعُ عَلَى حَيننذ كَذَب بعد ذلك اللهُ مَا فيه حديث آخر في الاعراف ٧. ﴿ كَذَلِكَ نَطْ بَعُ عَلَى فَلُوب المُعْتَدِينَ ﴾ .

١\_ في البِّ : ﴿ وَ إِقَامِتِي ۗ ا

٢و٣-القمّي ١:٣١٤.

٤ ـ في "ب أ": "لمن هلك بالغرق في الارض ٥.

٥-الكَّافي ٢ : ٤٢٨، الحديث: ٨١، عن أبي عبدالله للثُّلا، في تفسير الآية : ١٥٨ من سورة الأنعام. ٦-العيّاشي ٢ : ١٢٦، الحديث: ٣٦، عن أبي عبدالله لتُّبُّلاً.

٧\_في ذيلَ الآية: ١٠١.

﴿ ثُمَّرَبَعَثْنَا مِنْ بَعَدِهِم مُّوسَىٰ وَهَنرُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِنِهِ ءِبِاَيَئِنَا فَأَسْتَكَبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمُا اللهِ عَبِينَا فَأَسْتَكَبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمُا اللهِ عَبْرِمِينَ ﴾ .

- ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُوٓ أَإِنَّ هَاذَا لَسِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾ .
- ﴿ قَالَ مُوسَىٰٓ أَتَقُولُونَ لِلْحَقِی لَمَّا جَاءَ كُمّ ﴾: إنّه لسحر . حذف محكي القول لدلالة ما قبله و ما بعده عليه ، او المعنى : أتعيبُونَ الحقّ و تَطْعَنُونَ فيه ؟ ﴿ أَسِحْرُهُلَا ﴾ . قيل : استيناف بإنكار ما قالوه و ليس بمحكي القول ، لانهم بَتُوا القول أ . ﴿ وَلَا يُفْسِلُحُ الشَّرِحُونَ ﴾ .
- ﴿ قَالُوٓ ٱلْحِثْتَنَالِتَلْفِنَنَا ﴾ : لتصرفنا ﴿ عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ مَا بَآهَ نَا وَتَكُونَ لَكُمَا ٱلْكِثْرِيَّآءُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا نَعْنُ لَكُمَا بِمُوْمِنِينَ ﴾ .
  - ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ أَتْتُونِ بِكُلِّ سَنجِرِ عَلِيهِ عِنْ الْحَادَق فيه.
  - ﴿ فَلَمَّا جَآءَ ٱلسَّحَرَةُ قَالَ لَهُم تُوسَى ٱلْقُوامَا أَنتُم مُّلْفُوك ﴾.
- ﴿ فَلَمَّا أَلْقَوْاْ قَالَ مُوسَىٰ مَاجِئَتُ مِيهِ السِّحْرِ ﴾ أي: الذي جنتم به هو السَّحر لا ما سمّينموه سحراً. ﴿ إِنَّ اللَّهُ سَيُبُعِلْهُ أَوْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصَلِحُ عَمَلَ الْمُقْسِدِينَ ﴾ .
  - ﴿ وَيُحِينُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنتِهِ ، وَلَوْكَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ .
- ﴿ فَمَا آمَانَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِيَةً مِن قَوْمِهِ ﴾ : أولاد. قبل: أي : طائفة من شبانهم ٢٠ ﴿ عَلَى خَوْفِ مِن فِرْعَوْثَ وَمَلَإِ يَهِمُ أَن يَغْنِنَهُ لَمَ اللهِ فَ اللهُ مِنْ فِرْعَوْثَ لَعَسَالِ فِي خَوْفِ مِن فِرْعَوْثَ وَمَلَإِ يَهِمُ أَن يَغْنِنَهُ لَمُ لَا يَعْذَبُهُم ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْثَ لَعَسَالِ فِي اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ وَالطّلَّم والفساد، حتى الرّبوبية واسترق أسباط الانبياء.
- ﴿ وَقَالَمْ وَهَا لَهُ مِلْ رأى تَحْوَف المؤمنين به : ﴿ يَنَقُومُ إِنَكُنُكُمْ مَا مَنَ فُمُ بِأَللَّهِ فَعَلَيْ فِ وَوَهُ تَوْمُهُ وَقَالَمُ مُا مَنْ فُرعُونَ و قومه تُوكَّلُوا ﴾ : فَتْقُوا به و أَسْنَدُوا أمركم إليه واعتمدوا عليه، ولا تَخَافُوا مِن فَرعُونَ و قومه

﴿ إِن كُنْسَنُم مُسْلِمِينَ ﴾ : مستسلمين لقضاء الله مخلصين له ؛ و ليس هذا تعليق الحكم بشرطين، فإنّ المعلَّقَ بالإيمان وجوبُ التَّوكُل، فإنّه المقتضي له ؛ و المشروط بالإسلام حصولُه، فإنّه لا يوجد مع التّخليط ؛ نظيره : إن دعاك فلان فاجبه إن قدرت .

﴿ فَقَالُواْعَلَىٰ لِللَّهِ ثَوَكَلُنَا لَا يَجْعَلُنَ الْحَبَعَلُنَ الْحَبَعَ لِللَّهَ الْحَلَمَ الْحَلَمَ ال علينا فتفتنهم بنا ١٠ . و في رواية : «استعبدهم آل فرعون و قالوا : لو كان لهؤلاء كرامة كما يقولون، ما سلّطنا عليهم. فقال موسى لقومه : "يا قوم" الآية ٢٠.

اقول: هذه الرّواية تفسّر الأُولى<sup>٣</sup>. و قيل: أي: لا تسلّطهم علينا فيفتنونا عن ديننا أو يعذّبونا<sup>٤</sup>.

﴿ وَيَجْنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْكَيْفِرِينَ ﴾: من كيدهم و استعبادهم إيّانا.

﴿ وَأَوْحَيَّنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيسِهِ أَن تَبَوَءَ الِعَوْمِكُمُ ابِعِصْرَبُيُوتُ ا﴾ : اته خذاها لهم مباءة ٥ اي : مرجعاً يرجعون إليه للعبادة ﴿ وَأَجْعَلُوا بُيُوتَكُمُ قِبْلَةً ﴾ : مصلى ﴿ وَأَقِيمُوا الْعَبَلُوةُ ﴾ فيها . قال : قال : قال ناخافت بنو إسرائيل جبابرتها ، أوحى الله إلى موسى و هارون "أن تبوءا لقومكما بمصر بيوتاً ، واجعلوا بيوتكم قبلة " . قال : أمروا أن يصلوا في بيوتهم ١٠ . فو بَيْرِ المُنْ مِن الدّنيا والجنّة في العقبي .

﴿ وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبِّنَا إِنَّكَ النِّسَتَ فِرْعَوْثَ وَمَلَأُ مُّ زِينَةً ﴾ : ما يُتَزَيَّن به من اللباس والفرش والمراكب و نحوها ﴿ وَأَمُولًا ﴾ : و انواعاً من المال ﴿ فِي المُنْيَوْةِ ٱلدُّنْيَا رَبِّنَا لِيُعْيِسَلُوا عَنْ سَيِيلِكُ ﴾ . القمّي : أي : يفتنوا النّاس بالاموال ، ليعبدوه ولا يعبدوك . واللام

١-مجمع البيان ٥-٦: ١٢٨؛ والعيّاشي ٢: ١٢٧، الحديث: ٣٨، عن الصّادقين عليهما السّلام. ٢-القمّي ١: ٣١٤، عن أبي جعفر اللِّيَّة.

٣- في آب: اتفسيرُ الأولَى!

٤\_تفسير أبي السعود ٤: ١٧١ .

٥\_ في اللَّفَّ و اجَّا: (مباةً) و في ابَّ: (مباتأًا.

٦-القُّمِّي ١ : ٣١٥، عن موسى بن جعفر عليهما السَّلام.

٧- المسكّر: ٣١٥.

للعاقبة. ﴿ رَبَّنَا أَطْمِسَ عَلَىٰ أَمْوَلِهِ مِ الْمَاكُهَا وَ امْحَقُهَا ﴿ وَٱشْدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِ مَ ﴾ و أَقْسِها وَاطْبَعُ عليها، حتى لا تنشرح للإيمان ﴿ فَلَا يُؤْمِ سَنُواْ حَتَىٰ يَرُوُا ٱلْعَـٰذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ . لما لم يبق له طمع في إيمانهم اشتد غضبه عليهم، فدعا الله عليهم بما علم أنّه لا يكون غيره.

﴿قَالَ قَدْ أَبِيبَت دَّعَوَتُكُما ﴾ يعني موسى و هارون. قال: الدعا موسى و امّن هارون و امّنت الملائكة ، ﴿فَالسَّتَقِيمَا ﴾: فَاثْبُتا على ما انتما عليه من الدّعوة و إلزام الحجّة ولا تستعجلا، فإنّ ما طلبتما كائن، و لكن في وقته. ورد: اكان بين قول الله: "قد أجيبت دعوتكما" و بين اخذ فرعون اربعون سنة ، ﴿ وَلَائَتَيْعَانِ سَكِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ في الاستعجال و عدم الوثوق والاطمئنان بوعد الله.

﴿ وَجَنُوزُنَا بِسَنِيَ إِسْنَ مِلَ ٱلْبَحْرَ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيَا وَعَدَّوًا حَقَى إِذَا آذَرَكَهُ ٱلْفَرَقُ قَالَ مَامَنتُ أَنَّهُ لِآ إِلَنَهُ إِلَّا ٱلَّذِي مَامَنتَ بِمِبْنُو ٓ إِلَّا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾

﴿ مَا آئَنَ ﴾ : أتؤمن آلأن و قد آيست من نفسك و لم يبق لك اختيار ﴿ وَقَدَّعَصَيْلَ تَ قَبَّلُ ﴾ : قبل ذلك مدة عمرك ﴿ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ : الضالين المضلين عن الإيمان .

﴿ فَٱلْمِوْمَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ ﴾: ننقذك عارياً عن الرّوح، ممّا وقع فيه قومك من البحر او نلقيك على نَجْوَةٍ من الارض، و هي المكان المرتفع ﴿ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ اَلَةً ﴾: علامة يظهر لهم عبوديّتك و مهانتك ﴿ وَإِنَّكِيْرَا مِنَ النَّاسِ عَنْ اَلَالِنَا لَغَلْفِلُونَ ﴾: لا يتفكرون فيها ولا يعتبرون بها.

قال: ﴿إِنَّ قُومَ فَرَعُونَ ذَهِبُوا أَجْمَعَيْنَ فِي البَحْرِ فَلَمْ يُرَ مِنْهُمَ أَحَدٌ، هُوَوْا فِي البَحْر إلى النَّار، و أمَّا فَرَعُونَ فَنْبَذَهُ الله وحده، فألقاه بالسَّاحل لينظروا إليه و ليعرفوه، ليكون لمن خلفه آيةً، و لثلاّ يشك أحد في هلاكه، إنَّهُم كانوا اتّخذوه ربّاً فأراهم الله إيَّاه جيفةً ملقاةً

١ ـ الكافي ٢ : ٥١٠، الحديث: ٨، عن أبي عبدالله للجلا، عن النّبيّ تَنَظّ . ٢ ـ العيّــاشي ٢ : ١٢٧، الحديث: ٤٠؛ والكــافي ٢ : ٤٨٩، الحـديث: ٥، عن أبـي عبدالله للجلا، و فـيــهــــا : • أربعين سنة» .

بالسَّاحل ليكون لمن خلفه عـبـرةً و عظةً. يقـول الله: "و إنَّ كــثـيـراً من النَّاس عـن آياتنا لغافلون" »١.

و في رواية: «و قد كان فرعون من قرنه إلى قدمه في الحديد، قد لبسه على بدنه، فلما غرق القاه الله على نَجْوَةٍ من الارض ببدنه، ليكون لمن بعده علامةً، فيرونه مع تثقله بالحديد على مرتفع من الأرض و سبيل الثقيل آن يرسب ولا يرتفع، فكان ذلك آية و علامةً، و لعلّة أخرى اغرقه الله، و هي أنّه استغاث بموسى لمّا أدركه الغَرَقُ و لم يستغث بالله، فأوحى الله إليه: يا موسى لم تُغِثْ فرعون، لانك لم تخلقه، ولو استغاث بي لاغته ٣٠.

﴿ وَلَقَدْ بَوَ أَنَا بَنِ إِسْرَهِ مِلَ مُبُوّاً مِسِدَقٍ ﴾ : منز لا صالحاً مرضياً و هو الشام و مصر. القمّي : ردّهم إلى مصر و غرق فرعون ؟ . ﴿ وَرَزَقْنَهُ مِمِينَ الطّيّبَنَ ﴾ : اللذائذ ﴿ فَمَا الْحَمّةُ وَ فَر وَوا الْحَمّةُ وَ مَا تَسْعَبُوا شُعَباً ﴿ حَقّ بَآهَ هُ مِمْ الْمِلْدُ ﴾ بدين الحق و قرووا الحّتَلَفُوا ﴾ في أمر دينهم و ما تشعبوا شُعباً ﴿ حَقّ بَآهَ هُ مِمْ الْمِلَادُ ﴾ بدين الحق و قرووا التوراة و علموا أحكامها ، و في أمر محمد قَيْلًا ، إلا من بعد ما علموا صدقه بنعوته و تظافر معجزاته . ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمُ الْقِينَ مَسِيةً فِيما كَانُوا فِيهِ يَعْتَلِقُ والله الله عنه من المبطل ، بالإنجاء والإهلاك .

﴿ فَإِن كُنْتَ فِي شَكِي مِّنَا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسَعَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُ وَذَا لَحَيَّتَبَ مِن قَبَلِكُ لَقَدْجَاءً كَ الْحَقُّ مِن زَيِكَ فَلَاتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ الْحَقُّ مِن زَيْكَ فَلَاتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾

﴿ وَلَاتَكُونَنَّ مِنَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُو أَبِنَا يَسَتِ ٱللَّهِ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾. قال: «المخاطب بذلك رسول الله عَنْ أو لم يكن في شك ما أنزل الله، ولكن قالت الجهلة: كيف

ا ــ القمّي ١ : ٣١٦، عن ابي جعفر اللجلا.

٢- في أب: ﴿ وسبيلُ النّقلُ و في اللّف؛ ﴿ وسبيلُ النّقيلُ يسرسب ، و ما في المتن موافق للمصدر.

٣- عيون أخبار الرّضالليَّة ٢ : ٧٨، الباب: ٣٢، الحديث: ٧.

٤-القمّى ١ : ٣١٦.

لا يبعث إلينا نبياً من الملائكة، لنفرق بينه و بين غيره في الاستغناء عن الماكل والمشرب والمشي في الاسواق؟ فأوحى الله إلى نبية: "فاسال الذين يقرؤون الكتاب من قبلك عصصر من الجهلة، هل بعث الله رسولاً قبلك إلا و هو ياكل الطعام ويمشي في الاسواق؟ ولك بهم أسوة، وإنّما قال: "فإن كنت في شك" ولم يكن، ولكن ليَتبَعهُم، كما قال: "فقُل تعالوا ندع أبناءَنا و أبناءَكم و نساءَنا و نساءَكم وأنفسنا و أنفسكم ثم تُم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين " ولو قال: تعالوا نبتهل فنجعل لعنة الله عليكم، لم يكونوا يجيبون للمباهلة، فقد عرف أن نبيه المسلام مؤدعنه رسالته و ما هو من الكاذبين و كذلك عرف النبي تشك أنه صادق في ما يقول، ولكن أحب أن ينصف من نفسه المنه المناهلة.

وورد: «قال رسول الله ﷺ: لا أشك و لا أسال ٣٠٠.

و في رواية: «لمّا أسري بسرسول الله يَثِظُ إلى السّماء، و اوحى الله إليه في علي لله ما أوحى، من شرفه و من عظمته عند الله، ورد إلى البيت المعمور و جمع له النّبيّن و صلّوا خلفه، عرض في نفس رسول الله يَثِظُ من عظم ما أوحى إليه في علي الله ، فانزل الله: "فإن كنت في شكّ ممّا أنزلنا إليك فاسال الذين يقرؤون الكتاب من قبلك " يعني الانبياء. فقد أنبزلنا إليهم في كتبهم من فضله ما أنزلنا في كتابك " لقد جاءك الحقّ من ربّك فلا تكونس من المتسرين ولا تكونس من الذين كذّبوا بآيات الله فتكون من الخاسرين". قال: فوالله ما شك و ما ساله ؟ .

۱\_آل عمران (۳): ٦١.

٢\_العيّاشيّ ٢:١٢٨، الحديث: ٤٢ و علل الشّرايع ١:١٢٩، الباب:١٠٧، الحديث: ١، عن أبي الحسن الهادي للبّلة.

٣- عُللِ ٱلشُّرايع ١: ١٣٠، الباب: ١٠٧، الحديث: ٢، مرفوعاً عن احدهما عليهما السَّلام.

٤ القمِّي ١ : ٣١٦، عن أبي عبدالله الله .

اقول: وعلى كلتا الروايتين، فالخطاب من قبيل: إيّاك أعني واسمعي يا جاره.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتَ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَقِكَ ﴾ بانهم بموتون كفّاراً ﴿ لَايُؤْمِنُونَ ﴾ . ﴿ وَلَوْجَآهُ تَهُمْ كُلُّ اَيَةٍ حَقَّى يَرُوُا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيسَدَ ﴾ و حيننذ لا ينفعهم، كما لم ينفع فرعون.

﴿ فَلُولا ﴾: فهلا ﴿ كَانَتْ قَرِيدٌ ﴾ من القرى التي أهلكناها ﴿ اَمَنَتُ ﴾ قبل معاينة العذاب، ولم تُؤَخِّر إليها كما أخر فرعون إلى أن أدركه الغَرَقُ ﴿ فَنَفَعَهَا إِيمَنهُ الله الني الله الله الله منها، ويكشف العذاب عنها ﴿ إِلَّا قَوْمَ يُونُ الله عنها ؛ لكن قبوم يونس ﴿ لَمَا مَنُوا ﴾ أوّل ما رأوا أمارة العذاب ولم يؤخروه إلى حلوله ﴿ كَثَنَفْنَاعَنهُ مَعْلَابُ ٱلْغِزِي فِي الله عنى النّفي، في النّفي النّفي معنى النّفي، في النّفي معنى النّفي، لن المنتف الله النّفي النّ

قال: المارد الله العذاب إلا عن قوم يونس، و كان يونس يدعوهم إلى الإسلام فتابّوا ذلك، فهم أن يدعو عليهم، و كان فيهم رجلان عابد و عالم، و كان اسم احدهما المليخا الآخر اسمه الروبيل ، و كان العابد يشير على يونس بالدّعاء عليهم، و كان العالم ينهاه و يقول: لا تَدْعُ عليهم، فإنّ الله يستجيب لك ولا يحبّ هلاك عباده. فقبل قول العابد و لم يقبل من العالم، فدعا عليهم، فأوحى الله إليه: ياتيهم العذاب في سنة كذا و كذا، في شهر كذا و كذا، في يوم كذا و كذا، فلمّا قرب الوقت خرج يونس من بينهم مع العابد، و بقي العالم فيها، فلما كان في ذلك أليوم نزل العذاب. فقال العالم لهم: يا قوم افزَعُوا إلى الله، فلعله يرحمكم فيرد العذاب عنكم. فقالوا: كيف نصنع ؟ لهم: يا قوم افزَعُوا إلى الله، فلعله يرحمكم فيرد العذاب عنكم. فقالوا كيف نصنع ؟ قال: اخرُجُوا إلى المفازة، و فرقوا بين النّساء والأولاد، و بين الإبل و أولادها، و بين البقر و أولادها، و بين البقر و أولادها، و بين العنم و أولادها، ثمّ ابكوا وادعوا. فذهبوا و فعلوا ذلك

وضَجّوا أو بكوا، فرحمهم الله و صرف عنهم العذاب و فرّق العذاب على الجبال، و قد كان نزل و قرب منهم " الحديث. و ياتي تمامه في سورة الأنبياء إن شاء الله ".

و في رواية: «أصبحوا أول يوم و وجوههم صُفْرٌ، و أصبحوا اليوم الثاني و وجوههم سُوْدٌ، و اتاهم العذاب حتى نالوه برماحهم، ففر قوا بين الأمهات و اولادهن، و لبسوا المسُوح والصوف، و وضعوا الجبال في أعناقهم والرماد على رؤوسهم، و ضجوا ضجة واحدة إلى ربهم و قالوا: آمناً بإله يونس. فصرف الله عنهم العذاب، و اصبح يونس و هو يظن أنهم هلكوا فوجدهم في عافية "ك.

﴿ وَلَوْ شَآةَ رَبُّكَ لَا مَنِ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُهُ مَ جَمِيمًا ﴾ : مجنمعين على الإيمان فيه ﴿ أَفَا لَتَ تُكُرِهُ ٱلنَّاسَ حَقَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تُوْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ أَلْلَهِ وَيَجْعَلُ ٱلرِّغْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَمْوَلُونَ ﴾ .

قال: "إنّ المسلمين قالوا: لو أكْرَهْتَ يا رسول الله من قدرت عليه من النّاس على الإسلام، لكثر عددُنا و قوتُنا على عدونا فقال: ما كنت لالقى الله ببدعة لم يحدث إلي فيها شيئا، و ما أنا من المتكلّفين، فأنزل الله عليه: يا محمّد ولو شاء ربك لآمن من في الارض كلّهم جميعا على سبيل الإلجاء والاضطرار في الدّنيا، كما يؤمن عند المعايّنة ورؤية الباس في الآخرة، ولو فعلت ذلك بهم لم يستحقّوا منّي ثواباً ولا مدحاً، و لكنّي أريد منهم أن يؤمنوا مختارين غير مضطرّين ليستحقّوا منّي الزّلفي والكرامة و دوام الخلود في جنّة الخلد "افانت تكره النّاس حتّى يكونوا مؤمنين ". و أمّا قوله: "و ما كان

١\_ في اللف: الفَضجَواء.

٢-القَّــمَي ١ :٣١٧ ـ ٣١٨، عن أبي عــبــدالله للكِيَّا. و نراه بالتَفــصـــيل في الـعــيَّاشي ٢ : ١٢٩ ـ ١٣٤، الحديث : ٤٤، عن أبي جعفر للكِيَّا عن رسول الله ﷺ .

٣\_في ذيل الآية : ٨٧ .

٤ ـ العّيَاشّي ٢ : ١٣٦ ، الحديث: ٤٦ ، عن أبي جعفر الثُّيُّة .

٥\_ في المصَّدر؛ ﴿و قُوينا على عدوُّنا ۗ.

لنفس أن تؤمن إلا بإذن الله " [فليس ذلك على سبيل تحريم الإيمان عليها، ولكن على معنى أنّها ما كانت لتؤمن إلا بإذن الله] وإذنه: أمره لها بالإيمان، ما كانت مكلفة متعبّدة، وإلجاؤه إيّاها إلى الإيمان عند زوال التّكليف والتّعبّد عنها "".

﴿ قُلِ أَنظُ اللَّهُ مَاذَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ من عجائب صنعه ليدلكم على وحدته و كمال فدرته . "ما" نافية ، او وكمال فدرته . ﴿ وَمَاتُغُفِي ٱلْأَيْنَ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُ وَنَ ﴾ . "ما" نافية ، او استفهامية . قال : «الآيات : الاثمة ، والنّذر : الانبياء عليهم السّلام ، أ .

﴿ فَهُلَ يَنْفَظِرُونَ إِلَّامِثُلَ أَيَّامِ ٱلَّذِينَ خَلَوْأَمِن قَبَلِهِمْ ﴾ : مثلَ وقايعهم و نزول باس الله بهم، إذ لا يستحقّون غيرها ﴿ قُلْ فَأَنْفَظِرُ وَاللِّي مَعَكُم مِنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴾ .

﴿ ثُمَّرَنُنَعِي رُسُلُنَسَاوَالَذِينَ مَامَنُوا ﴾ يعني نُهْلِكُ الا مُمَ ثَمَ ننجي ﴿ كَذَلِكَ حَقَّا عَلَيْنَا ﴾ : حَقَّ ذلك علينا حسقاً ؛ وهو اعستراض . ﴿ نُنجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ اي : حين نهلك المشركين . قال : هما يمنعكم أن تشهدوا على من مات منكم على هذا الامر أنّه من أهل الجنّة ، إنّ الله يقول : "كذلك حقاً علينا ننجي المؤمنين " ٥٥ .

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اللَّهُ الْمُنَعُمُ فِي شَسِلِي مِن دِينِ ﴾ و صحته ﴿ فَلَا أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعَسبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَيْكُنْ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعَسبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلِيْكِنْ أَعْبُدُ الَّذِي يَتُوفَى سَرَتُ مُن النَّهِ دَيد. ﴿ وَأَيسرَتُ النَّهُ وَلِيْكِنْ أَعْبُدُ اللَّهَ دَيد. ﴿ وَأَيسرَتُ النَّهُ وَيَا اللَّهُ مِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِيد، فَهذا ديني.

﴿ وَأَنْ أَقِمْ وَجَهَــكَ لِللِّينِ حَنِيفًا ﴾ : و أمرت بالاستقامة والسّداد في الدّين، باداء الفرائض والانتهاء عن القبائح ﴿ وَلَاتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ .

١-ما بين المعقوفتين لم ترد في «الف، .

٢ ـ في المصدر: ﴿وَ الْجَاهِ \*.

٣- عيون أخبار الرضالظيُّلا ١ : ١٣٥ ، الباب: ١١ ، الحديث: ٣٣.

٤ ـ الكافي ١ : ٢٠٧، الحديث: ١ ؛ والقمّي ١ : ٣٢٠، عن أبي عبدالله للمُّلِّةِ.

٥ ـ العيَّاشِّي ٢ : ١٣٨ ، الحديث : ٥١، عن أبي عبدالله لتبكُّر .

﴿ وَلَا تَسَدُّعُ مِن دُونِ إِللَّهِ مَا لَا يَنفَعُسكَ ﴾ إن دعوته ﴿ وَلَا يَضُسرُكُ ﴾ إن خذلته ﴿ وَلَا يَضُسرُكُ ﴾ إن خذلته ﴿ فَإِن فَعَلْمَ عَظِيمٍ . القمّي : ﴿ فَإِن فَعَلْمَ عَظِيمٍ . القمّي : مخاطبة للنّبي والمعنيُّ النّاس ! .

﴿ وَإِن يَمْسَتُ اللهُ يِعْبُرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَا هُوَ وَإِن يُرِدِكَ عِنَيْرِ فَلَارَادَة لِعِهُ اللهُ على ان الخير مراد بالذات، و أن الضرّ إنّما مسهم المس مع الفرّ والإرادة مع الخير تنبية على ان الخير مراد بالذات، و أنّ الضرّ إنّما مسهم لا بالقصد الأوّل، و وضع الفضل موضع الضّمير للدّلالة على أنّه متفضّل بما يريد بهم من الخير لا استحقاق لهم عليه، ولم يستثن لان مراد الله لا يمكن ردّه. ﴿ يُصِيبُ بِهِ ﴾ أي: بالخير ﴿ مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ \* وَهُو ٱلْفَعُورُ ٱلرّجِيمُ ﴾ فَنَعَرَّضُوا لرحمته لا بالطّاعة، ولا تياسوا من غفرانه بالمعصية.

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكُمٌ ﴾ ولم يبق لكم عذر ﴿ فَمَنِ ٱهْ تَدَىٰ ﴾ : اختار الهدى بالإبمان والطّاعة ﴿ فَإِنَّمَا يَهْ تَدِى لِنَفْسِةً ﴾ لأنّ نفعه لها ﴿ وَمَن صَلَّ ﴾ : اختار الهدى بالإبمان والطّاعة ﴿ فَإِنَّمَا يَهْ تَدِى لِنَفْسِةً ﴾ لأنّ وباله عليها ﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْتُكُم بِوَكِيلِ ﴾ : بحفيظ الضّلال بالجحود ﴿ فَإِنَّمَا يَعْسِلُ عَلَيْهَا ﴾ لأنّ وباله عليها ﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْتُكُم بِوكِيلٍ ﴾ : بحفيظ موكول إلى المركم وحملكم على ما أريد، إنّما أنا بشير و نذير .

﴿وَالنَّبِعْ مَايُوحَى إِلَيْسِكَ ﴾ بالامتثال والنّبليغ ﴿وَأَصْبِرٌ ﴾ على دعوتهم و احتمال أذاهم ﴿ حَقَى يَعَكُسِمَ ٱللَّهُ ﴾ لك بالنّصر والغلبة ﴿ وَهُو َخَيْرُ ٱلْمَكِمِينَ ﴾ لأنّه لا يحكم إلا بالحقّ والعدل.

١\_القمّي ١ : ٣٢٠. ٢\_ في (ب) : «فتعرّضُوا الرَّحمة) .

## سورة هود

[مكّية إلاّ الآيات ١٢ و ١٧ و ١١٤ ، و آياتها مائة و ثلاث و عشرون آية] ١

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

﴿ الرَّكِئَابُ أُخْرِكُتُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا مُحكماً لا نقص فيه ولا خَلَلَ ، كالبناء المحكم ﴿ أُمَّ فَعِيدًا بِدلائل التّوحيد والمواعظ والاحكام والقصص. و معنى «ثم» المحكم ﴿ أُمَّ فَعِيدًا بِدلائل التّوحيد والمواعظ والاحكام والقصص. و معنى «ثم» التّراخي في الحال لا في الوقت. قال: «هو القرآن» ٢. ﴿ مِن لَدُنْ مَرِكِم مِنْ مِي المُوقِدِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ اللّ

﴿ أَلَاتَعَبُدُوٓ ۚ إِلَّا لَلْهَ ۚ إِنَّنِي لَكَّمُ مِنَّهُ نَلِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ بالعقاب على الشّرك والثّواب على التّوحيد.

﴿ وَأَنِ اَسْتَغْفِ سُرُواْ رَبَّكُونَ مِن الشّرِكُ والمعصية ﴿ مُ أَنُّو يُوَا إِلَيْكِ بِالإيمان والطّاعة ﴿ يُمَنِّعَكُم مَّنَعًا حَسَنًا ﴾ : يُعِشّكم في امن ودعة ﴿ إِلَىٰ آجَلِ مُّسَنِّى ﴾ هو آخر اعماركم ﴿ وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضَّلُوا ﴾ في دينه ﴿ فَضَلَةً ﴾ : جزاءً فضله في الدّنيا والآخرة ﴿ وَإِن نَوَلِّ وَالْ قَلُ وَالْ اللّهُ وَالسّبَعة ؟ . فَاللّهُ اللّهُ عَلَى الدّخان والصّبِحة ؟ .

١ ـ ما بين المعقوفتين من •ب.

٢-القمَّى ١: ٣٢١، عنَّ ابي جعفر اللَّلِيَّة.

٣- القمَّى ١ : ٣٢١.

﴿ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِمُ حَمْمُ وَهُوَ عَسَلَىٰ كُلِّلَ شَيْءٍ فَسِلِيْرٌ ﴾ فيقدر على تعذيبكم أشدَّ عذاب.

﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ يَتْنُونَ صُـدُورَهُمْ ﴾ : يَعْطِفُونَها ﴿ لِيَسْتَخْفُواْمِنَهُ ﴾ . قال : "إنّ المشركين كانوا إذا مرّوا برسول الله على حول البيت طَأْطاً احدهم ظهره و رأسه هكذا، و غطى رأسه بثوبه حتى لا يراه رسول الله على فانزل الله الآية » . والقمّي : يكتمون ما في صدورهم من بغض على للله " . ﴿ الكَمِينَ يَسْتَغْشُ وَنَ شِيَابَهُمْ ﴾ : يَتَغَطُّونَ بثيابهم ﴿ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعِلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعِلَمُ مَا أَنْ لِ الله فيه ، نفضوا ثيابهم " ثمّ قاموا ، يقول الله : " يعلم ما على لله فيه ، نفضوا ثيابهم " ثمّ قاموا ، يقول الله : " يعلم ما يسرّون و ما يعلنون " حين قاموا ؟ .

﴿ وَهُوَ الّذِي خَلَقَ السَّمَنُوتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيْسَامِ ﴾ . سبق تاويله ٧ . ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الله عَمَلَ دينَه و علْمَهُ الماءَ قبل ان يكون سماء عَلَى الْمَآءِ ﴾ قبل خلقهما . قال: ﴿ يعني انّ الله حمّل دينَه و علْمَهُ الماءَ قبل ان يكون سماء او ارض او جن او إنس او شمس او قمر ٥ ٨ . ﴿ لِيَسَبِلُوَكُمُ آَتُكُمُ آَحُسَنُ عَمَلًا ﴾ اي: خَلَقَهُنَّ لحكمةً بالغة ، وهي ان يجعلها مساكن لكم ، و يُنْعِمَ عليكم بفنون النّعم ،

١ \_ الكافي ٨ : ١٤٤ ، الحديث : ١١٥ ، عن أبي جعفر اللكال .

٢\_القميَّ٦ : ٣٢١.

٣\_نَفَضَّ الثَّوبَ: حَرَّكَه ليَنْتَفضَ. القاموس المحيط ٢: ٣٥٩ (نفض).

٤\_القميّ ١ : ٣٢١.

٥ في المصدر: التناهي،

٦\_ نهيج البلاغه (للصّبحي الصّالح): ١٢٣، الخطبة: ٩٠.

٧ ـ في سورة الأعراف(٧) : ٥٤ .

٨\_التُّوحيد: ٣١٩،الباب: ٤٩، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الحَجَّة.

و يكلّفكم و يعزّضكم لثواب الآخرة، و يفعل بكم ما يفعل المبتّلي لاحوالكم، ليظهر أيّكم أحسن عملاً. قال: «ليس يعني أكثركم عملاً، و لكن أصوبكم عملاً، و إنّما الإصابة خشية الله والنيّة الصّادقة» أ. و روي: «أيّكم أحسن عقلاً، و أورع عن محارم الله، و أسرع في طاعة الله " . ﴿ وَلَهِن قُلْتَ إِنَّكُمْ مَّبّعُوثُونَ مِنْ بَعَدِ ٱلْمَوْتِ لَيَقُولَنَ ٱلّذِينَ كُمْ مَّبّعُوثُونَ مِنْ بَعَدِ ٱلْمَوْتِ لَيَقُولَنَ ٱلّذِينَ كُمْ مَبّعُوثُونَ مِنْ بَعَدِ ٱلْمَوْتِ لَيقُولَنَ ٱلّذِينَ كُمْ مُبّعُوثُونَ مِنْ بَعَدِ ٱلْمَوْتِ لَيقُولَنَ ٱللّذِينَ كُمْ مُبّعُوثُونَ مِنْ بَعَدِ ٱلْمَوْتِ لَيقُولَنَ ٱلّذِينَ مُنْ الله عَلَيْ الله من الله عنه المنه من الله المنه من الله المنه الله الله المنه الله اله المنه الله المنه الله المنه الله المنه الله المنه المنه الله الله المنه الله المنه الله المنه الله المنه المن

﴿ وَلَيْنَ أَخَرُنَا عَنْهُمُ ٱلْعَسَدُ الْهِ إِلَى أَمْتَوَمَعْدُودَةٍ ﴾ : إلى جماعة من الأوقات قليلة . قال : «يعني به الوقت " . و في رواية : «الأمّة المعدودة اصحاب القائم الثلاثمائة والبضعة عشر " ف . و في أخرى : «يعني عدَّة كعدة بدر " . ﴿ لَيَقُولُ ﴾ استعجالا واستهزاءً : ﴿ مَا يَعْيِسُهُ وَ ﴾ : ما يمنعه من الوقوع ﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْنِيهِمْ لَيْسَ مَصَرُوفًا عَنْهُمْ ﴾ قال : «يعني العذاب " . ﴿ وَحَافَ بِهِم مَا كَانُو أَيِهِ يَسْتَهُ وَنُ ﴾ : و احاط بهم ؛ وضع الماضى موضع المستقبل تحقيقاً و مبالغة في التهديد .

﴿ وَلَهِنَ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِنَّارَحْ مَةً ثُمَّ نَزَعْنَهَا مِنْ أَ لَيَتُوسُ ﴾ : شديد الياس من أن تعود إليه تلك النّعمة ﴿ كَفُورٌ ﴾ : عظيم الكفران لنعَمه .

﴿ وَلَهِ مِنْ أَذَقَنَا لَهُ نَعْمَا آهَ بَعَد عَدْمُ لَآهَ مَسَنَهُ ﴾ كصحة بعد سُقم و غنى بعد عُدْم. في الحتلاف الفعلين في الإسناد نكتة لا تخفى . ﴿ لَيَقُولُنَ ذَهَبَ ٱلسَّيِّسَاتُ عَنِيَ ﴾ اي : المصائب التي ساءَتْني و حزنتني ﴿ إِنَّهُ لَفَرَحٌ ﴾ : أشر بَطر مغتر بها ﴿ فَخُورٌ ﴾ على النّاس بما أنعم الله عليه ، قد شغله الفَرَحُ والفَخْرُ عن الشّكر والقيام بحقها .

و في لفظتي الإذاقة والمس تنبيه على أنّ ما يجده الإنسان في الدّنيا من النّعم والمحن كالأُنموذج لما يجده في الآخرة، و أنّه يقع في الكفران والبطر بادني شيء؛ لأنّ الذّوقَ

١- الكافي ٢ : ١٦ ، الحديث : ٤ ، عن أبي عبدالله اللَّيْة ، و فيه : ١٦٢ ، عملاً .

٢ ـ الكشَّأْف ٢ : ٢٦٠؛ والبيضاوي ٣ : ٣٠٣، عن النَّبيِّ ﷺ .

٣و٤-القمّي ٢: ٣٢٣. عن أمير المؤمنين اللَّهِ.

٥ و ٦- العيَّاشَى ٢ : ١٤٠ ، الحديث : ٧ ، عن ابي عبدالله اللَّيِّة.

إدراكُ الطّعم، والمسَّ مبدءُ الوصول.

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَهَرُواً ﴾ في الشّدّة على الضّرّاء، إيماناً بالله و استسلاماً لقضائه ﴿ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ ﴾ في الرّخاء، شكراً لآلائه؛ سابقها ولا حقها ﴿ أُوْلَئِهِكَ لَهُ مَعْفِرَةٌ وَ الصَّالِحَاتِ ﴾ في الرّخاء، شكراً لآلائه؛ سابقها ولا حقها ﴿ أُوْلَئِهِكَ لَهُ مَعْفِرَةٌ وَ الْحَسِّرِ ﴾.

﴿ فَلَمَا لَكُ تَارِكُ أَبِعُ صَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ ﴾ : تنرك تبليب خده مخاف درهم و استهزائهم ﴿ وَضَا إِنَّ يُعِمَدُرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ كَنْ بَنْ فَقه في الاستنباع، كالملوك ﴿ أَوْجَا اَ مَعَامُ مَلَكُ ﴾ يصدقه ؟ ﴿ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ ﴾ : ليس عليك إلا الإنذار بما أوحي إليك ولا عليك ، ردوا ، أو اقترحوا ، فما بالك يضيق به صدرك ﴿ وَ اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَ صَاعِل بهم جزاء أقوالهم و وصي الله عليه منه عليه فإنه عالم بحالهم و فاعل بهم جزاء أقوالهم و افعالهم .

قال: «إن رسول الله على قال لعلى الله الله الله على النه و بينك في الله و سالت ربّي أن يوالي بيني و بينك في في على و سالت ربّي أن يواحي بيني و بينك في في على و سالت ربّي أن يجعلك وصيّي ففعل. فقال رجلان من قريش: والله لصاع من تمر في شَنِ ابال احب الينا ما سال محمد الله ربّه ، فه لا سال ربّه مَلَكا يعضده على عدوه ، أو كنزا يستغني به عن فاقته ؟ والله ما دعاه إلى حق و لا باطل إلا أجابه الله إليه . فأنزل الله تعالى إليه : فلعلك تارك الآية ، " .

و في رواية: «إنّه ﷺ سال الله تعالى لعلّي الله المودّة في صدور المؤمنين، والهيبة والعظمة في صدور المؤمنين، فقال "رمع" ": والله لصاع إلى قوله: فاقته، فانزل الله عشر آيات من هود، أوّلها: "فلعلّك تارك" ".

١\_الشُّنُّ: القرُّبة الخَلَقُ الصَّغيرة. القاموس المحيط ٤: ٢٤٢ (شن).

٣ـكلمة مقلوبة .

٤ - العيّاشي ٢ : ١٤٢ ، الحديث : ١٢ ، عن أبي عبدالله الميِّلة .

﴿ أُمَّ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَهُ قُلَ لَ فَأَتُواْ يِعَشْرِسُورِ مِنْ البيان و حسن النظم ﴿ مُفْتَرَينَتِ ﴾ : مختلقات من عند انفسكم ، إن صح آني اختلقته من عند نفسي ، فإنّكم عرب فصحاء مثلي ، تقدرون على مثل ما أقدر عليه ؛ بل أنتم أقْدر ، لتعلّمكم القصص ، و تعودكم الاشعار . ﴿ وَأَدْعُواْ مَنِ أَسْتَطَعْتُ مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ إلى المعاونة على المعارضة ﴿ إِن كُنْتُمْ مَهُ لِي إِنَى المعاونة على المعارضة ﴿ إِن كُنْتُمْ مَهُ لِي إِنّ الْمُعَادِينَ ﴾ أنّه مفترى .

﴿ فَإِلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ مُ ايَها المؤمنون مَنْ دعوتموهم إلى المعارضة ، او ايها الكافرون من دعوتموهم إلى المعاونة ﴿ فَاعْلَمُواْ أَنَمَا أُنزِلَ بِعِلمُ اللهِ الله المعاونة ﴿ فَاعْلَمُواْ أَنْمَا أُنزِلَ بِعِلمُ اللهِ الله عليه سواه ﴿ وَأَن لَا إِلَّهُ لِللهُ وَ لَا يقدر عدد المدعوين ﴿ فَهَلَ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ لظهور عجز المدعوين ﴿ فَهَلَ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ .

﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلذُّنيَا وَزِينَهَا ﴾ يإحسانه و بر ، ﴿ نُوَفِ إِلَيْهِمَ أَعْمَالُهُ سَمْفِها ﴾ : نُوصِلُ إليهم جزاء أعمالهم في الدّنيا ؛ من الصّحة والرّياسة و سعة الرّزق و كشرة الأولاد. قال: ويعني فلان و فلان ا . ﴿ وَهُمْ فِهَا لَايْهُ خَسُونَ ﴾ : لا يُنْقَصُون شيئاً من أجورهم.

﴿ أُولَيْكَ اللَّذِينَ لَيْسَ لَمُسَمِّفِ الْآخِرَ وَ إِلَّالْلَكَ آرٌ ﴾ لانهم استوفوا ما تقتضيه صُورُ اعمالهم الحسنة، و بقيت لهم اوزار العزائم السّيئة. ﴿ وَحَيِطُ مَاصَنَعُواْفِيهَا ﴾ : في الآخرة ﴿ وَبَكِطِلُ مَاكَ انُواْيَعْمَلُونَ ﴾ لانه لم يُعْمَلُ على ما ينبغي. القمّي : يعني من عمل الخير على أن يعطيه الله ثوابه في الدّنيا، أعطاه الله ثوابه في الدّنيا، وكان له في الآخرة النّار ٢.

﴿ أَفَهَنَكَانَ عَلَى بَيِّنَ عَلَى بَيِّنَ عَلَى بَرِهِ اللهِ على الحقّ والشّواب فيما يئاتيه و يذره؛ والهمزة لإنكار أن يَعْقُبَ مَنْ هذا شانه، هؤلاء المقصرين

١\_العيّاشي ٢ : ١٤٢ ، الحديث: ١٢ ، عن أبي عبدالله لللَّيَّة ، وفيه : قيعني فلاناً وفلاناً . ٢ـالقمّى ١ : ٣٢٤ .

همَمَهُم و افكارهم على الدُّنيا، و أن يقارب بينهم في المنزلة؛ يعني افمن كان على بيّنة كمن يريد الحياة الدّنيا؟ كيف و بينه ما بون بعيد! ﴿ وَهَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِّنَّهُ ﴾ : ويتبعه شاهد يشهد له منه ﴿ وَمِن قَبِّلِهِ مِكِنْنُ مُسوسَىٰ ﴾ يعنى التّوراة ﴿ إِمَا مَا وَرَحْمَةً ﴾ .

قال أميرالمؤمنين الليمة: «محمّد ﷺ على بيّنة من ربّه، و أنا الشّاهد، و أنا منه» ١. وورد: ﴿إِنَّمَا نَزَلَ: أَفَمَنَ كَانَ عَلَى بَيِّنَةً مَنَ رَبَّهُ وَ يَتَّلُوهُ شَاهِدَ مَنْهُ إِمَاماً و رحمةً و مَنْ قبله كتباب موسى. قال: فقدَّموا و اخَّروا في التَّاليف، ٢ . و يستفاد من بعض الرَّوايات: أنَّ المراد بالبيّنة القرآن، و أن يتلوه في التّلاوة ". و في رواية: «شاهد من الله محمّد» ٤. وعلى هذا فيعم "من كان على بيّنة "كلّ مؤمن مخلص ذو " بصيرة في دينه . ﴿ أُولَٰكِيْكَ يُوْمِنُونَ بِهِ \* وَمَن يَكُفُرُ بِهِ ، مِنَ ٱلْأَحْزَابِ ﴾ : من تحزّب على رسول الله على ﴿ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُهُ ﴾ يردها لامحالة. ورد: الايسمع بي أحد من الأمّة لايهوديّ و لانصرانيّ، ثمّ لايؤمن بي إلاّ كسان من أهل النَّارِ ٩ . ﴿ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةِ مِنْ أَلِمَا أَلْحَقُّ مِن زَيِّكَ وَلَنكِنَّ أَحَتُ ثَرَا لَنَّساسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِنَنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِيًّا أَوْلَتِهِ لَكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُ هَنَوُلاَهِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِهِ مُّ أَلَا لَعَنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾.

﴿ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن مَكِيلِ ٱللَّهِ وَيَبَّغُونَهَ ــاعِوَجًا ﴾: ويصفونها بالانحراف عن الحقّ والصّواب ﴿ وَهُمُ إِلَّا لِيَخِرَةِ مُرْحَكَ فِيرُونَ ﴾ ورد: «هـم اربعـة ملوك من قريش يتبع بعضهم بعضاً ٧. قوالاشهادهم الاثمة عليهم السلام ٥٠.

١-الأمالي (للطُّوسي) ١ : ٣٨١. و يقرب منه ما في العباشي ٢ :١٤٣ ، الحديث: ١٣، عن أمير المؤمنين للكلُّة. ٢-القمّي ١ : ٣٢٤، عن ابي جعفر اللجَّلا، مع زيادة. أ

٣- بصائرً الدّرجات: ١٣٣ ، الباب: ٩، ذيلَ الحديث: ٢، عن امير المومنين لللِّكة.

٤ ـ مجمع البيان ٥٦٠ : ١٥٠ ، عن حسين بن علي عليهما السكلام. ه كذا في جميع النُّسَخ، ولعلّ الصّواب: «ذابصّيرة» كما في الصّافي.

٦\_مجمعُ البيان ٥٦٠ : ١٥٠ ، عن النّبيّ على .

٧- العيَّاشِّي ٢ : ١٤٣ ، الحديث : ١٤ ، عَن ابي جعفر اللَّهُ. .

٨- المصدر: ١٤٢، ذيل الحديث: ١١، عن آبي عبدالله الم

**أقول:** الملوك الأربعة معروفة <sup>١</sup>.

القمّي: "الالعنة الله على الظّالمين" آل محمّد عليهم السّلام حقّهم، و "سبيل الله" طريق الله، و هو الإمامة. "يبغونها عوجاً": حرّفوها إلى غيره ٢.

﴿ أُوْلَيْكُ لَمْ يَكُونُوا مُعَسِيرِينَ فِي الْأَرْضِ ﴾: ما كانوا معجزين الله في الدّنيا ان يعاقبهم ﴿ وَمَاكَانَ لَمُعَمِّن دُونِ اللّهِ مِنَ أَوْلِيسَاءً ﴾ يمنعونهم من العقاب لو اراد عقابهم، و لكنّه اخر عقابهم إلى هذا اليوم ليكون اشدَّ و أَدْوَمَ. ﴿ يُضَمَعُ مُكُمُ الْعَدَابُ مَلَسَكَ انُوا يَسَمَعُوا بذكر يَسَمَعُونَ السَّمَعُ ﴾ لتصامّهم عن الحق وبغضهم له. القمّي: ما قدروا أن يسمعوا بذكر أمير المؤمنين المَيِّدُ ". ﴿ وَمَاكَ انُوا يُبْعِيمُونَ ﴾ لتعاميهم عن آيات الله.

﴿ أُوْلَئِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَصَلَّ عَنْهُم مَّاكَانُواْيَفْتَرُونَ ﴾.

﴿ لَاجَرَمُ أَنَهُمْ فِي ٱلْآخِـ مَرَةِ هُمُ ٱلْآخُسَرُونَ ﴾ خسروا بما بذلوا و ضاع ؟ عنهم ما حصلوا، فلم يبق معهم سوى الحسرة والنّدامة، ولا احد ابين و اكثر خسراناً منهم.

﴿ إِنَّالَاِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلعَسْلِحَ سِتِ وَأَخْبَستُواْ إِلَىٰ رَبِّهِمٌ ﴾: اطمانوا إليه و خَشَعُوا له ﴿ أُولَئِكَ أَمْعَنَ ثُالْجَنَةَ فَهُمْ فِيهَا خَلِادُونَ ﴾ .

﴿ مَثَلُ ٱلْغَرِيقَ يَنِ ﴾ : الكافر والمؤمن ﴿ كَالْأَعْمَىٰ وَالْأَصَدِ وَالْبَصِيرِ وَالسَّمِيعِ ﴾ : كالأعمى وكالاعمى الاصم وكذا في نظيره، وذلك لتعامى الكافر عن آيات الله و تصامّه عن استماع كلام الله، و تابّيه عن تدبّر معانيه. ﴿ هَلَ يَسْتَوِيَانِ مَشَلَا أَنْكُ لَذُكُونَ ﴾ بضرب الامثال والتّامل فيها.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَ الْوَسَا إِلَى قَوْمِهِ إِنِّ لَكُمْ نَسِذِيرٌ مُّبِينَ ﴾ أبين لكم موجبات العذاب

١-قال في الصَّافي (٢: ٤٣٩): هم الثَّلاثة و معاوية.

٢ ـ القميُّ ١ : ٣٠٥٪. وفيه: ﴿وهِي أَلْإِمَامَةُ ... حَرَفُوهَا إِلَى غيرِهَا ۗ .

٣-المصدر.

٤ - في الف : (و ضايعً ا
 ٥ - الف : (والاصم ).

و وجهَ الخلاص.

﴿ أَن لَّانَعُبُدُوٓ اللَّهُ إِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ أَلِيمٍ ﴾.

﴿ فَقَالَ ٱلْمَلَا ٱلْمَلَا ٱلْمَلَا ٱلَّذِينَ كَغَرُواْ مِن فَوْمِهِ مَا نَرَاكُ إِلَّا بَشَرَا مِثْلَا اَ وَمَا زَرُنك النَّبِعَك إِلَّا الَّذِيبَ هُمُّ أَرَا فِي الْمَادِي ٱلْمَالِي اللَّهِ مِن البُدُوِّ، أو اول الرّاي من البَدْء ، و إنّما استَرْ ذَلُوهُم لفقرهم ، فإنّهم لمّا لم يعلموا إلاّ ظاهراً من الحياة الدّنياكان الأحظ بها أشرَف عندهم ، والمحروم أرْذل . ﴿ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَ المِن فَضَد لِم بَلْ نَقُلُكُمْ مَا لَكُمْ عَلَيْنَ المِن فَضَد لِم بَلْ نَقُلُكُمْ مَا لَكُمْ عَلَيْنَ المِن فَضَد لِم بَلْ نَقُلُكُمْ كَاللَهُ مَا اللَّه عَلَيْنَ اللَّهُ مَا كُلُومِ مُ أَرْذَلَ . ﴿ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَ المِن فَضَد لِم بَلْ نَقُلُكُمْ مَا لَكُمْ عَلَيْنَ اللَّهُ مَا لَهُ مِنْ اللَّهُ فَلَا لَهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ فَلْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ فَلَا لَهُ مَا لَهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ مُنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ مِن اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلَهُ مَا أَنْ أَلُكُمُ عَلَيْنَ اللَّهُ مَا أَنْ أَلَالُهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ أَلَا اللَّهُ مَا أَنْ أَنْ أَلَالَهُ مَا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْ مَا لَهُ مَا أَنْ مُنْ أَلَّهُ مَا أَنْ أَنْكُمْ عَلَيْنَا اللَّهُ مِنْ أَلَا اللَّهُ مَا أَنْ أَلَا اللَّهُ مَا أَنْ مَا لَهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَنْ مَا أَنْ أَلَا اللَّهُ مِنْ أَلْكُولُكُمْ مَا أَنْ أَنْ أَلَا اللَّهُ مَا أَنْ أَلَا أَلَا أَلَا اللَّهُ مِنْ أَنْ أَنْ أَلَكُمْ عَلَيْنَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَا أَلّا أَلَا أَلْمُ أَلَا أَلَا أَلَا أَلَا أَلَّا أَلَا أَا أَلَا أَلَا أَلَا أَلَا أَلَّا أَلَا أَلَا أَلَا أَلَا أَلَّا أ

﴿ قَالَ يَفَ سَوْمِ أَرَهَ يَنْمُ إِن كُفَ سَتُ عَلَىٰ يَقِنَ فِينَ رَقِي ﴾ : حجة شاهدة بصحة دعواي ﴿ وَهَ النّبِينَ مَ اللّبِينَة ، أو النّبوة ﴿ فَعُمِّيَتَ عَلَيْكُو ﴾ : فَخَفِيَتُ عليكم الله تهدكم المأثر مُكُمُوهُ الله على الاهتداء بها ﴿ وَأَنتُمْ فَكَاكُرِهُونَ ﴾ لا تختارونها ولا تناملون فيها ؟

﴿ وَيَنقُورِ لَا أَمْنَالُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَا ﴾ على التّبليغ جُعْلاً ﴿ إِنْ أَجْسِرِى إِلَّا عَلَى النّبُووَمَا أَنَا يُطَارِدِ الّذِينَ ءَامَنُوا أَ ﴾ يعني الفقراء، و هو جواب لهم حين سالوا طردهم . ﴿ إِنَّهُم مُّلَنقُوا رُبِّهِمْ ﴾ يلاقونه و يفوزون بقربه، فيخاصمون طاردَهُم فكيف أطردهم ﴿ وَلَلْكِنِ مَ أَرَيْكُمُ وَيَهِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُم بَانَ تَدْعُوهُم أَرَاذُلُ .

﴿ وَيَنَقَوْمِ مَن يَنصُرُ فِي مِسَرَى اللَّهِ ﴾ : يدفع انتقامه ﴿ إِن ظَرَهُ مُهُمَّ ۗ ﴾ و هم بتلك المثابة ﴿ أَفَلَا نَذَكََّرُونَ ﴾ .

﴿ وَلا أَقُولُ لَكُمْ عِنسدِى خَزَانِنُ أَللَّهِ ﴾ : خزائن رزقه حتى جحدتم فضلي ﴿ وَلا أَعْلَمُ الْفَيْبَ ﴾ : الفَيْبَ ﴾ : ولا أقول : أنا أعلم الغيب، حتى تكذّبوني استبعاداً، أو حتى أعلم أن هؤلاء

١- الظاهر أنّ المصنّف رجّع قراءة التّخفيف أي: " فَعَميَتُ" لمكان التّفسير بقوله: فَخَفيت، و في المصحف: " فَعُميّتُ" بضمّ العين و تشديد الميم أي: "أَخْفِيَتْ عليكم".
 ٢- في جميع النّسخ: «فلم يهدكم».

اتبعوني بادي الرّاي من غير بصيرة و عقد قلب. ﴿ وَلَا أَقُولُ إِنَّ مَلَكُ ﴾ حتى تقولوا:
ما أنت إلا بشر مثلنا ألى ﴿ وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِى أَعَينُكُمْ ﴾ : استَرْ ذَلْتُمُوهم لفقرهم،
مِنْ زَرَىٰ عليه : إذا عابه ، و إسناده إلى الأعين ، للمبالغة والتنبيه على أنهم استر ذلوهم بادي
الرّقية من غير روية ، ﴿ لَن يُوتِينَهُ مُ اللَّهُ مَنْ مَا أَعَدُ الله لهم في الآخرة خير مَا آتيكم
في الدّنيا ﴿ اللّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِم إِنْ إِذَا ﴾ : إن قلت شيئاً من ذلك ﴿ لَمِن ٱلظّل لِمِينَ ﴾ .

﴿ قَالُواْ يَكُنُوحُ قَدْ جَكَدَلْتَنَا ﴾ : خاصمتنا ﴿ فَأَكَثَرَتَ جِدَالَنَا ﴾ : فَأَطَلْتُه ﴿ فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾ من العذاب ﴿ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِ قِينَ ﴾ في الدّعوى والوعيد.

﴿قَالَ إِنَّمَا يَأْنِيكُم بِهِ ٱللَّهُ إِن شَــاءَ ﴾ عاجلاً ، أو آجلاً ﴿ وَمَاۤ أَنتُم بِمُقْرِرِ بَ ﴾ بدفع العذاب.

﴿ وَلَا يَنْفَعُكُمُ نُصَّحِى إِنَّ أَرَدَتُ أَنَّ أَنْصَحَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يُغُوِيكُمْ ﴾ بان علم منكم الإصرار على الكفر فخلاكم و شَأْنَكُمْ. ورد: فيعني أنَّ الامر إلى الله يهدي من يشاء و يضل ٢٠. ﴿ هُورَبُكُمْ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ .

﴿ أَمْ يَكُولُونَ ۚ أَفَةَ رَئِنَهُ ﴾ . اعتراض . ﴿ قُلْ إِنِ أَفْتَرَيْتُهُ فَعَسَ لَيَّ إِجْرَامِى ﴾ : وَ بِالُهُ ﴿ وَأَنَا بَرِى ۚ يُقِمَّا يَجْتِرِمُونَ ﴾ في إسناد الافتراء إلى .

﴿ وَأُوحِكَ إِلَىٰ نُوحِ أَنَّهُ لِنَ يُؤْمِنَ مِن قَرْمِكَ إِلَّا مَن قَدْءَا مَنَ فَلَا نَبْتَ بِسُ ﴾ : فلا تحزن حزن بائس مستكين ﴿ وَمَاكَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ . أقنطه الله من " إيمانهم ، و نهاه أن يغتم عاف علوه من الإيذاء والتكذيب . قال: افلذلك قال نوح : " وَ لا يَلدُوا إلا فا جِراً كَفّاراً " ، أ .

﴿ وَأَصَّنَعِ ٱلْفُلِّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾: متلبَّساً باعيننا، اتى بصيغة الجمع للمبالغة في الحفظ

ا\_الشّعراء (٢٦): ١٥٤ و ١٨٦.

٢-قرب الإسناد: ٣٥٩، الحديث: ١٢٨٢؛ والعيّاشي ٢: ١٤٤، الحديث: ١٦، عن أبي الحسن الرّضا لليّلا. ٣- في ابه: اعن إيمانهم».

٤\_الكَّافي ٨ : ٣٨٣ ، الحُدَيث: ٤٢٤، عن ابي جعفر اللَّيْد. والآية في سورة نوح (٧١) : ٢٧ .

والرّعاية، على طريقة التّمثيل. ﴿ وَوَجِينَا ﴾ إليك كيف تصنعها ﴿ وَلَا تُعْطَبُ ... فِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُواً ﴾ باستدفاع العذاب عنهم ﴿ إِنَّهُم مُعْلَرَقُونَ ﴾ : محكوم عليهم بالإغراق، فلا سبيل إلى كفّه.

﴿ وَرَحَمْنَعُ ٱلْفُلُك ﴾ . حكاية حال ماضية . ﴿ وَكُلُمَا مَرَّعَلَيْهِ مَلَاَّيْنَ قَوْمِهِ مَسَخِسرُوا فَيْ استهـزووابه . قال : اإنّه لمّا غرس النّوى مرّ عليه قومه فجعلوا يضحكون ويسخرون ويقولون : قد قعد غرّاساً! حتى إذا طال النّخل وكان جبّاراً ٢ طُوالا قطعه ثمّ نَحَتَه ، فقالوا : قد قعد نجّاراً! ثمّ الله فجعله سفينة [فمروا عليه فجعلوا يضحكون ويسخرون ويقولون : قد قعد ملاّحاً في فلاة من الارض! ٢٠٤٤ . ﴿ قَالَ إِن تَسْخَرُوا مِنَا فَهُ أَنْ النّا وَالْحَرَقُ لَا الدّنيا والْحَرَقُ لَا في الدّنيا والْحَرَقُ لَا فَيْ الدّنيا والْحَرَقُ لَا اللّهُ وَلَا لَا فَيْ الدّنيا والْحَرَقُ لَا فَيْ الدّنيا والْحَرَقُ لَا فَيْ الْفَرْقُ لَا فَيْ الْمُونَا فَيْ الْمُ لَا فَيْ الْمُونِ الْفَرْقُ لَا فَيْ الْمُونُ وَالْمُونُ اللّهُ وَالْمُونُ وَالْمُوْلِقُونُ وَالْمُونُ وَالْمُولِقُونُ وَالْمُونُ وَالْمُولِولُ وَالْمُونُ وَالْمُولِقُونُ وَالْمُولُولُولُولُولُ وَالْمُولُولُ

﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْنِيهِ عَذَابٌ يُغْزِيهِ ﴾ يعني الغَرَقَ ﴿ وَيَجِلُّ عَلَيْهِ وَعَذَابٌ مُّقِيدً يعني عذاب النّار .

﴿ حَقَيْ إِذَا جَاءَ أَمْرُهُا وَفَا رَأَلنَّ نُورُ ﴾ : نبع الماء فيه و ارتفع كالقلر تَفُورُ. قال : "كان التنور في بيت عجوز مؤمنة في دبر قبلة ميمنة المسجد \_ يعني مسجد الكوفة \_ سُئِل : و كان بدو خروج الماء من ذلك التنور ؟ فقال : نعم ، إنّ الله أحب أن يُري قوم نوح آية ، ثم إنّ الله ارسل المطريفيض فيضاً ، و فاض الفرات فيضاً ، والعيون كلّهن فيضاً » . و في رواية : «و كان ميعاده فيما بينه و بين ربّه في إهلاك قومه أن يفور التنور ، ففار . فقالت

١- لعله بمعنى صار نحو قولهم: حَدَّدَ شَفْرَتَهُ حَتَى قَعَدَتْ كَأَنَّها حَرَّبَةً أي: صار، القاموس المحيط ١ ـ ٣٤١ (قعد).

٢ ــ الجَبَّارِ : النَّخلة الطُّويلة الفَتيَّةُ و تُضَمُّ. القاموس المحيط ٢ : ٣٩٩ (جبر).

٣ ـ الكافي ٨ : ٢٨٣ ، الحديث : ٤٢٥ ، عن ابي جعفر الله.

٤ ـ مابين المعقوفتين ليس في االف.

٥ ـ في اجا: اإذا أخذكم ٢ .

٦- الحُرَقَ- بالتّحريك - النَّار أو لَهَبُها . القاموس المحيط ٣ : ٢٢٧ (حرق) .

٧\_ الكافي ٨ : ٢٨١ ، الحديث : ٤٢١ ، عن أبي عبدالله ﷺ.

امرأته: إنّ التّنُور قد فار. فقام إليه فختمه فقام الماء \، و أدخل من أراد أن يُدْخِلَ و أخرج من أراد أن يُخْرِجَ، ثمّ جاء إلى خاتمه و نـزعه. يقـول الله: " فَفَتَحْنــٰا أَبُوابَ السَّمــٰاءِ "الآيتين \ قال: وكان نَجْرُها " في وسط مسجدكم "٤.

﴿ قُلْنَا آجِلُونِهَ اِمِن كُلُّورَ وَمَنَ الْفَيْنِ فَكُوا و أَنشى ﴿ وَأَهْلَكَ ﴾ أريد امراته و بنوه و نساؤهم ﴿ إِلَّا مَن مَبَ سَقَ عَلَيْهِ الْقَسُولُ ﴾ بانه من المغرقين. أريد ابنه اكنعان و امراته الواعلة ، فإنهما كانا كافرين. ﴿ وَمَنْ اَمَنْ ﴾ من غيرهم ﴿ وَمَا اَمَن مَعَهُ وَإِلَّا قَلِيلٌ ﴾. قال: المن مع نوح من قومه ثمانية نفر ، ٥ و ورد: المره الله أن ينادي بالسريانية: لا يبقى بهيمة ولا حيوان إلا حضر ، فادخل من كل جنس من اجناس الحيوان زوجين السفينة ، وكان الذين آمنوا به من جميع الدّنيا ثمانين رجلاً ، ٢.

﴿ وَقَالَ أَرْكَبُواْ فِهَا بِسَدِ ٱللّهِ بَعْرِنهُ سَاوَمُرْسَنهُ سَأَ ﴾ : مُسَمِّينَ الله قائلين ذلك ؟ ومعناه : بالله إجراؤها و إرساؤها . قال : «أي : مسيرها و موقفها » ٧ . ﴿ إِنَّ رَقِى لَغَفُ وَرُّ رَقِي لَغَفُ وَرُّ لَكَ عُلَا عَلَى اللهُ إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ ال

﴿ وَهِى تَبْرِى بِهِ سَرِفِي مَسَوْجٍ ﴾ من الطّوفان ﴿ كَٱلْجِبَالِ ﴾ : كلُّ موجة منها كجبل في تراكمها و ارتفاعها ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ آبْنَهُ ﴾ : كنعان. قال : «ليس بابنه إنّما هو ابن امراته، وهو لغة طيّ يقولون لابن المرأة ^ : ابْنَهَ ٩ . يعني بفتح الهاء. و ورد : «إنّهم قرؤوا كذلك ١٠١ . و ورد أيضا : «ابْنَهَ ١١ . والضّمير لامْرأته . ﴿ وَكَانَ فِي مَعَزِلِ ﴾ عزل فيه

١- قام الماء: انجَمَدَ. القاموس المحيط ٤: ١٧٠ (قوم).

٢-سورة القمر (٥٤): ١١ و١٢.

٣-النَّجُوُ: الاصل. القاموسالمحيط ٢: ١٤٣ (نجر).

٤ ـ الكافي ٨ : ٢٨١، الحديث: ٤٢٢، عن أمير المؤمنين للجَّلا. ٥ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦ : ١٦٠، عن أبي عبدالله اللجَّلا.

٦و٧- القمي ١ : ٣٢٧، عن أبي عبدالله للليِّلِّة.

٨- في ابَّ و اجَّا: الابِّن الْإمراةً . وفي المصدر: الابن امراته، .

٩- العَيَّاشي ٢ : ١٤٨ ، الحديث: ٣١، عن أبي عبدالله اللكال.

١٠- مجمع البيان ٥-٦: ١٦٠، عن أمير المؤمّنين والصّادقين عليهم السّلام.

١١-جوامع الجامع ٢: ١٤٧ ؛ ومجمع البيان ٥ ـ ٦: ١٦١ .

نفسه عن المركب ﴿ يَنْبُنَيُّ أَرْكِب مُعَنَا ﴾ في السفينة ﴿ وَلَاتَكُن مُّعَ ٱلكَيْفِرِونَ ﴾ . قال: "نظر نوح إلى ابنه يقع و يقوم ، فقال له: "يا بنيّ اركب" الآية الله .

﴿ قَالَ سَتَاوِى ٓ إِلَىٰ جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ ٱلْمَالَةِ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْسِرِ اللّهِ إِلّا مَن رَّحِمْ ﴾: إلا الرّاحم و هو الله تعالى. ورد: «كان الجبل الذي اعتصم به في النّجف، فاوحى الله إليه: يا جبل ايعتصم بك منّى احد؟ ففار في الارض و تقطع إلى الشّام " . ﴿ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْمُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ ﴾ .

﴿ وَقِيلَ يَكَأَرُّضُ ٱلْلَـــمِي مَآءَكِ ﴾: انشَفِي ٣. قال: «نزلت بلغة الهند اشربي» <sup>٤</sup>. و في رواية: «حبشيّة» ٥. ﴿ وَهَنَسَمَلَةُ أَقِلَــمِي ﴾ قال: «امسكي» ٦.

اقول: نداء الأرض و السماء، عبارة عن كمال اقتداره و عظمته، و أنّ الخلايق عارفون به، منقادون له، ممتلون لأمره على الفور.

﴿ وَيَغِيضَ الْمَا أَهُ ؛ نقص ﴿ وَقَينِ الْأَمْسِرُ ﴾ : انْجِزَ ما وعد ﴿ وَالسَّوَتَ عَلَى الْمُودِيُ ﴾ ؟ استقرت عليه ﴿ وَقِيلَ بُعَدُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَظِيمِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَظِيمِ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

قال: «فدارت السّفينة و ضربتها الامواج حتّى وافت مكّة و طافت بالبيت، و غَرِقَ جميع الدّنيا إلاّ موضع البيت و إنّما سمّي البيتَ العتيق، لانّه أُعْتِقَ من الغَرَق، فبقي الماء

١ ـ القميِّ ١ : ٣٢٧، عن ابي عبدالله اللَّكِيِّة .

٢ ـ من لأيحضره الفقيه ٢: أ ٣٥، الحديث: ١٦١٢، عن أبي عبدالله اللَّهُ.

٣\_نَشْفَ النُّوبِ العَرَقَ و نَشْفَ الحوضُ الماءَ: شَرِبَه. الصَّحَاح ٤ : ١٤٣٢ (نشف).

٤ و٥ـَ العيَّاشي ٢ : ١٤٩ ، الحديث: ٣٤، عن أبيَ عبدالله اللِّيكِّ.

٦ ـ القمَّى ١ : ٣٢٨، عن ابي عبدالله العُكِدَ.

٧\_الجوديّ: جبل بالموصّل . معجم البلدان ٢ : ١٧٩ .

ينصب من السماء اربعين صباحاً، و من الأرض العيون؛ حتى ارتفعت السفينة فمسحت السماء. قال: فرفع نوح الليلا يده فقال: يا رهمان اتقن الله و تفسيرها: يا رب احسن. فامر الله عزّوجل الأرض أن تبلع ماءها فبلعت ماءها، فاراد ماء السماء أن يدخل في الأرض فامتنعت الأرض من قبولها، و قالت: إنّما أمرني الله أن أبلع مائي، فبقي ماء السماء على وجه الأرض، واستوت السفينة على جبل جودي، و هو بالموصل جبل عظيم، فبعث الله جبرئيل فساق الماء إلى البحار حول الدّنياه الله الله جبرئيل فساق الماء إلى البحار حول الدّنياه الله المهاء الله المهاء الله المهاء على المهاء الله المهاء اللهاء الهاء اللهاء الله

﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبُّهُ, فَقَالَ رَبِ إِنَّ ٱبْنِي مِنَّ أَهِّــــلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْــــحَقُّ ﴾ و قد وعدت ان تُنَجِّيَ اهلي ﴿ وَأَنتَ أَحَكُمُ ٱلْمَكِمُ الْمَكِمِينَ ﴾ : اعدلُهم و اعلمُهم.

﴿ قَالَ يَسْنُوحُ إِنَّهُ لِيَسَمِنَ أَهْلِكُ ﴾. قال: «نفاه عنه حين خالفه في دينه، ٣. و في رواية: «لمَا عصى الله نفاه عن ابيه، ٤. ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُمَ لِلْحَ فَلَاتَتَكَانِ مَالَيْسَ لَكَ بِمِسْطِلْمُ إِنِّ أَعِظُكَ رَواية: «لمَا عصى الله نفاه عن ابيه، ٤. ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُمَ لِلْحَ فَلَاتَتَكَانِ مَالَيْسَ لَكَ بِمِسْطِلْمُ إِنِّ أَعِظُكُ أَنْ تَكُونَ مِنَ ٱلْجَنِهِ لِينَ ﴾.

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّ أَعُودُ بِكَ أَنَّ أَسْنَكُ ﴾ فيما بستقبل ﴿ مَالَيْسَ لِي بِمِدِعِلْ مِنْ وَالْمَنْ وَ وَقَرَّحَمْنِ ﴾ بالتوبة و التفضل علي ﴿ أَكُنْ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ ما فرط مني من السوّال ﴿ وَتَرْحَمْنِ ﴾ بالتوبة و التفضل علي ﴿ أَكُنْ مِنَ الْحَارِه محفوظاً من ﴿ قِيلَ يَنْ وَ مُ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ السّفينة مُسلّماً من المكاره محفوظاً من جهتنا ﴿ وَبُرَكُنْ مِنَ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللهُ اللللللللهُ الللللهُ الللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الل

الفي المصدر: إيا رهمان الحفرس.

٢- القُّمِّي ١ : ٣٢٨، عن أبي عبدالله المَيِّلِّ.

٣-عيونُ أخبار الرّضالكيُّ ٢ : ٧٦، الباب: ٣٢، الحديث: ٣.

٤ - المُصَدر: ٢٣٢، الباب: ٨٥، الحديث: ١.

٥-البيضاوي ٣:١١١.

سئل: لآي علّة اغرق الله تعالى الدّنيا كلّها في زمن النّوح، و فيهم الأطفال، وفيهم من لاذنب له؟ فقال: «ما كان فيهم الأطفال، لأنّ الله تعالى أعقم أصلاب قوم نوح وأرحام نسائهم أربعين عاماً؛ فانقطع نسلهم، فغَرقُوا و لاطفل فيهم، و ما كان الله ليهلك بعذا به من لاذنب له، و امّا الباقون من قوم نوح فأُغرِقُوا بتكذيبهم لنبيّ الله نوح، و سأثرُهُم أغرقوا برضاهم بتكذيب المكذّبين؛ و من غاب عن أمر فرضى به كان كمن شهد» ٢.

﴿ يَلْكَ مِنْ أَنْهَا مِ الْغَيْبِ نُوجِهَا إِلَيْكَ مَاكُنتَ تَعْلَمُهَ ـــا أَنتَ وَلَا فَوْمُكَ مِن فَبَــلِ هَنذَا فَأَصَّبِ مِنْ أَنْهَا وَ إِيذَاء القوم، كما صبر نوح ﴿ إِنَّ ٱلْعَنِقِبَ لَهُ فِي الدّنيا بِالظّفر، و في الآخرة بالفوز ﴿ إِلْمُنْقِينَ ﴾ عن الشّرك و المعاصي.

﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُ مَمْ مُودًا ﴾ . "اخاهم" بعني احدهم، كما سبق في الاعراف". ﴿ قَالَ يَنَقُومِ آعَبُدُوا اللَّهَ ﴾ وحده ﴿ مَالَكُمْ مِنْ إِلَنْهِ غَيْرُهُ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلَا مُغْتَرُونَ ﴾ على الله، باتخاذ الاوثان شركاءً، و جَعْلُها شُفَعاءً.

﴿ وَيَنَقُومِ أَسْتَغْفِرُواْرَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ ﴾ : اطلبوا مغفرة الله بالإيمان، ثمّ توسلوا اليها بالتوبة ﴿ وَيَزِدْكُمْ قُونَا إِلَى قُوتِكُمْ ﴾ . اللها بالتوبة ﴿ وَيَزِدْكُمْ قُونَا إِلَى قُوتِكُمْ ﴾ .

١ ـ القمّى ١ : ٣٢٨، عن أبي عبدالله المكاللة .

٢\_عيونَ أخبار الرّضا اللَّهُ ٢ : ٧٥، الباب: ٣٢، الحديث: ٢.

٣ في ذيل الآية : ٦٥ .

٤ ـ لـم ترد كلمة : الله ! في اللف ا و (ج) .

٥\_ في ﴿ أَلُفَ؟ : ﴿ كَثَيْرَ الْمُدَرِّ ا وَ هُو تَصَحَّيفٌ .

قيل: رَغَبهم في الإيمان بكثرة المطر و زيادة القوة، لأنهم كانوا أصحاب زروع و بساتين، و كانوا يُدلُّون بالقوة و البَطْش . ﴿ وَلَانَنُولُوا بُحُسْرِمِينَ ﴾: مصرين على أجرامكم.

﴿ قَالُواْ يَدَهُودُ مَا جِنْتَنَا بِهَ يِنَهُ ﴾ : بحجة تدلّ على صحة دعواك، و هو كذب و جُحُودٌ لفرط عنادهم و عدم اعتدادهم بما جاءهم من المعجزات. ﴿ وَمَا نَحْنُ بِسَارِكِيّ اَلِهَ لِمُنَاعَن فَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لِسَارِكِيّ اَلِهَ لِمُنَاعَن فَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُوْمِنِينَ ﴾ .

﴿ إِن نَّقُولُ إِلَّا أَعْتَرَن كَ ﴾ : أصابك ﴿ بَعْضُ اللَّهَ شِنَا بِسُوَوَّ ﴾ : بجنون ، لسبّك إيّاها و صدّك عنها ، فمن ثمّة تَتَكلّم أ بكلام الجانين . ﴿ قَالَ إِنِيَّ أُشْهِدُ أَلَقَهَ وَأَشْهَدُوۤ أَأَنِي بَرِئ يُّ مِشَا تُشْرِكُونَ ﴾ .

﴿ مِن دُونِهِ مَنْكِدُونِ جَيِعُ التُكَلَّلُ النَّظِ رُونِ ﴾ : لاتُمْهِلُوني ؛ واجههم بهذا الكلام مع قوتهم و شدّتهم و كثرتهم و تعطّشهم إلى إراقة دمه ؛ ثقة بالله و اعتماداً على عصمته إيّاه ، واستهانة بهم و بكيدهم ، وإن اجتمعوا عليه وتواطؤوا على إهلاكه .

قال: «يعني أنّه على حقّ، يَجزي بالإحسان إحساناً و بالسّيّء سيّئاً، و يعفو عمّن بشاء و يغفر سبحانه و تعالى؟ ٣.

﴿ فَإِن تَوَلَّواً ﴾ : ف إِن تتولُوا ﴿ فَقَدْ أَبَلَغَتُ حَكُم مَّاَ أَرْسِلْتُ بِدِ إِلَيْكُرُّ وَيَسْنَخُلِفُ رَبِي قَوْمُ اغَسِيْرَكُرُ ﴾ . وعيد لهم بالإحلاك . ﴿ وَلَانَفُرُّونَ سَهُ شَيْنًا ﴾ بتوليكم ﴿ إِنَّ

١\_راجع: جوامع الجامع ٢: ١٥١؛ والكشَّاف ٢: ٢٧٥.

٢ - في الف؛ و الجا: (نتكلم؛ والانسب بالسياق ما اثبتناه كما في اجا والصافي.
 ٣ - العياشي ٢ : ١٥١ ، الحديث : ٤٢ ، عن أمير المؤمنين الثيمة .

رَبِيَ عَــــــــــــــــــــــــُقُط ﴾: رقيب، فـلايخفي عليــه أعـمــالكم، و لايغــفل عـن مؤاخذتكم.

﴿ وَلَمَّا اَمْ أَنَا اَعْتَنَاهُ وَا وَاللَّهِ عَنَاهُ اللّهِ عَنَاهُ اللَّهِ عَنَاهُ اللَّهِ عَنَاهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَنَاهُ اللَّهِ عَنَاهُ اللَّهِ اللَّهِ عَنَاهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنَاهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ وَتِلْكَ عَادَّهُ جَعَدَدُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِمْ ﴾: كفروا بها ﴿ وَعَصَوْاُرُسُلَهُ ﴾ ؛ لأنّهم إذا عصوا رسولهم فقد عصوا جميع رُسُلِ الله ﴿ وَأَتَبَعُوۤاْ أَمْرَ كُلِ جَبَّارٍ عَنِيدَ لِ ﴾ يعني: رؤساءهم الدّعاة إلى تكذيب الرّسل.

القسمي: كانت بلادهم في البادية، وكان لهم زرع و نخيل كشيرة، ولهم أعمار طويلة و أجسام طويلة، فعبدوا الأصنام، و بعث الله إليهم هوداً يدعوهم إلى الإسلام وخلع الانداد، فابوا و لم يؤمنوا بهود و آذوه، فكفّت السماء عنهم سبع سنين، حتى قحطوا. قال: فجاؤوا إليه، فقالوا: يا نبي الله قد أجْدَبَتُ بلادُنا و لم يمطر، فاسال الله أن يخصب بلادنا و يمطر، فتهياً للصّلاة، و صلّى و دعا لهم. فقال لهم: ارجعوا فقد أمطرتم و أخصبت بلادكم. قال: فبقى هود في قومه يدعوهم إلى الله وينهاهم عن عبادة الأصنام حتى أخصبت بلادهم و أنزل الله عليهم المطر، و هو قوله تعالى: "يا قوم استغفروا ربّكم" الآيات، فلما لم يؤمنوا أرسل الله عليهم

الربيح الصرصو، يعني الباردة. وهو قوله في سورة القمر: "إنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحِ الصّرصو، يعني الباردة. وهو قوله في الحاقة: "وَأَمَّا عَلَا فَأُهُلِكُوا بِرِيحٍ رَبِحًا صَرْصَراً فِي يَوْمِ نَحْسٍ مُسْتَمِرٍ" \. وفي الحاقة: "وَأَمَّا عَلَا فَأُهُلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرِعاتِيَةٍ" \.

﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَأَخَاهُمْ صَدَ لِحَ أَقَالَ يَنَقَدُوهِ أَعْبُدُواْ آلِلَهُ مَالَكُمُ مِنَ إِلَا هِ غَيْرُوهُ هُوَ أَنشَأَكُمْ مِنَ اللَّهُ مَالَكُمُ مِنْ إِلَا هُ عَيْرُوهُ هُوَ أَنشَأَكُمْ مِنَ اللَّهُ مَالَكُمُ مِنْ إِلَا عَبِرِه ﴿ وَٱسْتَغَفِرُوهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَكُمُ مِنْ اللَّهُ مَا لَا عَلَمُ مَا مُعَمَّدُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَا عَامَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَهُ مُؤْلِكُ اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَمُ مَا مُؤْلِقُولُ مُنْ اللَّهُ مُؤْلِقُهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَمُ مَا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَا مُنْ اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَمُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ لَا عَالِمُ الْمُنْ الْمُنْفُولُولُ اللَّالِمُ اللَّامُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ

﴿ قَالُواْ يَصَدِلِحُ قَدَّكُنْتَ فِينَا مَسَرِّجُوَّا قَبِّلَ هَنِهِ أَنَّ لَهُ نَرجو منك الحير، لما كانت تلوح منك من مخائله ٣ ﴿ أَنَنَهَ نَنَا أَنَ نَعَبُدُ مَا يَعَبُدُ مَا إِنَّا لَفِي شَـلِي مِّمَا تَدْعُوناً إِلَيْهِ مُوقعٌ في الرّبية، أو ذي ريبة.

﴿ قَالَ يَنَقُوْمِ أَرَهَ يَتُمُ إِن حَكُنتُ عَلَى بَيِنَ وَمِن قِينَ ﴾ : بيان و بصيرة ﴿ وَهَ اتَسْفِ مِنْ مُن مُن مَن عذابه ﴿ إِنْ عَصَيْلُكُمْ ﴾ مِن عذابه ﴿ إِنْ عَصَيْلُكُمْ ﴾ في تبليغ رسالته و النّهي عن الإشراك به ﴿ فَا تَسْزِيدُونَنِ ﴾ إذن باست تباعكم إياي ﴿ غَيْرَ تَغْسِيرٍ ﴾ غير أن أنسِبَكُم إلى الخسران، أو غير أن تخسروني بإبطال ما منحني الله به .

﴿ وَيَنقَوْمِ هَنذِهِ مَنَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ مَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ ٱللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوَّهِ فَيَأْخُذَكُوْ عَذَابٌ فَي سِبٌ ﴾: عاجل.

﴿ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ﴾ : عِيشوا في منازلكم ، أو بلدكم ﴿ ثَلَنْهُ أَيَّامِ ۗ ﴾ ثمّ تَهْلَكُون ﴿ ذَالِكَ وَعَدُّعَيْرُ مَكَذُوبٍ ﴾ .

﴿ فَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا غَيَّتَنَا صَلِحًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَمُ رِرَحْ مَوْ مِنَّا وَمِنْ خِرْي يَوْمِهِ فَيْ اي:

١\_القمر (٥٤): ١٩.

٢\_الْقَمُّي ١ : ٣٢٩\_ ٣٣٠. والآية في سورة الحاقَّه (٦٩): ٦.

٣-الهائل جمع المُخْيَلَة: ما يوقع في الخَيال يعنني به الامارات. وخِلْتُ الشِّيءَ خَيْلاً و مَخيلَةً: ظَنَنتُهُ.
 مجمع البحرين ٣٦٨٥ (خيل).

و نجيّناهم من خزي ذلك اليوم و ذُلّه و فضيحته، و لا خزيَ اعظمُ من الهلاك بغضب الله وباسه، أو أريد بـ "يَوْمَئذ" يوم القيامة . ﴿إِنَّ رَبِّكَ هُوَٱلْقَوِيُّ ٱلْعَزِيرُ ﴾ .

﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظُلُمُوا ٱلصَّيْحَةُ فَأَصَّبَحُوا فِي دِيَرِهِمْ جَنِيْدِينَ ﴾ : ميّتين لاحَراكَ بهم، اي : أستُؤصلوا .

﴿ كَأَن لَمْ يَغْسِنَوْ إِنْهَا ﴾: كان لم يُقيموا فيها احياءً. وقد سبق تمام القصة في الاعراف ، ﴿ أَلاَ إِنَّ نَمُودَا كَ غَرُوا رَبَّهُمُ اللهُ تُلَا لِنَمُودَ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ جَاءَتُ رُسُلُنَا إِنْزَهِيمَ ﴾ يعني الملائكة. قال: «كانوا أربعة : جبرئيل وميكائيل و إسرافيل و كروبيل " . ﴿ إِلَّهُ شَرَى ﴾ : ببشارة الولد ﴿ قَالُواْ سَكَ مَا ﴾ : سلمنا عليك سلاماً ، أي : سَلامة . ﴿ قَالُ سَكَ مَا كُنْ الْمُركُمُ سلام . ﴿ فَعَالَمِكَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيدٍ ﴾ قال : «يعني مشوياً نضيجاً » " .

و ورد: "إنّه قبال: كلوا، فقالوا: لاناكل حتّى تخبرنا ما ثمنه؟ فقبال: إذا أكلتم فقولوا: بسم الله، و إذا فرغتم فقولوا: الحمدلله. قال: فالتفت جبرئيل إلى اصحابه و كانوا أربعة رئيسهم جبرئيل فقال: حقّ لله أن يتّخذ هذا خليلاً،

﴿ فَلَمَّا رَمَا أَيْدِيَهُ مَ لَا تَعِد لَ إِلَيْهِ ﴾ : لا يمدّون إليه ايديهم ﴿ نَحِكَوهُم ﴾ : انكرهم ﴿ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَ فَ ﴾ : و اضمر منهم خوفًا، ان يريدوا به مكروها ﴿ قَالُواْ لَا تَخَد فَ إِنَّا أَرْبِ لَنَا إِلَىٰ قَد وَيِر لُوطٍ ﴾ : إنا مسلاتكة ، مُرْسَلَة إليهم بالعذاب ؛ لاناكل .

﴿ وَأَمْرَأَتُهُ قَالِمَةً ﴾ تسمع محاور تهم. قال: اإنّما عنى سارة ١٩٠٠ ﴿ فَضَحِكَتْ ﴾

١\_في ذيل الآية: ٧٨.

٢ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ١٧٩ ، عن أبي عبدالله الليمة .

٣- العيَّاشَي ٢ : ١٥٤ ، الحديث: ٤٨ ، عن أبي عبدالله إلليَّة .

٤ ـ المصدر : ١٥٣ ، الحديث: ٤٧ ، عن أبي عبدالله الله .

٥ في (ج): (تستمع).

٦- العّيَاشّي ٢ : ١٥٢ ، الحديث : ٤٤ ، عن أبي جعفر اللَّبُة .

قال: «بعني تعجّبت من قولهم» . و في رواية: «حاضت الله ﴿ فَبَشَرَنَنَهَا بِإِسْسَحَنَقَ وَمِن وَرَآوِ إِسْحَقَيَقَمَقُوبَ ﴾ اي: و من بعده. و قيل: الوَرآء: ولد الولد".

﴿ قَالُوٓا أَنَّعَجَهِ بِنَ مِنَ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ اللَّهِ وَبَرَكَنُكُمُ عَلَيْكُو أَهْــــلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ يعني: انّ امثالَ هذه تمّا يكرمكم الله به يا اهل بيت النّبوة، فليس هذا مكانَ تعجّب. ﴿ إِنَّهُ حَمِيدٌ ﴾: فاعل ما يوجب الحمد ﴿ يَجِيدٌ ﴾: كثير الخير و الإحسان.

﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِنْ وَ عِنْ الرَّوعِ ﴿ يُجُدِدُنّا فِي مَنْ الحَيْفة ، يعني لمّا اطمان قلبه بعد الخوف ﴿ وَجَاءَتْ مُ ٱلْبُشْرَىٰ ﴾ مكان الرّوع ﴿ يُجُدِدُنّا فِي صَرِدُولٍ ﴾ : يجادل رسلنا في شانهم و مَعْناهُم . و مجادلته إيّاهم : «انّه قال لهم : إن كان فيها مائة من المؤمنين اتهلكونهم ؟ فقال جبر ثيل : لا . قال : فإن كان فيها خمسون اتهلكونهم ؟ قالوا : لا . قال : فاربعون ؟ قالوا : لا . فما زال ينقص حتى قال : فواحد ؟ قالوا : لا . "قال آن فيها لُوطاً قالُوا : لا . كذا ورد ٧ .

﴿ إِنَّالِرَهِيمَ لَكُلِيمٌ ﴾ : غيرُ عجولِ على من اساء إليه بالانتقام ﴿ أَوَّاهُ ﴾ : يكثر الدّعاء . قال : ودَعَّاء ، ^ ﴿ مُنْزِيبٌ ﴾ : راجع إلى اللّه بما يُحبّ و يرضى . والغسرض من هذه

١- العيَّاشي ٢ : ١٥٢ ، الحديث : ٤٤ ، عن ابي جعفر اللَّبُّة .

٢ المصدر، الحديث: ٤٥، عن ابي عبدالله الليلا.

٣ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦ : ١٨٠ ، عن أبن عبّاس.

٤ مابين المعقوفتين لم ترد في االف. وفي (ج): (يعني).

٥-علل الشرايع ٢:١٥٥، الباب: ٣٤٠، الحديث: ٦، عن احدهما عليهما السلام.

٦-العنكبوت (٢٩): ٣٢.

٧- الكافي ٥: ٥٤٦، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله الم

٨-العيّاشي ٢ : ١٥٤ ، الحديث : ٥١ ، عن أبي عبدالله اللكيِّر .

الكلام، بيان الحامل له على المجادلة، و هو رقّة قلبه و فرطُ تَرَحُّمه.

﴿ يَكَإِبْرُهِ مِ عَلَى إِرادة القول، أي: قالت الملائكة: يَا إِبِراهِ مِ الْمُوْمَ مَنَ مَا الله عَلَى إِرادة القول، أي: قالت الملائكة: يَا إِبِراهِ مِ الله عَلَى إِرادة القول، وإن كانت الرّحمة دابك، فلا فائدة فيه ﴿ إِنَّهُ قَدْ مَلَة أَمْنُ رَيِّكُ ﴾: قضاؤه وحكمه الذي لا يصدر إلا عن حكمة ﴿ وَ إِنَّهُمْ مَا تِبِ مَ عَذَابٌ غَيْرُمَ دُورٍ ﴾: لا مرد له بجدال و لاغيره.

﴿ وَلَمَّا جَآءَتُ رُسُلُنَا لُوطُاسِيّ مَهِم ﴾ ساءه مجيئهم، لأنهم جاؤوا في صورة غلمان، و ظنّ انهم أناس، فخاف عليهم أن يقصدهم قومه فيعجز عن مدافعتهم ﴿ وَضَاقَ بِهِمّ ذَرْعُهُ أَنَ و هو كناية عن شدّة الانقباض، للعجز عن مدافعة المكروه. ﴿ وَقَالَ هَلَا اَيْوَمُ عَصِيبٌ ﴾ : شديد.

﴿ وَبَهَآءُ مُ وَوَمُهُ مُ مُ مُ وَمُونَ إِلَيْ سِهِ ﴾ : يُسْرِعُون إليه ، يُدُفَعُون دفعاً ؛ لطلب الفاحشة من اضيافه ﴿ وَمِن قِبَلُ فَ وَمِن قَبِلَ ذلك الوقت ﴿ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ ﴾ : الفواحش، فتمرّنوا بها و لم يستحيوا منها ، حتى جاؤوا يهرعون إليه مجاهرين . ﴿ قَالَ يَكَفَّو يَرِهَ وَلَا يَكَافِي ﴾ فتزوَّجُوهُنَ . قال : ﴿ عرض عليهم التزويج ، ٢ . و في رواية : ﴿ عرض عليهم بناته بنكاح ، ٢ . و القسمي : عنى به ازواجهم ، و ذلك ان النبي هو أبو أمّنه ، فدعاهم إلى الحرام أ . ﴿ هُنَّ أَطَّهُ مُر لَكُمُ ﴿ ﴾ : هن انظف فعلاً و أقل فحشاً . قيل : يعني أدبارَهُن ٥ . ورد : إنّه سئل عن إنيان الرّجل المرأة من خلفها . قال : ﴿ اللهُ مِن اللهِ عَلَى اللهُ مَنْ اللهِ عَلَى مَن اللهِ عَلَى مَنْ اللهِ مِن اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ مِنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ وَلَا عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَنْ اللهُ مُنْ مُنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ وَلَا عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَا عَلْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَا

١ ـ ضاق بالامر ذَرَّعُهُ: ضَعُفَتُ طاقَتُهُ و لم يجدُّ من المكروه فيه مخلصاً. القاموس المحيط ٢٣:٣٣ (ذرع). ٢ ـ العيّاشي ٢:١٥٦، الحديث: ٥٤؛ والكافي ٥:٨٥٨، الحديث:٧، عن ابي عبدالله اللجيّا.

٣- العيّاشي ٢ : ١٥٦ ، الحديث : ٥٤ ، عن احدهما عليهماالسكام .

٤\_القمّي ١ : ٣٣٥.

هـ لم نعثّر على قائله.

٦\_الْعيّاشي ٢ : ١٥٧ ، الحديث: ٥٦؛ والتّهذيب ٧: ٤١٤ ، الحديث: ١٦٥٩ ، عن ابي الحسن الرّضااللَّيّة".

ولاتُخْجِلُونِسِي؛ من الخَزايَة، بمعنى الحسيساء، اولا تَفْضَحُونِسِ، من الخِزْيِ ﴿ فِي ضَمَيْغِينَ ﴾: في شانهم ﴿ أَلَيْسَ مِنكُرُ رَجُلُّ رَشِيدٌ ﴾ يهتدي إلى الحقّ و يَرْعَوِي \ عن القبيح؟!

﴿ قَالُواْلَقَدْ عَلِمْ سَتَ مَالَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنَ حَقِ ﴾ : من حاجة ﴿ وَلِنَّكَ لَنَعْ لَمُ مَانُرِيدُ ﴾ . عَنَوا إِتِيانَ الذِّكر ان .

﴿ قَالَكَ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

﴿ قَالُواْ يَدُلُوطُ إِنَّارُسُ لَ رَقِكَ ﴾ أرسلنا لإهلاكهم فلاتغتم ﴿ لَن يَعِسِلُوّا إِلَيْكُ ﴾ بسوء أبداً ﴿ فَأَسْرِ بِأَهَ لِكَ ﴾ من الإسراء ، و هو السّير ليلا ﴿ بِقِطْعِ مِنَ الَّيْلِ ﴾ : بطائفة منه ، و في قسراء تهم عليهم السّلام : "بقطع من اللّيل مظلماً ه أ . ﴿ وَلَا يَلْنَوْتَ مِن صَحَمُ أَحَدُ ﴾ : ولا يتخلف ، أو لا ينظر إلى ورائه ﴿ إِلَّا أَمْ اَنْكُ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَ هُ مِمُ السّبُرُ وَلَا يَسَالُهُمُ إِنَّ مَوْعِدَ هُ مُم السّبُهُمُ إِنَّ مَوْعِدَ هُ مُم السّبُهُ مُ إِلَّا أَمْ رَأَنِكُ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَ هُ مُم السّبُهُ مَا السّبُهُ مِقْرِيبٍ ﴾ .

روي: "أنّه قال: متى موعد إهلاكهم؟ قالوا الصّبح. فقال: أريد أسرّعَ من ذلك لضيق صدره بهم فقالوا: " اليس الصّبح بقريب " ؟ " . و ورد: " فاسر بأهلك " يالوط إذا مضى لك من يومك هذا سبعة أيّام و لباليها. " بقطع من اللّيل ": إذا مضى نصف

١-الارْعواء: النَّزوع عن الجهل و حسن الرَّجوع عنه. القاموس المحيط ٢٣٧٤: (الرَّعو).

٢ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦ : ١٨٤ ، عن ابي عبدالله الليَّة . ٣ ـ الكافي ٥: ٥٤٦ ، ذيل الحديث : ٥، عن ابي جعفر الليَّة .

٤- العيّاشي ٢ : ١٥٨ ، الحديث: ٥٨ ، عن أبي عبدالله الله إ

٥ جوامع آلجامع ٢: ١٦٠.

اللّيل. قال: فلمّاكان اليوم الثّامن مع طلوع الفجر، قدّم الله رسلاً إلى إبراهيم يبشّرونه بإسحاق و يعزّونه بهلاك قوم لوط، و ذلك قوله تعالى: "و لقد جاءت رسلنا إبراهيم بالبشرى"، ".

﴿ وَلَمَّا بَحَاةَ أَمْرُ وَاجَعَلْنَا عَلِيهَا مَا فِلْهَا ﴾ بان جعل جبر ثيل جناحه في اسفلها، ثمّ رفعها إلى السماء ثمّ قلبها عليهم، واتبعوا الحجارة من فوقهم ﴿ وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِيجِيلِ﴾ قال: (يقول: من طين) ٢.

اقول، اي: من طين متحجّر، هي معرّبة من «سَنْكِ كِلْ»، بدليل قوله: " جِجـّارَةً منّ طين " " في موضع آخر.

و مَن الله ما الله الله الله الله ما الله منها على بعض منضدة ما القمي الله منها على بعض منضدة ما الله منها على بعض منضدة منها على بعض من

﴿ مُسَوَّمَ هُ ﴾ : مُعَلَّمة للعذاب. القمي : اي : منقوطة أ . ﴿ عِندَوَلِك ﴾ : في خزائنه . ﴿ وَمَاهِيَ مِن الطّبي مِن الطّبي عِني ظالمي أمّتك ، ما من ظالم منهم إلا و هو بعرض حجر يسقط عليه من ساعة إلى ساعة على ورد: قاي : ظالمي أمّتك ، إن عملوا ما عمل قومُ لوط م . و في رواية : قمن مات مصراً على اللّواط ، لم يمت حتى يرميه الله بحجر من تلك الاحجار ، فيكون فيه منيّته ، و لا يراه احده أ . و قد سبق نبذ من قصة قوم لوظ في الاعراف أ ، و ياتي طرف

١ ـ علل الشّرايع ٢ : ٥٤٩ ـ ٥٥٠، الباب: ٣٤٠، الحليث: ٤ ، عن أبي جعفر اللَّمَةُ. والآية في نفس السّورة: ٦٩. ٢ ـ القمي ٢ : ١١٤، في تفسير الآية : ٤٠ من سورة الفرقان، عن أبي جعفر اللَّمَةُ.

٣\_ الذَّارَيات (٥١): ٣٣.

٤\_البيضاوي ٣:١١٧.

٥ و ٦ ــ القمِّي ١ : ٣٣٦.

٧\_البيضاوي ٣:١١٧.

٨ ـ الكافي ٥ : ٦ ٤٥، ذيل الحديث : ٥، عن أبي جعفر علا .

٩ العيَّاشَى ٢ : ١٥٨ ، الحديث: ٥٩ ، عن أبيَّ عبدالله عليَّة .

١٠\_ في ذيل الآية: ٧٩.

آخر منه في الحجر <sup>١</sup> إن شاء الله .

﴿ وَإِلَىٰ مَذَيْنَ أَخَاهُمُ شُعَيْبًا قَالَ يَنْقُومِ أَعْبُدُواْلَقَهُ مَالَكُمْ مِنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُ وَلَا نَنْقُمُ وَالْمَالُونَ أَلَا مُعَرِّهُمْ الْمَالُونَ أَلَا الْمَالُونَ أَلَا الْمَالُونَ أَلَا الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّلْمُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللل

﴿ وَيَنَعَوْمِ أَوْفُواْ الْمِحْيَالُ وَالْمِيزَاتِ ﴾ . نبه به على انه لا يكفي الكف عن التطفيف ، بل يلزم السّعي في الإيفاء ، ولو بزيادة لا يتاتى الإيفاء بدونها . ﴿ وَالْقِسَوِلَ ﴾ : بالعدل والسّوية . ورد: إذا طفف المكيال و الميزان اخذهم الله بالسّنين و النقص ، في و في رواية : لا وشدة المؤونة و جور السّلطان ، ﴿ وَلَاتَبْخُسُواْ النّاسَ أَشْيَاهُ هُم ﴾ . تعميم بعد تخصيص ، فإنّه اعم من أن يكون في المقدار أو في غيره . ﴿ وَلَاتَعْرُونُ مِن الْمُعُونُ وَعِيرَه من أن يكون في المقدار أو في غيره . ﴿ وَلَاتَعْرُونُ مِن الْمُعْرَونُ وَعِيرَه من أن يكون في المقدار أو في غيره . ﴿ وَلَاتَعْرِونُ وَعِيرَه من أن يكون في المقدار أو في غيره . ﴿ وَلَاتَعْرِونُ وَعِيرَه من أن يكون و غيرة من أن العُثُو يعم تنقيص الحقوق و غيرة من أنواع الفساد من السّرقة و الغارة و قطع السّبيل و غير ذلك .

﴿ يَقِيَّتُ أَلِلُو﴾ : ما أبقاه لكم من الحلال بعد التّنزّه عمّا هو حرام ﴿ خَيْرُلُكُ مَ ﴾ مَا تجمعون بالتّطفيف ﴿ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴾ : بشرط الإيمان ، أو إن كنتم مصدّقين لي في نصيحتى ﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ﴾ احفظ عليكم اعمالكم .

﴿ قَالُواْ يَنْشُعَيْبُ أَصَلَوْتُلَكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْسَبُدُ ءَابَا وَنَا ﴾ يعنون الأصنام ؛ استهزؤوا به و تهكموا بصلاته و كان كثير الصّلاة و هو جواب عن أمره إيّاهم بالتّوحيد .

١- الآيات: ٥٨ إلى ٧٥.

٢ ـ العيَّاشي ٢ : ١٥٩ ، الحديث : ٦١ ، عن أبي عبدالله عَلَيْهُ .

٣-الكهف (١٨): ٤٢.

٤ ـ الكافي ٢ : ٣٧٤، الحديث: ٢، عن أبي جعفر اللجَّة.

٥ــ المصدرُّ : ٣٧٣، الحديث: ١، عن أبي جعفر اللُّلَّة، عن رسول الله ﷺ.

٦-كذا في جميع النّسخ، و لكنّ المستّفاد من الصّافي (٤٦٨:٢) انّه رجّع قراءة الجمع في قوله تعالى: "اصلواتك ...

﴿ أَوْ أَن نَفْعَلَ فِي آَمُو لِنَ امَا ذَهَ مَوَ إِنَّا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَعُلَنا في اموالنا؟ وهو جواب عن النّهي عن النّطفيف و الامر بالإيفاء ﴿ إِنَّكَ لَأَنْ اللَّهُ الرَّشِيدُ ﴾ . قيل : ارادوا بذلك نسبته إلى غاية السّفه والغيّ ، فعكسوا ليتهكموا به ٢ . والقمّي : قالوا : إنّك لانت السّفيه الجاهل ، فحكى الله عزّوجل قولهم فقال : " إنّك لانت الحليم الرّشيد " ٣ .

﴿ قَالَ يَنَعَوْمِ أَرَهَ يُشَعَ إِن كُستُ عَلَى بِيّنَ فِين رَبِّي ﴾. قيل: إشارة إلى ما آتاه الله من المال العلم و النّبوّة أ. ﴿ وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَسنًا ﴾. قيل: إشارة إلى ما آتاه الله من المال الحلال. و جواب الشرط محذوف تقديره: فهل يسع لي مع هذا الإنعام أن أخون في وحيه، و أخالفه في أمره و نهيه؟! ٥ ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُغَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَ نَصَحُمُ عَنَهُ ﴾ يعني: وما أريد أن أسبقكم إلى شهواتكم التي نهيتكم عنها، الاستبدَّ بها دونكم. ﴿ إِنْ أُرِيدُ إِلّا اللهِ مَا الله مراعاة حق الله مراعاة حق النّس.

﴿ وَمَاتَوْفِي سِنِي ﴾ لإصابة الحق والصواب ﴿ إِلَّا إِلَا بِهدايته و معونته ﴿ عَلَيْهِ تَوَكُّلُ عَنَى ﴾ فإنّه القادر المتمكن من كلّ شيء دون غيره . و فيه إشارة إلى محض التوحيد الذي هو اقصى مراتب العلم بالمبدأ . ﴿ وَإِلَيْهِ أَنِي بُ ﴾ . إشارة إلى معرفة المعاد . نبه بهذه الكلمات على اتكاله على الله بشراشره فيما يأتي و يذر ، و حَسْمِ اطماع الكفّار ، و عدم المبالاة بعداوتهم ، و تهديدهم بالرّجوع إلى الله للجزاء .

﴿ وَيِنَقُومِ لَا يَجْرِمَنَكُمُ ﴾ : يَكْسِبَنَكُمْ ﴿ شِفَاقِ ﴾ : خلافي و معاداتي ﴿ أَن يُصِيبَكُمُ مِثْلُمَا أَصَابَ قَدَمَ نُوجٍ ﴾ من الغَرَق ﴿ أَوْقَوْمَ هُسودٍ ﴾ من الرّبِح ﴿ أَوْقَوْمَ صَسْلِحٍ ﴾ من

۱\_في (ب) و اجه: ﴿أَوْ نَتُوكُ ٩.

٢\_الكشّاف ٢ : ٢٨٧ .

٣\_القمّى ١ :٣٣٧.

٤ و ٥ـ الّبيضاوي ١١٨:٣ .

٣\_ في وب، : (إن اريد الأ الإصلاح ما استطعت): أن أصلحكم ما استطعت.

٧\_ في (ب) و (ج): اعلى إقباله أ.

الرَّجفة ﴿وَمَاقَوْمُ لُوطٍ مِّنكُم بِبَعِيدٍ﴾ يعني أنَّهم أهْلِكوا في عنهدٍ قريبٍ من عهدكم، فإن لم تعتبروا بَنْ قَبْلَهم، فاعتبروا بهم.

﴿ وَأَسْتَغْفِرُواْ رَبِّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ عما انتم عليه ﴿ إِنَّ رَفِّ رَجِهُ وَدُودٌ ﴾ .

﴿ قَالُواْ يَنشُعَيْبُ مَانَفْقَهُ كَيْبِرُا مِّمَّا نَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَطَكَ فِينَا ضَعِيفًا ﴾ : لاقوة لك و لاعز ، فلا تقدر على الامتناع منّا إن أردنا بك مكروها . القمي : و قد كان ضعف بصره أ . ﴿ وَلَوْلَارَهُ طُكَ ﴾ : قومك و عزتهم عندنا ، لكونهم على ملتنا ﴿ لَرَجَمَنك ﴾ : لقتلناك شرَّ قَتْلَة ﴿ وَمَا أَنْتَ عَلِيْمَا إِمْرِيزٍ ﴾ ؛ بل رهطك هم الاعزة علينا .

﴿قَالَ يَنَقَوْمِ أَرَهُ طِي أَعَزَّ عَلَيْكُمُ مِنَ ٱللَّهِ وَأَغَّذَتُ مُوهُ وَرَآءَكُمُ ظِهْرِيَّا ﴾: وجعلتموه كالمنسيّ المنبوذ وراء الظهر لايُعبا به. وكسر الظاء من تغييرات النسب. ﴿ إِنَّ رَقِي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ فلا يخفي عليه شيء منها.

﴿ وَيَنَقَوْمِ أَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَيْكُمْ ﴾: قارين على ما انتم عليه من الشّرك و العداوة ﴿ إِنِّ عَلِيلٌ سَوْفَ تَعَلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَاتٌ يُغَزِيهِ وَمَن هُو كَسَدِبٌ ﴾ مني و منكم ﴿ وَآرْتَقِبُوٓ ﴾: وانتظروا ﴿ إِنِّي مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴾: منتظر.

﴿ كَأَن لَمْ يَغْنَـ وَأَفِيهَا ﴾: كَأَنْ لم يُقيموا فيها احياء ﴿ أَلَابُعْدُ الْمَـ لَيُنَكَّمَا بَعِدَتُ تَعُودُ ﴾. قيل: شبّههم بهم، لان عذابهم كان ايضاً بالصّيحة، غير ان صيحتهم كانت من تحتهم و صيحة مدين كانت من فوقهم ".

> ۱\_القمّي ۱ : ۳۳۷. ۲ــ جوامع الجامع ۲ : ۱٦٤ . ۳ــالبيضاوي ۳ : ۱۲۰ .

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلَنَ امُوسَىٰ بِثَايَتِنَ اوَسُلَطَىٰ نُمِينٍ ﴾ : بالمعجزات القاهرة و الحجج الباهرة.

## ﴿ إِلَىٰ فِـرْعَوْنَ وَمَلَإِيْمِ مِنَالَبَكُوَ الْمَرَ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ وَمَوْسَا

﴿ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوُمَ ٱلْقِيكَ مَقِ ﴾: يتقدّمهم إلى النار وهم يتبعونه، كما كان لهم قدوة في الضّلال في الدّنيا ﴿ فَأَوْرَدَهُمُ ٱلنّارَ ﴾ . ذُكرَ بلفظ الماضي مسالغة في تحققه . ﴿ وَيِقْسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴾ الذي يردونه: النّار ؛ لأنّ الورد وهو الماء الذي يوردُ إنّما يراد لتسكين العطش و تبريد الأكباد، و النّار ضدّه .

﴿ وَأُنَّ بِمُوا فِ هَدَذِهِ ، الدَّديا ﴿ لَعَنَةُ وَيَوْمَ ٱلْقِينَدَ ـ فَعِيدُ الْمَرْفُودُ ﴾ : رفدهم ؛ لأنّ الرّفد ـ و هو العون و العطاء ـ إنّما يراد للنّفع ، و اللّعنة مدرّ للعذاب في الدّارين .

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَاكُ وَ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّمُ عَلَيْكَ مِنْهَا قَآيِمٌ ﴾ : باق كالزرع القائم ﴿ وَحَصِيدٌ ﴾ : ومنها عافي الأثَر ، كالزرع المحصود .

﴿ وَمَاظَلَمْنَهُ مِمْ الْمُلاكنا إِيّاهِم ﴿ وَلَنكِن ظَلَمُواْ أَنفُسَهُ مِمْ الله عرضوها له ، الرتكاب ما يوجبه ﴿ فَمَا أَغَنتُ عَنْهُمْ ﴾ : فما نفعتهم و لاقدرَت ان تَدْفَعَ عنهم ﴿ وَالْهَدُومُ اللّهِ يَدَعُ عَنهم ﴿ وَالْهَدُومُ اللّهِ يَن دُونِ ٱللّهِ مِن شَيّ مِ لَمّا جَاءَ أَمْ رُيِّكُ ﴾ اي : عذابه و نقمتُه ﴿ وَمَازَادُوهُ مُ مَن يَدْعُسِر .

﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُكَ بِكَ إِذَا أَخَذَ الْقُدَى وَهِى ظَالِمَةً إِنَّ أَخَـــذَهُۥ أَلِيدٌ شَـــدِيدٌ ﴾. روي: «أنّ اللّه يُمْهِلُ الظّالمَ حتى إذا أخذه لم يُفْلتُه ﴿ ، ثمّ تلا هذه الآية ﴾ .

﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَــةً ﴾ : لَعبرة ﴿ لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآئِخِـــرَةً ﴾ لعلمه بانه أنموذج منه . ﴿ وَنَاكَ يَوْمٌ تَجَمُوعٌ لَهُ ٱلنَّالَا اللهِ عَلَى اللهِ فيه

١- لم يُفْلَتُهُ: أي: لم يَنْفَلِتُ منه، و يجوز أن يكون بمعنى: لَمْ يُغْلِثُهُ منه احدً اي: لم يُخَلِّصُهُ. النّهاية ٣: ٦٦٤ (فلتَ).
 ٢- مجمع البيان ٥- ٦: ١٩١، عن النّبَى ﷺ.

الأوّلين و الآخرين الم ﴿ وَذَلِكَ يَوْمُ مَنَّهُ وَدُ ﴾ . قيل : مشهود فيه أهل السّماوات والأرضين ٢ . و القمّي : يشهد عليه الانبياء و الرّسل ٢ .

﴿ وَمَا نُوَجِّرُهُ ﴾ أي: السوم ﴿ إِلَّا لِأَجَلِمَعَ لَدُودٍ ﴾: إلَّا لانتهاء مدّة معدودة متناهية.

﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكُلَّمُ ﴾ : لا ت ت كلّم ﴿ نَفُسُ ﴾ بما ينفع و ينجي ﴿ إِلَّا إِذْ نِنِيْ ﴾ : إلا المؤن الله ، و هذا في موطن من مواطن ذلك اليوم ، و قوله : "هذا يَوْمُ لا يَنْطِقُونَ . وَلا يَسُوْذُنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ " \* في موطن آخر منها ، كذا ورد " . ﴿ فَمِنْهُمُ مُرْشَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾ . وَسَعِيدٌ ﴾ .

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُ ـــواْفَغِي ٱلنَّارِ لَهُمْ فِهَا رَفِيرٌ وَسَهِيــقَ ﴾ . الزّفير : إخراج النّفس ، والشّهيق : ردّه ، دلّ بهما على شدّة كربهم و غمّهم .

﴿ حَسَلِهِ لِمِنَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَـــاَةً رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَــالَّ لِمَا يُريدُ ﴾.

﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَغِي ٱلْمُنَّةِ خَلِيبِنَ فِيهَا مَادَامَتِ ٱلسَّمَــوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَاشَـآ أَ رَبُّكَ عَطَآ ٱغْيْرَ بَعْـذُونِ ﴾ : غير مقطوع . قال : «هاتان الآيتان في غير اهل الخلود من اهل الشقاوة و السّعادة» .

والقمّي: هذا في دار الدّنيا قبل يوم القيامة؛ "ففي الجنّة" يعني: في جنان الدّنيا الّتي تنقل إليهـا ارواح المؤمنين؛ "غير مجذوذ" يعني: غير مقطوع من نعيم الآخرة في

١-العيّاشي ٢: ١٥٩، الحديث: ٦٥، عن أحدهما عليهما السّلام؛ و الكافي ٨: ٧٣ذيل الحديث: ٢٩، عن زين العابدين الليّلة.

٢-البيضاوي ٣: ١٢١.

٣\_القمّى ١ : ٣٣٨.

٤-المرسكّلات (٧٧): ٣٥ و ٣٦.

٥-التُّوحيد: ٢٦٠، الباب: ٣٦، ذيل الحديث: ٥، عن أمير المؤمنين للثُّيِّل، مع تفاوت.

٦-العيَّاشي ٢: ١٦٠، الحديث: ٦٧، عن ابي جعفر الليُّلَّة.

الجنّة يكون متّصلاً به، و هو ردّ على من أنكر المحذاب القبر و الثّواب و العقاب في الدّنيا في البرزخ قبل يوم القيامة للله .

و في رواية: إن المراد بالجنة و النار في هذه الآية ولاية آل محمد عليهم السلام وولاية اعدائهم. قال: قال الجاهل بعلم التفسير: إن هذا الاستثناء من الله إنما هو لمن دخل الجنة و النار، و ذلك أن الفريقين جميعاً يخرجان منهما فتبقيان وليس فيهما أحد وكذبوا. قال: والله ليس يُخرَجُ أهل الجنة و لا كل اهل النار منها المدا، كيف يكون ذلك و قد قال الله في كتابه: "ماكين فيه أبداً " ليس فيها استثناء " ماكين فيه أبداً " ليس فيها استثناء " ماكين فيه أبداً " ليس فيها استثناء " ماكين فيه أبداً " ليس فيها

﴿ فَلَا تَكُ فِي مِسْرِيَةِ ﴾ : في شكّ بعد ما أنْزِلَ عليك هذه القصص ﴿ مِنَّمَا يَعَبُدُ هَنَّوُلاً ﴾ اي : حالهم اي : مشركي ٩ قومك . ﴿ مَا يَعَبُدُ وَ اللَّاكُمَا يَعْبُدُ ءَا بَا أَوْهُم مِن قَبِّ لِللَّهُ اي : حالهم في الشرك مثل حال آباتهم ﴿ وَإِنَّا لَمُوفُوهُمْ نَصِيبَهُم ﴾ : حظهم من العذاب كآبائهم في الشرك مثل حال آباتهم ﴿ وَإِنَّا لَمُوفُوهُمْ نَصِيبَهُم ﴾ : حظهم من العذاب كآبائهم

١\_ في المصدر: قمن ينكره.

٢- القَّمَي ١: ٣٣٨ ، إ

ي ٣ ـ كذا في جميع النُّسخ و لعلَّ الصُّواب: "منهما".

٤\_الكهف (١٨): ٣.

٥ \_ العيّاشي ٢ : ١٦٠ ، الحديث : ٦٦ ، عن أبي عبدالله اللَّهُ مع تفاوت يسير .

٦و٧\_الغافر (٤٠): ٤٦.

٨\_مجمع البيان ٧-٨: ٥٢٦، عن أبي عبدالله عليه السّلام، ذيل الآية: ٤٦ من سورة المؤمن؛ والقمّي ٢ : ٢٥٨، بالمضمون.

٩ كذا في جميع النَّسخ، ولعلَّ الأصحُّ: قمشركوا قومك،

## ﴿غُيْرُمُنفُ وصِ﴾.

﴿ وَلَقَدَ اللّهُ الْمُوسَى الصح تَنبَ فَالْحَتُلِفَ فِيهِ فَال : «اختلفوا كما اختلف هذه الأمّة في الكتاب، و سيختلفون في الكتاب الذي مع القائم الذي ياتيهم به، حتى ينكره ناس منهم فيقدمهم فيضرب اعناقهم ( . ﴿ وَلَوْلا كُلِمَ فَ مَنبَقَ سَتْمِن رَّبِك ﴾ قيل : يعني كلمة الإنظار إلى يوم القيامة ( ﴿ لَقُضِى بَيْنَهُم ﴾ بإنزال ما يستحقه المبطل ليتميز به عن الحق . ﴿ وَلِأَنْهُم ﴾ : و إن كفّار قومك ﴿ لَفِي شَكِي مِنْكُ مِنْهُ ﴾ : من القرآن ﴿ مُرِيبٍ ﴾ : موقع للرّبة .

﴿ وَإِنَّ كُلًا ﴾ : وإنّ كلّ المخستلفين من المؤمنين و الكافسرين ﴿ لَمَّا لِيُوفِينَهُم ۗ رَبُّكَ أَعْمَالُهُم ۗ . وعلى قسراءة أَعْمَالُهُم ۗ . قيل : " لمّا " اصله «لمين ما» ، يعني : لمن الذين يوفينهم " . وعلى قسراءة التخفيف ، إحدى اللامين مُوطَّف للقسم و الأخسرى للتاكيد، و «ما» مسزيدة للفصل بينهما ، وعلى قراءة تخفيف «إن» و رفع «كلّ» ، «إن» نافية و «لمّا» بمعنى إلا . ﴿ إِنَّهُ يُمَايَعُمُلُونَ خَيدي فلا يفوت عنه شيء .

﴿ فَأَسْتَقِسَمَ كُمُا أُمِرَتَ ﴾ على جادة الحق غير عادل عنها، وهي شاملة للعقائد والاعمال، قال: الي: افتقر إلى الله بصحة العزم الله ﴿ وَمَن تَابَ مَعَلَى ﴾: وليستقم من تاب من الكفر و آمن معك ﴿ وَلَا تَطْعَوْا ﴾: ولا تخرجوا من حدود الله ﴿ إِنَّهُ يُهَا مَعَمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ فهو مجازيكم عليه.

﴿ وَلَا تُرَكُّنُو ٓ إِلَى الَّذِينَ ظَــــَامُوا ﴾: و لاتميلوا ادنى ميل. ورد: ﴿ إِنَّ الرَّكُــونَ المودّةُ و و النّصيحةُ و الطّاعة ﴾ . و في رواية: ﴿ هــو الرّجل يــاتي السّلطان فيـحبّ بقـاءه، إلى

> ۱ــالكافي ۸: ۲۸۷،الحديث: ٤٣٢، عن ابي جعفر للجلة. ۲ــالكشّاف ۲: ۲۹۵؛ و البيضاوي ۳: ۱۲۳.

٣-البيضاوي ٣: ١٢٣.

٤و٥-مجمعُ البيان ٥-٦: ١٩٦ و البيضاوي ٣: ١٢٣.

٦- جوامع آلجامع ٢: ١٧٠ . عن ابي عبدالله الليَّة .

٧ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦ : ٢٠٠، روي عنهم عليهم السلام.

أن يُدْخِلَ يده كيسه فيعطيه ١٠ ﴿ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ ﴾ . قال : «أما إنّه لم يجعلها خلوداً ، و لكن تمسّكم فلا تركنوا إليهم ٢٠ . ﴿ وَمَالَكُ مُ مِن دُونِ اللَّهِ مِنْ أُولِيآ هَ ﴾ : من أنصار يمنعون العذاب عنكم ﴿ ثُمَّ لَانْتُصَرُونَ ﴾ : ثمّ لاينصركم الله .

﴿ وَآقِيرِ ٱلصَّكَوْهَ طَرَقِ ٱلنَّهَارِ وَزُلِفَا مِن اللّهِ اللهِ وَالعَداة ، و " زلفاً من اللّها" هي النّهار . من أَزْلَفَهُ: إذا قرّبه . قال: "طرفاه: المغرب و الغداة ، و " زلفاً من اللّها" هي صلاة العشاء الآخرة ". ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَدَتِ يُذْهِبُنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ : يكفّرنَها . ورد: "إنّ الصّلاة إلى الصّلاة كفّارة ما بينهما ما اجتنبت الكبائر " . و في رواية : "هي صلاة المؤمن باللّيل ، تذهب بما عمل من ذنب بالنّهار " و في أخرى : "إنّ الله يكفّر بكلّ حسنة سيّنة ، ثمّ تلا هذه الآية " . ﴿ ذَالِكَ ذَكْرَى لِلْ لَنْهَار اللّهِ عَظْمُ للمتّعظين .

﴿ وَأَصْبِرَ ﴾ على الطّاعات و عن المنهيّات ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ .

١- الكافي ٥ : ١٠٨ ، الحديث : ١٢ ، عن أبي عبدالله لَيْكِلْ .

٢- العيَّاشِّي٢: ١٦١، الحديث: ٧٢، عن أبَّى عبدالله لَلْبُكِرَ.

٣ـ النَّهَذَيبُ ٢ : ٢٤١، ١لحديث : ٩٥٤، عن أبِّي جعفر اللَّهُ .

٤\_الكشَّاف ٢: ٣٩٧؛ و البيضاوي ٣: ١٢٤.

هـ من لايحضره الفقيم ( : ٩٩٧ م الحديث: ١٣٧١ ؛ وعلل الشّرايع ٢ : ٣٦٣، الباب: ٨٤، الحديث: ٧٧ و العيّاشي ٢ : ١٦٢، الحديث: ٧٦، عن أبي عبدالله اللَّبِّيّة.

٦-الاماليّ ( للطُّوسي )١ : ٢٥، عن أمير المؤمنين اللَّجُّة.

٧\_ في «الَّفِّ» : • هلاُّ كَانَ» .

و هو فُشُوُّ الظّلم فيهم، و اتّباعهم الهوى، و تركهم النّهي عن المنكرات.

﴿ وَمَاكَانُ رَبُّكَ لِيُهَاكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ ﴾ منه لهم، أو منهم لانفسهم، كـشرك ومعصية المؤلَّمُ المُعْمِلِيمُونَ ﴾ فيما بينهم. قال: «ينصف بعضهم من بعض، ٢.

﴿ وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ لَجَمَ لَ ٱلنَّاسَ أُمَّةُ وَرَحِدَةً ﴾: مسلمين كلهم ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغَنِلِفِ يَنُ ﴾ قال: «في الدِّين، ٣٠.

﴿ إِلَّا مَن رَجِمَ رَبُّكُ ﴾ إلا ناساً هداهم الله و لطف بهم، فاتفقوا على دين الحق. قال: "يعني آل محمد عليهم السلام و اتباعهم". ﴿ وَلِمَذَلِكَ خَلَقَهُم فَي قال: "خلقهم ليفعلوا ما يستوجبون به رحمته فيرحمهم". و في رواية: "النّاس يختلفون في إصابة القول، و كلّهم هالك "إلا من رحم ربّك"، و هم شيعتنا، و لرحمته خلقهم، و هو قوله: "و لذلك خلقهم" يقول: لطاعة الإمام". و في أخرى: "ولايزالون مختلفين" عنى لذلك من خالفنا من هذه الأمّة، و كلّهم مخالف بعضهم بعضاً في دينهم، و امّا قوله: "إلا من رحم ربّك و لذلك خلقهم " فأولئك أولياؤنا من المؤمنين، ". ﴿ وَتَمَّتُ كُلِمَهُ رَبِّكَ لَا مَلْ رَحْم ربّك و لذلك خلقهم " فأولئك أولياؤنا من المؤمنين، ". ﴿ وَتَمَّتُ كُلِمَهُ رَبِّكَ لَا مَلْ رَحْم ربّك و لذلك خلقهم " فأولئك أولياؤنا من المؤمنين، و هم كليمة و كلّهم مخالف بعضهم بعضاً في دينهم، و امّا لكنه من رحم ربّك و لذلك خلقهم " فأولئك أولياؤنا من المؤمنين، و هم كليمة و كلّهم مخالف بعضائهما ﴿ أَجْمَعِينَ ﴾ القمي: و هم الذين سبق الشقاء لهم، فحق عليهم القول أنّهم للنّار خلقوا ". "

﴿ وَكُلَّا نَّقُصُ عَلَيْكَ مِنَ أَنْهَ أَو ٱلرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِمَ فُوَادَكَ ﴾ فتصبر على اداء الرّسالة واحتمال الأذى، و اطمأن قلبك في ذلك ﴿ وَجَآءَكَ فِي هَلَدُوهِ ﴾ الإنباء المقتصة عليك ﴿ وَجَآءَكَ فِي هَلَدُوهِ ﴾ الإنباء المقتصة عليك ﴿ وَالْمَوْمِنِينَ ﴾ .

١- في األف! : ﴿ أَوْ مَعْصِيةً } .

٢- مجمع البيان ٥-٦: ٢٠٢، عن النّبيّ ﷺ.

٣و٤ ــ القَّمِّي ١ : ٣٣٨، عن ابي جعفرٌ الظِّلة.

٥-التّوحيد؛ ٣٠٤، الباب: ٦٢، الحديث: ١٠، عن ابي عبدالله اللَّيِّة.

٦\_الكافي ١ : ٤٢٩، الحديث: ٨٣، عن ابي جعفر الليُّكِّرُ.

٧- العيَّاشي ٢: ١٦٤ ، الحديث: ٨٢ ، عن عليَّ بنَ الحسين عليهما السَّلام .

٨\_القمّي ٦ : ٣٣٨.

﴿ وَقُلِ لِلَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ آعْمَ الْوَاعَلَى مَكَانَتِ كُمْ ﴾ : حالكم الذي أنتم عليه ﴿ إِنَّا عَلِمِلُونَ ﴾ على حالنا .

﴿ وَأَنْكُ إِنَّا أَنْكُ إِنَّا الدَّوائر ﴿ إِنَّا مُنْكَظِرُونَ ﴾ أن ينزل بكم نحو ما نزل بأمثالكم.

﴿ وَإِلَيْهِ غَيْبُ ٱلسَّمَا سَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ لالغير ، ﴿ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُكُلُمُ ﴾ لا إلى غير ، ﴿ فَأَعْبُدُهُ وَتُوكَ لَكُنَاوُ ﴾ فإنّه كافيك ﴿ وَمَارَبُكَ بِغَنِفِلٍ عَمَّاتَعْمَ لُوكَ ﴾ أنت وهم ، فيجازي كُلاً ما يستحقه .

# سورة يوسف

[مكيَّة إلاَّالاَيات ١ و٢و٣و٧ مدنيَّة ، و آياتها : ١١١ نزلت بعد سورة هود] ١

### بسم الله الرّحمن الرّحيم

﴿ الْرِّيْلَكَ ءَايَنتُ ٱلْكِننَ الْمُيِينِ ﴾ .

﴿ إِنَّآ أَنَزَلْنَهُ قُرْءَ ۚ نَاعَرَ إِنَّكَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

﴿ نَعَنُ نَقُسُ عَلَيْكَ أَحْسَ نَ ٱلْقَصَصِ ﴾ يحتمل الجمع و المصدر ﴿ بِمَاۤ أَوْحَيَّنَاۤ إِلَيْكَ هَلَاَ الْ ٱلْقُرِّءَ انَ وَإِن كُنتَ مِن قَبِّلِهِ ، لَهِنَ ٱلْعَلِقِلِينِ ﴾ .

﴿إِذْقَالَ يُوسُ فَ لِأَبِيهِ ﴾ : يعقوب بن إسحق بن إبراهيم ﴿ يَكَأَبَتِ ﴾ اصله : يا ابي ﴿ إِنِّ رَأَيْتُ ﴾ من الرّويا لا من الرّوية ﴿ أَحَدَعَشَرَكُوّكُهُ اوَ الشّم اللهِ مَن الرّويا لا من الرّوية ﴿ أَحَدَعَشَرَكُوّكُهُ اوَ الشّم اللهِ مَن الرّويا لا من الرّويا لا من السّماء ساجدة له ، مخلما قصها على ابيه . قال : هذا سنجدين ﴾ . قال : هذا المر متشتّ يجمعه الله عزّو جلّ من بعد " . ورد : «إنّ تاويل هذه الرّويا أنّه سيملك مصر

١\_ما بين المعقوفتين من ٩ب٩.

٢- الخصال ١: ٢٥٨ ، الحديث: ١٣٤ ، عن أبي عبدالله المجلة.

٣ ـ المصدر ٢: ٤٥٥، الحديث: ٢، عن النَّبِيُّ ﷺ.

و يدخل عليه أبواه و إخوته، أمّا الشّمس فأمّ يوسف: "راحِيلُ"، و القمر: "يعقوب"، و أمّا الأحدعشر كوكباً فإخوته» . و في رواية: اخالته ، كَان أمّه. و قــال: "إنّه رأى هذه الرّؤيا و له تسع سنين ، ".

﴿ قَالَ يَنْبُنَ لَا نَقْصُ مَنْ مَاكَ عَلَى إِخْوَقِكَ فَيْكِيدُواْلُكَكُ مَنْ الله من "يكيدوا" معنى يحتالوا، فعدّاه باللام ليفيد معنى الفعلين . ﴿ إِنَّ الشَّيْطُنَ لِلْإِنسَنِ عَدُوَّ مَيْبِينَ ﴾ . خاف عليه حسد إخوانه له و بَغْيَهُمْ عليه ، لما عرف من دلالة رؤياه على أنّه يُبلّغُه أ من شرف الدّارين أمراً عظيماً .

﴿ وَكُلُولِكَ يَجْلِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُ الْكَ مِن تَأْوِيسِ لِٱلْأَحَادِيثِ ﴾ : من تعبير الرّويا ( السّيت احاديث لانها إمّا حديث المَلك ، وهي ما كان منها صادقة ، وإمّا حديث النّفس أو الشّيطان ، وهي ما كان منها كاذبة . ﴿ وَرُبِيّرُ يَعْمَتُهُ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ النّفس أو الشّيطان ، وهي ما كان منها كاذبة . ﴿ وَرُبِيّرُ يَعْمَتُهُ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ النّفس أو الشّيطان ، وهي ما كان منها كاذبة . ﴿ وَرُبِيّرُ يَعْمَلُهُم البياء وَعَلَىٰ الدّبياء العلى من الجنة . ﴿ كَمَا أَتَمَهُ المَويَكِين وَمِلُوكا ، ثمّ ينقلهم إلى الدّرجات العلى من الجنة . ﴿ كَمَا أَتَمَهُ المَويَكِين وَمِلُوكا ، ثمّ ينقلهم إلى الدّرجات العلى من الجنة . ﴿ كَمَا أَتَمَهُ المَويَكِين وَمِلُوكا ، ثمّ ينقلهم إلى الدّرجات العلى عن الجنة . ﴿ كَمَا أَتَمَهُ المَويَكِينَ في تدبير وَمِلُوكا ، وهي ما كان يصنحق الاجتباء ﴿ حَرِيدُمُ في تدبير الاشياء .

﴿ لَقَدْكَانَ فِي يُوسُفَ وَلِخُوَيِّهِ مَايَنَتُ ﴾ : دلائل قدرة الله و حكمته و علامات نبوتك ﴿ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ : لمن سال عن قصّتهم .

روي: «أنّ اليهود قبالوا لكبراء المشركين: سلوا محمّداً لِمَ انتقل آل يعقبوب من الشبام إلى مصر؟ و قبصة يبوسف. قبال: فباخبرهم بالصّحّة من غير سماع

١\_القمَّى ١ : ٣٣٩، عن أبي جعفر اللجَّة.

٢\_جامع البيان (للطّبري) ١٢ : ٩١ ، عن ابن عبّاس، و ذكره في جوامع الجامع ٢ : ١٧٥ بلفظة «قيل»؛ وفي تفسير البغوي ٢ : ٩ : ١، عن قتادة والسّدي .

٣- القمَّى ١: ٣٤٠، عن أبي جعفر الله.

٤ ـ في آب؛ و اجاز: اعلى أن يبلغه! .

٥ ـ كَذَّا في جميع النَّسخ و لعلَّ الأصح : قالرُّوكَى الجمع.

ولاقراءةكتاب»<sup>1</sup>.

﴿ إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَالْخُوهُ ﴾: بنيامين. خصّ بالأُخوّة، لأنّ أُمّهما كانت واحدة. وفي رواية: اكان ابن خالته آ. ﴿ أَحَبُ إِلَىٰ آبِينَا مِنَّـــاوَتَحُنُ عُصَبَةً ﴾: والحمال انّا جماعة اقوياء، احق بالمحبّة من صغيرين لاكفاية فيهما ﴿ إِنَّ آبَانَا لَفِي صَلَا لِمُبِينٍ ﴾ لتفضيله المفضول و تركه التّعديل في المحبّة.

﴿ ٱقْنُلُواْ يُوسُفَ أُوالطَرَحُ وَ أَرْصَاكِمَ لَكُمْ وَجُ مُ أَيكُمْ ﴾ : يَصْفُ آلكم وجهه، فليُقْبِل عليكم بكليته و لاينازعكم في محبّته احد ﴿ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعْدِهِ وَقَرْمُ اصَلِلمِينَ ﴾ قال : قاي : تتوبون ٤٠٠ .

﴿ قَالَ قَآمِلُ مِنْهُ مِنْهُ قَالَ: «هولاوي»: ٥ ﴿ لَانَقَنْلُواْ يُوسُفَ وَٱلْقُــوهُ فِي غَيَــَهِ مِنَ ٱلْجُبِّ ﴾: في قعر البئر ﴿ يَلْنَقِطْلُهُ ﴾: ياخذه ﴿ بَمْضُ ٱلسَّيَّارَةِ ﴾: الذين يسيرون في الارض ﴿ إِن كُنْـتُــرٌ فَنِعِلِينَ ﴾ .

﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَنَا عَلَى يُوسُ فَ وَإِنَّالَةُ لَنَصِ حُونَ ﴾ : مشفقون مريدون له الخير.

﴿ أَرْسِلُهُ مَعَنَاعَكُ أَ﴾ إلى الصّحراء ﴿ يَرْتَعْ ﴾ : يتسع في اكل الفواكه و غيرها ؟ من الرَّتْعَة ، و هي الخِصْب ﴿ وَيَلْعَبْ ﴾ بالاســـــــــــــــاق بـالاقـــدام و الرّمي ﴿ وَإِنَّالَهُمُ لَحَفِظُونَ ﴾ .

﴿ قَالَ إِنِّ لَيَسَحُرُنُونَ أَن تَسَدَّهَ بُواْ بِهِ ﴾ لشدة مسفارقت علي، وقلة صبري عنه ﴿ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّقْبُ وَأَنتُ عَنَهُ عَنَفِلُونَ ﴾ قيل: لأنّ الأرض

١\_جوامع الجامع ٢ : ١٧٧ .

٢ ـ العيّاشي ٢ : ١٩٧ ، الحديث: ٨٤، عن أبي الحسن المجدد.

٣-صَفُوُ الَّشِّيء: خالصه. وصَفَا صُغُواً آمن بابٌ قَعَدَ) وصَفَاءً: إذا خلص من الكدر. المصــبـاح المنيـر ١ : ١٥ ؛ (صفو).

٤- علل الشرايع ١: ٤٧، الباب: ٤١، ذيل الحديث: ١، عن على بن الحسين الله .

٥- القمّي ١ : ٣٥٦. عن أبي الحسن الثَّالَثُ اللَّهُ.

كانت مَذَّابَة أ. قال: «إنّ يعقوب قرّب لهم العلّة فاعتلّوا بها في يوسف، ٢. و ورد: «إنّما أبتلي يعقوب بيوسف إذ ذبح كبشاً سميناً، و رجل من اصحابه محتاج لم يجدما يفطر عليه، فاغفله و لم يطعمه، وكان بعد ذلك ينادي مناديه إلى غدائه و عشائه، ٣.

﴿ قَالُوالَهِنَّ أَكُلُهُ ٱللَّهِ مُّهُ وَفَحَّنُ عُمْسَةً ﴾ : جماعة اقوياء ﴿ إِنَّا إِذَا لَّخَاسِرُونَ ﴾ .

﴿ فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ مَا فَعَلُوا . ورد: فإنّهم نزعوا قميصه فَللَّوهُ في البعر ، و تنحّوا عنه ، فقال اين فعلوا به ما فعلوا . ورد: فإنّهم نزعوا قميصه فَللَّوهُ في البعر ، و تنحّوا عنه ، فقال يوسف في الجبّ : يا إله إبراهيم و إستحاق و يعقسوب ارحم ضسعفي و قلّة حيلتي وصغري ، ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلْيَهِ ﴾ : إلى يوسف ﴿ لَتُنْبِتَنَهُمُ مِأْمَرِهِمْ هَلَا ﴾ : لتحدّثنهم علوا بك ؛ بَشّرَهُ بما يؤول إليه امره حين عرفهم و هم له منكرون ؛ إيناساً له و تطيباً لقلبه ﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ قال : فيقول : لا يشعرون أنّك أنت يوسف . أتاه جبرثيل فاخبره بذلك ،

﴿ وَجَمَا مُونَ أَبِهَا هُمْ عِشَالَهُ يَتِكُونَ ﴾: متباكين.

﴿قَالُواْ يَكَأَبَانَا إِنَّا ذَهَبَ السَّنَيِقُ ﴾: نتسابق في العَدْوِ ﴿ وَتَرَكَّنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنَا فَأَكَلَهُ الذِّمْ وَمَا آنَتَ بِمُوْمِنِ لَنا ﴾: بمصدق لنا ﴿ وَلَوْكُنَّا مَندِيقِينَ ﴾ لسوء ظنك بنا و فرط محبّتك ليوسف.

﴿ وَ مَا أَهُو عَلَىٰ قَيمِهِ مِهِ مِدَمِرَكُ فِيهِ ﴾ : مكذوب فيه ؛ وُصِفَ بالمصدر للمبالغة . قال : اللهم " دنهحوا جَدْياً لا على قميصه " . و ورد : اللّا اوتي بقميصه على يعقوب ، قال : اللّهم

١\_البيضاوي ٣: ١٢٨.

٢\_علل الشَّرَايع ٢ : ٢٠٠، الباب: ٣٨٥، الحديث: ٥٦، عن أبي عبدالله اللَّهُ.

٣- العيَّاشي ٢ : ١٦٧ ، الحديث: ٤، عن ابي عبدالله المَجِّد.

٤ ـ في المصَّدر: ﴿ فِي الْيَمِّ؟ ﴿ وَفِي ﴿ الْفَّ ۗ : ﴿ فِي الْبِحرِ ٩ .

هـ القَمِّي ١ : ٣٤١، عن أبي جعفر لللله .

٦-المصدُّر ١ : ٣٤٠، عَن أَبِّي جعفُر ﷺ ِ

٧ - الجَدَّى: من اولاد المعز و هو ما بلغ ستَّة اشهر أو سبعة. مجمع البحرين ١ : ٨١ (جدا).

٨\_القمّى ١ : ٣٤٦، عن أبي جعفر اللهمَّ.

﴿ وَجَاءَتُ سَيِّسَارَةً ﴾ : رفقة يسيرون، فنزلوا قريباً من الجب ﴿ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُ مِهَ اللّٰذِي يُرِدِ المَاء و يستسقي الهم ﴿ فَأَدْلَى دَلُومٌ ﴾ : فارسلها في الجب ليملاها، فندلى بها يوسف، فلما رآه ﴿ قَالَ يَنَبُشَرَىٰ هَلَا اعْلَىمٌ ﴾ بشر قومه ﴿ وَأَسَرُّوهُ بِعَنَسَعَةً ﴾ : أخفوه متاعاً للتجارة . أي : أخفى الواردُ و اصحابُه من ساير الرّفقة ، أو إخوة يوسف من السيّارة ﴿ وَأَلْلَهُ عَلِيمُ مِمَا يَعَمَلُونَ ﴾ لم يخف عليه اسرارهم .

﴿ وَشَرَوْهُ مِثْمَنِ بَغْرِهُ : مبخوس ناقص ﴿ دَرَهِمَ مَعَدُودَةٍ ﴾ : قليلة ؛ فإنهم كانوا يَزِنُونَ الكثير ، ويعدّون القليل . ورد: «كانت عشرين درهماً » . وفي رواية : «ثمانية عشر » . ﴿ وَكَانُوا فِيهِ ﴾ : في يوسف ﴿ مِنَ ٱلزَّهِدِينَ ﴾ : الرَاغبين عنه . ورد : الما عشر » . الرَاغبين عنه . ورد : الما اصبحوا قالوا : انطلقوا بنا حتى ننظر ما حال يوسف ، أمات أم هو حي ؟ فلما انتهوا إلى الجبّ ، وجدوا سيّارةً قد أرسلوا واردهم ، و أدلى دلوه ؛ إذ هو بغلام متعلّق بدلوه ! فقال

١- العيَّاشي ٢: ١٧١ ، الحديث: ٩، عن أبي عبدالله اللَّكِيَّا.

٢-البيضاوّي ٣: ١٢٩، عن النّبيّ ﷺ.

٣- العسيّاشي ٢: ١٦٩، ذيل الحسديث: ٥٠ وعلل الشّرايع ١: ٤٧، البساب: ١١، ذيل الحسديث: ١، عن السّجّاد للبِّلة.

<sup>\$-</sup>في اجا: ايستقيا،

٥- العيَّاشي ٢: ١٧٢ ، الحديث: ١٢ ، عن أبي عبدالله المثلة.

٦- المصدر ، الحديث: ١٤ ، عن ابي جعفر اللَّجَّة ؛ ومجمع البيان ٥-٦ : ٢٢٠، عن ابي عبدالله اللَّهُ.

لاصحابه: يا بشرى هذا غلام! فلما أخرجوه أقبل إليهم إخوة يوسف، فقالوا: هذا عبدنا سقط منّا أمس في هذا الجبّ، و جئنا اليوم لنخرجه، فانتزعوه من أيديهم و تنحّوا به ناحية، فقالوا: إمّا أن تقرّ لنا أنّك عبدنا فنبيعك بعض هذه السيّارة، أو نقتلك. فقال: لاتقتلوني واصنعوا ما شئتم، فأقبلوا به إلى السيّارة فقالوا: منكم من يشتري منّا هذا العبد؟ فأشتراه رجل منهم بعشرين درهما، و كان إخوته فيه من الزّاهدين اللهمية فحملوا يوسف إلى مصر و باعوه من عزيز مصر العبد؟

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى ٱشْتَرَنهُ مِن مِصْرَلاً مُسرَأَتِهِ \* قال: اكان اسمها زَلِيخا ٣٠٠. ﴿ أَكُومِ مَمُولُ هُ ﴾ : اجعلي مقامة عندنا كريماً ، أي : حَسناً ، و المعنى : احسني تعهده ﴿ عَسَى آنَ يَنفَعْنا ﴾ في ضياعنا و اموالنا ، و نستظهر به في مصالحنا ﴿ أَوْ نَشْخِذُ وُ وَلَدا ﴾ : نَتَبنّاه ، و ذلك لما تفرّس أ منه الرّسد. قال : و كان عنينا ٥٠٠. القمّي : و لم يكن له ولد ، فاكرموه و ربّوه ، فلما بلغ اشدة هوته امراة العزيز ، و كانت لا تنظر إلى يوسف امراة إلا هوته ، و لا رجل إلا احبّه ، و كان وجهه مثل القمر ليلة البدر ٢٠٠ ﴿ وَكَذَلِكَ مَكَنا لِيُوسُكَ فِي الْرَحِل إلا احبّه ، و كان وجهه مثل القمر ليلة البدر ٢٠٠ ﴿ وَكَذَلِكَ مَكَنا لِيُوسُكَ فِي الْرَحِل إلا الله عَلَى الله

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ ﴾ : منتهى اشتداد جسمه و قوّته ﴿ مَا نَيْنَكُ خُكُمًا ﴾ : حكمة ﴿ وَعِلْمَا وَكَذَالِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ .

﴿ وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَاعَن نَّفْسِ مِهِ ﴾ : طلبت منه و تمحّلت مُواقَعَتَها ؛ من راد

١- العياشي ٢: ١٧١ ، الحديث: ١٠ ، عن علي بن الحسين عليهما السلام.

٢\_القمّى آ : ٣٤٢.

٣ ـ المصيدر ١: ٣٥٧، عن أبي الحسن الثَّالث الحِيَّة.

٤ ـ تَفَرَّسَ: تثبّت. القاموسُ المحيط ٢: ٢٤٥ (فرس).

٥ القمي ١: ٣٥٧، عن أبي الحسن الثَّالث للكُّمَّة.

٦-المصدّر: ٣٤٢.

٧ ـ تمحّل له: احتال. القاموس المحيط ٤: ٥٠ (محل).

يرود: إذا جماء و ذهب لطلب شيء. ﴿ وَعَلَقَسَ الْأَبُولَ بَوَقَالَتَ هَيْتَ لَكَ ﴾ اي: أقبِلْ وبادرْ. و في قراءتهم عليهم السّلام بالهمزة و ضمّ التّاء ، بمعنى تَهَيَّا تُ لك. ﴿ قَالَ مَعَاذَ ٱللّهِ عَلَى الله معاذاً ﴿ إِنّهُ رُبِي أَحْسَنَ مَشْوَاكُ ﴾ : سيّدي احسن تعهدي، فليس مَعَاذَ ٱللهِ عَاداً ﴿ إِنّهُ وَإِنّهُ أَحْسَنَ مَشُواكُ ﴾ : سيّدي احسن تعهدي، فليس جزاؤه أن اخونه في اهله، أو إنّ الله خالقي و احسن منزلتي، بان عطف علي قلبه فلا اعصيه. ﴿ إِنّهُ لَا يُعْرَلِهُ أَلْظُلِمُونَ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِوْدُ ﴾ : قصدت مخالطته ﴿ وَهَمَّ بِهَا لَوْلا أَن رَّهَا بُرْهَان رَبِهِ لَهُمَّ بها كما هَمَّتْ به، ولكنّه كان معصوماً ، والمعصوم لا يَهُمُّ بذنب ولا ياتيه ؟ . وقال : «البرهان : النّبوة المانعة من ارتكاب الفواحش والحكمة الصّارفة عن القبايح ؟ . وفي رواية : اهمّت بان تفعل وهمّ بان لا يفعل ؟ . وفي أخرى : إنّها همّت بالمعصية ، وهم يوسف بقتلها إن اجبرته ؛ لعظم ما تداخله ، فصرف الله عنه قتلها والفاحشة ؟ . ﴿ كَذَالِكَ لِنَصّرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوّة وَٱلْفَحْشَاة ﴾ قال : «يعني فصرف الله عنه قتلها والفاحشة ؟ . ﴿ كَذَالِكَ لِنَصّرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوّة وَٱلْفَحْشَاة ﴾ قال : «يعني القتل والزّنا ؟ . ﴿ إِنّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلمُحْلَمِينَ ﴾ الذين اخلصهم الله لطاعته ، أو أ اخلصوا دينهم لله ، على اختلاف القراءتين ٩ .

﴿ وَأَسْتَبَقَا الْبَابِ ﴾ أي: تسابقا إليه، وذلك أن يوسف فر منها ليخرُج، وأسرعت وراءه لتمنعه الخروج. ﴿ وَقَدَّتَ قَمِيصَهُ مِن دُبُرٍ ﴾ اجتذبته من ورائه فانقد قميصه. والقَدُّ: الشَّقُ طولاً. والقطّ: الشَّقُ عرضاً. ﴿ وَأَلْفَيَاسَ يَدَهَا ﴾: وصادفا زوجها ﴿ لَذَا ٱلْبَابِ قَالَتُ مَاجَزَآهُ مَنَ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوّهُ إِلَا أَن يُسْجَرَى أَوْعَذَابُ الْبِيدُ ﴾. بادرت إلى

١\_مجمع البيان ٥٦٠: ٢٢٢، عن أمير المؤمنين للكلة.

٢و٤ ـ عَيُونَ أَخِبَارُ الرَّضَالَكُمْ ٢:١٠٢، الباب: ١٥، ذيل الحديث: ١.

٣ مجمع البيان ٥ - ٦: ٢٢٥ ، عن أبي عبدالله الله .

٥ في ﴿ اللَّفِ؟ : ﴿ وَ هِمَّ يُوسُفُ بِقَتْلُهَا أَجِيرِتُهُ ، لَعَظْمَةُ مَا تَدَاخِلُهُ ۗ .

٦ و٧ أُعيون أخبار الرّضا اللَّيْمُ ١ : ١٩٣ ، الباب: ١٤ ، ذيل الحديث: ١ .

٨ ـ في اللف؟ و ﴿جِ١: ﴿وَاخْلُصُوا﴾.

٩\_مجَّمع البيان ٥٦٦ : ٢٢٣؛ وجوامع الجامع ٢ : ١٨٤ .

هذا القول إيهاماً بانَّها فرَّت منه؛ تبرأةً لساحتها عند زوجها، و «ما» نافية، أو استفهاميَّة.

﴿ قَالَ هِي رَوَدَقَ اللهِ عَن نَقْشِي ﴾ : طالبتني بالمواتاة ؛ و إنّما قال ذلك دفعاً لما عرضته له من السّجن والعذاب، و لولم تكذب عليه لما قاله . ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِن اَهْلِهَا ﴾ . قال : «وكان عندها صبّي ا من اهلها زائر لها ؛ فانطقه الله لفصل القضاء ٢٠ . و في رواية : «الهم الله عزّوجل يوسف أن قال للملك : سلّ هذا الصبّي في المهد، فإنّه سيشهد أنّها راودتني عن نفسي . فقال العزيز للصّبي . فانطق الله الصبّي في المهد ليوسف ٣٠ . ﴿ إن كَانَ قَمِيصُهُمُ قُدَّ مِن قُبُلِ فَصَدَقَت وَهُو مِن الْكَذِينِ كَا لانّه يدل على أنّها قدّت قميصه من قدامه بالدّفع عن نفسها ، أو أنّه اسرع خلفها فتعثر بذيله فانقد جيبه .

﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ وَقُدَّمِن دُبُرِ فَكَذَبَتْ وَهُوَ مِنَ الصَّندِقِينَ ﴾ لانه يدل على انها تبعته فاجتذبت ثوبه فقدته.

﴿ فَلَمَّارَءَا قَمِيصَهُمُقُدَّمِن دُبُرِقَ الَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ لانه يَعْلَقُ بالقلب و يؤثّر في النّفس، لمواجهتهن به، بخلاف كيد الشّطان، فإنّه يوسوس به مسارقة.

﴿ يُوسُفُ ﴾ : يا يوسف ﴿ أَعْرِضْ عَنْ هَنذَا ﴾ : أكتمه و لاتذكره ﴿ وَأَسَــتَغْفِرِى لِذَنْبِكِ ﴾ يا زليخا ﴿ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ﴾ من القوم المذنبين ؛ من خَطِئ : إذا أذنب متعمداً.

﴿ وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِ بِنَ فِي الْمُرَاتُ الْعَزِيزِ تُرُودُ فَنَ نَهَا عَن نَفْسِةٍ ، الله مواقعة غلامها إياها ﴿ قَدْ شَغَفَهَ الْحُبُّ ﴾ قال: «قد حجبها حبه عن النّاس، فلا تعقل غيره ، والشّغاف هو حجاب القلب ، وفي قراءتهم عليهم السّلام: «بالمهملة» . أي:

١\_ في االف: (وكان صبيّ عندها).

٢ ـ العّياشي ٢ : ١٧٤ ، ذيل الحديث : ١٩ ، عن علي بن الحسين عليهما السكام .

٣- القمّي آ: ٣٤٣، عن أبي عبدالله اللُّبُّلِّد.

٤\_القَمِّي ١ : ٣٥٧، عن أبي جعفر اللَّبِّيُّةِ .

٥ ـ جوامع الجامع ٢: ١٨٦، عن أهل البيت عليهم السّلام.

أَحْرَقَها، كما يُحرَقُ البعير بالقَطِران ! إذا هُنِئَ به. ﴿ إِنَّالَنَرَىٰهَافِى ضَكَالِمُبِينِ ﴾ عن الرّشد و الصّواب. القمّي: و شاع الخبر بمصر، و جعلن النّساء يتحدّثن بحديثها، ويعذلنها ٢ ويذكرنها٣.

﴿ فَلْمَا سَمَاهُ مَكْرِهِ ﴾ : باغتيابهن و تعييرهن ؛ و إنّما سمّاه مكراً لأنّهن أخفينه ، كما يخفي الماكر مكره ﴿ أَرْسَلَتْ إِلَيْمِنَ ﴾ : تدعوهن ﴿ وَأَعْتَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الماكر مكره ﴿ أَرْسَلْمَ اللّهُ إِلَيْمِنَ ﴾ : تدعوهن ﴿ وَأَعْتَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى الل

﴿ فَلَمَّا رَأَيْتُ مُوا كُبُرُنَهُ ﴾ : عظمنه و هبن حسنه الفائق. و في حديث المعراج : «رايت في السّماء الثّانيه رجلاً صورته صورة القمر ليلة البدر، فقلت لجبرئيل : من هذا ؟ قال : هذا أخوك يوسف ، ﴿ وَقَطَمْ مَنَ أَيْدِيَهُنّ ﴾ : جَرَحْتُها بالسّكاكين من فسرط الدّهشة ﴿ وَقُلْنَ حُسشَ بِيَّهِ ﴾ ! تنزيها لله سبحانه من صفات العجز، و تعجباً من قدرته على خلق مثله ﴿ مَاهَنذَابَشًر ا ﴾ لأنّ هذا الجمال غير معهود للبشر ﴿ إِنَّ هَذَا الجمال الموسمة لانّ جماله فوق جمال البشر، و لأنّ الجمع بين الجمال الرّائق و الكمال الفائق و العصمة

١- الْقَطَرَانُ: عُصَـَارَةَ الأَبْهَلِ وَ الأَرْزِ وَ نَحُوهُمَا يُطْبَخُ فَيُتَحَلَّبُ مِنْهُ ثُمَّ تُهَنَّأُ بِهِ الإبلُ. لَسَانَ الْعَرَبِ ٥: ١٠٥ (قطَ ).

٢-الْعَذَّلُ: الملامة. القاموس المحيط ٤: ١٤ (عذل).

٤ ـ علل الشّرايع ١ : ٤٩، الباب : ٤١، ذيل الحديث: ١، عن السَّجّاد الله.

٥ـ البيضاوي ٣: ١٣٢ ؛ و الكشَّاف ٢ : ٣١٦.

٦\_القمّي آ : ٣٤٣، و فيه : ﴿ أَتُرُنُّجُهُ ۗ .

٧ ـ في أجا: اوكانت.

٨\_القَّمِّي ٦ : ٣٤٣.

٩ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٢٣١. عن أبي سعيد الخدري، عن رسول الله ﷺ.

البالغة من خواصّ الملائكة .

﴿ قَالَ رَبِّ السِّجْنُ أَحَبُّ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَنِ إِلْيَدِ فَى قَالَ: ﴿ فَحْرِجِنِ النَّسُوةِ مِنْ عَندها ، فَارسَلْتَ كُلِّ وَاحِدَةٍ مِنْهِنَ إلى يوسف ـ سِراً مِن صواحبِها ـ تساله الزّيارة ، فابى عليهن ٣٠ . ﴿ وَ إِلَّا تَصَرِفْ عَنِي كَيْدَ دَهُنَ أَصَبُ إِلَيْهِنَ ﴾ : أمِلْ إلى إجابتهن ﴿ وَأَكُنُ مِن عَلِيهِنَ ﴾ : أمِلْ إلى إجابتهن ﴿ وَأَكُنُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

﴿ فَاسَّتَجَابَ لَهُرَيُّهُ وَصَرَفَ عَنَـــهُ كَنَّدُهُنَّ ﴾: فثبته بالعصمة ، حتى وطن نفسه على مشقة السّجن ، و آثرها على اللّذة المتضمّنة للعصبان ﴿إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ .

﴿ ثُمَّ بَدَالْمُ مِنْ بَعَ لِمَارَأُوا الْآيَاتِ ﴾ اي: الشّواهد الدّالة على براءته ﴿ لَيَسْجُنُنَهُ مَقَى حِدينِ ﴾ . قال: «الآيات: شهادة الصبيّ، والقميص المخرق من دبر، و استباقهما الباب حتى سمع مجاذبتها إيّاه على الباب. فلمّا عصاها لم تزل مولعة بزوجها حتى حيسه الله .

﴿ وَدَخَلَ مَمَهُ ٱلسِّجْنَ فَتَكَانِ ﴾ . القمّي: عبدان للمَلك: احدهما خبّازه ٥ ، والآخر صاحب الشّراب ٢ . ﴿ قَالَ أَحَدُهُ سَمّا إِنِّ أَرْبَنِي ﴾ : أرى في المنام، وهي حكاية حالة ماضية ﴿ أَعْصِرُ خَمْراً ﴾ أي: عنباً، سمّاه بما يؤول إليه . ﴿ وَقَالَ ٱلْآخَرُ إِنِّ آرَبَنِي ٓ أَحْسَمِلُ

١ و٣\_علل الشّرابع ١ : ٤٩، الباب: ٤١، ذيل الحديث: ١، عن السّجّاد اللَّهُ.

٢- أي: عَلَى تَلْبِينَ شَدَّة يوسفُ وَ إمالته عَلَى إطاعتها .

٤ ـ الْقَمَّى ١ : ٣٤٤، عن أبي جعفر الثَّيَّة، وفيه: «ملحة ابدل امولعة ا.

٥ في المصدر: ﴿خَبَّارُ﴾.

٦\_القَّمَي ١ : ٣٤٤.

فَوْقَ رَأْسِى خُبِرُا تَأَكُّلُ الطّلسيرُمِنَةُ ﴾ قال: ﴿ جَفْنَةُ فيها خبز ﴾ . ﴿ نَبِتَنَا بِتَأْوِيلِيدِ ﴾ . قال: «لمّا أمر الملك بحبس يوسف في السّجن الهمه الله علم تأويل الرّؤيا، فكان يعبّر الأهل السّجن رؤياهم » <sup>٢</sup> . ﴿ إِنَّا نَرَبَكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ . قال: «كان يوسّع المجلس و يستقرض للمحتاج و يعين الضّعيف » ٢ .

﴿ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقَا فِهِ عِلْاَ نَبَا أَتُكُمُا بِتَأْوِيلِهِ قَبْلَ أَن يَأْتِيكُمَا ﴾ . لعله اراد ان يدعوهما اوّلا إلى النّوحيد، وياتي بما يكون معجزة له من الإخبار بالغيب، ليدل على صدقه، ثمّ يجيبهما عمّا سالا منه . ﴿ ذَلِكُمّا مِمّاعَلَمَ فِي رَقٍّ ﴾ بالإلهام والوحي، وليس من قسيل النّكهن والتنجّم ﴿ إِنّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمِ لَا يُؤْمِسَنُونَ بِاللّهِ وَهُسم بِاللّهُ خِرَةِهُمْ كَنْ فِرُونَ ﴾ . كَنفِرُونَ ﴾ .

﴿ وَأَتَبَعَتُ مِلَّةَ ءَابَآءِى إِبْرَهِيمَ وَإِسْسِحَنَى وَيَعْقُوبَ مَاكَاتَ لَنَآ أَن نُشَرِكَ بِاللَّهِ مِن شَى وَ ذَالِكَ مِن فَضْسِلِ اللَّهِ عَلَيْمَنا وَعَلَى آلنَّامِ ﴾ يبعدننا لإرشادهم ﴿ وَلَكِحَنَّ أَحَى ثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ .

﴿ يَنصَدِجِي ٱلسِّجِنِ مَأْرَيَاتُ مُنَفَرِقُونَ خَيْرٌ أَمِر ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾.

﴿ يَصَنِحِيَ ٱلسِّحِنِ أَمَّاۤ أَحَدُكُمُ ا﴾ يعني صاحب الشّراب ﴿ فَيَسَقِى رَبِّهُ خَفَرًا ﴾ كما

١-العيّاشي ٢: ١٧٧، الحديث: ٢٥، ، عن أبي عبدالله اللَّبَيّر. و الجَفْنَة : القَصْعَة ، خصّت بوعاء الاطمعة ،
 جمعها: جضان القاموس المحيط ٢:١١٤؛ والمفردات : ٩٣ (جفن) .

٢- المصدر: ١٧٦، الحديث: ٢٣، عن ابي عبدالله اللله.

٣- الكافي ٢ : ٦٣٧ ، الحديث: ٣ ، عن أبي عبدالله اللبلا.

يسقيه من قبل. القمّي: قال له يوسف: تخرج من السّجن و تصير على شراب الملك، وترتفع منزلتك عنده . ﴿ وَأَمَّا أَلَاخَرُ ﴿ يعني الحبّاز ﴿ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ ٱلطّيرُمِن رَأْسِدُ وَ كَذَبَ . فقال له يوسف: انت يقتلك الملك و يصلبك وتأكل الطّير من دماغك، فجحد الرّجل، فقال إنّي لم أر ذلك. فقال يوسف: ٢ ﴿ قُضِيَ الْأَمْرُ ٱلّذِي فِيهِ تَسْنَفُيْتِيَانِ ﴾ وهو مايؤول إليه أمركما ؛ يعني قُطِعَ و فُرِغَ منه ؛ صَدَقتُما أو كَذَبُهُما .

﴿ وَقَالَ لِللَّهِ عَلَىٰ أَنْكُونَاجِ مِنْهُمَا ﴾ : علم نجاته ﴿ أَذْكُرْ فِي عِندَرَيِّكَ ﴾ : اذكر حالي عند الملك ، و انّي حُبِستُ ظلماً ، لكي يخلصني من السّجن ﴿ فَالْنسَهُ ٱلشّيطَانُ ذِكْرَدَيْدِ ، فَانسَى الشّيطان صاحبَ الشّراب ان يذكره لربّه ، او انسى يوسف ذكر الله ، فاستعان بغيره " . و ورد : «لم يفزع يوسف في حاله إلى الله فيدعوه ، فلذلك قال الله : "فانساه الشّيطان ذكر ربّه " ، \* . ﴿ فَلَيْتَ فِي السِّمْ يَعْمَعُ مِسِنِينَ ﴾ قال : «سبع سنين ٥٠ .

ورد: «اوحى الله إليه في ساعته، كيف استعنت بغيري و لم تستعن بي وتسالني أخرِجَك من السّجن، و املت عبداً من عبادي ليذكرك إلى مخلوق من خلقي في قبضتي، ولم تفزع إلي ؟! البّث في السّجن بذنبك بضع سنين، بإرسالك عبداً إلى عبداً إلى مده ٧.

و ورد: المّا انقضت المدّة و أذن الله له في دعاء الفرج، وضع خدّه على الأرض، ثمّ قال: اللّهم إن كانت ذنوبي قد أخلقت وجهي عندك، فإنّي أتوجّه إليك بوجوه آبائي

١ و٢ ــ القمّى ١ : ٣٤٤.

٣\_البيضاوي ٣: ١٣٤ ؛ والكشَّاف ٢: ٣٢٢.

٤ - العيّاشي ٢: ١٧٦، الحديث: ٢٣، عن أبي عبد الله الملجِّد.

٥ المصدر : ١٧٨ ، الحديث : ٣٠ ، مرفوعاً عن أبي عبدالله اللله .

٦\_في المصدر: «فكيف استغثت بغيري و لم تستغث بي". ٧\_العيّاشي ٢: ١٧٦، الحديث: ٢٣، مرفوعاً عن أبي عبدالله اللجّة.

الصَّالحين إبراهيم و إسماعيل و إسحنْق و يعقوب، ففرَّج الله عنه، ' .

﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِيَ أَرَىٰ سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعُ عِبَافٌ وَسَسِبْعَ سُلُكُنتِ خُصْرِ فِي قراءتهم عليهم السّلام: «سبع سنابل» . ﴿ وَأَخَرَ يَا بِسَتَ ﴾: الْتَوَتُ على خُصْرِ فِي قراءتهم عليهم السّلام: «سبع سنابل» . ﴿ وَأَخَرَ يَا بِسَتَ ﴾: الْتَوَتُ على الخُصْرِ حتى غَلَبْنَ عليها، و استغنى عن بيان حالها بذكر حال البقرات. ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلَا أَلْمَ لَا أَنْتُ وَيْدِي فِي وَيْ يَكُنْ عَلَيها، و استغنى عن بيان حالها بذكر حال البقرات. ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلَا أَلْمَ لَا أَنْتُ وَيْ فِي وَيْ مِنْ مِنْ اللهِ عَلَيْنَ بَنَا وَيلها. أَنْتُ وَيْ فِي وَيْ وَيْ وَيْ مِنْ وَهِا ﴿ وَإِن كُنْتُمْ لِلْرَهُ يَاتَعْبُرُونِ ﴾: إن كنتم عالمين بتاويلها.

﴿ قَالُوۤ أَمَّسَفَكُ أَحَلَيْمٍ ﴾: تَخَاليطُها و أَباطيلُها، و ما يكون منها من وسوسة أو حديث نفس. جمع ضغّث و هو ما جُمِع من اخلاط النّبات و حُزِمَ، فاستعير للرّؤيا الكاذبة. ورد: «الرّؤيا على ثلاثة وجوه: بشارة من الله للمؤمن، و تحذير من الشّيطان، و أضغاث أحلام الله و وَمَا خَنُ بِتَأْوِيلِ ٱلْأَمْلَيمِ بِهَ لِيعِينَ ﴾ أي: الباطلة خاصة . اعتذار اضغاث أحلام الله مّا ليس له تاويل .

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي نَهَا مِنْهُ مَا ﴾ : من صاحبي السّجن، و هوالشّرابيّ ﴿ وَادَّكُرَ بَعَدَ أُمَّةٍ ﴾ : و تذكّر يوسف، بعد جماعة من الزّمان مجتمعة، أي : مدّة طويلة . قال : • أي : بعد وقت • • . ﴿ أَنَا أَنْيَتُكُرُ بِتَأْوِيلِهِ مَ فَأَرْمِيلُونِ ﴾ أي : إلى من عنده علمه .

﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا الطِّسِدِيقُ ﴾ اي: فارسلوه إلى يوسف، فاتاه و قال له: يا يوسف ايها البليغ في الصدق. و إنّما قال ذلك لانه جرّب احواله و عرف صدقه في تاويل رؤياه و رؤيا صاحبه. ﴿ أَفْتِمَا فِي سَبْعِ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبِّعُ عِجَافٌ وَسَبِعِ سُنُبُكُتِ خُمَّيرِ وَيَا صاحبه. ﴿ أَفْتِمَا فِي سَبْعُ بَعَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ أَرْجِعُ إِلَى النّاسِ لَعَلّهُ مَرْتَعَلَمُونَ ﴾ .

﴿ قَالَ تَزَّرَعُونَ سَبْعَ سِسِينِنَ دَأَبًا ﴾ أي: على عادتكم المستمرّة ﴿ فَمَا حَصَسدتُمْ فَذَرُوهُ

١\_العيَّاشي٢: ١٧٨، الحديث: ٢٩، عن أبي عبدالله الللَّهِ.

٢\_المصدر : ١٧٩، الحديث: ٣٣، عن أبي عَبدالله للنُّبُّة؛ والقمِّي ١: ٣٤٥.

٣\_في (ألف) و (ج): ااستعبرا.

٤ ـ الكافي ٨: ٩٠ ، الحديث: ٦١ ، عن ابي عبدالله الملكة .

هــالقمّـيّ ١ : ٣٢٣، عن أمير المؤمنين لظيُّلاً .

فِي سُنُبُلِدِه ﴾ لئلا باكله السُّوس، و هي نصيحة خارجة عن التَّعبير ﴿ إِلَّا قَلِيلًا يِّمَّانَأَ كُلُونَ ﴾ .

﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ سَبِّعُ شِكَادُياً كُلُّنَ مَافَدَّمَ ــــــُمْ لَمُكَنَّ ﴾ أي: ياكل أهلُهُنَّ ما الدّخرتم الإجلهن، فأسند إليهن على الجاز، تطبيقاً بين المعبّر والمعبّر به. و في قراءتهم عليهم السّلام: أما قرّبتم لهن الله ﴿ إِلَّا قِلِيلَا مِتَا أَتُحْرِزُونَ لبذور الزّراعة.

﴿ مُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعَ الْحَوْثُ عَامُّ فِي الْحَاثُ النَّساسُ ﴾ : يُمْطَرُون ؛ من الغَيْثِ . أو يغاثون من القصط ؛ من الغَوْث . ﴿ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾ : ما يُعْصَرُ من القصار والحبوب والزّروع . و في قراءتهم عليهم السّلام : على البناء للمفعول ، أي : يمطرون بعد الجاعة . قال : ﴿ وَالدّليل على ذلك قوله تعسالى : ' وَ أَنْزَلْنُا مِنَ الْمُعْصِراتِ مِناءً فَجَاجاً \* ؟ .

﴿ وَقَالَ النَّهِ مِهِ إِلَى رَبِّك ﴾ بعد ما جاءه الرّسول بالتّعبير ﴿ فَلَمَّ اجَآءُ الرّسُول ﴾ ليُخرجه ﴿ قَالَ الرّجِعُ إِلَى رَبِّك ﴾ قال: «بعني العزيز» . ﴿ فَسَتَلَهُ مَا بَالُ النِّسَوَةِ الَّذِي لَيُخرجه ﴿ قَالَ الرّبِعِ إِلَى رَبِّك ﴾ قال: «بعني العزيز» . ﴿ فَسَتَلَهُ مَا بَالُ النّسوة فَطَعْنَ أَيْدِ يَهُنَّ إِنَّ يَكُنَّ إِنَّ رَبِّ بِكَنَّ لِيهِ عَلِيمٌ ﴾ . تأتى في إجابة الملك، وقدم سؤال النّسوة وفحص حاله ، ليُظهر براءة ساحته ، و يُعلِم أنه سُجِنَ ظلماً ، و لم يتعرّض الامراة العزيز مع ما صَنَعَت به ، كرماً و مراعاة للادب .

وردعن النبي على الله عجبت من يوسف و كرمه و صبره ؛ والله يغفر له ، حين سُتُلَ عن البقرات العجاف والسمان ؛ ولو كنتُ مكانه ما أخبرتهم حتى أشترط أن يُخرجوني ، و لقد عجبت من يوسف و صبره و كرمه ، والله يغفر له ، حين أتاه

١\_القمى ١ : ٣٤٥، عن أبي عبدالله المحكم.

٢و٣\_الْقَمَّي ١ : ٣٤٦، عَنَّ أَبِي عبدالله، عن أميرالمؤمنين عليهما السَّلام. و الآية في سورة النَّبا(٧٨) : ١٤. ٤\_في «الف» : قجاءة.

ه العياشي ٢: ١٨٠، الحديث: ٣٧، عن أبي عبدالله المي الله المي الله المي المارية الميالة الميالة

الرّسول، فقال: ارجع إلى ربّك؛ ولو كنت مكانه و لبثتُ في السّجن ما لبثَ، لأسرعت الإجابة و بادرتهم الباب و ما ابتغيت العذر؛ إن كان الجليما ذا أناة، ٢.

﴿ قَالَ مَا خَطْ بُكُنَ ﴾ : قال الملك : ما شائكن ؟ ﴿ إِذْ رَوَدَ ثُنَ يُوسُفَ عَن نَفْسِ فِي عُلْرَ حَنشَ لِلَّهِ مَا عَلِمْنَ اعْلَى اللّهِ عَن سُوَوَ ﴾ : من ذنب ﴿ قَالَتِ أَمْ رَأَتُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَنَ حَسَّحَ سَصَ ٱلْحَقُ ﴾ : ثبت و استقر ، أو ظهر ﴿ أَنَا رَوَدَ تُمُ عَن نَفْسِهِ مِوَ إِنّهُ لِمِن ٱلْعَبَادِ قِين ﴾ حيث قال : "هي راودتني عن نفسي " ".

﴿ ذَلِكَ ﴾ . قاله يوسف لما عاد إليه الرّسول و اخبره بكلامهنّ . اي : ذلك التّبت ﴿ لِيَعْلَمَ ﴾ العزيز ﴿ أَنِي لَمُ أَخُنَهُ مُ إِلَّفَيْتِ ﴾ : بظهر الغيب في حرمته ﴿ وَأَنَّ اللّهَ لَا يَهَدُ وَ لا يُسَدِّده ؛ فيه تعريض بامرأة العزيز ، و تاكيد لأمانته .

﴿ وَمَا أَبْرَئُ نَفْسِينَ ﴾ : لاأ نُزِهها ؛ تواضع لله و تنبيه على أنّه لم يُرِدْ بذلك تزكية نفسه و العُجْبَ بحاله ، بل إظهار ما أنعم الله عليه من العصمة والتّوفيق . ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ اللَّهُ مَنَ النّفوس ، بِالسَّوَةِ إِلَّا مَا رَحِمه الله من النّفوس ، في الشّوة إلّا ما رحمه الله من النّفوس ، فعصمه عن ذلك . و يحتمل انقطاع الاستثناء ، يعني : ولكن رحمة ربّى هي التي تصرف السّوء .

و قيل: إنّ الآيتين من تتمّة كلام امرأة العزيز، أي: ذلك الذي قلتُ ليعلم يوسفُ أنّي لم أكذب عليه في غيبتة، و صدقتُ فيما سُئِلْتُ عنه، و "ما أُبرَى، نفسي " مع ذلك من الخيانة، فإنّي خُتتُه حين قذفته و سجنته، تريدالاعتذار ممّا كان فيه على و هذا التفسير هو المستفاد من كلام القمّي حيث قال: "لَمْ أَخُنهُ بِالْغَيْبِ" أي: لا أكذب عليه الآن كما

١-كذا في جميع النسخ، و لعل الصواب: •إنّه كان، كما في المصدر و الصّافي.
 ٢-مجمع البيان ٥-٦: • ٢٤، و الأناةُ كفّناةٍ : الحلّمُ و الوقار. القاموس المحيط ٢٠٢٤ (اني).
 ٣-نفس السّورة: ٢٦.

٤\_الكشّاف ٢ : ٣٢٧.

كذبت عليه من قبل ' . ﴿ إِنَّ رَقِعَفُ ـ وَرُرَّتِحِيمٌ ﴾ يغفر ميل النّفس، و يرحم من يشاء بالعصمة .

﴿ وَقَالَ ٱلْمَاكُ ٱلنَّوْفِيهِ مِنْ السَّخْطِعَ النَّهِ لِنَفْسِي ﴾ : اجعله خالصاً لنفسي ﴿ فَلَمَّا كُلَّمَهُ ﴾ : فلما أتوابه و كلمه، و شاهد منه الرّشد و الأمانة، واستدلّ بكلامه على عقله، وبعفته على امانته ﴿ قَالَ إِنَّكَ ٱلْمُؤْمَ لَدَيْنَ المَكِينُ ﴾ : ذو مكانة و منزلة ﴿ أَمِينٌ ﴾ : مُؤْتَمَنُ على كلّ شيء.

﴿ قَالَ آجْعَلِنَى عَلَى خَزَآبِ سِنِ ٱلْأَرْضِ ﴾ : وَلّني امرَها . و الأرض : ارض مصر ﴿ إِنِّي حَفِيظُ ﴾ قال : «بحل لسان» . قيل : إنّما طلب الولاية ليتوصّل بها إلى امضاء احكام الله ، و بسط الحقّ و وضع الحقوق مواضعه ، ورد : «رحم الله اخي يوسف ؛ لو لم يقل : "اجْعَلْني عَلَىٰ خَزَائِنِ الأَرْضِ " لولاً ه من ساعته ، و لكنه اخر ذلك سنة ، " .

﴿ وَكَذَاكِ مَكَنَالِيُوسُ فَي الْأَرْضِ ﴾ : ارض مصر . قال : «ملك يوسف مصر و براريها ، لم يجاوزها إلى غيرها » . ﴿ يَتَبَوَّأُمِنْهَا حَيثُ يَثَالَهُ ﴾ : ينزل من بلادها حيث يهوى . ﴿ نُصِيبُ مِرَحْمَتِنَا مَن نُشَآةٌ وَلَا نُعْنِيعُ أَجْرًا لَمُحْسِنِينَ ﴾ .

﴿ وَلَا يَجْرُ آلَا يَخِرُ وَخَيْرٌ لِلَّذِينَ مَامَــنُواْ وَكَانُواْ يَنْقُونَ ﴾. ورد ما ملخصه: "إنّه لم يبق بمصر و ما حولهامال و لاعبد و لا حرّ إلا صار ليوسف، ببيعه الطّعام إيّاهم. فقال للمَلك: ما ترى فيما خولني ربّي من ملك مصر و أهلها؟ أشر علينا برايك، فإنّي لم أصلحهم

١\_القمّي ١ : ٣٤٦.

٤\_الكشّاف ٢ : ٣٢٨. ٥\_ في «الف» : «لولّي» .

٦ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٣٤٣ ، عن النّبي على ٠

٧\_العيَّاشِّي ٢: ١٨١،١٨١ لحديث: آ٤، عَن ابي جعفر اللَّهِ.

لأفسدهم، ولم انجهم من البلاء ليكون وبالأعليهم، ولكن الله نجّاهم على يدي. قال له الملك: الرّاي رأيك. قال يوسف: إني أشهد الله و أشهدك أيّها الملك، إنّي قد اعتقت أهل مصر كلّهم، ورددت عليهم اموالهم و عبيدهم، ورددت عليك ايّها الملك خاتمك و سريس و و تاجك ؛ على أن لا تسير إلا بسيرتي و لا تحكم إلا بحكمي. قال له الملك: إنّ ذلك لشرفي و فخري أن أسير بسيرتك و أحكم بحكمك، و لولاك ما قويت و لا اهتديت له، و لقد جعلت سلطاني عزيزاً ما يرام ، و إنا أشهد أن لا إله إلا الله وحده لاشريك له، و أنك رسوله. فاقم على ما وليتك، فإنك لدنيا مكين أمين ".

﴿وَجَكَآهَ إِخُوةً يُوسُفَ ﴾ لِلْمِيْرَة ، ٣ و ذلك الآنة اصاب كنعان ما اصاب سائر البلاد من الجَدْب، فارسل يعقوب بنيه غير بنيامين إليه .

القمّي: امر يوسف ان يبنى له كُناديج من صخر و طينها بالكِلْس، ثمّ امر بزرع مصر، فحصدت و دفع إلى كلّ إنسان حصّة، و ترك في سنبله لم يدسّه، فوضعها في الكناديج، ففعل ذلك سبع سنين. فلمّا جاء سنُوا القحط، كان يُخرِج السّنبل فيبيع بما شاء، و كان بينه و بين أبيه ثمانية عشر يوماً، و كان النّاس من الآفاق يخرجون إلى مصر ليمتنارُوا طعاماً، وكان يعقوب و ولده نزولاً في بادية فيها مُقُلّ ، فاخذ إخوة يوسف من ذلك المُقل، و حملوه إلى مصر ليمتاروا به طعاماً، و كان يوسف يتولى البيع بنفسه ٧. ﴿ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُ لَهُ مَا لَا فَاتَ معقودة بهم ﴿ وَهُمُ لَمُ مُنكِرُونَ ﴾ بنفسه ٧. ﴿ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُ لَهُ مَا لَا فَاتَ معقودة بهم ﴿ وَهُمُ لَمُ مُنكِرُونَ ﴾

١ في المصدر: ﴿جعلت سلطاناً عزيزاً لايرام،

٢ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٢٤٤، عن أبي الحسن الرَّضا للكُّ.

٣-الميرةُ -بالكسر -: جَلَبُ الطّعامُ. الْقَامُوسُ الْحَيْطُ٢: ١٤٢ (مير).

٤-كُنادِيجِ جمع كُنْدُوجٍ: شِبهُ المُخزَن، معرَّب كَنْدُو. القاموس المحيط ١ : ٢١٢ (كلج).

٥- الكِلْسُ - بالكسر -: أَلْصَارُوج . القاموسُ الحيط ٢ : ٢٥٦ (كُلس).

٦-الْمُقْلُ-بالضّمّ-: الكُنْدُرُ الذّي يتدَخَّنُ به اليهود و صَمْغُ شجرة. القاموس المحيط ٤: ٥٢ (مقل) . ٧-القمّى ١ : ٣٤٦.

قال: «لهيبة الملك و عزَّه، ١٠

﴿ وَلَمَّا جَهَّزَهُم بِهَهَا ذِهِ مَهُ اصلحهم بعُدَّتهم، و أوقر رَكَاثِبهم بما جاؤوا لأجله. وأصل الجَهاز ما يعدّ من الأمتعة للنقلة. ﴿ قَالَ أَتْنُونِ بِأَخِلَكُم مِنَ أَبِي مَكُم مُ وَاصل الجَهاز ما يعدّ من الأمتعة للنقلة. ﴿ قَالَ أَتْنُونِ بِأَخِلَكُم مِن أَبِيكم، ف ما ف علا؟ ورد: الإنه قال لهم يسوسف: قد بلغني أن لكم أخوين لأبيكم، ف ما ف علا؟ قالوا: أمّا الكبير منهما فإنّ الذئب أكله، و أمّا الصّغير فخلفناه عند أبيه، و هو به ضنين وعليه شفيق قال: فإنّي أحب أنّ تاتوني به معكم إذا جئتم تمتارون ". في فَنَي أُحب أنّ تاتوني به معكم إذا جئتم تمتارون ". في ألا تَرْون أَنْ أُوفِي ٱلكُيْلُ وَأَنَا خَسِيرٌ ٱلمُنْزِلِين ﴾: المُضيفين، وكان أحسن إنزالهم وضيافتهم.

﴿ فَإِن لَّمْ تَأْتُونِيهِ مِ فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَانَقْ رَبُونِ ﴾ .

﴿ قَالُواْسَنُرُودُ عَنْهُ أَبَاهُ ﴾: سنجتهد في طلبه من ابيه ﴿ وَإِنَّا لَفَكِعِلُوكَ ﴾ ذلك الانتواني فيه.

﴿ وَقَالَ لِفِنْيَدَ نِهِ ﴾ : لغِلْمانه الكيّالين ﴿ أَجْمَلُواْ بِضَعْفَهُ مِ هَا كَانُوا جَاوُوا به ﴿ فِي رِجَالِهِ مِنْ أَنْ فَي اوعيتهم ﴿ لَمَلَّهُمُ يَعْرِفُونَهَا ﴾ : يعرفون حق ردّها، وحق التّكرّم بإعطاء بَدَلَيْن ﴿ إِذَا أَنْقَلَهُو ٓ إِلَىٰ أَهْلِهِمَ ﴾ و فتحوا اوعيتهم ﴿ لَمَلَّهُمُ رَدّها، وحق التّكرّم بإعطاء بَدَلَيْن ﴿ إِذَا أَنْقَلَهُو ٓ إِلَىٰ أَهْلِهِمَ ﴾ و فتحوا اوعيتهم ﴿ لَمَلَّهُمُ رَبِّهُ وَنَ كُو اللّهُ مَا مَا فَيْهُمُ وَلَمْ اللّهُ وَعَلَيْهُمُ اللّهُ وَاللّهُ الرّجوع .

﴿ فَلَمَّارَجَعُوٓ اللَّهُ أَبِيهِ مَ قَالُوا يَتَأَبَانَ امُنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْتِ لُ ﴾ ارادوا قول يوسف: أفلا كَيْلَ لَكُمْ عِنْدِي ". ﴿ فَأَرْمِيلَ مَعَنَّا آخَانَا نَكُمْ عَنْدِي ". ﴿ فَإِنَّا لَمُ لَكُمْ عِنْدِي ". ﴿ فَأَرْمِيلَ مَعَنَّا آخَانَا نَكُمْ تَلَى ﴾ : نرفع المانع أَ ﴿ وَإِنَّا لَمُ لَحَافِظُونَ ﴾ عن ان يناله مكروه.

﴿ قَالَ هَلْ مَا مَنْكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا آمِنتُكُمْ عَلَىٰ آخِيهِ ﴾: يوسف ﴿ مِن قَبْ لَّهُ مَا لَلَهُ خَيْرً

١-العيَّاشي ٢: ١٨١، الحديثِ: ٤٢، عن ابي جعفر اللُّبِّة، و فيه: "وعزَّته".

٢-الضِّنينَ: البخيل، و الضَّنَّةُ: هو البخل بالشِّيء النَّفيس. المفردات: ٣٠٨ (ضنن).

٣\_العيَّاشي ٢: ١٨١، الحديث: ٤٢، عن أبي جُعفر اللَّهِٰٓلَدَ.

كمه في ﴿ الْفُ ﴾ : ﴿ نَرَفَعَ الْمُوانَعِ ﴾ .

حَنِظُاً وَهُوَارَحَــمُ الرَّيْجِينَ﴾: يـرحم ضعفي وكبَر سنّي، فيحفظه ويـردّه عليّ، ولايجمع على مصيبتين. ورد: «إنّ الله سبحانه قال فبعزّتي لاردّنهما إليك بعدما توكّلتَ عليّ. ا

﴿ قَالَ لَنَ أُرْسِلُمُ مَعَكُمْ حَتَى تُؤَوِّرُو مَوْقِقُ اِينَ الله ، او إلا ان تَهْلِكُوا جميعاً . ﴿ لَتَأْنُنَى بِمِعْ إِلاّ أَن يُمَاطَ بِكُمْ ﴾ : إلا ان تُغْلَبُوا فلا تُطيقُوا ذلك ، او إلا ان تَهْلِكُوا جميعاً . ﴿ فَلَمَّا ءَاتَوْهُ مَوْقِقَهُ مَمْ مَقَالَ اللّهُ عَلَى مَا انْقُولُ وَكِيلٌ ﴾ : رقيب مطلع ، إن اخلفتم انتصف لي منكم .

﴿ وَقَالَ يَنَبَغَ لَا تَدَّخُ الْوَامِنَ الْوَامِنَ الْوَامِنَ الْوَامِ مُتَغَرِّفَةً ﴾ لانهم كانوا ذوي جمال و بها و هيئة حسنة ، و قد شُهرُوا في مصر بالقرب من الملك ، و التكرمة الخاصة التي لم تكن لغيرهم ، فخاف عليهم العين . ﴿ وَمَا أُغَنِى عَنكُم مِن المَلك من التّقوق و هو وإن أراد الله بكم سوءً لم ينفعكم ، و لم يدفع عنكم ما أشرت به عليكم من التّقرق و هو مصيبكم لامحالة ، فإنّ الحَذَر لا يمنع القَدر . ﴿ إِن الْمُحَكَمُ إِلَّا يِلَةً عَلَيْهِ مَن التّقرق و عَلَيْهِ مِن التّقرق و هو مصيبكم لامحالة ، فإنّ الحَذر لا يمنع القَدر . ﴿ إِن الْمُحَكّمُ إِلَّا يِلَّةً عَلَيْهِ نَو كُلُهُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَن التّهُ وَعَلَيْهِ مِن السّرة وَعَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْ الْحَلّالَةُ وَالْعُنْ الْحَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَا

١\_مجمع البيان ٥٦٠: ٢٤٨.

٢- في األف! : •والمعنى؟.

٣- في الف: اكيل قليل.

٤ ـ في اج ١ : (إن اختلفتم).

# فَلْيَتُوكِّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾.

﴿ وَلَمَّا دَخُلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مِتَفَرِقَةِ ﴿ مَّاكَانَ يُغْنِى عَنْهُم ﴾ اي: من ابواب متفرقة ﴿ مَّاكَانَ يُغْنِى عَنْهُم ﴾ رأى يعقوب ﴿ مِنَ ٱللّهِ مِن شَيْعٍ ﴾ : مَا قضاه عليهم، فسرقوا و أُخذُ ابنيامين، وتضاعفت المصيبة على يعقوب ﴿ إِلّا حَاجَةُ فِي نَفْسِهُ عَلَى يعقوب ﴿ إِلّا حَاجَةُ فِي نَفْسِهُ ، وحَرازَتُهُ مِن أَن يُعانوا. ﴿ فَضَلَهُ أَ ﴾ : ولكن حاجة في نفسه، وهي شفقته عليهم، وحَرازَتُه مِن أَن يُعانوا. ﴿ فَضَلَهُ أَ ﴾ : أظهرها ووصى بها ﴿ وَإِنَّهُ لَذُوعِلْمِ لِمَا عَلَمْنَا لَهُ ﴾ : لذو يقين و معرفة بالله، من أجل أظهرها ووصى بها ﴿ وَإِنَّهُ لَذُوعِلْمِ لِمَا عَلَمْنَا لَهُ ﴾ : لذو يقين و معرفة بالله، من أجل تعليمنا إيّاه. ولذلك قال : "ما أُغْنِي عَنْكُمْ " ولم يغتر بتدبيره. ﴿ وَلَلْكِكُنَّ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْنَى عَنه الحَذَرُ .

﴿ وَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَكَ إِلَيْهِ أَخَاةً ﴾ : ضمَّ إليه بنيامينَ ﴿ قَالَ إِنِّ أَنَا ٱخُوكَ فَلَا تَبْتَيِسٌ ﴾ : فلا تحزن ؛ من البؤس ﴿ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ في حقّنا ، فإنّ الله قد احسن إلينا وجمعنا .

ورد: او قد كان هيّا لهم طعاماً، فلما دخلوا عليه قال: ليجلس كُلُّ بني أمّ على مائدة. قال: فجلسوا و بقي بِنْيامينُ قائماً. فقال له يوسف: مالك لاتجلس؟ قال له: إنّك قلت: ليجلس كلّ بني أمّ على مائدة، وليس لي فيهم ابن أمّ. فقال له يوسف: أما كان لك ابن أمّ؟ فقال له بنْيامين: بلى. قال يوسف: فما فعل؟ قال: زعم هؤلاء أنّ الذّئب أكله. قال: فما بلغ من حزنك عليه؟ قال: ولدلي احد عشر ابناً، كلّهم اشتققت له اسما من اسمه. فقال له يوسف: أراك قد عانقت النّساء و شممت الولد من بعده. قال له بنيامين: إنّ لي أباً صالحاً، و أنّه قال: تَزوّج ، لعلّ اللّه أن يُخْرِج منك ذرّيةً تشقل الأرض بالتّسبيح. فقال له: تعال فاجلس معي على مائدتي. فقال إخوة يوسف: لقد فضل الله بالتّسبيح. فقال له: تعال فاجلس معي على مائدتي. فقال إخوة يوسف: لقد فضل الله

١\_ في البه: ﴿وَأَخَذُوااً.

٢\_ في الفه: ايجلس.

٣- في ﴿ الفُّ وَ ﴿ جِ ﴾ : ﴿ فَقَالَ يُوسَفٍّ ﴾ .

يوسف و أخاه ، حتَّى أنَّ المُلكَ قد أجلسه معه على مائدته ، أ

و القمّي: فلما خرجوا من عنده قال يوسف لاخيه: أنا أخوك يوسف فلا تبتئس عاكانوا يعملون، ثمّ قال له: أنا أحبّ أن تكون عندي. فقال: لايدَعُوني إخوتي، فإنّ أبي قد أخذ عليهم عهد الله و ميثاقه أن يردّوني إليه، قال: أنا أحتال بحيلة، فلا تنكر إذا رأيت شيئاً و لاتخبرهم، فقال: لالا.

﴿ فَلَمَّا جَهَزَهُم عِبُهَ الْإِمْ جَعَلَ السِّقَايَة ﴾ : المسْرَبة . قال : «كان قَدَحاً من ذهب وكان صُواع يوسف إذا كيل ، كيل به» " . ﴿ فِ رَحْلِ أَخِيبِ ﴾ قال : «من حيث لم يقف عليه إخوته " . ﴿ أُمّ أَذَّن مُؤَذِّن ﴾ : نادى مناد : ﴿ أَيَتُهُا ٱلْعِيرُ ﴾ أي : القافلة . وهو اسم الإبل الّتي عليها الاحمال ، فقيل لاصحابها . القمّي : معناه يا أهل العير ، و مثله " و اساً ل القريّة الّتي كُنّا فِيها ، وَالْعِيرُ الّتِي أَقْبَلْنا فِيها " . ﴿ إِلّكُمْ لَسَنْرِقُونَ ﴾ . قال : «ما سرَقُوا القريّة الّتي كُنّا فِيها ، وَالْعِيرُ الّتِي أَقْبَلْنا فِيها " . ﴿ إِلّكُمْ لَسَنْرِقُونَ ﴾ . قال : «ما سرَقُوا وما كذب يوسف ، فإنما عنى سرقتهُم " يوسف من ابيه » . \* و في رواية : «الا ترى انهم حين قالوا : "مناذا تَفْقِدُونَ قَنَالُوا : نَفْقِدُ صُواعَ الْمَلِكِ " و لم يقولوا : سرقتم صواع حين قالوا : "مناذا تَفْقِدُونَ قَنَالُوا : نَفْقِدُ صُواعَ الْمَلِكِ " و لم يقولوا : سرقتم صواع الملك " .

﴿ فَالُواْ وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِ مِ مَّاذَا تَغَقِدُونَ ﴾ .

﴿ قَالُواْ نَفَقِدُ صُواعَ الْمَلِكِ ﴾ قال: «الطّاس الذي يشرب منه» . ﴿ وَلِمَنجَآءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرِ ﴾ من الطّعام جُعْلاً له ﴿ وَأَنَا بِهِ ، زَعِيمٌ ﴾ : كفيل أؤديه .

﴿ قَالُواْ تَأَلِلُهِ ﴾ . قسمٌ فيه معنى التّعجّب ﴿ لَقَدْ عَلِمْتُ مِ مَاجِشْنَا لِنُفْسِ لَـ فِي ٱلْأَرْضِ

١-مجمع البيان ٥-٦: ٢٥١-٢٥١، عن أبي عبدالله الملكة.

٢و٤\_الْقَمَى ١ :٣٤٨.

٣ـ العيَّاشي ٢ : ١٨٥ ، الحديث : ٥٧ ، عن أبي عبدالله الظِّيَّة مع تفاوت .

٥-القمَّى أ : ٣٤٩. والآية في نفس السَّورة : ٨٢.

٦- في «ب» و "ج» والمصدر: "سرقتم».

٧ ـ القَمِّي ١ : ٣٤٩، عن أبي عبدالله اللهُ .

٨ ـ العيّاشي ٢ : ١٨٥ ، الحديث: ٥٠٠ وعلل الشّرابع ١ : ٥٢، الباب: ٤٣، الحديث: ٤، عن ابي عبدالله لللله. ٩ ـ المصدر، الحديث: ٥١، عن أبي جعفر اللهج. وَمَاكُنَّا سَنرِقِينَ﴾. استشهدوا بعلمهم علىٰ براءة أنفسهم، لِما ثبت عندهم دلائل دينهم و أمانتهم في معاملتهم معهم، مرّةً بعد أخرىٰ.

﴿ قَالُواْ فَمَا جَزَاوُ أَهُ ﴾ : فما جزاء السَّرَق؟ ﴿ إِن كُنْتُمْ كَاذِبِينَ ﴾ في ادّعائكم البراءة منه . ﴿ قَالُواْ جَزَاوُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحَس لِمِ مَنْهُ وَجَد فِي رَحَد في رحله و استرقاقه . هكذا كان شَرْعُ يعقوب . قال : «يعنون السَّنَة التي كانت تجري فيهم أن يحبسه ١٠ . ﴿ كَذَا لِكَ نَجْرِي النَّلُولِينَ ﴾ بالسرقة .

﴿ فَلَكُ أَيِا فَيْ عَيْمِ فَلْكُ وَعَآءِ أَخِيهِ \* بنيامين ؛ دفعاً للتهمة ﴿ ثُمَّ أَسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَآءِ أَخِيهِ \* بنيامين ؛ دفعاً للتهمة ﴿ ثُمَّ أَسْتَخْرَجَهَا مِن وَعَآءِ أَخِيهِ كَذَالِكُ وَيُوالْكُ وَيُوالْكُ ﴾ : مَلك مصر ، لان حكم السّارق في دينه ان يُضرب و يُغْرَم ، لا ان يُستَعْبَد . ﴿ إِلّا أَن يَشَآءَ اللّه ﴾ أن يجعل ذلك الحكم حكم الملك ﴿ نَرْفَعُ دَرَجَكتِ مَن نَشَآةً ﴾ بالعلم ، كما رفعنا درجة يوسف ﴿ وَفَوْقَ قَ كُلّ ذِي عِلْمُ عَلِيمٌ ﴾ : أرفع درجة منه في علمه .

﴿ قَالُواْ إِن يَسْرِقَ فَقَدْ سَرَقَ أَخُّ لَهُمِن قَبْلُ ﴾ القمّى: يعنون يوسف ٢.

و ورد: «كانت لإسحى النبي منطقة "يتوارثها الانبياء و الاكابر، و كانت عند عمة يوسف، و كان يوسف عندها، و كانت تحبّه، فبعث إليها ابوه أن ابعثيه إلي و ارده إليك، فبعثت إليه أن دَعْهُ عندي اللّيلة أشمّه، ثمّ أرسله إليك غدوة، فلما اصبحت اخذت المنطقة فربطتها في حَقْوه و و البسته قميصاً و بعثت به إليه، و قالت: سُرِقَت المنطقة فَوجدت عليه، و كان إذا سَرَق احد في ذلك الزّمان دُفع إلى صاحب السَرقة، فاخذته فكان عندها ه . ﴿ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِ نَقْسِهِ ، وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ اللّهُ وَ الم يظهرها لهم فكان عندها ه . ﴿ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِ نَقْسِهِ ، وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ وَ الم يظهرها لهم

١ ـ العيَّاشي ٢ : ١٨٣ ، الحديث : ٤٤ ، عن أبي عبدالله ﷺ .

٢\_القمَى آ: ٣٤٩.

٣- المنطَّقَةُ: ماينتطق به و كمنْبَرِ: شُقَّةَ تَلْبَسُها المرأة و تشُدُّ وسطها. القاموس المحيط ٣: ٢٩٥ (نطق).

٤- الحَقُورُ: موضع شدَّ الإزارَ وَ هو الخاصرة. مجمع البحرين ١:٥٠ (حَقًّا).

٥ ـ العيّاشي ٢ : ١٨٥ ، الحديث : ٥٣ ، عن أبي الحسن الرّضا لَلَكِيَّةِ .

﴿ قَالَ ﴾ : في نفسه ﴿ أَنْتُمُ شَرُّمٌ كَانَا ﴾ : منزلةً في سرقتكم اخباكم و سوء صَنيعكم به ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَاتَصِهُونَ ﴾ : و هو يعلم أنّ الأمر ليس كما تصفون و أنّه لم يَسْرِقُ.

﴿ فَلَمَّا أَسْتَنَصَّ وَامِنَهُ ﴾ : ينسوا من يوسف و إجابته إيّاهم . و زيادة السّين والتّاء للمبالغة ﴿ خَلَصُوا ﴾ : انفردوا و اعتزلوا ﴿ فَجَيَّ ﴾ : متناجين ﴿ قَالَ حَبِيرُهُمْ ﴾ قال : ققال لهم يهوذا "، و كنان اكبرهم " . و القمّي : قبال لهم لاوي ﴿ وَأَنَمْ تَعْلَمُوا الله الله وَ مَا فَرَطَتُمْ الله الله وَ مَا فَرَطَتُمُ مَنْ وَيْقَامِنَ الله فِي الله وَ مِن فَتِلُ ﴾ ذلك ﴿ مَا فَرَطَتُمْ وَ فَيُوسُفَّ ﴾ : قبصرتم في شانه ﴿ فَلَنْ أَبْرَحَ ٱلأَرْضَ ﴾ : فلن أفارق ارض منصر في يُوسُفَّ ﴾ : قبصرتم في شانه ﴿ فَلَنْ أَبْرَحَ ٱلأَرْضَ ﴾ : فلن أفارق ارض منصر ﴿ وَمَن فِي الرّجوع إليه ﴿ أَوْمَعَ كُمُ اللّهُ لِي الرّجوع إليه ﴿ أَوْمَعَ يَاللُهُ اللهُ اللهُ لِي بِيهِم و تخلف بِلهُ وَحَ وَهُوَخَيْرُ ٱلْمُنْكِمِينَ ﴾ . قال : قفرجع إخوة يوسف إلى أبيهم و تخلف يهوذا " .

﴿ أَرْجِعُوٓ أَإِلَىٰٓ أَبِيكُمْ فَقُولُواْ يَنَأَبَانَاۤ إِنَ ٱبْنَكَ سَرَقَ وَمَاشَهِدْنَاۤ إِلَابِمَاعَلِمْنَا وَمَاسَكُنَا لِلْغَيْبِ حَنِفِظِينَ ﴾ .

١ ـ القمّى ١ : ٣٤٩.

٢\_راجع: القمّي ١ : ٣٤٩؛ و العيّاشي ٢ : ١٨٦، الحديث: ٥٥ و ٥٦، عن أبي عبدالله اللئِّلة.

٣- في قالف: " فيهودا؛ في جميع المواضع .

٤ ـ العَيَّاشي ٢ : ١٨٦ ، الحديث: ٥٦ ، عن آبي عبدالله الملكة.

٥-القَمَّى آ : ٣٤٩، وفيه: الاويبن يعقُوبَ .

٦- العيَّاشِّي ٢ : ١٨٧ ، ذيل الحديث : ٥٦ ، عن ابي عبدالله الللِّمة ، و القمِّي ١ : ٣٤٩ .

# ﴿ وَسُئَلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِيَّ أَقْبَلْنَا فِيمًا وَإِنَّا لَصَادِ قُوكَ ﴾.

﴿ وَتُولَّنَ عَنْهُ مَ الله و اعرض عنهم ﴿ وَقَالَ يَكَأْسَ فَيْعَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ : تعال فهذا الوائك ؛ والاسف اشد الحزن والحسرة ، والالف بدل من ياء المتكلّم . وهذا الكلام من يعقوب يدل على ان مصابه بيوسف كان عنده غَضاً طرياً ، مع طول العهد . ورد: سئل : ما بلغ من حزن يعقوب على يوسف؟ قال : ﴿ حزن سبعين ثكلي على اولادها ﴾ أ . ﴿ وَأَبْيَضَتَ عَيْمَا أُنُهُ لَكُمْ وَ بِكَانُه ﴿ مِنَ ٱلْحُزْنِ ﴾ كَانَ العَبْرَة المحقت سوادها . والقمّي : يعني : عميت من البكاء ؟ . ﴿ فَهُوكَظِيمٌ ﴾ : مملو من الغيظ على اولاده ، مملك له في قلبه ، ولا يظهره .

﴿ قَالَ إِنَّمَا أَشَكُواْ بَنِي وَحُرْنِي ﴾ : همّي الذي لا اقدر الصّبر عليه ﴿ إِلَى اللّهِ ﴾ لا إلى غيره، فخلوني و شكايتي ﴿ وَأَعْلَمُ مِنَ اللّهِ ﴾ من صنعه و رحمته ﴿ مَا لَا تَعْلَمُ وَنَ اللّهِ ﴾ فإنّ حسن ظنّي به أن ياتيني بالفرج من حيث لا احتسب.

١- القميِّي ١ : ٣٥٠، عن أبي عبدالله للنُّبِّدُ.

٢ \_ العَبْرَّةُ: الدَّمْعَةُ قبل أَن تَفَيَّضَ . القاموس المحيط ٢ : ٨٦ (عبر) .

٣\_القمّي ١ : ٣٥٠.

﴿ يَنْبَنِيَّ أَذْ هَبُواْ فَنَحَسَسُواْ مِن يُوسُ فَيَ وَأَخِيهِ ﴾ : تفحصوا من حالهما ، و تَطَلَّبُوا خبرهما ﴿ وَلَا تَأْتَسُواْ مِن قَرِحِهُ اللَّهِ ﴾ : لا تقنطوا من فرجه و تنفيسه ا و رحمته ﴿ إِنَّهُ لَا يَأْتُصُ مِن رَقِحِ اللَّهِ عَلَى خير يرجوه عند ﴿ إِنَّهُ لَا يَأْتُكُونُ مِن الله على خير يرجوه عند البلاء و يشكره في الرّخاء .

ورد: "إنّه كان يعلم أنّ يوسف حيّ، الأنّه كان قد سال مَلَكَ الموت بعد ما دعا الله أن يهبطه عليه فهبط، فقال: أخبرني عن الأرواح تقبضها مجتمعة أو متفرّقة؟ فقال: بل متفرّقة روحاً روحاً. قال: فمرّبك روح يوسف؟ قال: لا. فعند ذلك علم أنّه حيّ» ٢.

﴿ فَلَمَّادَخُلُواْعَلَيْهِ ﴾ بعد ما رجعوا إلى مصر ﴿ قَالُواْ يَتَأَيُّهَا ٱلْعَزِيرُ مَسَسناوَاْ هَلنَا ٱلفَّرُ وَحَمَّنَا بِيضَنَعَةِ مُّرِّحَلَةٍ ﴾ : ردية ، وهي المُقُلُ ، كما مر " . ﴿ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلُ وَتَصَسدُقَ عَلَينا عَلَيْنَا ﴾ قيل : و تضضل علينا بالمسامَحة ، و زدنا على حقنا أ . و ورد : هو تصدق علينا باخينا بنيامين ه . ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَجَزِى ٱلمُتَصَدِّقِينَ ﴾ . فَرَقَ لَهم يوسفُ ، و لم يتسمالك ان عَرَّفَهُم نفسه .

﴿قَالَ هَلْ عَلِمْ سَتُمُ مَّافَعَ لَتُمْ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾. قاله شَفَقَةٌ و نُصْحاً ؛ لما رأى من عجزهم و تَمَسْكُنهم، لامعاتبة و تثريباً ، إيثاراً لحق الله على حق نفسه في ذلك المقام الذي يَنْفُثُ فيه المَصْدُورُ ٦ ، و لعل فعلهم باخيه إفراده عن يوسف. قيل: و إذلاله ، حتى

١ ـ نَفُّسَ اللَّهُ عنه كُرْبَتَهُ: فَرَّجَهنا، الصّحاح ٣: ٩٨٥ (نفس).

٢-علل الشرايع ١: ٥٢، البياب: ٤٤، الحديث: ١؛ والكنافي ١٩٩:٨، الحديث: ٢٣٨؛ والقمي ١: ٣٥٠، عن ابي جعفر الليلة.

٣\_في ذيل الآية: ٥٨.

٤-رآجع: جوامع الجامع ٢: ٢٠٧.

٥ العسيّاشي ٢ : ١٩١٦ ، ذيل الحديث : ٦٥ ، عن أبي جعفس الله ؟ وصحب مع البيسان ٥ - ٦ : ٢٦١ ، عن أبي عبدالله لله لله .

٦-النُّهَانَهُ: مَا يَنْفُتُهُ المَصْدُورُ مِنْ فيه. القاموس المحيط ١: ١٨٢ (نفث).

لايستطيع أن يكلمهم إلا بعجز و ذلة '. ﴿إِذْ أَنتُمْ جَاهِلُونَ ﴾. ورد: «كلّ ذنب عمله العبد و إن كان عالماً فهو جاهل، حين خاطر بنفسه معصية ربّه، فقد حكى الله سبحانه قول يوسف لإخوته: " هَلْ عَلِمْتُمْ ما فَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ وَ أَخِيهِ إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ " فنسبهم إلى الجهل، لمخاطرتهم بانفسهم في معصية الله " .

﴿ قَالُوٓا أَوِنَكَ لَأَنتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَاذَا آخِی ﴾ من ابي و أمّي ؛ ذكره تعريفاً لنفسه و تفخيماً لشانه . ﴿ قَدْمَنَ اللّهُ عَلَيْنَا ﴾ اي : بالسّلامة و الكرامة ﴿ إِنَّهُ مَن يَتَّقِ ﴾ : يتّق الله ﴿ وَيَصْبِرْ ﴾ على البلايا و عن المعاصي ﴿ فَإِن َ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ .

﴿ قَالُواْ نَا لَلَهِ لَقَدْءَاثَرُكَ اللَّهُ عَلَيْمَا ﴾: اختارك علينا؛ بحسن الصّورة وكمال السّيرة ﴿ وَ إِن كُنَّا لَحَمْ إِن كُنَّا لَكُ اللَّهِ اعْزَكُ ﴿ وَ إِن شَانِنا و حالنا إِنَّا كنَّا مذنبين بما فَعَلْنَا بك، لاجرم أنَّ الله أعزَّك واذلّنا. ورد: «قالوا: فلاتفضحنا و لاتعاقبنا اليوم، واغفرلنا» ".

﴿قَالَ لَاتَنْمِيبَ﴾: لاتانيبَ ﴿عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمِ ﴾ بما فعلتم ﴿يَغْفِرُ أَنَّهُ لَكُمُّ وَهُوَ أَرْحَمُمُ ٱلرَّحِيمِينِ ﴾.

ورد: "إنّ يعقوب اشتد حزنه و تقوس ظهره، و أدبرت الدّنيا عنه و عن ولده، حتى احتاجوا حاجة شديدة و فنيت ميرتُهم، فعند ذلك قال لولده. "اذهبوا فتحسّسوا " الآية. فخرج منهم نفر، و بعثهم ببضاعة يسيرة، و كتب معهم كتاباً إلى عزيز مصر يتعطّفه على نفسه و ولده، و أوصى ولده أن يبدؤوا بدفع كتابه قبل البضاعة، ثمّ ذكر صفة الكتاب. و ملخصه: أنّه ذكر فيه ابتلاء جلّه بالإحراق و ابتلاء أبيه بالذّبح، و ابتلاته بفراق يوسف ثمّ أخيه، و أنّه كان يَسْكُنُ إليه مكان يوسف. قال: وذكروا أنّه سرق مكيال الملك، و نحن أهل بيت لانسرق، و قد جبستَه و فجعتني به، و قد اشتد لفراقه حُزني؟

١\_البيضاوي ٣: ١٤٢.

٢ ـ مجمع البيان ٣ ـ ٤: ٢٢، عن أبي عبدالله الحجيد، ذيل الآية: ١٧ من سورة النّساء.

٣\_العيَّاشِّي ٢: ١٩٢، ذيل الحديث: ٦٥، عن ابي جعفَّر اللَّهُ.

٤ ـ في ابّ : ابتعطفه : .

حتى تقوس لذلك ظهري، وعظمت به مصيبتي مع مصائب متتابعات عليّ، فمن علي بتخلية سبيله وإطلاقه من محبسه، وطيّب لنا القَمْح ، واسمح لنا في السّعر، وعجل سراح آل يعقوب، قال: فاخذ يوسف كتاب يعقوب، فقبّله ووضعه على عينيه، وبكى وانتحب عتى بلّت دموعه القميص الذي كان عليه، ثمّ أقبل عليهم فقال: "هَلْ عَلِمْتُمْ مِنْ فَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ "الآية ، "واعطاهم قميصه، وهو قميص إبراهيم،".

و في رواية: "قال: "اذْهَبُوا بِقَمِيْصِي هَـٰـذا" الّذي بلّته دموعُ عـيني، "فَٱلْقُوهُ عَلَىٰ وَجْه أَبِي" يرتدّبصيراً، لو قد شمّ ريحي، ٧٠.

و ورد: «إن يعقوب وجدريح قميص يوسف من مسيرة عشر ليال. قال: و هو القميص الذي نزل على إبراهيم من الجنة، فدفعه إبراهيم إلى إسحق، و إسحق إلى يعقوب، و يعقوب إلى يوسف. ^. و في رواية: «و كان نزل على إبراهيم من الجنة في قصبة من فضة، و كان إذا لبس كان واسعاً كبيراً قال: " إِنِي لاَجِدُ رِيْحَ يُوسُفَ" يعني: ربح الجنة، لانه كان من الجنة، ٩.

أقول: يعني: من عالم الملكوت برز إلى عالم الملك. ﴿ أَذْهَبُواْ بِقَمِيمِي هَـٰذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجِهِ أَبِي يَأْتِ بَعِيدِيرًا وَأَتُونِي بِأَهْلِكُو أَجْمَعِينَ ﴾ .

١- الْقَوْمِعُ: البُرِّ. القاموسِ المحيط ١ : ٢٥٢ (قمع).

٢-سَمِعُ و أَسْمَعُ: جَادً. القاموس المحيط ١: ٧٣٧ (سمع). ٣-السُّراح: الإرسال و تسريعُ المرأة: تطليقُها و الإسم: السَّراح. مجمع البحرين ٢: ٣٧١؛ و الصَّحاح ١: ٣٧٤ (سرء).

٤ ـ النَّحِبُ والنَّحيب والانتحاب: البُكاء بصوت طويل ومدٍّ. النَّهاية ٥: ٢٧ (نحب).

٥- العيّاشي ٢: ١٩٠، الحديث: ٦٥، عن ابي جعفر الليّلا.

٦-المصدر : ١٩٣، ذيل الحديث: ٦٨، مرفوعاً. ٧-المصدر : ١٩٦، الحديث: ٧٩، عن ابي جعفر اللك.

٨-العَيَّاشَى ٢: ١٩٤، الحديث: ٧٣، مرفوعاً.

٩- المصدر، الحديث: ٧٧؛ وعلل الشرايع ٢: ٥٣، الباب: ٤٥، الحديث: ١، عن ابي عبدالله اللله.

﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ ﴾ من مصر، وخرجت من عمرانها ﴿ قَالَ أَبُوهُمْ ﴾ لمن حضره: ﴿ إِنِّ لَأَجِـ دُرِيحَ يُوسُفَّ لَوْلَا أَن تُفَيِّدُونِ ﴾ : تَنْسِبُوني إلى الفَنَد، و هو نقصان عـقل يَحدُث من الهَرَم؛ و جواب " لوْلا "محذوف، تقديره : لصدّقتموني.

﴿ قَالُواْ تَاكَنَهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ ٱلْقَدِيمِ ﴾: لفي ذهابك عن الصّواب قِدَماً ؛ بإفراطك في محبّة يوسف و إكثارك ذكره، و التّوقّع للقائه.

﴿ فَلَمَّا أَنْجَاءَ ٱلْبَشِيرُ ﴾ . قال: ﴿ هُو يهوذا ابنه ﴿ الْقَنْهُ عَلَى وَجَهِهِ ، ﴾ : طرح القميص على وجهه ﴿ فَأَرْتَدَّ بَعِيمِرًا ﴾ لما انتعش فيه من القوة ﴿ قَالَ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنِّ أَعْلَمُ مِنَ اللهِ . أَعْلَمُ مِنَ اللهِ . أَعْلَمُ مِنَ اللهِ . وإنزال الفرج من الله .

و يحتمل أن يكون " إِنِّي أعْلَمُ" مستانفاً، و المقول محذوفاً دلّ عليه الكلام السّابق.

﴿ قَالُواْ يَتَأَبَّانَا ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُو بَنَا إِنَّا كُنَّا خَطِيبِنَ ﴾ .

﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَفِي ۗ إِنَّهُمْ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيثُ ﴾. قال: «اخره إلى السّحر ليلة الجمعة» ٢. و ورد: «خير وقت دعوتم الله فيه الاسحار، و تلا هذه الآية ٣٠.

﴿ فَكُمَّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ ءَاوَئَ إِلَيْهِ أَبُويْكِ فِي وَاية : ضمّهما إليه . و في رواية : «التي سارت عمهم إلى مصر كانت خالته و ليست بأمّه» . و لعلها نزلت منزلة الأمّ ، كما نزل العمّ منزلة الاب ﴿ وَقَالَ أَدْخُ لَلْهُ أَمِصْرَ إِن شَمَا اَ اللّهُ الله الله عنه قبل دخولهم مصر ، لأنّه استقبلهم يسوسف دخلتموه ﴿ وَاللّهِ عَلَى اللّه استقبلهم يسوسف

١ ـ كمال الَّدين ١ : ١٤٢ ، الباب: ٥، ذيل الحديث: ٩، عن أبي عبدالله الحبَّة.

٢ ـ من لايحضّره الفقيه ١ : ٢٧٧، الحديثُ : ١٦٤٠ ؛ والعيّاشيّ ٢ : ١٩٦، الحديث : ٨١، عن ابي عبدالله للجيّلا. وفيهما : «أخَرها».

٣\_ الكافي ٢ : ٤٧٧ ، الحديث: ٦ ، عن ابي عبدالة اللله ، عن رسول الله 魏 .

٤ في البا: اصارت.

٥ ـ راجع: العياشي ٢: ١٩٦، ذيل الحديث: ٧٩، عن أبي جمع فسر اللله و ١٩٧، الحديث ٨٤، عن أبي الحسن الله .

ونزلهم افي بيت أو مضرّب هناك.

﴿ وَرَفَعَ أَبُوَيَهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَـــرُوا لَهُ سُجَّدًا ﴾. قال: «العرش: السّرير، وكان سجودهم ذلك عبادةً لِله ٢٠٠٠ ﴿ وَقَالَ يَكَأْبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُهْ يَنَى مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَــهَا رَقِي حَقَّا ﴾: صدقاً.

قال: «لمّا دخلوا على يوسف في دار المَلكِ اعتنق أباه و بكى ورفعه و رفع خالته على سرير الملك، ثمّ دخل منزله؛ فَادَّهن و اكتحلُ و لبس ثياب العزّ و المُلْك، ثمّ خرج إليهم. فلمّا رأوه سجدوا له إعظاماً له وشكراً لِلّه؛ فعند ذلك قال: " بنا أَبَتِ هــَذا تَأْوِيْلُ رُؤيبايَ منْ قَبْلُ " ".

و في رواية: "فسجد يعقوب و ولده و يوسف معهم شكراً لله، لاجتماع شملهم. الم تر أنّه يقــول في شكره ذلك الوقت: "رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِن الْمُلْكِ" الآية، ، و في قراءتهم عليهم السّلام: "و خرّوا لله ساجدين "٥.

﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ فِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ البَيهِ جَنِ ﴾ لعله لم يذكر الجبّ الثلا يكون تثريباً عليهم ﴿ وَجَادَ بِكُمْ مِنَ الْبَدُو ﴾ : من البادية الأنهم كانوا اصحاب المواشي ، ينتقلون في المياه و المناجع آ ﴿ مِنْ بَعَدِ أَن نَزَعَ ٱلشّيٰ طَلَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْدُولِ ﴾ : افسد و حَرَّشُ المياه و المناجع آ ﴿ مِنْ بَعَدِ أَن نَزَعَ ٱلشّيٰ طَلَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْدُولِ ﴾ :

﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَبَتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ ﴾ : بعضه ﴿ وَعَلَّمْتَ فِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثُ ﴾ : بعضه ﴿ وَعَلَّمْتَ فِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثُ ﴾ : بعضه ﴿ وَعَلَّمْتَ فِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثُ ﴾ : بعضه ﴿ وَعَلَّمْتَ فِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْ فِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْ فِي اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَي اللهُ اللّهُ اللهُ اله

١- في اب او اجا: انزل لهما.

٢- العَيّاشي ٢: ١٩٧، الحديث: ٨٥، عن أبي عبدالله اللَّيِّلا.

٣\_ العيَّاشِّي ٢، الحديث: ٨٣، عن أبيَّ جعَّفُر اللَّهِ. ﴿

٤ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٢٦٥، عن أبي ألحسن الثَّالث اللَّهُ .

٥- جَوَامِعُ الجَامِعِ ٢: ٢١٠، مرويّاً عنَّ ابي عَبْدَاللهُ ﷺ.

٦- النَّجْعَةُ - بالنَّصْمَ -: طلب الكَلَافَي مُوضِعه . وَ الْمُنتَجَعُ: الْمَنْزِلُ في طلب الكَلَا و يقال للمُنتَجَعِ مَنْجَعٌ ، و جمعه مناجع . القاموس المحيط ٣: ٩٠ ؛ ولسان العرب ٨: ٣٤٧ (نجع).

٧- التَّحَريش: الإغراء بيَّن القوم أو الكلاب. القاموس المحيط ٢: ٢٧٨ (حرش).

بِٱلصَّنلِجِينَ﴾. قال: «عاش يعقوب مائة و أربعين سنةً، و عاش يوسف مائة و عشرين ا وعاش يعقوب مع يوسف بمصر حولين» ".

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَكُوا لَغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ ﴾ [با] " محمّد ﴿ وَمَاكُنْتَ لَدَيْهِمْ ﴾ : لدى إخوة يوسف ﴿ إِذْ أَجْمَ عُوا أَمْرَهُمْ ﴾ : لدى إخوة يوسف ﴿ إِذْ أَجْمَ عُوا أَمْرَهُمْ ﴾ : عزموا على ما همّوا به ﴿ وَهُمْ يَكُرُونَ ﴾ : لم تَعْرِفْ ذلك إلا بالوحي .

﴿وَمَآ أَكَ ثُرُالنَّاسِ وَلُوْحَرَصْتَ ﴾ على إيمانهم و بالغت في إظهار الآيات عليهم ﴿ بِمُوْمِنِينَ ﴾ لعنادهم و تصميمهم على الكفر .

﴿ وَمَا تَسْتَلُهُ مُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ ﴾ : عظة من الله ﴿ لِلْمَالِمِ بِنَ ﴾ .

﴿ وَكَا إِنْ مِنْ ءَايَةٍ فِ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ تدلَ على حكمة الله و قدرته في صنعه ﴿ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا ﴾ و يشاهدونها ﴿ وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ : لا يتفكّرون فيها و لا يعتبرون بها .

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَحَدُمُ مُ مِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ قال: «شرك طاعة وليس شرك عبادة » أ. و في رواية: «يطبع الشّيطان من حيث لا يعلم فيشرك » . و في أخرى: «هو الرّجل يقول: لولا فلان لهلكت، و لولا فلان لاصبت كذا و كذا، و لولا فلان لضاع عيالي. ألا ترى أنّه قد جعل لله شريكاً في ملكه، يرزقه و يدفع عنه. قيل: فيقول: لولا أن منّ الله عليّ بفلان لهلكت. قال: نعم، لا بأس بهذا » . و في أخرى: «من ذلك قول الرّجل: لا وحياتك » .

١\_كمال الدّين: ٢٨٩( النّسخة الحجريّة) عن أبي عبدالله للثِّلاً، و في المطبوع منه ٢: ٥٢٤: "مائة و عشرين سنة".

٢ ـ العيَّاشي ٢ : ١٩٨، الحديث: ٨٧؛ ومجمع البيان ٥ـ ٦ : ٢٦٦، عن أبي جعفر الثُّمَّةُ .

٣ـ مابين المُعقوفتين من اب و اج ا .

٤ ـ الكافى ٢ : ٣٩٧، الحديث: ٤، عن أبي عبدالله الملكة.

٥ المصدر، الحديث: ٣، عن ابي عبدالله لَنْبُكْ.

٦- العيّاشي ٢: ٢٠٠، الحديث: ٩٦، عن أبي عبدالله المثِّلا.

٧ ـ المصدرُ : ١٩٩، الحديث: ٩٠، عن أبي جُعفرُ اللَّهُ !.

﴿ أَفَا مِنُواَ أَن تَأْتِيَهُ مَ عَنْسِ مَا تَعْدَ مِنْ عَلَامِ اللَّهِ ﴾ : عقوبةٌ تغشاهم و تشملهم ﴿ أَوْتَأْتِيَهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَ مَ عَنْدِ سَابِقَةَ علامة ﴿ وَهُمْ لَايَشْعُرُونَ ﴾ بإتيانها، غير مستعدين لها.

﴿ قُلْ هَلَاهِ عَلِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ ﴾ . تفسيرٌ للسّبيل . ﴿ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ أَتَّبَ عَنِي ﴾ قال : «علي اتّبَعَهُ ﴾ . ﴿ وَسُبّحَنَ ٱللَّهُ ﴾ ؛ اما ترى قال : «علي اتّبَعَهُ ﴾ . ﴿ وَسُبّحَنَ ٱللَّهُ ﴾ ؛ اما ترى الرّجل إذا عجب من الشّيء قال : سبحان الله ﴾ ٣ . و في رواية : «تنزيه ﴾ .

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ قال: اليعني إلى الخلق، ٥. ﴿ إِلَّارِجَالُا ﴾. رد لقولهم: لو شاء ربّك لانزل ملائكة. ﴿ نُوجِى إِلَيْهِ مِ كَمَا نُوحِي إليك ﴿ مِنْ أَهَ لِ الْقُرْبَ ﴾ لانهم أعلم و احكم من أهل البَدُو ﴿ أَفَاهُر يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَكَاكَ عَنقِبَةُ الَّذِينَ مِن أَعلم و احكم من أهل البَدُو ﴿ أَفَاهُر يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَكَاكَ عَنقِبَةُ الَّذِينَ مِن أَعلم و احكم من أهل البَدُو ﴿ أَفَاهُر يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَكَاكَ عَنقِبَةُ اللَّذِينَ بالدِّنيا فَيَهِمَ أَلْكُذَينَ بالرَسل و الآيات، فيحذروا تكذيبك، و من المشعوفين بالدِّنيا فيزهدوا فيها. و قد سبق ت تفسير الأرض بارض القرآن. ﴿ وَلَدَارُ الْآلِخِرَةِ خَيْرٌ لِللَّذِينَ اتّفَعَوا أَفَلَا نَعْقِلُونَ ﴾ .

﴿ حَتَى إِذَا اسْتَيْنَسَ الرُّسُلُ ﴾ . غاية كلام محذوف . كانّه قيل : قد تاخر نصر أنا الرّسل ، حتى إذا استياسوا عنه ﴿ وَظَلَنُواۤ أَنَّهُمْ قَدَّكُذِبُوا ﴾ هكذا في قراءتهم عليهم السّلام : ٧ " كُذِبُوا " بالتّخفيف . و معناه : و ظنّ المرسَلُ إليهم انّ الرّسل قد كَذَبوهم فيما أخبروهم ، من نصرة الله إيّاهم . كذا ورد ^ . و على قراءة التشديد ، معناه :

١-روضة الواعظين: ١٠٥، عن أبي جعفر للئيِّلا، في مجلس ذكر فضائل أمير المؤمنين للثُّلا.

٢- انْفَة لله: تنزيه لله. قال بعض الشّارحين: الأنفَة في الأصل: الضّرَب على الانف ليرجع، ثمّ استعمل لتبعيد الأشياء، فيكون هنا بمعنى رفع الله عن مرتبة المخلوقين بالكلّية، لأنه تنزيه عن صفات الرّذائل و الأجسام المجمع البحرين ٥: ٢٨٥.

٣- الكافي ٣: ٣٣٠، ذيل الحديث: ٥، عن أبي عبدالله المَيِّيِّة.

٤-المصدّر ١١٨:١، الحدّيث:١١، عن أبي عَبدالله اللُّمُثُّةُ و فيه: "تنزيهه".

٥- عيون أخبار الرّضا للثُّلا ١ : ٢٧٠ ، البات : ٢٧ ، ذيل الحديث : ١ .

٦- في ذيل الآية : ١٣٧ من سورة آل عمران، و الآية : ١١ من سورة الانعام.

٧-الَّعَيَاشِي ٢: ٢٠١، الحَديثُ: ١٠١؛ ومجمع البيان ٦٥: ٢٦٩، عن الصَّادقين عليهما السَّلام. ٨ــراجع: جوامع الجامع ٢: ٢١٣.

و ظن الرسل أنهم قد كذَّبَتْهُم قومُهم فيما وعدوا من العذاب والنصرة عليهم. ﴿ جَاءَهُمْ الْعَدَابُ والنّصرة عليهم فيما وعدوا من العذاب على الكفّار ﴿ فَنُعِينَ مَن نَشَاءُ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَاعَنِ ٱلْقَوْيِر ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ إذا نزل.

﴿ لَقَدْ كَانَ فِي فَصَعِيمِمْ عِبْرَةً لِأُولِي ٱلْأَلْبَ مَا كَانَ ﴾ القرآن ﴿ حَدِيثَا يُفْتَرَى ﴾ : يُخْتَلَقُ ﴿ وَلَنَكِن تَصَدِيقَ ٱللَّذِي بَيْنَ هِكَدِيهِ ﴾ : من الكتب الإلهية ﴿ وَتَقْصِيلَ كُلِشَيّ وِ ﴾ يحتاج إليه في الدّين ﴿ وَهُدُى ﴾ من الضّلال ﴿ وَرَحْمَةُ ﴾ بنال بها خير الدّارين ﴿ لِقَوْمِ يَوْمِنُونَ ﴾ : يصدّقونه .

## سورة الرّعد

[مدنيّة، وهي ثلاث وأربعون آية. وقيل: مكّيّة ١]٢

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ الْمَرَّ يَلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِنَنبُ وَٱلَّذِي أُنزِكَ إِلَيْكَ مِن رَّفِكَ ٱلْحَقُّ وَلَكِنَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ اللّهُ ٱلّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَوَتِ مِغَيْرِ عَمَدٍ ﴾ : بغير اساطينَ ﴿ تَرُونَهَا ﴾ . صفة ل "عَمَد" . قال : «فَتَمَّ عمد و لكن لا ترونها ٥ " . ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَى عَلَى ٱلْعَرْشُ ﴾ . سبق معناه في الاعراف ٤ . ﴿ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ : لمدة معينة يتم فيها أدواره ، أولغاية مضروبة ينقطع دونها سيره ، وهي "إذا الشَّمْسُ كُورَتْ و إذا النَّجُومُ انْكَدَرَت " ٥ . ﴿ يُدَيِّرُٱلْأَمْرُ ﴾ : أمر ملكوته من الإيجاد و الإعدام ، و الإحياء و الإماتة وغير ذلك . ﴿ يُفَصِّلُ ٱلْآيَنَ ﴾ : ينزلها ويبينها ﴿ لَعَلَكُم بِلِقَاقِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ :

١\_مجمع البيان ٥٦٠: ٢٧٣.

٧\_ما بين المعقوفتين من : ١٠٠٠.

٣\_العيَّاشي ٢ : ٣٠٣ ، الحديث: ٣، عن ابي الحسن الثَّاني اللَّمَّة، و فيه: • ولكن لا تُريُّه.

٤ - ذيل الآبة: ٥٤.

٥\_التَّكُوبِو(٨١): ٢و٣.

لكي تتفكّروا فيها، و تتحقّقوا كمال قدرته و صنعه في كلّ شيء، فتعلموا أنّه بكلّ شيء محيط. و هذا كـقـوله سبحـانـه: "ألا إنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ منْ لِقــٰاءِ رَبِّهِمْ أَلا إنَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ محيُطٌ"!.

﴿ وَهُوَالَّذِى مَذَا لَأَرْضَ ﴾ : بسطها طولا و عرضاً ليثبت فيها الاقدام، ويتقلب المعليها الحيوان ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى ﴾ : جبالا ثوابت ﴿ وَأَنْهَزُا ﴾ تتولد منها ﴿ وَ مِن كُلّ الشَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ آثَنَيْنَ ﴾ : صنفين اثنين : اسود و ابيض، حلوا و حامضا، رطبا ويابسا، صغيرا و كبيرا، و ما اشبه ذلك من الاصناف المختلفة. ﴿ يُغْشِي النَّهَارُ ﴾ : يُلِّس طلمة اللّيل ضباء النّهار ؛ فيصير الهواء مُظْلِماً بعد ما كان مضيئا ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآينَتِ لِلَّهَارَ ﴾ .

﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ قِطْعٌ مُتَجُورِكَتُ ﴾ : متلاصقة من طيبة و سَبْخَة ، و رِخْوة وصُلْبة ، وصالحة للنوع دون الشجر و بالعكس ، و غير صالحة لشيء منهما . ﴿ وَجَنَّتُ يَّنَ أَعْنَبُ وَزَرَعٌ وَنَخِيلٌ ﴾ فيها أنواع الاعناب و النّخيل و الزّروع ﴿ مِمْنُوانٌ ﴾ : نَخَلات ، أعننم وَزَرَعٌ وَغَيْرُ مِنْوَانٌ ﴾ : نَخَلات ، أصلها واحد ﴿ وَغَيْرُ مِنْوَانٍ ﴾ : متفرّقات مختلفة الأصول ، أوامثال " وغير أمثال . ورد : \*عسم الرّجل صِنْسُو أبيه ، أ . ﴿ يُسْقَى بِمَآءٍ وَنِيدٍ وَنُفَضِلُ بَعْمَهَا عَلَى بَعْضِ فِ اللّهُ وَدِد أ ، و رائحة و طعماً . قال : \*يعني هذه الأرض الطيبة مجاورة لهذه الأرض المالحة ، و ليست منها ، كما يجاور القومُ القومَ و ليسوا منهم " . و عن النّبي ﷺ أنّه قال لعلي المَبْلُقُ : «النّاس من شجر " شتّى و أنا و أنت من شجرة واحدة ، عن النّبي شَيْنُ أنّه قال لعلي المَبْلُقُ : «النّاس من شجر " شتّى و أنا و أنت من شجرة واحدة ،

١ فصلت (٤١): ٥٥.

٢ في "ألف": "ينقلب".

٣\_ فيُّ "ألف": "و أمثال".

٤ ـ مجمع البيان ٥-٦: ٢٧٦، عن النَّبِيُّ عَيْلًا.

٥- العيَّاشي ٢ : ٢٠٣ ، الحديث: ٤ ، مُرفوعاً، رفعه إلى أهل العلم والفقه من آل محمَّد عليهم السَّلام.

٦\_في "بُ": «من شجرة».

ثم قرأ هذه الآية " . ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ : يستعملون عقولهم بالتفكر فيهتدون إلى عظمة الصانع ، و علمه و حكمته البالغة ، و قدرته النّافذة ، و تدبيره الكامل ، و لطفه الـشّامل ، و حسن تربيته صنايع في شيئاً فشيئاً إلى بلوغها منتهى كما لاتها اللاّئقة بها .

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ : بالعقوبة قبل العافية ، و ذلك أنهم استعجلوا بالعذاب استهزاء ﴿ وَقَدْخَلَتُ ﴾ : مضت ﴿ مِن قَبِلِهِمُ ٱلْمَثْلَثُ ﴾ : عقوباتُ استعجلوا بالعذاب استهزاء ﴿ وَقَدْخَلَتُ ﴾ : مضت ﴿ مِن قَبِلِهِمُ ٱلْمَثْلَثُ ﴾ : عقوباتُ أمثالهم من المكذّبين ، فما بالهم "لم يعتبروا بها! ﴿ وَإِنَ رَبِّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِلنّاسِعَلَى فَمْ الْمُهُم أَنفسهم بالذّنوب \* ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾ . قيل : فألم يعتبروا الله يَنظُ : « لولا عفو الله و تجاوزه ما هذا أحداً العيش ، ولولا وعيد الله و عقابه لا تَكل كل أحدا " .

و ورد حين تذاكروا الكبائرَ و قولَ المعتزلة فيها: إنّها لا تغفر: "قد نزل القرآن بخلاف قسول المعتزلة؛ قسال الله جلّ جلاله: "و إنّ ربّك لذو منغفرة للنّاس على ظلمهم" ،٦٠.

١\_مجمع البيان ٥-٦: ٢٧٦.

٢ ـ في آب: ﴿ وَ صِنَايِعِهِ ١ ـ

٣\_ في "ألف"؛ "فما لهم لم يعتبروابها".

٤ - في الف؟: «أي أنفسهم بالذُّنوب».

٥ مجّمع البيان ٥ - ٦: ٢٧٨.

٦ ـ التُوحَيد: ٢٠٦، الباب: ٦٣، الحديث: ٤، عن أبي الحسن الثَّاني، عن أبي عبدالله اللُّكِّل.

﴿ وَيَقُولُ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلا آنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةً مِن دَيِّهِ لَهِ لم يعتدوا بالآبات المُنْزِلَة ،
واقترحوا نحو ما أوتي موسى و عيسى . ﴿ إِنَّمَا آنَتَ مُنذِرٌ ﴾ : مُرْسَلُ للإنذار كغيرك من
الرّسل ، و ما عليك إلا الإنبان بما يصح به أنك رسول مُنذِرٌ ، و الآيات كلها متساوية في
حصول الغرض . ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ يهديهم إلى الدّين ، و يدعوهم إلى الله بوجه من
الهداية ، و بآية خُص بها .

قسيل: لمّا نزلت هذه الآية قسال رسول الله ﷺ: "أنا المنذرُ و علي الهسادي من بعدي، باعلي بك يهتدي المهتدون". و ورد: "كلّ إمام هاد للقرن الذي هو فيهم" . القمتي: هو ردّ على من أنكر أن في كلّ عصرٍ و زمان إماماً، و أنّ الأرض لا تخلو من حجّة".

﴿ الله يَعَلَمُ مَا تَعَيِمُ لَكُ أَنْنَى ﴾ : من ذكر أو أنثى، تام و ناقص، حسن و قبيح، سعيد و شقي ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ في المدة و العَدَد و الحَلقة . قال : «الغيض كل حمل دون تسعة اشهر، " و ما تَزْداد" : كل شيء يزداد على تسعة أشهر، فكلما رأت المرأة الدّم في حملها من الحيض، فإنها تزداد بعدد الآيام التي رأت في حملها من الحيض، فإنها تزداد بعدد الآيام التي رأت في حملها من الدّم، أ. ﴿ وَكُلُ مُنْ عِينَدَهُ بِيعِقْدَارٍ ﴾ .

﴿ عَنْ إِذُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْحَكِيدُ ٱلْمُتَعَالِ ﴾.

﴿ سَوَآهُ مِنكُر مَّتَ أَسَرَ ٱلْقَوْلَ ﴾ في نفسه ﴿ وَمَنجَهَ رَبِهِ ، ﴾ لغيره ﴿ وَمَنْ هُوَ مُن جَهَرَبِهِ ، ﴾ لغيره ﴿ وَمَنْ هُوَ مُسَتَخْفِ بِأَلْيَالِ ﴾ : طالب للخفاء في مُخْتَبَا باللّيل ﴿ وَسَارِبُ ﴾ : بارز ﴿ بِأَلنّهَارِ ﴾ يراه كل أحد. قال : « يعني السرّ و العلانية عنده سواء ه ٦.

١\_مجمع البيان ٥\_٦: ٢٧٨.

٢\_الكافي ١ : ١٩١، الحديث: ١، عن أبي عبدالله لَيْكِلًا.

٣-القمّي ١ : ٣٥٩. وفي اب: «أنَّ الأرضُ لاتخلو من حجَّة الله».

٤- الكافي ٦ : ١٣ ، الحديث: ٢، عن احدهما عليهما السلام، وفيه: «فكلّما رأت المرأة الدّم الخالص». ٥- في «ألف»: «مُخْتَبَاه».

٦ــالقَّمَي ١ : ٣٦٠، عنَّ ابي جعفر للجُّلا.

﴿ لَهُ ﴾ : لمن أسر أو جهر أو استخفى أو سرَبَ ﴿ مُعَقِبَتُ ﴾ : ملائكة يعقب بعضهم بعضاً في حفظه و كَلاء ته ﴿ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ ، فقال لقاريها : الستم عرباً ؟ فكيف الله على الله على ألم الله أ. ورد : ﴿ إنّها قُرِثَتْ عنده ، فقال لقاريها : الستم عرباً ؟ فكيف يكون المعقبات من بين يديه ؟ ! ، و إنّما المعقب من خلفه ، فقال الرّجل : جعلت فداك ، كيف هذا ؟ فقال : إنّما أنزلت : له معقبات من خلفه ، و رقيب من بين يديه يحفظونه بامر الله . و من ذا الذي يقدر أن يحفظ الشيء من أمر الله ، و هم الملائكة الموكّلون بالنّاس " . في رواية : ﴿ يقول : من أمر الله " ، من أن يقع في ركي ي ك ، أو يقع عليه حائط ، أو يصيبه شيء ، حتى إذا جاء القدر خلوا بينه [و بَينّهُم ] في يدفعونه إلى المقادير ، و هما ملكان برحفظانه باللّيل و ملكان بالنّهار يتعاقبانه " .

﴿إِنَّ اللّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا يِقَوْمٍ ﴾ من العافية و النّعمة ﴿ حَقَّ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ ﴾ من الاحوال الجميلة بالاحوال القبيحة . قال : "إنّ الله قضى قضاء حتماً لا يُنعم على عبده نعمة فيسلبها إيّاه قبل أن يُحدث العبد ذنباً ، يستوجب بذلك الذنب سلب تلك النّعمة ، وذلك قول الله : " إنّ الله لا يغيّر ما بقوم حتى يغيّروا ما بانفسهم " " . وورد : "الذّنوب التي تغيّر النّعم : البغي على النّاس ، و الزّوال عن العادة في الخير ، و اصطناع المعروف ، و كفران النّعم ، و ترك الشكر ، ثمّ تلا الآية ، " ﴿ وَإِذَا آرَادَ ٱللّهُ يِقَوْمِ سُوّهُ اللّهُ مَرَدَ لَمُ وَمَا لَهُ مَن يُلِي أمرهم فيد فع عنهم السّوء .

﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيدِ كُمُ ٱلْبَرْفَ خَوْفَ اوَطَمَعُنا ﴾ قال: • خوفاً للمسافر وطمعاً

١-الكّشاف ٣: ٣٥٢ ؛ و البيضاوي ٣: ١٤٨ .

٢ ـ القمّي ١ : ٣٦٠، عن أبي عبدالله اللجَّة.

٣- في المصدر: إبامرٍ إلله

٤ ـ الرّكييّ: جنسٌ للرّكيَّة، و هي البئر و جمعها: ركايا «النّهاية ٢: ٢٦١ـركا». و في «الف»: «في ركو». ٥ـ ما بيّن المعقوفتين من المصدر. و في «ب»و «ج»: « خَلُوا بينه و بينه».

٦-القمَي ١ : ٣٦٠، عن ابي جعفر اللَّبُدِّ.

٧- الْعِيَاشِي ٢: ٢٠٦، الحديث: ١٨، عن أبي عبد الله المُلِيِّة.

٨ ـ معاني الاخبار: ٢٧٠ ، الحديث: ٢ ، عن السَّجَّاد ﷺ.

للمقيم» الم ﴿ وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلنِّقَالَ ﴾ القمي: يعني يرفعها من الأرض ٢.

﴿ لَهُ دَعُوهُ الْكُنْ فِي اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ فِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ

١\_عيونِ اخبار الرّضالطيُّة ١ : ٢٩٤، الباب: ٢٨، الحديث: ٥١.

٢\_الْقُمَّى ١ : ٣٦٦.

٣ـراجع: البيضاوي ٣: ١٤٨، عن النَّبِيِّ ﷺ.

٤ ـ الْعَيَّاشِي ٢ُ: ٢٠٧، الحديث: ٢٣، عَن أبي عبدالله اللَّبَيِّة.

٥ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦ : ٢٨٣ ، عن أمير المؤمنين الليُّلا .

٦\_القمَّى ١ : ٣٦١، عن أبي جعفر اللَّبِّلا .

٧\_مابين المعقوفتين من "ألفّ".

بالغداةوالعشيَّا .

و القمّي: ليس شيء إلاّ له ظلّ يتحرّك بحركته، و تحويلُه سجودُه لله ٢.

و قيل: أريد بالظلّ الجسد". و إنّما يقال للجسم الظلّ، لأنّه عنه الظلّ، و لأنّه ظلّ للرّوح، لأنّه ظلماني و الرّوح نوراني، و هو تابع له يتحرّك بحركته النّفسانية، و يسكن بسكونه النّفساني. القمّي: ظلّ المؤمن يسجد طوعاً، و ظلّ الكافر يسجد كرها، و هو نموهم و حركتهم، و زيادتهم و نقصانهم أ.

و في رواية : ﴿ وَ ظِلالُهُمْ بِالْغُدُوِّ وَٱلآصــال ؟ قال : هو الدّعـاء قبل طلوع الشمّس و قبل غروبها، و هي ساعة إجابة ا ٥.

اقول: كما يجوز أن يراد بكل من السّجود و الظّل ، و الغدو و الآصال معناه المعروف، كذلك يجوز أن يراد بالسّجود الانقياد، و بالظّل الجسد، و بالغدو و الآصال الدّوام، و يجوز أيضا أن يراد بكل منها ما يشمل كلا المعنيين، فيكون في كلّ شيء بحسبه و على ما يليق به . و بهذا يتوافق الاخبار . و ياتي لهذا المعنى مزيد بيان في سورة النّحل الله نعالى .

﴿ قُلْ مَن رَّبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ ﴾: اجب عنهم بذلك، إذ لا جواب لهم سواه. ﴿ قُلْ أَفَا أَفَا تَغَذَّهُم مِن دُونِهِ قُلِياً هَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُيهِمْ نَفْعاً وَلَاضَرَّا ﴾ فكيف لغيرهم! ﴿ قُلْ هَلْ أَفَا أَفَا تَغَذَهُم مِن دُونِهِ قُلْ أَلْقَمَى : الكافر و المؤمن . ﴿ أَمْ هَلَ سَتَوِى الظَّمُ اللَّهُ مَن وَالْبَصِيرُ ﴾ القمي : الكافر و المؤمن . ﴿ أَمْ هَلَ سَتَوِى الظَّمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِن الكفر و الإيمان ﴿ أَمْ جَعَلُوا لِللّهِ شُرَكًا فَهُ ؛ بَلُ أَجَعَلُوا ؟ و الهمزة الظَّمُ اللَّهُ وَالنَّورُ ﴾ : الكفر و الإيمان ﴿ أَمْ جَعَلُوا لِللّهِ شُرَكًا فَي ؛ بَلُ أَجَعَلُوا ؟ و الهمزة

١- القمِّي١ : ٣٦٢، عن أبي جعفر اللِّيِّة، و فيه إِفَمَنْ أُجْبِرَ عَلَى الإسْلام!.

٢\_المِصِدّر: ٣٨٦، ذيلَ الآيّة: ٤٨ من سورة النّحلّ.

٣\_الِدَرِّ المنثور ٤: ٦٣٠، عن الحسن.

٤\_القمَى ١ : ٣٦٢.

هـ الكافيّ ٢: ٣٢٠ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبدالله اللَّهُ.

٦\_في "ألف" و اجا: المنهما".

٧ ـ في ذيل الآية: ٤٨.

٨\_القّمْيّ ١ : ٣٦٢.

للإنكار. ﴿ خَلَقُوا كَخَلُقِهِ ، صفة له " شُركاء ". داخلة في حكم الإنكار. ﴿ فَتَشَيّهُ اللّهُ عَلَيْمٍ مَ التَخذوا لله شركاء خالقين مثله ، الخَلَقُ عَلَيْمٍ مَ التَخذوا لله شركاء خالقين مثله ، حتى يتشابه الخلق عليهم ، فيقولوا: هؤلاء خَلَقُوا كما خَلَقَ الله ، فاستحقّوا العبادة كما استحقّها. ولكنهم اتخذوا شركاء عاجزين ، لا يقدرون على ما يقدر عليه الخلق ، فضلاً عمّا يقدر عليه الخالق . ﴿ قُلِ اللّهُ خَلِقُ كُلُ مَنْ وَ ﴾ : لا خالق غيره فيشاركه في العبادة ﴿ وَهُو ٱلْوَحِدُ اللّهُ لوهية ، الغالب على كلّ شيء .

﴿ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآهُ فَسَالَتَ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾ : في الصّغر و الكبر ، و على حسب المصلحة ﴿ فَاَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِياً ﴾ : مُرتفعا ﴿ وَمِقَا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ﴾ من انواع الفلزَات ، كالذهب و الفضة و الحديد والنّحاس ﴿ ٱبْتِغَآهَ حِلْيَةٍ ﴾ : طلب حلية ﴿ أَوْمَتَنِع ﴾ كالاواني و آلات الحرث و الحرب ﴿ زَبَدُ مِثْلُمُ ﴾ : مثل زبد الماء ، و هو خبثه .

﴿ كَلَالِكَ يَضَرِبُ اللّهُ ٱلْحَقَّ وَ ٱلْبَطِلَ ﴾ اي: مَثَلَهُما مَثَلَ الحقّ في إفادته و ثباته بالماء الذي ينزل من السّماء، فيسيل ابه الاودية على وجه الحاجة و المصلحة، فينتفع به انواع المنافع، و يمكث في الارض؛ بأن يثبت بعضه في منابعه، و يسلك بعضه في عروق الارض إلى العيون و الآبار، و بالفلز الذي ينتفع به في صوغ الحُلِي و اتّخاذ الامتعة المختلفة، و يدوم ذلك مدّة متطاولة. و الباطل في قلة نفعه و سرعة اضمحلاله بزبدهما.

﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَدْهَبُ جُعَنَا أَهُ : يجفا "به ، اي: يرمي به السيل او الفلز المُذاب. ﴿ وَأَمَّامَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ ﴾ كالماء و خلاصة الفلز ﴿ فَيَمَكُنُ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ ينتفع به اهلها ﴿ كَذَالِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْنَالَ ﴾ لإيضاح المشتبهات ٤ .

١-كذا في جميع النُّسخ، و لعلَّ الصَّواب: "تُسيلُ».

٢ ـ في اللَّفِ؟ ﴿ ثبت أَ ـ

٣ـ الجَفْاءُ: مَا يَرْمَي بَه الوادِي أَو القِدْرُ مِن الغُثَاءِ إلى جَـوانِبِهِ، يُقَـَّالُ: افْجَأَتِ القِدْرُ زَبَدَهَا: الْقَتْهُ. المفردات: ٩٢ (جِفَا).

<sup>£.</sup> في «الف»: «الشَّبهات».

﴿ أَفْسَى يَعْلَمُ أَنَّمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّفِكَ الْحُقُ ﴾ فيستجيب ﴿ كُمَن مُو أَعْمَقُ ﴾ : اعمى القلب، لا يستبصر فيستجيب. و الهمزة للإنكار، يعني: لا شبهة في عدم تشابههما بعد ما ضرب من المثل، فإن بينهما من البون ما بين الزّبد و الماء، و الحبّث والإبريز . ﴿ إِنَّا يَنْذَكُرُ أُولُوا الْأَلْبِ ﴾ : ذوو العقول المبراة عن مشايعة الإلف ومعارضة الوهم.

﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ ﴾ : ما عقدوه على انفسهم لله ﴿ وَلَا يَنْقُضُونَ ٱلَّهِيثَاقَ ﴾ :

١ ـ القمّى ١ : ٣٦٢.

٢ ـ الكشَّاف ٢ : ٣٥٦؛ والبيضاوي ٣: ١٥٠ .

٣ مجمع البيان ٥-٦: ٢٨٧، عن أبي عبدالله الم

٤ ـ المُصَدَّرِ. و فيه: او من نوقش الحساب عِذَب،

٥ــذَهَبَ إِبْرِيزٌ و إِبْرِيزِيٌّ: خَالِصٌ. القاموس المحيطُ ٢: ١٧٢ (برز).

ما وَثِقُوه من المواثيق بينهم و بين الله و بين العباد. قال: «نزلت في آل محمّد عليهم السلّام و ما عاهدهم عليه، و ما اخذ عليهم من الميثاق في الذّر، من ولاية أميرالمؤمنين والائمّة عليهم السّلام بعده» أ.

﴿ وَالَّذِينَ يَعِبلُونَ مَا أَمْرَ الْقَهُ عِيداً لَن يُومَلُ ﴾ من الرّحم، و لا سيّما رحم آل محمد عليهم السلام و يندرج فيه موالاة المؤمنين و مراعاة حقوقهم. قال: «نزلت في رحم آل محمد [عليه و آله السّلام] لا و قد تكون في قرابتك. ثمّ قال: فلا تكونن مّن يقول للشّيء: إنّه في شيء واحده ". و ورد: «الرّحم معلّقة بالعرش تقول: اللّهم صلْ مَنْ وصلني و اقطع مَنْ قطعني، و هو رحم آل محمد، و هو قول الله: "والّذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل "، و رحم كلّ ذي رحم» أ. و في رواية: "و رحم كلّ مؤمن، ". ﴿ وَيَعَنْنُونَ كُوبُمُ وَيَعَلُونَ كُوبُمُ مَن الْحَسْبَ عليهم السيّناتُ و لا تحسب لهم الحسنات ". و ورد: "إنّه تسلا هذه الآية حين وافي رجلاً استقصى حقّه من أخبه، و قال: أتراهم يخافون أن يظلمهم أو يجور عليهم؟ لا، و لكنّهم خافوا الاستقصاء و المُداقة، فسماه الله سوء الحساب، فمن استقصى فقد أساء ".

﴿ وَٱلَّذِينَ مَهَرُوا ﴾ على القيام باوامر الله و مشاق التّكاليف، و على المصائب في النّفوس و الاموال، و عن معاصي الله ﴿ ٱبْتِغَآةَ وَجّهِ رَبِّهِمٌ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُوا أ

١\_القمِّي ١ : ٣٦٣، عن أبي الحسن للللِّكِ.

٢\_ما بينَ المعقوفتين من المصدر .

٣\_الكافي ٢: ١٥٦، الحديث: ٢٨، عن أبي عبدالله المجيِّة.

٤\_العيَّاشَّيِ ٢ : ٢٠٨، الحديث: ٢٧، عَن أَبي عبدالله اللَّبُيُّ، إلاّ أنَّ فيه : قو رحم كلَّ مؤمنٍ ا بدل «و رحم كلِّ ذي رحمٍ».

٥ المصدر.

٣-مجمع البيان ٥-٦: ٢٨٩؛ و العيّاشي ٢: ٢١٠، الحديث: ٣٨، عن أبي عبدالله اللُّلَّة.

٧\_راجع : الكافي ٢:٠٠٥، الحديث أ ؛ والعيّاشي ٢:٠١٠، الحديث : ٤١؛ والصّمَي ٢:٣٦٤؛ ومعاني الاخبار : ٢٤٦، الحديث : ١، جميعاً عن أبي عبدالله للثّبة، مع اختلاف وتفاوت ِ.

مِمَّا رَنَقْنَهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَةً ﴾ طلباً لرضاه ﴿ وَيَدَّرَهُونَ عِلَّا لَمَنَةِ السَّيِّئَةَ ﴾ : يَدْفَعُونَها بها ، فيُجازُون الإساءة بالإحسان ، ويُتْبِعُون الحسنة السَيَئة فتمحوها . ورد : «أَتْبِعِ السَيَئة بالحسنة تمحها » " . ﴿ أُولَكِيكَ لَمُ مُقَعَى ٱلدَّارِ ﴾ : عاقبة الدّنيا و ما ينبغي أن يكون مآل أهلها ، و هي الجنة .

﴿ جَنَّتُ عَدَّن يَدْخُلُونَهَا﴾ . العَدْنُ : الإقامة ، أي : جنّات يقيمون فيها . قال : « جنّة عدن في وسط الجنان ، سورها ياقوت أحمر و حَصْباؤُها اللّؤلؤ » . ﴿ وَمَن مَمَلَحَ مِن عَالَمَ مِن وَسَط الجنان ، سورها ياقوت أحمر و حَصْباؤُها اللّؤلؤ » . ﴿ وَمَن مَمَلَحَ مِن عَالَمَ مِن اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِم مِن كُلّ مَا إِواب غُرَفِهِم » . المَن ابواب غُرَفِهِم » . كذا ورد 7 .

﴿ سَلَنَمُ عَلَيْكُمْ مِمَا صَبَرْتُمْ فَيَعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾. القمّني: نزلت في الاثمّة عليهم السّلام و شيعتنا اصبر منّا، لأنّا صبرنا بعلم، و [شيعتنا] • صبروا على ما لا يعلمون • ١٠.

١- في اب: اطلباً لرضاء الله.

٣-في ﴿الفَّا: اليَتْغُونَا.

٣- القَّمَى ١ : ٣٦٤، عن أبي عبدالله اللَّبُلِّا.

٤ ـ الحَصَباء: الحَصلي واحدَتها حَصَبَةً. القاموس ١ : ٥٧ (حصب).

هـ من لا يحضره الفقيه ١ : ١٩٣، ذيل الحديث: ٩٠٥، عن النَّبِي ﷺ.

٦-الكافي ٨: ٩٨، الحديث: ٦٩، عن أبي جعفر الله عن النبي بينه.
 ٧-القمي ١: ٣٦٥.

٨-في اب و المصدر: اصبَرْنا،

٩ ـ ما بين المعقوفتين من اب، و اج،

١٠ - القَمِّي ١ : ٣٦٥، عَن أبي عبدالله الله ال

١١-المصدّر: ٣٦٣.

**ٱلدَّارِ﴾**: عذاب النّار.

﴿ اللّهُ وحده ﴿ يَبَسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ ﴾ : يوسّعه و يُضَيَّفُه دون غيره ﴿ وَ مَا لَكْيَوْهُ اللّهُ يَا فِي الْكَنِوْ اللّهُ يَا إِلَا شَيء قليل يُتَمتَع به ثم يَفْنَى ؛ يعني : انّهم أشرُوا أَ بَمَا نالوا من الدّنيا، ولم يصرفوه فيما يستوجبون به نعيم الآخرة، و اغتروا بما هو في جنبه نَزْرٌ أَ ، قليل النّفع، سريع الزّوال.

﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِيرَ كَفَرُوا لَوَلَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةً مِن ذَيْهِ عَالَمَ اللّهَ يُعِيدُ مَن يَشَآهُ ﴾ بافتراح الآيات بعد ظهور المعجزات ﴿ وَيَهْدِئ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾ : من اقسل إلى الحقّ و رجع عن العناد .

١- أَشِرَ مِن باب تَعبُ: بَطر وكَفَر النَّعمة فلم يشكرها. المصباح المنير ٢١:١ (أشر).

٢\_النَّزُّرُ: القليل. القاموس المحبط: ٢: ١٤٦ (نزر).

٣\_العيَّاشِي ٢ : ٢١١، الْحَدَيث: ٤٤، عن أبي عبدالله الْمُثِيِّة.

٤\_القَّمَى ١ : ٣٦٥.

٥ الكافي ٢: ٢٣٩، الحديث: ٣٠، عن أبي عبدالله اللله.

أبي طالب» ١. و ورد: «إنّه قيل للنّبي ﷺ في ذلك، فقال: إنّ داري و دارَ عليّ في الجنّة على الجنّة على الجنّة على الم

وَكَذَالِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أَمَّةِ فَدْخَلَتْ مِن فَبْلِهَ أَمُمُ لِتَتْلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالواسِعِ الرّحمة، الذي احاطت بهم يكفرون بالواسع الرّحمة، الذي احاطت بهم يكفرون بالواسع الرّحمة، الذي احاطت بهم نعمته، و وسعت كلّ شيء رحمته. ﴿ قُلْ هُورَقِي لَآ إِلَهَ إِلّا هُو عَلَيْهِ تَوَحَيَّلَتُ وَإِلَيْهِ مَنَابٍ ﴾ : مرجعي،

وَقَيل: إِنَّمَا استعمل الياس بمعنى العلم لتضمّنه معناه ، لأنّ اليائس عن الشّيء عالم بأنّه وقيل: إنّما استعمل الياس بمعنى العلم لتضمّنه معناه ، لأنّ اليائس عن الشّيء عالم بأنّه لا يكون آ. و في قراءتهم عليهم السّلام: «افلم يتبيّن» لل ﴿ أَن لَّو يَشَالُهُ اللّهُ لَهُدَى النّاسُ جَيعًا وَلا يَرَالُ الّذِينَ كُفَرُوا تَصِيبُهم بِمَا صَنعُوا قَارِعَةً ﴾ أن داهية تَقْرَعُهُم من الصوف جَيعًا وَلا يَرَالُ الّذِينَ كَفَرُوا تَصِيبُهم بِمَا صَنعُوا قَارِعَةً ﴾ أن داهية تَقْرَعُهُم من الصوف

١ ـ كمال الدّين ٢: ٣٥٨، الباب: ٣٣، الحديث: ٥٥، عن أبي عبدالله الخبّة. ٢ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٢٩١، عن أبي الحسن، عن آبائه عليهم السّلام.

٣ـ القمى ١ : ٣٦٥ .

ا ـ العمي . ٢٠٦ ، الحديث : ٧ ، عن ابي الحسن الأول الليد . ٤ ـ الكافي ١ : ٢٢٦ ، الحديث : ٧ ، عن ابي الحسن الأول الليد .

٥ النَّاخِع ـ محرّكة ـ قبيلة باليمن. القاموس المحيط ٣: ٩ (نخع).

٦\_الكِشاف ٢: ٣٦٠. ٧\_مجمع البيان ٥-٦: ٢٩٢، عن أبي عبدالله اللَّبِيِّةِ.

٩\_ في أب: "عن ٥٠

المصائب، في انفسهم و اموالهم. قال: «[هي] النَّقِمَةُ " ﴿ أَوْتَحُلُّ ﴾ القارعة ﴿ قَرِيبًا مِن دَارِهِم ﴾ فيفزعون منها و يتطاير إليهم شررها "، كالسّرايا التّي يَبْعَثُها رسول الله عَنْ فتُغِيرُ حواليهم، و تَخْتَطِفُ مواشيهم. قال: «تحلّ بقوم غيرهم، فيرون ذلك و يسمعون به، والذين حلّت بهم عصاة كفّار مثلهم، و لا يتّعظ بعضهم ببعض " أ.

﴿ حَتَىٰ يَأْتِى وَعَدُ ٱللَّهِ ﴾ قـال: ﴿ و لن يزالوا كـذلك ، حـتّى ياتي وعـد الله الّذي وعـد المؤمنين من النّصر، و يخزي الله الكافرين ٥٠. ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ .

﴿ وَلَقَدِ أَسَتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمُّ أَخَذَتُهُمْ ﴾. الإملاء: ان يُتَرَكَ مُلاءَةً ٦ من الزّمان في أمن و دَعَةٍ. يعني: طوّلتُ لهم الأمل ثمّ أهلكتهم. و هو تسلية لرسول الله ﷺ، و وعيد للمستهزئين به. ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾: عقابي إيّاهم.

﴿ أَفَتَنْ هُو قَآيِمْ عَلَى كُلِ نَفْسِ ﴾ : رقيب عليه حافظ ﴿ يِمَا كَسَبَتْ ﴾ : من خير و شرّ ، فلا يخفى عليه شيء من إعمالهم ٧ ، و لا يفوت عنه شيء من جيزاتهم ، كسمن ليس كذلك؟ ﴿ وَيَجَعَلُوا يِللهِ شُرَكَآء قُلْ سَمُّوهُمْ ﴾ مَنْ هُمْ ؟ أو صفُوهم ، فانظروا هل لهم ما يستحقّون به العبادة ، و يستاهلون الشركة ؟ ﴿ أَمْ تَنْيَعُونَهُ ﴾ : بل اتنبوونه ﴿ يِمَا لا يعَلَمُهُمْ فِي الارض ، و هو العالم بما في السّماوات و الارض . ألازين ﴾ : بشركاء لا يعلمهم في الارض ، و هو العالم بما في السّماوات و الارض . فإذا لم يَعْلَمُهُمْ فإنهم ليسوا بشيء يتعلق به العلم . و المراد : نفي أن يكون له شركاء . فإذا لم يَعْلَمُهُمْ فإنهم ليسوا بشيء يتعلق به العلم . و المراد : نفي ان يكون له شركاء . كنف تنادي كتسمية الزنجي كافوراً . أنظر إلى هذه الاساليب العجيبة في الاحتجاج ، كيف تنادي بلسان فصيح : أنّها ليست من كلام البشر . ﴿ بَلَ رُبِّنَ لِلْلِينَ كَفَرُواْمَكُرُهُمْ ﴾ : تَمْوِيهُهُمْ ،

١ ـ ما بين المعقوفتين من ٩ب٤.

٢و٤\_القمَّى ١ : ٣٦٦\_٣٦٦ عن أبي جعفر اللَّجَّة.

٣ـ في اللُّهُ: اشرَّها،

٥ـالقُّمْنِي ١ :٣٦٥ـ ٣٦٦، عن أبي جعفر للبُّلِّة.

٦-المُلاَّءة ـ بالحركات الثّلاث ـ أيّ : حيناً و برهةً . مجمع البحرين ١ : ٣٩٨ (ملا) .

٧\_فَي «الف»: «احوالهم».

فتخيّلوا اباطيلَ ثمّ خالوها. ﴿ وَصُدُّواً عَنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ : سبيلِ الحقّ ﴿ وَمَن يُصْلِلِ ٱللَّهُ ﴾ : يَخْذُلُهُ ﴿ فَمَالَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ يوفقه للهدى.

﴿ لَمُنَمَ عَذَابٌ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّآ﴾ بالقتل و الاسر و سائر المصائب ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآيِخَرَةِ أَشَقَى ۖ لشدّته و دوامه ﴿وَمَا لَمُتُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ﴾ : من دافع .

﴿ مَثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾: صفتها الَّتي هي مَثَلٌ في الغَرابة ﴿ تَجْرِي مِن تَعْلِهَا ٱلْأَنْهَٰ لُهُ أَكُلُهَا دَآيِدٌ ﴾: لا مقطوعة و لا منوعة ﴿ وَظِلْهَا ﴾ كذلك ﴿ يَلْكَ عُقْبَى ٱلَّذِينَ ﴾ ٱتَّقَوَّا وَعُقْبَى ٱلْكَنِفِرِينَ النَّارُ ﴾.

﴿ وَٱلَّذِينَ مَا نَيْنَا نُهُمُ ٱلْكِتَنَبَ يَفْرَحُونَ مِمَا أُنزِلَ إِلَيْكُ ﴾ قال: (أي: يفرحون بكتاب الله إذا يُتُلَى عليهم، وإذا تَلَوْهُ تفيض أعينهم دمعاً من الفزع والحيزن ، ﴿ وَمِنَ اللَّمْزَابِ ﴾ : مَنْ تحزّب على رسول الله بالعَداوة ﴿ مَن يُنكِرُ بَعْضَالُم ﴾ وهو ما يخالف شرائعهم ﴿ قُلْ إِنَّمَا أُمِنَ أُنّا أَمْبُدَ اللَّهُ وَلَا أُشْرِكَ بِفِيَّة ﴾ فإنكاركم إنكار لعبادة الله وتوحيده . ﴿ إِلَيْهِ أَدْعُوا ﴾ لا إلى غيره ﴿ وَإِلَيْهِ مَثَابِ ﴾ : وإليه مرجعي لا إلى غيره .

﴿ وَكُذَالِكَ أَنزَلْنَهُ ﴾ ماموراً فيه بعبادة الله و توحيده ، و الدعوة إليه و إلى دينه ﴿ حُكْمًا عَرَبِيًا ﴾ : حِكْمة عربية ، مُترْجَمة بلسان العرب ﴿ وَلَينِ اتّبَعْتَ أَهُوا مَهُم ﴾ في أمور يدعونك إلى أن تُوافقهُمْ عليها ﴿ بَعْدَمَا جَلَة كَونَ الْمِلْمِ ﴾ بنسخ ذلك ﴿ مَالَكُ مِنَ اللّهِ مِن وَلِي ﴾ بنسخ ذلك ﴿ مَالَكُ مِنَ اللّهِ مِن وَلِي ﴾ ينصرك ﴿ وَلَا وَاقِ ﴾ ينع العقاب عنك ، و هو حَسْمٌ الاطماعهم ، و تهييج للمؤمنين على النّبات في دينهم .

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَارُسُلَا مِن قَبْلِك ﴾ بشراً مثلك ﴿ وَبَحَمَلْنَا لَمُمُ أَزْوَجًا وَ ذُرِيَّةً ﴾ : نساءً وأولاداً. رد لتعييرهم إيّاه بكثرة الأزواج. قال: «فما كان رسول الله إلا كاحد أولئك، جعل الله له أزواجاً، و جعل له ذريّة، لم يُسْلِمُ مع احدٍ من الأنبياء من أسلم من

ا ـ في اج؟: ﴿فيخيَلُو﴾. ٢ ـ القمّي ١ : ٣٦٦، عن أبي جعفر اللجَّة.

أهل بيته ، أكرم الله بذلك رسوله ١٠ ﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ لَمَن بَأْقِيَ بِعَايَةٍ ﴾ يُقْتَرَحُ عليه و يُلتَمَسُ منه ﴿ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ فإنّه القادر على ذلك . ﴿ لِكُلِّ أَجَلِ كِتَابُ ﴾ : لكل وقت حُكْمٌ يُكتَبُ على العباد ، و لهم ممّا يقتضيه صلاحهم .

﴿ يَمْحُوا اللّهُ مُمَا يَكُمُ الْمُكُمُ الْمُكُمُ اللّهُ مُمَا يَعْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

و ورد: ﴿إِذَا كَانَ لَيْلَةَ القَدَّرِ نَزَلَتَ الْمُلاَئِكَةُ وَ الرَّوْحِ وَ الْكَتَبَةُ إِلَى سَمَاءَ الدَّنيا، فَكَتَبُوا ما يكون من قضاء الله تلك السنة. فإذا أراد الله أن يُقدِّم شيئاً أو يؤخّره أو ينقص الشيئا، أمر المَلَكَ أن يمحو ما يشاء، ثمّ أثبت الذي أراده \* .

﴿ وَعِندَهُ وَأَمُّ الْكِلَكِ فِي يعني: أصل الكتب؛ وهو اللّوح المحفوظ عن المحو و التّبديل، وهو جامع للكلّ، ففيه إثبات المُثْبَت و إثبات المَمْحُوَّا ، و محوه و إثبات بدل.

قىال: «هماكتىابىان: كتىابٌ سىوى أمّ الكـتاب، يمحـو الله منـه مــايشــاء و يثبت؛ و أمّ الكتاب لا يُغَيَّرُ منه شيء؟٧.

و في رواية: «هما أمران: موقوف و محتوم، فما كان من محتوم أمضاه، و ما كان من موقوف فله فيه المشيّة يقضى فيه ما يشاء، ^.

١- العيَّاشي ٢: ٢١٤، الحديث: ٥١، عن أبي عبد الله اللَّهِ.

٢\_مجمع ألبيان ٥\_٦: ٢٩٨، عن أمير المُؤمنين اللَّهِ.

٣- الكافي ١ : ١٤٧ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبدالله الله.

٤ ـ في ﴿أَلْفُ؛ وَ فَجَّهُ: ﴿يَنْقَضَهُ.

٥ــراجُع: القمّي أ : ٣٦٦؛ و العيّاشي ٢ : ٣١٦، الحديث: ٦٢، عن أبي عبدالله للليِّلا، مع اختلاف يسير. ٦ ــ في جميع النسخ: ﴿إثبات المحوَّه. وما أثبتناه من إلصافي.

٧ مجمع البيان ٥-٦: ٢٩٨، عن النّبي ﷺ.

٨ ـ المصدر، عن ابي عبدالله اللبلة.

﴿ وَ إِن مَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَكَ ﴾ يعني وكيفَما دارت الحال من الأمرين ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ﴾ لاغير ﴿ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ﴾ للمجازاة لاعليك، فلاتحتفل بإعراضهم.

﴿ أَوَلَمُ يَرَوُّا أَنْكَانَكَأْنِ اللَّرْضَ نَنْقُهُا مِنْ أَطْرَافِهَا ﴾ : بإذهاب أهلها. قال : «يعني بذلك ما يهلك من القرون، فسماه إنساناً» . و في رواية : «هوذهاب العلماء» ٢.

أقول: وعلى هـذا التّفـــــيــر يكون الأطراف جــمعَ طَرَّفِ بالتّسكين. قــال في الغريبين ": أطراف الأرض: علماؤها و أشرافها، الواحد طرَّف، و يُقال طَرَف أيضاً.

﴿ وَ اللَّهُ يُعَصُّمُ لَا مُعَقِّبَ لِمُكَمِدً ﴾ : لا رادً له ، و المُعَقِّبُ : الّذي يعـقّب الشّيء فيبطلهُ . ﴿ وَهُوَسَكِرِيعُ ٱلْجِسَابِ ﴾ . فيحاسبهم عمّا قليل .

﴿ وَقَدْ مَكُرَّ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلِلَّهِ ٱلْمَكْرُجَمِيكُ ﴾ إذ لا يُؤْبَهُ بمكر دون مكره، فإنّه القادر على ما هو المقصود منه دون غيره. ﴿ يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُ نَفْسِ ﴾ فَيُعدُّ جزاءه ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلْكُفَّرُ لِمَنْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ يعنى: العاقبة المحمودة، و هذا كالتفسير لمكر الله بهم. القمي: المكر من الله هو العذاب أ.

﴿ وَيَقُولُ الَّذِيكَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَكُا قُلْ كَفَى بِأَلِقَهِ شَهِيدًا بَيْنِ وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ الْكِنَبِ ﴾.

قال: ﴿إِيَّانَا عَنَّى، وعليُّ أُولُّنا، و أَفضلُنا، و خيرُنا بعد النَّبِيَّ ﷺ ﴿ \* وَا

١ ـ الاحتجاج ١ : ٣٧٢، عن اميرالمؤمنين للجَّلَةِ.

٢-الكافي آ : ٣٨، الحديث: ٦، ، عن أبي جعفر، عن أبيه عليّ بن الحسين عليهما السّلام. و في «ب»: «ذهاب العلماء».

٣- لايوجُدُ لدينا هذا الكتاب. راجع: أساس البلاغة: ٣٨٨؛ ولسان العرب ٢١٨: ٩ وتاج العروس ٧٩:٢٤ (طرف)؛ ومجمع البيان ٦-: • ٣٠.

٤- القمّى ١ : ٣٦٧ . -

٥\_الكافيُّ ١ : ٢٢٩، الحديث: ٦؛ و العيَّاشي ٢ : ٢٢٠،الحديث: ٧٦، عن أبي جعفر اللَّيِّلاً.

و سئل علي الليّلة عن افضل منقبة له فقرأ هذه الآية و قال: "إيّاي عنى بـ " مَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتْـابِ " ٢٠ .

> ١\_ في «الف»: «إيّانا». ٢\_الاحتجاج ١: ٢٣٢.

## **سورة إبراهيم** [مكيّة، وهي اثنتان و خمسون آية] <sup>ا</sup>

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

﴿ الرَّحِيَّنَ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنَ ﴾ : من الكفر و أنواع الضّلال ﴿ إِلَى اللهُ اللهُ النَّرِ ﴿ إِلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

﴿ اللَّهِ ٱلَّذِى لَهُمَا فِي السَّمَنَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَوَيْلٌ لِلْكَنْفِرِينَ مِنْ عَذَابِ شَدِيدٍ ﴾ . الويل الهلاك، نقيض الْوَأْل و هو النّجاة .

﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَاعَلَى ٱلْآخِرَةِ ﴾ : يختارونهاعلها ﴿ وَيَصُدُونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ وَيَبَعْنُونَهَا عِوَجًا ﴾ : يطلبون لها اعوجاجاً ليقدحوا فيها ﴿ أَوْلَيْهَكَ فِي ضَكَالِ بَعِيدٍ ﴾ .

﴿ وَمَا آرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِسِلِسَانِ قَوْمِهِ ، ﴾ : إلاّ بلغة قومه الذين هو منهم و بُعِثَ فيهم ﴿ وَمَا أَمُرُوا بِهِ فيفقهوه بيسرٍ و سرعةٍ .

ورد: «و مَنَّ علَّي ربّي وقال: يا محمّد قد أرسلتُ كلَّ رسول إلى أمّة بلسانها، و أرسلتك إلى كلّ أحمر و أسود من خلقي» ١.

﴿ فَيُضِلُّالِلَهُ مَن يَشَاءُ ﴾ بالخذلان ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَكَآءٌ ﴾ بالتّوفيق ﴿ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ .

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَكُنَّا مُوسَى بِنَايَدَنَّا أَنَ أَخْرِجٌ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النَّورِ وَ فَكِيرَهُم بِأَيِّدُ فَ قَال: "بنعم الله و آلائه" . و قليل: بوقائعه الواقعة على الأم الماضية ". و في رواية: "أيّام الله: يوم يقوم القائم و يوم الكرة و يوم القيامة " . و القمي: أيّام الله ثلاثة: يوم القائم و يوم الموت و يوم القيامة " .

أقول: لا منافاة بين هذه التّفاسير، لأنّ النّعمة على المؤمن نقمة على الكافر، وكذا الأيّام المذكورة نعَمٌ لقوم و نقَمٌ لآخرين.

﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآئِكِتِ لِكُلِّ صَحَبَّالٍ ﴾ يصبر على بلانه ﴿ شَكُورٍ ﴾ يشكر لنعمانه. ﴿ وَإِذْ قَالَ مُومَن لِقَوْمِهِ أَذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنِحَلَكُمْ مِنْ اللهِ فِرعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ ﴾ : يكلفونكم ﴿ شُوّءَ ٱلْعَذَابِ ﴾ : استعبادكم بالافعال الشّاقة ، كما سبق في سورة البقرة <sup>1</sup> . ﴿ وَيُذَيِّعُونَ أَيْنَا أَذَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِيسَاءَ كُمْ وَفِي ذَلِكُمْ مَلاَةً مِينَ وَيُحَمَّمُ عَظِيمٌ ﴾ .

﴿ وَإِذْ تَأَذَّتَ رَبُكُمُ ﴾ : و اذكروا إذ أعلم ربكم : ﴿ لَمِن شَكَرَنُمُ ﴾ يا بني إسرائيل ما أنعمت عليكم من الإنجاء و غيره، بالإيمان و العمل الصّالح ﴿ لَأَزِيدَنَّكُمُ ﴾ نعمة إلى نعمة . ورد: "ما أنعم الله على عبد من نعمة فعرفها بقلبه، و حمد الله ظاهراً بلسانه، فتم

١ ـ الخصال ٢ : ٤٢٥، الحديث: ١ ، عن النَّبِيُّ ﷺ، و فيه : ﴿ إِلِّي أُمُّتُهُۗ ۗ.

٢\_مجمع البيان ٥\_٦: ٣٠٤ ؛ و العيّاشي ٢: ٢٢٢، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله للجُلّا.

٣\_البيضاوي ٣: ١٥٦؛ ومجمع البيان ٥١٦: ٣٠٤.

٤ ـ الخصال ١ : ١٠٨ ، الحديث : ٧٥، عن أبي جعفر الثيّلا .

٥\_القمَى ١ : ٣٦٧.

٦ ـ في ذَيِّلِ الآية : ٤٩ .

كلامه حتى يُؤْمَرَ له بالمزيد" ( . ﴿ وَلَهِن كَفَرَّتُمُ إِنَ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ قال: «هو كفر النّعم» ٢ .

﴿ وَقَالَ مُوسَى إِن تَكَكُفُرُوا أَنَهُمْ وَمَن فِي الأَرْضِ جَيِعُا فَإِن اللّهُ لَغَنِي ﴾ عسن شكركم ﴿ حَمِيدُ ﴾ : مستحق للحمد في ذاته و إن لم يَحْمَدُهُ حامدٌ ، محمود يحمَدُه نفسهُ وملائكتُه و سائر المخلوقات ، " و إن من شَيْء إلا يُسبّح بحَمْده " " .

﴿ أَلَوْ يَأْتِكُمْ نَسُوُّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوجِ وَعَادٍ وَثَمُوذُ وَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللَّهُ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِأَلْبَيِنَاتِ فَرَدُّوۤ أَيْدِيهُمْ وَفِي أَفْوَهِمْ ف في افواه الأنبياء ٤. اقول: يعني منعوهم من التّكلّم، وهو تمثيل.

﴿ وَقَالُوٓ ۚ إِنَّا كَفَرْنَا بِمَآ أَرُّسِلْتُم بِهِ ، وَإِنَّا لَفِي شَلِيِّ مِتَانَدْعُونَنَآ إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴾ .

﴿ فَالَتَ رُسُلُهُمْ أَلِى اللّهِ شَكَ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَلَكُمُ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِرَكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ : إلى وقت سمّاه الله وجعله مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِرَكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ : إلى وقت سمّاه الله وجعله آخر اعماركم. ﴿ قَالُوا إِنْ أَنْتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُنا ﴾ : لا فضل لكم علينا، فلم خُصصتُم بالنّبوة دوننا؟! . ﴿ تُرِيدُوكَ أَن تَصُدُّونَا عَمَا كَانَ يَعْبُدُ مَا اللّهُ عَالَى يَعْبُدُ مَا الْمَاتِ ، تعنتا فِسُلُطُن مُّيدِن ﴾ : بحجة واضحة . أرادوا بذلك ما اقترحوه من الآيات، تعنتا وعناداً .

﴿ قَالَتُ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَ اللّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ فَي البشرية، وجعلوا الموجب لاختصاصهم مِن عِبَادِهِ فَي البشرية، وجعلوا الموجب لاختصاصهم بالنبوة فضل الله، و منّه عليهم بخصائص فيهم ليست في أبناء جنسهم. ﴿ وَمَا كَانَ آنَ نَا آنِ نَا أَيْكُم بِسُلُطُنِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللّهِ وَعَلَ ٱللّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلمُوْمِنُونَ ﴾ :

١- الكافي ٢: ٩٥، الحديث: ٩، عن أبي عبدالله الملكة.

٢ ـ المصدّر: ٣٩٠، الحديث: ١، عن أبّي عبدالله المُثِلِّة.

٣- الإسراء (١٧): ١٤.

٤\_القَمَى ١: ٣٦٨.

فلنتـوكّل في الصّـبـر على مـعـاداتكم. عــمّموا للإشـعـار بما يـوجب التّوكّل، و هو الإيمان.

﴿ وَمَالَنَآ ﴾ اي: أيَّ عــذر لنا ﴿ أَلَّا نَنُوَكَ لَكَ لَاللَّهِ وَقَدْ هَدَننَا سُبُلَنَا ﴾ التي بها نعـــرفه، و نعــلم انّ الأمور كلها بيبده ﴿ وَلَنَصْبِرَتَ عَلَى مَآ ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوكَلِّ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمَ لَنَحْرِ حَنَكُم مِنْ أَرْضِ نَا أَوْلَتَكُودُكَ فِي مِلْتَهِنَا ﴾. حلفوا على أن يكون احد الامرين ؛ و العودُ بمعنى الصيرورة ، لانهم لم يكونوا ٢ على ملتهم قط . ﴿ فَأَوْجَى إِلَيْهِمْ رَبِّهُمْ لَنَهْلِكُنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ .

﴿ وَلَنُسْكِنَنَكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ اي: ارضهم و ديارهم. ورد: امن آذي جاره طمعاً في مسكنه ورّثه الله دارَه الله ﴿ وَاللَّهَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى ﴾ أي: موقفي للحساب ﴿ وَخَافَ وَعِيدٍ ﴾ أي: وعيدي بالعذاب.

﴿ وَأَسْتَقَنَّتُمُواْ ﴾. سالوا من الله الفتح على اعسدائهم، أو القضاء بينهم و بين اعدائهم أ. مِنَ الفُتَاحَة ، بمعنى الحكومة . ﴿ وَخَابَ كُلُ جَبَّكَا رِعَنِي يَهِ ﴾ وقال : "يعني : مَنْ أبي أن يقول لا إله إلاّ الله ا" . و في رواية : "العَنيْدُ: المعرض عن الحق" " .

﴿ مِن وَرَآبِهِ عَلَى الدَّنيا، مبعوث إليها في الآخرة. ﴿ وَيُسْقَىٰ ﴾ أي: يُلْقَىٰ فيها و يسقى شفيرها في الدّنيا، مبعوث إليها في الآخرة. ﴿ وَيُسْقَىٰ ﴾ أي: يُلْقَىٰ فيها و يسقى ﴿ وَيُسْقَىٰ ﴾ أي: يُلْقَىٰ فيها و يسقى ﴿ وَيُسْقَىٰ ﴾ أي: يُلْقَىٰ فيها و يسقى ﴿ وَمِن مَّآءِ صَكِدِيدٍ ﴾ قال: ٩ و يسقى ممّا يسيل من الدّم و القيح من فروج الزّواني في النّار ٧٠٠.

١\_ في اب! : افليتوكل!.

٢\_في الفا: الايكونوا.

٣\_ الْقَمِّي ١ : ٣٦٨، مُرفُوعاً عن النَّبِيِّ ﷺ.

٤\_ في البُّ و اجا: اأعاديهما.

٥ التُّوحيد: ٢١، الباب: ١، الحديث: ٩، عن النَّبِيُّ ﷺ.

٦\_القمّي ١ : ٣٦٨، عن أبي جعفر الْكِيُّة .

٧\_مجمّع البيان ٥٦٠ : ٣٠٨، عن ابي عبدالله المُثِّلّة .

و في رواية: "يقرب إليه فيكرَهُه، فإذا أُدني منه شَوَى و جهَه و وَقَعَ فروةُ رأسه ، فإذا شرب قُطِّعَ أَمْ عِنْ اؤُهُ آمُ عِنْ يَخْرِج من دبره، يقول الله عزّوجلّ: " وَ سُقُوا مَاءً حَمِيماً فَقَطَّعَ أَمْعاءَهُمُ " "، و يقول: " وَ إِنْ يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءٍ كَالْمُهُلْ يَشُوى الْوُجُوه ؟ " » .

﴿ يَتَجَرَّعُهُ ﴾ : يتكلف جَرْعَهُ ﴿ وَلَا يَكَادُ يُسِيعُهُ ﴾ : ولا يُقارِبُ أن يُسِيعَهُ ، فكيف يسيعه ؟ ﴿ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ ﴾ أي : أسبابُه من الشدائد، فيُحيطُ به من جميع الجهات ﴿ وَمَا هُوَيِ مَيْتِ يَبِ ﴾ فيستريح ﴿ وَمِن وَرَآبِهِ ، ﴾ : و من بين يديه ﴿ عَذَابُ عَلِيظٌ ﴾ أي : يستقبل في كلّ وقت عذاباً أشدَّ مَا هو عليه . قال : "إنّ أهل النّار لمّا عَلَى الزّقومُ و الضّريعُ آ في بطونهم كفَلْي الحميم ، سالوا الشّراب فأتوا بشراب غَسّاق ٧ و صديد " يتجرّعه و لا يكاد يسيغه ، و ياتيه الموت من كلّ مكان و ما هو بميّت ، و من ورائه عذاب غليظ " : حميم ٨ ، يغلي به جهنّم منذ خلقت " كَالْمُهُلِ يَشُوي الْوُجُوهَ بِنْسَ الشَّرَابُ وَ سَاءَتْ مُرْتَفَقًا " » ٩ .

﴿ مَنْ لُ اللَّهِ مِنَ كَفَرُواْ بِرَبِهِم ﴾ : صفتهم التي هي مَنَلٌ في الغرابة ﴿ أَعْمَالُهُ مُرَكَرُ مَا دٍ الشَّمَدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَكَادِمُهُم - مِن الصَّدَقَةُ وَصَلَةُ الرَّحِمُ وَعَتَى الرَّقَابِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

١- في المصدر: "وَقَعَتُ"، و وَقَعَ: سَقَطَ؛ و الْفَرَّوَةُ: جِلْدَةُ الرَّأْسِ. القــامــوسالمحــيط ٩٩:٣ (وقع) و ٣٧٦:٤ (فرو).

٣- في "الف" و "ج، والمصدر: ﴿ فَطَّعَ امْعِنَاءُهُ .

٣ ـ سُورة محمّد (٧٤): ١٥ .

٤\_الكهف (١٨): ٢٩.

٥ مجمع البيان ٦٠٨: ٣٠٨، عن النَّبِي عِيَّةٍ.

٦- الزّقُوم: شجرة مرّة، كريهة الطعم و الرّائحة، و الضّريع - علي ما نقل عن رسول الله ﷺ.: شيءٌ يكون في النّار يشبه الشوك. أمَرَّ من الصّبر و أنتن من الجيفة و أشد حرّاً من النّار. مجمع البحرين ٤: ٣٦٤ (ضرع) و ٢: ٧٩ (زقم).

٧-الغَسَآق: ما يُغْسَقُ من صديد أهل النّار أي: يُسيل، يقال: غَسَقَت العين: إذا سالت دموعها.
 مجمع البحرين ٥: ٢٢٣ (غسق).

٨ ـ في المصدر: ﴿ وَ حَمِيمٍ ٩ .

<sup>9-</sup>العَيَّاشي ٢ : ٢٢٣، ألحديث: ٧، عن ابي عبدالله، عن آبائه، عن عليَّ عليهم السَّلام. والآية في سورة الكهف (١٨): ٢٩.

و إغاثة الملهوف في حبوطها و ذهابها هباءً منثوراً، لبنائها على غير أساس من معرفة الله، والتّوجّه بها إليه ـ برَماد طيّرته الرّيح العاصف. ﴿ لَا يَقْدِرُونَ ﴾ يوم القيامة ﴿ مِمّاكَسَبُوا ﴾ منها ﴿ عَلَى شَيْءٍ ﴾ يعني لا يرون لشيء منها ثواباً ﴿ ذَلِك ﴾ أي: ضلالهم مع حسبانهم أنّهم محسنون ﴿ هُوَ الضَّكُ لُ البّعِيدُ ﴾ في غاية البعد عن الحقّ.

﴿ أَلَمْ تَرَأَكَ آللَهُ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِأَلْحَقَيُّ ﴾ : بالحكمة و الغرض الصّحيح ، ولم يخلقها عبثاً باطلاً ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ .

﴿ وَمَاذَالِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ : بمتعذَّر، او متعسَّر.

﴿ وَتَبَرَدُوا لِللّهِ عَيْمَا ﴾ يَعني يوم القيامة. ذُكرَ بلفظ المساضي لنحقق و قوعه. ﴿ فَقَالَ الشَّعَفَةُ وَ ﴾ : ضعفاء الراي، يعني الأنباع ﴿ لِلّذِينَ اسْتَكْبَرُوا ﴾ : لروسائهم. قال: "افتدرون الاستكبار ما هو؟ هو ترك الطاعة لمن أمرُوا بطاعته، و الترقع على من نُدبوا إلى متابعته أ ﴿ إِنّا كُمْ تَبْعَافَهُ لَ أَنتُم مُغْنُونَ عَنّا مِنْ عَذَابِ اللّهِ مِن مَعْرَةً وَالْوالْوَهَدَننا اللهُ اللّهُ لَمَدَينا كُمْ سَوَاةً عَلَيْناً آجَزِعَنا آمْ صَبَرُنا مَا لَنامِن مَّ حِيصٍ ﴾ : منْجي ومهرب من العذاب . ﴿ وَقَالَ الشّيطان \* يريد به النّاني \* أَن المَا قَلْنَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَكَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَو اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

١\_مصباح المتهجد: ٧٠١، عن أمير المؤمنين اللَّبْيِّة في خطبة بوم الغدير.
 ٢\_العيّاشي ٢: ٢٢٣، الحديث: ٨، عن أبي جعفر اللَّبِّة.

٣\_القمّى آ : ٣٦٨.

بِمُصَّرِخِتُ ﴾ : بمغيشيّ، لا ينجي بعضنا بعضاً ﴿ إِنِّ كَفَرَتُ بِمَا أَشْرَكَتُمُونِ مِن قَبَلُ ﴾ : تبرآت منه . قال : "إنّ الكفر في هذه الآية البراءة الله ﴿ إِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ ٱلِيعُ ﴾ . من تتمة كلامه ، أو استيناف .

﴿ وَأَدْخِلَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُخَالِدِينَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِ مِنْ تَعَيِّنَانُهُمْ فِيهَا سَلَنُمُ ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ صَرَبَ أَلَهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً ﴾ : قولاً حقّاً و دعاءً إلى صلاح ﴿ كَشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ ﴾ يطيب شمرها، كالنّخلة ﴿ أَصْلُهَا ثَالِتٌ ﴾ في الارض ضارب بعروقه فيها ﴿ وَفَرَّعُهَا فِي ٱلسَّكَمَلَهِ ﴾ .

﴿ تُوقِيَّ أُكُلَهَا ﴾: تُعطى ثمرَها ﴿ كُلَّحِينِ ﴾ : كلّ وقت وقت الله لإثمارها ﴿ يَإِذَٰنِ رَبِّهَا أُو يَعْسَرِبُ اللهُ ٱلأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَهُ مُرِيَّلُا كُرُونَ ﴾ . قال : (هذا مثَلَّ ضربه الله لاهل بيت نبيه و لمن عاداهم ، ٢ . و سئل عن هذه الشّجرة ؟ فقال : ( رسول الله يَثَا اصلها ، وأمير المؤمنين صلوات الله عليه فرعها ، و الأثمة من ذريّتهما اغصانها ، و علم الأثمة ثمرها ، و شيعتهم المؤمنون ورقها ، ٣ . و قال : ( " تؤتي أكلها كلّ حين " : ما يخرج من علم الإمام إليكم في كلّ سنة من كلّ فج عميق ، ٤ .

﴿ وَمَثَلُكُلِمَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ : قول باطل، و دعاء إلى ضلال اوفساد ﴿ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ لايطيب ثمرها، كشجرة الحَنْظُل ﴿ أَجْتُثَتَ ﴾ : استؤصلت و أخذت جثّته بالكلّية ﴿ مِن فَوقِ ٱلْأَرْضِ ﴾ لانّ عروقها قريبة منه ﴿ مَالَهَا مِن قَرَارٍ ﴾ . قال : «إنّ هذا مَثَل بني أُميّة» ٥ .

١ ـ الكافي ٢ : ٣٩٠، الحديث: ١ ، عن أبي عبدالله الحجيد.

٢\_العيّاشي ٢: ٢٢٥، الحديث: ١٥، عن أبي عبدالله اللبَّة.

٣-المصدر: ٢٢٤، الحديث: ١١، عن أبي عَبدالله اللَّبيُّ، و فيه: ﴿ وَ شَيْعَتُهُمْ وَرَقُهَا ۗ .

٤-كمال الدّين ٢: ٣٤٥، الباب: ٣٣، الحديث: ٣٠، عن أبي عبدالله الطّيّلا، و فيه بدل قوله: «من كلّ فجّ عميق»: «من حجّ وعمرة».

٥ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦ : ٣١٣، عن أبي جعفر اللبلا.

و قال: «كذلك الكافرون لا تصعد أعمالهم إلى السّماء» ١ .

﴿ يُثَنِّ مِن اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ورد: اإنّ الشّيطان لياتي الرّجل من أوليائنا عند موته عن يمينه و عن شماله ليضلّه عمّا هو عليه، فيابى الله له ذلك ، و ذلك قول الله عزّو جلّ: "يشبّت الله الّذين آمنوا" الآية» ٤. ﴿ وَيَقْمَلُ اللّهُ مَا يَشَامُ ﴾.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ يَعْمَتَ ٱللَّهِ صَحْفَرُا وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ : دار الهلاك؟ بحملهم على الكفر.

﴿ جَهَنَّمَ يَصَّلُونَهَ أُوبِيِسَ ٱلْقَرَارُ ﴾. قال: «عنى بها قريشاً قاطبة ، الذين عادوا رسول الله و نصبوا له الحرب، و جحدوا وصيّه ، <sup>٣</sup> .

و في رواية: \* هم الأَفْجَران من قريش: بنو أُميّة و بنو المُغِيـرة؛ فـأمّا بنو أُميّة فمُتّعُوا إلى حين؛ و أمّا بنو المُغيـرة فكفيتموهم يوم بدر، ٧٠.

و في أخرى: «ما بال أقوام غيروا سنة رسول الله على، و عدلوا عن وصيه لايتخوفون أن ينزل بهم العذاب؟! ثم تلا هذه الآية، ثمّ قال: نحن و الله نعمة الله التي

ا ـ القيمي ١ : ٣٦٩، عن أبي عبدالله المثلة.

٢\_ تَلَعُثُمُ الرَّجل في الامر: إَذَا تُمكَّتْ فيه و تأنَّى. مجمع البحرين ٦: ١٦٢ (لعثم).

٣\_التُّوحُيد: ٢٤١، الباب: ٣٥، الحديث: ١، عن أبي عبدالله اللُّجَّة.

٤ ـ من لايحضره الفقيه ( : ٨٠ ، الحديث :٣٦٣؛ و العياشي ٢ : ٢٢٥ ، الحديث : ١٦ ، عن أبي عبدالله الليلا. ٥ ـ في «الف» و «ب» : "يحملهم».

٦-الكَّافي ١ : ٢١٧، الحديث: ٤، عن أبي عبدالله اللَّبِّلا، و فيه: •وصيَّة وصيَّه؛.

٧\_مجمع البيان ٥\_٦: ٣١٤، عن علمَ اللَّبَيِّر.

أنعم الله بها على عباده، و بنا يفوز من فاز يوم القيامة» ١.

﴿ وَجَعَـ لُوالِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِهِ ، قُلْ تَمَتَّعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى ٱلنَّادِ ﴾ .

﴿ قُل لِمِبَادِى اللَّذِينَ مَامَنُوا يُقِيمُوا الصَّالَوة ﴾ اي: اقيموا الصّلاة، أو ليقيموا الحوري الله وي السركاة ﴿ وَيُنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُم سِرًا وَعَلَانِيَة ﴾. قال: (إنّه من الحقوق التي هي غير السركاة المفروضة " . ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَأْقَ يَوَمُ لَلَّهَ يَعْمِدِه ﴾ فيبتاع المقصر ما يتدارك به تقصيره ، أو يفدي به نفسه ﴿ وَلَا يَلْكُ أَلَى يَوْمُ لَلَّهُ مَا يَشْفَعَ لك خليل . القمّي : لا صداقة أ.

﴿ اللّهُ ٱلّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءٌ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقُ الْكُمْ ﴾ تعيشون به . يشمل المطعوم و الملبوس و غير هما ﴿ وَسَخَسَرَلُكُمُ ٱلْفُلْكَ لِتَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِةٍ \* وَسَخَرَلُكُمُ ٱلْأَنْهُ لَرَ ﴾ .

﴿ وَسَخَرَلَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآبِبَيْنَ ﴾: يَدْ أَبان في سيرهما لا يَفَتُران في منافع الخلسق. قال: «في مرضاته» . ﴿ وَسَخَرَلَكُمُ ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ ﴾ يتعاقبان لسباتكم أُ ومعاشكم.

﴿ وَمَاتَنْكُمُ مِنْ كُلِّ مَاسَأَلْتُمُوهُ ﴾ : ما كان حقيقاً بان يسال. سئل اولم يسال. قال : 
﴿ وَ الشّيءَ الّذي لَم تسلله إيّاه أعطاك › ﴿ وَ فِي قسراءتهم عليهم السّلام : ﴿ مَن كُلِّ بِالتّنوين ﴾ . ﴿ وَ إِن تَعَلَّدُوا نِقَمَتَ اللّهِ لَا تُعَمَّدُوهَ أَ ﴾ : لا تعدّوها و لا تطيقوا حصر انواعها فضلاً عن أفرادها ﴿ إِنَ الإِنسَانَ لَظَلُومٌ ﴾ للنّعمة لا يشكرها ﴿ كَفَارُ ﴾ يكفرها .

١-الكافي ١ : ٢١٧، الحديث: ١ ، عن أبي عبدالله للجُّلِّة، وفيه: ﴿نحن النَّعمة الَّتِي ...٠.

٢ في «بُ» و اجه: «أقيموا الصلاة يقيموا، أوليقيموا».

٣ـ العَيَاشي ٢ : ٢٣٠، الحديث: ٢٩، مضمراً.

٤\_القمّي آ: ٣٧١.

٥ نهج البلاغة (للصبحى الصالح): ١٢٣، الخطبة: ٩٠.

٦- في «الف»: «للباسكم». والسبات: نوم المريض والشيخ المُسن، وهو النَّومة الخفية. واصله من السَّبت: الراحة والسكون. النهاية ٢: ٣٣١ (سبت).

٧\_العيَّاشي ٢ : ٢٣٠،الحديث: ٣٠، عن أبي جعفر الظُّيَّة.

٨\_مجمع البيان ٥٦٠ : ٣١٥، عنهما عليهما السّلام.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمِهُمُ رَبِّ أَجْعَلُ هَٰذَا ٱلْبَلَدَ ﴾ : [بلد] المكة ﴿ مَامِنَكُ ﴾ : ذا أمن لمن فيها . وقد مرّ بيانه ٢ . ﴿ وَأَجْنُبْنِي وَبَنِيَ آَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْبَ نَامَ ﴾ . قال : النّبي ﷺ : «فانتهت الدّعوة إليّ و إلى أخي عليّ، لم يسجد أحد منّا لصنم قطّ، فاتّخذني الله نبيّاً و عليّاً وصيّاً ٣ .

﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَّلُلْنَ كَيْرِيكُا مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾ : صرن سبسباً لإضلالهم ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنْ أَضَّلُلْنَ كَيْرُا مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾ : صرن سبسباً لإضلالهم ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنْ قَالَ : "من اتّقى الله منكم و اصلح " أ. و في رواية : "من احبّنا فهو منّا أهل البيت . قيل : منكم أهل البيت ؟ ! قيال : منّا أهل البيت ، قال فيها إبراهيم : "فمن تبعني فإنّه مني " " . ﴿ وَمَنْ عَصَافِى فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَجِيعً ﴾ قال : "تقدر أن تغفر له و ترحمه " .

﴿ رَبِّنَا إِنِي السَّمَتُ مِن دُرِيتِي ﴾ : بعض وُلْدي ، و هو إسماعيل و مَنْ وُلِدَ منه . قال : انحن هم ، و نحسن بقية تلك السَلَريّة » ٧ . ﴿ وَوَادٍ غَيْرِ ذِي ذَبْع ﴾ يعني : وادي مكة ﴿ عِندَ بَيْنِكَ الْمُحَرِّم ﴾ : السَدي حَرَّمْتَ التّعرض له و التّهاون به ﴿ رَبِّنَا لِيقِيمُوا الصَّلَة وَ النّه الله الله الله و التّهاون به ﴿ رَبِّنَا لِيقِيمُوا الصَّلَة وَ النّه و النّه الله م ، انتم أولتك ونظراؤكم ، إنّما مثلكم في النّاس مثلُ الشّعرة البيضاء في النّور الاسود ، أو مثل الشّعرة البيضاء في النّور الاسود ، أو مثل الشّعرة السوداء في النّور الابيض \* . ﴿ تَهْوِي َ إِلَيْهِم ﴾ : تَسْرَعُ إليهم ، شوقاً وداداً . و في الشّعرة السّوداء في النّور الابيض \* . ﴿ تَهْوِي َ إِلَيْهِم ﴾ : تَسْرَعُ إليهم ، شوقاً وداداً . و في قراء تهم عليهم السّلام : "تَهُوى بفتح الواو » . مِنْ : هُوي كسرَضِي : إذا أحب ؟ و تعديته به إلى التضمين معنى النّزوع . قال : «و لم يعن البيت فيقول : "إليه " ، فنحن والله دعوة إبراهيم " أ ﴿ وَأَرْزُقُهُم مِنَ الشَّمَرُتِ لَعَلَهُمْ يَثَكُرُون كَ قال : «عنه النّور الا عني من البيت فيقول : "إليه " ، فنحن والله دعوة إبراهيم " أ ﴿ وَأَرْزُقُهُم مِنَ الشَّمَرُتِ لَعَلَهُمْ يَثَكُرُون كَ ﴾ قال : «عني من

١\_ مابين المعقوفتين من ﴿بِ و ﴿جِ ٩.

٢\_في سورة البقرة: ١٣٦.

٣\_الآمِالي (للطوسي) ١ : ٣٨٨.

٤ ـ العيَّاشِّي ٢ : ٣٣١، الحديث: ٣٣، عن أبي عبدالله اللَّهِ.

٥ ـ المصدر ، الحديث: ٣٣، عن ابي جعفر الثِّيِّة ، و الحديث: ٣٣، عن ابي عبدالله اللَّهِة.

٦\_الصَّافي ٣: ٩٠، عن أبي عبَّداللهُ الثُّلِكُ.

٧ ـ العيَّاشيُّ ٢ : ٢٣١ ، الحديث : ٣٥ ، عن ابي جعفر 'لمُثِلًا .

٨ ـ المصدر : ٢٣٣، الحديث : ٢٩، عن أبي عبدالله للكذ.

٩ ـ مجمع البيان ٩ ـ ٦ : ٣١٧، عن أمير المؤمنين و الصَّادقين عليهم السَّلام.

١٠ ـ الكاني ٨ : ٣١١، الحديث: ٤٨٥، عن أبي جعفر المثلا.

ثمرات القلوب المناوب المناقل المناس لياتوا إليهم و يعودوا و في رواية : إنّ النّمرات تُحْمَلُ إليهم من الآفاق، وقد استجاب الله له حتى لا يوجد في بلاد الشرق و الغرب ثمرة لا توجد فيها ؛ حتى حكي أنّه يوجد فيها في يوم واحد فواكه ربيعيّة و صيفيّة وخريفيّة و شتائيّة الله وقد سبقت رواية أخرى في سورة البقرة عند قوله : "و ارزق اهله من الشّمرات " ". و ورد : «إنّه نظر إلى النّاس حول الكعبة فقال : هكذا كانوا يطوفون في الجاهليّة ، إنّما أمروا أن يطوفوا بها ، ثمّ ينفروا إلينا فيعلمونا ولايتهم و مودّتهم و ويعرضوا علينا نصرتهم . ثمّ قرأ هذه الآية المنه المنافعة الله المنافعة المنافعة علينا نصرتهم . ثمّ قرأ هذه الآية المنه المنافعة الله المنافعة المنا

﴿ رَبِّنَا إِنَّكَ تَعَلَّمُ مَا نُخْفِي وَمَا نُعْلِقُ ﴾ : تعلم سرنا وعلانيتنا. والمعنى : انك اعلم باحوالنا و مصالحنا و ارحم بنا منا بانفسنا ، فلا حاجة لنا إلى الطلب ، لكنا ندعوك إظهاراً لعبوديتك ، و افتقاراً إلى رحمتك ، و استعجالاً لنيل ما عندك . ﴿ وَمَا يَغْفَى عَلَى اللَّهِ مِن شَقَ وَ فَالْأَرْضِ وَلَا فِي السَمَاءِ ﴾ .

﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِعِ وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِيرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَّ إِنَّ رَقِّ لَسَيِيعُ ٱلدُّعَلَو ﴾: لمجيبه °؛ مِنْ سمعه: إذا اعتدّبه. و فيه إشعار بانه دعا ربه و سال منه الولد، فأجابه حين ما وقع الياس منه.

﴿ رَبِّ أَجْعَلَنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوٰةِ ﴾ : معدّلا لها ٦ ، مواظباً عليها ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِي ﴾ : وبعض ذرّيتي ﴿ رَبِّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَالَهِ ﴾ : عبادتي .

﴿رَبُّنَا أَغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَكَ ﴾ قال: «آدم و حواء، ٧. و في قراءتهم عليهم السّلام:

١ ـ القمّى ١ : ٣٧١، عن أبي عبدالله اللكِيَّة.

٢\_عواليّ اللَّمَالي ٢: ٩٦، آلحديث: ٢٥٨، عن أبي جعفر اللَّهِ.

٣\_راجعٌ: ذيل الآية: ١٢٦.

٤\_الكافي ١ : ٣٩٢، الحديث: ١ ، عن أبي جعفر اللَّبَلَّا.

٥ في «الله): إيجيبه!.

٦\_ في البه: المُعدَّ لها ١٠

٧- العيّاشي ٢: ٢٣٤ - ٢٣٥ ، الحديث: ٤٦ ، عن أحدهما عليهما السّلام .

﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَلَفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِلِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَدُرُ﴾. القمي: تبقى أعينهم مفتوحة من هول جهنّم؛ لا يقدرون أن يَطْرِفُوا ".

﴿ مُهطِعِينَ ﴾ : مسرعين إلى الدّاعي ، أو مقبلين بابصسارهم لا يَطْرَفُون هيبة و خوفا ؛ و الإهطاع : الإقبال على الشيء . ﴿ مُقْنِي رُءُ وسِمِمْ ﴾ : رافعيها ﴿ لَا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرَفُهُمْ ﴾ : رافعيها ﴿ لَا يَرْتَدُ اللهُ مَن الله عَن العقول لفرط الحيرة و الدّهشة ، لا قوة لها و لا جرأة و لا فهم أ . و القمي : قلوبهم تتصدّع من الحفقان ٥ .

﴿ وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْنِيهِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ رَبِّنَا ٱلِخَرْنَا إِلَىٰ أَحَلِ فَرِيبٍ غَيْبُ دَعَوَتُكَ طَلَمُواْ رَبِّنَا ٱلْخِرْنَا إِلَىٰ أَحَلِ فَرِيبٍ غَيْبُ دَعَوَتُكَ وَنَسَّعِ الرُّسُلُ أَوْلَمْ تَحْثُونُوا أَفْسَمْتُم مِن فَبْلُ مَالَكُمُ مِن ذَوَالِ ﴾ القمي: أي: لا تهلكون ٦.

﴿ وَسَكَنتُم فِي مَسَحِن ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُم ﴾ بالكفر و المعاصي ﴿ وَتَبَايَّكَ لَكُرُ كَيْفَ فَعَكَانَا بِهِم ﴾ بما شاهدتم في منازلهم من آثار ما نزل بهم، و ما تواتر عندكم من اخبارهم. ﴿ وَمَنكَ إِنَاكُمُ ٱلْأَمْثَ اللَّهُ فَلَم تعتبروا.

﴿ وَقَدَّ مَكُرُواً مَكْرَهُم ﴾ المستفرغ فيه جهدهم، لإبطال الحقّ و تقرير الباطل

١ \_العيّاشي ٢ : ٢٣٥، الحديث: ٤٧، عن أحدهما عليهما السّلام؛ ومجمع البيّان ٥-٦: ٣١٧، عن المجتبىٰ و الباقر عليهما السّلام.

٢\_المصدر، الحديث: ٤٧، عن ابي جعفر اللله.

٣-القمّي ١ : ٣٧٢، و فيه : آيُطُرِّ فوها أَ. طرف بَصَرَه : أطبق أحد جَفَنْيُهِ على الآخر . القاموس المحيط ٣: ١٧٢ (طرف).

٤\_البيضاوي ٢:٣٨٢؛ والكشَّاف ٢: ٣٨٢.

٥و٦١ القمَى ١: ٣٧٢.

﴿ وَعِندَ ٱللَّهِ مَكَرُهُم ﴾ : و مكتوب عنده مكرهم فهو مجازيهم عليه ، أو عنده ما يَمْكُرُهم به جزاءً لمكرهم . ﴿ وَ إِن كَانَ مَكَرُهُم لِنَزُولَ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴾ في العِظمِ و الشّدة . القـمّي : مكر بني فلان ١ .

﴿ فَلَا تَحْسَبَنَ ٱللَّهُ مُخْلِفَ وَعْدِهِ وَرُسُلَهُ وَإِنَّ ٱللَّهُ عَزِيرٌ ذُو ٱنِنِقَامِ ﴾ لأولياته من أعدائه . 
﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ عَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾ قال: ﴿ يعني بارضٍ لم تكسب عليها الذّنوب ، 
بارزة ليس عليها جبال و لا نبات ، كما دحاها أول مرّة ٣٠ . و في رواية : «تبدّل ٤ الارض 
خبزة نقية ياكسل النّاس منها حتى يفرغوا من الحسساب ٥٠ . ﴿ وَٱلسَّمَوَاتُ ﴾ يعني : 
والسّماوات غير السّماوات ، روي : ﴿ أرضاً من فضة و سماوات من ذهب ٢٠ . ﴿ وَبَرَرُوا 
يَلُوالُوَحِدِ ٱلْقَهَارِ ﴾ لمحاسبته و مجازاته .

﴿ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَهِلْ مُّقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴾ . القمي: مقيدين بعضهم إلى بعض الله عض الله بعض الله بعض الله بعض ٧ . قيل: لعل ذلك بحسب مشاركتهم في العقائد و الاخلاق و الاعمال ٨ .

﴿ سَرَابِيلُهُم ﴾ : قُمْصانُهم ﴿ مِن قَطِرَانِ ﴾ و هو ما يُطُلَىٰ به الإبل الجَرْبی، فيحْرَقُ الجَارَ الجَرْبُ و الجِلْدُ، و هو السود مُنْتِنَ يشتعل فيه النّار بسرعة . وورد : اهو الصَّفُرُ الحَارَ الخَرَبُ و الجِلْدُ، و هو السود مُنْتِنَ يشتعل فيه النّار بسرعة . وورد : اهو الصَّفُرُ الحَارَ الله الخَرْب يقول الله : انتهى حرّه ، اقول : بناءُ هذا الحديث على قراءة : " قطر ءآن " ، الذائب ، يقول الله : النّحاسُ و الصَّفُرُ المذاب ؛ و الآني : المتنساهي حَرَّه . ﴿ وَتَغْتَنَىٰ وَجُوهَهُمُ مُ النّارُ ﴾ . النّارُ ﴾ .

١\_القمّى ١ : ٣٧٢.

٢ ـ في المصدر: (لم تكتسب).

٣- العَّيَّاشي ٢: ٢٣٦، الحديث: ٥٢، عن عليّ بن الحسين عليهما السكام.

٤ ـ في اللُّه : ايتبدّل؛

٥\_الكَّافي ٦ : ٢٨٦ـ٢٨٦، الحديث: ١و٤، عن أبي جعفر اللَّهِ؟.

٦-البيضآوي ٣: ١٦٤ ، عن علميَّ اللَّبُلار.

٧۔ القمّي ١: ٣٧٢.

٨\_البيضاُّوي ٣: ١٦٤.

٩\_القمّي أ : ٣٧٢، عن ابي جعفر للثلا.

﴿ لِيَجْزِيَ ٱللَّهُ كُلَّ نَفْسِ مَا كَسَبَتْ ﴾ اي: يفعل بهم ذلك ليجزى ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ الحساب عن حساب. وقد مضى تفسيره ١.

﴿ هَنْذَابَلَنَغُ لِلنَّاسِ ﴾: كفاية لهم في الموعظة ، ليُنْصَحُوا ﴿ وَلِيُسُنذَرُواْ بِهِ - وَلِيَعَلَمُوَا أَنَمَا هُوَ اللهُ وَيَجِدُ وَلِيكُ ذَرُواْ بِهِ - وَلِيعَلَمُوَا أَنْمَا هُوَ اللهُ وَيَجِدُ وَلِيكُ ذَرُواْ اللهُ لَبَي ﴾ .

## **سورة الحجر** [مكيّة ، وهي تسع وتسعون آية]<sup>١</sup>

بسمالله الرّحمن الرّحيم

﴿ الْرَّيْلُكَ مَايِئَتُ ٱلْكِتَابِ وَقُرْءَانِ مَيْعِنِ ﴾ .

﴿ رُبَهَا يُوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوْكَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴾ . قال : ﴿إذا كان يوم القيامة نادى منادٍ من عندالله لايدخل الجنّة إلا مُسْلم، فيومئذ يود الذين كفروا لو كانوا مسلمين ٢٠ .

﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُوا ﴾ بدنيا ؟ ﴿ وَيُلْهِمِ ۗ الْأَمَلُ ﴾ عن الاستعداد للمعاد ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ سوء صنيعهم، إذا عاينوا الجزاء.

﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْبَيَةِ إِلَّا وَلَهَا كِتَابُ مَعْلُومٌ ﴾: اجل مقدر كتب في اللَّوح المحفوظ ﴿ وَمَا نَسْبَقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْخِرُونَ ﴾ عنه .

﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِي نُرِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكُرُ ﴾ . نادوه على سبيل التَهكم والاستهزاء . ﴿ إِنَّكَ لَمَجَنُونٌ ﴾ : لتقول قول المجانين ، حين تدّعي ذلك .

١ \_مابين المعقوفتين من اب٠.

٢\_القمّي١ : ٣٧٢، عن ابي جعفر الليِّلة.

٣\_في آج١: ابدنياهم١.

﴿ لَوْمَا تَأْتِينَا ﴾ : هلا تاتينا ﴿ وِٱلْمَلَتَهِكَةِ ﴾ ليسدقوك ويعضدوك ﴿ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ في دعواك .

﴿ مَانُنَزِلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ إِلَّا بِٱلْحَقِ ﴾ : بالحكمة والمصلحة ﴿ وَمَاكَانُوٓ أَإِذَا مُنظَرِينَ ﴾ : بمهلين . يعني لايمهلهم ساعة .

﴿إِنَّائَعَنُّ نَزَّلْنُ اللَِّكُرِ ﴾. ردّ لإنكارهم واستهزائهم. ﴿وَإِنَّالَهُ لَحَنْفِظُونَ ﴾ من التّحريف والتّغيير، والزّيادة والنّقصان.

﴿ وَلَقَدَّ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ فِي شِيعِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾: في فِرَقِهم وطوائفهم. والشّيعة :الفرْقَة إذا اتّفقوا في مذهب وطريقة ؛ من شَاعَهُ إذا تَبعَهُ .

﴿ وَمَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولِ إِلَّا كَانُواْ بِدِ، يَسْنَهُ زِئُونَ ﴾ . حكاية حال ماضية .

﴿كَنَالِكَ نَسَلُكُمُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ نُدْخِلُ الذَّكر ونُنَظّمُهُ، مكذَّباً به غير مقبول، كذا قيل الله وقيل: الضّمير للاستهزاء ٢.

﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِمْ ﴾ : بالذّكمر ﴿ وَقَدْ خَلَتْ مُسنَّةُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ أي : سنّة الله فسيم، بان خَذَلُهم وسَلَكَ الكفر في قلوبهم؛ أو بان أهلكهم حين كذّبوا رسلهم.

﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابُ امِّنَ ٱلسَّمَلَةِ فَظَلُّواْفِيهِ يَعْرُجُونَ ﴾ .

﴿ لَقَالُوٓا إِنَّمَا سُكِرَتُ أَيْصَنْرُنَا﴾: سُدَّتْ من الإبصار بالسّحر، وخُيِّلَ إلينا على غير حقيقة ﴿ بَلْخَنُقَقَ مُّشَحُورُونَ﴾ قد سنحَرَنا محمّدٌ بذلك.

﴿ وَلَقَدَّ جَعَلْنَا فِي السَّمَ الْهِ بُرُوجًا ﴾. قال: «البروج: الكواكب، والبروج التي للربيع والصيّف: الحسمل والثّور والجسوزاء والسّرطان والاسد والسّنبلة، وبروج الخسريف والشّتاء: الميزان والعقرب والقوس والجدي والدّلو والحوت، وهي اثنى عشر برجاً ٣٠.

١ ـ الكشَّاف٢ : ٣٨٨.

٢ ـ مجمع البيان٥ ـ ٦: ٣٣١؛ والبيضاوي٣: ١٦٦.

٣-القمّي٢: ١٦٦، عن ابي جعفر اللَّيَّة.

والقمّي: هي منازل الشّمس والقمر ١٠.

أقول: معنى البروج القصور العالية، سُميّت الكواكب بها لأنّها للسيّارات كالمنازل لسُكّانها، واشتقاقه من التّبَرّج لظهوره. و ورد: ﴿إِنَّ للشّمس ثلثمائة وستيّن برجاً، كلّ برج منها مثل جزيرة من جزاير العرب، تَنْزِلُ كلّ يوم على برج منها ٢٠٠٠.

اقول: وذلك لأن سير الشّمس يكون في كلّ برج من البروج الاثنى عشر ثلاثين يوماً تقريباً، فبهذا الاعتبار ينقسم كلّ منها إلى ثلاثين برجاً، فتصير ثلثمائة وستّين. ﴿وَزَيَّتُكُهَا لِلنَّنظِرِينِ﴾ قال: «بالكواكب النّيرة»٣.

﴿ وَحَفِظْنَنَهَا مِن كُلِّ شَيْطُنَنِ رَجِيدٍ ﴾ فلا يقدر أن يَصْعَدَ إليها، ويوسوس أهلها، ويتصرّف في أمرها، ويطلع على أحوالها.

﴿ إِلَّا مَنِ السَّمَقَ ٱلسَّمْعَ ﴾: اختلسه سرآ ﴿ فَأَنْبَعَامُ ﴾ ولَحقَه ﴿ شِهَاتُ مُبِينٌ ﴾: ظاهر للمبصرين. والشّهاب: شُعْلة نارِ ساطعة، وقد يُطْلَق للكو كب والسّنان لما فيهما من البريق.

قال: اكان إبليس لعنه الله يخترق السّماوات السّبع، فلمّا ولُدَ عيسى حُجِبَ عن السّبع اللاث سماوات، وكان يَخْتَرِقُ أربع سموات، فلمّا ولُدَ رسول الله يَتَظُ حُجِبَ عن السّبع كلّها، ورُمِيَتُ الشّياطين بالنّجوم، وقالت قريش: هذا قيام السّاعة الّذي كنّا نسمع أهل الكتب يذكرونه، وقال عمرو بن أميّة، وكان من أزجر الحراه الحل الجاهليّة: أنظروا هذه النّجوم الّتي يُهتّدَى بها و يُعْرف بها أزمان الشّتاء والصيّف، فإن كان يُرْمَى لا بها فهو هلاك

١\_القمّى١: ٣٧٣.

٢\_الكافي٨; ١٥٧، الحديث: ١٤٨، عن أمير المؤمنين اللُّجُهُ، وفيه: ﴿فَتَنْزُلُۗۗۗ .

٣ مجمع البيان٥-: ٣٣١، عن أبي عبدالله الم

٤ ـ في (الف): (يتطلع).

٥ ـ وَالْزَّجْرُ: العيافة، وهو ضرب من التَّكهّن. الصَّحاح؟: ٦٦٨ (زجر).

٦ في (الف): (ارجز).

٧\_ في اجا والمصدر: ارميا.

كلّ شيء، وإن كانت ثبتت ورُميَ بغيرهافهو أمر حدث١١٠ لحديث.

﴿ وَأَلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا ﴾ : بَسَطُناها ﴿ وَأَلْقَيْسَنَافِيهَا رَوَسِي ﴾ : جبالا ثوابت ﴿ وَأَنْبَتَنَا فِيها مِن كُلِ مَن وَمَ وَأَنْبَتَنَا فِيهَا مِن كُلِ مَن وَمَوْرُونِ ﴾ . قال : "إنّ الله تبارك وتعالى أنبت في الجبال الذهب والفضة ، والجوهر والصُّفْر ، والنّحاس والحديد ، والرّصاص والكحل والزّرنيخ وأشباه هذه ، لاتُباع إلا وزناً ﴾ .

﴿ وَجَعَلْنَا لَحَكُمْ فِيهَا مَعَنِيشَ ﴾ تعيشون بها من المطاعم والملابس ﴿ وَ مَن لَسَتُمُ لَمُ اللَّهُ مِن المعاليات الكم من لَستُم له برازقين ، من العيال والحِدَم والماليك والحيوانات، وساير ماتحسبون انكم ترزقونه حسباناً كاذباً، فإن الله يرزقكم وإيّاهم.

﴿ وَإِن مِن شَىء إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ وَمَانُنَزُّلُهُ وَ إِلَّا بِقَدَرِمَعَلُومٍ ﴾ . القمّى: الخزانة: الماء الذي ينزل من السماء، فينبت لكلّ ضرّب من الحيوان ماقَدَّرَ الله له من الغذاء ٣ .

أقول: هذا تمثيل للتقريب من أفهام الجمهور وتفسير في الظاهر؛ واماً في الباطن: فالحزائن عبارة عما كتبه القلم الاعلى، أولا: على الوجه الكلّي، في لوح القضاء المحفوظ عن التبديل، الذي منه يجري؛ ثانياً: على الوجه الجزئي، في لوح القدر الذي فيه المحوو الإثبات، مدرّجاً على التنزيل، ثمّ منه ينزل ويظهر في عالم الشهادة، وإليه أشير ما ورد: "إنّ في العرش تمثال جميع ما خَلَقَ الله من البرّ والبحر. قال: وهذا تاويل قوله تعالى: "وإنْ من شَيء إلاّ عنْدَنا خَزَائنه من البرّ والبحر. قال: وهذا تاويل قوله تعالى: "وإنْ من شَيء إلاّ عنْدَنا خَزَائنه من البرّ والبحر.

﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّهَ عَلَىٰ وَعَرَ ﴾ . القمّي: تَلْقَحُ الاشجار ° . و ورد: «لاتسّبوا الرّبح، فإنّها

١ ـ الامالي (للصَّدوق): ٢٣٥، المجلس الثَّامن والاربعون، الحديث: ١، عن ابي عبدالله لللُّمَّا.

٢\_القمّى١ : ٣٧٤، عن ابى جعفر اللَّبَّة.

٣\_القمّي١ : ٣٧٥.

٤ ـ روضة الواعظين: ٤٧، عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جدّه عليهم السلام، وفيه: «في البرّ والبحر».
 ٥ ـ القمّى ١: ٣٧٥.

بُشْر وإِنّها نُذُر وإِنّها لواقح، فاسالوا الله من خيرها وتعودوا به من شرّها ١٠ . ﴿ فَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ وَمَآ أَنْتُ مَلَمُ بِخَنْزِنِينَ ﴾ اي :نحن الخازنون للماء، القادرون على خلقه في السّماء وإنزاله منها.

﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ثَمِي مَ وَنُمِيتُ وَثَمَّنُ ٱلْوَرِثُونِ ﴾ . القني: أي: نَرِثُ الارض ومَنْ عليها ٪ . ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَتَخِرِينَ ﴾ قال: «هم المؤمنون من هذه الأُمّة» ٪ .

## ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَعْشُرُهُمْ إِنَّا مُرَحَكِمُ عَلِيمٌ ﴾.

﴿ وَلَقَدُّ خَلَقُنَ الْإِنسَانَ مِن مَهُلَمَالِ ﴾ القمّي: الماء المتَصَلُصِل بالطّين ٤. ﴿ مِّمِتْ حَمَلٍ مُّسَنُونِ ﴾: متغيّر. وفي حديث خَلْق آدم: «فاغترف جلّ جلاله غرفة من الماء فصَلُصَلَها فجُمدَت ٥ الحديث.

والصّلصال: يقال للطّين اليابس الّذي يُصَلصل، أي: يصوت إذا نقر وهو غير مطبوخ، فإذا طُبِخَ فهو فَخَّار. والحَمَا: الطّين الأسود المتغيّر. والمسنون: يقال للمصور، وللمصبوب المُفْرَغ، وللمنتن؛ كانّه أفْرِغ الحَما فصُور منها تمثال إنسان اجوف، فيبُسَ حتى إذا نُقرَ صَلْصَلَ، ثمّ غير فصير إنساناً.

﴿وَلَلْهَاكَ ﴾ يعني أبا الجن ﴿ خَلَقْنَتُ مِن قَبَلُ ﴾ : من قبل خلق الإنسان ﴿ مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ ﴾ : من نار الحرّ الشّديد النّافذ في المَسامّ ".

﴿ وَإِذْ فَسَالَ رَبُّكَ ﴾ : واذكر وقت قوله ﴿ لِلْمَلَئِهِ كَمَّةٍ إِنِّي خَلِكُ بَشَكَرًا مِنْ صَلْعَمَالٍ مِنْ حَمَلٍ

١ ـ العيَّاشي٢ : ٢٣٩، الحديث: ٤، عن أمير المؤمنين اللَّهُ.

٢\_القمّى١ : ٣٧٥.

٣-العيَّاشي٢: ٢٤٠، الحديث: ٦، عن ابي جعفر اللُّبَّة.

٤\_القمّى١: ٣٧٥.

٥-العيَّاشِي؟: ٢٤٠، الحِديث: ٧، عن أبي جعفر اللَّبِّمَّا.

٦\_السَّمُّ: ٱلنَّقُب، ومَسامُّ الجسد: ثُقَبه. الصَّحاح٥: ١٩٥٣؛ ومصباح المنير١: ٣٩٤ (سمم).

## مَّسْنُونِ﴾.

﴿ فَإِذَا سَوَّهَ ثُمُ ﴾ : عدَّلَتُ خِلقتَه ﴿ وَ نَفَخَتُ فومِن رُّوجِي ﴾ حتى جرى آثاره في تجاويف اعضائه فحي . قال : ﴿ روح اختاره الله واصطفاه وخلقه واضافه إلى نفسه ، وفضله على جميع الأرواح ، فنفخ منه في آدم ١٠ . ﴿ فَقَعُواْ لَمُ سَيَجِدِينَ ﴾ . قال : «كان ذلك من الله تقدمة في آدم قبل أن يخلقه ، واحتجاجاً منه عليهم ٢٠ . وقد سبق تفسيره في سورتي البقرة والأعراف ٣ .

- ﴿ فَسَجَدَ الْمُلَيِّكُةُ كُلُّهُمْ أَجْمُونَ ﴾.
- ﴿ إِلَّا إِنْلِيسَ أَنَ أَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّنْجِدِينَ ﴾.
- ﴿ قَالَ يَكَيَا بِلْيِسُ مَا لَكَ أَلَّا تَكُونَ مَعَ السَّنجِدِينَ ﴾ .

﴿ قَالَ لَمْ أَكُن لِأَسْجُدَ لِبَشَرِخُلَقْتَمُ مِن صَلْمَهَ لِمِنْ حَمَلٍ مَّسْنُوبِ ﴾ وهو اخسّ العناصر، وخلقتني من نار وهي اشرفها، غرّته الحميّة وغلبت عليه الشقوة. وقد سبق جوابه في الاعراف؟.

﴿قَالَ فَلَخْرُجٌ مِنْهَا﴾: من المنزلة الّتي انت عليها في السّماء ﴿ فَإِنَّكَ رَجِيــُمُ ﴾: مطرود من الخير والكرامة.

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّمْنَ مَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ . فإنَّه منتهى امد اللَّعن .

﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْ فِي إِلَى يَوْمِ بُبِّعَثُونَ ﴾ أراد أن يَجِدَ فُسْحَةً في الإغواء ونجاةً من الموت.

﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴾ .

﴿ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقَّتِ ٱلْمَمْلُومِ ﴾ . قال: "يوم الوقت المعلوم: يوم ينفخ في الصّور نفخة

١\_التّوحيد: ١٧٠، الباب: ٢٧، الحديث: ١، عن ابي جعفر اللَّجّة، وفيه: اقامر فنفخ منه في آدم!.

٢ ـ علَىل الشرايع ١ : ١٠٥ ، البساب: ٩٦ ، ذيل الحسديث: ١ ؛ والقسمي ١ : ٣٧ ؛ والعسيساشي ٢ : ٢٤٠ ، الحديث: ٧ ، عن أبى جعفر اللجيد ، مع تفاوت يسير في العبارة .

٣\_البقره، ذيل الآيات: ٣٠ إلى ٣٤؛ والأعراف، ذيل الآية: ١١ و١٢.

٤\_الأعراف(٧): ١٢.

واحدة، فيموت إبليس مابين النّفخة الأولى والثّانية، ١

وفي رواية: ﴿إِنَّ اللهُ أَنْظُره إلى يوم يبعث فيه قائمنا، فإذا بعث الله قائمنا، كان في مسجد الكوفة، وجاء إبليس حتى يَجْثُو ٢ بين يديه على ركبتيه، فيقول: يا ويله من هذا اليوم! فياخذ بناصيته فيضرب عنقه، فذلك يوم الوقت المعلوم،٣.

وفي أخرى: «يوم الوقت المعلوم: يوم يذبحه رسول الله ﷺ على الصّخرة الّتي في بيت المقدس»<sup>4</sup>.

أقول: يعني عند الرَّجعة.

﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا ۚ أَغُورَتُنِي ﴾ : بسبب إغوائك إيّاي : و هـو تكليفه إيّاه بما وقع في الغيّ ﴿ لَأَنْ يَنْنَ لَهُمْ ﴾ المعاصي ﴿ فِي ٱلأَرْضِ وَلَأَغْوِمَنَهُمْ أَجْمُوبِنَ ۖ ﴾ .

﴿ إِلَّاعِبَ ادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾: الذين اخلصتهم لطاعتك، وطهرتهم من الشّوائب، فلا يَعْمَل فيهم كيدي.

﴿ قَالَ هَذَا مِسْرَطُّ عَلَى ﴾ اي: هذا طريق حقّ، عَلَيَّ ان أراعيهُ ﴿ مُسْتَقِيدٌ ﴾ : لاانحراف عنه، وهو ان لايكون لك سلطان على عبادي المخلصين. وفي قراءتهم عليهم السّلام: «علي الرّفع م . وفسر بعلو الشرف . وورد: «هذا صراط علي مستقيم » . و هذا يحتمل الإضافة أيضاً . وفي رواية: «هو أمير المؤمنين المرابية . م

١ ـ علل الشرايع ٢ : ٢٠٦، الباب: ١٤٢، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله الله .

٢ ـ جثا، يَجُثُو: جلس على ركبتيه للخصومة وتحوهما. لسان العرب١٤: ١٣١؛ ومجمع البحرين١: ٨١ (جثا).

٣- العيَّاشي؟: ٢٤٢، الحديث: ١٤، عن أبي عبدالله المُثِّلاً.

٤ ـ القمي ٢: ٢٤٥، عن أبي عبدالله المثلة.

٥ ـ مجمع البيان٥ ـ ٦ : ٣٣٦، عن أبي عبدالله المثلة.

٦-جوامع الجامع ٢: ٢٦٦؛ والكشَّاف ٢: ٣٩١.

٧- الكافي ١ : ٤٢٤ ، الحديث: ٦٣ ، عن أبي عبدالله المثلة .

٨ ـ العيّاشي ٢ : ٢٤٢، الحديث: ١٥ .

﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلَطَكُنُ ﴾. قال: "قال الله إنّك لاتملك أن تُدْخِلَهُم جنّةُ ولاناراً" . وقال: "والله مااراد بهذا إلا الائمة وشيعتهم" . ﴿ إِلَّا مَنِ النَّبَعَكَ مِنَ الْفَاوِينَ ﴾ . وقال: "والله مااراد بهذا إلا الائمة وشيعتهم" . ﴿ إِلَّا مَنِ النَّبَعَكَ مِنَ الْفَاوِينَ ﴾ .

﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴾. قال: «وقوفهم على الصراط»".

﴿ لَمُنَاسَبَعَةُ أَبُوكِ لِكُلِّ بَامِ مِّنْهُمْ جُنْرُهُ مَقْسُومٌ ﴾. القمّي: يدخل في كلّ باب اهلُّ ملّة ٤. وقد ورد تفصيل اصحاب الابواب في رواية ذكرناها في الصّافي ٥.

و ورد: "إنّ الأبواب أطباق بعضها فوق بعض، ووضع إحدى يديه على الأخرى، فقال: هكذا، وإنّ الله تعالى وضع الجنان على العرض، ووضع النيّران بعضها فوق بعض؛ فاسفلها جهنّم، وفوقها لظى، وفوقها الحطمة، وفوقها سقر، وفوقها الجحيم، وفوقها السعير، وفوقها الهاوية، وفي رواية: "أسفلها الهاوية وأعلاها جهنّم، ".

﴿إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ ﴾.

﴿ أَدْخُلُوهَا بِسَلَامِ مَامِنِينَ ﴾ على إرادة القول.

﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلَى ﴾ . القمّي : العداوة ^ . قال : «انتم والله الذين قال الله : " ونزعنا مافي صدورهم من غلّ " ٩ . ﴿ إِخْوَنَّا عَلَىٰ سُرُرِمُّنَقَ بِلِينَ ﴾ . ﴿ إِخْوَنَّا عَلَىٰ سُرُرِمُّنَقَ بِلِينَ ﴾ . ﴿ إِخْوَنَّا عَلَىٰ سُرُرِمُّنَقَ بِلِينَ ﴾ . ﴿ وَمَاهُم مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴾ .

١ ـ العيَّاشي؟ : ٢٤٢، الحديث: ١٦، عن أبي جعفر اللَّجَّة.

٢ - الكافي ٨ : ٣٥، ذيل الحديث: ١٦، عن أبي عبدالله المثلة.

٣ــ القمّى ١ : ٣٧٦، عن ابي جعفر اللَّبُدّ.

٤\_القمّى١ : ٣٧٦.

٥ \_ الصَّافِّي ٣: ١١٤؛ والخصال ٢: ٣٦١، الحديث: ٥١، عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن جدَّه عليهم السَّلام.

٦\_مجمع البيان٥\_٦: ٣٣٨، عن أمير المؤمنين اللَّبُّة.

٧\_مجمع البيان٥٦: ٣٨٨، في رواية الكلبي.

٨..القمّى١ : ٣٧٧.

٩\_الكافي٨: ٢١٤، الحديث: ٢٦٠، عن أبي عبدالله اللبية.

﴿ نَتِي عِبَادِي أَنِّ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيدُ ﴾.

﴿ وَأَنَّ عَـٰ ذَا بِي هُوَ ٱلْعَـٰذَابُ ٱلْأَلِيــ ثُم ﴾ فارجوا رحمتي وخافوا عذابي.

﴿ وَنَيْتُهُمْ عَن ضَيْفٍ إِثْرُهِيمَ ﴾.

﴿إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَنَمًا ﴾: نُسَلِّمُ عليك سلاماً ﴿قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ﴾:

خائفون وذلك لأنّهم امْتَنَعُوا عن الأكل، كما سبق في سورة هودا.

﴿ قَالُواْ لَانْوَجَلَ إِنَّانُكُشِّرُكَ بِغُلَنهِ عَلِيمِ ﴾ قال: «هو إسماعيل من هاجر" .

﴿ قَالَ أَبِشَرْتُمُونِي عَلَىٰ أَن مَّسَنِي ٱلْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ ﴾ .

﴿ قَالُوا بَشَّرْنَكَ بِٱلْحَقِّ فَلَاتَكُنْ مِنَ ٱلْقَنْفِطِينَ ﴾ .

﴿ قَالَ وَمَن يَفْ نَطُ مِن زَّحْمَةِ رَبِّهِ \* إِلَّا ٱلطَّمَا أُونَ ﴾ .

﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ .

﴿ قَالُوٓ ۚ إِنَّآ أَرْسِلْنَآ إِلَىٰ قَوْمِ يُجْرِيدِكَ ﴾ قال: «يعني قوم لوط"".

﴿ إِلَّا مَالَ لُوطِ إِنَّالَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينُ ﴾.

﴿ إِلَّا أَمْرَأَتُهُ وَتُذَّرُنَّأُ إِنَّهَا لَمِنَ ٱلْمَنْ بِينَ ﴾: الباقين مع الكَفَرة لتَهلكَ معهم.

﴿ فَلَمَّا جَآءَ مَالَ لُوطِ ٱلْمُرْمَنَلُونَ ﴾.

﴿ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُّنكِرُونَ ﴾ تُنْكرُكُمْ نفسي وتنفر عنكم، مخافة ان تطرقوني بشَرٍّ.

﴿ قَالُوا بَلْ جِتْنَكَ بِمَا كَانُوا فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ قال: «من عذاب الله» ٤.

﴿ وَأَنَيْنَكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ قال: التنذر قومك العذاب، . ﴿ وَإِنَّا لَمَنْدِقُونَ ﴾ .

﴿ فَأَسْرِ ﴾ : سر ليلاً يا لــوط ﴿ بِأَعَلِكَ بِقِطْعِ مِنَ ٱلَّذِلِ ﴾ قال : "إذا مضى نصف

١ \_ذيل الآية: ٦٩.

٢ ـ العيّاشي؟ : ٢٤٦، ذيل الحديث : ٢٦، عن أبي جعفر اللَّبَّة.

٣\_العيَّاشي؟: ٢٤٦، ذيل الحديث: ٢٦، عن أبي جعفر اللُّبِّة، وفيه: "قوم لوط".

٤ و٥ ـ العيَّاشي؟: ٢٤٦، ذيل الحديث: ٣٦، عن أبي جعفر للنُّبِّلاً.

اللَّيل» ! ﴿ وَالتَّبِعُ أَذَبَنَوهُم ﴾ : وكن على أثرِهم لتكون عيناً عليهم ، فلا يتخلَّف أحدٌ منهم ﴿ وَلَمْضُواْ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ﴾ : حيث أُمِرتُم بالذّهاب إليه .

﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ﴾ : إلى لوط ﴿ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ ﴾ . مبهم يُفَسّره مابعدَه ﴿ أَنَّ هَابِرَ هَلَوُلَا ۗ ﴾ : آخرهم ﴿ مَقْطُوعٌ ﴾ يعني يستاصلون عن آخرهم ، لايبقى منهم أحد ﴿ مُعْسِمِينَ ﴾ : داخلين في الصّبح .

﴿ وَجَاآهُ أَهْلُ ٱلْمَدِينَةِ ﴾ : مدينة سَدُوم الإيسَتَبَشِرُونَ ﴾ باضياف لوط؛ طمعاً فيهم.

﴿ قَالَ إِنَّ هَلَوُّكُو صَيْعِي فَلَا نَفْضَحُونِ ﴾ بفضيحة ضيفي.

﴿وَالنَّقُواْ اللَّهَ﴾ في ركوب الفاحشة ﴿وَلَا تَعْفَرُونِ ﴾ : ولاتُذلُّوني، او ولاتُخطِوُني. ﴿قَالُواْ أَوَلَمْ نَسْهَكَ عَنِ ٱلْعَنكِيرِ ﴾ . قال : "أرادوا به النّهي عن ضيافة النّاس وإنزالهم".

﴿ قَالَ هَتَوُلآ مِنَانِيٓ إِن كُنتُرْفَنعِلِينَ ﴾ . قد سبق تفسيره في سورة هود ؟ .

﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ : صيحةُ جبرئيل ﴿ مُشْرِقِينَ ﴾ : داخلين في وقت شُـروق الشّمس.

١ ـ علل الشرابع٢: ٥٥٠، الباب: ٣٤٠، ذيل الحديث: ٤، عن أبي جعفر اللَّجَّة.

٢ ـ سَدَوم، بفستح السَين: قسرية قسوم لوط الثيَّة، ومنهسا قساضي سَدُوم، الصَّحساح٥: ١٩٤٩، مجمع البحرين٦: ٨٢ (سدم). وفي لسان العرب١٢: ٢٨٥: سَدُوم: مدينة بحمْص.

٣-علل الشرايع٢: ٥٤٩، الباب: ٣٤٠، ذيل الحديث: ٤، عن أبي جعفر اللَّيِّة، نقلاً بالمضمون.

٤\_ذيل الآية: ٧٨.

٥\_القمّى١ : ٣٧٧.

﴿ فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا ﴾: قلبنا القرية بهم ﴿ وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِن سِجِيلٍ ﴾: من طين مُتَحَجّر.

﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَكَيْتِ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾: للمُتَفَرِّسين، الّذين يتثبّتون في نظرهم، حتى يعرفوا حقيقة الشّيء بسمّته. ورد: «اتّقوا فراسة المؤمن فإنّه ينظر بنور الله» ٢. وقال: "إنّلله عباداً يعرفون النّاس بالتّوسّم» ٢.

وفي رواية: «ليس مخلوق إلا وبين عينيه مكتوب مؤمن أو كافر، وذلك محجوب عنكم، وليس محجوب عنكم، وليس محجوباً عن الائمة من آل محمد صلوات الله عليهم، ثمّ ليس يدخل عليهم أحد إلا عرفوه مؤمن أو كافر، ثمّ تلاهذه الآية على الله الله عرفوه مؤمن أو كافر، ثمّ تلاهذه الآية على الله الله عرفوه مؤمن أو كافر، ثمّ تلاهذه الآية على الله الله عرفوه مؤمن أو كافر، ثمّ تلاهذه الآية على الله الله عرفوه مؤمن أو كافر، ثمّ تلاهذه الآية على الله الله عرفوه مؤمن أو كافر، ثمّ تلاهذه الآية على الله عرفوه مؤمن أو كافر، ثمّ تلاهد الله على الله

﴿ وَإِنَّهَا ﴾ : وإنَّ آثارَها ﴿ لَبِسَبِيلِ مُّقِيمٍ ﴾ : ثابت يسلُكُه النَّاس لَم يَنْدَرِسْ بَعْدُ، وهم يُبصرون تلك الآثـــار ؛ وهو تنبيه لقريش، كقولـه : " وإنّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيهِمْ مُصْبِحِينَ" . كذا قيل ه . و ورد : "نحن المتوسّمون، والسّبيل فينا مقيم " . القمّي : والسبيل طريق الجنّة ٧ .

﴿ إِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَا يَهُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ وَإِن كَانَ ﴾ : وإنَّه كان ﴿ أَصْعَبُ ٱلْأَيْكَةِ ﴾ يعنى الغيضة، وهي الشَّجرة المتكاثقة

١ \_ في االف؟ : ﴿عليا؟.

٢ - الكافي ١ : ٢١٨ ، الحديث: ٣ : وبصائر الدرجيات: ٣٥٤ ، البياب: ١٧ ، الحديث: ١٤ الرجيات: ٣٥٤ ، البياب: ٢١ ، الحديث: ١٠ ابي جعفر اللجة عن رسول الله على وعبون اخبار الرضا اللجة : ٢٠٠ ، الباب: ٤٦ ، ذيل الحديث: ١ ، عن علي بن موسى الرضا اللجة عن رسول الله على ومعاني الإخبار: ٣٥٠ ، ذيل الحديث: ١ ، عن جعفر بن محمد اللجة عن رسول الله على .

٣-مجمع البيان٥-٦: ٣٤٣، عن رسول الله 越.

٤ ـ بصائر الدّرجات: ٣٥٤، الباب: ١٧، الحديث: ١، عن أبي جعفر للثِّلا، مع تفاوت يسير.

٥\_الكشَّاف؟: ٣٩٢. والآية في سورة الصَّافات(٣٧): ١٣٧.

٦- العياشي ٢: ٧٤٧، الحديث: ٣٩؛ والكافي ١: ٢١٨، باب أنّ المتبوسمين ... هم الائمة، الحديث:
 ١ و٢، عن أبى عبدالله اللئلة.

٧- القمّي ١: ٣٧٧.

﴿ لَظَٰكِامِينَ ﴾ . قـال: «هم قوم شعيب، كـانوا يسكنون الغيضة، فبَعَثَه الله إليهم فكذّبوه؛ فأهلكوا بالظّلة» ١

﴿ فَٱنْفَقَمْنَامِنْهُمْ ﴾ بالإهسلاك ﴿ وَإِنَّهُمَّا ﴾ يعني سَسدُوم والايكة ﴿ لَيِإِمَامِرَ ثُبِينِ ﴾ : لَبطَريقِ واضح يُأَمُّ ويَتَبَعُ ويُهُتَدَى به .

﴿ وَلَقَدُكَذَكَ أَمْعَكُ ٱلْجِرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ يعني ثمود كذّبوا صالحاً. والحمجُر: وَاديهم، وهو مابين المدينة والشّام، وكانوا يسكنونها.

﴿ وَمَا نَيْنَنَهُمْ مَايَلَتِنَا ﴾ كالنَّاقة و سقيها وشربها ودَرِّها ﴿ فَكَانُواْعَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾ .

﴿ وَكَانُواْ يَنْحِثُونَ مِنَ ٱلِجَبَالِ بُيُوتًا ءَامِنِينَ ﴾.

﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُصِّيحِينَ ﴾.

﴿ فَمَا أَغَنَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾.

﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْخَلَّقُ﴾ الذي خَلَقَكَ وخَلَقَهم، وبيده أمرك وأمرهم ﴿ٱلْعَلِيمُ﴾ بحالك وحالهم؛ فهو حقيق بأن تَكلَ إليه، ليَحْكُمَ بينكم.

﴿ وَلَقَدْءَانَيْنَكَ سَبِعَامِنَ ٱلْمَثَانِي ﴾ . قال : «هــي سـورة الحمــد وهي سبع آيات، منــها بسم الله الرّحمن الرّحيم، وإنّما سمّيت المثاني لانّها تثنّي في الرّكعتين ٣٠. وفي رواية :

١ - لم نعثر عليه، والظاهر أنها ليست برواية، ويحتمل أن تكون كلمة «قال» تصحيف «قيل»، وهذا القول
بنصة من البيضاوي في تفسيره ٣: ١٧٣ . ويؤيده مافي البحار ١٢ : ٣٨٣ نقلاً عن البيضاوي، ويؤيده
إيضاً مافي الصافي ٣: ١١٩ بان المصنّف لم يذكر كلمة «قال».

٢ ـ عيون اخبار الرّضا ﷺ ١ : ٢٩٤، الباب: ٢٨، الحديث: ٥٠.

٣ـ العيَّاشي ١ : ١٩ ، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله اللَّيِّة. وفيه: •يثني».

«تثنَّى فيها القول» . وفي روايةٍ : «نحن المثاني الَّتي أعطاها الله نبيَّنا ﷺ ٢٩٪.

قيل: أي: نحن الذين قرننا النّبيّ إلى القرآن، وأوصى بالتّمسّك بالقرآن وبنا، وأخبر أمّته أنّا لانفترق حتّى نَردَ حوضه".

اقول: لعلّهم إنّما عُدُّوا سبعاً باعتبار أسمائهم؛ فإنّها سبعة، وعلى هذا فيجوز أن يجعل المثاني من الثّناء، وأن يجعل من التّنية باعتبار تثنيتهم مع القرآن، وأن يجعل كناية عن عددهم الأربعة عشر، بأن يجعل نفسه واحداً منهم بالتّغاير الاعتباري بين المعطى والمعطى له. ﴿وَٱلْقُرْءَاكَ ٱلْعَظِيمَ ﴾.

﴿ لَا تَمُدُنَّ عَيْنَكَ ﴾ : لا تَطْمَعُ ببصرك طُمُوحَ راغبِ ﴿ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَابِهِ الْزَوْجُ المِنْهُ مُ ﴾ : اصنافاً من الكفّار ، فإنّه مستحقر في جنب ماأوتيته ﴿ وَلَا تَعْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ إن لم يؤمنوا ﴿ وَ النَّفْارَ مَ فَإِنّهُ مُستحقر في جنب ماأوتيته ﴿ وَلَا تَعْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ إن لم يؤمنوا ﴿ وَ النَّفْ اللَّهُ وَمِنِينَ ﴾ : وتواضع لمن معك من المؤمنين ، وارفَقُ بهسم ، وطب نفساً عن إيمان الأغنياء والأقوياء .

ورد: «من أوتي القرآن فظن آن أحداً من النّاس أوتي أفضل مّا أوتي، فقد عظم ماحَقّرالله، وحقّرماعظم الله، ٤٠.

﴿ وَقُلْ إِنِّ أَنَا ٱلنَّاذِيرُ ٱلْمُبِيثُ ﴾ .

﴿ كُمَا أَنْزَلْنَاعَلَ ٱلْمُقْتَسِمِينَ ﴾.

﴿ اَلَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْءَاكَ عِضِينَ ﴾ . قيل: أي: أنزلنا عليك مثل ماأنزلنا على اليهود والنّصاري، الّذين جعلوا القرآن أجزاء وأعضاء، وقالوا لعنادهم: بعضُه حقٌّ موافقٌ

١ ـ العيّاشي ٢ : ٢٤٩، الحديث: ٣٤، عن أحدهما عليهما السّلام، و فيه: ﴿ يُثنِّي ﴿ ا

٢\_التّوحيد: ١٥٠، البياب: ١٢، الحيديث: ٦؛ والقيمّي! : ٣٧٧؛ والعيبّاشي؟: ٢٤٩، الحيديث: ٣٦،٣٣، عن ابي جعفر للجّلة. وفي العيّاشي: فنحن المثاني الّتي أعطى نبيّنا».

٣-التّوحيد: ١٥١، الباب: ١٢، ذيل الحديث: ٦.

٤\_ الكافي٢ : ٢٠٤، ذيل الحديث: ٥، عن أبي عبدالله لللله عن رسول الله ﷺ .

للتّوراة أو الإنجيل، وبعضُه باطل مخالف له، فاقتَسَمُوه إلى حقٌ وباطل أ. وقيل: مثل العذاب الذي أنزلنا عليهم أ. والقمّي: قسّموا القرآن ولم ينالفوه على ماأنزل الله ". وورد: «هم قريش أ.

﴿ فَوَدَيَلِكَ لَنَسْتَكَلَّنَّهُ مُ أَجْمَعِينٌ ﴾ .

﴿عَمَّاكَانُواْيَعْمَلُونَ ﴾ فنجازيهم عليه .

﴿ فَأَمْدَعْ بِمَا تُوْمَرُ ﴾ : فَاجْهَـر به واظهِرْه ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ فلاتلتفت إلـــى مايقولون.

﴿إِنَّا كَفَيْنَاكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ بقَمعهم وإهلاكهم.

﴿ اَلَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَىٰهَاءَاخُرُّ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ عاقبة أمرهم. قال: «اكتتم رسول الله ﷺ مختفياً خانفاً خمس سنين ـ وفي رواية: «ثلاث سنين» ليس يظهر أمره، وعلى لللله معه وخديجة، ثمّ أمره الله أن يصدع بما أمر فظهر، فاظهر أمره، ٦٠.

وقال: الكان المستهزؤن برسول الله يَثِيُّ خمسة: الوليدبن المغيرة، والعاص بن وائل، والاسود بن المطّلب، والاسود بن عبد يَغوث، والحارث بن طُلاطِلَة الحُزاعي، فقتل الله خمستهم، كلّ واحد منهم بغير قتلة صاحبه، في يوم واحد. قال: وذلك أنّهم كانوا بين يديه. فقالؤاله: يا محمّد ننتظر بك إلى الظّهر، فإن رجعت عن قولك وإلا قتلناك، فدخل منزله فاغلق عليه بابه مغتماً لقولهم، فإناه جبرئيل عن الله من ساعته فقال: يا

١ \_الكشَّاف: ٣٩٨.

٢\_البيضاوي٣: ١٧٤.

٣\_القمَى ١ : ٣٧٧، وفيه: اعلى ما أنزله الله ١.

٤-العياشي؟: ٢٥١-٢٥١، الحديث: ٤٣، عن أحدهما عليهماالسلام، والحديث: ٤٤، عن أبي جعفر
 وأبي عبدالله عليهما السلام.

٥ \_ كمال الدّين ٢ : ٣٤٤، الباب: ٣٣، الحديث: ٢٩، عن أبي عبدالله الله الها.

٦\_المصدر، الحديث: ٢٨، عن أبي عبدالله اللله، وفيه: المبكّة مختفياً ... فظهر رسول الله ﷺ وأظهر أمرهه.

محمد: السلام يقرئك السلام وهو يقول: "اصدع بما تُؤمَرُ وأعرضُ عِنَ المُشركين". يعني أظهر أمرك الأهل مكة، وادعهم إلى الإيمان. قال: يا جبرئيل كيف أصنع بالمستهزئين وماأوعدوني المجتمل له: "إنّا كَفَيْناكَ المُسْتَهزئين ". قال: يا جبرئيل كانوا السّاعة بين يدي . قال: قد كُفيتَهُم. فاظهر أمره عند ذلك ".

والقمّي: بعد ماذكر كيفيّة كفايتهم، قال: فخرج رسول الله على الحجر فقام على الحجر فقال: يا معشر قريش يا معشر العرب ادعوكم إلى شهادة أن لاإله إلا الله وانّي رسول الله، آمركم بخلع الانداد والاصنام، فاجيبوني تملّكوا به العرب، ويَدن لكم العجم، وتكونوا ملوكاً في الجنّة. فاستهزؤوا منه وقالوا: جُنَّ محمّد بن عبدالله، ولم يجسروا عليه لموضع أبى طالبً.

﴿ وَلَقَدْنَمُكُمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدَّرُكَ بِمَا يَقُولُونَ﴾ من تكذيبك والطّعن فيك و في القرآن، و في رواية : «يعني فيما يذكره في فضيلة وصيّه؛ .

﴿ فَسَيَحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴾ : فافْزَعْ إلى الله فيما نابك بالتسبيح والتَّحميد والصَّلاة، يَكْفكَ الهمَّ ويكشف عنك الغمّ.

ورد: «كان رسول الله ﷺ إذا حزنه ٦ أمر فزع إلى الصّلاة ٧٠.

﴿وَأَعْبُدُرَبُّكَ حَقَّىٰ يَأْلِيكَ ٱلْمُقِيثُ﴾ اي: الموت، يعني مادمت حيًّا.

١ \_ في االف١: ﴿أُوعِدُوا فِيَّ ا

٢ - الاحتجاج ١ : ٣٢٢-٣٢١، في حديث طويل عن أميسر المؤمنين الليَّة. وانظر: العيّاشي ٢ : ٢٥٢، الحديث: ٤٦ . ٢٥٠، الحديث: ٢٤. ٢٥.

٣- القمّى ١ : ٣٧٨، وفيه : «تملكوا بها العرب وتدين ... ١.

٤ ـ الكافي ١ : ٢٩٤، الحديث: ٣، في حديث طويل، عن أبي عبدالله اللئِّلة.

٥ ـ في الفءواجه: اللهم، .

٦- في فجَّا والكشَّاف: ﴿إِذَا حَرْبُهُ ۚ أَيَّ إِذَا نَوْلُ بِهِ مُهُمُّ أَوْ أَصَابِهِ غُمٌّ. النّهاية ١ : ٣٧٧(حزب).

٧\_مجمع البيان٥٦: ٣٧٤؛ والكشَّاف؟: ٣٩٩.

## **سورة النّحل** [مكيّة، و هي مائة وثمان وعشرون آية]<sup>١</sup>

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

﴿ أَنَىٰٓ أَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْــــِجِلُوهُ ﴾. القمي: نزلت لمّا سالت قريش رسول الله ﷺ ان ينزل عليهما العذاب ٢. و ورد: •إذا اخبر الله أنّ شيئاً كائن، فكأنّه قد كان ٣٠.

١ ـ مابين المعقوفتين من ١٠٠٠.

٢\_القمِّيُّ ١: ٣٨٣.

٣\_ العيَّاشِّي٢ : ٢٥٤ ، الحديث : ٣ ، عن أبي عبدالله عَلِمَّة ، وفيه : ﴿إِنَّ الله إِذَا أَخْبَر ... ٩ .

٤\_البيضاوي٣: ١٧٥.

٥\_القمَى١ : ٣٨٢، عن أبي جعفر لَثَيُّلًا.

٦\_بصائرٌ الدّرجات: ٤٦٣، الحديث: ١، عن أبي جعفر لطُّبُّلاً، مع تفاوت يسير في العبارة.

﴿ عَلَىٰمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَاهِ إِنَّا أَنْذِرُوا ﴾ بان اعلموا؛ من انذرت بكذا، إذا أعلمت. ﴿ أَنَّ مُلَا إِلَكَ إِلَا أَنَا فَأَتَّقُونِ ﴾ .

﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَالَىٰ عَمَّايُشْرِكُونَ ﴾.

﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُعَلَّفَ وَفَإِذَا هُوَخَصِيدٌ مُّبِينٌ ﴾.

﴿وَاللَّانَعْنَمَ﴾: الازواج النّمانية ﴿خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَادِفَّ ﴾. القمّي: ماتستدفؤون به، ممّا يتّخذ من صوفها ووبَرِها ﴿وَمَنَنفِعُ﴾: نسلها و درّها وظهورها، وإثارة الأرض ومايعوض بها ﴿وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ﴾.

﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَمَالُ ﴾ : زينة ﴿ حِينَ تُرِيمُونَ ﴾ : تَرُدُّونَها من مراعيها إلى مَراحِها بالعشي ﴿ وَحِينَ تَرَبُونَها بالغَداة إلى المَرْعَى ، فإنّ الافنية تتزيّن بها في الوقتين ، ويجّل أهلها في اعين النّاظرين إليها . وتقديم الإراحة ، لانّ الجمال فيها أظهر ، فإنّها تُقْبِلُ مَلاءً البطون ، حَافِلَة الضّروع ؟ ، ثمّ تاوي إلى الحَظائر ؟ حاضرة ؟ لاهلها .

﴿ وَتَخْمِلُ أَنْفَ الْكَ مُسَلِمُ إِلَىٰ بَسَلَمِ لَمْ تَكُونُواْ بَلِنِيهِ ﴾ إن لم تكن، فنضلاً عن أن تحملوها على ظهوركم إليه ﴿ إِلَا بِشِقِ ٱلْأَنْفُ سِنَ ﴾ : إلا بكُلفة منشقة ﴿ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَّهُوفُ رَجِيرٌ ﴾ .

﴿ وَٱلْخَيْلَ وَٱلْمِعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِنَرْكَبُوهَا وَزِينَةٌ وَيَعْلُقُ مَا لَاتَعَلَمُ وِنَ ﴾. القمي: من العجائب الذي خلقها الله في البرّ والبحر ٥.

﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ قَصْدُ ٱلسَّكِيلِ ﴾: هداية الطريق المستقيم، الموصل إلى الحقَّ ﴿ وَمِنْهَا

١ \_القمّى١ : ٣٨٢.

٢\_ضَرَّعٌ حَافلٌ، أي: متلئُّ لبناً. الصحاح٤: ١٦٧١، (حفل).

٣- الحَظيرة : الموضع الذي يحاط عليه ، لتاوي إليه الماشية ، فيقيها البرد والرّبح . راجع : الصّحاح ٢ : ١٣٤ ؛ ومصباح المنير ١ : ١٧٣ ؛ ولسان العرب : ٢٠٣ ٤ (حظر) .

٤\_في #الف»: «خاضرة». شابّ اخضر وفلان اخضر أي: كثير الخير. أساس البلاغة: ١٦٦(خضر). ٥\_القمّى١: ٣٨٢.

جَآيِرٌ ﴾: حائد عن القصد ﴿وَلَوْشَآءَ لَمَدَنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ إلى القصد.

﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَسَرَكَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآ أَءُ لَكُرُمِّنَهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴾ : توعون مواشيكم.

﴿ يُلْبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَبَ وَمِن كُلِّ النَّفَسَرَتِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَـةُ لِقَوْمِ يَنَفَكُمُونَ ﴾.

﴿ وَسَخَرَلَكُمُ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُوَالشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَالنُّهُومُ مُسَخَّرَتُ إِأْمُروا ﴾ بان هياها لمنافعكم ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ﴾. جَمَعَ الآيات هنا، وذَكَرَ العقل من دون الفكر، لأنَّ في الآثار العُلُويَّة أنواعاً من الدِّلالة الظَّاهرة للعقلاء على عظمة الله.

﴿وَمَاذَرَأَ لَكُمْ ﴾: وسخّر لكم ماخَلَقَ لكم ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ من حيوان ونبات ومعدن ﴿ مُغْنَافًا أَلُونَكُو ۚ ﴾ اي: اصنافه، فإنَّها تتخالف باللُّون غالباً ﴿إِنَّ فِذَٰلِكَ لَآيَــةً لِقُوْمِ يَدَّكُرُونَ ﴾.

﴿وَهُوَالَّذِي سَخَّرَالْبَحْرَ ﴾: ذلله بحيث تتمكّنون من الانتفاع به، بالركوب والاصطبادوالغوص ﴿ لِتَأْكُلُواْمِنْهُ لَحْمَاطُرِبَّكِ ﴾ هو السّمك ﴿ وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَسَةُ تَلْبَسُولَهَا﴾ كاللَّوْلُوْ والمرجان ﴿وَتَرَى ٱلْفُلْكَ﴾ : السَّفن ﴿مَوَاخِرَفِيهِ ﴾ : جواري فيه تشقّه بحَيازيمها ٢، من المَخْر وهو شَقّ الماء وقيل: صوت جَرْي الفُلك ٣. ﴿ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَضَّالِهِ ٩٠ : من سعة رزقه بركوبها للتّجارة ﴿ وَلَعَـلَّكُمُّ تَشَكُّرُونَ ﴾ : تعرفون نعمة الله ، فتقومون بحقّها . ﴿ وَأَلْسَقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِكَ ؛ جبالا ثوابت ﴿ أَن تَعِيدَ بِكُمْ ﴾ : كراهة أن تميل بكم وتضطرب. ورد: «إنَّ الله جعل الأئمَّة أركان الأرض أن تميد بأهلها، ٤٠ ﴿ وَأَنَّهُمْرَا وَسُبُلًا

١ \_حَادَعنِ الشّيءِ: تَنَحَّى وبَعُدَ. مصباح المنير ١ : ١٩٤ (حاد). ٢ \_الحَيزُومُ: وَسَطُ الصَّدرِ. الصَّحاح٥: ١٨٩٩ (حزم).

٣\_الكشَّاف٢: ٤٠٤، عن الفرَّاء.

٤\_الكيافي١ : ١٩٦ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبـدالله الثبيّة؛ و١٩٨ ، ذيل الحـديث: ٣، عن أبي جعفـر اللبّيّة،

لَّعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾ إلى مقاصدكم.

﴿ وَعَلَىٰمَتَ ﴾ هي معالم الطّرق عمّا يستسدل به المارة: من جسبل ومنهل وغير ذلك ﴿ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ باللّيل في البراري والبحار . قال : «هو الجدي لأنه نجم لاينزول، وعليه بناء القبلة، وبه يهتدي أهل البرّ والبحر" .

و ورد في أخبار كثيرة: «نحن العلامات، والنَّجم رسول الله»٣.

﴿ أَفَكَن يَعْلُستَ كُكُمَن لَا يَغَلُستَ ﴾ يعني الاصنام ﴿ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ فتعرفوا فساد ذلك.

﴿ وَإِن تَعَدُّواً نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾: لاتضبطوا عددها، فضلاً أن تطيقوا القيام بشكرها. ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ ﴾: يتجاوز عن تقصيركم في اداء شكرها ﴿ رَّحِيدٌ ﴾: لايقطعها لتفريطكم فيه، ولايعاجلكم بالعقوبة على كفرانها.

﴿ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾ من عقائدكم وأعمالكم؛ وهو وعيد.

﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْتُا وَهُمْ يُخْلَقُ ونَ ﴿ ﴾ .

﴿ أَمْوَاتُ عَيْرُ أَخِيا أَوْ وَمَا يَشْعُرُونَا أَيَّانَ يَبْعَثُونَ ﴾ هم أو عبدتهم.

﴿ إِلَنْهُ كُرِّ إِلَكُ وَيَعِدُ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآلْآخِسَرَةِ ﴾ قال: "يعني الرّجعة" . ﴿ فَلُوبُهُم مُّنِكِرَةً ﴾ . قال: "يعنى كافرة" . ﴿ وَهُم مُّسَتَكُمُونَ ﴾ .

﴿ لَاجَدَمَ أَنَ ٱللَّهَ يَعْلَوُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْتَكَبِينَ ﴾ .

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ مَّاذَآ أَنزَلَ رَثِكُمُ ۚ قَالُوٓ أَأْسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ : أحاديثهم وأباطيلهم. قال : «يعنى سجع أهل الجاهليّة في جاهليّتهم» .

١ ـ المَنْهَلُ: المَشرَب، والشُّرب، والموضع الَّذي فيه المَشرب. القاموس المحيط؟: ٦٣(نهل).

٢\_العيَّاشِّي ٢: ٢٥٦، الحديث: ١٢، عنَّ أميرُ المؤمنينُ الحِجُّ، عن رسول لله ﷺ.

٣-الكافيّ : ٢٠٧، الحديث: ٣؛ والعيّاشي٢: ٢٥٦، الحديث: ١٠، عن أبي الحسن الرّضالطيّلا؛ والقمّي ١: ٣٨٣؛ ومجمع البيان٥ـ٦: ٣٥٤، عن أبي عبدالله المثيّلا.

٤و٥ـ القمّي ١ : ٣٨٣؛ والعيّاشي ٢ : ٢٥٧ ، ذيل الحديث: ١٤ ، عن ابي جعفر اللَّئِيَّا.

٦\_العيَّاشيَّ٢ : ٢٥٧، الحديث: ١٨، عن ابي جعفر لللَّيْلًا.

﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ ﴾ أي: قالوا ذلك، ليضلوا النّاس، ويحملوا أوزار ضلالتهم ﴿ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِينَمَةِ ﴾ قال: «ليستكملوا الكفر ليوم القيامة» أ. ﴿ وَمِنْ أَوْزَارِ اللَّذِينَ يُسُولُونَهُم ﴾ أي يُضِلُّونَهُم ﴾ وبعض أوزار من أضلوهم. قال: «يعني كفر الذين يسولونهم " . ﴿ بِغَيْرِعِلَمْ ﴾ . يعني يضلون من لايعلم أنّهم ضلال. وإنّما لم يعذر الجاهل لان عليه أن يبحث وينظر بعقله، حتى يميز بين المحق والمبطل. ورد: «أيّما داع " إلى ضلالة فاتبع عليه، فإنّ عليه مثل أوزار من تبعه، من غير أن ينقص من أوزارهم " أ . ﴿ أَلَا سَاءَ مَا يَرُوونَ ﴾ .

﴿ قَدْ مَكَ رَالَذِيكَ مِن قَبِلِهِ مُفَاتَ اللّه بُنْيَنَهُ مِنَ الْقَوَاعِدِ ﴾ : من الاساطين التي بنواعليها ﴿ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقَفُ مِن فَوقِهِ مَ وَأَتَنْهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَسْعُرُونَ ﴾ . هذا تمثيل لاستيصالهم بمكرهم. والمعنى انهم سووا منصوبات ليمكرواالله بها ، فجعل الله هلاكهم في تلك المنصوبات ، كحال قوم بنوا بنياناً وعمدوه بالاساطين ، فاتى البنيان من جهة الاساطين ؟ بان ضعضعت فسقط عليهم السقف وهلكوا . وفي المثل: من حفر لاخيه جُباً ، وقع فيه مُنْكباً .

قال: «فإتيانه بنيانهم من القواعد: إرسال العذاب، ٦٠.

وفي قراءتهم عليهم السّلام: «فأتى الله بيتهم» · قال: «يعني بيت مكرهم ، ^ . وفي رواية: «كـان بيت غدر ، يجـتـمعـون فيـه إذا أرادوا الشّرّ، • . وفي أخـرى: «أي: مـاتوا

١ و٢ ــ العيّاشي٢ : ٢٥٧ ، الحديث: ١٦ و١٨ ، عن ابي جعفر الليِّيّر.

٣\_ في المصدر: "أيّما داع دعا".

٤ ـ مجمع البيان ٥-٦: ٣٥٦، عن النّبيّ كالله .

٥ ـ ضَعَضَعَهُ، أي: هدمه حتَّى الأرضَّ. الصَّحاح٣: ١٢٥٠ (ضعع).

٦\_التّوحيد: ٢٦٦، الباب: ٣٦، ذيلَ الحديث الطويل: ٥، عن آمير المؤمنين لللله، وفيه: "إرسال العذاب عليهم".

٧- العَيْالشي؟ : ٢٥٨ ، الحديث: ٢٠ و ٢١ ؛ وجنوامع الجنامع؟ : ٢٨٤ ، عن أبي عنب دالله اللَّبِيَّة ؛ ومجمع البيان٥-٦ : ٣٥٦ ، عن أهل البيت عليهم السّلام .

٨ ـ العيّاشي ٢ : ٢٥٨ ، الحديث: ٢٠ ، عن أبي عبدالله الله للـ .

٩ ـ المصدر ، الحديث: ٢٣ ، عن ا بي جعفر اللَّجِّة .

فالقاهم الله في النَّار . قال: وهو مَثَل لاعداء آل محمَّد ' عليه وعليهم السَّلام .

﴿ ٱلَّذِينَ تَنُوفَانَهُ مُ ٱلْمَلَتُهِكَةُ ﴾ : ملائكة العداب ﴿ ظَالِينَ أَنَفُسِهِمٌ ﴾ بأن عَرَّضُوها للعذاب المخلد. ﴿ فَأَلْقُواْ السَّلَمُ ﴾ : فسالموا واخبتوا الحين عاينوا الموت ﴿ مَا كُنَانَعَمَلُ مِن سُوّعٌ ﴾ . جحدوا ماعَملوا . ﴿ بَلَقَ ﴾ ردّ عليهم أولوا العلم ﴿ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُرْتَعَمَّلُونَ ﴾ فَوَلَا العلم ﴿ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُرْتَعَمَّلُونَ ﴾ وقاد عليهم أولوا العلم ﴿ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُرْتَعَمَّلُونَ ﴾ المُتَكَبِّرِينَ فِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ اَتَّقَوْا مَسَاذَا آانزلَ رَبُكُمْ قَالْسُواخَسِيرُ أَ اطبقوا الجواب على السّوال معترفين بالإنزال ؛ بخلاف الجاحدين إذ قالوا: "أساطير الأولين" ﴿ لِلَّذِينَ الْمُسَنُوا فِي هَذِهِ الدِّنيا ﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِسَرَةِ خَيْرُ وَلَيَعْمَ دَارُ الْمُتَقِينَ ﴾ : مكافاة في الدّنيا ﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِسَرَةِ خَيْرُ وَلَيَعْمَ دَارُ الْمُتَقِينَ ﴾ . المُتَقِينَ ﴾ .

﴿ جَنَّنَتُ عَدَّنِ يَدَّ خُلُونَهَا تَجَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَ لَوْ اللهِ مَا مِنهَا مَا يَشَآءُ وَلَنَّ كَذَٰ اللهَ يَجَدِيرَ اللهُ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

﴿ ٱلَّذِينَ نَوَقَلُهُ مُ ٱلْمَلَتُهِ كُنَّهُ ﴾ : ملائكة الرّحمة ﴿ طَيِّينِنٌ ﴾ ببشارتهم إيّاهم بالجنّة

١\_القمّى١ : ٣٨٤، عن أبي جعفر اللئِّلة.

٢ ـ أخْبَتَ: خشع وتواضعٌ. القاموس المحيط١ : ١٥٢ (خبت).

٣\_الآية : ٢٤، من هذه السُّورة.

٤-الامالي(للشيخ الطوسي)١ : ٢٥، عن أمير المؤمنين للثيلاً، وفيه : "من خير الدُّنيا وخير الآخرة".

٥\_العيَّاشِّيِّ ٢ : ٢٥٨ ، الحدَّيث: ٢٤ ، عن أبي جعفر اللَّبُّيُّة .

﴿ يَقُولُونَ سَلَامُ عَلَيْكُمُ ﴾ : سلامة لكم من كل سوء ﴿ أَدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُونَا مُعَمَلُونَ ﴾ .

﴿ عَلْ يَنظُرُونَ ﴾ : هل ينتظر الذين لا يؤمنون بالآخرة ﴿ إِلَّا أَن تَأْنِيكُمُ الْمَلَتَ كُذُ ﴾ : ملائكة العذاب لقبض ارواحهم ﴿ أَوْرَأَقِي آَمْرُ رَبِكَ ﴾ القمّي : من العذاب والموت وخروج القائم للثِّلاً . ﴿ كُنزَلِكَ فَعَلَ اللَّهِ يَن مَن قَبْلِهِ فَعَلَ اللَّهِ يَن مَن العَد ميرهم ﴿ وَلَكِكن كَانُوا القائم للثَّلِي اللهُ اللَّه عَلَى اللَّه اللهُ عَلَى اللَّه اللهُ اللَّه عَلَى اللَّه اللهُ اللَّه عَلَى اللَّه اللهُ اللَّه عَلَى اللَّه اللَّه اللَّه عَلَى اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه الله اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه الله اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

﴿ فَأَصَابَهُمْ مَنَيِّنَاتُ مَاعَمِ لُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّاكَانُواْ بِهِ، يَسْتَهُ زِيُّونَ ﴾: واحاط بهم جزاؤه. القمّى: من العذاب في الرّجعة ".

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱشْرَكُواْ لَوْشَاءَ ٱللَّهُ مَاعَبَ لْمَامِن دُونِهِ ومِن شَى وَخَعْنُ وَلَا ءَابَ آَوُنَا وَلَاحَرَّمْنَا مِن دُونِهِ وَمِن شَيْ وَكَذَ الِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِ مَ فَهَلَ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْسُبِينُ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِ أَمَّةِ زَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَأَجْسَنِبُوا الطَّنَعُوتَ فَمِنْهُم مَنْ هَدى اللَّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَتْ عَلَيْهِ الطَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَأَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيَهُ ٱلْمُكَذِينَ ﴾ . اللَّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَتْ عَلَيْهِ الطَّلَالُةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَأَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيَهُ ٱلْمُكَذِينَ ﴾ . ﴿ إِن تَعْرِضَ عَلَى هُدَنْهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ وَمَا لَهُرِمِن نَاهِمِينَ ﴾ .

﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَبْعَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللّهُ مَن يَمُوثُ بِلَنَ ﴾ يبعثهم ﴿ وَعَدَّا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَكِنَّ أَحَتُ ثَرَّالْنَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ لِلْمَبَيِّنَ لَهُمُ ﴾ أي: يبعثهم ليبين لهم ﴿ أَلَّذِى يَغْتَلِفُونَ فِي هِذِهِ الْحِقَ ﴿ وَلِيَعْلَمَ اللّهِ مِنْ اللّهِ مَا تَقُولُ فِي هِذِهِ اللّهِ ؟ فقيل : إنّ المشركين اللهم ويَحْمُونُ ويَحِلْفُون لرسول الله بَيْنَا إنّ الله لا يبعث الموتى، فقال : تبا لمن قال هذا، سلّهم هل كان المشركون يحلفون بيالله أم باللات والعزى؟ ثمّ قال: لو قد قام قائمنا، بعث الله قوماً من شيعتنا لم يموتوا، فيَبلُغ ذلك قوماً من شيعتنا لم يموتوا،

۱ـ في «ب»: «هل ينتظرون».

٢و٣ ـُ القمّي ١ : ٣٨٥.

٤\_ في الكافي: اتباع، قبيعة السيف ونحوه: ماعلى طرف مقبضه من فضة أو حديد، يقال: ماأحسن قبائع سيوفهم. أقرب الموارد٣: ٥٦٠(قبع).

فيقولون: بعث فلان وفلان من قبورهم، وهم مع القائم، فيبلغ ذلك قوماً من عدونا، فيقولون: يا معشر الشّيعة ما أكذبكم! هذه دولتكم وأنتم تقولون فيها الكذب، لاوالله ماعاش هؤلاء، ولايعيشون إلى يوم القيامة. فحكى الله قولهم ٢٠٠٠. وفي معناه اخبار أخر ٣. وأنّما قولُنا فِشَوَ مُناه اخبار أخر ٣. وفي معناه اخبار أخر ٣. وأنّما قولُنا فِشَوَ مُناه اخبار أخر ١٠٠٠ الله في عالم القدرة.

﴿ وَٱلَّذِينَ عَاجَهُ وَالْهَاجِرُواْ فِاللَّهِ ﴾ : في حقه ولوجه ﴿ مِنْ بَعْ لِمَاظُلِمُ والْهِ عَلَيْ والمهاجرون ، ظلّمَهم قريش ، فهاجر بعضهم إلى الحبشة ، ثمّ إلى المدينة ، أو المجبوسون المعذّبون بمكة بعد هجرة رسول الله يَثَيُّ من اصحابه ؟ . ﴿ لَنَبُوِثَنَهُم فِي المدينة حيث آواهم الانصار ونصروهم ؛ أو نبوئة في الدّنيا حسنة . وفي قراءتهم عليهم السّلام : "لنثوتنهم " بالثّاء المثلثة ، يعني لننزلنهم في الدّنيا منزلة حسنة ، وهي الغلبة على أهل مكة الذين ظلمهم ، وعلى العرب قاطبة ، وعلى منزلة حسنة ، وهي الغبة على أهل مكة الذين ظلمهم ، وعلى العرب قاطبة ، وعلى أهل المشرق والمغرب " . ﴿ وَلَا يَجُرُ اللَّهُ خِرَةَ أَكُبُرُ ﴾ تما تعجل لهم في الدّنيا ﴿ لَوْ كَانُواْ الْمُمْوَى . فَمَا لَهُ مَا يُعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ ٱلَّذِينَ صَهَرُوا ﴾ على أذى الكفّار ومفارقة الوطن ﴿ وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ . ﴿ وَمَآتَرَسَلْنَامِنَ قَبَلِكَ إِلَّارِجَا لَانْوَرِجَى إِلَيْهِمْ ﴾ . قيل: ردّ لقولهم: الله أعظم من أن يرسل إلينا بشراً مثلنا ^ . وقد سبق بيان الحكمة فيه في سورة الانعام ٩ عن رسول الله ﷺ .

١ ـ في الكافي: "بعث فلان وفلان وفلان".

٢ ـ الكَّافي٨ : ٥٦، ذيل الحديث: ١٤ ؛ والعيَّاشي٢ : ٢٥٩، الحديث: ٢٦، عن أبي عبدالله للكُّبِّة.

٣-العيَّاشِّي٢: ٢٥٩، ألحديث: ٢٨؛ والقمِّي٢ أَ: ٣٨٥، عن أبي عبدالله اللَّهِ!.

٤-البيضاوّي٣: ١٨١ ؛ والكشّاف٢ : ٤١٠.

٥ ـ النّباءة : المنزل. والبناءة هو الموضع الذي تَبُوءُ إليه الإبل، ثمّ جُعِلَ عبارةً عن المنزل. القاموس المحيط ١:
 ٩ ؛ والمصباح المنير ١ : ٨٤(باء).

٦\_مجمع البيان ٦٠٠ : ٣٦١؛ والكشَّاف؟ : ٤١٠، عن أمير المؤمنين اللَّيُّة.

٧ - في "آلف": (على أهل الشّرق والغرب).

٨\_البيضاوي٣: ١٨٢.

٩ ـ ذيل الآيةً: ٩ .

ولعله أشير إلى ذلك بقوله: "فَسَّنَلُوا أَهلَ الذِّكْرِ" يعني وجه الحكمة فيه. ﴿فَسَّنَالُوٓا أَهْـ لَ ٱلذِّكِرِ إِنكُنْتُوْلِاتَعْــاَهُونَ ﴾.

قال: «رسول الله ﷺ الذَّكر، وأهل بيته المسؤولون، وهم أهل الذَّكر» ١٠.

«قال الله تعالى: "قَدْ أَنزَلَ اللهُ إِلَيكُم ذِكراً. رَسُولاً يَتْلُو عَلَيكُم آياتِ اللهِ". فالذّكر رسول الله، ونحن أهله ٢٠٠٠.

و في رواية: «الـذّكـر القرآن، وأهله آل محمّد، أمـر الله بســؤالـهم ولـم يؤمـروا بســـۋال الجُهّال. وسمّى الله القـرآن ذكراً، فقـال: "وَأَنْزَلْنَا إليـكَ الذّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنّاسِ مانُزَّلَ إلَيْهِمْ""".

وفي أخرى: "قيل له: إنّ من عندنا يزعمون اهل الذّكر اليهود والنّصارى، فقال: إذا يدعونكم إلى دينهم"<sup>4</sup>.

[أقول: هذه الأخبار لاتلائم أن يكون "وماأرسلنا" ردّاً لقول المشركين؛ إلا أن يكون "فاسئلوا" كلاماً مستانفاً، أو يكون المسئوول عنه بيان الحكمة فيها".

﴿ يِٱلْبَيِّنَاتِوَالنَّابِيُّ فِي : ارسلنا هم بالمعجزات والكُتُب؛ كانّه جواب قائل : بِمَ أُرسلوا؟ ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ ﴾ . سمّى القرآن ذكراً ، لانّه موعظة وتنبيه . ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاصِ مَانُزُلُ إِلَيْهِمْ ﴾ ممّا أمروا به ونهوا عنه ﴿ وَلَعَلَهُمْ يَنْفَكُرُونَ ﴾ : وإرادة أن يتاملوا فيه ، فيتنبّهوا للحقايق والمعارف .

١-الكافي١: ٢١١، الحديث: ٤، عن أبي عبدالله اللبيد. وراجع: النعبياشي٢: ٢٦٠، الحديث: ٣٢، والتممي ٢: ٢٦٠، الحديث: ٣٣٠، والقمي ٢: ٦٨، ذيل الآية: ٧ من سورة الانبياء، عن أبي جعفر اللبيد؛ وعيون أخبار الرّضا اللبيد ٢٣٩، الباب: ٢٣، ذيل الحديث الطويل: ١.

٢ ـ عيون أخبار الرّضّا للبيّلا : ٢٣٩، الباب: ٢٣، ذيل الحديث الطّويــل: ١ . والآية في سورة الطّلاق(٦٥) : ١١ـ١٠ .

٣\_بصــائر الدَّرجــات: ٤١، البــاب: ١٩، الحــديث: ١٩؛ والكـافي١: ٢٩٥، ذيل الحــديث: ٣، عن أبي عبدالله للهِلاً.

٤ ـ العَيَاشي؟ : ٢٦٠، الحديث: ٣٢، عن ابي جعفر اللله، مع اختلاف يسير .

٥ ـ مابين المعقوفتين من ٩ب٢.

﴿ أَفَأَمِنَ ٱلَّذِينَ مَكُرُوا ٱلسَّيِّتَاتِ أَن يَغْيفَ اللَّهُ بِيسِمُ ٱلأَرْضَ أَوْيَأْلِيَهُ مُرالْعَ ذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ .

﴿ أَوْ يَأْخُذَهُم فِي تَقَلَّيهِم ﴾ إذا جاؤوا وذهبوافي متاجرهم واعمالهم ﴿ فَمَاهُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ . ﴿ أَوْ يَأْخُدُ هُم فِي تَقَطُّ الله على تَيقَظُ الله وورد: الهم أعداء الله ، وهم يمسخون ويقذفون ويسيحون الهي الارض ٣٠ . ﴿ فَإِنَّ رَبَّكُم لَرَهُ وَفُ رَجِيكَ عَيث الايعاجلهم بالعقوبة .

﴿ أَوَلَمْ رَرَوا إِلَى مَاخَلَ قَالَتُهُ مِن ثَمَيْ مِ يَنَفَيَّوا ظِلَنْكُمْ عَنِ الْيَمِينِ وَالشَّمَ مَا يَلِ سُجَدًا لِللَّهُ عَنِ الْيَمِينِ وَالشَّمَ مَا يَلِ سُجَّدُ اللَّهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللَّهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

﴿ وَهِلَهِ يَسَجُدُمَا فِي السَّسَمَوْتِ وَمَا فِي آلْأَرْضِ مِن دَآبَ فِي الدَّبيب هو الحركة الجسمانيّة ، سواء كانت في ارض او سماء . ﴿ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ ﴾ مَن لامكان له ﴿ وَهُمَّ الجسمانيّة ، سواء كانت في ارض او سماء . ﴿ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ ﴾ مَن لامكان له ﴿ وَهُمَّ لَائِسَتَكَبُرُونَ ﴾ عن عبادته .

﴿ يَمَا فُونَدَنَهُم مِن فِرْقِهِ مَرْ ﴾ : يخافونه وهو فوقهم بالقهر : "وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِباده" \ عباده" \ . ﴿ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ .

قال: «إنَّ لله ملائكة في السّماء السّابعة سجوداً منذ خلقهم إلى يوم القيامة،

١ ـ القمّى ١ : ٣٨٦.

٢\_في أألف؛ ولجا: ليسخرون!.

٣\_العَيَّاشي٢: ٢٦١، الحديث: ٢٥، عن أبي عبدالله اللهِ .

٤ في اللُّه : ايعني ا.

٥\_القَمِّي ١ : ٣٨٦.

٦\_الكشَّاف٢: ٤١٢؛ والبيضاوي٣: ١٨٢.

٧\_الأنعام(٦): ١٨ و ٦١.

ترعد فرائصهما من مخافة الله، لاتقطر دموعهم قطرة إلاّ صار مَلكاً، فإذا كان يوم القيامة رفعوا رؤوسهم وقالوا: ماعبدناك حقّ عبادتك، ". وقد سبق في سورة الرّعد؛ كلام في معنى سجود كلّ شيء.

قال بعض أهل المعرفة: إنَّ في أمثال هذه الآيات دلالة على أنَّ العالَم كلَّه في مقام الشّهود والعبادة، إلا كلّ مخلوق له قوّة التّفكّر، وليس إلاّ النّفوس الإنسانيّة والحيوانيّة خاصة، من حيث أعيان أنفسهم لامن حيث هياكلهم، فإنّ هياكلهم، كساير العالم في التّسبيح له والسّجود، فاعضاء البدن كلُّها مسبِّحةً ناطقةٌ، الا تراها تشهد على النّفوس المسخّرة لها يوم القيامة من الجلود والايدي والأرجل والالسنة والسّمع والبصر وجميع القوى، فالحكم لله العليّ الكبير".

﴿ وَقَالَ اللَّهُ لَا نَنَّخِذُ وَأَ إِلَىٰ هَيْنِ ٱثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدِدٌ ﴾. اكد العدد في الموضعين دلالة على العناية به. ﴿ فَإِيَّنِي فَأَرْهَبُونِ ﴾ كانّه قيل: وأنا هو فإيّاي فارهبون لاغير.

﴿ وَلَهُمَا فِي ٱلسَّمَ ـ وَيَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَـ مُٱللِّينُ ﴾: الطَّاعة ﴿ وَاصِبًا ﴾ قال: ﴿ وَاجِباً ﴾ . ﴿ أَفَعَارُ أَلَّهِ نَنَّقُونَ ﴾ .

﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِمْ عَلَمْ فَي زَالُهُ إِنَّا إِنَّا إِن اللهِ على الله عليه نعمة إلَّا في مطعم أو ملبس، فقد قصر عمله ودنا عذابه ٧٠. ﴿ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَبْعَتُرُونَ ﴾ فما تنضر عون إلاّ إليه، والجُوّار: رفع الصّوت بالدّعاء والاستغاثة.

١ \_ الفَريصَةُ: لحمة عند نُغُض الكتف، في وسط الجنب، عند مَنْبض القلب؛ وهما فَريصتان تَرتَعدان عند الفزع. وقال أبو عبيد: الفِرَيْصةُ: النُّصْغَةُ القليلة، تكون في الجَنب، تُرُعَد منَّ الدَّابةُ إذا فَزعَتُ. وقالَ أيضاً: هي اللَّحمة الَّتي بين الجنب والكتف، الَّتي لاتَّزال تُرعَد مَّن الدَّابَّة. وقيلُ: جَمعها: فَريصٌ وفَرائصُ. لسانَ العرب٧: ١٤﴿فرص)

٢\_في المصدر: «لاتقطر من دموعهم».

٣\_مجمع البيان٥٦: ٣٦٥، عن النبي على .

٤\_ذيلِ الآية: ١٥.

٥ \_ أسرار الأيات(لصدر المتالهين): ٨١ \_٨٨؛ ولطائف الإشارات(للإمام القشيري)٢: ٣٠٠٠. ٦ ـ العيّاشي٢ : ٢٦٢، الحديث: ٣٧، عن أبي عبدالله المجرّ.

٧\_القمَّى أ : ٣٨١؛ والامالي(للشَّيخ الطُّوسيُّ) ٢ : ١٠٥، عن النَّبيُّ ﷺ.

﴿ ثُمَّ إِذَا كَشَفَ ٱلفُّرَّ عَنَكُمْ إِنَا فَرِيقٌ مِّنكُوبِرَمِهِمْ يُشْرِكُونَ ﴾.

﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَآ النَّنَاهُمُ ﴿ مَن نعمة الكشف عنهم، كانّهم قصدوا بشركهم كفرانَ النّعمة وإنكارَ كونها من الله . ﴿ فَتَمَتَعُواْ فَسَوْفَ تَعَلَمُونَ ﴾ . تهديد ووعيد .

﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ : لآلهتهم التي لاعلم لها، أو لاعلم لهم بها ﴿ نَصِيبُا مِّمَا رَزَقَنَهُمُ ﴾ من الزّروع والانعام. القمّي :كانت العرب يجعلون للاصنام نصيباً في زرعهم وإبلهم وغنمهم، فرد الله عليهم الم ﴿ تَأَلِّهُ لَتُسْتَكُنَّ عَمَا كُنْتُ مِّ نَفْتَرُونَ ﴾ من انها آلهة وانها أهل للتقرب إليها.

﴿ وَيَجَمَّلُونَا لِلَّهِ ٱلْبَنَاتِ ﴾. القمّي: قالت قريش الملائكة هم بنات الله ٢. ﴿ سُبَحَتَامُ ﴾. تنزيه له من قولهم أو تعجّب منه. ﴿ وَلَهُم مَّايَشْتَهُونَ ﴾ يعني البنين.

﴿ وَإِذَا بُشِرَأَحَدُهُ سَمَ بِٱلْأَنْقَ﴾: أخبر بولادتها ﴿ظُلُّ﴾: صار ﴿ وَجَهُمُ مُسْوَدًا ﴾ من الكآبة ٣ والحياء من الناس ﴿ وَهُوَّكَظِ بُمْ ﴾: مملوّ من الغيظ.

﴿ يَنَوَرَىٰ مِنَ ٱلْفَسَوْمِ ﴾ : يستخفي منهم ﴿ مِن سُوَّهِ مَا أَيْشِرَ بِهِ الْمُسْكَ عُرُ هُ مُحَدِّثًا نَفْسَهُ مَتَفَكّراً في أن يتركه ﴿ عَلَى هُونٍ ﴾ : ذُلُ ﴿ آمَرِيَدُسُ مُ فِي ٱلنَّرَابِ ﴾ : يُخفيه فيه ﴿ أَلَاسَ آهَ مَا عَكُمُونَ ﴾ : يُخفيه فيه ﴿ أَلَاسَ آهَ مَا عَمَا مُحَدًّا مَحَلَهُ عندهم. مَا يَعَكُمُونَ ﴾ حيث يجعلون لمن تعالى عن الولد، ماهذا محلة عندهم.

﴿لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَلْآخِرَةِ مَثَلُ السَّوَةِ ﴾ : صفة السَّو، وهي الحاجة إلى الولد، والاستظهار بالذكور، وكراهة الإناث، ووأدهن خشية الإملاق والعار. ﴿وَلِلَّهِ الْمَثَلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَن الصَّاحِبة والولد، والنّزاهة عن صفات المخلوقين ﴿ وَهُو ٱلْمَزِيزُ ٱلْمَرِيرُ المَّهِ عَن المتفرّد بكمال القدرة والحكمة.

﴿ وَلَوْيُوَا بِنِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّــاسَ بِظُلْمِــِهِم ﴾: بكفرهم ومعاصيهم ﴿ مَّاتَرَكَ عَلَيْهَــا ﴾: على

١ ـ القمَّى ١ : ٣٨٨. في اب: "فردَّ الله إليهم".

٢ ـ المصدَّر ؛ وفيه: • اللَّ ٱلملائكة • .

٣-كَتْبَ يَكُنَّابُ مِن باب: تَعبَ كَآبةً وكَأَباً وكَأَبَّةً : حَرَنَ أَشَدَ الحزن. المصباح المنير٣: ٣٣٧(كئب). ٤-وأدَابنته: دفنها في القبر وَهي حيَّةً. الصّحاح٣: ٤]٥(واد).

الأرض ﴿ مِن دَالَةِ ﴾ بِشُومِ ظلمهم؛ أو من دابّة ظالمة ﴿ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُ مْ لَا يَسْتَغْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ .

وَوَيَجَعَلُونَ لِلّهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾: ما يكرهونه لانفسهم من البنات، وأراذل الأموال والشركاء في الرّياسة، والاستخفاف بالرّسل ﴿ وَنَصِفُ ٱلسِنتَهُمُ ٱلْكَذِبَ ﴾ مع ذلك. والقمّي يقول: السنتهم الكاذبة الله ﴿ أَنَ لَهُ ٱلْمُسْنَى ﴾ أي: عندالله، كقول قائلهم: "وَلَيْنُ رُجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّي إِنَّ لَسِي عِنْدَهُ للمحسنى " لَا كَلَاحِكُمُ أَنَّ لَمُ النّار معجلون. القمّي: لك لامهم وإثبات لضدة ﴿ وَأَنّهُم مُعَرَّعُونَ ﴾: مقدّمون إلى النّار معجلون. القمّي: معذّبون ؟.

﴿ تَأْلِلَهِ لَقَدَّ أَرْسَلْنَ آ إِلَىٰ أَسَوِمِن قَبِلِكَ فَرَيِّنَ لَمُ الشَّيْطَانُ أَعْلَهُ مَ الصرواعلى قبائحها، وكفروا بالمرسلين ﴿ فَهُو وَلِيَّهُمُ ٱلْيَوْمَ ﴾ : قرينهم أو ناصرهم. يعني : لاناصر لهم ﴿ وَلَمُ تُرَابُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

﴿ وَمَاۤ أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلۡكِتَنَبَ إِلَّا لِتُنَهَ مِنَ لَمُنُدُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَغُواْ فِيهِ ﴾ من المبدأ والمعاد، والحلال والحرام ﴿ وَهُدُى وَرَحْمَةً لِفَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ وَاللَّهُ أَنْزُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَا مُ فَأَخْبَا إِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَدُمُ وَيَهُ أَإِنَ فِى ذَالِكَ لَآيَدُ فَأَخْبَا إِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَدُ مَوْتِهُ أَإِنَ فِى ذَالِكَ لَآيَدُ اللَّمْ فَا فَيْمُ وَهُو يَسْمَعُونَ ﴾ بسمع باطنهم وقلبهم ، ويختص بـ"مَنْ كانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ ٱلْقَى السَّمْعُ وهُو شَهِدٌ "٤.

﴿ وَإِنَّ لَكُرُفِ ٱلْأَنْفَئِمِ لَعِسَبِرَةً نَّشَقِيكُمْ مِمَّا فِي بُطُ وَيْدِ ﴾ . تذكير الضّمير هاهنا باعتبار اللفظ ، وتانيثه في المؤمنين باعتبار المعنى ؛ لكونه اسم جمع . ﴿ مِنْ بَيْنِ فَسرَبُ وَدَهِ لَبَنّا ﴾ يكتنفانه ﴿ خَالِمُنا ﴾ : صافياً لايستصحبه لون الدّم ولارائحة الفرث ، ولايشوبانه شيئاً

١ ـ القمّى ١ : ٣٨٦.

۲\_فصَّلْت(۱٤): ۵۰.

٣\_القمّى١ : ٣٨٦.

٤\_ق(٥٠): ٣٧.

﴿ مَا آبِغًا لِلشَّدِيدِينَ ﴾: سَهلَ المرور في حلقهم. ورد: اليس احديغص بشرب اللّبن، لأنّ الله عزّوجل يقول: "لبنا خالصاً سائغاً للشّاربين" ال

﴿ وَمِن ثَمَرَتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلاَّعْنَبِ لَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا ﴾ . قيل : خمر ا ' . والقمّي : الحلّ ' . و و ر د : « نزلت قبل آية التّحريم فنسخت بها ، ' .

اقول: وفيه دلالة على أنّ المرادبه الخمر، وقد جاء بالمعنيين جميعاً. وعلى إرادة الخمر لايستلزم حلّها في وقت، لجواز أن يكون عتاباً ومنّة قبل بيان تحريمها. ومسعنى النّسخ نسخ السّكوت عن التّحسريم. وفي مقابلتها بالرّزق الحسن، تنبيه على قبحها.

﴿ وَرِزْقًا حَسَنًا ﴾ كالتّمر والزّبيب والدّبس ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةَ لِفَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ . ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلفَّسِلِ ﴾ قال: «وحي إلهام» .

اقول: يعني الهمها وقذف في قلوبها، فإنّ في صنعتها الأنيقة ولطفها في تدبير أمرها ودقيق نظرها، شواهد بيّنة على أنّ الله سبحانه أودعها علماً بذلك.

﴿ أَنِ أَغَيْدِى مِنَ لَلِهِ بَالِ بُيُوتَا وَمِنَ الشَّــجَرِوَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾: يعرش النّاس من كَرْم أو سقف.

﴿ ثُمُّ كُلِي مِن كُلِّ النَّمَ ــرَبِ ﴾ : من كل ثمرة تشتهيها، حُلْوِها ومُرِّها ﴿ فَآسَلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ﴾ : الطرق الّتي الهمك في عمل العسل ﴿ ذُلُلاً ﴾ : مذللة ، ذللها وسهلها لك ؛ أو انت منقادة لما أمر ت به ﴿ يَخْرُجُ مِنْ بُطْــونِهَا شَرَابٌ ﴾ يعني العسل فإنه ممّا يشرب ﴿ تُخْذِلِفُ أَلْــوَنُهُ ﴾ : أبيض واصفر واحمر واسود ﴿ فِيهِ شِفَا مُ لِلنَّ المِنْ ﴾ . قال : «لعق

١\_الكافي٦: ٣٣٦، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله للمُّلِّة.

٢\_مجمع البيان٥٦: ٣٧٠؛ والكشَّاف٢] ٤١٧؛ والبيضاوي٣: ١٨٥.

٣\_القمّى١ : ٣٨٧.

٤\_العَيَاشَي٢٦٣٠، ذيل الحديث: ٤٠، عن أبي عبدالله للنُبُلاً. وآية التَّحريم في سورة المائدة(٥): ٩٠. ٥\_القمّي١: ٣٨٧؛ والعيَّاشي٢: ٣٦٣، الحديث: ٤١، عن أبي جعفر للنُبُلاً، وفيه "قال: إلهام".

العسل شفاء من كلّ داء، ثمّ تلاهذه الآية ، وفي رواية مامعناه: «النّحل: الأثمّة، والجبال: العرب، والشّرابُ المختلف الوانه: العلمُ الذي يخرج منهم ، ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَهُ لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ ﴾.

﴿ وَاللّهُ عَلَقُكُم تُورِينَ وَ اللّهِ عَلَى الهِ اللّهِ الطّفُ ولية في نقصان القوة العُسرُ ﴾ : أخسه واحقره، يعني الهرم الذي يشابه الطّفُ ولية في نقصان القوة والعقل. قال: «هو خمس وسبعون سنة» ٢. وفي رواية: «المائة» ٤. وفي أخرى: «أن يكون عقله عقل ابن سبع سنين ٥٠. ﴿ لِكَى لاَيعَلَم بَعْ اللّهِ اللّهِ القمي: إذا كبر لا يعلم ماعلمه قبل ذلك ٢. وفي حديث الأرواح ذكر هذه الآية، ثم قال: «فينتقص لا يعلم ماعلمه قبل ذلك ٢. وفي حديث الأرواح ذكر هذه الآية، ثم قال: «فينتقص لا منه جسميع الأرواح، وليس بالذي يخرج من دين الله، لأن الفاعل به ردّه إلى أرذل عمره، فهو لا يعرف للصّلاة وقتاً، ولا يستطيع التهجّد باللّيل ولا بالنّهاد، ولا القيام في الصّف مع النّاس، فهذا نقصان من روح الإيمان، وليس يضرّه شيئاً ٨٠. ﴿ إِنَّ اللّهَ عَلَى أن يعمّر كم بذلك.

﴿ وَٱللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُوْعَلَىٰ بَعْ بَصِ فِي ٱلْمَرِزِّقِ ﴾ فمنكم غنّي ومنكم فقير، ومنكم موال يتولّون رزقهم ورزق غيرهم، ومنكم مماليك على خلاف ذلك. ﴿ فَمَا ٱلَّذِينَ فُضِّلُواْ

١-الكافي ٦: ٣٣٢، الحديث: ٢؛ والخصال ٢: ٣٢٣، ذيل الحنديث: ١٠، عن ابي عبدالله، عن آباته،
 عن أمير المؤمنين عليهم السلام،

٢\_القَمَي آ : ٣٨٧، عن أبي عبدالله للله . وانظر العباشي٢ : ٢٦٤-٢٦٤، الحديث: ٤٣ و٤٤.

٣\_مجـمع البـيــان٥ـ٦: ٣٧٢، عن النّبِي ﷺ، وعنّ أمـيــر المؤمنين اللّبِدّ؛ وفي الكشّاف٢: ٤١٨، والدّرّ المنثور٥: ١٤٦، عن على اللّبِدّ.

٤ ـ القمري؟ : ٧٨، عن أبي عبدالله، عن أبيه عليهما السلام؛ والخصال ٢ : ٥٤٦، ذيل الحديث: ٢٥، عن أبي عبدالله الليلا.

٥ \_ الحَصال ٢ : ٥٤٦، ذيل الحديث: ٢٥، عن أبي عبدالله الله ال

٦\_القمّي١ : ٣٨٧.

٧\_ في المرجع: "فهذا ينتقص؛ وفي ابُّ!! "فينقص؟.

٨\_الكَّافي٢: ٢٨٣، ذيل الحديث: ٢٦، عن أمير المؤمنين لْلَيِّلاً.

بِرَآذِي رِزْقِهِم ﴿ : بمعطي رزقهم ﴿ عَلَىٰ مَا مَلَكَ تَابَنَهُم ﴾ : على بماليكهم ﴿ فَهُمْ فِيهِ سُواء أَ ، سُوَاء أَ ﴾ . قيل : معناه أنّ الموالي والمماليك ، الله رازقهم جميعاً ، فهم في رزقه سواء أ ، فلا يَحْسَبُ الموالي أنّهم يرزقون المماليك من عندهم ، وإنّما هو رزق الله ، أجراه إليهم على أيديهم آ . وقيل : معناه : فلم يردّ الموالي فَضْلَ مارُزقوه على مماليكم ، حتى يتساووا في المطعم والملبس " . وقيل غير ذلك أ . والقمّي : لا يجوز للرّجل أن يخص نفسه بشيء من الماكول دون عياله ٥ . ﴿ أَفَهن عَمَة أُللّه يَجَمَدُون ﴾ .

﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ أَنْفُسِكُو أَزْوَجًا ﴾ : من جنسكم لتأنسوا بها، ولتكون أولادكم مثلكم ﴿ وَأَلِقَهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً ﴾ . قال : \*الحفدة بنو البنت، ونحن حفدة رسول الله تَنْظُّهُ \* . وفي رواية : "هم أختان \* الرّجل على بناته \* . وأصل الحافد : المسرع في الحدمة والطاعة . ﴿ وَوَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِبَتِ ﴾ : من اللّذائذ، أي : بعضها . ﴿ أَفِيا لَبُطِلِ فَي الحَدمة والطاعة . ﴿ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِبَتِ ﴾ : من اللّذائذ، أي : بعضها . ﴿ وَينِعَمَتِ اللّهِ مُنْ فَي الحَدمة والطاعة . ﴿ وَينِعَمَتِ اللّهِ مُنْ مَنْ فَعَة الأصنام وشفاعتها ٩ . ﴿ وَينِعَمَتِ اللّهِ مُنْ مَنْ فَعَة الأصنام ، أو يحرّمون ما أحل الله . وقيل : يريد بنعمة الله رسول الله والقرآن والإسلام ١٠ .

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْ إِلَى لَهُ مَرِزْقًا مِنَ ٱلسَّمَا عَنَ مَطر ﴿ وَٱلْأَرْضِ اللّ شَيْئًا ﴾ من نبات ﴿ وَلَا يَسْتَطِيمُونَ ﴾ أن يملكوه ، أو لااستطاعة لهم .

الدفي اللف): الفهم فيه سواءًا.

٢ـ الكُشَّاف؟ : ٤١٩؟ وجوامع الجامع؟ : ٢٩٨.

٣\_جوامع الجامع٢: ٢٩٨.

٤ ـ مجمع البيان ٥ـ٦: ٢٩٩؛ والكشَّاف؟: ١٩٩؛ والبيضاوي٣: ١٨٧.

٥ ـ القمي ٦ : ٣٨٧ .

٦- العيَّاشِي٢: ٢٦٤، الحديث: ٤٦، عن أبي عبدالله المُثِّيِّة.

٧-الحَتَنُ ـ بالنحريك ـ : كلّ من كان من قبل المرأة، مثل الاب والاخ، وهم الأختان؛ هكذا عند العرب.
 وأمًا عندائعامة فَخَتَنُ الرجل : زوج ابنته. الصحاح٥: ٢١٠٧ (ختن).

٨ ـ مجمع البياد ٦٠٥: ٣٧٣، عن أبي عبدالله المثير.

٩ ــ الكشآف٢ : ١٩٩.

١٠ ـ جوامع الجامع٢ : ٢٩٩ .

﴿ فَلَاتَشْرِيُواْلِلَهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾: تشركون به او تقيسونه على شيء. قيل: كانوا يقولون: إنّ عبادة عبيدالملك ادخل في التعظيم من عبادته ا. ﴿ إِنَّ أَللَّهَ يَعْلَمُ ﴾ كُنْهَ الأشياء، وضرب الأمثال ﴿ وَأَنتُمْ لَانتُمْ لَكُونَ ﴾.

﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا عَبَدًا مَمَلُوكًا لَا يَقَدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَن زَرَقَنكُ مِنّا رِزَقًا حَسَنَا فَهُو يَبْغِقُ مِنهُ وَسَرًا وَجَهَرًا هَلَ اللّه مِنْ وَجَهَرًا هَلَ اللّه مِنْ وَجَهَرًا هَلَ اللّه عَلَى الْجَنسيّة والمخلوقيّة، فكيف يستوي الأصنام التي هي أعجز المخلوقات والغني القادر على كلّ شيء ويجوز أن يكون تمشيلاً للكافر المخذول والمؤمن الموفّق؛ أو الجاهل والعالم المعلّم للعلّم المعلّم المعلّم المعلّم عن العبادة، لأن النّعم كلّها منه ﴿ بَلْ أَكْثَرُهُم مُن المُعلّم اللهِ فَي فيضيفون النّعم إلى غيره ويشركون به.

﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبْكُمُ ﴾ : وَلَدُ أخرس لا يَفْهَمُ ولا يُفْهِمُ ﴿ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَوْرِ ﴾ : عَلَى شَوْرٍ ﴾ من الصّنائع والتّدابير لنقصان عقله ﴿ وَهُوكَ لَى ﴿ اثْقُلٌ وعِبالٌ ﴿ عَلَى مَوْلَنَهُ ﴾ : على من يلي امرَه ويعولُه ﴿ أَيْنَ مَا يُوجِهِ هُ ﴾ : حيثُما يُرسِلْهُ مولاه في امر ﴿ لاَ يَأْتِ بِحَنّي ﴾ : بنُجْح وكفاية مهم ﴿ هَلَ يَسْتَوِى هُووَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدَلِ ﴾ ومن كان سليم الحواس نقاعاً كافياً ذا رشد وديانة ، فهو يامر النّاس بالعدل والخير ﴿ وَهُوعَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ : وهو في نفسه على دين قويم وسيرة صالحة ، وهذا المَثَل ، مثل سابقه في الاحتمالات " . القمّى : الّذي يامر بالعدل أمير المؤمنين والائمة صلوات الله عليهم أ .

﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّسَمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾: ماغاب منهما ﴿ وَمَاۤ أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ في سرعته

۱ و ۲ ـ البيضاوي ۳: ۱۸۷ .

٣-قيل في معنى هذا المثل أيضاً قولان: أحدهما: انه مثل ضربه الله تعالى فيمن يؤمل الخير من جهته، ومن لا يؤمل منه؛ وأصل الخير كله من الله تعالى. فكيف يستوي بينه وبين شيء سواه في العبادة. والآخر: انه مثل للكافر والمؤمن؛ فالابكم الكافر، والذي يأمر بالعدل المؤمن اعن ابن عباس». وقيل: إن الابكم أبي بن خلف، ومن يأمر بالعدل حمزة وعثمان بن مظعون اعن عطاء الله وقيل: إن الابكم هاشم بن عمر بن الحارث القرشي، وكان قليل الخير، يعادى رسول الله على اعن مقاتل المجمع البيان ٦-٥ . ٣٧٥.

٤\_القمّيّ : ٣٨٧.

وسهولته ﴿ إِلَّا كُلَمْحِ ٱلْبَصَدِ ﴾ : كرجع الطَّرْف من اعلى الحدقة إلى اسفلها ﴿ أَوَّهُوَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَأَلْمَا لَهُ أَخْرَهَكُمْ مِنْ بُطُنُونِ أُمَّ هَانِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْنَا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَلَرَ وَٱلْأَفْعِدَةً لَعَلَكُمْ مَثْكُرُونَ ﴾ : كي تعرفوا ماأنعم الله عليكم، طُوْراً بعد طُوْر، فتشكروه. ﴿ أَلَعْ يَرُولُهِ إِلَى ٱلطَّيْرِ مُسَخَّرُتِ فِي جَوِّ السَّمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ فإن ثقل جسدها يقتضي سقوطها، ولاعَلاقَة فوقها ولادِعامَة تحتها تُمْسِكُها ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَسَوِلِقَةً فوقها ولادِعامَة تحتها تُمْسِكُها ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَسَوِلِقَ سَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾ .

﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكُنّا ﴾ : موضعاً تسكنون فيه وقت إقامتكم ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ ٱلْأَنْفَ سِيربُوتًا ﴾ يعني الحِيم والمضارب المتخذة من الادم اوالوبر والصوف والشّعر ﴿ فَتَسْتَخِفُونَهَا ﴾ : تجدونها خفيفة ، يخف عليكم حملُها ونقلُها ووضعُها وضربُها ﴿ يَوْمَ ظَمْنِكُمْ ﴾ : نزولكم وحضركم ﴿ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ ﴾ : نزولكم وحضركم ﴿ وَمِن أَمْمَوافِهَا ﴾ يعني ماللضّان ﴿ وَأَوْبَارِهَا ﴾ يعني ماللمعز ﴿ وَأَشْعَارِهَا ﴾ يعني ماللمعز ﴿ وَأَنْنَا ﴾ : مايلس ويفرش ﴿ وَمَتَنَعَ ﴾ : ماينتفع به ﴿ إِلَى عِينٍ ﴾ .

﴿ وَاللّهُ مَعَلَلُكُمْ مِتَاخَلَقَ ﴾ من الشّجر والجَبل والابنية وغيرها ﴿ ظِلَنَاكُ ؟ تتقون به العيران والبيوت حرّ الشّمس ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مَن الْحِيران والبيوت المنحوتة فيها. ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مَن لِيلَ ﴾ : ثياباً من القطن والكتّان والصّوف وغيرها ﴿ تَقِيكُمُ ٱلْحَرِ ﴾ اكتفى بذكر أحد الضّدين لدلالته على الآخر ، ولان وقاية الحركانت عندهم أهم ﴿ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ بَأْسَكُمُ ﴾ يعني الدُّرُوعَ والجواشِنَ. والسِّر بال يعم كلَّ مايلبس ﴿ كَذَلِكَ يُسِّمُ نِقَم مَنَهُ عَلَيْكُمُ الْعَلَكُمُ تُسْلِمُون ﴾ أي: تنظرون في نِعَم الفاشية ، فتؤمنون به وتنقادون لحكمه .

١ \_أدم\_بفتحتين وضمَّتين\_: الجلد المدبوغ. المصباح المنير١: ١٤ (أدم).

﴿ فَإِن تُولُّوا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَىٰعُ ٱلْمُيِينُ ﴾.

﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّرَ يُنكِرُونَهَا وَأَكَثَرُهُمُ الْكَلْفِرُونَ ﴾ . قال: «نحن والله نعمة الله الَّتي أنعم بها على عباده، وبنا فاز من فازه الله وفي رواية: قال: «يعني ولاية على "٢.

﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِ أُمَّةٍ شَهِ لِيهِ يَدُا ﴾ يشهد لهم وعليهم ؛ بالإيمان والكفر . قال :

«لكل زمان وأمة إمام ، يبعث كل أمّة مع إمامها » . ﴿ ثُمَّ لَا يُؤْذَنُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ في

الاعتذار ، إذ لاعذر لهم ، فدل بترك الإذن على أن لاحجة لهم ولاعذر ﴿ وَلَا هُمْ عُسْتَعْنَبُونَ ﴾ : يُسْتَعْنَبُونَ ﴾ : يُسْتَرضَوْنَ . أي : لايقال لهم : أرضُوا ربّكم ؛ من العتبى وهوالرّضا .

﴿ وَإِذَا رَهَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلْعَذَابَ ﴾ ثَقُلَ عليهم ﴿ فَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَاهُمْ يُنظَرُونَ ﴾ : يمهلون.

﴿ وَإِذَا رَءَا اللَّذِينَ أَشَرَكُوا شُرَكَا مَهُمْ مِن الاصنام والشّياطين ﴿ قَالُواْ رَبَّنَا هَلَوُالاَ مَ شَرَكَ آوُنَا اللَّذِينَ كُنَّا نَدْعُوا مِن دُونِكُ ﴾ : نعبدهم أو نطيعهم ﴿ فَأَلْقُوا إِلْيَهِمُ الْقُولُ إِنَّكُمْ شُرَكَ آوُنَا اللَّذِينَ كُنَّا نَدْعُوا مِن دُونِكُ ﴾ : نعبدهم أو نطيعهم ﴿ فَأَلْقُوا إِلْيَهِمُ الْفَوْلُ إِنَّكُمْ لَكُنْ إِنَّا اللَّهِ مَا اللَّذِينَ عبدوهم بإنطاق الله إيّاهم في أنّهم شركاء الله ، وأنّهم عبدوهم حقيقة ؛ وإنّما عبدوا أهواءهم ، كقوله "كَالا سَيَكُفُرونَ بعبادَتهم " أَ

﴿ وَأَلْقُوا ﴾ : والقى الذين ظلموا ﴿ إِلَى اللَّهِ يَوْمَهِ إِلَّا السَّالَّا ﴾ : الاستسلام لامره وحكمه بعد الإباء والاستكبار في الدّنيا ﴿ وَضَلَّ عَنْهُم ﴾ : وضاع عنهم وبطل ﴿ مَّاكَانُوا يُفْتَرُونَ ﴾ من أنّ لله م شركاء، وأنّهم ينصرونهم ويشفعون لهم.

﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ بالمنع عن الإسلام والحمل على الكفر.

١ ـ القمّى ١ : ٣٨٨ ، عن أبي عبدالله الخَلِّلا .

٢ \_ الكافي ١ : ٤٢٧، ذيل الحديث : ٧٧، عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جدَّه عليهم السلام.

٣\_مجمع البيان٥٦: ٣٧٨؛ والقمّي ١ .٣٨٨، عن أبي عبدالله لللله .

٤\_مريم(١٩): ٨٢.

۵\_في ﴿ أَلْفُ ﴾ : "من دون الله ٩ .

القمّي: كفروا بعد النّبيّ وصدّوا عن الوصيّ ١. ﴿ زِدْنَكُمْ عَذَابَا فَوْقَالُعَذَابِ بِمَاكَانُواْ يُفْسِدُونَ﴾ النّاس بصدّهم.

﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أَمَّةِ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِمْ وَجِشْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَىٰ هَنَوُلَاءِ ﴾.
سبق تفسيره في سورتي البقرة والنساء ل. ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ : بياناً بليغاً .
قال: «حتى والله ماترك شيئاً يحتاج إليه العباد، حتى لايستطيع عبد يقول: لو كان هذا أنزل في القرآن؛ إلا أنزله "الله فيه " ؛ ﴿ وَهُدًى وَرَحْمَةُ وَبُثْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ .

﴿ إِنَّ اللهَ عَالَمُ مُوالِمَ عَلَى وَ الْإِحْسَنِ ). قال: «العدل: الإنصاف، والإحسان: التفضل ٥٠٠ ﴿ وَ إِنتَا هَى وَ وَ اعطاء الاقارب ما يحتاجون إليه ﴿ وَ يَنْ هَىٰ عَنِ النّفضل ٥٠٠ أَلْفَحْشَلَهُ ﴾ : وإعطاء الاقارب ما يحتاجون إليه ﴿ وَ يَنْ هَىٰ عَنِ النّفاول ٣ على الْفَحْشَلَةِ ﴾ : التطاول ٣ على النّاس بغير حقّ.

و ورد: في تأويله: «العدل: الشهادتان» . وفي رواية: «العدل: محمد، والإحسان: علي ، وإيتاء ذي القربي: مودة الائمة وإيتاؤهم . . «والثلاثة المنهي عنها: الأوّل والثّاني والثّالث ، ﴿ وَيَعِظُكُم لَعَلَكُم تَذَكَّرُونَ ﴾ . ورد: «جماع التّقوى في هذه الآية » . .

﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنَهَد تُكُمُّ وَلَا لَنَقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْسِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُ مُ ٱللَّهَ

١ ـ القمَّي١ : ٣٨٨، وفيه اوصدُّوا عن أمير المؤمنين لخبُّة.

٢ ـ البقرةُ(٢) ذيل الآية : ١٤٣ ؛ والنساء(٤) ذيل الآية : ٤١ .

٣- في "ألف": "أنزل".

٤ ـ الكَّافي ١ : ٥٩، الحديث: ١، عن أبي عبدالله لَتُكِيِّر.

٥\_معانيُّ الاخبار: ٢٥٧، الحديثِ: ١ ﴿ وَالعَيَاشِي ٢: ٢٦٧، الحديث: ٦١، عن أمير المؤمنين اللَّئِلَا.

٦ ـ تطاولُ عليه: اعتدى عليه. الرّائد١ : ١٠٨(طوّل).

٧ ـ القمّي ١ : ٣٨٨.

٨\_العيَّاشِّي٢: ٢٦٧، الحديث: ٥٩؛ و٢٦٨، الحديث: ٦٣، عن أبي جعفر عَلِيًّا.

<sup>9</sup> ـ المصدّر، الحديث: ٦٢، عن أبي جعفر للجلا. وراجع: القمّيّ ١ : ٣٨٨؛ والعيّاشي٢ : ٢٦٨، الحديث: ٦٠، عن أبي عبدالله للجلا.

<sup>•</sup> ١ ــروضة الواعظين: ٤٣٧، عن النبيِّ بيج.

عَلَيْحِكُمْ كَفِيلًا ﴾: شاهداً ورقيباً ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَانَفْ عَلُونَ ﴾.

﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّتِي نَقَصَمَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِقُوَّةٍ ﴾: من بعد إحكام وفَتْلِ ﴿ أَنكَنْكُ ﴾ . جمع نكْث بالكسر، وهو مايُنْكَتُ فَتْلُه .

قال: «التي نقضت غيزلها، امراةٌ من بني تيم بن مرة، يقال لها: رَيطة بنت كعب بن سعد بن تيم بن لوي بن غالب، كانت حمقاء تغزل الشّعر، فإذا غزلته نقضته، ثمّ عادت فغزلته. فقال الله "كالتي نقضت غَزْلها" الآية. قال: إنّ الله تبارك وتعالى امر بالوفاء ونهى عن نقض العَهد، فضرب لهم مثلاً الله .

﴿ لَتَخَذُونَ أَيْمَنَكُمُ وَخَلَا بَيْنَكُمْ ﴾ : دَغَلاً وخيانة ومَكُراً وخديعة ، وذلك لانهم كانوا حين عهدهم يضمرون الخيانة ، والناس يسكنون إلى عهدهم . والدَّخلُ أن يكون الباطن خلاف الظاهر ، وأصله أن يدخل الشيء مالم يكن منه . ﴿ أَن تَكُوكُ أُمَّةً هِيَ أَرْفَى مِنْ أُمَّةً ﴾ يعني لاتنقضوا العهد بسبب أن يكون جماعة وهي كَفَرة قريش ازيد عدداً وأوفر مالاً من أمّة ، يعني جماعة المؤمنين . ﴿ إِنَّمَا يَبْلُوكُ مُ اللَّهُ مِيْ اللهُ عَنِي جماعة المؤمنين . ﴿ إِنَّمَا يَبْلُوكُ مُ اللَّهُ مِيْ وَقَلَة المؤمنين أَربى ، لِينْظُرَ أتوفون بعهدالله ، أم تغترون بكثرة قريش وقوتهم وثروتهم ، وقلة المؤمنين وضعفهم وفقوهم . ﴿ وَلَيُبَيِّنَ لَكُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ مَا كُنْتُمْ فِيهِ عَنْ لِفُودك ﴾ . وعيد وتحذيرٌ من مخالفة الرسول يَثِيَّة .

﴿ وَلَوْشَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمُ أُمَّةً وَسِيدَةً ﴾ : مُسلِمةً مؤمنةً ﴿ وَلَكِن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ ﴾ بالخذلان ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ بالتّوفيق ﴿ وَلَتَشْتَكُنَّ عَمَّا كُنتُونَةً تَعَمَّلُورَ ﴾ .

﴿ وَلَا لَنَّخِذُ وَأَ أَيْمَنَكُمْ دَخَلَا بَيْنَكُمْ وَ فَلْزِلَ قَدَمُ ﴾ . تصريح بالنّهي عنه بعد التّضمين ، تاكيداً ومبالغة في قبح المنهي عنه ﴿ فَلْزِلَ قَدَمُ ﴾ عن محجة الإسلام ﴿ بِعَدَثُبُوتِهَا ﴾ عليها ، أي : فتضلّوا عن الرّشد بعد أن تكونوا على هدى ﴿ وَتَذُوقُواْ ٱلسُّوّ ﴾ في الدّنيا ﴿ بِمَاصَدَدَتُمْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ في الدّنيا ﴿ بِمَاصَدَدَتُمْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ : بصدودكم أو صدكم غيركم . ﴿ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ في الآخرة . القمّى ١ - القمّى ١ : ٣٨٩ ، عن أبي جعفر اللهُ اللهُ .

قال: «نزلت هذه الآيات في ولاية عليّ والبيعة له، حين أمروا بالتّسليم عليه بإمرة المؤمنين» ٢.

﴿ وَلَا نَشْنَرُواْ بِمَهْدِ اللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا إِنَّمَا عِندَ اللَّهِ هُوَ خَيْرٌ لَكُوْ إِن كُنتُ مْ تَعَلَمُونَ ﴾. ﴿ مَاعِندَكُوْ يَنفَذُ وَمَاعِندَ اللَّهِ بَاقِ ۗ وَلَنَجْزِينَ ۖ الَّذِينَ صَبَرُواْ أَجْدَرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾.

﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِيحًا مِن ذَكِرِ أَوْ أَنْنَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنَحْيِينَ مُرَحَيَوْةً طَيِّبَةً ﴾ : يعيش عيشاً طيباً. قال : «هي " القناعة والرّضا بما قسم الله الله الله وَلَنَجْ زِيَنَهُمُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ فَإِذَا قُرَاتُ الْقُرْدُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللَّهُ عِنَ الشَّيْطُانِ الرَّحِيمِ ﴾ : فاسال الله أن يعيذك من وساوسه ، لئلا يُوسوسك في القراءة . قال : «تقول : استعيذ بالله السّميع العليم من الشّيطان الرّجيم ، قال : «الرّجيم اخبث الشّياطين ، " .

﴿ إِنَّهُ لِيَسَلَمُ سُلُطُنُ عَلَى ٱلَّذِينَ مَا مَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِ مَّرِ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ . قال : "يسلط والله من المؤمن على بدنه ، ولايسلط على دينه ، وفي رواية : "ليس له أن يزيلهم عن الولاية ، فأما الذّنوب وأشباه ذلك ، فإنّه ينال منهم كما ينال من غيرهم ، ^ .

﴿ إِنَّمَا سُلَطَنَنُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ ﴾: يحبّونه ويطبعونه ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ ـ مُشْرِكُونَ ﴾ • قال: «يسلّط على أبدانهم وعلى أديانهم ٩٩ .

١ \_ في ﴿ بِ اللَّهِ ال

٢\_جوّامع الجامع٢: ٣٠٦، عن ابي عبدالله للجُّلِّد. وفي الكافي١: ٢٩٢، الحديث: ١، مايقرب منه.

٣\_ في التصدر: [ • إنّها ٤ .

٤\_مجمع البيان٥-٦: ٣٨٤، عن النَّبيِّ ٢٠٠٠.

٥ ـ العيّاشي ٢ : ٢٧٠ ، الحديث: ٦٧ ، عن أبي عبدالله المَجَلّا . ٦ ـ المصدر ، الحديث : ٦٨ ـ ٦٧ ، عن أبي عبدالله المَجَلّا .

٨\_الْعَيَّاشِي؟: ٢٧٠،الحديث: ٦٩، عن أبي عبدالله لللَّبِّذ، وفي القمَّي؟: ٣٩٠، مع اختلاف يسير. ٩\_الكافي٨: ٢٨٨، الحديث: ٤٣٣؛ والعيَّاشي؟: ٢٦٩،الحديث: ٦٦، عن أبي عبدالله اللَّبِيَّة. ﴿ وَإِذَا بَدُلْنَا ءَايَةً مُكَانَ ءَايَةً ﴾ بالنسخ ﴿ وَأَللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّفُ من المصالح، فلعل ما يكون مصلحة في وقت يكون مفسدة في آخر؛ وهو اعتراض. ﴿ قَالُوا إِنَّمَا أَنتَ مُقْتَرٍ ﴾ : مُتَقَولًا على الله تامر بشيء، ثمّ يبدو لك، فتنهى عنه. ﴿ بَسلَ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ حكمة الاحكام.

﴿ وَلَنَزَّلُمُرُوحُ ٱلْقُدُسِ ﴾ . قال: «هو جبرئيل والقدس الطّاهر» ٢ . ﴿ مِن رَّبِكَ بِٱلْحَقِّ لِلْمُتَبِكَ ٱلْذَيْنَهَا مَنُواْ ﴾ بما يرون في النّاسخ من الصّلاح والحكمة . قال: «هم آل محمّد» ٣ . ﴿ وَهُدَّى وَيُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ المنقادين لحُكْمه .

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِتَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ : لا يصدقون انها من عندالله ﴿ لَا يَهْدِيهِمُ ٱللَّهُ وَلَهُمْ

﴿إِنَّمَا يَفْتَرِي ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِثَايَنتِ ٱللَّهِ . ردّ لقولهم: " إِنَّمَا أَنْتَ مُفْتَرٍ" ﴿وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَذِبُونَ ﴾ .

﴿ مَن كَفَرَبِاللّهِ مِنْ بَعَدِ إِلْمَن مِنْ اللّهِ مِنْ بَعَدِ إِلْمَن أَكْرِه وَقَلْبُهُ مُطْلَمَ مِنْ إِلْإِلْمِين ﴾. نزلت في عمّاربن ياسر حين أخذته كفّار مكّة فعذبوه، حتّى أعطاهم بلسانه ماأرادوا، "وقَلْبُهُ مُطْمَئنٌ بالإيمان" «فقال له النّبي يَنْ عندها: يا عمّار إن عادوافعُدْ، فقد أنزل الله عذرك،

١ ـ تَقُوَّلَ قُولاً: ابتَدَعَه كذباً. القاموس المحبط٤: ٤٣ (قول).

٢و٣ــالقمَّى١ : ٣٩٠، عن ابي جعفر اللَّجَّةِ.

٤ .. القمَّى ١ . ٣٩٠، وفيه : الهَّذَا والله يعلُّم محمَّداً بلسانه ١.

٥\_ في "آلف": «لايصدَقون بها".

وأَمَرَكَ أَن تَعُودَإِن عَادُوا ». كذا ورد ا . ﴿ وَلَنْكِن مَّنَ شَرَحَ بِٱلْكُفْرِمَةُ ذُرُا ﴾ : اعتقده وطاب به نفساً. القمّي : هو عبدالله بن ابي سرح ا ، وكان عاملاً لعثمان بمصر . " ﴿ فَعَلَيْهِ مُ غَضَبُ مُ مِّنَ اللّهِ وَلِهُ مُرْعَذَا بُ عَظِيمٌ ﴾ .

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ اسْتَحَبُّولُ : آثروا ﴿ اَلْحَيَوْةَ الدُّنْيَاعَلَى اَلْآخِرَةِ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى اَلْقَوْمَ الْحَكَنِفِرِينَ ﴾ .

﴿ أُوْلِكَيْكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَالَقَهُ عَلَى قُلُوبِهِ وَسَمْعِهِ وَأَبْصَارِهِمْ وَأُوْلَيْهِ هُمُ ٱلْعَافِلُونَ ﴾ . ﴿ لَا جَسَرَمَ أَنَّهُمْ فِ ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ .

﴿ ثُمَّرَ إِنْكَ لِلَّذِينَهَا جَكُرُوا مِنْ بَعَدِ مَا فَيَسَنُوا ﴾ عُذَّبُوا في الله وأكرهوا على الكفر، فأعطوا بعض ماأريد منهم، ليَسْلَمُوا من شرّهم، كعمّار ﴿ ثُمَّ جَنهَدُوا وَصَحَبَرُوَا ﴾ على الجهاد، وماأصابهم من المشاق، وقتم التباعد حال هؤلاء من حال أولئك. ﴿ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴾ . خبر قان الأولى والثانية جميعاً واحد، ونظير تكرير إن ربّك هاهنا في القرآن كثير أ.

﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُ نَفْسِ تَجُكِدِلُ عَن نَفْسِهَ ﴾ اي: ذاتها، تحتج عنها وتعتذر لها وتسعى في خلاصها لايهمها شان غيرها ﴿ وَتُولَقَ كُلُ نَفْسِ مَّاعَمِلَتْ ﴾ : جزاء ماعملت ﴿ وَهُمَّ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ . كَايُظْلَمُونَ ﴾ .

﴿ وَضَرَبَاللَّهُ مَشَلًا ﴾ لكلِّ مَنْ أنعم الله عليه، فَأَبْطَرَتُه النَّعمةُ فَكَفَرَ بِها، فأنزل الله به النّقمة ﴿ وَضَرَبَاللَّهُ مَا مَنَةً مُطْمَيْنَةً ﴾ لا يَزْعَج الهلها خوف ﴿ يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا ﴾ : واسعاً ﴿ مِن كُلِّ مَكَانٍ ﴾ : من نواحيها ﴿ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِهَا سَالَجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا

١ ـ الكافي٢ : ٢١٩، الحديث: ١٠، عن أبي عبـدالله للله الكله . وفي الكشّاف٢ : ٤٣٠؛ والبيـضـاوي٣ : ١٩٢ مايقرب منه.

٢ ـ تقدَّمت ترجمته في سورة النَّساء، ذيل الآية: ١٣٧ .

٣\_القمّى١ : ٣٩١.

٤\_الانعام(٦): ٥٥٤ والنّحل(١٦): ١١٩.

٥-زُعُجَهُ كَمَنَعَهُ: أَقُلُعَهُ وَقُلُعُهُ مِن مَكَانِهِ ۚ القَامُوسِ الْحِيطَ١ : ١٩٨ ؛ والصَّحَاحِ١ : ٣١٩(زعج).

كَانُواْيَصَهنَعُونَ﴾. استعارا الذّوق لإدراك اثر الضّرر، واللّباس لِما غشيهم واشتمل عليهم من الجوع والخوف.

قال: «إنّ أهل قرية من كان قبلكم، كان الله قد وسع عليهم حتى طغوا ، فقال بعضهم لبعض: لو عَمَدُنا إلى شيء من هذا النّقي فجعلناه تستنجي به، كان الْينَ علينا من الحجارة. قال: فلما فعلوا ذلك بعث الله على أرضهم دواباً أصغر من الجُراد، فلم تَدَعُ لهم شيئاً خَلَقَه اللهُ إلاّ أكلتُه من شجر أو غيره، فبلغ بهم الجُهد إلى أن أقبلوا على الذي كانوا يستنجون به فاكلوه. وهي القرية الّتي قال الله "ضَرَبَ الله مَثَلاً قَريَةً كَانَتُ آمنةً " الآية » .

﴿ وَلَقَدْ جَآءَ هُمْ رَسُولٌ مِنْهُمْ فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ وَهُمْ ظَلِلْمُونَ ﴾ . ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ هُمْ الْعَذَابُ وَهُمْ ظَلِلْمُونَ ﴾ . ﴿ وَلَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ حَلَا لَكُنْ اللَّهُ خَلَا لَا لَيْبَاوَا شَكُرُواْ نِعْ مَتَ اللَّهِ إِن كُنتُمْ إِنَّا اللَّهُ حَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلُولًا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّه

﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَدُ عُمُ ٱلْكَذِبَ ﴾ . مبالغة في وصف بالكذب كان حقيقة الكذب كانت مجهولة ، والسنتهم تَصِفُها ، وتعرفها بكلامهم . هذا كقولهم : وَجُهُها يَصِفُ الجمال وعَيْنُها تصف السّحر . ﴿ هَذَا كَلَلُّ وَهَنذَا حَسرامٌ ﴾ . القمي : هو ماكانت السّهود يقولون "مافي بُطُون هذه الأنْعنام خالصة لذكورنا وَمُحَرَّمٌ عَلَىٰ أَزُواجِنا" ٧ . ﴿ لِنَفْتَرُوا عَلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّ

١\_في الف : ١ اشعار ا .

٢ ـ في المصدر: إكان الله قد أوسع عليهم حتى طعنوا؟

٣ عُمَدَ إليه: قَصَدَه، المصباح المنير٢: ٩٢ (عمد).

٤ ـ في المصدر: ﴿شَيئاً خَلْقَهُ آلله يقدر عليه إلاّ أكله ... ٠.

٥ ـ العُيّاشي؟ : ٢٧٣، الحديث: ٧٩، عن أبي عبدالله اللجّ. وفسي معناه مافي المحاسن(للبرقي)؟ : ٥٨٨، الباب: ١٧، الحديث: ٨٨؛ والعيّاشي؟ : ٢٧٣، الحديث: ٧٨، عن أبي عبدالله اللجّ.

٦\_ذيل الآية: ١٧٣ من سورة البقرة ج

٧-القمّي١ : ٣٩١. والآية في سورة الانعام(٦): ١٣٩.

﴿ مَتَنَعُ قَلِيلٌ ﴾ أي: مايفترون الاجله منفعة قليلة تنقطع عن قريب ﴿ وَلَهُمُّ عُسَدًا ﴾ أَلِيمٌ ﴾ في الآخرة. ورد: «من قال للحلال هذا حرام، وللحرام هذا حلال ودان بذلك، فعندنا يكون خارجاً من الإيمان والإسلام إلى الكفر ٢٠٠٠.

﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُوا حَرِّمْنَا مَا فَصَصَنَاعَلَيْكَ مِن قَبْلُ ﴾ اي: في سورة الأنعام بقوله: "وَعَلَى الّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَّ ذي ظُفُرِ" الآية". ﴿ وَمَاظَلَمْنَاهُمْ ﴾ بالتّحريم ﴿ وَلَكِكَن كَانُواً أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ حيث فعلواما عوقبوا به عليه.

﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا السُّوَءَ بِجَهَالَةِ ﴾ : جاهلين غير متدبّرين للعاقبة ﴿ ثُمَّ تَابُواْ مِنْ بَعْدِذَ لِكَ وَأَصَّلَحُواْ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِ دَهَا ﴾ : من بعد التّوبة ﴿ لَغَ فُورٌ ﴾ لذلك السّوء ﴿ زَجِيمٌ ﴾ يثيب على الإنابة .

﴿ إِنَّ إِنْرَهِيمَكَانَ أُمَّةً قَانِتَا لِللَهِ حَنِيفًا ﴾. قال: •وذلك إنّه كان على دين لم يكن عليه أحد غيره ؛ فكان أمّة واحدة. قال: وامّا قانتاً فالمطيع ، وامّا الحنيف فالمسلم \* أ ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ . تكذيب لقريش فيما كانوا يزعمون أنّهم على ملّة إبراهيم .

﴿ مَا كُولًا لِأَنْفُودِ ﴾: لانعم الله، معترفاً بها. روي: «إِنّه كان لايتخذّى إلاّ مع ضيفه» أَجْتَبَنَهُ ﴾: اختاره ﴿ وَهَدَنهُ إِلَى صِرَاطٍ مُستَـــقِيمٍ ﴾.

١\_في "ألف": "ماتفترون".

٢ ـ التُّوحيد(للصَّدوق) : ٣٢٩، الباب: ٣٠، ذيل الحديث: ٧، عن أبي عبدالله اللُّبُّة.

٣\_ الأنعام (٦) : ١٤٦ .

٤\_القمّي١ : ٣٩٢، عن أبي جعفر الليّلا.

٥\_الكشَّاف؟: ٤٣٩؛ وجُوامِع الجامع؟: ٣١٣.

٦\_الشّعراء(٢٦): ٨٣.

﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ يا محمد ﴿ أَنِ أَتَبِعُ مِلَّةَ إِبْرَهِيهَ حَنِيفًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ . قيل: في "ثمّ الله تعظيم الله للزلة رسول الله تَنَيَّ ، وإعلام بان أفضل ماأوتي خليل الله من الكرامة اتباع نبينا على ملكنه ، حيث دلت على تباعد هذا النّعت في المرتبة من بين ساير النّعوت التي اثنى الله عليه بها الله .

ورد: «لاطريق للأكياس من المؤمنين أسلم من الاقتداء، لأنّه المنهج الأوضح. قال الله عزّوجلّ: "ثُمَّ اوْحَيْنا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْراهِيمَ حَنيفاً" فلو كان لدين الله تعالى مسلك أقوم من الاقتداء، لنَدَبَ أنبياءَه وأولياءَه إليه ٣٠.

و ورد: «ماأحد على ملَّة إبراهيم إلاَّ نحن وشيعتنا، وساير النَّاس منها بُرآءٌ ۗ .

﴿ إِنَّمَاجُعِلَ السَّبْتُ عَلَى الَّذِينَ اَخْتَلَفُواْفِيةٍ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ فِيسَا كَانُواْفِيهِ يَغْلَلِفُونَ ﴾ . قد سبق قصتهم في الاعراف .

﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيبِ لِرَبِكَ بِالْحَالَةِ الْحَكَمةِ الصّحيحة ، الموضحة للحق ، المزيحة للشّبهة ؛ هذا للخواص . ﴿ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ : الخطابات المُقنعة والعبر النافعة ، التي لايخفى عليهم أنّك تناصحهم بهاوتنفعهم فيها ؛ وهذا للعوام . ﴿ وَيَحَدِلُهُ الله عَلَى الله عَلَيْهِ مَا أَلَّى الله عَلَيْهِ مَا أَحْسَنَ ﴾ : بالطريقة التي هي أحسن طُرُق المجادلة ؛ وهذا للمعاندين والجاحدين . قال : «يعني بالقرآن» تلاهذا كقوله سبحانه "وَضَرَبَ لَنا مَثَلاً وَنَسِي خَلْقَهُ " لا إلى آخر السّورة ، مجادلاً به من جحد البعث بعد الموت ، وبغير التي هي أحسن ، أن تجادل مبطلاً يُورد عليك حقّاً ليعين به باطله ، فتَجْحَدَ ذلك الحق مخافة أن

١\_ في "ألف": "لتعظيم".

٢\_جُوامع الجامع٢: ٣١٣؛ والكشَّاف٢: ٤٣٤؛ والبيضاوي٣: ١٩٤.

٣\_مسباح الشريعة: ١٥٧، الباب: ٧٤، عن أبي عبدالله للله الفي الف واجا: الندب أوليانه وأنبيانه إليه.

٤ ـ العيّاشي أ : ٣٨٨، الحديث : ١٤٦، عن الحسين بن عليّ عليهما السّلام.

٥-الأعراف (٧): ١٦٣.

٦ ـ الكافَّى٥: ١٣ ، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الثُّكِّد.

٧\_يْس(٦٦): ٧٨.

يكون له عليك فيه حجّة، لأنّك لاتـدري كيف المخلص منه». كذا وردا. قال: «والجدال بغير الّتي هي أحسن محرّم، حرّمه الله على شيعتنا» .

﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَأَعْلَمُ بِمِنَ صَلَكَ عَن سَبِيلِهِ أَوَهُواً عَلَمُ بِالْمُهَ تَدِينَ ﴾ أي: ليس عليك أن تهديهم ولا أن تردّهم عن الضّلالة، وإنّما عليك البلاغ، فمن كان فيه خير كفاه البرهان أو الوَعْظ، ومن لاخير فيه عجزت عنه الحيل، فكأنّك تضرب منه في حديد بارد.

﴿ وَإِنْ عَافَيْتُ مُعَافِيهُ أَبِيثُلِ مَا عُوفِيتُ مُ بِعِينَو لَهِن صَبَرَتُمُ لَهُ وَخَيْرٌ لِلصَّنبِينَ ﴾ . قال : الله م لك الحمد وإليك المشتكى، رأى رسول الله يَثِلُ ماصنع بحمزة بن عبدالمطلّب، قال : اللّهم لك الحمد وإليك المشتكى، وانت المستعان على ما أرى، ثم قال : لئن ظفرت لأمثلن وأمثلن أ قال : فانزل الله الآية ، فقال رسول الله يَثِلُ أصبر أصبر أصبر أصبر أوي رواية : "إنّه لما رأى ما فعل به بكى، ثم قال : ما وقفت موقفاً قط أغيظ على من هذا المكان، لئن امكنني الله من قريش لأمثلن سبعين رجلاً منهم، فنزلت، فقال : بل أصبر الله .

﴿ وَأَصْبِرُومَاصَبُرُلُكَ إِلَّا بِأَلَقُو ﴾ : إلا بتوفيقه وتثبيته ﴿ وَلَا تَعْرَنَّ عَلَيْهِمْ ﴾ : على اصحابك ومافعل بهم، فإنّ الله نَقَلَهم إلى دار كرامته ﴿ وَلَا تَلْكُ فِي ضَيْقٍ مِمْ عَالِمَهُ كُونَ ﴾ . ﴿ إِنَّ أَلَنَهُ مَعَ الَّذِينَ اللهُ فَقُلْ إِنَّ هُم مُحْسِنُونَ ﴾ . ﴿ إِنَّ أَلَلَهُ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْتُهُم مُحْسِنُونَ ﴾ .

١ ـ تفسير الإمام لللله: ٥٢٨، ذيل الآية: ١١١، من سورة البقرة؛ والاحتجاج ١: ١٤ و١٥، عن العسكري، عن أبي عبدالله الللله.

٢ ـ تفسير الإمام لللله: ٥٢٧؛ والاحتجاج ١٤، عن العسكري، عن أبي عبدالله لللله. وفي «ب»: «حرّم الله».

٣ ـ في أب او اجه: او إنَّك ١.

٤ ـ في المصدر: الأمثلنَّ لأمثلنَ ا

٥-العيّاشي٢ : ٢٧٤، الحديث: ٨٥، عن أبي عبدالله للله. وفي «ألف»: «فقال رسول الله ﷺ: أصبر». ٦-القمّي١ : ١٢٣. وفي (ألف»: «فقال: أصبر».

## سورة بني إسرائيل ا [مكّبة، وهي مائة وإحدى عشرة آبة]

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

﴿ سُبْحَنَ الَّذِى آسَرَى بِعَبْدِهِ ـ لَيَلا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا ﴾ يعني إلى ملكوت المسجد الاقسصى . قال: ﴿ ذاك في السّماء ، إليه أسري رسول الله ﷺ " . وفي رواية: ﴿ نظر إلى السّماء مرّة وإلى الكعبة مرّة ، ثمّ تلا هذه الآية ، ثمّ قال: ليس كمايقولون: اسرى به من المسجد الحرام إلى بيت المقدس، ولكنه اسرى به من هذه إلى هذه ، وأشار بيده إلى السّماء ٤٠٠ . ﴿ الَّذِى بَنَرّكُنَا حَوْلَهُ لِنُرِيبُهُ مِنْ المَسْجِيعُ مُوالسَسِمِيعُ المُسْمِيعُ .

قال: "أتى جبرئيل رسول الله على بالبراق، أصغر من البغل، وأكبر من الحمار، مضطرب الأذنين، عينه في حافره، وخطاه مد بصره، فإذا انتهى إلى جبل قصرت يداه وطالت رجلاه، فسإذا هبط طالت يداه وقصرت رجلاه، أهدَبَ العُرُف

ا ـ في «ب»: السورة الإسراء.

٢ ـ مابين المعقوفتين من «ب.

٣\_العيَّاشي٢: ٢٧٩، الحديث: ١٣، عن أبي عبدالله لللبُّلا.

٤\_القَمَي؟ ۚ: ٢٤٣، عن أبي جعفر الثَّئِلًا.

• ٦٧ 🗆 الاصفيٰ/ج١

الأيمن أ ، له جناحان من خلفه ٢٠ .

وفي رواية: "إنّ الله سخّرلي البراق، وهي دابّة من دوابّ الجنّة، ليست بالقصير ولابالطّويل، فلو أنّ الله أذِنَ لها لجالت الدّنيا والآخرة في جرية واحدة، وهي أحسن الدّوابّ لوناً"٢.

و ورد: قبحاء جبرتيل وميكائيل وإسرافيل بالبراق إلى رسول الله على فاخذ واحد باللّجام، وواحد بالرّكاب، وسوّى الآخر عليه ثيابه، فتضعضعت البراق، فلطمها جبريل، ثمّ قال: اسكني يابراق، فماركبك نبي قبله ولاير كبُك بعده مثله، قال: فترقّت به، ورفعته ارتفاعاً ليس بالكثير ومعه جبرئيل يريه الآيات من السّماء والأرض» ثمّ ذكر تفصيل الآيات وفيها أسرار لايعثر عليها إلا الرّاسخون في العلم.

﴿ وَمَاتَيْنَامُوسَى ٱلْكِنْبَ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَنِى إِسْرَبُهِ بِلَ ٱلْاتَنَّةِ وَأَمِن دُونِي وَكِيلًا ﴾: ربّا تكلون إليه أموركم.

﴿ ذُرِّيَةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ ثُوحٍ إِنَّهُمُكَاكَ عَبْدُاشَكُورًا ﴾ : كثير الشّكر . سئل بم سمّي شكوراً ؟ قال : «بكلمات بالغ فيهنّ ، كان يقولها إذا أصبح ثلاثاً وإذا أمسى ثلاثاً ه .

﴿ وَقَضَيْنَا ٓ إِلَىٰ بَنِى ٓ إِسْرَهِ مِلَ ﴾: واوحينا إليهم وحياً مقضياً مبتوتاً. والقمّي: اي: اعلمناهم أ. ﴿ فِي ٱلْكِنْبِ ﴾: في النّوراة ﴿ لَنُفْسِدُنَّ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَكِنِ وَلَنَعْلُنَّ عُلُوّاً كَبِيرًا ﴾. اعلمناهم أ. ﴿ فَإِذَا جَآ اَ وَعُدُا وَلَاهُ مَا ﴿ بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَنَآ أَوْلِي بَأْسِ

١ ـ أي: طويلة مرسلة من جانب الايمن. العُرف: شعر عنق الفرس. أقرب الموارد٣: ٧٦٩(عرف).

٢\_الكافي٨: ٣٧٦، الحديث: ٥٦٧، عن أبي جعفر الحِلَّة، وفيه: (عينيه في حافره).

٣ عيون أخبار الرضا الليم؟ : ٣٦، الباب: ٣١، الحديث: ٤٩، عن النَّبِيُّ 越.

٤\_القمّي٢: ٣، عن أبي عبدالله الللِّق.

٥-الكافي٢: ٥٣٥، الحديث: ٣٨؛ والعياشي٢: ٢٨١، الحديث: ١٩، عن أبي جعفر اللله. وفي من
 لايحضره الققيه ١: ٣٣٥، الحديث: ٩٨١؛ وعلل الشرايع ١: ٢٩، الباب: ٢١؛ والقمي ٢: ١٤، مايقرب منه.

٦\_القمّي٢ : ١٤ .

شَدِيدٍ : ذوي قوّة وبطش في الحرب شديد. وفي قراءتهم عليهم السّلام: «عبيداً لنا» ! . ﴿ فَجَاسُ واْ ﴾ : تردّدوا لطلبكم ﴿ خِلَالَ ٱلدِّيَارِ ﴾ : وسطها ، للقتل والغارة والسّبي . ﴿ وَكَانَ وَعَدَامَ فَعُولًا ﴾ .

﴿ ثُمَّةً رَدَدَنَا لَكُمُّ ٱلْكَرِّمَ ۚ : الدّولة والغلبة ﴿ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدَنَكُمْ بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَكُمُّ أَكْثَرَنَفِيرًا ﴾ مما كنتم. والنّفير: مَنْ يَنْفرُ مع الرّجل من قومه.

﴿ إِنَّ أَحْسَنَتُمْ الْحَسَنَتُمْ الْأَنْفُسِكُمْ وَإِنَّ أَسَاتُمْ فَلَهَا ﴾ : فإنّ وبالها عليها . قيل : وإنّما ذكر اللام ازدواجا ٢٥٦ . وفي رواية : «فلها ربّ يغفر ٤٠ . ورد : «ما احسنت إلى احد ولا اسات إليه ، وتلا الآية ٥٠ . ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعَدُا لَآخِ سَرَوَ ﴾ : وعد عقوبة المرة الآخرة ﴿ لِيسَمْعُوا وَجُوهَكُمْ ﴾ : بعثناهم ليجعلوا وجوهكم بادية آثار المساءة فيها ، فحذف لدلالة ما ذكره أو لا عليه . ﴿ وَلِيدَ حُمُ الْوَالْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلُ مَرَّ وَوَلِيدُ مَرَّوُو لِيسُمْعُوا ﴾ : وليه لكوا ﴿ مَا عَلُوا ﴾ : ما غلبوه واستولوا عليه ؟ أو مدة علوهم ﴿ تَنْبِيرًا ﴾ .

﴿ عَسَىٰ رَبُكُمُ أَن يَرْ مَكُمُ وَإِنْ عُدَّمُ ﴾ نوبة أخرى ﴿ عُدْناً ﴾ مرة ثالثة إلى عقوبتكم. ﴿ وَمَعَلَنا جَهَ سَنَمَ لِلْكُلْفِرِينَ حَمِي يَرًا ﴾ : محبساً لايقدرون الخروج منها أبداً. قيل في تفسير الآيات : إنّ الإفسادتين : قتل زكريا ويحيى ، والعلو الكبير : استكبارهم عن طاعة الله ، وظلمهم النّاس ، والعباد أولي بناس : بخت نصر الوجنوده ، ورد الكرة

١ \_مجمع البيان٥٦٠: ٣٩٧؛ وجوامع الجامع٢: ٣١٧، عن أمير المؤمنين اللجِّلة.

٢ \_ أي: للمشاكلة مع القرينة السابقة: ﴿ الأنفسكم ١ .

٣\_البيضاوي٣: ١٩٧ .

٤\_عيون اخبار الرَّضا للكِيَّة : ٢٩٤، الباب: ٢٨، الحديث: ٤٩.

٥\_جوامع الجامع ٢ : ٣١٨؛ والكشَّاف٢ : ٤٣٩، عن أمير المؤمنين اللُّبُّة .

٣- بُخْتُ نَصَّرَ: اصله بُوخْتُ ومعناه إبن. ونَصَّر كَبَقَّم: صنّم، وكان وُجد ملقاً عند الصنم ولم يعرف له اب، فنسب إليه. وفي رواية: انّه سمّي بذلك، لأنّه رضع بلبن كلبة، وكان اسم الكلب: بخت، واسم صاحبه: نصر. خرّب القدس. راجع: القاموس المحيط٢: ١٤٨؛ وسفينة البحار١: ٦٠. وتفصيل الكلام في البحار١: ٢٥١.

عليهم: ردّ بهمن بن إسفنديار أسراءهم إلى الشّام وتمليكه دانيال عليهم، ووعد الآخرة: تسليط الله الفُرْسَ عليهم مرّة أخرى ا

و ورد: "إنّ الإفسادَتين: قتلُ عليّ بن أبي طالب وطعنُ الحسن، والعلوَّ الكبير: قتلُ الحسين، والعبادَ أولي باس: قومٌ يبعثهم الله قبل خروج القائم، فلا يَدعون وثراً لآل محمّد إلاّ قتلوه، ووعد الله: خروج القائم، وردّ الكرّة عليهم: خروج الحسين في سبعين من أصحابه عليهم البيض المذهّب، حين كان الحجّة القائم بين أظهرهم "٢.

وفي رواية: «إنَّ العباد أُولي باس هم القائم واصحابه عليهم السَّلام»".

﴿ إِنَّ هَٰذَا الْقُرُهَ اَنَ يَهِدِي ﴾ قال: ويدعوا ؟ . ﴿ لِلَّتِي هِ َ اَقُومٌ ﴾ للطريقة التي هي اقوم الطرق واشد استقامة . قال: ويهدي إلى الإمام ؟ . وفي رواية : «إلى الولاية » ٦ . ﴿ وَبُبُشِرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَ الْوَنَ الْقَبْلِحَتِ أَنَّ لَكُمُّ أَجُراكِبِيرًا ﴾ .

﴿ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِ ــــُنُونَ مِا ٱلْآخِرَةِ أَعْتَــــدْنَاكُمْ عَذَاهَا أَلِيـــمَّا﴾. يعني يبشر المؤمنين ببشارتين: ثوابهم، وعقاب اعدائهم.

﴿ وَيَدَعُ ٱلْإِنْسَنُ بِٱلشَّرِدُ عَآءَ مُوالِمُنْ عَيْمِ : مثل دعائه بالخير ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنْسَ مُ عَبُولًا ﴾ .
قال: الإعرف طريق نجاتك وهلاكك، كيلا تدعو الله بشيء، عسى أن يكون فيه هلاكك وأنت تظنّ أنّ فيه نجاتك، ثمّ تلاهذه الآية ، ٧ .

﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارَ ءَايُنَاتُونَّ فَمَحَوْنَا ءَايَةَ ٱلَّيْلِ وَجَعَلْنَا ٓءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِـــرَةً ﴾ .

١ ــالبيضاوي٣: ١٩٧\_١٩٦ .

٣ ـ الكافي٨: ٢٠٦، الحديث: ٢٥٠؛ والعيّاشي٢: ٢٨١، الحديث: ٢٠، عن أبي عبدالله لللُّمَّا.

٣-العيَّاشي٢: ٢٨١، الحديث: ٢١، عن ابي جعفر للجُّلا.

٤ ـ الكافي٥: ١٣، الحديث: ١، عن أبي عبدالله الله ال

٥- المصدر، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله اللَّبْدُ. و في العيّاشي؟: ٢٨٢، الحديث: ٢٤، مقطوعاً.

٦-العيَّاشي٢: ٢٨٣، الحديث: ٢٥، عن أبي جعفر للنُّيِّلا.

٧ ـ مصباح الشّريعة: ١٣٢، الباب: ٦٢، عن أبي عبدالله المجيّر.

قال: "أمرالله جبرئيل أن يمحو ضوء القمر فمحاه، فأثّر المحو في القمر خطوطاً سوداء، ولو أنّ القمر ترك على حاله بمنزلة الشّمس ولم يمح ، لَما عُرِفَ اللّيل من النّهار، ولا النّهار من اللّيل، ولا علم الصّائم كم يصوم، ولا عَرَفَ النّاس عَدد السّنين، وذلك قول الله: "وجعلنا اللّيل" الآية ٢٠.

﴿ لِتَبْتَغُواْ فَضَلَامِن زَيِّكُمُ ﴾ : لتطلبوا في بياض النهار اسباب معايشكم . ﴿ وَلِتَعْلَمُواْ عَدَدُ السِّينِ وَالْمِسَابُ ﴾ قال : "بمقادير هما" . ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ ﴾ تفتقرون إليه في أمر الدّين والدّنيا ﴿ فَصَّلْنَهُ تَقْصِيلُا ﴾ : بيناه بياناً غير ملتبس .

﴿ وَكُرِ القدر. قال: "قدره الذي قدر عليه" . ﴿ فِي عُنُقِدِ ﴾ : لزوم الطوق في عنقه . قال : "خيره وشرة معه ، حيث كان لايستطيع فراقه ، حتى يُعطى كتابه يوم القيامة بما عمل" . ﴿ وَيُعْتَلِمُ مُعَلَى كَتَابِه يوم القيامة بما عمل" . ﴿ وَيُغْتِمُ لَهُ يُورُ مُ كَتَابِه يوم القيامة بما عمل" . ﴿ وَيُغْتِمُ لَهُ يُورُ مُ الْقِيدَ مُ حَتَى نَفسه التي رسخت فيها آثار أعماله . ﴿ يَلْقَنْهُ مَنْشُورًا ﴾ لكشف الغطاء .

﴿ أَقْرَأَ كِنَنْبَكَ ﴾ على إرادة القول ﴿ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِسِيبًا ﴾ .

قال: «يذكر العبد لا جميع ماعمل وماكتب عليه، حتى كانّه فعله تلك السّاعة، فلذلك قالوا: " يا وَيلَتَنا مالهذا الكتاب لا يُغادرُ صَغيرَةً ولاكبيرَةً إلاّ أَحْصِيْها " ٨٠.

﴿ مَّنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يُهْتَدِى لِنَفْسِ فِي وَمَن صَلَّ فَإِنَّا مَا يَضِ لَ عَلَيْهَا وَلَانَ مِزْرُ وَازِرَهُ وِزْرَ

١ ـ كذا في المصدر . وفي االف،ودج، الم يمسح، وفي دب، الم يمج، بدون الواو .

٢ ـ علل الشرايع ٢ : ٤٧٠، الباب: ٢٢٢، الحديث: ٣٣، عن رسول الله 整.

٣ نهج البلاغة (للصبّحي الصالح): ١٢٨ ، الخطبة: ٩١ .

٤ ـ العيّاشي ٢ : ٢٨٤ ، الحديث: ٣٦ ، عن الصادقين عليهما السلام؛ والقمّي ٢ : ١٧ .

٥ ـ في ﴿ الف ﴾ : ﴿ حتَّى يؤتى ا .

٦-القمّى٢: ١٧، عن أبي جعفر الليَّلا.

٧ ـ في العيّاشي: ايذكر بالعبدا.

٨\_العيَّاشي٢: ٢٨٤، الحديث: ٣٣؛ ومجمع البيان٥ـ٦: ٤٠٤، عن ابي عبدالله اللَّيَّة.

﴿ وَإِذَا آرَدُنَا آَنَ ثُهُلِكَ فَرَيَةُ آمَــــرَنَا مُتَرَفِبهَ اللهِ : متنعَميها. قال : «اكابرها» ! وقال : «امّرنا ، مشدّدة ميمه " ، تفسيرها : كثّرنا . وقال : لاقراتها مخفّفة " . وفي رواية : «إنّه قرأ : آمرنا " . على وزن عامرنا . يقال : امّرت الشّيء وآمرته إذا كثّرته " . والقمّي : كثّرنا جبابرتها " . ﴿ فَلَمَرَنَهُمَا فَحَقَّ عَلَيْهُ الْفَوْلُ ﴾ . يعني كلمة العنداب ﴿ فَلَمَرَنَهَا مَدْمِيرًا ﴾ : اهلكنا هم .

﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَامِنَ ٱلْقُرُونِ مِنْ بَعَــدِ نُوجٌ وَكُفَىٰ بِرَقِكَ بِلَـُوْبِ عِهَــادِهِ خَبِيرًا بَعِــيرًا ﴾ يُدركُ بواطنَها وظواهرَها، فيُعاقب عليها.

﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْمَسَاجِلَة ﴾ : النّعمة الدّنبوية ، مقصوراً عليها همته ﴿ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَانَشَا وَلِمَن نُرِيدُ ﴾ . قيد المعجّل والمعجّل له بالمشيّة والإرادة لانه لا يجد كل متمن مايتمنّاه ، ولاكل احد جميع مايهواه ، وليعلم ان الامر بالمشيّة . ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَلْنَا لَهُ وَلَا عَلَى اللّهُ مَا يَهُ وَالْمَارُودا من رحمة الله .

في الحديث النّبويّ: قمعنى الآية: من كان يريد ثواب الدّنيا بعمله الّذي افترضه الله عليه ، لايريد به وجه الله والدّار الآخرة، عجّل له مايشاء الله من عرض الدّنيا، وليس له ثواب في الآخرة؛ وذلك أنّ الله سبحانه يؤتيه لا ذلك ليستعين به على الطّاعة، فيستعمله

١ ــ العيَّاشي٢ : ٢٨٤ ، الحديث: ٣٥ ، عن ابي جعفر اللَّجَة .

٢ ـ في المصدر: (مشدّدة منصوبة).

٣- المصدر، الحديث: ٣٤، عن ابي جعفر اللله.

٤ ـ مجمع البيان هـ ٦ : ٥٠٥، عن أمير المؤمنين للله. ولم ترد كلمة : الله، في «الف».

٥ ـ في دالف: داكثرته! .

٦\_القمّىY: ١٧ .

٧\_ في (الف): (يعطيه).

في معصية الله، فيعاقبه الله عليه؟ .

﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْكَيْخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَاسَعْيَهَا ﴾ : حقها من السّعي، وهو الإتيان بما أمر به، والانتهاء عمّا نهي عنه، لاالتقرّب بما يخترعون بآرائهم. وفائدة اللام اعتبار النّية والإخلاس. ﴿ وَهُوَمُورِّمِنَ ﴾ إيماناً لاشرك فيه ولاتكذيب ﴿ فَأُولَكِكَ كَانَ مَعْيُهُم مَنْ الله ، مقبولاً عنده مثاباً عليه. في الحديث النّبوي : «من اراد الآخرة فليترك زينة الحياة اللّنيا» ٢.

﴿ كُلُّانُمِدُّ هَكُولُا وَهَكُولُا وَمِنْعَكَلُهِ رَوِكُ ﴾: كلّ واحد من الفريقين، نتفضل عليه بالعطاء مرة بعد أخرى، نجعل الآنف منه مدداً للسّالف لانقطعه، فنرزق المطيع والعاصي جميعاً. ﴿ وَمَاكَانَ عَطَآهُ رَبِّكَ مَعْلُورًا ﴾: منوعاً، لايمنع العاصي لعصيانه.

﴿ اَنْظُرْكَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُ ... مَعَلَى بَعْضِ ﴾ . يعني في الدّنيا ﴿ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبُرُ دَرَحَنتِ
وَآكَبُرُ تَفْضِيلِكُ ﴾ أي: التّفاوت في الآخرة اكشر . روي: ﴿إِنَّ مابين أعلى درجات الجنّة
وأسفلها مثل مابين السّماء والارض ٣٠ . وقال: ﴿إنّما تفاضل القوم بالاعمال ٤٠ . وفي
رواية: ﴿على قدر عقولهم ٥٠ .

﴿ لَا يَعْمَلُ مَعَ اللّهِ إِلَنْهُ الْمَاخِرَ ﴾ . الخطاب لكل احد ، او للرّسول والمراد به أمّته . ﴿ فَنَقَمُدُ مَ اللّهُ وَمَا تَغَذُّولًا ﴾ . يعني : إذا فعلت ذلك ، بَقِيْتَ ماعِشْتَ مذموماً على السنة العقلاء ، مخذو لأ لاناصر لك . وإنّما عبر عن ذلك بالقعود ، لأنّ في القعود معنى الذّل والعجز والهوان . يقال : قعد به الضّعف .

﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ ﴾: وامر امراً مقطوعاً به ﴿ أَلَّانَعَبُدُواً ﴾ : بـان لاتعبدوا ﴿ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾

١ \_مجمع البيان٥٦: ٤٠٧.

٢ \_ روضة الواعظين: ٣٤٤؛ والخصال ١: ٢٩٣، ذيل الحديث: ٥٨، وفيه: افليدع زينة الحياة الدنياء.

٣ مجمع البيان٥٦: ٢٠٧، ولم تردفيه كلمة: امثل.

٤ ـ العيَّاشي ١ : ٣٨٨، الحديث: ١٤٧ ؛ ومجمع البيان ٩ ـ ١٠ ، ٢١٠، عن أبي عبدالله الله -

٥ ـ الكافي ١١١، الحديث: ٨، عن أبي عبدالله اللجَّة، وفيه: ﴿إِنَّ الثوابِ على قدر العقلِ • .

لأنّ غاية التّعظيم لايحقّ، إلاّ لمن له غاية العظمة ونهاية الإنعام. ويجوز أن تكون «أن» مفسّرة، و الله ناهية، كما يشعر به بعض الاخبارا. ﴿ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَدْنَا ﴾: وبان تحسنوا، أو احسنوا.

ورد: سئل ماهذا الإحسان؟ فقال: «أن تحسن صحبتهما، وأن لاتكلّفهما أن يسالاك شيئًا، وإن كانا مستغنيين، ٢.

﴿ إِمَّا يَبَلُغُنَّ ﴾ . زيدت على «إن الشرطية «ما التاكيد . ﴿ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ ﴾ : في كنفك وكفالتك ﴿ أَحَدُهُمَا أَوْكِلا هُمسَا فَلا تَقُسل لَمُ مَا أَفِي ﴾ . قال : «إن اضجراك ٣٠ . ﴿ وَلَا نَهُر هُمَا ﴾ : ولا تزجرهما . قال : «إن ضرباك ٤٠ . القمي : اي : لا تخاصمهما ٥ . ﴿ وَقُل لَهُمَا قَوْلا كُوبِهُ ﴾ : حسنا جميلاً . قال : «إن ضرباك ، فقل لهما : غفرالله لكما ، فذلك منك قول كريم ٢٠ .

١ ـ الكافي٢ : ٣٠، ذيل الحديث: ١، عن ابي جعفر اللَّبُّكُّ.

٣٠٢، ١٥٧ ـ الكافي؟: ١٥٧، الحديث: ١؛ والعيَّاشي؟: ٢٨٥، الحديث: ٣٩، عن ابي عبدالله للللَّة.

٥ ـ القمّى ٢ : ١٨ .

٧-الكافي٢ : ١٥٨ ، ذيل الحديث: ١ ؛ والعيّاشي٢ : ٢٨٥ ، ذيل الحديث: ٣٩؛ ومنجمع البيان٥٦ : ٢٠٩ ، عن أبي عبدالله للللِّذ.

٨- العيَّاشي٢: ٢٨٦، الحديث: ٤٢، عن أبي عبدالله اللَّيِّكِ.

﴿ وَ مَا تِذَا ٱلْعُرْفِي حَقِّ مَمُ وَالْمِسْكِينَ وَآبِنَ ٱلسَّبِيلِ ﴾. قال: المّا نزلت قال رسول الله ﷺ: يا جبرئيل قد عَرَفْتُ المسكين، من ا ذوالقربي؟ قال: هم اقاربك. فَدَعا حسناً وحسيناً وفاطمة فقال: إنّ ربّي امرني ان أعطيكم مّا افاء الله عليّ. قال: اعطيتكم افدك الله عليّ. وكان حقه الوصية فدك النبي جعلت له، والاسم الأكبر، وميراث العلم، وآثار علم النبوة المنه والاسم الأكبر، وميراث العلم، وآثار علم النبوة المنه والاسم الأكبر،

اقول: لاتنافي بين الرّوايـتين، لأنّ حقَّ عـليٌ كان الوصيّة، وحقَّ فـاطمـة وأولادِهـا فَدَك، ولكلِّ احد قرابة، وفي قرابته مَنْ له عليه حقّ.

﴿ إِنَّ ٱلْمُكِيِّدِينَ كَانُوا إِخْوَنَ ٱلشَّيَاطِ بِين ﴾: أمثالهم، السَّالكين طريقتَهم، وهذا غاية

١ \_ في المصدر: "فمن"،

٢ ـ في أب أو لج 1: "أعطيكم".

٤ \_ العيّاشي ٢ : ٢٨٧ ، الحديث : ٤٦ ، عن أبي عبدالله المجيّل .

٥ \_ الكافي ١ : ٣٤٠، الحديث: ٥؛ وعسيون أخسار الرضا للجيّلا : ٣٣٠، الساب: ٣٣، الحديث: ١؛ والعيّاشي ٢ : ٢٨٧، الحديث: ٩،٤٨،٤٧ و ٥٠؛ ومجمع البيان ١٦٠. ٢١١.

٦ ـ الكافي ١ : ٢٩٤، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله المثلة.

٧ ـ في المصدر: افي سبيل الخيرا.

٨ ـ العيّاشي ٢ : ٢٨٨ ، الحديث : ٥٣ ، عن أبي عبدالله الميّلة .

٩ \_ المصدر، الحديث: ٥٨، عن أبي عبدالله الحبيد.

## الذَّمْ ﴿ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ . كَفُورًا ﴿ .

﴿ وَإِمَّانَعُرِضَنَّ عَنَهُمُ أَبِيْعَا أَهُ رَحَّ فِي رَبِّ وَمِن رَبِّكَ رَجُوهَ افَقُل لَهُ سَمْ وَوَلا مَيْسُورا ﴾ : وإن تعرض عن هؤلاء الذين أمر تُك بإيناء حقوقهم حياء من الرد، لتبتغي الفضل من ربك والسّعة الّتي يمكنك معها البذل، فقل لهم قولا ليّناً وعِدْهُم عدة جميلة. روي: «إنّه كان لمّا نزلت هذه الآية، إذا سئل ولم يكن عنده ما يعطي قال: يرزقنا الله وإيّاكم من فضله» .

﴿ وَلَا يَعْعَلْ يَدَكُ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُو اللهِ عَلَى الشّحيح وإسراف المبذّر، نهى عنهما وامر بالاقتصاد بينهما، الذي هو الكرم والجود. ﴿ فَنَقَعُدُ مَلُومًا تَعَسُّورًا ﴾. قال: «نزلت لمّا ساله رجل فلم يحضره شيء، فاعطاه قميصه. قال: فادبّه الله على القصد، وفي رواية: «فنهاه الله أن يبخل ويسرف، ويقعد محسورا من الثّياب، ٣٠. وقال: «المحسور: العربان، ٤٠. وفي رواية: «الإحسار: الإقتار» وفي أخرى: «الفاقة» ١٠. وفي رواية: «كانت عنده أوقية من الذّهب، فكرة أن تبيت عنده، فتصدق بها، فاصبح وليس عنده شيء، وجاء من يساله فلم يكن عنده ما يعطيه، فلامه السّائل واغتم هو ٧٠. الحديث.

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقَـــدِرُ ﴾ : يوسّعه ويضيّقه بحسب المصلحة ﴿ إِنَّهُ كَانَ هِعِبَادِهِ ـ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ فيعلم مصالحهم، وماينبغي لهم ومالاينبغي.

ورد: ﴿وَإِنَّ مِن عِبَادِي مِن لايُصَّلُّحِهِ إِلَّا الْفَقَرِ، وَلَوْ أَغْنِيتُهُ لِأَفْسَدُهُ ذَلك، وإنّ من

١ \_مجمع البيان٥\_٦: ٤١١.

٢ ـ الكافي٤: ٥٦، الحديث: ٧٧ والعبّاشي٢: ٢٨٩، الحديث: ٥٩، عن أبي عبدالله اللِّظة.

٣-القمّى٢: ١٩.

٤ - المصدر؛ ومجمع البيان ١٠٠٠ ، عن أبي عبدالله الله .

٥ - العبَّاشي ٢ : ٢٨٩ ، الحديث : ٦١ ، عن أبي عبدالله اللَّهُ ، عن النَّبِيُّ عَنِي النَّبِيِّ عَنِي ا

٦- الكافي ٤: ٥٥، الحديث: ٦، عن أبي عبدالله الله .

٧- الكافي٥: ٦٧، ذيل الحديث الطويل: ١، عن أبي عبدالله اللجلا.

عبادي من لايصلحه إلا الغني، ولو أفقرتُه لافسده ذلك ١٠ . وقال: «وإنَّى لاعلم بمصالح عبادي من الحديث.

﴿ وَلَانَقْنُكُواْ أَوْلَدُكُمْ خَشَيَةً إِمْسَلَتُوْ ﴾. القمّي: مخافة الفقر والجوع، فإنّ العرب كانوا يقتلون أو لادهم لذلك ٣. سئل: ما الإملاق؟ قال: \* الإفلاس. ثمّ تلا هذه الآية ٤٠٠. ﴿ خَنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيّاكُو ۚ إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْتًا كَبِيرًا ﴾: ذنباً كبيراً.

﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ الزِّنَّةُ إِنَّامُكَانَ فَنْحِشَةٌ ﴾: قيبحة زائدة على حدّ القبح. قال: «معصية ومقتاً، فإنّ الله يمقته ويبغضه» . ﴿ وَسَاءَ سَيِيلًا ﴾. قال: «وهو اشدّ النّاس عذاباً. قال: والزّنا من أكبر الكبائر» .

﴿ وَلَانَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْسَحَقِّ ﴾ ككفر بعد إيمان، وزنا بعد إحصان، وفتل مؤمن عمداً. ﴿ وَمَن قَيْلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيْهِ، سُلْطَكُ اللَّا المؤاخذة. ﴿ وَمَن قَيْلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيْهِ، سُلْطَكُ اللَّا اللَّا المؤاخذة. ﴿ فَلَا يُسْرِفُ فِي الْفَنْلِ ﴾ .

١ ـ علل الشرايع ١ : ١٢ ، الباب : ٩ ، قطعة من حديث : ٧ ، عن النَّبِيِّ ﷺ ، في حديث قدسيَّ .

٢ ـ الكافي٢ : ٦٠ ، ذيل الحديث: ٤ ، عن ابي جعفر الله ، عن رسول الله الله عن حديث قدسي؟ بالمضمون .

٣-القمّي٢: ١٩.

٤ ـ العيّاشي؟: ٢٩٠، ذيل الحديث: ٦٣، عن أبي عبدالله اللَّيَّة.

٥و٧\_القمّي٢: ١٩، عن ابي جعفر اللبِّلة.

٦ ـ في المصدر و الف : (اشدّ النّار).

٨ ـ الكافي٧: ٣٧١، الحديث: ٧، عن ابي الحسن الكاظم الله .

<sup>9</sup>\_الكافي؟: ٢٨٤، الحديث: ٩، عن أبيّ عبدالله لللله . وفي العيّاشي؟: ٢٩٠، الحديث: ٦٦، مع اختلاف في اللّفظ.

﴿ إِنَّهُمُكَانَ مَنصُورًا ﴾. سئل عنه، قال: ﴿ و أي نصرة أعظم من أن يدفع القاتل أولياء المقتول فيقتله، ولاتبعة تلزمه من قتله؛ في دين ولادنيا، ١

﴿ وَلاَنَقُرَبُوا مَا لَ الْمَيْسِمِ فَ فَضَلاً ان تَتَصرَفُوا فَيه ﴿ إِلَّا بِالْكِي هِي آحْسَنُ ﴾ إلا بالطّريقة التي هي احسن، وهي حفظه عليه. ﴿ حَقّى يَبلُغُ اللّهُ عَشرة سنة والدّخول في اليتيم الاحتلام، وهو اشدّه ٢٠. وفي رواية: "اشدّه ثلاث عشرة سنة والدّخول في الأربع عشرة، احتلم أو لم يحتلم ٢٠. ﴿ وَأَوْفُوا بِالْمَهِدِ إِنَّ الْمَهَدَكَاتَ مَشَدُ وَلا ﴾. قال: "ثلاثة لم يجعل الله لاحد من النّاس فيهن رخصة، وعد منها الوفاء بالعهد ٢٠٠٠.

﴿ وَأَوْفُواْ الْكَيْسِلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ مِا لَفِسْسِطَامِ لَلْسُتَسِقِيمٌ ﴾: بالميزان السّويّ. قال: «هو الميزان الذي له لسان». ﴿ ذَا لِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَسِنُ تَأْوِيسِكُ ﴾: واحسن عاقبة.

﴿ وَلَا نَقْفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْسَمُ ﴾ : ولاتتبع . والقمّي : اي : لاتقل ، ولاتَرْمِ احداً بما ليس لك به علم أ . و ورد : «من بهت مؤمناً او مؤمنة أقيم في طينة خبال او يخرج ممّا قال » لم إنّ السّمَع وَالْبَصَرَوَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَيْهِكَ كَانَ عَنْسَدُ مُسَتُّولًا ﴾ . قال : «يسال السّمع عمّا سمع ، والبصر عمّا نظر إليه ، والفؤاد عمّا عقد عليه ه . .

١ ـ الكافي٧: ٣٧١، الحديث: ٧، عن أبي الحسن الكاظم اللكيل.

٢\_الكافي٧: ٦٨، الحديث: ٢؛ والتهذيب٩: ١٨٣، الحديث: ٧٣٧؛ ومن لايحضره الفقيه٤: ١٦٣، الحديث: ٥٦٩، عن ابي عبدالله اللجّة.

٣\_الكافي٧: ٦٩، الحديث: ٧؛ ومن لايحضره الفقيه٤: ١٦٤، الحديث: ٥٧١، عن أبي عبدالله للبُّلا،

٤\_الخصال : ١٢٨، الحديث: ١٢٩، عن أبي عبدالله المجلَّة.

٥\_القمَّى؟: ١٩ ، عن ابي جعفر اللَّيَّةُ.

٦- المصدر .

٧\_المصدر، عن النّبيُّ ﷺ.

٨ \_ الكافي ٢: ٣٧، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله الله لا.

﴿ وَلَاتَمْسِيْنِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾: ذا مرح وهوالاختيال. القمّي: أي: بطراً وفرحاً . ﴿ إِنَّكَ لَن تَخْسرِقَ ٱلْأَرْضَ ﴾: لن تجعل فيها خرقاً لشدّة وطاتك. القمّي: أي: لن تبلغها كلها ٢. ﴿ وَلَن بَلغ قلل الجبال ٣. كلها ٢. ﴿ وَلَن بَلغ قلل الجبال ٣. قيل: هو تهكّم بالمختال، وتعليل للنّهي بانّ الاختيال حماقة مجرّدة، لايعود بجدوي، ليس في التّذلّل ٤.

﴿ كُلُّذَٰلِكَ ﴾. إشارة إلى خصال الخمس والعشرين المذكورة من قوله و " لا تَجْعَلُ مَعَ الله إلْهَا آخِرَه " ويقال: إنّها المكتوبة في الواح موسى ". ﴿ كَانَ سَيِئَتُهُ ﴾: المنهي عنه منه ﴿ عِندَرَيِكَ مَكْرُوهًا ﴾: مبغوضاً.

﴿ ذَالِكَ مِنَا أَوْ حَنَ إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكَمَ فَوَلَا تَعْمَلُ مَعَ اللّهِ إِلَهُاءَ اخَرَى . كرره للتنبيه على أنّ التوحيد مبدء الامر ومنتهاه، وراس الحكمة وملاكها. ﴿ فَنُلْقَى فِي جَهَ اللّهِ مَلُومًا ﴾ تلوم نفسك ويلومك غيرك ﴿ مَدْحُورًا ﴾ : مُبْعداً عن رحمة الله . القمي : المخاطبة للنّبي والمعنى النّاس ٧ .

﴿ أَفَأُصَّفَكُورَيُّكُم بِٱلْبَيْنِ وَأَتَّفَذُ مِنَ ٱلْمُلَتِكُو إِنَّنَا ﴾. القمي: هو ردّعلى قريش فيما قالوا: إنّ الملائكة هي بنات الله أ ﴿ إِنَّكُولَنَقُولُونَ فَوَلَا عَظِيدَ مَا ﴾ بإضافة الولد إليه ، ثمّ بنفضيل أنفسكم عليه ، حيث تجعلون له ماتكر هون ، ثمّ تجعل الملائكة الذين هم من أشرف خلق الله أدونهم .

١،٢و٣\_القمّي٢: ٢٠.

٤۔البيضاوي٣: ٢٠٢.

٥ ـ الآية : ٢٢، من هذه السورة.

٦-البيضاوي٣: ٢٠٢؛ والكشَّاف٢: ٤٥٠، عن ابن عبَّاس.

٧\_القمّي٢: ٢٠، وفيه: ﴿وَالْمُعْنَى لَلْنَاسُۗۗۗ.

٨\_المصدر، وفيه: قعنَّ بنات الله، .

٩ في اب: (يجعل)، والاصعّ: ابجعل).

﴿ وَلَقَدْصَرَّفَنَا ﴾: كرّرنا الدّلائل وفصّلنا العبر ﴿ فِي هَلَذَا ٱلْقُرَّءَانِ لِيَـــــذَّكَرُوا ﴾ ليتّعظوا ويعتبروا ﴿ وَمَايَزِيدُهُمُ إِلَّانُفُـــورًا ﴾ عن الحقّ.

﴿ قُلْلُوْكَانَ مَعَهُ وَ مَالِمَةٌ كُمَايَقُ سُولُونَ إِذَا لَا بَنَغَ سُؤَا إِلَىٰ ذِى ٱلْمَرْشِ سَبِيسَلَا ﴾ : لطلبوا إلى مالك المُلْك سبيلاً بالتقرّب والطّاعة ، كما قال : \* يَبْتَغُونَ إلىٰ رَبِّهِمُ الوَسِيلَة أَيُّهُمْ أَقْرَبُ \* المالك المُلْك سبيلاً بالتقرّب والطّاعة ، كما قال : \* يَبْتَغُونَ إلىٰ رَبِّهِمُ الوَسِيلَة أَيُّهُمْ أَقْرَبُ \* المالك المُلْك سبيلاً بالتقرّب والطّاعة ، كما قال : \* يَبْتَغُونَ إلىٰ رَبِّهِمُ الوَسِيلَة أَيُّهُمْ أَقْرَبُ \* اللهُ اللهُ

﴿ تُسَيَّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّسِبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيوِنَ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِهَدِهِ وَلَاكِن لَا نَفْقَ هُونَ تَسَيِيهُمُ اللهُ عَلَى: «تنقض الجدر تسبيحها» . وسئل: اتسبّح الشّجرة اليابسة ؟ فقال: «نعم، أما سمعت خشب البيت كيف ينقض، وذلك تسبيحه لله، فسبحان الله على كلّ حال ٤٠٠.

أقول: وذلك لأن نقصانات الخلايق دلائل كمالات الخالق، وكثراتها واختلافاتها شواهد وحدانيته، وانتقاء الشريك عنه والضّدّ والنّدّ.

قال: «بتشعيره المشاعر عرف أن لامشعرله، وبتجهيره الجواهر عرف أن لاجوهرله، وبمضادّته بين الاشياء عرف أن لاقرين له» وبمضادّته بين الاشياء عرف أن لاقرين له» الحديث.

فهذا تسبيع فطري واقتضاء ذاتي نشاعن تجل تجلّى لهم فاحبّوه؛ فالبعثوا إلى الثّناء عليه من غير تكليف، وهي العبادة الذاتية؛ الّتي أقامهم الله فيها بحكم الاستحقاق الّذي

١ ــ الآية: ٥٧، من نفس السورة.

٢ ـ تَنَقَّضَ البيت: تشقَّق، فسُمِعَ له صوت: القاموس المحيط٢: ٣٦٠(نقض).

٣-الكافي٦: ٥٣١، الحديث: ٤، عن ابي عبدالله لللله. وفي العيّاشي٢: ٢٩٣، الحديث: ٧٩، عندلللله.

٤ - العياشي؟ : ٢٩٤، الحديث : ٨٤، عن جعفر بن محمد، عن أبيه عليهما السلام، ولم ترد فيه كلمة
 دنه ١.

الكافي ١ : ١٣٩ ، ذيل الحديث : ٤، عن أمير المؤمنين الليّلا؛ ونهج البلاغة (للصّبحي الصّالح) : ٢٧٣ ،
 الخطبة : ١٨٦ .

يستحقّه جلّ جلاله.

﴿إِنَّهُرَكَانَ عَلِيسَمًا﴾ لايعاجلكم بالعقوبة على غفلتكم وشرككم ﴿ غَفُورًا ﴾ لمن تاب منكم.

﴿ وَفِي مَاذَانِهِمْ وَقُسِراً ﴾ يمنعهم عن استماعه ﴿ وَإِذَاذَكُرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرِرِاكُ الْحَقّ وقبوله ﴿ وَفِي مَاذَانِهِمْ وَقُسَراً ﴾ يمنعهم عن استماعه ﴿ وَإِذَاذَكُرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرِرَ وَانِ وَحَدَرُهُ ﴾ غير مشفوع به آلهتهم ﴿ وَلَوّاً عَلَىٰٓ أَذَبَدَ رَبِّرِ نُفُورًا ﴾ : هرباً من استماع التوحيد ونفرة .

وفي رواية: اكان إذا صلّى بالنّاس جهر ببسم الله الرّحمن الرّحيم، فتخلّف من خلفه من المنافقين عن الصّفوف، فإذا جازها في السّورة عادوا إلى مواضعهم، وقال بعضهم لبعض: إنّه ليردّد اسم ربّه ترداداً؟، إنّه ليحبّ ربّه. فانزل الله الآية؟

﴿ غَنُ أَعَّلُوبِمَا يَسْتَمِ عُونَ بِهِ ٤٠ : بسببه من اللّغو والاستهزاء بالقرآن. ﴿ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُدُونَ إِلّا رَجُلَامَ سَلَامُونَ إِنّا يَقُولُ ٱلظّلْرِامُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلّا رَجُلَامَ سَلَامَ وَيَا ﴾ : قد سُحرَ به ، فَجُنَّ واختلط عليه عقله .

﴿ أَنظُرْ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْشَالَ ﴾ : مَثَلُوكَ بالسّاحر والشّاعر والكاهن والمجنون. ﴿ فَضَلُّواً ﴾ عن الحق ﴿ فَلَايَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴾ إليه.

١ ـ الكافي ٨ : ٢٦٦ ، الحديث : ٣٨٧ ، عن أبي عبدالله اللبكة .

۲\_فی (ب): (تردّدا).

٣- العيَّاشي٢: ٢٩٥، الحديث: ٨٧، عن أبي عبدالله اللَّيِّة.

﴿ أَوْخَلْقَامِ مَا يَكُبُرُفِ صُدُورِكُمْ ﴾ فإنّه بقدر على إعادتكم احياء. قال: «الخلق الذي يكبر في صدوركم الموت ". ﴿ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُ فَا قُلِ ٱلّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَسرَّرَّ ﴾ فإنّه على الإعادة اقدر ﴿ فَسَيُنْفِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُ اللهِ على عجباً واستهزاء ﴿ وَيَقُولُونَ مَقَى هُو قُلْ عَسَى آن يَكُونَ قَرِبًا ﴾ فإنّ كلّ ما هو آت قريب .

﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسَنَجِيبُوكَ ﴾ . أي : يوم يبعثكم فتنبعثون منقادين . استعار لهما الدّعاء والاستجابة للتّنبيه على سرعتهما وتيسرا مرهما . ﴿ يَحَمّدِهِ ، ﴾ : حامدين لله على كمال قدرته ﴿ وَتَظُنُونَ إِن لِيَثْتُمْ إِلَا قَلِيلًا ﴾ .

﴿ وَقُلْ لِعِبَادِى ﴾ يعني المؤمنين ﴿ يَقُولُوا اللَّي هِيَ آحسَـــنَ ﴾ اي: يقولوا للمشركين الكلمة التي هي احسن، والايخاطبوهم بما يغيظهم ويغضبهم ﴿ إِنَّ الشّيطَنَ يَنزَغُ بَيْنَهُم ﴾ : يهيج بينهم المراء والشر، فلعل المخاشنة بهم تفضي إلى العناد وازدياد الفساد ﴿ إِنَّ الشّيطَانَ كَاكَ لِلإِنسَانِ عَدُوا مُبِينًا ﴾ .

﴿ زَبُكُوا مَا لَهُ مِكُو اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

۱ \_ يُس(٣٦): ۷۸ ۷۸.

٢ ـ العيَّاشي ٢ : ٢٩٦ ، الحديث: ٨٩ ، عن أبي عبدالله المُثِّلًا .

٣ ـ القمّى ٢ : ٢١، عن أبي جعفر اللَّهُ.

من أهل النّار، فإنّ ذلك يهيّجهم على الشّرّ، مع أنّ ختام أمرهم غيب لايعلمه إلاّ الله الله الله الله الله الله ا ﴿ وَمَا آرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴾: موكولاً إليك أمرهم، تجبرهم على الإيمان، وإنّما أرسلناك مبشّراً ونذيراً، فدارهم ومُر اصحابك بالاحتمال منهم.

﴿ وَرَبُّكَأَعَلَمُ بِمَن فِي السَّــمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ واحوالهم، فيختار منهم لنبوّته وولايته من يستاهل لهما، وهو ردّ لاستبعاد قريش ان يكون يتيم ابي طالب نبيّاً، وان يكون الفقراء اصحابه. ﴿ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّينَ عَلَى بَعْضٍ وَمَاتَيْنَا دَاوُد ذَرُبُورًا ﴾.

قال: «سادة النّبيّين والمرسلين خمسة، وهم أولوا العزم من الرّسل وعليهم دارت الرّحي: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّدعليهم السّلام٣٣.

وفي الحديث النّبويّ: ﴿إِنَّ الله فضّل أنسِياءه المرسلين على ملائكته المقرّبين، وفضّلني على جميع النّبيّين والمرسلين، والفضل بعدي لك يا عليّ وللائمة من ولدك، ٤٠.

﴿ أُولَيُكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِهِمُ الْوَسِيلَة ﴾: هؤلاء الآلهة يبتغون إلى الله القربة بالطّاعة ﴿ أَيْهُمُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ الوسيلة ، فكيف القربة بالطّاعة ﴿ أَيْهُمُ اللّهُ الْوسيلة ، فكيف بغير الاقرب! ﴿ وَيَرْبُونَ رَحْمَتُمُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ كَسَايِرِ العباد ، فكيف يزعمون انهم الهة! ﴿ إِنَّ عَسَدَابَ مَ يَكَ كَانَ مُحَسَدُورًا ﴾ حقيقاً بان يحذره كل أحد ، حتى الملائكة والرسل .

١ ـ البيضاوي٣: ٢٠٥؛ والكشَّاف٢: ٥٥٣.

۲ ـ في (ب): اوامر).

٣- الكافي ١ : ١٧٥ ، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله الله ال

٤-علل الشرايع ١: ٥، الباب، ٧، الحديث: ١.

٥ ـ في (ب): (كالمسيح وعزير والملائكة).

﴿ وَإِن مِن قَرْبَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَ اقَبَلَ يَوْمِ ٱلْقِيكَ مَةِ أَوْمُعَذِّبُوهَاعَذَابًا شَدِيدًا ﴾ . قال : «هو الفناء بالموت» ! . ﴿ كَانَ ذَالِكَ فِي ٱلْكِئَابِ مَسْــطُورًا ﴾ : في اللوح المحفوظ مكتوباً .

﴿ وَمَامَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِالْآيَنَ فِي الْتِي اقترحتها قريش ﴿ إِلَّا أَن كَذَبِ إِلَا الْأُولُونَ ﴾ : إلا تكذيب الأوكين الذين هم أمثالهم كعاد وثمود، وأنها لو أرسلت لكذبوا بها، كما كذب أولئك، واستوجبوا العذاب العاجل المستاصل، ومَا كَانَ اللهُ لِيُعَذَّبُهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ " ٢. قال: «ساله قومه أن ياتيهم بآية، فنزل جبرئيل وقال: إنَّ الله يقول " وَمَامَنَعَنَا أَنْ نُرْسِلَ بِالآيات " الآية، وكنّا إذا أرسلنا إلى قرية آية فلم يؤمنوا بها، أهلكناهم فلذلك اخرنا عن قومك الآيات " " ﴿ وَمَانَهُمُودَ ٱلنَّاقَةَ ﴾ بسؤالهم ﴿ مُبْعِيرَةً ﴾ : آية بينة ﴿ فَظَلَمُواْ بِهَا ﴾ : فظلموا أنفسهم بسبب عقرها ﴿ وَمَانُرْسِلُ بِالْآيَكِ فِي اللّهِ اللّهِ وَإِنذَاراً بعذاب الآخرة، فإنّ أمر مَنْ بُعثَتَ إليهم مؤخّر إلى يوم القيامة.

﴿ وَإِذَ قُلْنَا لَكَ إِنَّ مَيْكَ أَحَاطُ بِالنَّسَامِ فَهِم في قبضة قدرته. وقيل: أي: اهلكهم، يعني بشرناك بوقعة بدر، ونصرتك عليهم، وهو قوله "سيُهْزَمُ الجَمْعُ ويُولُّونَ الدَّبُرِ " فَ " سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ " فَ ، فجعله تعالى كانّه قد كان على عادته في إخباره " . ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّمَّ عَالَيْ عَلَيْ إِلَّا فِي منامه أنّ بني تيم وبني عدّي وبني أميّة ، يصعدون منبره ، يردّون النّاس عن الإسلام القهقرى ، فاصبح كثيباً حزيناً " . وفي رواية : "ينزون على منبره النّاس عن الإسلام القهقرى ، فاصبح كثيباً حزيناً " . وفي رواية : "ينزون على منبره .

۱\_من لايحضره الفقيه ۱ : ۱۱۸، الحديث: ۵۶۲ والعيّاشي ۲ : ۲۹۷، الحديث: ۹۱، عن ابي عبدالله للثّلا. ۲\_الانفال(۸): ۳۳.

٣\_القمّى٢: ٢١، عن أبي جعفر اللَّكِدُ.

٤ القمر (٥٤): ٥٤.

٥\_آل عمران(٣): ١٢.

٦ ـ الكشاف٢: ١٥٤.

٧-الكافي٨: ٣٤٥، الحديث: ٥٤٣، عن أحدهما عليهما السّلام؛ والعيّاشي؟: ٢٩٨، الحديث: ٢٠٠، عن أبي جعفر الليِّلة. نزو القردة ١٠ وفي أخرى: «أري في نومه كان قروداً تصعد منبره، فساءه ذلك وغمة عما شديداً، فانزل الله "وَما جَعَلْنَا الرَّوْياَ الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلاَ فِتْنَةً لِلنَّاسِ ليعمهوا فيها ٢٠ عَما شديداً، فانزل الله "وَما جَعَلْنَا الرَّوْياَ الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلاَ فِتْنَةً لِلنَّاسِ ليعمهوا فيها ٢٠ القمي: كذا نزلت ٢. ﴿ وَالشَّجَرَةُ الْمَلْسِمُونَةً فِي القُلْسِرَهُ النَّهُ عَلَى الروّيا. قال: «بعني بني أميّة ٤٠ في أخبار كثيرة ٥. ﴿ وَنَهُو فَهُمْ ﴾ بانواع التّخويف ﴿ فَمَايَرِيدُهُ مَهْ إِلّا مُنْيَاكُمُ كَلِيرًا ﴾ فيه لطافة لاتخفى.

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْ كَنَ خَلَقْتَ طِيسَنَا ﴾ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْ الْمَكُولُ مَنْ خَلَقْتَ طِيسَنَا ﴾ قد سبق تفسيره ".

﴿ قَالَ أَرَهَ يَنَكَ ﴾ : اخبرني ﴿ هَنَذَاٱلَّذِى كَرَّمْتَ عَلَىّ ﴾ : فَضَّلْتُه على ، لِمَ فَضَّلْتُه وانا خير منه؟! ﴿ لَهِنَّ أَخَّرْتَنِ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيدَمَةِ لَأَحْتَنِكُنَّ ذُرِّيَّتَهُ ﴾ : لاستاصلنهم بالإغواء، ولاستولين عليهم ﴿ إِلَا قَلِيلًا ﴾ لااقدر أن أقاوم سكينتهم.

﴿ قَالَ أَذْهَبُ ﴾ : امض لما قصدته ، وهو طرد وتخلبة بينه وبين ماسوّلت له نفسه . ﴿ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَا أَوْكُ ﴾ : جزاؤك وجزاؤهم : ﴿ جَزَا مُ صَوْفُوكُ ﴾ : مكمّلاً .

﴿ وَأَسْتَفْزِزُ ﴾ : واستخف ﴿ ﴿ مَنِ أَسْتَطَعْتَ مِنْهُ ﴿ فَ الْ تَسْتَفَزَهُ ﴿ بِصَوْتِكَ ﴾ : بفرسانك بدعائك إلى الفساد ﴿ وَأَجَلِبُ عَلَيْهِ م ﴾ : وصبح عليهم ﴿ يِغَيِّلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ : بفرسانك

١- الصّحيفة السّجّادية : ٦٥، جملة : ٥٠، عن أبي عبدالله للهجّاء عن جدّه، عن رسول الله يَتَالله و تفسير القرآن العظيم (لابن كثير)٣: ٥٢.

٢\_مجمع البيان٥\_٦: ٤٢٤، بالمضمون.

٣\_القمّى١ : ٢١.

٤\_العيَّاشي٢: ٢٩٧، الحديث: ٩٣، عن أبي جعفر اللُّبُّة.

٥ ـ المصدر، الأحاديث: ٩٥،٩٤، ٩٩و٠١٠؛ ومجمع البيان٥ ـ ٢٤٤٠.

٦ ـ ذيل الآية: ٣٤، من سورة البقرة؛ والآية: ١١، من سورة الاعراف.

٧\_في (الف): الأسوكنَّا.

٨ ـ في «الف»؛ •واستخفف».

وراجليك، واحشرهم عليهم. تمثيل لتسلّطه على من يغويه، بمن صوّت على قوم فاستفزّهم من أماكنهم، وأجلب عليهم بجنده حتّى استاصلهم. ﴿ وَشَارِكُهُ عَلَى فَوْ ٱلْأُمُولِ﴾ بحملهم على كسبها وجمعها من الحرام، وإنفاقها فيما لاينبغي ﴿ وَٱلْأَوْلَادِ ﴾ .

افيانه إذا زنى الرّجل، أو اشترى الأمة بمال حرام، أو ترك اسم الله عند النّكاح؟،
 فإنّ الشّيطان يدخل ذكره حينئذ ثمّ يختلط النّطفتان». كذا ورد؟.

وقال: «إذا اشتركا فربّما خلق من أحدهما، وربّما خلق منهما جميعاً ٤٠.

قال: «ويعرف بحبّنا وبغضنا، فـمن احبّنا كـان نطفـة العبـد، ومن ابغـضنا كـان نطفة الشّطان»<sup>٥</sup>.

﴿وَعِدْهُمْ ﴾ المواعب الكاذبة، كشفاعة الآلهة، وتاخير التّوبة لطول الأمل ﴿وَمَايَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّاغُرُورًا﴾. اعتراض.

﴿ إِنَّ عِبَادِى ﴾ يعني المُخْلَصِين ﴿ لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِ مُسُلَطَّنَ ۚ وَكَفَىٰ بِرَيِكَ وَكِيلًا ﴾ لهم، يتوكّلون عليه في الاستعادة منك، فيحفظهم من شرك.

﴿ زَيُّكُمُ ٱلَّذِى يُزْجِى ﴾ : هو الذي يجري ﴿ لَكُمُ ٱلْفُلُكَ فِى ٱلْبَحْرِلِتَبْسَخُواْ مِن فَضْيلِينَ ﴾ : الرّبح أ وانواع الامتعة الّتي لاتكون عندكم ﴿ إِنَّـهُ كَانَ بِكُمْ رَجِيسَاً ﴾ .

﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ ٱلطُّبُرُ فِي ٱلْبَـــِــَـــِ ﴾ : خوف الغرق ﴿ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ ﴾ : ذهب عن خواطركم كلُّ من تدعونه ٧ في حوادثكم ﴿إِلَّا إِيَّامُ ﴾ وحده، فلاترجون هناك النّجاة إلاّ

١ ـ في اب: افاجسرهما.

٢ ـ في (ب؟: اعلى النّكاح).

٣- الكافي ٥: ٢٠٥، الحسديث: ٢، و٣٠٥، الحسديث: ٥؛ والعسيّاشي ٢: ٢٩٩، الحسديث: ٢- الكافي ١٠٤، الحسديث: ٢- العام الخديث: ١٠٨، بالمضمون.

٤ ـ الكافي٥ : ٥٠٣ ، الحديث: ٦ ، عن أبي عبدالله اللك.

٥ ـ المصدر: ٥٠٢، الحديث: ٢، عن أبي عبدالله الملك.

٦ .. في البه: اللويحة.

٧ ـ في أبال: أمن هو تدعونه! .

من عنده. وقد مرّ في هذا المعنى حديث في سورة الفاتحة \ ﴿ فَلَمَّا نَجُنكُرُ إِلَى ٱلْسَبَرِّ أَعْرَضْتُمُ ﴾ عن التّوحيد، واتسعتم في كفران النّعمة ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَــــُنَكُمُورًا ﴾ .

﴿ أَفَا مِنتُمْ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ ٱلْبَرِّ أَوْيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبُ ا﴾: ريحاً ترمي بالحصباء ٢ ﴿ ثُمَّ لَا يَحِدُواْ لَكُو وَكِيلًا ﴾ يحفظكم من ذلك.

﴿ أَمَّ أَمِنتُمْ أَن يُعِيدَكُمُ فِيهِ فِي البحر ﴿ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ بتقوية دواعيكم ، إلى ان ترجعوا فتركبوه ﴿ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا ﴾ كاسراً ﴿ مِّنَ الرِّبِعِ ﴾ . قال : «هي العاصف ٣٠ . ﴿ فَيُعْرِقَكُم بِمَاكَفَرَتُمْ ﴾ بسبب إشراككم ، أو كفرانكم نعمة الإنجاء ﴿ ثُمَّ لَا يَحِدُوا لَكُرْعَلَيْنَا بِهِ مَيْبِيمًا ﴾ مطالباً يتبعنا بانتصار أو صرف .

وفي رواية: ﴿إِنَّ الله لايُكَرِّمُ رُوحَ كَـافَرُ وَلَكُنْ كُرَّمَ أَرُواحَ المؤمنين، وإنَّما كـرامة النَّفس والدَّم بالرَّوح، والرَّزق الطيّب هو العلم» ٧.

﴿ وَفَضَّـَلْنَـٰهُمْ عَلَىٰ كَثِيرِمِّمَّنَ خَلَقْنَاتَفَضِيلًا ﴾ . قال: •من التَّفضيل أنَّه يرفع بيده إلى فيه طعامه»^ «وانَّه خلق منتصباً» ٩ .

١ \_ ذيل كلمة ابسم الله،

٢ \_ الحَصْباء: صغار الحصى. المصباح المنير ١٦٩ (حصب) -

٣\_القمّى ٢: ٢٢، عن ابي جعفر الليَّة.

٤\_القمّى١ : ٨٥، عن أمير المؤمنين للكِّلا.

٥، ٦و٨. الامالي (للشيخ الطوسي)٢: ٣٠١، عن عليَّ بن الحسين عليهما السلام.

٧\_القمّى٢: ٢٢، عن ابي جعفر اللبُّلة.

٩\_العيَّاشي٢: ٣٠٢، الحديث: ١١٣، عن أبي جعفر اللَّهِ.

﴿ يَوْمَ نَدْعُواْكُلُّأَنَاسِ بِإِمَامِ عِلْمَ ﴾ : بمن ائتموا به ، من نبيّ او وصيّ او شقيّ . قال : «بإمامهم الّذي بين اظهرهم، وهو قائم اهل زمانه» ! .

وفي رواية: «إمام دعما إلى هدى فأجمابوه، وإمام دعما إلى ضلالة \* فأجمابوه، هؤلاء في الجنّة وهؤلاء إلى النّار ٣٠.

وقال: "سيدعى كلّ أناس على إمامهم، اصحاب الشّمس بالشّمس، واصحاب القمر بالقمر، واصحاب النّار بالنّار، واصحاب الحجارة بالحجارة ٥٤٠.

و رود: فكم من إمام يجيء يوم القيامة يلعن أصحابه ويلعنونه ٦٠٠.

﴿ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَنْبَهُ بِيمِينِهِ ، فَأَوْلَتَهِكَ يَقَرَهُ وِنَ كِتَنْبَهُمْ ۞ مبتهجين بما يرون فيه ﴿ وَلَا يُظَلَّمُونَ فَتِيلًا﴾: ولاينقصون من أجورهم أدنى شيء. والفتيل: المفتول الذي في شقّ النّواة.

﴿ وَمَنَكَانَ فِي هَٰذِهِ أَعْمَىٰ ﴾: اعمى القلب، لايبصر رشده، ولايهتدي إلى طريق النّجاة ﴿ فَهُوفِ ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَمَسَلُ سَبِيلًا ﴾: لايهتدي إلى طريق الجنّة.

قال: «من لم يدلّه خلق السّموات والأرض، واختلاف اللّيل والنّهار، ودَوَران الفَلَكِ والنّهار، ودَوَران الفَلَكِ والشّمس والقمر، والآيات العجيبات، على أنّ وراء ذلك أمراً اعظم منه، فهو في الأُخرة أعمى وأضلّ سبيلاً.

وقال: «أشدّ العمى، من عَمِي عن فضلنا وناصبَنا العداوة، بلا ذنب سبق إليه منّا؛ إلاّ أن دعوناه إلى الحقّ، ودعاه من سوانا إلى الفتنة والدّنيا، فاتا هما ونصب البراءة منّا

١ - الكافي ١ : ٥٣٦، الحديث: ٣، عن أبي عبدالله الملك.

٢ ـ في اب : اإلى ضلال.

٣-الأمالي(للصدوق): ١٣١، ذيل الحديث الطويل: ١، عن أبي عبدالله الليِّلة، وفيه «وهؤلاء في النار».

٤ ـ في الف اواجا : الكلُّ ناس!.

٥ ـ العيّاشي ٢ : ٣٠٣، الحديث: ١١٨، عن أبي عبدالله لللله.

٦-المصدر، الحديث: ١٢٠، و٢٠٤، الحديث: ١٢٣، عن ابي عبدالله علمية.

٧-التوحيد: ٤٥٥، الباب: ٦٧، الحديث: ٦، عن أبي جعفر الليُّة.

والعداوة١٤.

﴿ وَإِن كَادُواْ لَيُقْتِنُونَكَ ﴾ : قاربوا بمبالغتهم أن يوقعوك في الفتنة بالاستنزال ﴿ عَنِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

﴿ وَلَوْلَآ أَن ثَبَلْنَاكَ لَقَدُكِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِ مُشَيِّنَا قَلِيلًا ﴾: لَقَارَبْتَ أَن تَميلَ إلى اتّباع مرادهم.

﴿ إِذَا لَأَذَقَنَاكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ﴾. قيل: اي: عذاباً ضِعْفاً في الحياة وعذاباً ضعفاً في الحياة وعذاباً ضعفاً في المحياة وعذاباً ضعفاً في الممات، يعني مضاعفاً على ماإذا فعله غيرك، لأنّ خَطاً الخطير اخطر عُ. ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُلُكَ عَلَيْنَا نَصِيدًا ﴾ يدفع عنك.

قال: «إنّ هذا ممّا نزل: بايّاك اعني واسمعي ياجاره م. خاطب اللهُ بذلك نبيّه والمرادُ به أمّتُه ١٦. وفي رواية: «عنى بذلك غيره ٧٠. وفي أخرى: «إنّه من فِرْيَة ^ الملحدين

١ \_ الخصال؟ : ٦٣٣، في حديث اربعمائة، عن أمير المؤمنين للبُّلِّم، وفيه ﴿والعداوة لنا﴾.

٢\_القمّي٢ : ٢٤ .

٣\_القمّي٢: ٢٤.

٤ ـ البيضاوي٣: ٢٠٨.

إيّاك أعني فأسمعي يا جارًه: أوّل من قاله سَهْل بن مالك الغَزاريّ. وذلك أنّه عدل في طريقه إلى النعمان إلى خباء حارثة بن لام الطائي، فما أصابه شاهداً، فرحبت به أخته، وكانت جميلة تبيلة، ثمّ إنّه افتتن بها، فجلس وهو يترنّم بقوله:

يا أُخبتُ خَيْرِ الْبَدُو وَالْحَصْارَهُ كَيسَفَ تَرَيْنَ فِسِي فَتَى فَزَارَهُ أصبُحَ يَهِسَوَى حُرَّةٌ معْطَارَهُ إِيّاكَ اَعِنْي واسْمَعِي يا جسارَهُ

يضرب في التعريض بالشيء، يبديه الرجل وهو يريد غيره. المستقصى ١: ٠٤٥٠ مجمع الامثال ١: ٠٨٠. ٦ ـ عيون أخبار الرّضا للجبيد : ٢٠٢، الساب: ١٥، ذيل الحديث: ١؛ والعيّـاشي ١: ١٠، الحديث: ٤، عن أبي عبدالله للجبيد.

> ٧\_الكَافي٢: ٦٣١، ذيل الحديث: ١٤؛ والعيّاشي١: ١٠، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله اللَّيَّة. ٨.. في المصدر: «من فرقة».

وتحريفهم ١٨.

﴿ وَإِن كُو اللَّهِ مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ مَكَة ﴿ لِيُزْعِجُونَك ؟ بمعـاداتهم ﴿ مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ مَكَة ﴿ لِيُخْرِجُوكَ مِنْ اللَّرْضِ اللَّهُ وَلَا يَعْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلَا مُنْ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّا الللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُولِ

﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا فَبْلَكَ مِن رُّسُلِنَا ﴾: سَنَّ الله ذلك سنّة ، وهو أن يُهْلِكَ كلّ أمّة أخرجوا رسولهم من بين اظهرهم . ﴿ وَلَا يَجِدُ لِسُنَّ تِنَا خَوِيلًا ﴾ : تغييراً .

﴿ أَقِمِ ٱلمَّمَلُوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّسَسِ ﴾ : لزوالها ﴿ إِلَىٰ عَسَى ٱلنَّلِ ﴾ : إلى ظلمته . قال : «دلوكها : زوالها ، وغسق الليل : انتصافه ، وفيما بينهما اربع صلوات ، ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ لِنَّ قُرْهَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ . قال : «يعني صلاة الفجر يشهده ملائكة الليل وملائكة النهار ، فإذا صلى العبد الصبح مع طلوع الفجر اثبتت له مرتين ، اثبتها ملائكة الليل وملائكة النهار ، وقال : «في هذه الآية جمعت الصلوات كلهن ، الم

﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ ﴾ وبعض اللّيل فاترك الهجود للصّلاة بالقرآن ﴿ نَافِلَةُ لَّكَ ﴾ : فريضة زائدة لك على الصّلوات المفروضة .

١ ـ الاحتجاج ١ : ٣٨٣، عن أمير المؤمنين للجلة، بالمضمون.

٢ ـ ازعجه: اي: اقلعه وقلعه من مكانه. الصحاح ١: ٣١٩ (زعج).

٣- القمّى ٢: ٢٤.

٤\_البيضاوي٣: ٢٠٨.

٥-الكافي٣: ٢٧١، الحديث: ١؛ ومن لا يحضره الفقيه ١: ١٢٥، الحديث: ٢٠٠؛ والتّهذيب ٢: ٢٤١، الحديث: ٩٥٤، الحديث: ١٣٦، عن أبي جعفر الليّلة، مع تقدّم و تاخَر في العبارة.
 ٦-الكافي٣: ٣٨٣، ذيل الحديث: ٢؛ والاستبصار ١: ٧٧٥، الحديث: ٩٩٥، عن أبي عبدالله لليّلة.

٧- العيّاشي ٢: ٣٠٩، الحديث: ١٤١، عن الصادقين عليها السلام.

٨ - التهذيب ٢ : ٢٤٢، الحديث: ٩٥٩، عن ابي عبدالله الملكم.

﴿ عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحَدِيثُ مَقَامًا تَحَديثُ مَقَامًا تَحَديثُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الحَديثُ النّبويّ: «هو المقام الّذي أشفع الأُمنّي "٢.

وقال: «إذا قمت المقام المحمود تشفّعت في اصحاب الكبائرمن أمّتي، فيشفّعني الله فيهم، والله لاتشفّعت فيمن آذي ذريّتي ٣٠٠.

﴿ وَقُلِرَبِ أَدْخِلِنِي مُدْخَـــلَصِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِـــدْقِ وَأَجْعَــل لِي مِن لَدُنكَ سُلَطَك اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ

﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُ وَقَا﴾ . قال : "إنّه دخل يوم فتح مكّة والاصنام حول الكعبة ، وكانت ثلاثمائة وستين صنماً ، فجعل يطعنها بمخصرة في يده ويقول : " جاء الحَقُّ وزَهَقَ الباطِلُ إِنَّ الباطِلُ كَانَ زَهُوقاً وَمَا يُبدئُ الباطِلُ ومَا يُعِيدُ " " ، فجعلت تنكب لوجهها " .

﴿ وَنُنَزِلُ مِنَ ٱلْقُرْءَ انِ مَا هُوَشِفَاء \* وَرَحْمَة لِلْمُ وَمِنِينَ ﴾ : في معانيه شفاء الأوراح ، وفي الفاظه شفاء الأبدان .

ورد: «مااشتكى احدٌ من المؤمنين شكاية قط وقبال بإخلاص نيّة ومسح موضع العلّة ونُنَزّلُ مِنَ القُرْآنِ الآية إلا عوفيَ من تلك العلّة، ايّة علّة كمانت، ومصداق ذلك في الآية حيث يقول: "شفاءٌ ورَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ " ٨٠.

١- العيَّاشي٢: ٣١٤، الحديث: ١٤٨، عن أحدهما عليهما السلام.

٢\_روضة الواعظين: ٥٠٠.

٣\_روضة الواعظين: ٢٧٣، عن النّبيّ ﷺ.

٤\_القمّى٢: ٢٦.

٥ الخصرةُ كمكنسة .: مايتوكاعليه كالعصا ونحوه؛ وماياخذه الملك يشير به إذا خاطب؛ والخطيب إذا خطب إذا خطب إذا خطب إذا خطب القاموس المحيط ٢١ (خصر).

٦ ـ سبا(٣٤): ٤٩ .

٧ - الامالي ١ : ٣٤٦، عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن آباته عليهم السلام.

٨\_طب الاثمة: ٢٨، عن أبي عبدالله لللله.

وقال: «لاباس بالرقيسة والعودة والنشرة إذا كانت من القرآن، ومن لم يشفه القرآن فلا شفاه الله ١٠٠٠ ﴿ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِ نَهُ إِلَّا خَسَارًا ﴾ لتكذيبهم وكفرهم به.

﴿ وَإِذَا آَنَهُ اللهُ عَلَا لَإِنكُ الإِنكَ اللهُ الصَحة والسّعة ﴿ أَعْرَضَ ﴾ عن ذكر الله ﴿ وَنَكَا بِهِ الْهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَطْفَه و بَعُدَ بنفسه عنه ، كانّه مستغن مستبدّ برايه . ﴿ وَإِذَا مَسَدُ اللهُ مَن مرض أو فقر ﴿ كَانَ يَتُوسَ ا ﴾ : شديد الياس من رُوح الله .

﴿ قُلْكُ لُيَعْمَـــلُّعَلَىٰ شَاكِلَتِهِ . ﴾: على مايُشاكِل حاله في الهدى والضّلالة . قال: ايعنــي على نيّته ٢٠.

وقال: «إنّما خُلِّد أهل النّار في النّار، لأنّ نيّاتهم كانت في الدّنيا أن لو خُلِّدوا فيها أن يَعْصوا الله أبداً، وإنّما خُلِّد أهل ألجنة في الجنّة، لأنّ نيّاتهم كانت في الدّنيا أن لو بقوا فيها أن يطيعوا الله أبداً؛ فبالنيّات خُلِّدَ هؤلاء وهؤلاء، ثمّ تلا: "قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكلته "؟".

﴿ فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَأَهْدَىٰ سَبِيلَهُ .

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلسِرُّوحُ مِنْ أَمْرِرَقِ ﴾. قال: «خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل كان مع رسول الله على وهو مع الائمة عليهم السلام، وهو من الملكوت» أ. وفي رواية: «خلق من خلقه، له بصر وقوة وتاييد، يجعله في قلوب المؤمنين

١ ـ طبّ الاثمّة: ٤٨، عن أبي عبدالله المثيّة.

٢ ـ الكافي ٢ : ١٦ ، الحديث: ٤، و ٨٥ ، الحديث: ٥، عن أبي عبدالله للله ٢٠ .

٣ ـ الكافي٢ : ٨٥، الحديث : ٥٠ والعيّاشي٢ : ٣١٦، الحديث : ١٥٨، عن أبي عبدالله اللجلا .

٤ ـ الكافي١ : ٢٧٣، الحديث: ٣؛ والقمّي٢ : ٢٦، عن ابي عبدالله للمُّيَّلا .

۵\_في األف ا: «له نصرة».

والرّسل» . وفي أخرى: «وليس كلّما طلب وُجِدَ» . وفي رواية: «سئل عنها. فقال: التي في الدّواب والنّاس، قيل: وماهي؟ قال: هي من الملكوت من القدرة» . وقد سبق له بيان في سورة الحجر . وهذه الأخبار إخبار بما يتميّز به عن غيره، وما أبهم في الآية حقيقته، فلامنافاة .

﴿ وَمَاۤ أُوتِيتُ مِنَ ٱلْمِلْمِ إِلَّاقَلِيكُ ﴾. قال: ﴿وماأُوتيتم كثيرٌ فيكم، قليلٌ عندالله ﴾ . وفي رواية: ﴿قال: ﴿قال: تفسيرها في الباطن: انّه لم يُؤْتَ العلمَ إِلاّ أَنَاسٌ يسير فقال \* وَما أُتِيتُمْ مِنَ الْعَلْمِ إِلاّ قَلْيلاً \* منكم ﴾ .

﴿ وَلَيِن شِيئُنَا لَنَذَهَ بَنَّ بِٱلَّذِى آوَحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ : ذهبنا بالقرآن ومحوناه عن المصاحف والصدور ﴿ مُمَّ لَا يَجِدُ لَكَ بِهِمَ عَلَيْنَا وَكِيلًا ﴾ : من يتوكّل علينا باسترداده وإعادته محفوظاً مستوراً.

﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَبِكَ ﴾: إلا أن يرحمك ربّك فيرده عليك ﴿ إِنَّ فَضَلَمُ كَاكَ عَلَيْكَ حَيْدِيكَ ﴾ .

﴿ قُلُ لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْــلِ هَلْدَا ٱلْقُرْمَانِ ﴾ في البلاغة وحسن النظم وجَز الله المعنى ﴿ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِمِ ﴾ وفيهم العرب العرباء وأرباب البيان ﴿ وَلَوْكَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِـيرُ ﴾ .

١ \_العبّاشي٢ : ٣١٦، الحديث : ١٦٠ ، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليهما السلام. وفيه : «يجعله في قلوب الرسل والمؤمنين».

٢-الكافي١: ٢٧٣، الحديث: ٤، والعسيّاشي٢: ٣١٧، الحديث: ١٦١، عن أبي عسبدالله للجلّا.
 وفي العيّاشي: اليس كما طلب وجدا.

٣\_العيّاشي٢: ٣١٧، الحديث: ١٦٣، عن أحدهماعليهما السلام، مع تفاوت يسير.

٤\_ذيل الآية: ٢٩.

٥ ـ القمّي ٢ : ١٦٦ ، عن أبي جعفر اللَّهُ، عن النَّبيُّ ﷺ .

٦\_العيَّاشي٢: ٣١٧، الحديث: ١٦٤، عن أبي جعفر اللَّيَّة.

٧\_جَزُلَ يَجْزُلُ جَزِالَةً الشيءُ: عظم؛ واللفظُ: فصح ومتن، الوائدا : ١٧٥(جزل).

ورد: إن ابن ابن العوجاء وثلاثة من الدّهريّة اتفقوا على أن يُعارِضَ كلِّ منهم ربع القرآن، وكانوا بمكّة، وعاهدوا على أن يجيئوا بمعارضته في العام القابل، فلما حال الحول واجتمعوا مقام إبراهيم، قال أحدهم: إنّي لمّا رأيت قوله: "ياأرْضُ ابْلَعي ماءَك وياسَماء أقلعي وغيض الماء " كففت عن المعارضة. وقال الآخر: وكذا أنا لمّا وجدت قوله: " فَلَمَّ السّيّا الله خَلُولُ المَّاسِيّة الله والمنتق الماء المنتق المعارضة وكانوا يسترون ذلك، إذ مرّ عليهم جعفر بن محمّد الصّادق عليهما السلام، فالتفت إليهم، وقرأ عليهم: "قُلُ لَيْنِ اجْتَمَعَت الإنْسُ والجنّ " الآية. فبهتوا" ".

﴿ وَلَقَدٌ صَرَّفَنَا ﴾ : كرّرنا بوجوه مختلفه ؛ زيادة في التقرير والبيان ﴿ لِلنَّاسِ فِي هَلْـٰذَا ٱلْقُرْمَانِ مِن كُلِّ مَشَـٰلِ ﴾ : من كلّ معنى كالمثل في غرابته ووقوعه موقعاً في الانفس ﴿ فَأَلِنَ آكُنُرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴾ : إلا جحوداً .

﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَقَّىٰ تَفَجُرُلْنَامِنَ ٱلْأَرْضِ يَسلَبُوعًا ﴾ قال: "عيناً" أ.

﴿ أَوْتَكُونَ لَكَ جَنَّةً ﴾ قـال: •أي: بســتـان، • . ﴿ مِن يَخِيلِ وَعِنَبِ فَنُفَجِرَ ٱلْأَنْهَارَ خِلَالَهَا تَفْجِيرًا ﴾ قال: •أي: من تلك العيون، ٦.

﴿ أَوَتُسَقِطَ ٱلسَّمَاءَكُمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَاكِسَفًا ﴾: قطعاً. قال: ﴿ وذلك انّ رسول الله ﷺ قال: إنّه سيسقط من السّماء كسفاً، لقوله: ﴿ وَإِنْ يَرَوْا كِسْفاً مِنَ السَّمَاءِ سَاقِطاً يَقُولُوا سَخابٌ مَرْكُومٌ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَتَأَيِّي بِاللَّهِ وَٱلْمَلَتِ كَمْ قَلِيلًا ﴾. قال: ﴿ أَو تاتي به وَبهم ، وهم لنا مقابلون ﴿ ، وفي رواية: ﴿ القبيل: الكثير ﴾ .

١ ـ هود(١١): ٤٤.

۲\_یوسف(۱۲): ۸۰.

٣\_الخرائج والجرائح٢: ٧١٠، الحديث: ٥؛ والاحتجاج٢: ١٤٢.

٢٠٥، ٦و٧ ــ القمَّى؟ : ٢٧ عن أبي جعفر اللِّئَةُ. والآية في سورة الطُّور (٥٢) : ٤٤.

٨ ـ الاحتجاج ١ : ٢٧ ، عن أبي محمّد الحسن العسكري، عن أبيه عليهم السلام.

٩ ـ القمَّى٢ : ٢٧ ، عن ابي جعفر اللَّهُ .

﴿ أَوْيَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن رُخُورُهِ ﴾ قال: المن نعب الله ﴿ أَوْتَرَقَى فِ السّمَاءِ ﴾ قال: المعودك الذي تصعده ٢. ﴿ وَلَن نُوْمِنَ لِرُفِيِّكَ ﴾ قال: الصعودك الذي وحده ﴿ حَقَّ تُنزِّلَ عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عليه احدًا وياتي بما يقترحه الجهال ﴿ حَلَّ كُنتُ إِلَّا بَاسُولُا ﴾ كسائر الرّسل، وقد كانوا لاياتون إلا بما يظهره الله عليهم من الآيات على ما يلائم حال قومهم، وليس امرالآيات إلى وإنّما هو إلى الله ، وهو العالمُ بالمصالح، فلاوجه لطلبكم إيّاها منّي.

قال على الأشياء على قدر ما البعد ربّي عن أن يفعل الأشياء على قدر ما يقترحه الجهّال بما يجوز وما لا يجوز ، وهَل كُنْتُ إلا بَشَراً رَسُولا لا لا يلزمني إلا إقامة حجّة الله التي اعطاني ، وليس لي أن آمر على ربّي ولا أنهى ولا أشير ، فاكون كالرّسول الذي بعثه مَلِك إلى قوم من مخالفيه ، فرجع إليه يامره أن يفعل بهم ما اقترحوه عليه هم.

﴿ وَمَامَنَعَ ٱلنَّـــاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَى ۚ إِلَّا أَن قَــالُوا أَبَعَتَ ٱللَّهُ بَشَرًا رَّسُـولًا ﴾: ومامنعهم الإيمان بعد ظهور الحق إلا إنكارهم أن يرسل الله بشراً.

﴿ قُل ﴾ جواباً لشبهتهم ﴿ أَوْكَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيْهِ كُونَ مَنْ مَنْهُ وَكَ كُما يَمشَى اللهُ وَكُونَ فِي الْأَرْضِ مَلَيْهِ مِنْ السَّمَاءِ مَلَكَارَّسُولًا ﴾ لتمكنهم بنو آدم ﴿ مُطْلَمُهِ مِنْ فَي ساكنين فيها ﴿ لَنَزَلْنَاعَلَيْهِ مِنْ السَّمَاءِ مَلَكَارَّسُولًا ﴾ لتمكنهم من الاجتماع به والتلقي منه ، وأمّا الإنس فعامتهم عماة عن إدراك الملك والتلقف منه ، فإنّ ذلك مشروط بنوع من التّناسب والتّجانس ، وليس إلا لمن يصلح للنّبوة .

١ \_ الاحتجاج ١ : ٣٥، عن أبي محمد الحسن العسكري ، عن أبيه ، عن رسول الله صلوات الله عليهم .
 وفيه : اوهو الذهب» .

٣،٢\_المصدر: ٢٨، عنه اللله.

٤ ـ في المصدر: المَّا يجوز ومَّا لايجوزا.

٥-الاحتجاج١: ٣٥، عن أبي محمد الحسن العسكري، عن أبيه، عن رسول الله صلوات الله عليهم.
 ٦- تلقّف الكلام من فمه: حفظه بسرعة. الرائد١: ٤٤٥ (لقف).

﴿ قُلْكُفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدَا ابْيَنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ على انّي رسول إليكم، وانّي قد قضيتُ ماعليّ من التّبليغ ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ مَنْجِيرًا بَعِيدًا ﴾. فيه تسلية للرّسول، وتهديد للكفّار.

﴿ وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو اللّهُ اللّهُ فَهُو اللّهُ اللّهَ اللّهُ فَان يَجِدُ اللّهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

﴿ مَّأُونَهُمْ جَهَنَّمُ الْحَكُلُمَا خَبَتَ زِدْنَهُ مُرْسَعِيرًا ﴾ : كلّما انطفت بان أكلت جلودهم ولحومهم، زدناهم توقّداً، بان تبدّل جلودهم ولحومهم متلهّبة متسعّرة.

ورد: «إنّ في جهنّم وادياً يقال له «سعير»، إذا خبت جهنّم فتح سعيرها"، وهو قوله تعالى "كُلّما خَبَتْ زدناهُمْ سَعيراً" ، أي: كلّما انطفت.

﴿ ذَالِكَ جَزَآؤُهُم بِأَنَّهُم كَفَرُوا بِعَايَئِنَا وَقَالُواۤ أَوِ ذَا كُنَّاعِظُكُما وَرُفَكَا أَو نَا لَكَ بَسبعُوثُونَ خَلْقاً جَدِيدًا ﴾ أي: فنفنيهم ونعيدهم، ليزيد ذلك تحسرهم على التكذيب بالبعث، فإنهم لماكذّبوا بالإعادة بعد الإفناء جزاهم الله، بأن لايزالون على الإعادة والإفناء.

﴿ أُولَمْ يَرُوا ﴾: أو لم يعلموا ﴿ أَنَّ أَلَقَهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّــمَانُوتِ وَٱلْأَرْضَ قَــادِرُّ عَلَى أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ ﴾ فإنهم ليسوا اشدّ خلقاً منهن، والإعادة اصعب عليه من الإبداء ﴿ وَجَعَلَ

١-اخرج احمد، والبخاري، ومسلم، ونسائي، وابن جرير، وابن ابي حاتم، والحاكم، وابونعيم في المعرفة، وابن مردويه والبيهقي في الأسماء والصفات، عن أنس قال: قيل يا رسول الله، كيف يحشر الناس على وجوههم؟ قال: قالذي أمشاهم على أرجلهم، قادرٌ أن يمشيهم على وجوههم». الدر المنثوره: ٣٤١.

٢ ـ العيَّاشي٢ : ٣١٨، الحديث: ١٦٨، مرفوعة، عن احدهما عليهما السلام.

٣- في العيّاشي: ﴿ فَتَحَ بُسُعِيرُ هَا ۗ .

٤-العيّاشي٢: ٣١٨، الحديث: ١٦٩؛ والقمّي٢: ٣٩، عن عليَّ بن الحسين عليهما السلام.

لَهُمْ أَجَلًا لَارَبِّ فِيهِ فَأَبَى ٱلظَّالِمُونَ إِلَّاكُ فُورًا ﴾: جحوداً.

﴿ قُللَّوَأَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَنَ إَيِنَ رَحْمَةِ رَبِيّ ﴾: خزائن ارزاق الله ونعمه على خلقه ﴿إِذَا لَاَمْسَكُمُ خَشْسَيَةَ ٱلْإِنفَاقِ ﴿ وَكَاكَ ٱلْإِنسَانُ لَاَمْسَكُمُ خَشْسَيَةَ ٱلْإِنفَاقِ ﴿ وَكَاكَ ٱلْإِنسَانُ قَتُورًا ﴾ : بخيلاً، لأنّ بناء أمره على الحاجة والضّنَّة ؟ بما يحتاج إليه، وملاحظة العوض فيما يبذل.

﴿ وَلَقَدْ مَا نَيْنَا مُوسَىٰ يَسْعَ مَا يَنْتِ بَيِّنَاتُ ﴾ . قال: هي الجراد والقمل والضفادع والدم والطوفان والبحر والحجر والعصا ويده " . وفي رواية : «العصا وإخراج يده من جيبه بيضاء ، والجراد والقمل والضفادع والدم ، ورفع الطور ، والمن والسلوى آية واحدة ، وفلق البحر " . ﴿ فَسَّتَلْ بَنِي إِسْرَتِهِ يِلَ ﴾ عنها ، ليظهر للمشركين صدقك . فهو اعتراض . كذا قيل " . ﴿ إِذَ كَا مُمْمُ ﴾ موسى ﴿ فَقَالَ لَمُ فِرَعَونَ إِنِي لَأَظُنْكَ يَنْمُوسَىٰ مَسَدِ عُورًا ﴾ : سُحرت ، فتخبط عقلك .

﴿ قَالَ لَقَ ... .. تَعِلَمْتَ مَا أَنزَلَ هَنُوُلَاهِ ﴾ يعني الآيات ﴿ إِلَّارَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآيِرَ ﴾ : بَينات، تبصرك صدقي، ولكنك معاند ﴿ وَإِنِي لَأَظُنْكَ يَنفِرْعَوْتُ مَثّبُورًا ﴾ : مصروفاً عن الحير أو هالكاً. قابل ظنّه المكذوب بظنّه الصّحيح. قال : «اراد ان يخرجهم من الأرض، وقد علم فرعون وقومه ما انزل تلك الآيات إلا الله ١٠٠٠ وفي رواية : «علمت بضم النّاء، قال : والله ماعلم عدو الله، ولكن موسى هوالذي

١ . في «الف»: «لبخلهم».

٢ ـ الضُّنَّة ـ بالكسر ـ : البخل . المصباح المنير ٢ : ١٢ (ضنن) .

٣- الخصال؟: ٢٣، الحديث: ٢٤، عن أبي عبدالله اللله؟؛ والعبّاشي؟: ٣١٨، الحديث: ١٧٠، عن أبي جعفر الله؟.

٤\_قرب الإسناد: ٣١٨، ذيل الحديث: ١٢٢٨، عن موسى بن جعفر عليهما السلام.

٥\_ تفسير الكبير (للفخر الرّازي)٢١ : ٦٤ .

٦\_القمّي٢: ٢٩، عن أبي جعفر اللبُّلَّة.

علم١١.

﴿ فَأَرَادَ ﴾ فرعون ﴿ أَن يَسَــتَغِزَّهُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ : أن يستخف موسى وقومه ، وينفيهم من الأرض بالاستيصال ، أو أرض مصر ﴿ فَأَغْرَقْنَكُو مَن مَّعَمُرَجَي عَلَ ﴾ : فعكسنا عليه مكره ، فاستفززناه وقومه بالإغراق .

﴿ وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِهِ لِيَنِيَ إِمْرَهِ مِلَ أَسَـ كُنُوا ٱلْأَرْضَ ﴾ التي أراد أن يستفزكم منها ﴿ فَإِذَا جَمَّا وَعُلْنَا مِنْ بَعْدَ وَعَلَمُ اللهِ مِنْ الْحِمَاءَاتِ مَنْ قَالَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ الجماءات من قبائل شتى. قال: الي: من كل ناحية ٢٠. وفي رواية: الفيفا يقول: جميعاً ٢٠.

﴿ وَبِالْحَقِّ أَنْزَلْنَسَهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلُ ﴾ أي: وماانزلنا القرآن إلاّ بالحقّ، ومانزل إلاّ بالحقّ ﴿ وَمَآأَرْسَلْنَكَ إِلَّامُبَشِّرُ ﴾ للمطيع بالثّواب ﴿ وَنَذِيرًا ﴾ للعاصي بالعقاب.

﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَّنَسَهُ ﴾: نزلناه منجماً ﴿ لِنَقَرَآهُ عَلَى ٱلنَّسَاسِ عَلَى مُسَحَتِ ثِ ﴾: على مَهْلٍ وتُؤَدَّةِ، فإنّه ايسر للحفظ واعون في الفهم ﴿ وَفَرَآئِنَهُ نَنزِيلًا ﴾ على حسب الحوادث.

﴿ قُلْءَامِنُواْبِهِ اَوْلَا تُوْمِسْنُوا ﴾ فإن إيمانكم بالقرآن لايزيده كمالا، وامتناعكم عنه لايورثه نقصانا ﴿إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِسِلَمَ مِن فَبِسِلِهِ ﴾ اي: العلماء الذين أوتوا الكتب السّابقة، وعرفوا حقيقة الوحي وامارات النّبوة، وتمكّنوا من الميز بين المحق والمبطل. القمّي: يعني أهل الكتاب الذين آمنوا برسول الله الله وإذا يُسْلَى عَلَيْهِم ﴾ القرآن ﴿ يَخِرُونَ الله المّدَة الله على وجوههم تعظيماً لامر الله، وشكراً لإنجازه وعده في تلك الكتب، ببعثة محمد على وجوههم تعظيماً وإنزال القرآن عليه.

﴿ وَيَقُولُونَ سُبْ حَلَنَ رَبِّنَا ﴾ عن خلف الوعد ﴿ إِنْكَانَ وَعَدُرَبِّنَالَمَقْ مُولًا ﴾ : إنّه كان

١ ـ مجمع البيانهـ٦: ٤٤٤؛ والدّرّ المنثوره: ٣٤٤، عن امير المؤمنين الليِّلة.

٢ ـ القمي ٢ : ٢٩ ، في رواية على بن إبراهيم.

٣\_المصدر، عن أبي جعفر اللَّئِلًا.

٤\_القمّي٢: ٢٩.

وعده كاثناً لامحالة .

﴿ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبَكُونَ ﴾ . كَرَّره لاختلاف الحالين، وهما: خرورهم للشكر وإنجاز الوعدا حال كونهم ساجدين؛ وخرورهم لما أثّر فيهم من المواعظ، حال كونهم باكين . وذكر الذّقن، لأنّه أوّل مايلقى الارض من وجه السّاجد . والقمّي : فسّر الأذقان بالوجوه ال ومعنى اللام الاختصاص، لأنّهم جعلوا اذقانهم ووجوههم للسّجود والخرور ﴿ وَيَزِيدُهُو ﴾ سماع القرآن ﴿ خُشُوعًا ﴾ لما يزيدهم علماً ويقيناً .

﴿ قُلُ الدَّعُوا اللَّهَ أُوادَعُ وا الرَّحْمَنَ ﴾: سمّوا الله باي الاسمين شئتم، فإنهما سيّان في حسن الإطلاق. والمعنى بهما واحد ﴿ أَيَّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسَدَ عَلَهُ الْخُسْنَى ﴾ أي: اي هذين الاسمين سمّيتم وذكرتم فهو حسن. فوضع موضعه: "فله الاسماء الحسنى للمبالغة والدّلالة على ماهو الدّليل عليه، فإنه إذا حسنت اسماؤه كلّها، حسن هذان الاسمان؛ لانهما منها. و «ما» مزيدة مؤكّدة للشّرط، والضّمير في «له» للمسمّى ومعنى كون اسمائه أحسن الاسماء، استقلالها بمعاني التّمجيد والتّعظيم والتقديس، ودلالتها على صفات الجلال والإكرام.

﴿ وَلَا يَخْهُرُ بِصَلَائِكَ ﴾ يعني بقرائتها ﴿ وَلَا تُخَافِتْ بِهَا وَأَبْتَغِ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيكَ ﴾ . قال: «الجهر بها: رفع الصّوت، والتّخافت: مالاتسمع نفسك، واقرأ بين ذلك ". وفي رواية: «الإجهار أن ترفع صوتك تسمعه من بَعُدَ عنك، والإخفات أن لاتسمع من معك إلا يسيراً ".

و ورد: «إِنَّه ﷺ إذا كان<sup>ه</sup> بمكّة جهر صوته، فيعلم بمكانه المشركون، فكانوا يؤذونه

١ ـ في اب؛ اوهما خرورهم لإنجاز الوعد.

٢ ـ القمّي٢ : ٢٩ .

٣ . القمر ٢ : ٣٠ ، عن أبي عبدالله المثلا .

٤ المصدر، عن أبى عبدالله المثلة.

هـ في ﴿بِ اواجِهِ : ﴿إِذْ كَانَ ﴾ .

فنزلت»۱.

تمّ الجزء الأوّل من الأصفى، ويتلوه في الجزء الثّاني من سورة الكهف إلى آخر القرآن، إن شاء الله العزيز المنّان.

١ ـ العيَّاشي٢ : ٣١٨، الحديث: ١٧٥، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليهما السلام.

٢\_القمّي٢ : ٣٠.

٣-الكافي١ : ١١٨-١١٧، الحديث: ٨و٩؛ والتّوحسد: ٣١٣، البــاب: ٤٦، الحــديث: ١و٢، عن ابي عبدالله للمثلة.

## فهرس المصادرا

- «الاحتجاج». لابي منصور احمدبن على بن أبي طالب الطبرسي (ق٦). قم، مكتبة القدس.
- «الإرشاد». لابي عبدالله محمّدبن محمّدبن النُعمان البغدادي، الشيخ المفيد (٣٣٦-١٣). قم، مكتبة بصيرتي. [بالأونست عن مطبعة الحيدرية ومكتبتها في النجف الاشرف].
- «الاستغاثة في بدع الثلاثة». للسيّد أبي القاسم علي بن أحمد الكوفي (٢٥٢). جزءان في مجلدٍ واحد، ٨٢ + ٩٢ ص/ النجف الأشرف.
- «اسد الغابة». لأبي الحسن علي بن أبي الكرم الشيباني، ابن الأثير. بيروت، دار إحياء التراث العربي.
- «اسرار الآيات». لصدرالدين محمدبن إبراهيم الشيرازي (١٠٥٠). تقديم وتصحيح محمد خواجوي، وزارة الثقافة والتعليم العالى، ١٤٠٢.
- «الإصابة في تمييز الصحابة». لاحمدبن علي بن محمّد العسقلاني، ابن الحجر (٨٥٢). الطبعة الأولى، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٣٢٨.
- «الاعلام». لخيرالدين الزِرِكْلي (١٣١٠ ـ ١٣٩٦). الطبعة السادسة، ٨ مجلّدات، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٨٤م.

١ يشتمل مصادر الجزئين.

- «أعيان الشيعة». للسيّد محسن بن عبدالكريم الأمين الحسيني العاملي الشقرائي (١٣٨٤ ـ ١٣٧١). إعداد السيّد حسن الأمين. الطبعة الخامسة، ١٠ مجلّدات + الفهرس، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، ١٩٨٣/١٤٠٣م.
  - «اقرب الموارد». لسعيد الخوري الشرتوني اللبناني. الطبعة الأولى.
- «امالي الصدوق». لأبي جعفر محمّدبن عليّ بن بابويه القمي، الشيخ الصدوق (٣٨١). تقديم الشيخ حسين الاعلمي، الطبعة الخامسة، بيروت، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، ١٤٠٠.
- "امالي الطوسي". لابي جعفر محمّدبن الحسن، الشيخ الطوسي (٣٨٥ ـ ٤٦٠). إعداد السيّد محمّد صادق بحرالعلوم. مجلّدان، بغداد، المكتبة الاهلية، ١٩٦٤ / ١٣٨٤م.
- «أمالي المفيد». لابي عبدالله محمّدبن محمّدبن النُعمان البغدادي، الشيخ المفيد (٣٣٦-١٦). تحقيق عليّ أكبر الغفّاري وحسين أستاد ولي. الطبعة الثانية، قم، المؤتمر العالمي لالفية الشيخ المفيد، ١٤١٣.
- "بحار الأنوار الجامعة لِدُرَرِ اخبار الاثمة الاطهار". للعلامة محمد باقربن محمدتقي الجلسي (بحار الانوار الجامعة لِدُررِ اخبار الاثمة الاطهار". العلامة الثالثة، ١١٠ مجلد (إلّا ٦ مجلدات، من المجلد ٢٩٠١). إعداد عدّة من العلماء. الطبعة الثالثة، ١١٠ مجلد (إلّا ٦ مجلدات، من المجلد ٢٩ ـ ٣٤) + المدخل، بيسروت، دار إحسيساء التسراث العسربي، ١٤٠٣/١٤٠٣م. [بالأوفست عن طبعة إيران].
- «بشارة المصطفى لشيعة المرتضى». لابي جعفر محمّدبن ابي القاسم محمّدبن علي الطبري (القرن السادس). الطبعة الثانية، النجف الاشرف، منشورات المطبعة الحيدرية ومكتبتها، ١٣٨٣هـ/١٩٦٣م.
- ابصائر الدرجات. لابي جعفر محمّدبن الحسن بن فروخ الصفّار (٢٩٠). تقديم وتعليق و تصحيح ميرزامحسن كوچه باغي، شركت چاپ كتاب، ١٣٨٠.
- «البيان في تفسير القرآن». للسيّد ابي القاسم الموسوي الخوئي. الطبعة الثانية، النجف الأشرف، مطبعة الآداب، ١٩٦٦/١٣٨٥.
- «تاج العروس من جواهر القاموس». للسيد محمد بن محمد مرتضى الحسيني الزبيدي

(١١٤٥ \_ ١٢٠٥). ١٠ مجلَّدات، مصر، المطبعة الخيرية، ١٣٠٦ \_ ١٣٠٧.

اتاج العروس من جواهر القاموس. للسيّد محمّد بن محمّد مرتضى الحسيني الزَبيدي (١١٤٥ - ١٢٠٥). تحقيق عدّة من الفضلاء. [الطبعة الأولى]، صدر منه حتّى الآن ٢٥ جزءاً، [بيروت]، دار الهداية [بالأوفست عن طبعة الكويت، ١٣٨٥ - ١٤٠٩ / ١٩٦٥ - ١٩٨٩م].

"تاويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة». للسيد شرف الدين علي الحسيني الاسترابادي الغروي(القرن العاشر). تحقيق حسين أستاد ولي، الطبعة الأولى، قم، مؤسسة النشر الإسلامي.

«التبيان في تفسير القرآن». لابي جعفر شيخ الطائفة محمّدين الحسن، الطوسي (٣٨٥- ٤٦٠). إعداد احمد حبيب قبصير العاملي. ١٠ مجلّدات، بيروت، دار إحياء التراث العربي. [بالأوفست عن طبعة النجف الاشرف].

«تحف العقول». لحسن بن علي بن الحسين بن شعبة الحراني (ق٤). تصحيح وتعليق علي أكبر الغفاري، الطبعة الثانية، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤٠٤.

«ترتيب كتاب العين». ترتيب وإعداد محمد حسن بكائي. الطبعة الأولى، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٤.

«تفسير ابن جزي». لمحمدبن أحمدبن جزي الكلبي. بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٠٣.

«تفسير أبي السعود» = «إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم». للإمام أبي السعود محمد بن محمد العمادي (٩٥١). ٩ أجزاء في ٤ مجلدات، بيروت، دار إحمياء التراث العربي.

اتفسير البغوي). لابي محمد الحسين بن مسعود البغوي (٥١٠). بيروت، دار الفكر، ١٤٠٥. اتفسير البيضاوي، لابي سعيد عبدالله بن عمر الشيرازي البيضاوي (٦٨٥). بيروت، دار الجليل.

«تفسير روح البيان». للشيخ إسماعيل حقي البرسوي (م١٣٧). ١٠ مجلّدات، بيروت،

١- كلما أرجعنا إلى هذه الطبعة - لأنّ الطبعة المحقّقة لمّا تكمل بعدُ - ذكرنا بعد اسم الكتاب: «الطبعة القديمة»؛ غييزاً بينها وبين الطبعة الجديدة المحقّقة.

- دار إحياء التراث العوبي.
- «تفسير روح الجنان». لأبي الفتوح الرازي (ق ٦). قم، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، ١٤٠٤.
- الفسير الصافي . لمحمّد بن مرتضى المولى محسن الفيض الكاشاني (١٠٩١). تصحيح وتقديم وتعليق الشيخ حسين الاعلمي. الطبعة الأولى، مشهد، دار المرتضى.
- «تفسير العياشي» . لابي النضر محمّدبن مسعودبن عياش السمرقندي (ق٣). تصحيح و تحقيق و تعليق السيد هاشم الرسولي المحلاتي. قم، المطبعة العلمية.
  - اتفسير فرأت الكوفي، . لفرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي (ق٣) . قم، مكتبة الداوري .
- «تفسير القرآن العظيم». لأبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي (٧٠١\_ ٧٧٤). الطبعة الجديدة المصحّحة، ٤ مجلّدات، بيروت، دار المعرفة.
- "تفسير القمي" . لأبي الحسن علي بن إبراهيم القمي (ق ٣-٤). تصحيح و تعليق و تقديم السيد طيب الجزائري. الطبعة الثالثة، قم، مؤسسة دار الكتاب، ١٤٠٤.
- التفسير الكبير؟ = اتفسير الرازي؟ = امفاتيح الغيب. لمحمدبن عُمَر الخطيب فحرالدين الرازي (التفسير الكبير؟ = الطبعة الثالثة، ٣٢ جزءاً في ١٦ مجلداً، بيروت، دار إحياء التراث العربي.
- «التفسير المنسوب إلى الإمام أبي محمد الحسن بن علي العسكري عليهم السلام». تحقيق ونشر مدرسة الإمام المهدي عليه السلام. قم، مطبعة مهر، ١٤٠٩هـ.
- «تفسير نور الثقلين». للشيخ عبدعليّ بن جمعة العروسي الحويزي. (م ١١١٢). تصحيح و تعليق السيد هاشم الرسولي الحلّاتي. ٥مجلّدات، قم، مطبعة العلمية [بالأوفست].
- "تنقيح المقال في علم الرجال . للشيخ عبدالله بن محمّد حسن المامقاني (١٢٩٠ ـ ١٣٥١). الطبعة الشانية، ٣مجلّدات، [قم]. [بالأوفست عن طبعة النجف الأشرف، المطبعة المرتضوية، ١٣٥٢].
- «التوحيد». لأبي جعفر محمّدين عليّ بن الحسين بن بابويه القمي، الشيخ الصدوق (م٣٨١). الطبعة الرابعة، قم، مؤسّسة النشر الإسلامي.
- «تهذيب الاحكام». لابي جعفر شيخ الطائفة محمّدبن الحسن، الشيخ الطوسي (٣٨٥- ٤٦٠). إعداد السيّد حسن الموسوي الخرسان. الطبعة الثالثة، ١٠ مجلدات، طهران، دار الكتب

- الإسلامية، ١٣٦٤ هـش.
- «تهذيب التهذيب. لابي الفضل احمدبن علي بن حجر العسقلاني (٨٥٢). الطبعة الأولى، بيروت، دارصادر، ١٣٢٥.
- «ثواب الاعمال». لأبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (٣٨١). تصحيح وتعليق على الاعمال». المعفر محمد وتعليق على الاعمال». المعفران، مكتبة الصدوق، ١٣٩١.
- «الجامع لاحكام القرآن». لأبي عبدالله محمد بن احمد الانصاري القرطبي (م ٦٧١). الطبعة الثانية، ٢٠ جزءاً في ١٠ منجلدات، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٩٦٧م. [بالأوفست عن الطبعة السابقة].
- «جامع البيان في تفسير القرآن». لابي جعفر محمّدبن جرير الطبري (م ٣١٠). ٣٠ جزءاً في ١٢ مجلّداً، بيروت، دار المعرفة.
- اجوامع الجامع في تفسير القرآن الكريم. لأبي علي امين الإسلام الفضل بن الحسن الطُبْرِسي (حوالي ٤٧٠\_٥٤٨). تحقيق السيد محمد علي القاضي الطباطبائي. مجلد واحد، تبريز، مطبعة مصباحي. [بالأوفست عن طبعة تبريز، الرجب ١٣٧٩هم].
- «جوامع الجامع». لابي علي آمين الإسلام الفضل بن الحسن الطَبْرِسي (حوالي ٤٧٠- ٥٤٨). تحقيق أبوالقاسم گُرجي. الطبعة الثانية، مجلّدان حتى الآن، قم، شورى مديرية الحوزة العلمية بقم، ١٣٦٧/١٤٠٩ هش.
- «الخرائج والجرائح». لقطب الدين الراوندي (٥٧٣). الطبعة الأولى، قم، مؤسسة الإمام المهدي(ع)، ١٤٠٩.
- «الخصال». لأبي جعفر محمّدبن علي بن الحسين بن بابويه القمي، الشيخ الصدوق (م ٣٨١). تحقيق على اكبر الغفاري، قم، مؤسّسة النشر الإسلامي.
- «دائرة المعارف الإسلامية». لمجموعة من المستشرقين. ترجمة محمد ثابت الفندي، أحمد الشنتناوي إبراهيم زكى، عبدالحميد يونس.
- «دائرة معارف القرن العشرين». لمحمّد فريد وجدي (١٣٧٣). الطبعة الثانية، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٩.

- «الدرّ المنثور في التفسير الماثور». لعبدالرحمن جلال الدين السيوطي (٨٤٩ ـ ٩١١). الطبعة الأولى، ٨ مجلّدات، بيروت، دار الفكر.
  - «الرائد». لجبران مسعود. الطبعة الخامسة، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٨٦.
- «روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المشاني». لابي الفضل شهاب الدين السيد المحمود الآلوسي البغدادي (م ١٢٧٠). ٣٠ جزءاً في ١٥ مجلداً، بيروت، دار إحياء التراث العربي.
- «روضة الواعظين». لمحمّد بن الفتال النيسابوري (٥٠٨). تقديم السيد محمّد مهدي الخرسان، قم، منشورات الشريف الرضى.
- «زاد المسير في علم التفسير». لابي الفرج عبدالرحمن بن عليّ ابن الجوزي (م٩٧٥). تحقيق محمّدبن عبدالرحمن عبدالله. ٨مجلّدات، بيروت، دار الفكر.
- اسعد السعود). لرضي الدين السيّد علي بن موسى بن طاووس الحسني الحلّي (٥٨٩\_٦٦٤). قم، منشورات الرضى، ١٣٦٣. [بالأوفست عن طبعة النجف الأشرف].
- اسن أبي داود». لابي داود سليمان بن الاشعث السجستاني (٢٠٢ ـ ٢٧٥). تحقيق محمد محيى الدين عبدالحميد. ٤ مجلدات، دار إحياء السنّة النبوية.
- «سنن البيهقي» = «السنن الكبرى». لابي بكر احمدبن الحسين بن علي البيهقي (٣٨٤ ـ ٤٥٨). ١٠ مجلّدات + الفهرس، بيروت، دار المعرفة. [بالأوفست عن طبعة حيدرآباد الدكن].
- اسنن التِرْمذي، لابي عيسى محمد بن عيسى بن سورة التِرْمذي (٢٠٩ ـ ٢٧٩). تحقيق احمد محمد شاكر. ٥ مجلدات، بيروت، دار إحياء التراث العربي.
- «السيرة النبوية». لأبي الفداء إسماعيل بن كثير (٧٤٧). تحقيق مصطفى عبدالواحد. بيروت، دار احياء التراث العربي.
- اشرح أصول الكافي والروضة. للمولى محمد صالح المازندراني (١٠٨١ او ١٠٨٦). تعليق الميرزا أبوالحسن الشعراني. تصحيح وتخريج علي اكبر الغفاري. طهران، المكتبة الإسلامية، ١٣٨٢.
- «شواهد التنزيل» . لعبيد الله بن عبدالله ، الحاكم الحسكاني (ق ٥) . تحقيق و تعليق محمّد باقر

- المحمودي. الطبعة الأولى، مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ١٤١١.
- «الصحاح». لإسماعيل بن حماد الجوهري (٣٩٣). تحقيق أحمد عبدالغفور عطار. الطبعة الثالثة، بيروت، دار العلم للملايين، ١٤٠٤.
- اصحيح البخاري، لأبي عبدالله محمّدبن إسماعيل البخاري (١٩٤ ٢٥٦). تحقيق مصطفى ديب البُغا. الطبعة الرابعة، ٦ مجلّدات + الفهرس، دمشق و بيروت، دار ابن كثير و اليمامة للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٠/١٤١٠م.
- «صحيح مسلم». لابي الحسين مسلم بن الحجّاج القشيري النيسابوري (٢٠٦-٢٦١). تحقيق محمّد فؤاد عبدالباقي. الطبعة الثانية، ٥ مجلّدات، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٨ [بالأوفست عن طبعته السابقة].
- «الصحيفة السجادية الكاملة». تقديم السيد محمد باقر الصدر. بيروت، دارالتمارف للمطبوعات.
- الطب الاثمة، لابي عتاب عبدالله بن سابور الزيات والحسين ابني بسطام النيسابوري. الطبعة الثانية، قم، منشورات الرضي، ١٤١١ ١٣٧٠ [بالأوفست عن طبعة النجف الاشرف، ١٣٨٥هـ].
- «علم اليقين». لحمد بن المرتضى المولى محسن، الفيض الكاشاني (١٠٩١). قم، انتشارات بيدار، ١٤٠٠.
- «علل الشرائع». لابي جمعفر محمدين علي بن الحسين بن بابويه القسمي، الشيخ الصدوق (م ٣٨١). تقديم السيّد محمدصادق بحرالعلوم. [الطبعة الأولى]، النجف الاشرف، المكتبة الحيدرية، ٣٨٢/ ١٤٠٣م.
- «عوالي اللآلي العزيزية في الاحاديث الدينية». للشيخ محمد بن علي بن إبراهيم الإحسائي، ابن أبي جمهور. تحقيق مجتبى العراقي. ٤ مجلدات، قم، مطبعة سيد الشهداء.
- «عيون اخبار الرضامع». لمحمّدين علي بن الحسين، الشيخ الصدوق ( ٣٨١). تصحيح وتذييل السيد مهدي الحسيني اللاجوردي. الطبعة الثانية، قم، نشر رضا مشهدي.

- "غرائب القرآن". لحسن بن محمّد القمي النيسابوري، نظام النيسابوري. ٣ مجلّدات، الطبعة الحجرية، ١٢٨٠هـ.
- «الغيبة». لابي جعفر محمّدبن الحسن، الشيخ الطوسي (٤٦٠). تقديم آغابزرك الطهراني. الطبعة الثانية، قم، مكتبة بصيرتي، ١٤٠٨.
- «فتح القدير الجامع بين فنّي الرواية والدراية من علم التفسير». لمحمّدبن عليّ بن محمّد الشوكاني (م ١٢٥٠). ٥مجلّدات، بيروت، دار المعرفة.
  - «فيض القدير». لمحمّد عبدالرّؤوف المناوي. بيروت، دار الفكر.
- «القاموس المحيط». لمجدالدين محمّدبن يعقوب الفيروزآبادي (٨١٧). الطبعة الأولى، بيروت، دار الجيل.
- «قُرْب الإسناد». لابي العبّاس عبدالله بن جعفر الحميري القمي (م بعد ٣٠٤). تحقيق مؤسّسة آل البيت عليهم السلام السلام التراث. الطبعة الأولى، قم، مؤسّسة آل البيت عليهم السلام الإحياء التراث، ١٤١٣.
- «قصص الأنبياء». لقطب الدين سعيدبن هبة الله الراوندي. تصحيح غلامرضا عرفانيان. الطبعة الأولى، رجب ١٤٠٩هـ، مشهد، مؤسسة الطبع والنشر في الآستانة الرضوية المقدسة.
- "قصص الانبياء". لابي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي (٧٠١ ـ ٧٧٤). تحقيق شيخ خليل المسيس. الطبعة السابعة، بيروت، دار القلم، ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م.
- «الكافي». لأبي جعفر ثقة الإسلام محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الرازي (م ٣٢٩). تحقيق علي الكليني الرازي (م ٣٢٩). تحقيق علي أكبر الخفاري. الطبعة الرابعة، ٨ مجلدات، بيروت، دار صعب و دار التعارف، 1٤٠١. [بالأوفست عن طبعة دار الكتب الإسلامية بطهران].
- «كتاب العين». لأبي عبدالرحمان الخليل بن احمد الفراهيدي (١٧٥). تحقيق الدكتور مهدي المخزومي والدكتور إبراهيم السامرائي. الطبعة الأولى، قم، دار الهجرة، ١٤٠٥.
- «الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل و عبون الأقاويل في وجوه التاويل». لابي القاسم جار الله محمودبن عُمَر الزمخشري (٤٦٧ ـ ٥٣٨). ٤ مجلدات، [قم]، نشر أدب الحموزة

- [بالأوفست عن طبعته السابقة، ١٣٦٦/١٩٤٧م].
- «كسف المهجّة لشمرة المهجة». لابي القاسم رضي الدين عليّ بن موسى بن طاووس الحسيني(٥٨٩-٦٦٤). قم، مكتبة الداوري [بالأوفست عن طبعة النجف، المطبعة الحيدرية، ١٣٧٠هـــ١٩٥٠م].
- «كمال الدين و تمام النعمة». لأبي جعفر محمدبن علي بن الحسين بن بابويه القمي، الشيخ الصدوق (م ٣٨١). تحقيق علي أكبر الغفاري. الطبعة الخامسة، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤٠٥/١٣٦٣.
- «كنز العمّال في سنن الأقوال والأفعال». لعلاء الدين علي المتقي بن حسام الدين الهندي (٨٨٨ـ ٩٧٥). ١٦ مجلّداً + ١٢ الفهارس، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م.
- "لسان العرب". لجمال الدين محمّدبن مكرم بن منظور المصري ( ٦٣٠ ـ ١٥٠) . ١٥ مجلّداً، قم، نشر أدب الحوزة، ١٤٠٥ [بالأوفست عن طبعة بيروت، ١٣٧٦].
- «مجمع البيان لعلوم القرآن». لابي علي امين الإسلام الفضل بن الحسن الطبرسي (حوالي ٢٧٠ ـ مجمع البيان لعلوم القرآن» . ١٠ أجزاء في ٥ مجلّدات، طهران، المكتبة الإسلامية، ١٠٠ . ١٣٩٥ .
- «مجمع البحرين». لفخر الدين الطريحي (١٠٨٥). تحقيق السيد احمد الحسيني، . الطبعة الثانية، طهران، مكتبة مرتضوي، ١٣٦٥.
- «المحاسن». لابي جعفر احمد بن محمد بن خالد البرقي (م ٢٧٤/ ٢٨٠). تحقيق جلال الدين الحسيني، المحدّث الأرموي. الطبعة الثانية، قم، دار الكتب الإسلامية.
- «المحجة البيضاء». لمحمدبن المرتضى المولى محسن، الفيض الكاشاني (١٠٩١). تصحيح وتعليق علي اكبر الغفاري. الطبعة الثانية، قم، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، ١٣٨٣.
- "مختصر بصائر الدرجات". للشيخ حسن بن سليمان الحلي (ق ٩). الطبعة الأولى، قم، انتشارات الرسول المصطفى (ص).
- المرآة العقول في شرح اخبار آل الرسول، للعلامة محمّدباقر بن محمّد تقي الجلسي

- (١٠٣٧ ـ ١١١٠). إعداد هاشم الرسولي ومحسن الحسيني الأميني. الطبعة الأولى، ٢٦ مجلّداً، طهران، دار الكتب الإسلامية، ١٤٠٤ ـ ١٣٦٣/١٤١١ ـ ١٣٦٩ هـش.
- «المستدرك على الصحيحين». لابي عبدالله محمّدين عبدالله، الحاكم النيسابوري (م ٤٠٥). ٤ مجلّدات، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٨/١٣٩٨م.
  - «المسند». لأحمدبن حنبل (٢٤١). ٦ مجلّدات، بيروت، دار الفكر.
- «مصباح الشريعة». المنسوب إلى الإمام جعفرين محمّد الصادق(ع) (١٤٨). الطبعة الأولى، بيروت، مؤسسة الأعلمي، ١٤٠٠.
- «مصباح المتهجد». لابي جعفر محمد بن الحسن الطوسي (٤٦٠). تصحيح و تقديم و نشر إسماعيل الانصاري الزنجاني.
- \*المصباح المنير في غريب الشرح الكبير . لاحمدبن محمّدبن عليّ الفَيّومي (م حوالي ٧٧٠). جزءان في مجلّد واحد، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٣٩٨ / ١٩٧٨.
- «المعارف». لابن قتيبة الدينوري (٢١٣ ـ ٢٧٦ق). تصحيح و تعليق محمد إسماعيل عبدالله الصاوي. بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٣٤٩.
- «معاني الاخبار». لمحمّدبن علي بن الحسين ابن بابويه، الشيخ الصدوق (٣٨١). تصحيح عليّ اكبر الغفّاري. قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٣٦١.
- «معجم البلدان». لأبي عبد الله شهاب الدين ياقوت بن عبدالله الرومي الحَمَوي ( ٥٧٤\_٦٢٦). الطبعة الثالثة ٥مجلّدات، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٣٩٩/ ١٩٧٩م.
- «معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة». للسيّد ابي القاسم ابن السيّد عليّ أكبر الموسوي الخوثي (١٣١٧\_ ١٤٠٣). الطبعة الثالثة، ٢٣ مجلّداً + الفسهرس، بيروت، ١٤٠٣/ ١٤٠٣م.
- «معجم مفردات الفاظ القرآن». للراغب الإصفهاني (٥٠٣). تحقيق نديم مرعشلي. قم، دار الكتب العلمية.
- «المعجم الوسيط». لدكتور إبراهيم انيس، والدكتور عبدالحليم منتصر عطية الصوالحي. محمد خلف الله أحمد. الطبعة الرابعة، قم، مكتبة نشر الثقافة الإسلامية، ١٤١٢هـ.

- «المغازي». لمحمّدين عمر بن واقد، الواقدي (۲۰۷). تحقيق الدكتور مارسدن جونس. نشر دانش إسلامي، ۱٤۰۵.
- المناقب ابن شهر آشوب». لأبي جعفر رشيد الدين محمّدبن عليّ بن شهر آشوب (٥٨٨). قم، المطبعة العلمية.
- "من لا يحضره الفقيه". لأبي جعفر محمدبن علي بن الحسين بن بابويه القمي، الشيخ الصدوق (م ٣٨١). تحقيق السيد حسن الموسوي الخرسان. ٤ مجلدات، بيروت، دارصعب و دارالتعارف، ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م.
- «النهاية في غريب الحديث والاثر». لابي السعادات مجدالدين المبارك بن محمد بن محمد، ابن الاثير الجزري (٥٤٤ ٦٠٦). تحقيق طاهر احمد الزاوي ومحمود محمد الطناحي. الطبعة الرابعة، ٥ معجلدات، قم، إسماعيليان، ٢٦٢ محس [بالأوفست عن طبعة بيروت].
- الله البلاغة . (ما ختاره المؤلف من كلام امير المؤمنين عليه افضل صلوات المصلين) . لابي الحسن الشريف الرضي محمد بن الحسين بن موسى المؤسوي (١٣٥٩ ٤٠٦) . تحقيق صبحي الصالح . قم، الهجرة ، ١٣٩٥ [بالأوفست عن طبعة بيروت ، ١٣٨٧] .
- «الوافي». لمحسمدبن المرتضى المولى محسن الفيض الكاشاني (١٠٠٧ ١٠٩١). منشورات مكتبة الإسام امير المؤمنين علي عليه السلام العامة. ١٧ مجلداً حتى الآن، إصفهان، مطبعة نشاط.

هديسة مؤسسة آل للبيت بي الإحياء التراث إلى مكتبة البوادين العلمة

مُحْبُ بَيْنَ الْبُحُونَ الْمُحْبِينَ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِيلِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُعِلِي الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِينِ الْمُحْبِيلِي الْمُحْبِيلِي الْمُحْبِيلِي الْمُحْبِيلِي الْمُحْبِيلِ الْمُحْبِي الْمُحْبِي الْمُحْبِيلِي الْمُحْبِي الْمُحْبِيلِي الْمُ

## Al-Așfă Fi Tafsir Al-Qurân

[The Clearer Interpretation For Quran]

Al-Mawla Moḥammad Moḥsin Al-Fayd Al-Kāshāni (1007 - 1091 A.H.)

Islamic Studies and Research Center

The center of publication of the office of Islamic Propagation of the Islamic Seminary of Qum.

P. O. Box: 37185, 917

Qum, I.R. IRAN. phon no: 742155 - 7 Fax: 742154