

# تهنيان المالات المالات

تأبيف المُنْتِيَّلِفِ يَرْبَعِلَىٰ الْحُالِثِينِ الْعَلَّمُ الْمِنْ الْعَلْمُ الْمِنْ الْعِلْمُ الْمِنْ الْمُنْفِقِ

الججلًا لَجَادَى عَيْدَنَ

بخیق الشیرمی رومزلوبسی الی ازی

> مرامعة وتهتي جُعَكَ تَعَيُّ لِفُهُنَّ أَيْثِينَى جُعَكَ لَتَ يَعِيُّ لِفُهِنَا أِيثِينَى

ين ينتها والمائي والإيتالاي



الحاثري الطهراني، السيد ميرعلي (١٢٧٠ ـ ١٣٥٣ هـ)

تفسير مقتنيات الدور و ملخطات الثمر

العنوان والمؤلف: تفسير مقتنيات الدرر / تاليف السيد ميرهلي الحائري الطهراني تحقيق: محمدتقي الهاشمي /

تصحيح: حسين طه نيا

الناشر: قم. دارالكتاب الإسلامي، ٢٠١٢م \_ ١٣٩١ هـ . ش

المجموعة: (١ - ١٢ مجلد) لغة الكتابة: اللغة العربية

الموضوع: نفاسير شيعية ـ القرن ١٣ هـ.

تسلسل: ۱۲۸۸ کم ۲۳ح BP W

تسلسل دیویی: ۲۹۷/۱۷۹

رقم الإيداع بالمكتبة الوطنية: ١٨٢٧٥٨٦

### با مشارکت و حمایت معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی چاپ و منتشر گردید

قم \_ ميدان المعلم \_ شارع سمية \_ رقم ٢٢ \_ رقم المبنى ٢٦ تليفون: ٧٨٣٧٣٨٣ \_ ٧٨٣٧٣٨٣ فاكس: ٧٨٣٧٣٨٣

9

**500000** 



وتسمّى عروس القرآن. مكّيّة، وقيل مدنيّة.

قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة الرّحمن رحم الله ضعفه وأدّى شكر ما أنعم الله عليه» (١).

قال أبو بصير عن الصادق النابة قال: «لا تدعوا قراءة الرّحمن والقيام بها فإنها لا تقرّ في قلوب المنافقين وتأتي ربّها يوم القيامة في صورة آدميّ في أحسن صورة وأطيب ربع حتى تفف من الله موقفاً لا يكون أحد أقرب إلى قرب الله منها فيقول لها: من الذى كان يقوم بك في الحياة الدنيا ويد من من قراءتك؟ فتقول: يا ربّ فلان وفلان وفلان فيبيعن وجوههم فيقول لهم: اشفعوا فيمن أحببتم فيشفعون حتى لا يبقى لهم غاية ولا أحد يشفعون له فيقول: لهم ادخلوا الجنة واسكنوا فيها حيث شنتمه (٢).

ختم اللَّه السورة باسمه وافتتح هذه السورة باسمه.

# بِسُــــــِاللَّهُ الرَّحْزِ الرَّحِيدِ

الرَّحْمَنُ ۚ ۞ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَدَنَ ۞ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ الرَّحْمَنُ ۞ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ الشَّمَةُ وَالشَّجَرُ بِسَجُدَانِ ۞ وَالشَّمَآةَ الشَّمَاةَ وَالشَّمَةُ بِسَجُدَانِ ۞ وَالسَّمَآةَ

١- مجمع البيان، ج٩، ص٣٦٦، وتفسير نور الثقلين، ج٥، ص١٨٧، ومستدرك الوسائل، ج٤، ص٣٥٠.
 ٢- ثواب الأعمال، الشيخ الصدوق، ص١١٦، ووسائل الشيعة [الإسلامية]، ج٤، ص٨٠٩، وبحار الأنوار، ج٨٩، ص٣٠٥.

وَالرَّحْمَنُ عَمِيداً وما بعده خبره أي الذي له الرحمة الشاملة ووسعت رحمته كلَّ شيء وفي الدعاء: رحمان الدنيا ورحيم الآخرة لأنه عم الرزق في الدنيا وخص المؤمنين بالعفو في الآخرة، والرحمة الجنة والعطف، ومنه الرحم للانعطاف وهو بالنسبة إلى الله إرادة الخير والإنعام بالإيجاد أولا وبالهداية إلى الايمان وأسباب السعادة ثانياً وهذه السورة مطرزة بطراز اسم الرّحمن. ولما كان القرآن أعظم النعم شأنا وإنّه مدار جميع السعادات كما قال كالم أشراف أمتي حملة القرآن. أي ملازمو قراءته وأصحاب الليل (١) وقال كالم في القرآن جميع حقائق الكتب السماويّة.

وكان تعليمه من آثار الرحمة فقال: ﴿عَلَمَ ٱلْقُرْمَانَ ﴾ بواسطة جبرئيل وبواسطة محمّد غيره من الامّة وكما علّم آدم الأسماء كلّها فخص محمّداً وأمّته بخاصة مثله ﴿ خَلَقَ ﴾ آلإنكنَ \* عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ أي: أنشأه على ما هو عليه من القوى الظاهرة والباطنة والبيان هو التعبير عمّا في الضمير والكشف عن الشيء.

والمراد بالإنسان آدم عن ابن عبّاس، فعلى هذا معنى علّمه البيان أي أسماء كلّ شيء واللغات كلّها قال الصادق الله البيان الاسم الأعظم الذي علم به كلّ شيءه.

١- من لايحضره الفقيه، ج٤، ص٣٩٩، والخصال، ص٧، ووسائل الشيعة، [الإسلامية] ج٤، ص٨٢٦
 ٢- وسائل الشيعة، ج٤، ص٨٢٥، والأمالي، للشيخ الطوسي، ص٣٥٧، وبحار الأنوار، ج٨٩، ص١٨٦، وكنزالعمال، ج١، ص٥٢٥.

وقيل: المراد من الإنسان محمد المنطقة علمه البيان أي: علم ما كان وما يكون إلى يوم القيامة والشّمَسُ وَالْقَمْرُ بِحُسَبَانِ الله مبتدء وخبر والحسبان بالضم مصدر بمعنى الحساب كالغفران والرجحان يقال: حسبه عدة وباب نصر وبالكسر فبمعنى الظن من باب حسب بالكسر والمعنى يجريان بحساب مقدر في بروجهما ومنازلهما بحيث ينتظم بذلك الجريان أمور الكائنات السفلية ويحصل اختلاف الفصول والأوقات فالسنة القمرية ثلاثمائة وأربعة وو خمسون يوماً والشمسية ثلاثمائة وخمسة وستون يوماً وربع يوم أو أقل وكلمة «يجريان» محذوف لدلالة الكلام عليه. والفرض في الآية بيان النعم وخصة ما بالذكر لما فيهما من المنافع الكثيرة للناس من الضوء والضياء ونضج الثمار إلى غير ذلك.

وقيل: أراد بالنجم نجم السماء وهو موخد والمراد جميع النجوم والشجر يسجدان لله بكرة وعشيًا. ويجوز أن يكون المعنى أن كلّ جسم له ظلّ فهو خاضع وخضوعه دلالته على الحدوث وإثبات المحدث المدبر له.

١ــ سورة النحل: ٤٨.

﴿ وَالسَّمَاةَ رَفَعُهَا ﴾ فوق الأرض انتصابه بمحذوف يفسّره المذكور أي خلقها مرفوعة محلًا كما هو المحسوس ﴿ وَوَضَعَ الْمِيزَاتَ ﴾ وشرع العدل أو الله الوزن للتوصّل لكل ذي حقّ حقّه حتّى ينتظم به أمر العالم وإذا كان الميزان بمعنى العدل وبه قامت السماوات والأرض فالميزان هو القرآن وإذا كان بمعنى الألة فبه يحصل التسوية والتعديل في الحقوق من أخذهم وإعطائهم.

﴿ أَلَّا تُطْغَوّا فِي ٱلْمِيزَانِ ﴾ أشد مناسبة في معنى الآلة و(أن) ناصبة و(لا) نافية ولام العلة مقدرة متعلّقة بوضع الميزان أي: وضعه لئلًا تعتدوا الإنصاف، والطغيان مجاوزة الحد فمن قال: المراد من الميزان في الآية العدل فطغيانه الجور ومن قال: إنّه الآلة فطغيانه البخس والنقص.

﴿ وَأَقِيمُوا الْوَزْتَ بِالْقِسْطِ ﴾ أي: اجعلوا أوزانكم مستقيما به وراعوا المعدلة في جميع أفعالكم وأقوالكم ﴿ وَلَا تُخْيِمُوا الْمِيزَانَ ﴾ والخسر والاخسار النقص أي: لا تنقصوا الموزون والاقامة باليد والقسط بالقلب والتكرار في لفظ الميزان تشديداً للوصية والحث على العدل. قيل: إن مالك بن دينار دخل على جار له احتضر فقال: يا مالك جبلان من نار بين يدي أكلف الصعود عليهما قال مالك: فسألت أهله فقالوا: كان له مكيالان يكيل باحدهما ويكتال بالآخر.

﴿ وَاللَّمْنَ وَضَعَهَا لِللَّمْنَامِ ﴾ أي: خفضها مدحوة على الماء ومبسوطة لمنافع الخلق. والأنام جمع لا واحد له من لفظه بمعنى الخلق فهي كالمهاد لهم يتقلّبون عليها وقيل: الأنام كلّ ذي روح لأنّه ينام وقيل: من ونم الذباب همس وعبّر عن الأرض بالوضع لما عبّر عن السماء بالرفع.

﴿ فِيهَا فَكِكُهُ ﴾ في الأرض ما يتفكّه به من ألوان الثمار من الأشجار وتنكير الفاكهة تشعر باختلاف الأنواع ﴿ وَٱلنَّفَلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ﴾ الكمّ وعاء

الثمرة وغلفها قبل التفتّق أي: النخيل الّتي صاحبات الكمّ والكمّ كلّ ما يكم ويغطّى فيه ممّا ينتفع به من ليف وجمار وكفري والجمار شحم النخل وكلّها ينتفع بها.

وحبوب ينتفع بها وبورقها ﴿ وَالْعَصف هو ورق الزرع أو اليابس منه كالتبن أي وحبوب ينتفع بها وبورقها ﴿ وَالرَّبِحَانُ ﴾ يعني الرزق بلغة حمير أو ماله من الرائحة من النبات أو الريحان المعروف وهو الشاهسفرم وقيل: الريحان ما لساقه رائحة طيّبة كما لورقه مثل الآس، والورد لورقه رائحة فقط كالياسمين والجوري يقال: راح الشيء يريحه إذا وجد ريحه. في الحديث «من قتل نفساً مماهدة لم يرح رائحة الجنّة». (١) والريحان في الأصل رويحان كفعيلان من روح قلبت الواو ياء وادغم ثمّ خفّف بحذف عين الفعل كما في ميّت.

﴿ فَهِأَيْ مَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ الخطاب للثقلين أي الجن والإنس المدلول عليهما قوله: ﴿ النَّقَلَانِ ﴾ المدلول عليهما قوله: ﴿ النَّقَلَانِ ﴾ وأيضا قوله: خلق الإنسان وخلق الجان إشعار بأن الخطاب لهما جميعاً والآلاء النعم الظاهرة والباطنة واحدها آلى وقيل: الآلاء النعم الظاهرة والنعم هي الباطنة والصواب أنهما من الألفاظ المترادفة كالأسود والليوث، والفلك والسفن.

روي عن جابر بن عبد الله قال: قرأ علينا رسول الله سورة الرّحمن حتى ختمها فقال: «مالي أراكم سكوتا؟ البعن كانوا أحس منكم ردًا ما قرأت عليهم هذه الآية مرّة ﴿ فَيَأْيَ ءَالَآءِ رَبِّكُما تُكَذّبانِ ﴾ إلّا قالوا: ولا بشيء من نعمك ربّنا نكذّب فلك الحمد»("). وفي الآية دلالة على أن الجن مكلفون وزعمت الحشوية أنهم مضطرون إلى أفعالهم وأنهم ليسوا بمكلفين والدليل على أنهم مكلفون ما في القرآن من ذم الشياطين ولعنهم وذكر ما أعد الله لهم من

۱\_کنزالعمال، ج ۱۰، ص ۲۳۶.

٧\_ كنزالعمال، ج٢، ص٣٢٥، وبحار الأنوار، ج٦٠، ص١١٧، والمستدرك، ج٢، ص٤٧٣.

العذاب وهذه الأمور لا يحصل إلّا لمن خالف اللّه وخالف الأمر والنهي وارتكب الكبائر مع تمكّنه من أن لا يفعل ذلك.

﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلَصَالِ كَالْفَكَارِ ﴾ من طين يابس كالمفخور في النار بحيث إذا تمسته يتصلصل وله صوت وصلصلة يسمع من يبسه والفخار الخزف والطين المطبوخ بالنار وتشبيهه بالفخار لصوته من يبسه إذا نقر ولأنّه أجوف.

وَخَلَقَ ٱلْجَانَةُ مِن مَارِجٍ اللهب الأحمر والأصفر والأخضر الذي يعلو هو المختلط بعضه ببعض من اللهب الأحمر والأصفر والأخضر الذي يعلو النار إذا وقدت من مرج القوم إذا اختلط واضطرب فمعنى ومن مَارِج أي: من لهب مختلط ومن نار عبيان لمارج قيل: خلق الجن من مارج من نار والملائكة من نورها والشياطين من دخانها وقال بعضهم: خلقوا من النار التي بين الكلة الرقيقة وبين السماء وفيها يكون البرق وقيل: المارج النار المخلوطة الممتزجة بالهواء فحينئذ الجن من عنصر النار والهواء والإنسان من عنصر التراب والماء وهو الطين.

﴿ فَإِلَّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَّا تُكَذِّبَانِ ﴾ ممّا أفاض عليكما من سوابغ النعم.

وَصَفَ مَلْكَ عَظِيمَ: لَهُ الْمَرْبَيْنِ ﴾ خبر مبتدء محذوف أي: الذي أصنع هذه الأفاعيل البديعة ربّ مشرقي الصيف والشتاء ومغربيها وذلك مثل قولك في وصف ملك عظيم: له المشرق والمغرب فإنّه يفهم منه أن له ما بينهما أيضاً، وأحد المشرقين هو الذي تطلع منه الشمس في أطول يوم السنة والثاني: الذي تطلع منه في أقصر يوم من السنة وبينهما مائة وثمانون مشرقاً بعدد أيّام السنة وكذا الكلام في المغربين وقيل: أحد المشرقين للشمس والثاني للقمر وكذا المغربان والمراد من قولهم: ما بين المشرق والمغرب ميلة يعني لأهل المشرق وهو أن تجعل مغرب الصيف على يمينك ومشرق الشتاء على يسارك فتكون مستقبل القبلة.

القمي روى عن الصادق الله الله وأمير المؤمنين، والمغربين الحسن والحسين» (١).

﴿ فَيَأَيْ ءَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكَلَّذِبَانِ ﴾ وفي ذلك من اختلاف المشارق فوائد لا تحصى من اعتدال الهواء وتغيير الفصول وحدوث ما يناسب في كلّ فصل في وقته.

﴿ مَرَجَ ٱلْبَعْرَيْنِ ﴾ مرجت الدابّة إذا أرسلتها للرعي والمعنى أرسل البحر الملح والبحر العذب وتطرق المالح في العذب والعذب في المالح حال كونهما متجاورين ويتماس سطوحهما و ﴿ يَلْنَفِيَانِ ﴾ كدجلة مثلاً تدخل البحر فتشقّه فيجري في خلال البحر فراسخ لا بتغيّر طعمها.

﴿ يَنْهُمُا بَرْذَخٌ ﴾ وحاجز من قدرة الله ﴿ لَا يَبْنِيَانِ ﴾ ولا يبغي أحدهما على الأخر بالممازجة وإبطال الخاصية مع أن شأنهما الاختلاط على الفور بل يبقيان زماناً يسيراً وقيل: المراد من البحرين بحر السماء وبحر الأرض فإن في

١- تفسيرالقمي، ج٢، ص٣٤٣، وتفسيرالصافي، ج٥، ص١٠٨.

السماء بحراً يمسكه الله بقدرته ينزل منه المطر فيلتقيان في كلّ سنة وبينهما حاجز يمنع بحر السماء من النزول وبحر الأرض من الصعود وينزل من بحر السماء المطر وقيل: إنّهما بحر فارس وبحر الروم فإن آخر طرف هذا يتّصل بآخر طرف ذاك والبرزخ بينهما الجزائر.

وَ الْبَكْذِيبِ. وَ الْمَوْائِدُ الْمُوْلُونُ وَالْمَرْمَاتُ واليس في البحرين من الفوائد شيء يقبل التكذيب. و يَمْرُمُ مِنْهُمَا اللَّوْلُو وَالْمَرْمَاتُ والله اللولو كبار الدرّ والمرجان صغاره أو المرجان الخزر الأحمر المشهور يقال: يلقيه الجن في البحر وفي خريدة العجائب: اللؤلؤ يكون في بحر الهند وفارس والمرجان ينبت في البحر كالشجر وإذا كلس المرجان عقد الزيبق فمنه أبيض ومنه أحمر ومنه أسود وهو يقوى البصر كحلا وينشف رطوبة العين. واعلم أنّه إن أريد بالبحرين بحر فارس وبحر الروم فلا حاجة في قوله: ﴿ مِنْهُمَا ﴾ إلى التأويل إذا اللؤلؤ والمرجان بمعنييه يخرجان منهما وقال بعضهم: يخرج من الأجاج من المواضع التي يقع فيها المياه العذبة من الأنهار فيناسب إسناد ذلك إليهما وهذا مشهور عند الغواصين.

﴿ فَبِأَيْ ءَالَا وَرَبِكُمَا نُكُونَانِ ﴾ لأن الجواهر الثمينة من نعماء الله لخلقه حيث يتحلّون بها قال ابن عبّاس وجماعة: إن تكون هذه اللآلي في البحر بنزول المطر لأن الصدف تفتح أفواهها للمطر فتكون الأصداف كالأرحام للنطف ولذلك أن السنة إذا أجدبت قلّت الأصداف وهزلت الحيتان فضمير منهما للبحرين باعتبار الجنس.

وقيل: البحران علي وفاطمة الله والبرزخ النبي المله ويخرج منهما الحسن والحسين المله الله والمحسن المحسن المح

والحسين» (١). وفي «المجمع» أيضاً ذكر هذه الرواية عن سعيد بن جبير وسلمان الفارسي وسفيان الثوري (٢).

وقيل: هما الدنيا والآخرة والبرزخ القبر وقيل: الحياة والممات، والأجل البرزخ. وقال بعض أهل التأويل: الخوف والرجاء ويخرج منها الورع والتقوى. وقال ابن عطا: بين العبد والرب بحران عميقان: أحدهما بحر النجاة وهو الدين والقرآن وبحر الهلاك وهو الدنيا ومن اعتصم بحبل الله نجى ومن ركن إلى الدنيا هلك وردى.

وَلَهُ الْجَوَارِ النَّفَعَاتُ الله الله لام الملك أو لام الاستحسان والتعجب مثل قوله: للّه أبوك وللّه درّك والجوار بكسر الراء أصله الجواريّ بالياء جمع جارية بمعنى السفن أقيمت الصفة مقام الموصوف وسمّيت السفينة جارية لأن شأنها الجري في البحر وإن كانت واقفة في الساحل كما تسمّى المملوكة أيضاً جارية لأن شأنها الجري والسعي في حوائج سيّدها، والمراد بالمنشآت المرفوعات الشرع يقال: أنشأه إذا رفعه أو مرفوعات على الماء أو المنشآت معناها المصنوعات وقرئ منشئات بكسر الشين أي تنشئ الموج بصدرها المناه المصنوعات وقرئ منشئات بكسر الشين أي تنشئ الموج بصدرها وفي البحر على البحر في البحر كالجبال في البرّ.

﴿ فَإِنَّ ءَالَاهِ رَبِّكُمَا تَكَذِّبَانِ ﴾ من خلق موادّ السفن والإرشاد إلى أخذها ونفعها وحصول التجارات والمعاملات المفيدة بسببها.

﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ الهاء كناية عن غير مذكور وهو الأرض كقولهم: ما بين لابتيها وهم في المدينة وإنّما جاز ذلك لكونه معلوما أي كلّ من على

۱- نورالثقلين، ج ٥، ص ١٩١، وينابيع المودة، ج ١، ص ٣٥٤، وتفسير فرات الكوفي، ص ٤٦٠. ٢- مجمع البيان، ج ٩، ص ٣٣٦.

الأرض من حيوان فهو هالك ويفنون. ولما نزلت هذه الآية قالت الملائكة: هلكت بنو آدم فلما نزلت هؤ كُلُ نَفْسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمُوْتِ هُا أَيقنوا بهلاك أنفسهم فإن لهم أرواحاً وأجساماً لطيفة وأرواحهم ليست مجردة عن تلك الأجسام اللطيفة فهم ذوات الأنفس.

والوجه العضو المعروف استعير للذات لأنه أشرف الأعضاء ومجمع أغلب والوجه العضو المعروف استعير للذات لأنه أشرف الأعضاء ومجمع أغلب المشاعر وموضع السجود ويجوز أن يكون الوجه بمعنى القصد فحينئذ المعنى كلّ من عليها من الثقلين وما اكتسبوه من الأعمال هالك إلّا ما توجّهوا به جهة اللّه وعملوه ابتغاء مرضاته وعلى هذا المعنى. قال الشيخ أكبر وهو من علماء العامة - إن الضمير في وجهه راجع إلى الشيء. ودُو المُنكل من علماء العامة وجه أي ذو الاستغناء المطلق والعظمة في ذاته وصفاته وفي الحديث: والظوابيا ذا الجلال والإكرام الإلظاظ اللزوم والإلحاح، وعنه وعنه ويقول: يا ذا الجلال والإكرام قال: «استجيب لك برجل وهو يعلي ويقول: يا ذا الجلال والإكرام قال: «استجيب لك الدعاء» بهاتين الكلمتين مرجو الإجابة.

﴿ فَإِنَّ مَالِكَةً رَبِّكُما تُكَذِّبَانِ ﴾ فإن قيل: أي نعمة في الإفناء؟ فالجواب أن النعمة التسوية بين الحق فيه وإنّه وصلة إلى الثواب وتصل بين الصواب والعمل بالفناء ليفعل الطاعة لحسنها فيستحق الثواب ولو عجّل الثواب لصار الإنسان ملجئاً إلى العمل ولم يستحق الثواب.

﴿ يَسَنَلُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يسألونه حوائجهم والرزق والمغفرة كما أنّ أهل السماء أيضاً يسألونه في وجوداتهم حدوثاً وبقاء وسائر أحوالهم

١ـ سورة آل عمران: ١٨٥.

٢ ـ كنزالعمال، ج٢، ص٦٢٧، ورياض السالكين، ج٣، ص٩٨، والكشاف، ج٤، ص٤٦.

سؤالاً مستمراً بلسان الحال والمقال فإن الخلق كافّة من حيث حقائقهم الممكنة بمعزل من استحقاق الوجود وما يتفرّع عليه من الكمالات بالمرآة بحيث لو انقطع ما بينهم وبين العناية الإلهيّة من علائق اللطف لم يشمّوا رائحة الوجود أصلاً فهم مستمرّون في كلُّ أن على السؤال. ﴿ كُلَّ يَوْمِ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ أي: كلُّ وقت من الأوقات والمراد بطن الزمان في الحقيقة وهو اليوم الإلهيّ الَّذي هو الآن وهو غير منقسم في شأن من الأشؤن من الإعطاء والمنع والفقر والغنى ويأتى بأحوال منها ويذهب بأحوال منها من العزّة والذلّة والصحّة والمرض ونحو ذلك حسب ما تقتضيه الحكمة البالغة وفي الحديث: «من شأنه أن يغفر ذنباً ويفرّج كربا ويرفع قوماً ويضع قوماً وسوق المقادير إلى المواقيت». قال عليه الله الرب لينظر إلى عباده كل يوم ثلاثمانة وستين نظرة يبدئ ويعيد وذلك من حبّه خلقه».(١) وعن عيينة إنّ الدهر كلّه عند اللّه يومان أحدهما: اليوم الّذي هو مدّة الدنيا فشأنه فيه الأمر والنهي، الإماتة والإحياء والآخر يوم القيامة فشأنه فيه الجزاء والحساب والثواب والعقاب قيل: نزلت الآية في اليهود حين قالوا: إنَّ اللَّه لا يقضي يوم السبت شيئاً فردَّ عليهم.

﴿ مَا اللهِ عَالَاتِهِ رَبِيكُمَا ثُكَاذِبَهِ ﴾ مع مشاهدتكم من الإبجادات من كتم العدم الى الوجود.

﴿ سَنَفَرُخُ لَكُمْ ﴾ وهذا الكلام مستعار من قول المهدّد لصاحبه مثل قولهم: سأفرغ لك أي سأتجرّد لعقوبتك وأقصد والخطاب للمجرمين من الطائفتين وحاصل المعنى أن عند انتهاء الشؤون نجازيكم ولا يبقى إلّا شأن واحد وهو جزاؤكم ﴿ أَيْهُ ٱلتَّقَلَانِ ﴾ وإن الجن والإنس جعلا أثقالا أي محمولة على الأرض وجعل ما سواهما كالعلاوة أو لرزانة آرائهما أو لأنهما

١ كنزالعمال، ج٤، ص٢٥٥.

مثقلان بالتكليف أو لعظم قدرهما في الأرض كما في الحديث: «إنى تركت في العديث: «إنى تركت فيكم العقلين كتاب الله وعترق» (١).

﴿ فَهِأَيَ ءَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ الّتي من جملتها البيان والبيّنة بأمور سيلقونه يوم القيامة للتحذير عمّا يؤدّي إلى سوء الحساب وإن في التحذير عنهما نعمة عظيمة.

يَنَهُ مُنَا الْمِنْ وَالْإِنِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِن اَفْطَارِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ فَانفُدُوا لَا يَنفُدُونَ إِلَّا مِسْلطُنِ ﴿ فَيَا مَ اللّهِ رَبِكُمَا تُكذِبَانِ ﴿ فَي يَلْمَا مُكذِبَانِ ﴿ فَي اَلَهُ رَبِكُمَا تُكذِبَانِ ﴿ فَاشَ مَلَا تَنفَعِرَانِ ﴿ فَي فَيانِي مَالَا مُرَيكُمَا تُكذِبَانِ عَلَى مَالِكُهُ مَرَيكُمَا تُكذِبَانِ فَي اَلْدَهُمَانِ ﴿ فَي اللّهِ مَالِكُهُ مَرَيكُمَا تُكذِبَانِ فَي اللّهُ مَرْمُونَ وَرَدَةً كَالدِّهُمَانِ ﴿ فَي اللّهُ مَرْمُونَ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن مَالِكُهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن الللّهُ مِن الللّهُ مَن اللللللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مَن الللّهُ مِن الللّهُ مَن اللللللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا الللللّهُ مِلْ الللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّ

المعنى: ﴿ يَنَمَّنَرَ لَلِمِنَ وَآلِانِينَ ﴾ خوطبا باسم جنسهما والمعشر الجماعة العظيمة سمّيت به لبلوغه غاية الكثرة فإن العشر العدد الكامل الكثير الّذي لا عدد بعده إلّا بتركيبه بما فيه من الآحاد نقول: أحد عشر وعشرون وثلاثون أي اثنتا عشرات وثلاث عشرات ولذا سمّي العدد الكثير معشرا كأنّه قيل: محل العشر الذي هو الكثيرة الكاملة وتقديم الجن في الذكر لتقدم خلقه والإنس

١- بصائرالدرجات، ص٤٣٢، والأمالي، للصدوق، ص٥٠٠، ومسند أحمد حنبل، ج٣، ص١٧، والمستدرك للنيسابوري، ج٣، ص١٤٨، وغيرها من الأسانيد العامة والخاصة، والحاصل: هذا الحديث متواتر لفظا ومعنا بين المسلمين.

..... CHI 64

على الجنّ في قوله: ﴿ قُل لَيْنِ آجْتَمَعَتِ آلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ ﴾ (١)، لفضله. إن قدرتم على الجواز والخروج والخصوص من جوانب السماوات والأرض هاربين من حكمه.

﴿ فَانَفُذُوا ﴾ واخرجوا منها وأخلصوا أنفسكم من عقابي ﴿ لَا نَفُذُوكَ ﴾ ولا تقدرون على النفوذ ﴿ إِلَّا بِسُلطَنِ ﴾ وبقوة وأنتم بمعزل عن القدرة روي أن الملائكة تحيط بجميع الخلائق فيهرب الإنس والجن فلا يأتون وجها إلّا وجدوا الملائكة أحاطت فتقول الملائكة لهم ذلك فكما لا يقدر أحد على الفرار يوم القيامة كذلك لا يقدر في الدنيا فيدركه الموت.

﴿ فَهِأَيَّ ءَالَآ رَبِّكُمَا تُكَاذِبَهِ ﴾ من التنبيه والتحذير والعفو مع كمال القدرة على العقوبة.

﴿ رُسَلُ عَلَيْكُما شُواظٌ مِن نَارِ ﴾ هو لهب خالص لا دخان فيه أو دخان النار وحرّها كما في القاموس وذلك حين يساق إلى المحشر عن ابن عبّاس، أي يرسل عليكما لهب خالص بلا دخان ويسوقكم إلى المحشر عن ابن عبّاس. والتنوين فيها للتفخيم والتشديد ﴿ وَهُالِن ﴾ صفر مذاب يصب على رؤوسهم وقيل: دخان، عن ابن عبّاس ﴿ فَلَا تَنْعَيرَانِ ﴾ أي: لا يمنعان من ذلك العذاب.

﴿ فَيِأَيَ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ من بيان عاقبة الكفر والشرك والمعاصي وأي نعمة أكمل من تحذير الإنسان ممّا يؤول أمره إلى مثل هذا العذاب.

﴿ فَإِذَا ٱنشَفَّتِ ٱلسَّمَآةُ ﴾ وانصدعت يوم القيامة وانفك بعضها من بعض لقيام الساعة أو صارت أبواباً لنزول الملاثكة كقوله: ﴿ وَيَوْمَ تَشَغَّقُ ٱلتَّمَاّـةُ وَالْغَنْمِ

١ سورة الإسراء: ٨٨.

روى مسعدة بن صدقه عن كليب قال: كنّا عند أبي عبد اللّه فأنشأ يحدثنا فقال: «إذا كان يوم القيامة جمع الله العباد في صعيد واحد ويوحي إلى السماء الدنيا أن اهبطي بمن فيك فيهبط أهل السماء الدنيا بمثلي من في الأرض من الملائكة والجنّ والإنس ثمّ يهبط أهل السماء الثانية بمثل الجميع مرّتين فلا يزالون كذلك حتى يهبط أهل السماوات السبع فينظر الجنّ والإنس فإذا قد أحاط بهم سبعة أطواق من الملائكة»(٢٠).

وقيل: الدهان الأديم الأحمر وجمعه أدهنة وقيل: هو عكر الزيت يتلون ألوانا أحيانا قال الفراء: شبّه سبحانه تلون السماء بالدهان أي تتلون السماء مثل تلون الوردة من الخيل، والقرس الورد يكون في الشتاء أحمر لونه وفي الربيع أصفر وفي الشتاء أغبر فكذلك السماء فشبّهها في اختلاف ألوانها بالفرس الورد.

﴿ فَهِأَيَ مَا لَآهِ رَيِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ مع عظم شأن الآلاء.

﴿ فَيُومَهِنِو لَا يُشْكُلُ عَن ذَنْبِو النُّسُ وَلَا جَمَانَا ﴾ أي: يوم انشقاق السماء حسب ما ذكر لا يسأل عن ذنبه لأنهم يعرفون بسيماهم فلا يحتاج في تمييز المذنب

١- سورة الفرقان: ٢٥.

٢- انظر: تفسيرنورالثقلين، ج٥، ص١٩٤، وتفسيرالصافي، ج٥، ص١١١، ويحار الأتوار، ج٧، ص٨٠.
 ٣- كذا في الأصل.

عن غيره إلى أن يسأل عن دينه وذلك أول ما يخرجون من قبورهم ويحشرون إلى الموقف فوجا فوجا ولا ينافي ذلك مع قوله سبحانه ﴿ فَوَرَيْكِ لَنَسَالَتُهُمْ الله الموقف القيامة كثيرة قال أَجْمَعِينَ ﴾ (١) وذلك في موقف الحساب والمناقشة ومواقف القيامة كثيرة قال ابن عبّاس: لا يسألهم هل عليهم كذا وكذا فإنّه أعلم منهم ولكن يسألهم بم عملتم كذا وكذا وعنه أيضاً لا يسألون سؤال تحقيق وإنّما يسألون سؤال تقيع وأراد بالجان الجن كما يقال: تميم ويراد ولده وطائفته.

﴿ فِيَأَيِّ ءَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ والإخبار بما يزجر الإنسان من الشرّ هو النعمة وإنّ الانتقام من الأعداء نعمة على الأحباب ولذا ورد الحمد عقيب العقوبة كما قال: ﴿ فَقُطِعَ دَائِرُ ٱلْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَالْحَمَّدُ يَدُو رَبِّ ٱلْعَنْدِينَ ﴾ (٢).

وَيُعْرَفُ الْسُجْرِمُونَ بِسِبَكُمْ ﴾ السيماء بالقصر والمد العلامة والجملة استيناف يجري مجرى التعليل لعدم السؤال أي لا يحتاج إلى السؤال لأنهم يعرفون بسواد الوجوه وزرقة العيون وما يعلوهم من الكآبة والحزن كما يعرف الصالحون بأضداد ذلك.

﴿ فَيُوْخَذُ بِالنَّوْمِي وَالْأَفْدَاعِ ﴾ الناصية مقدّم الرأس ولعل المراد شعرها يأخذ الملائكة بشعور مقدّم رأسهم وأقدامهم أو يؤخذ بجمع نواصيهم وأقدامهم في النار.

﴿ مَا لَكُمْ مَا لَآهُ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ من الزواجر.

﴿ مَنْذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَلِّبُ بِهَا لَلْمُجْرِمُونَ ﴾ أي: يقال لهم ذلك بطريق التوبيخ ﴿ مَنْذِهِ مَنْوَ ﴾ أي: ماء بالغ في ﴿ يَعُلُونُونَ بَيْنَهَا ﴾ أي: يدورون بين النار ﴿ وَيَيْنَ جَبِيمٍ مَانٍ ﴾ أي: ماء بالغ في الحميم الحرارة أقصاها يصب عليهم أو يسقون منه يدورون من النار إلى الحميم

١\_ سورة الحجر: ٩٢.

٢\_ سورة الأنعام: ٤٥.

ومن الحميم إلى النار من أنى يأني آن مثل قضى يقضي قاض وقيل: معنى «الآن» الحاضر وفي تفسير علي بن إبراهيم أي لها أنين من شدة حرّها. يسلّط عليهم الجوع فيؤتى بهم إلى الزقوم الذي طلعها كرؤوس الشياطين فأكلوا منها من شدة الجوع فأخذت في حلوقهم فاستغاثوا بالماء فأوتوا به من الحميم فإذا قربوه إلى وجوههم تناثر لحم وجوههم ويشربون من الحميم فتغلي أجوافهم ويخرج جميع ما فيها ثم يلقى عليهم الجوع فمرة يذهب بهم إلى الحميم ومرة إلى الزقوم وهكذا.

قال كعب الأحبار: إن وادياً من أودية جهنّم يجتمع فيه صديد أهل النار فينطق بهم في الأغلال فيغمسون فيه حتّى يخلع أوصالهم ثمّ يخرجون منه وقد أحدث الله لهم خلقاً جديداً فيلقون في النار.

﴿ مَالَةٍ رَبِّكُمَا ثُكَدِّبَانِ ﴾ من هذه المواعظ النافعة الَّتي توجب بعثاً وحثًا على فعل ما يستحق به الثواب وتحفّظا عمّا يستلزم العذاب.

المقام اسم مكان ولكن ليس لله مكان، ومقامه تعالى موقفه الذي يقف

فيه العباد للحساب كما قال: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ آلنّاسُ لِرَبِ ٱلْمَالِمِينَ ﴾ (١) والإضافة للاختصاص الملكي إذ لا ملك يومنذ إلّا للّه ويدخل في عموم الآية من يهم بالمعصية فيذكر اللّه فيدعها من مخافة اللّه ﴿ جَنَّنَانِ ﴾ جنّة للخائف الإنسي وجنّة للخائف الجني فإن الخطاب للفريقين لكن الأصوب أن يكون المعنى كلّ أحد منهما جنتان جنّة لعقيدته وأخرى لعلمه أو جنّة لفعل الطاعات وأخرى لترك المعاصي أو جنّة يثاب بها وأخرى يتفضّل بها عليه.

﴿ فَهِأَيْ ءَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكَذِبَانِ ﴾ وقوله: ﴿ مَقَامَ رَبِّهِ ﴾ أي: مقام شهود ربّه ﴿ فَهَأَيْ ءَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكَذِبَانِ ﴾ من نعمة الفناء في اللّه ونعمة البقاء باللّه وبهذا المعنى كما يقول لعائشة حين يغيب عن حسّه: كلّميني، للتبليغ والإرشاد.

﴿ ذَوَاتًا آفَانِ ﴾ صفة لجنتان وما بينهما اعتراض بينهما وتنبيه على أن تكذيب كلّ من الموصوف والصفة موجب للإنكار والتوبيخ وذواتا تثنية ذات بمعنى صاحبة وأصلها ذويه مؤنّة ذوي وفي تثنيتها لغتان الردّ على الأصل وهو ذواتا والتثنية على اللفظ فيقال: ذاتا والأفنان جمع فن أي من الأشجار والثمار أو جمع فنن وهو الغصن المستقيم طولا ويشعب من فروع الشجر كأنّه قيل: ذواتا أشجار وأغصان وأظلال وأثمار وعلى معنى الفن أيضاً يستقيم المعنى. قال الشاعر:

ومن كلُ أفنان اللذاذة والصبا لهوت به والعيش أخضر ناضر (٢)

﴿ فَيَأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَّا تُكَذِّبَانِ ﴾ وليس فيها شيء يقبل التكذيب.

﴿ فِيهِمَا عَبَنَانِ نَجَرِيَانِ ﴾ صفة أخرى لجنتان أي: في الجنتين عينان تجريان من جبل من مسك قال ابن عبّاس: تجريان من الماء الزلال: أحدهما: التسنيم

الـ سورة المطففين: ٦.

٧- الكشاف، ج٤، ش ص٤٩، وتفسير النسفي، ج٤، ص٢٠٤.

والاخرى: السلسبيل قيل: وتجريان لمن كانت عيناه في الدنيا تجريان من مخافة الله.

﴿ فَيَأَيِّ ءَالَاَهِ رَتِكُما تُكَذِّبَانِ \* فِيهِمَا مِن كُلِّ فَنَكِهَةِ نَوْجَانِ ﴾ صنفان وضربان متشاكلان كتشاكل الذكر والأنثى كالرطب واليابس فلذلك سمّاهما زوجين ضرب معروف عندهم وضرب من شكله غريب لم يعرفوه في الدنيا.

و مُثّرِهِ بَا لاهل الجنتين أي قاعدين كالملوك جلسة راحة معتمدين و عَلَى فَرُبُم على جمع فراش وهو ما يبسط ويستمهد للجلوس والنوم و بطلقه عن السّرَرَة على قرئ بحذف الألف وكسر النون وقرئ بإسكان النون وكسر الألف وقطعها والبطانة من الثوب ضد الظهارة والإستبرق ما غلظ من الديباج من البريق وهو الإضاءة وقيل: من البرقة وهو اجتماع ألوان فإذا كان بطائنها كذلك فما ظنّك بظهائرها؟ لأن الظهارة في الملبوس أشرف وأعلى وقيل: ظهائرها من سندس أو من نور.

﴿ وَبَحَنَى ٱلْجَنَّنَيْنِ دَانِ ﴾ جنى اسم بمعنى المجني كالقبض بمعنى المقبوض ودان من الدنو وهو القرب أي: ما يتجنّى من أشجارها قريب يناله القائم والقاعد والمضطجع تدنو الشجرة حتّى يجتنيها ولي الله بل قيل: إن تلك الثماريقع في الفم بلا أخذ.

﴿ فَيَأْتِ ءَالَاهِ رَتِّكُما تُكَذِّبَانِ ﴾ من هذه الآلاء اللذيذة الباقية.

﴿ فِهِنَّ قَاصِرَتُ ٱلطَّرِفِ ﴾ في الجنان أو في الفرش قاصرات الطرف من إضافة الفاعل إلى منصوبه ومتعلّق القصر وهو قوله: «على أزواجهن» محذوف للدلالة عليه والمعنى نساء يقصرن أبصارهن على أزواجهن لا تبصرن إلى غيرهم وتقول كلّ منهن لزوجها: وعزّة ربّي ما أرى في الجنّه شيئاً أحسن منك فالحمد لله الذي جعلك زوجي وجعلني زوجك وقيل: معنى

﴿ قَامِرَتُ ٱلطَّرْفِ ﴾ هو أن يقصر الطرف عنها من ضوء نورها أو المعنى إنّهن من الحياء والدلال والغنج عيونهن مقصورة وليست في غاية الانفتاح حتّى يستلزم شيئاً في الجملة في العين.

﴿ لَمْ يَعْلِمُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَلا جَانَ ﴾ طمثت المرأة إذا افتضها الرجل بالتدمية وأخذ بكارتها فالطمث الجماع المؤدي إلى خروج دم البكر ثم أطلق على كلّ جماع طمث وإن لم يكن معه دم وفي القاموس الطمث المس والمعنى لم يمسهن أحد من الإنس ولا أحد من الجن وهذا دليل على أن الجن يطمئون كما يطمث الإنس وحاصل المعنى أن الحور التي جعلت المؤمنين الخائفين من اللّه لم تنلها يد الإنس قبل ذلك والتي جعلت للمؤمنين من الله لم تنلها يد الإنس قبل ذلك والتي جعلت للمؤمنين من الجن كذلك لم تنلها يد الجن قبل ذلك.

وفي الآية دلالة على وقوع الطمث للجن في الدنيا ولكن ليس لهم ماء كماء الإنسان بل لهم هواء بدل الماء وبه يحصل العلوق في أرحام إنائهم وهذا يستدعي أن لا تصلح المناكحة بين الإنس والجن وكذا العكس هذا قول الجمهور من المفسرين. وقال الشعبي والكلبي هن من نساء الدنيا أي لم يجامعهن بعيد النشأة الثانية أحد سواء كن في الدنيا ثيبات أو أبكاراً.

﴿ فَيَأْيَ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ من هذه النعم الَّتي هي لتمتّع نفوسكم.

﴿ كَأُمُّنَ ٱلْمَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ صفة لقاصرات الطرف قد سبق بيان المرجان وأمّا الياقوت فهو حجر صلب شديد اليبس رزين صاف منه أحمر وأبيض وأصفر وأخضر وأزرق ولا تعمل فيه النار لقلّة دهنيّته ولا يثقب غالباً لغلظة رطوبته ولا تعمل فيه المبارد لصلابته سيّما الأحمر منه وبعده الأصفر أصبر على النار من سائر أصنافه وأمّا الأخضر منه فلا صبر له على النار وفي الطب على النار من سائر أصنافه وأمّا الأخضر منه فلا صبر له على النار وفي الطب أنفعها وأغلاها الرمّاني وهو الّذي يشابه النار في لونه قيل: ومن تختّم بهذه

الأوصاف أمن من الطاعون وإن عمّ الناس وأمن أيضاً من الصاعقة والغرق ومن حمل شيئاً منها أو تختّم به كان معظما عند الناس وجيها عند الملوك وأكل معجون الياقوت يدفع ضرر السمّ ويزيد في القوّة. قال الشاعر: وبقاء السمندر في لهب النـــ ــار مزيل فضيلة الياقوت (١)

وبالجملة شبّههن سبحانه بالياقوت في حمرة الوجنة والمرجان صغار الدرّ في بياض البشرة وصفائها فإن صغار الدرّ أنصع بياضاً من كباره.

﴿ فَهَا أَنَّ مَالَا مُرَكُما لَكُذِبَانِ \* هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَنِ إِلَّا الْإِحْسَنُ ﴾ "هل» يجيء على أربعة أوجه: الأول: بمعنى قد كقوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنَّ عَلَ الْإِنْسَنِ ﴾ " والثاني: بمعنى الأمر نحو قوله ": ﴿ فَهَلَ أَنَّمُ مُنتُهُونَ ﴾ أي: فانتهوا والثالث: بمعنى الاستفهام كقوله تعالى: ﴿ فَهَلْ وَجَدَّمُ مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا ﴾ (الله والرابع: بمعنى «ما» الجحد كما في هذه الآية ما جزاء الإحسان في العمل إلّا الإحسان في الثواب. روي أنّه قرأ رسول الله ﴿ هَلْ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ ﴾ إلخ، ثم قال: «هل تدرون ما قال ربّكم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم قال ﷺ "يقول هل جزاء من أنعمت عليه بمعرفتي بقبوله توحيدي إلّا أن السكنه جئتي وحظيرة قدسي برحمتي " (٥).

حكي أن ذا النون المصري رأى عجوزاً كافرة تنفق الحبوب للطيور وقت الشتاء فقال: إنّه لا يقبل من الأجنبي فقالت: أفعل قبل أولم يقبل ثمّ إنّه رآها في حرم الكعبة فقالت: يا ذا النون أحسن إلى نعمة الإسلام بقبضة من الحبّ. قال

١\_ الوافي بالوفيات، ج٢٨، ص ١١١، ووفيات الاعيان، ج٧، ص ٤١.

٢\_سورة الدهر: ١.

٣ سورة المائدة: ٩٤.

٤ سورة الأعراف: ٤٤.

٥- روضة الواعظين، ص٤٣، والأمالي، للطوسي، ص٥٦٩، وبحار الأنوار، ج٨، ص١٠٥، وكنز
 العمال، ج٢، ص٤٣.

بعض الأكابر: الإحسان الأنعم ولا يخص مثل المطر والريح والشمس والقمر.

﴿ فَيَأَيَ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ من نعمه الواصلة في الدنيا والأخرة.

وَمِن دُونِهِمَا جَنَانِ ﴿ فَيَ فَيَاتِ اللّهِ رَنِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ مُدْهَاتَنَانِ ﴿ فَيَاتِ مَاكَةً رَنِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ مُدَاتَعَانِ ﴿ مُدَاتَعَانِ ﴿ مُؤَلِّ مَاكَةً رَنِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ فَيأَيْ مَالَآهِ رَنِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ فَيأَيْ مَالَآهِ رَنِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ في في في مَا عَينانِ فَضَافَتَانِ ﴾ في في في في في في في في في مَاكِنَهُ وَفَعْلُ وَرُبَكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ في في في مَاكِنَهُ وَمُعْلَمُ ثُلُوبُونِ ﴾ مُؤرِّ مَقْمُسُورَتُ في الجَيامِ ﴾ فيأي مَالَآهِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ مُؤرِّ مَقْمُسُورَتُ في الجَيامِ ﴾ فيأي مَالآهِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ مُؤرِّ مَقْمُسُورَتُ في الجَيامِ ﴾ ويَأْنِي مَالآهِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ وهُ فيأي مَالآهِ وَمُؤمِّ مِصَانِ أَنْ اللّهِ مَالآهِ مَالِكُونِ مَالَاهُ مَا لَكُونَانِ أَنْ اللّهُ مَلْكُونُ مَا لَكُونَانِ أَنْ اللّهُ مَلْكُونُ مَا لَكُونَانِ أَنْ اللّهُ مَالِكُونَ مَالَاهِ مَالِكُونَانِ أَلَاهُمُ مَلِكُ وَمُونِ خُصْرٍ وَعَبْقَرِيْ حِسَانٍ ﴾ فيأي مَالآهِ مَالِكُونَ اللّهُ مَلْكُونَانٍ أَنْ مَالِكُونَ مَالَاهُ مَنْهُمُ وَلَنْ مَالُونُ مَالُونُ مَالِكُونَ مَالَاهُ مَالِكُونَ مُنْ مُنْتَالًا فَكَذِبَانِ أَنْ مُؤمِنَانِ مَالِكُونَ مِنْ الْمُؤْلُونِ مُؤمِّلُونُ مَنْ مُؤمِّلُونُ مَالُولُونَ مَالُولُونَالِهُ مُؤمِّلُونُ مَنْ مُؤمِّلُونُ مَالُونُ مَنْ الْمُؤمِّلُونَ مَالُولُونَالُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مَنْتُونُ مِنْ مُؤمِّلُونُ مُؤمُونِ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمُونُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمُونُ مُؤمُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمُونُونُ مُؤمُونُ مُؤمِّلُونُ مُؤمُونُ مُ

﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّنَانِ ﴾ مبتدأ وخبر أي: ومن دون تينك الجنّتين الموعودتين للخائفين جنّتان أخريان لمن دونهم من أصحاب اليمين فالخائفون قسمان: المقربون وأصحاب اليمين وهم دون المقربين بحسب الفضائل العلميّة والعمليّة فدون بمعنى الأدنى مرتبة ومنزلة لا بمعنى غير

۱ـ كتاب الدعاء، الطراني، م ۲۳۰، ص ٤٣٩، وجامع البيان، ج.٨، ص١٤٥، وتفسيرالقرطبي، ج١٣، ص ٢٤٤، والدرالمنثور، ج٣، ص٦٤.

فالجنّتان الأوليان أفضل من الأخريين لفضل المقرّبين على الأبرار وقيل: دون ليس من الدناءة بل من الدنو وهو القرب أي ومن دون هاتين الجنّتين إلى العرش أقرب إليه، وحمل بعض المفسّرين على معنى الغير قالوا: ولكلّ رجل وامرأة من أهل الجنّة أربع جنان في الجهات الأربع ليتضاعف له السرور بالتنقّل من جنّة إلى جنّة.

﴿ فَيَأْيَ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ممّا ذكر من الجنّات.

﴿ مُدْهَامَتَانِ ﴾ صفة لجنتان ادهام الشيء يدهام ادهيماما فهو مدهام أسود والأدهم الأسود فقوله: ﴿ مُدْهَامَتَانِ ﴾ أي: علا لونهما سواد ودهمة من شدة الخضرة والري وإن شئت قلت: خضراوان تضربا إلى السواد من شدة الخضرة.

﴿ فَهِا عَبْنَانِ نَشَاخَتَانِ ﴾ حيث تمتّع أبصاركم بخضرة هاتين الجنتين. ﴿ فِيهِمَا عَيْنَانِ نَشَاخَتَانِ ﴾ نضخ الماء اشتلا فورانه من ينبوعه أي: في الجنتين عينان فوارتان بالماء لا ينقطعان وهذا يدل على فضل الجنتين الأوليين على الأخريين لأنّه قال سبحانه في الأوليين: يجريان، وفي الأوليين: يجريان، وفي الأخيرتين: نضّاختان، والنضخ دون الجري. ﴿ فَيَأَيّ مَالَاه رَبِّكُما ثُكَذّبانِ ﴾ من الصفاء والريّ.

وميكائيل على الملائكة بياناً لفضلهما فإن ثمرة النخل فاكهة كعطف جبرئيل وميكائيل على الملائكة بياناً لفضلهما فإن ثمرة النخل فاكهة قال ابن عبّاس: نخل الجنّة جذوعها زمرد أخضر وكربها ذهب أحمر وسعفها كسوة لأهل الجنّة منها حللهم وثمرها كالدلاء أشد بياضا من اللبن وأحلى من العسل وألين من الزبد ليس له عجم كلّما نزعت وقطعت ثمرة عادت فكأنها اخرى وأنهارها يجري من غير أخدود. وقال عليّ أمير المؤمنين النهج: «ما من حبّة من الرمّان تقيم في جوف مؤمن إلّا أنارت قلبه وأخرجت شيطان الوسوسة منه أربعين

يوماً (١). قيل: وأجوده الكبار الحلو المليس وأظن أن معنى الحلو المليس ما يغلب حلاوته على طعم حموضته وهو حار رطب يلين الصدر ويجلو المعدة وينفع من الخفقان ويزيد في الباءة، وثمرة النخل فاكهة وغذاء والرمّان فاكهة ورواء. في «الكافي» عن الصادق المناكهة مائة وعشرون لوناً سيدها الرمّان» (١).

في «الفقيه» عن الصادق النجاب: «المخيرات الحسان من نساء أهل الدنيا وهن أجمل من حور العين» (٣). القمي قال: جوار نابتات على شط الكوثر كلّما أخذت منها واحدة نبتت أخرى (٤) قال الصادق النجاب: «في قول الرجل: جزاك خيراً يعني: به أنّ خيراً نهر في الجنة مخرجه من الكوثر والكوثر مخرجه من ساق العرش عليه منازل الأوصياء وشيعتهم وعلى حافتي ذلك النهر جوار نابتات سمين باسم ذلك النهر وذلك قوله تعالى: ﴿ فِينَ خَيْرَتُ حِسَانٌ ﴾ فإذا قال الرجل لصاحبه: جزاك الله خيراً فإنما المعنى رزقك الله تلك المنازل التي أعدها الله لصفوته» (٥).

﴿ فَيَأْيَ ءَالَآءَ رَبِّكُمَّا تُكَذِّبَانِ ﴾ حيث هيّا لكم ما به تلتذّون من الفواكه.

﴿ فِيهِنَ خَيْرَتُ حِسَانٌ ﴾ وخيرات مخفّفة من خيرات جمع خيرة لأن خير الذي بمعنى أخير لا يجمع ولا يقال: خيرون ولا خيرات، ومعنى خيرات منتخبات ومصطفيات وليس فيهن ما يشينهن من القبائح والعاهات لا ذربات وطمّاحات ولا طوافات ولا متشوفات ﴿ حِسَانٌ ﴾ أي: حسان الخلق والخلق والخلق وفي الحديث لو أن امرأة من نساء أهل الجنّة أطلعت على السماوات والأرض لأضاءت ما بينهما ولملأت ما بينهما ريحاً ولعصابتها على رأسها

١- مستدرك الوسائل، ج١٦، ص٣٩٦، وبحار الأنوار، ج٥٩، ص٢٩٧، وكنزالعمال، ج١٤، ص١٨٧.

٢- الكافي، ج٦، ص٣٥٢، وتفسير الأصفي، ج٢، ص١٢٤٨، وتفسير الصافي، ج٥، ص١١٥.

٣- من لايحضره الفقيه، ج٣، ص٤٦٩، ووسائل الشيعة[الإسلامية]. ج١٤، ص٨٥.

٤- نفسيرالقمي، ج٢، ص٣٤٦، وتفسيرالصافي، ج٧، ص٧٨، وتفسيرنورالثقلين، ، ج٥، ص٢٠١.
 ٥- الكافي، ج٨، ص٢٣٠، ومعاني الاخبار، ص١٨٢، وبحار الأنوار، ج٨، ص١٦٢.

خير من الدنيا وما فيها ولو أن حوراء بزقت في بحر لعذب ذلك البحر من عذوبة ريقها ويقلن: نحن الناعمات فلا نبأس، الراضيات فلا نسخط والخالدات فلا نبيد قيل: المراد من خيرات الحوراء وقيل: المؤمنات.

وَ مَاكَا مَاكَا مَاكَا مَاكَا مِ اللّهِ الله وقد أنعم عليكم بما تستمتعون من هذه النساء وهي ألبيضاء وحولاً من تعرات جمع حوراء وهي البيضاء أو شديدة سواد العين قصرن في خدورهن لا يظهرن لغير المحارم وإن لم تكن الجنّة دار التكليف. والخيام جمع خيمة وهي القبّة المضروبة على الأعواد ولا تشبه خيام الدنيا إلّا بالاسم لأن الخيمة من خيامهن درة مجوّفة عرضها ستون ميلا في كلّ زاوية منها أهلون ما يرون إلّا حين يطوف عليهم المؤمنون والمعنى إنّهن مستورات في الحجال ويصف الله جواري جنانه التي خلقهن لخدمة أوليائه وألبسهن لباس نوره وأجلسهن على سرير أنسه في خجال قدسه وضرب عليهن خيام الدرّ وينتظرن أزواجهن.

﴿ فَهِأَيْ مَالَاً وَيَكُمَّا تُكَذِّبَانِ ﴾ وقد خلق من النعم ما هي مقصورة لكم.
﴿ فَتَرْ بَطْمِنْهُنَ إِنْ فَبْلَهُمْ وَلَا جَأَنَّ ﴾ كالذي مر نظيره والأول في أزواج المقربين وهذا في أزواج الأبرار أو التكرار زيادة التشويق والرغبة ﴿ فِأَيْ مَالَاً عَالَا المقربين وهذا في أزواج الأبرار أو التكرار زيادة التشويق والرغبة ﴿ فِأَيْ مَالَاً وَرَيَّكُمّا ثُكَانِهُ مِع أَنَّها ليست كنعم الدنيا إذ قد يطمث المرأة في الدنيا فيا لها من طيب وصالها وبراعة جمالها فالعقول فيها حياري والقلوب سكاري.

﴿ مُتَّكِينَ عَلَىٰ رَفَرَفِ خُفَّم ﴾ حال صاحبه المؤمنون، رفرف اسم جمع واحده رفرفة أو اسم جنس ضرب من البسط أو الوسائد أو هو ما تدلّى من الأسرة أو ضرب من الثياب تتّخذ منه المجالس وتبسط وفضول الفرش والرقيق من الديباج خضر جمع أخضر أحد الألوان نعت لرفرف. ﴿ وَعَبْقَرِي ﴾ عطف على رفرف والمراد الجنس قيل: عبقر موضع كثير الحسن وقرية نباتها

في غاية الحسن والعبقري ضرب من البسط وموضع للحسن ينسب إليه كل نادر من إنسان وحيوان وثوب، جعل مثلاً لفرش أهل الجنة وفي التكملة عبقر اسم موضع يصنع فيه الوشي كانت العرب إذا رأت شيئاً عجيبا نسبته إليه فخاطبهم الله على عادتهم وقيل: عبقر اسم رجل كان بمكة يتخذ الزرابي ويجيدها فنسب إليه كل شيء جيد «حسان» جمع حسن حملا على المعنى، وقيل: الرفرف فراش في الجنة إذا استقر عليه المؤمن طاربه من فرحه وشوقه يميناً وشمالاً وحيثما يريده المؤمن.

وروي في حديث المعراج أن رسول الله لما بلغ سدرة المنتهى جاءه الرفرف فتناوله من جبرئيل وطاربه نحو العرش فقال المشيخ وإنه طاربي يخفضني ويرفعني حتى وقف بي على ربي ولما حان الانصراف تناوله فطار به خفضاً ورفعاً يهوي به حتى أداه إلى جبرئيل فالرفرف خادم في الجنة للمؤمنين مختص بخواص الأمور» (۱).

﴿ فَإِلَى اللهِ وَبُوت لَجَلَالُهُ تَعَلَّمُا تُكُوْبَانِ ﴾ وقد هيا لكم ما تتكنون عليه. ﴿ بَبُرُكُ التُمُ رَبِّكَ ﴾ تنزيه وثبوت لجلاله تعالى لما ذكر في السورة من آلائه الفائضة على المؤمنين وارتفع شأنه عن جحود نعمائه وتكذيبها وهذا الموضع مما أريد فيه بالاسم المسمّى أو المراد الاسم فإذا كان الاسم حاله كذلك بالتبعة فكيف المسمّى؟ ﴿ وَفَى لَهُكُلُو وَالْعَظْمَةُ وَالْكِبرِياءُ وَيكرم أولياءه بهذه الكرامات وقيل: معنى الآية فاطلبوا البركة في كلّ شيء بذكر اسمه وانطقوا بيا ذا الجلال والإكرام وداوموا عليه.

تمّت السورة بعون الله.

۱۔ تفسیرالقرطبی، ج۱۷، ص۱۹۱.

## ميوكة الواقعكنة



مَكَيَّة، إِنَّا آية مدنيَّة وهي ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾.

عن أبيّ بن كعب قال: قال رسول الله: «من قرأ سورة الواقعة كتب أنه ليس من الغافلين»<sup>(١)</sup>.

وروي أنّ عثمان بن عفّان دخل على عبد اللّه بن مسعود يعوده في مرضه الَّذي مات فيه فقال: ما تشتكي قال: ذنوبي. قال: ما تشهِّي قال: رحمة ربّى. قال: أفلا تدعو الطبيب؟ قال: الطبيب أمرضني. قال: أفلا نأمر بعطائك؟ قال: منعتنيه وأنا محتاج إليه وتعطنيه وأنا مستغن عنه؟ قال: يكون لبناتك. قال: لا حاجة لهن فيه فقد أمرتهن أن يقرأن سورة الواقعة فإنّى سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من قرأ صورة الواقعة كلّ ليلة لم تصبه فاقة أبداً» (٢٠).

وروى العيّاشيّ بالإسناد عن زيد الشحّام عن الباقر للنِّهُ قال: «من قرأ الواقعة قبل أن ينام لقى الله ووجهه كالقمر ليلة البدر»".

عن أبي بصير عن الصادق الله قال: من قرأ الواقعة في كلِّ ليلة الجمعة أحبّه الله وحبّبه إلى الناس ولم ير في الدنيا بؤسا أبداً ولا فقرا ولا آفة من

١ مجمع البيان، ج٩، ص٣٥٤، وتفسيرنورثقلين، ج٥، ص٢٠٣.

٢\_ مجمع البيان، ج٩، ص٣٥٤، وتفسيرنورثقلين، ج٥، ص٢٠٣، والتمهيد، ج٥، ص٢٦٩، وكنزالعمال، ج ١، ص.٥٩٣

٣. ثواب الأعمال، ١١٧، ووسائل الشيعة، ج٤، ص٧٨٥.

أفات الدنيا وكان من رفقاء أمير المؤمنين التلج.(١)

### 

إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴿ لَى لِنَسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةٌ ﴿ خَافِطَةٌ رَّافِعَةٌ رَّافِعَةٌ ﴿ وَكُنْمُ الْأَرْضُ رَبَّا ﴿ وَبُسَتِ ٱلْجِبَالُ بَشَا ﴿ فَكَانَتَ هَبَاتُهُ مُمُلِنَا ﴿ وَبُسَنِ ٱلْجِبَالُ بَشَا ﴿ فَكَانَتَ هَبَاتُهُ مُمُلِنَا ﴾ وَبُسَنَا اللَّهُ وَكُنْمُ الْمَرْتَفَةُ ﴿ وَالْمَاحِنُ ٱلْمَيْمَنَةُ مَا أَضْعَتُ ٱلْمَيْمَنَةُ مَنَ الْمُعَنِّفِ الْمَيْمَنِ اللَّيْمِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلْمُ وَاللَّهُ وَاللِمُوالِمُولِ الللَّهُ وَاللَّهُ الللِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَال

الظرف منصوب بفعل محذوف تقديره اذكروا حين وقوع الحادثة والقيامة وهي الصيحة عند النفخة الأخيرة يكون من الأحوال ما لا يفي به المقال سمّاها واقعة مع أنّ دلالة اسم الفاعل على الحال لتحقّق وقوعها.

وَإِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ الهائلة ﴿ لَيْسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةً ﴾ يكنّى عن الحرب بالوقعة وكلّ أمر شديد يعبّر عنه بذلك قيل: سمّيت القيامة بالواقعة لصونها أي لا يكون عند وقوعها نفس تكذّب على الله ويفتري بالشريك والولد والإنكار للقيامة إذ ليس لمجيئها كذب ويقع صدقا إذ كلّ نفس حيننذ مؤمنة صادقة وقيل: كاذبة مصدر كالعاقبة بمعنى التكذيب.

﴿ خَافِضَةٌ ﴾ أي: القيامة خافضة لأقوام ﴿ زَافِعَةً ﴾ لآخرين وهو تقرير لعظمة ذلك اليوم فإن الوقائع العظام يرتفع فيها أناس إلى مراتب ويتّضع أناس وتقديم الخفض على الرفع للتشديد في التهويل وإن القيامة يخفض

ا ـ مستدرك الوسائل، ج٦، ص١٠٥، وبحار الأنوار، ج٨٩ ص٣٠٧.

أقواماً كانوا مرتفعين في الدنيا ويرفع أقواماً كانوا متَضعين فيها بسبب تقواهم لأن جماعة يؤتي بهم بالذّلة والأغلال والسلاسل وجماعة بالمراكب والحليّ والحلل.

﴿ إِذَا رُحَّتِ ٱلْأَرْشُ رَجًا ﴾ الرج تحريك الشيء واضطرابه أي يحصل الخفض والرفع إذا حرّكت الأرض تحريكاً شديدا بحيث يهدم ما كان عليها من جبل وبناء ولا تسكن زلزلتها حتَى تلقى جميع ما في بطنها على ظهرها.

﴿ وَبُسَّتِ ٱلْحِبَالُ بَسًّا ﴾ أي: فتّت حتّى صارت كالسويق الملتوت من بسّ النه والمعنى مأخوذ من بسّ الغنم إذا أسيقت من أماكنها.

﴿ فَكَانَتُ ﴾ أي: فصارت بسبب ذلك ﴿ هَبَاتَهُ ﴾ غبارا والغبار ما يسطع من سنابك الخيل والذي يرى من شعاع الكوة وما ذرته الريح من الأوزان ﴿ مُنابَنَاً ﴾ منشرا متفرقا وفي التفسير إن الله يبعث ريحاً من تحت الجنّة فتحمل الأرض والجبال وتضرب بعضها ببعض ولا يزال كذلك حتى تصير غباراً ويسقط ذلك الغبار على وجوه الكفّار وذلك قوله تعالى: ﴿ رَوْجُوهُ ثَوْمَهِذِ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴾.

﴿ وَكُنتُمُ أَزْوَجًا ﴾ والخطاب للامّة الحاضرة والأمم السالفة لكن للحاضرة وقع الخطاب تغليبا ﴿ أَزْوَجًا ﴾ أي: أصنافاً ﴿ ثَلَنتُةً ﴾ صنفان في الجنّة وواحد في النار.

وَأَصْحَبُ النَّيْمَنَةِ مَا أَصْحَبُ النَّيْمَنَةِ \* وَأَصْحَبُ المُتَمَةِ مَا أَصْحَبُ الْمَتَمَةِ ﴾ مبتدء وخبر ما أصحاب الميمنة على أن ماء الاستفهامية مبتدء ثان وما بعده خبره أي أي شيء هم في حالهم والمراد تعجيب السامع من شأن الفريقين في الفخامة والعظامة نحو زيد وأي زيد فهم أهل المنزلة السيئة وأصحاب المشأمة هم أصحاب المنزلة الدنية أخذا من التيامن بالميامن وتشؤتمهم بالشمائل كما يقول: فلان منّي باليمين والشمال إذا أوصفته بالرفعة والضعة أو الذين يؤتون صحائفهم بأيمانهم والذين يؤتون صحائفهم بأيمانهم والذين يؤتون صحائفهم بأيمانهم الدين يؤتون صحائفهم بأيمانهم الدين يؤتون صحائفهم بأيمانهم الدين يؤتون صحائفهم بأيمانهم الدين يؤتون وحائفهم بأيمانهم والذين يؤتون وحائفهم بأيمانهم والذين يؤتون وحائفهم بأيمانهم والذين يؤتون وحائفهم بأيمانهم

فيأخذون طريق الجنّة والذين يكونون على شمال العرش فيجيء بهم إلى النار.

﴿ وَالسَّنِيقُونَ السَّنِيقُونَ ﴾ هم القسم الثالث من الأزواج الثلاثة وأصل السبق التقدّم في السير ثمّ تجوز به في غيره من التقدّم والجملة مبتدأ وخبر، مثل قوله:

«أنا أبو النجم وشعري شعري»

أو السابقون الأول: مبتدأ والثاني: تأكيد له كرّر تعظيما لهم والخبر جملة ﴿ أُولَيْكَ المُعَرِّبُونَ ﴾ وقيل: التقدير السابقون ما السابقون فحذف «ما» لدلالة ما قبله عليه والمراد بالسيف الذين سبقوا إلى الإيمان والطاعة من غير توان وحازوا الكمالات الدينية والفضائل اليقينية. ﴿ أُولَيْكَ ﴾ الموصوفون بذلك النعت الجليل ﴿ المُمَالَاتُ الدينية والفضائل اليقينية. ﴿ أُولَيْكَ ﴾ الموصوفون بذلك النعت الجليل ﴿ المُمَالِّنَ الدينية والفضائل اليقينية ورفعت إلى حظائر القدس نفوسهم ﴿ فِي جَنَّتِ النَّعِيمِ ﴾ أي: كاثنين في جنّات النعيم متعلق بالمقربون.

وقد قيل في السابقين: المراد السابقين إلى الإيمان أو الهجرة وقيل: إلى الصلوات المخمس عن علي المنهد. (١) وقيل: إلى الجهاد وقيل: إلى التوبة وأعمال البرّ وإلى كلّ ما دعا الله إليه وعن أبي جعفر لله قال: «السابقون أربعة ابن آدم المقتول والسابق في أمّة مومى وهو حزبيل مؤمن آل فرعون وسابق امّة عيسى وهو حبيب النجّار صاحب ألطاكية والسابق في امّة محمّد عليّ بن أبي طالب» (١) وقال كعب: هم أهل القرآن المتوجّون يوم القيامة فإنّهم كادوا أن يكونوا أنبياء إلا أنهم لا يوحى إليهم والمراد بأهل القرآن الملازمون لقراءته والعاملون به وقيل: الناس ثلاثة: فرجل ابتكر المخير في حداثة سنّه ثمّ داوم عليه حتّى خرج من الدنيا فهو السابق المقرّب، ورجل ابتكر عمره بالذنب طول الغفلة ثمّ من الدنيا فهو السابق المقرّب، ورجل ابتكر شرّاً في حداثة سنّه ثمّ لم يزل تراجع بتوبة فهذا صاحب اليمين ورجل ابتكر شراً في حداثة سنّه ثمّ لم يزل

١\_مجمع ألبيان، ج٩، ص٣٥٨، وتفسير نورالثقلين، ج٥، ص٢٠٩.

٢- تفسيرنورالثقلين، ج٥، ص٢٠٩، وتفسيرالصافي، ج٥، ص١٢٠، وبحار الأنوار، ج٦٦، ص١٥٦.

عليه حتى خرج من الدنيا فهذا صاحب الشمال.

﴿ ثُلَةً يَنَ الْأَوْلِينَ ﴾ أي: هم جماعة كثيرة العدد من الأولين من الأمم الماضية ﴿ وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ من أمة محمد لأن من سبق إلى إجابة نبينا قليل بالإضافة إلى من سبق إلى إجابة الأنبياء قبله ولا يخالفه قوله والله الله المنه الله المنه من سابقي يكقرون سائر الأمم». (١) أي يغلبونهم فإن أكثرية سابقي الأمم السائفة من سابقي هذه الامة لا تمنع أكثرية تابعي هؤلاء من تابعي أولئك مثل أن يكون سابقوا هذه أمم السابقة ألفين وتابعوهم ألف المجموع ثلاثة آلاف ويكون سابقوا هذه الامة ألفاً وتابعوهم ثلاثة آلاف فالمجموع أربعة آلاف فرضاً وهذا المجموع أكثر من المجموع الأول وفي الحديث أنا أكثر الناس تبعاً يوم القيامة.

﴿ عَلَىٰ سُرُرِ مَّوَشُونَةِ ﴾ حال اخرى من المقربين والسور جمع سوير، المشبّكة بالدرّ والياقوت المنسوجة المتواصلة من الوضن وهو نسج الدرع واستعير لكل نسج محكم. ﴿ مُنْكِكِينَ عَلَيْهَا مُنَقَنبِلِينَ ﴾ أي: مستقرين على سرر متّكثين عليها وقاعدين قعود الملك متقابلين لا ينظر بعضهم من أقفاء بعض وهو وصف لهم بحسن العشرة وتهذيب الأخلاق والآداب.

﴿ يَلُونُ عَلَيْهِم ﴾ أي: يدور حولهم للخدمة حال الشرب وغير، ﴿ وِلْدَنَّ ﴾ جمع وليد وخدمة الوليد أمتع من خدمة الكبير ﴿ عُلَدُّونَ ﴾ أي: مبقون أبداً

١\_بحار الأنوار، ج٦٦، ص١٥٧، وتفسيرالبيضاوي، ج٥، ص٢٨٥.

على شكل الولدان وطراوتهم لأنهم خلقوا للبقاء لا للفناء قيل في الأسئلة المفخمة: هؤلاء هل يدخلون تحت قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا لِقَةُ ٱلمُوتِ ﴾ (١٠٠ فالجواب أنهم لا يموتون فيها بل يلقي بين النفختين نوم وقيل: هم أولاد أهل الدنيا لم يكن لهم حسنات فيثابون عليها ولا سيّنات فيعاقبون عليها وقيل: أولاد الكفّار خدام أهل الجنّة، وقيل في معنى ﴿ عُلَّدُونَ ﴾: مقرطون والخلد القلادة والسوار والقرط لأنهم في حد الوصافة. ﴿ يَأْكُونِ ﴾ من الذهب والجواهر لا عرى لها ولا خراطيم الواسعة الرأس ولا يعوق الشارب منها عانق عن شرب من أي موضع أراد منها ﴿ وَأَبْارِيقَ ﴾ جمع إبريق وهو الذي له عروة وخرطوم وقيل: هي عجميّة معربة آبريز أو الكوب للماء والإبريق للغسل والكأس للشرب من الخمر.

وَيَّأُونِ مِن مَيْعِنِ مَن خمر جارية من العيون والكأس القدح إذا كان فيها شراب وإلّا فهو قدح ومعنى الماء إذا جرى فهو فعيل بمعنى فاعل أو المعنى ظاهرة تراها العيون في الأنهار فيكون بمعنى المفعول من المعاينة من عانه إذا شخصه وإفراد الكأس وجمع الأكواب والأباريق لأنّ العادة جرت على تعدد الأواني والشرب يكون بكأس واحدة ﴿ لا يُصَدَّعُونَ عَنْهَ ﴾ الصدع على تعدد الأواني والشرب يكون بكأس واحدة ﴿ لا يُصَدَّعُونَ عَنْهَ ﴾ الصدع شق في الأجسام الصلبة كالزجاج والحديد ومنه الصداع وهو الانشقاق في الرأس من الوجع أي لا يناقهم بسبب شوبها صداع كما يناقهم ذلك من خمر لدنيا ﴿ وَلَا يُنْوِفُونَ ﴾ أي: لا يسكرون ولا تذهب عقولهم أو المراد لا ينفد شرابهم فالنفاد إمّا للعقل أو للشراب.

﴿ وَفَكِكُهُمْ مِنَا يَتَخَيِّرُونَ ﴾ يأخذون خيره وأفضله من ألوانها وهو عطف على قوله: ﴿ بِأَكْوَابِ ﴾ أي: يطوف عليهم ولدان بفاكهة ثمّ ذكر اللحم الّذي هو سيّد الإدام.

ا\_سورة آل عمران: ١٨٥.

﴿ وَلَمْتِهِ طَلَيْمِ مِنْمًا يَشْتَهُونَ ﴾ أي: يتناولون من لحوم الطير مشويّاً أو مطبوخاً بما يشتهون منها على حسب ميلهم وإرادتهم لا أنّهم مضطرّون وكارهون بل مشتهون.

﴿ وَحُورٌ عِينٌ ﴾ عطف على ولدان أو مبتدء محذوف الخبر أي ولهم حور عين وحور جمع حوراء وهي الشديدة بياض العين والشديدة سوادها وعين جمع عيناه وهي الواسعة الحدقة الحسنة ﴿ كَأَمْثُولُ اللَّوْلُمُ النَّكُونُ ﴾ صفة لحور، مثل الدرّ المصون في الصدف لم تمسّه الأيدي.

وَ جَرَآءً بِمَا كَانُوا بِسَمَلُونَ ﴾ مفعول له أي يفعل بهم ذلك جزاء باعمالهم في الدنيا ويروى أن عقد ياقوتها يضحك في نحرها وفي رجيلها نعلان شراكهما من لؤلؤ تصوتان بالتسبيح على كلّ حوراء سبعون حلّة ليست منها حلّة على لون الاخرى وسبعون لوناً من الطيب ليس منها لون على لون الآخر لكلّ امرأة سبعون سريرا من ياقوت أحمر منسوجة بالدرّ على كلّ سرير سبعون فراشاً بطائنها من إستبرق وفوق السبعين فراشاً سبعون أريكة لكلّ امرأة منهن سبعون وصيفة بيد كلّ وصيفة صفحتان من ذهب فيها لون من طعام يجد لآخر لقمة منه لذة لا يجدها لأولها ويعطي لزوجها مثل ذلك على سرير من ياقوت أحمر عليه سوارات من ذهب موشّح بالجواهر.

﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا ﴾ أي: باطلاً واللغو السقط من الكلام وما لا يعتد به وما يرد من الكلام لا عن روية وفكر واللغا صوت العصافير ونحوها من الطيور ﴿ وَلَا تَأْشِمًا ﴾ أي: لا يقال لهم: أثمتم والإثم اسم للأفعال البعيدة عن الثواب.

﴿ إِلَّا قِيلًا سَلَمًا سَلَمًا ﴾ والاستثناء منقطع أي: لكنّهم يسمعون فيها قولاً سلاما سلاما أي سماعهم السلام فيسلّمون سلاما بعد سلام ولا يسمع كلّ من المسلّم والمسلّم عليه إلّا سلام الآخر بدءاً ورداً المشتمل على السلامة من الزوال والنقائص. قال الشاعر:

فإن سلامي لا يليق ببابه (۱)

سلام من الرحمن نحو جنابه

وَأَضَعَتُ ٱلْمَيْدِ مَا أَصْحَتُ ٱلْمَيْدِ ۞ فِي سِدْرِ تَخْصُودِ ۞ وَطَلْحِ مَنضُورِ ۞ وَظَلْمِ مَنضُورِ ۞ وَظَلْمِ مَنْصُورِ ۞ وَظَلْمِ مَنْصُورِ ۞ وَظَلْمِ مَنْصُورِ ۞ وَظَلْمِ مَنْوَعَةِ ۞ مَنْدُوعِ ۞ وَفَكِم هَوْ كَذِيرَةِ ۞ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَمْنُوعَةِ ۞ وَفُرُشٍ مَرْفُوعَةٍ ۞ إِنَّا أَشَأْنَهُنَ إِنشَاةً ۞ فَجَمَلْنَهُنَ أَبْكَارًا ۞ عُرُا أَثْرَابًا ۞ وَفُرْشٍ مَرْفُوعَةٍ ۞ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَ إِنشَاةً ۞ فَجَمَلْنَهُنَ أَبْكَارًا ۞ عُرُا أَثْرَابًا ۞ وَفُلَةً مِنَ ٱلْاَخِرِينَ ۞ عُرُا أَثَرَابًا ۞ لِأَمْنَ حَدِي الْاَخِرِينَ ۞ ثُلُلَةً مِنَ ٱلْاَخِرِينَ ۞

شروع في تفصيل ما أجمل في التقسيم بعد بيان شؤون السابقين فقال:

﴿ وَأَصَّنُ ٱلْيَهِينِ ﴾ مبتدء وخبره جملة قوله: ﴿ مَا أَصَّنُ ٱلْيَهِينِ ﴾ أي: لا تدري ما لهم من الخير بسبب كوامل محاسنهم ﴿ فِي سِدْرٍ ﴾ أي: هم في سدر ﴿ مَّنَّنُودٍ ﴾ غير ذي شوك ليس كسدر الدنيا كأنّه خضد ونزع عنه شوكه أو المعنى تثنى أغصانه لكثرة حمله من حصد الغصن إذا ثنّاه والسدر شجر النبق ثمر معروف عند العرب محبوب ويستظل به فجعل ذلك مثلاً بظل أهل الدنيا ونعيمها.

﴿ وَطَلَح مَّنفُور ﴾ قد نضد حمله وتراكب بعضه على بعض من أسفله إلى أعلاه ليست له سوق بارزة وهو شجر الموز وهو شجر له أوراق كبار وظل بارد وقيل: هو أمّ غيلان له أنوار كثيرة منتظمة طيّبة الرائحة تقصد العرب منه النزهة وإن كان لا يؤكل منه شيء قال مجاهد: كان لأهل الطائف واد معجب فيه الطلح والسدر وقالوا: يا ليت لنا في الجنّة مثل هذا الوادي! فنزلت هذه الآية.

﴿ وَيَطْلِ مُمَدُودٍ ﴾ ممتلة لا ينقص ولا يتفاوت مثل ما بين الطلوعين وفي الحديث: في الجنّة شجرة يسير الراكب في ظلّها مائة عام ولا يقطعها. ويمكن أن يراد من معنى الظلّ الحفظ يقول: فلان في ظلّ فلان أيّ كنفه وحفظه

١- الحبل المتين، ص٢٦٣، ونورالبراهين، ج١، ص٣٦.

ويمكن أن يكون المراد من الظلّ الراحة كما في قوله تعالى: ﴿وَنُدَخِلُهُمّ ظِلَّا ظَلِيلًا ﴾ (١) لأنّه إنّما يجلس المرء في الظلّ للاستراحة.

﴿ وَمَالَو مَسْكُوبٍ ﴾ أي: يصب أينما شاءوا وكيفما أرادوا بلا تعب ومسكوب سائل تجري على الأرض من غير أخدود.

﴿ وَفَنَكِمَهُ فَرَثِيرَةِ ﴾ بحسب الأنواع والأجناس ﴿ لَا مَقَطُوعَةٍ ﴾ في وقت من الأوقات كفواكه الدنيا ﴿ وَلَا مَمْنُوعَةٍ ﴾ عن متناوليها بوجه من الوجوه من العبد والشوك أو حائط يمنع عن التناوش.

والأرض مسيرة خمسمائة عام أو مرفوعة على الاسرة وقيل: الكناية عن والأرض مسيرة خمسمائة عام أو مرفوعة على الاسرة وقيل: الكناية عن النساء رفعت عن نساء الدنيا جمالا وشأنا، في الحديث الولد للفراش وحينئذ ارتفاعها كونهن على الأرائك بقرينة قوله: ﴿إِنَّا أَنتَأَنَّهُنَّ إِنتَكَة ﴾ وعلى المعنى الأول لدلالة ذكر الفرش التي هي المضاجع عليهن والمعنى ابتدأنا خلقهن ابتداء جديداً من غير ولادة. وفي الحديث: «هن اللواتي قبضن في الدنيا عجائز شمطاً رمصاً شميطاً جمع شمطاء والشمط بياض شعر الرأس يخالطه سواد ورمص جمع رمصاء والرمص بالتحريك وسخ يجتمع في الموق جعلهن الله بعد الكبر أتراباً على ميلاد واحد كلما أتاهن أزواجهن وجدوهن أبكاراً فلمنا سمعت عائشة ذلك فقالت: وا وجعاه فقال الملاثية: ليس هناك وجعه (٢).

﴿ لَمُمَلِنَهُنَّ أَبَكَارًا ﴾ بعد أن كن عجائز أبكارا أي: عذارى، جمع بكر والمصدر البكارة بالفتح؛ والبكرة أوّل النهار لتقدّمها على سائر أوقات النهار وسمّيت الّتي لم تفتض بكرا اعتباراً بالشيب لتقدّمها عليها.

١\_سورة النساء: ٥٧.

٢- تفسيرنورالثقلين، ج٥، ص٢١٩، وتفسيرالقرطبي، ج١٧، ص٢١١.

﴿ عُرُهُا أَتَرَابًا ﴾ جمع عروب كرسل جمع رسول أي: تبين محبّتها لزوجها بشكل وغنج وحسن تعرّبه بمحبّة زوجها وقيل: كلامهم عربي أترابا جمع ترب أي: مستويات في السن واللذة في سن ثلاث وثلاثين سنة وكذا أزواجهن والقامة ستون ذراعاً في سبعة أذرع على قامة أبيهم آدم وفي الحديث: «إن الرجل ليفتض في الغداة سبعين عذراء ثم ينشتهن الله أبكارا». قال المجديد الرجل من أهل الجنة ليتزق خمسمانة حوراء وأربعة آلاف ثيب وثمانية آلاف بكر يعانق كل واحدة منهن مقدار عمره في الدنيا وأدنى أهل الجنة الذي له ثمانون ألف خادم واثنتان وسبعون زوجة وينصب له قبة من الجواهر كما بين الجابية إلى صنعا، والجابية بلد بالشام»(١).

﴿ لِأَصْحَبُ الْبَهِينِ ﴾ متعلَق بأنشأنا ﴿ نُلَةٌ مِنَ الْأَوّلِينَ \* وَنُلَةٌ مِنَ الْتَعْيِينَ ﴾ أي: هم امّة من الأولين وامّة من الآخرين وقيل: المراد من الثلّتين امّة محمد الشيقة وعلى هذا القول الثلاثة الأولى المقدّمون في التقوى والتابعون بإحسان ومن يجري مجراهم وأمّا الّذين أنزل منهم في العمل فهم الثلاثة الأخيرين روي أنّه الشيقة قال: ﴿ إِنْ لا أرجو أن يكونوا شطر أهل الجنة». ثمّ تلا: ﴿ نُلَةٌ مِنَ الْأَوْلِينَ \* وَمُلَةٌ مِنَ الْلَا لِهِم أَزهد منكم فيما حرّم الله عليكم وكانوا بالبلاء بدريّاً كانوا فيما أحل الله لهم أزهد منكم فيما حرّم الله عليكم وكانوا بالبلاء أشد منكم فرحا بالرخاء لو رأيتموهم قلتم: مجانين ولو رأوا أخياركم قالوا: ما لهولاء من خلاق ولو رأوا أشراركم حكموا بأنهم لا يؤمنون بيوم الحساب إن عرض عليهم الحلال من المال تركوه خوفاً من فسادهم قلوبهم.

وَأَضْعَتُ الشِّمَالِ مَا أَضْعَتُ الشِّمَالِ ۞ فِي سَمُومِ وَجَمِيمِ ۞ وَظِلْ مِن بَحْشُومِ وَأَضْعَتُ الشِّمَالِ ۞ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي سَمُومِ وَجَمِيمٍ ۞ وَظِلْ مِن بَحْشُومِ ۞ لَا بَارِدٍ وَلَا كَرِيمٍ ۞ إِنَّهُمْ كَانُواْ فَبِلَّ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ ۞ وَكَانُواْ يُصِرُّونَ ﴾

١- كنزالعمال، ج١٤، ص٤٧٦، وتفسيرالبغوي، ج٤، ص٢٨٤.

﴿ وَأَضْعَنْتُ الشِّمَالِ ﴾ شروع في تفصيل أحوالهم وهم الكفّار لقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَلِنَا هُمْ أَصْحَنْتُ ٱلْمُشْتَمَةِ \* عَلَيْتِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةً ﴾ ﴿ مَا أَضَعَنْ ٱلشِّمَالِ ﴾ أي: لا تدري ما لهم من شدة الحال يوم القيامة.

﴿ فِي سَمُومِ وَجَمِيمِ ﴾ أي: هم في حرّ نار ينفذ في المسامّ وثقوب البدن والسموم الريح الحارّة يكون والسموم الريح الحارّة يكون بالليل والحميم الماء المتناهي في الحرارة والفور.

﴿ فَعْلِلَ مِن يَعْتُونِ ﴾ من دخان أسود بهيم يقول العرب أسود يحموم إذا كان شديد السواد ﴿ لَا بَارِدٍ ﴾ كسائر الظلال ﴿ وَلَا كَرِيمٍ ﴾ ولا نافع من أذى الحرّ لمن يأوي إليه نفى بذلك ما أوهم الظلّ من الاسترواح، وفي الآية تهكم بأصحاب المشأمة أنّهم لا يستأهلون للظلّ البارد.

﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ فَبَلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ ﴾ تعليل لابتلائهم، ترف أي: تنعَم وأترفته النعمة أطغته أي: إنّهم كانوا قبل ذلك ممّا ذكر من سوء العذاب شغلوا أنفسهم بالنعم وتركوا الواجبات طلباً لراحة أبدانهم منهمكين في الشهوات.

﴿ وَكَانُوا يُمِرُّونَ عَلَى لَلِمِنْ آلْعَظِيمِ ﴾ أي: الذنب العظيم الذي هو الشرك ومنه بلغ الغلام الحنث أي وقت المؤاخذة بالذنب وحنث في يمينه خلاف بر فيها وقيل: الحنث هنا الكذب لأنهم كانوا مع شركهم يحلفون بالله لا يبعث الله من يموت.

﴿ وَكَانُواْ يَقُولُونَ ﴾ لغاية جهلهم وعتوهم: ﴿ وَيَعَانُواْ مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَبِعضها عظاماً وَعِفَائِنَا ﴾ بعد الموت وكان أعضاؤنا من اللحم والجلد تراباً وبعضها عظاماً وتقديم التراب على العظام للاستبعاد ﴿ أَوَنَا لَتَبْعُونُونَ ﴾ أي: لا يكون البعث لنا ﴿ أَوَابَاأَوْنَا الْأَوْلُونَ ﴾ الواو للعطف على الضمير في مبعوثون ومرجع المعنى أنّنا وآباءنا لا نبعث بعد تلك الحالة.

﴿ فَلْ ﴾ يا محمد رداً لهم: ﴿ إِنَّ الْأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَ ﴾ من الأمم الذين من جملتهم أنتم وآباؤكم ﴿ لَمَجْمُوعُونَ ﴾ بعد الموت ﴿ إِلَىٰ مِغَنَتِ يَوْم مَّعْلُوم ﴾ والتعدية بإلى ضمّن فيه معنى السوق معلوم عند الله وقته والإضافة بمعنى من كخاتم فضة والميقات هو الوقت المضروب للشيء ينتهي عنده أو يبتدأ منه والميقات قد يستعار للمكان ومنه مواقيت الإحرام للحدود المعيّنة.

وثم إلى الله والمواب والشكرة الخطاب الأهل مكة وأمثالهم وأنها السّالُون عن الهداية والصواب والشكرة والمكرة والبعث والبعث وين شَمّ مِن نَوْم و من الأولى الابتداء الغاية والثانية بيانية أي مبتدئون الأكل من شجر هو الزقوم تخرج من قعر جهنم. والثانية بيانية أي مبتدئون الأكل من شجر هو الزقوم تخرج من قعر جهنم. والمؤون منها المبتدئ الجوع أو بالقسر والا يكتفي منكم بالأكل بل الا بد وملزمون بأن تملئوا منها بطونكم. وتشيؤن منكم بالأكل بل الا بد وملزمون بأن تملئوا منها بطونكم. وتشيؤن منكم بالأكل بل الا بد وملزمون بأن تملئوا منها بطونكم. وتشيؤن منكم بالأكل بل الم بد وملزمون بأن تملئوا هنها بطونكم في منكم مناداً بل الماء الحار الشديد في الحرارة والا يكون شربكم شرباً مثن إلا بل التي بها الهيام وهو داء يصيبها يشبه الاستسقاء فتشرب ولا تروى حتى أن تموت.

﴿ هَنَا نُزُلُمُ مَوْمَ اللِّينِ ﴾ أي: الّذي ذكر من الزقّوم والحميم رزقهم المعدّ لهم كالنزل الّذي يعدّ للضيف تكرمة له ﴿ يَوْمَ اللِّينِ ﴾ أي: يوم الجزاء. ﴿ غَنُ خَلَقَنَكُمْ ﴾ فهاً تصدّقون على الإعادة فإن من قدر على الإبداء قدر على الإبداء قدر على الإعادة واعلم أن الله تعالى إذا أخبر عن نفسه بلفظ الجمع يشير به إلى ذاته وصفاته وأسمائه كما قال: ﴿ إِنَّا نَعْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَنِظُونَ ﴾ (١) وإذا أخبر عن نفسه بلفظ المفرد يشير به إلى ذاته المطلقة كما قال: ﴿ إِنِّ اللهُ وَأَنَا إِذَا كَانَ العبد أَنَا اللّهُ رَبُّ ٱلْعَكَلِيمِيكَ ﴾ (٢) هذا إذا كان المخبر هو الله وأمّا إذا كان العبد فينبغي أن يقول: أنت يا رب لا أنتم لإيهام الشرك المنافي لتوحيد القائل ولذا يقال: أشهد أن لا إله إلّا الله ليدل على شهادته بخصوصه.

﴿ أَفَرَ مَيْتُمُ مَّا تُمْنُونَ ﴾ أي: أخبروني ما تقذفونه في أرحام النساء من النطف وما تمنون مفعول الأوّل يقال: أمنى الرجل يمني ومنيت الشيء إذا قضيته وسمّي المنيّ منيّاً لأنّ الخلق منه يقضي. ﴿ مَانَتُهُ مَنَاتُهُونَهُ ﴾ أي:

السورة الحجر: ٩.

٢ سورة القصص: ٣٠.

تقدّرونه وتصورونه بشراً وهذه الجملة الاستفهاميّة مفعول ثان ﴿ أَمْ نَحْنُ الْحَلِثُونَ ﴾ له من غير دخل شيء فيه وأم قيل: منقطعة لأن ما بعدها جملة والمعنى بل نحن الخالقون والاستفهام للتقرير وقيل: متصلة ومجيء الخالقون بعد نحن بطريق التأكيد لا بطريق الخبريّة.

وَعَنُ مَدَّرَنَا يَسَكُمُ الْمُوتَ ﴾ وقتنا موت كلّ أحد بوقت معين حسبما تقتضيه الحكمة وومًا عَنُ بِسَبُرُونِنَ \* عَلَى أَن نُبُدِلَ أَمَتَنكُمُ ﴾ أي: لا يغلبنا أحد على أن نذهبكم ونأتي مكانكم بأشباهكم من الخلق وقادرون على ذلك. وَنُسْتِكُمُ فِي مَا لَا تَمَلّمُونَ ﴾ من الخلق والأطوار ولسنا عاجزين عن خلق أمثالكم بدلا منكم أو تغيير صوركم إلى غيرها كما فعلنا بمن قبلكم من القردة والخنازير كاليهود والآية تشعر إلى الوعيد وإنشائهم من خلق لا يعلمونها من الألوان والأشكال وفي الحديثك وإن أهل الجنة جرد مرد». (أ وإن الجهنمي ضرسته مثل احد، أما تخاف أن يجعلك من القردة والخنازير وأنت تقرء كل صباح ومساء في ذم اليهود بقوله تعالى: ﴿ يُمْرَفُونَ ٱلْكُيْمَ مِنْ بَعَدِ مَنَ اللهِ وَلَا عَيْروا حكم اللهِ في الزنا من الرجم إلى أربعين جلدة وكذا غيروا حكم القود من القتل إلى الدية حتى كثر القتل فيهم؟ وأنت جلدة وكذا غيروا حكم القود من القتل إلى الدية حتى كثر القتل فيهم؟ وأنت يا شر اليهود غيرت أحكاماً فاستعد جواباً.

﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُدُ النَّشَأَةَ ﴾ أي: الخلقة ﴿ الْأُولَى ﴾ هي خلقتهم من نطفة ثمّ من علقة أو فطرة آدم من التراب ﴿ فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ فهلًا تتذكّرون أنّ من قدر عليها قدر على غيرها فإنّها أقلّ صنعا لحصول الموادّ وسبق المثال.

﴿ أَفَرَهُ يَتُمُ مَّا تَخُرُثُونَ ﴾ أخبروني ما تبذرونه من الحبّ وتعملون في الأرض بالسقي ونحوه والحرث إلقاء البذر في الأرض ﴿ ءَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُۥ ﴾ وتردّونه نباتاً

١- كنزالعمال، ج١٤، ص ٤٧١، وانظر: الاختصاص، ص٣٥٨.

يربو وينمو ﴿ أَمْ نَحَنُ ٱلرَّرِعُونَ ﴾ المنبقون لا أنتم، والزرع الإنبات وذلك بالأمور الإلهيّة دون البشريّة ولذا نسب الحرث إليهم ونفى عنهم الزرع ونسبه إلى نفسه، وفي الحديث: «لا يقولنَ أحدكم: زرعت وليقل: حرثت فإنّ الزارع هو الله».

وَمُونَ مُنَاهُ وَلَا الماضي وإن دخل على المضارع ولذا لا يجزمه فهو شرط غير جازم أي لو أردنا ولَجَعَلْنَهُ أي: الزرع بمعنى المزروع وحُمَلَنَا الحطم كسر الشيء مثل الهشم ويستعمل في كل كسر متناه المعنى يابساً متكسراً متفتتاً بعد ما أنبتناه. وفَظَلَتْهُ أي: فصرتم بسبب ذلك وتَفَكَمُونَ أي: تتعجّبون من سوء حاله أثر ما شاهدتموه على أحسن ما يكون وتندمون على ما فعلتم فيه وأنفقتم عليه أو تندمون على ما أصبتم لأجله من المعاصي فتحدّثون فيه والتفكّه التنقّل بصنوف الفاكهة ويستعار للتنقّل بالحديث وقرئ تفكّنون بالنون والتفكّن التعجّب والتندّم وإنّا للتنقّل بالحديث وقرئ تفكّنون بالنون والتفكّن التعجّب والتندّم وإنّا المغنى إنّا ملزمون بغرامة ما أنفقنا أو المعنى إنّا مهلكون بهلاك رزقنا وبنّ تحرّبُونَ لها خد ولا نصيب لنا وحرمنا رزقنا ولو كنّا مجدودين لما فسد علينا هذا.

روي عن أنس بن مالك قال: مر رسول الله بأرض الأنصار فقال: «ما يمنعكم من الحرث؟» قالوا: الجدوبة. قال: «أفلا تعقلون فإن الله يقول: أنا الزارع إن شنت زرعت بالماء وإن شنت زرعت بالربع وإن شنت زرعت بالبدر. ثم تلا المرابع وأن شنت زرعت بالبدر. ثم تلا المرابع وأن شنت زرعت بالبدر. ثم تلا المرابع وأن ينظي المرابع أن الله هو الذي يعطي ويمنع بأسباب وبغيرها فالتوحيد هو أن يعتقد أن التأثير من الله لا من غيره كالكوكب وفي الحديث: «ما سنة بأمطر من أخرى ولكن إذا عمل قوم بالمعاصي

١- تفسير القرطبي، ج١٧، ص ٢٢٠، وتفسير الثعلبي، ج٩، ص٢١٦.

حوّل الله ذلك إلى غيرهم فإذا عصوا جميعاً صرف الله ذلك إلى الفياني (١) والبحار».

وعن ابن عبّاس إن تحت العرش بحرا تنزل منه أرزاق الحيوانات يوحي الله إليه فيمطر ما شاء من سماء إلى سماء حتّى ينتهي إلى سماء الدنيا ويوحي إلى سماء الدنيا أن غربليه فتغربله فليس من قطرة تقطر إلّا ومعها ملك يضعها موضعها ولا تنزل قطرة إلّا بكيل معلوم إلّا ما كان من يوم الطوفان فإنّه نزل بغير كيل ووزن وكان المظر يكشف رأسه عند نزول المطر ويقول: «حديث عهد بريّه».

﴿ أَفْرَهَ يَشُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ ﴾ أي: أخبروني النار الّتي تخرجونها بسبب قدح الزناد أو بسبب قدح آخر وتشعلونها والعرب تقدح بعودين تحك أحدهما على الآخر يسمّون الأعلى الزند والأسفل الزندة شبّهوهما بالفحل والطروقة ﴿ مَأْتُمُ أَنْتُم أَنْتُم شَجَرَتُها ﴾ الّتي منها الزناد وهي المرخ والعفار ﴿ أَمْ نَحْنُ المُنشِئُونَ ﴾ لها بقدرتنا.

﴿ نَعْنُ جَعَلْنَهَا تُذَكِرَةً ﴾ استيناف لبيان منافعها أي: جعلنا نار الزناد تبصرة في أمر البعث أمر البعث ليس أبدع من إخراج النار من الشجر الرطب

١\_ جمع الفيفاء: الصحراء.

وهو حجة على منكري عذاب القبر حيث تضمن النار ما لا يحرق ظاهره لكن النار حاصله ومؤثّره لكن الأثر غير بين أو المعنى أن هذه تذكرة لما أوعدوا به من نار جهنّم لينظروا إليها ويتذكّروا ﴿وَمَتَنَعًا لِلْمُقْوِينَ ﴾ أي: بلغة ومنفعة للمسافرين والذين ينزلون القواء بالفتح وهو القفر الخالي من العمارة وتخصيصهم بذلك لأنهم أحوج إليها لأن المقيمين في العمارة ليسوا بمضطرين إلى الاقتداح وعن أنس بن مالك قال: قال رسول الله: «إنّ أدنى أهل النار عذابا الذي يجعل له نعلان يغلي منهما دماغه في رأسهه (۱).

﴿ فَسَيَحَ بِآسِهِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ أي: أحدث التنزيه لربّك ونزّهه عمّا لا يليق به وقيل: معناه قل: سبحان ربّي العظيم فقد صح عن النبي تلاثي أنه لمّا نزلت هذه الآية قال: «اجعلوا هذا الذكر في ركوعكم». (٢) والباء للاستعانة وقيل: المراد هنا تلاوة القرآن وشرّف عبيده بأن أمرهم بالتسبيح ليطهروا أنفسهم بتسبيحه تعالى.

## فَكَا أُقْسِمُ بِمَوَفِعِ ٱلنُّجُومِ ۞

أي: فاقسم ولا مزيدة للتأكيد وتقوية الكلام كقوله: ﴿ إِنَاكُمْ يَعَلَمُ أَهُلُ السحر السحر السحر السحر السحر ويجوز أن يكون رداً لما يقوله الكفّار في القرآن من أنّه سحر وشعر وكهانة ثم استأنف القسم، ومواقع النجوم قيل: مطالعها ومساقطها وقيل: انكدارها وانتثارها يوم القيامة وقيل: هي الأنواء الّتي كان أهل الجاهليّة إذا المطروا قالوا: أمطرنا بنوء كذا. قال الباقر والصادق المنظيمة والنجوم النجوم النبوء كذا.

۱\_مسند أحمد، ج۲، ص٤٣٩، وتفسير ابن كثير، ج۲، ص٣٩١.

٢- من لايحضره الفقيه، ج١، ص٣١٥، وتهذيب الأحكام، ج٢، ص٣١٣، ووسائل الشيعة
 [الإسلامية] ج٤، ص٩٤٤، وبحار الأنوار، ج٨٧ ص١٠٠.

رجومها للشياطين». (١) وكان المشركون يقسمون بها فحينئذ «لا» نافية فقال سبحانه: [فلا أقسم بها]. قرئ بموقع، أي عظم أمر من يحلف بها.

في «الفقيه» عن الصادق الله المراد به اليمين بالبراءة من الأئمة الله يحلف بها الرجل إن ذلك عند الله عظيم». (٢) وقيل: المعنى اقسم بنزول القرآن فإنّه نزل نجما نجما متفرّقا عن ابن عبّاس.

﴿ وَإِنَّهُ ﴾ أي: القسم المذكور ﴿ لَقَسَدُ ﴾ لو علمتم بموجبه لعظمتموه وجواب القسم قوله: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْهَانُ كُرِمٌ ﴾ وهذه الجملة وهو قوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَدٌ ﴾ اعتراض بين القسم وجوابه أي الكتاب الكريم كثير النفع في صلاح المعاش والمعاد أو كريم عند الله ودال على مكارم الأخلاق وشرائف الأفعال أو كريم بسبب نزوله من عند كريم إلى أكرم الخلق.

﴿ فِي كِنْسُ مَّكُنُونِ ﴾ ومصون عن غير المقربين إذ لا يطّلع عليه من سواهم لأنّه مستنسخ في اللوح المحفوظ ﴿ لَا يَمَسُّمُ إِلّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴾ إمّا صفة اخرى للكتاب فحينئذ المراد بالمطهّرين الملائكة المنزّهون عن أوضار الأوزار أو صفة للقرآن فيكون نفيا بمعنى النهي أي لا ينبغي أن يمسه إلّا من

١- مجمع البيان، ج٩، ص٣٧٦، وتفسيرالصافي، ج٥، ص١٢٨، وتفسير نورالثقلين، ج٥، ص٢٢٥. ٢- من لايحضره الفقيه، ج٣، ص٣٧٧، وتفسير الصافي، ج٥، ص١٢٩.

كان على طهارة من الأدناس كالحدث والجنابة والنفي بمعنى النهي مثل قوله النهاؤة «المسلم أخو المسلم<sup>(1)</sup> لا يظلمه ولا يسلمه». أي لا ينبغي له أن يظلمه أو يسلمه إلى من يظلمه وقيل: والقائل والقول كلاهما ضعيفان وهو محمد ابن فضيل من العامة قال: المراد من الطهارة هاهنا التوحيد يعني: إن غير الموحد لا يجوز أن يمسته.

﴿ تَنزِيلٌ مِن رَبِّ ٱلْمَنكِينَ ﴾ صفة اخرى للقرآن مصدر بمعنى المفعول أي: منزل مثل الخلق بمعنى المخلوق.

﴿ أَفِيهَا لَلْمَدِيثِ ﴾ الّذي ذكرت صفاته وهو القرآن ﴿ أَنَتُم ﴾ يا أهل مكّة ﴿ أَنْهُ ﴾ يا أهل مكّة ﴿ تُمْدِينُونَ ﴾ أي: مكذّبون أو أي متهاونون به والإدهان عبارة عن المداراة والملاينة وترك الحدّ والاستحقار وفي الآية دلالة على حدوث القرآن.

وفي الحديث: «ثلاث من أمر الجاهليّة الطعن في الأنساب والنياحة والأنواء». (1) فالطعن معروف والنياحة البكاء على الميّت مع تعديد محاسنه

١- المبسوط، ج٥، ص٩٥، والكافي، ج٢، ص١٦٦، ووسائل الشيعة، ج٨ ص٥٤٢.

٢- سنن دارمي، ج٢، ص٣١٤ عبدالله الدارمي، وبحار الأتوار، ج٥٥، ص٣١٤.

آلفائق في غريب الحديث، ج٢، ص٧[جارالله الزمخشري]، والجامع الصغير، للسيوطي، ج١،
 وكنزالعمال، ج١٤، ص٥٥٧.

٤\_ بحار الأنوار، ج٥٥، ص٣١٤، وانظر: مجمع الزوائد، ج٣، ص١٣، وكنزالعمال، ج١٦، ص٥٥.

والأنواء جمع نوه المنازل الثماني والعشرون للقمر. والعرب كانت تعتقد أن الأمطار والخير من الأنواء وآثارها والصحيح أن الأنواء النجوم التي يسقط واحد منها في جانب المغرب وقت طلوع الفجر ويطلع رقيبه في جانب المشرق من ساعته. وبالجملة فللمؤمن أن يعتقد أن الخير بأمر الله وبيده والأفلاك والأنجم مسخرات بأمره إن أراد كان وإن لم يشأ لم يكن.

وَفَاتُولاً إِذَا بَلَقَتِ الْمُلْتُومَ ﴾ للتحضيض لإظهار عجزهم قيل: الحلقوم مجرى النفس والبلعوم مجرى الطعام أي فهلًا إذا بلغت النفس أي الروح الحلقوم وتداعت إلى الخروج والضمير كناية عن غير مذكور للدلالة ووَأَنتُهُ عِينَهُ نَظُرُونَ ﴾ والحال أنتم أيها الحاضرون حول صاحبها تنظرون إلى ما هو فيه من غمرات الموت ولكم تعطف عليه ولكم رغبة في إنجائه من الموت تردون روح ميتكم إلى مقرتها. ﴿ وَتَعَنُّ أَقْرَبُ إِلَيْهِ ﴾ أي: إلى المحتضر قدرة وعلماً وتصرفاً وإمنكم ألى عنه منها ونحن المتولون لتفاصيل أحواله وبقبض ولا تقدرون على دفع أدنى شيء منها ونحن المتولون لتفاصيل أحواله وبقبض روحه ﴿ وَلَنْكِن لا بَهُمِرُونَ ﴾ كنه ما يجري عليه والمراد هنا البصيرة لا البصر.

﴿ فَلُولًا إِن كُنتُمُ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴾ يعني: هلّا إن كنتم غير مربوبين وغير مملوكين أذلًا، من دان السلطان رعيته إذا استعبدهم وساسهم أو غير مجزيين. ﴿ تَرْحِمُونَهَا ﴾ أي: تردون النفس إلى مقرتها وتردون روح ميتكم إلى بدنه من الرجع وهو الرد والمحضض عليه بلو لا الاولى والثانية مكررة للتأكيد وحاصل المعنى إن كنتم غير مربوبين وغير مصدقين بخلقنا إيّاكم فهلًا ترجعون النفس إلى مقرتها عند بلوغها الحلقوم ﴿ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ في اعتقادكم.

فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُفَرِّبِينَ ﴿ فَكُ فَرُقِحٌ وَرَقِحَانٌ وَجَنَتُ نَعِيمٍ ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْعَمَهِ ٱلْبَمِينِ ﴿ فَسَلَدُ لَكَ مِنْ أَصْعَلَهِ ٱلْبَدِينِ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَاذِبِينَ ٱلطَّبَالِينَ ۞ فَنُزُلِّ مِن حَبِيدٍ ۞ وَنَصْلِيَةُ جَجِيدٍ ۞ إِنَّ هَاذَا لَمُوَ حَقُّ ٱلْيَعِينِ ۞ فَسَيِّعَ بِأَمْنِمِ رَقِكَ ٱلْعَظِيمِ۞

﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُغَرِّبِينَ ﴾ أمّا في الكلام لتفصيل الجمل وشرح الأزواج الثلاثة المذكورة في أوّل السورة مثل قولك جاءني القوم فأمّا زيد فأكرمته وأمّا عمرو فأهنته أي إن كان المتوفّى وذلك المحتضر الذي بلغت روحه الحلقوم من المقربين عند الله وهم السابقون وأجل الأزواج الثلاثة.

﴿ فَرَقِحُ ﴾ أي: فله استراحة ورحمة ﴿ وَرَثِحَانٌ ﴾ يعني: الرزق في الجنة وقيل: هو الريحان المشموم من رياحين الجنة يؤتى بها عند الموت فيشمة ثم يقبض روحه، وقيل: الروح النجاة من النار والريحان الدخول في الجنة، وقيل: روح في القبر وهو الهواء الذي تستلذه النفس ويزيل عنها المكروه وريحان في القيامة ﴿ وَحَنَتُ نَعِيمِ ﴾ أي ذات تنعم.

﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ أَصَّكُ الْيَهِينِ ﴾ واستعير اليمين للتيمن والسعادة ﴿ فَسَكُمُّ لَكُ مِنْ أَصَّكُ الْيَهِينِ ﴾ إي: إن كان المتوفّى من أصحاب اليمن والبركة فسلام لك بأصحاب اليمين من إخوانك المؤمنين والملائكة ولك البشارة منهم بالسلامة من العذاب قال الفراء: فسلام لك إنّك من أصحاب اليمين فحذف إنّك فيكون السلام إشارة له بأنّه من أهل الجنّة وإلّا لقيل عليك.

﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِبِينَ ٱلطَّالِينَ ﴾ وهم أصحاب الشمال وهم الذين كُذَبوا بالبعث وضلوا عن التوحيد والهداية ﴿ فَنْزَلُ ﴾ فله نزل كائن ﴿ يَنْ كُذُبوا بالبعث وضلوا عن التوحيد والهداية ﴿ فَنْزَلُ ﴾ فله نزل كائن ﴿ يَنْ مَعِيمٍ ﴾ وإدخال في النار وقيل: إقامة فيها ومقاساة لألوان عذابها وقيل: ذلك ما يجده في القبر من سموم النار.

﴿ إِنَّ مَنْدًا ﴾ الَّذي ذكر في هذه السورة الكريمة ﴿ لَمُوَ حَقُّ الْيَقِينِ ﴾ حقّ الخبر اليقين الواقع ولا يطرء على هذا الأمر التبدّل والتغيّر وإضافة العلم

والحق إلى اليقين إضافة الشيء إلى مرادفه كما فعلوا في العطف التفسيري والحق إلى اليقين إضافة الشيء إلى مرادفه كما فعلوا في محمد ونزه ربّك عمّا لا يليق به من الأمور التي من جملتها التكذيب بآياته الناطقة والإشراك به وأعرض عمّا لا يليق من كلّ الأمور ولمّا نزلت هذه الآية قال المحمدة في وأعرض عمّا لا يليق من كلّ الأمور ولمّا نزلت هذه الآية قال المحمدة في مجودكم». فلمّا نزل وسيّج أسّد رَبِّكَ الْأَمْلُ ﴾ قال: «اجعلوها في سجودكم». (1)

١- الهداية، الشيخ الصدوق، ص١٣٦، ومن لايحضره الفقيه، ج١، ص٣١٥، وتهذيب الأحكام،
 ج٢، ص٣١٣.

## WITH STATE OF THE STATE OF THE

مدنية. العرباض بن سارية قال: إن النبي الشي كان يقرء المسبّحات قبل أن يرقد ويقول: «إنّ فيهنّ آية أفضل من ألف آية» (١).

وعن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر للنا قال: «من قرأ المسبّحات كلّها قبل أن ينام لم يمت حتى يدرك القائم للنا وإن مات كان في جوار رسول الله»(٢).

الحسين بن أبي العلا عن أبي عبد الله قال: «من قرأ سورة الحديد والمجادلة في صلاة فريضة أدمنها (٢) لم يعذّبه الله حتى يموت أبدأ ولا يرى في نفسه ولا في أهله سوءا أبدأ ولا خصاصة في بدنه (٤).

## 

۱ مستدرك الوسائل، ج٤، ص ٢٨٩، وتفسير نورالثقلين، ج٥، ص ٢٣١، ومسند أحمد، ج٤، ص ١٢٨. ٢ ـ الكافي، ج٢، ص ٦٢، وتفسير مجمع البيان، ج٩، ص ٣٨١.

٣\_ أدمنه: أدامه.

٤ ـ ثواب الأعمال، ص١١٧، وتفسيرالصافي، ج٥، ص ١٤١، وتفسيرمجمع البيان، ج٩، ص ٣٨١.

مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَلَةِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُّةِ أَيْنَ مَا كُشُتُمُّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّمُورُ ﴿ لَى يُولِجُ مَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ إِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ ﴿ لَى يُولِجُ الْخَمُورُ ﴿ لَى اللَّهَارِ فِي النَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارُ فِي ٱللَّهُارُ فِي ٱللَّهُارُ فِي ٱللَّهُارُ فِي اللَّهُارُ فِي اللَّهُورُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّ

التسبيح تنزيه الله تعالى اعتقاداً وقولاً وعملاً عمّالا يليق بجنابه بدأ الله بالمصدر في الإسراء لأنه الأصل ثم بالماضي في هذه السورة والحشر والصف لأن الماضي أسبق الزمانين ثم بالمستقبل في الجمعة والتغابن ثم بالأمر في الأعلى استيعاباً لهذه الكلمة من جميع جهاتها وتعليم العباد استمرار التسبيح منهم في جميع الأزمنة والكونات من لدن أخرجها من العدم إلى الوجود مسبّحة في الأزمنة ولا يختص تسبيحها بوقت دون وقت وفي الحديث أفضل الكلام أربع: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر وسبّح متعد بنفسه كما في قوله: ﴿ وَتُسَيّحُوهُ ﴾ فاللام في لله إمّا مزيدة للتأكيد كما في نصحت له وشكرت له أو للتعليل أي فعل التسبيح وأحدثه خالصاً لوجهه.

وجماد ونبات وغيره وعبر بما تغليباً للأكثر والجماد ميّت في نظر المحجوب حتى في نفس الأمر لا ميّت لأن الجماد مديّر حيّ والمدبّر حيّ وليس من شرط الحيّ أن يحسّ لأن الإحساس والحواس أمر معقول زائد على الحياة وإنّما هما من شرط الإدراك والعلم وقد يحسّ الشيء وقد لا يحسّ أما ترى صاحب الأكلة والجذام إذا أكل واستعمل ممّا يغيب به إحساسه كيف يقطع عضوه ولا يحسّ به مع أنّه حيّ ليس بميّت ﴿ وَلِن مِن شَيّه إلّا يُسَيّمُ بِهَدِه. ﴾ لأن وجود الشيء دالة على تنزيهه تعالى فضلا عن امور زائدة. ﴿ وَهُو التَمْيِدُ المَرْيِدُ من الجماد والحيوان يسمع عذاب القبر إلّا الثقلين يدل على أن السماوات من الجماد والحيوان يسمع عذاب القبر إلّا الثقلين يدل على أن السماوات

والأرض بجميع أجزائهما وما فيهما من الملك والشمس والقمر والنجوم والنجن والجن والإنس والحيوان والنبات والجماد لها حياة وفهم. ﴿ لَهُ مُلَكُ ٱلتَّمَوُنِ وَالْجَنَ وَالْجَنَ وَالْجَمَاد لها حياة وفهم. وَلَهُ مُلَكُ ٱلتَّمَوُنِ وَالْجَنَ وَالْجَمَاد لها حياة وفهم. وَلَهُ مُلَكُ ٱلتَّمَونِ وَالْجَمَاد لها حياة وفهم. وَلَالَمُ الميت والمحلق الميت والمحلق الميت ويُعِيدُ والمين والمحلقة والبيض ﴿ وَهُو عَلَىٰ كُلِ شَيْعِ ﴾ من الأشياء ﴿ وَلِيلُ ﴾ تام القدرة فإن الصيغة للمبالغة.

وهُوَ الْأُوّلُ ﴾ السابق على سائر الموجودات بالذات والصفات لأنه مبدؤها والمراد بالسبق والأوليّة هو الذاتيّ لا الزمانيّ فإنّ الزمان من جملة المحوادث أيضاً ﴿وَالْكَيْرُ ﴾ الباقي بعد فنائها حقيقة ﴿وَالظَّيْمِرُ ﴾ وجود الأشياء دلائله الواضحة ﴿وَالْبَالِمُ ﴾ حقيقة فلا يحوم العقل حول إدراك كنهه وليس يعرف الله إلّا الله وتلك الباطنيّة سواء في الدنيا أو الآخرة. ﴿وَهُوَ بِكُلِّ ثَقَيْهِ عَيْمُ ﴾ من الظاهر والخفيّ تام العلم بكلّ شيء جليّه وخفيّة ويمكن أن يكون عنى هو الأول أي الذي تبتدء منه الأسباب والآخر الذي تنتهي إليه المسبّبات والظاهر أي الغالب على كلّ شيء والباطن أي العالم بباطن كلّ شيء.

واحتج كثير من أهل التحقيق في إثبات أن الإله واحد بقوله تعالى: واحتج كثير من أهل التحقيق في إثبات أن الإله واحد أول مملوك وهمو الأول هو الفرد السابق ولهذا لو قال: أحد أول مملوك اشتريته فهو حرّ ثمّ اشترى عبدين لم يعتقا لإن شرط كونه الأول حصول الفرديّة وهنا لم يحصل فلو اشترى بعد ذلك عبداً واحداً لم يعتق لأن شرط الأوليّة كونه سابقاً وهاهنا لم يحصل مع أن الشرط في كونه أولاً أن يكون فردا فكانت الآية دالّة على أن صانع العالم واحد فرد والأول الذي لم يسبقه شيء في الوجود فهو تعالى شأنه نفى القدم عن كلّ أول بأوليّته ونفى البقاء عن كلّ أول بأوليّته ونفى البقاء عن كلّ أخر بآخريّته.

وقال بعض علماء الكلام: المراد من الآية مبالغة في نفي التشبيه لأن

كلّ من كان أولاً لا يكون آخرا وكلّ من كان ظاهراً لا يكون باطناً فأخبر سبحانه أنّه الأول الآخر الظاهر الباطن ليعلم أنّه لا يشبه شيئاً من المخلوقات والمصنوعات وأوضح المعاني قوله: ﴿ هُو آلاًوَلُ ﴾ إنّه سبحان كان ولم يكن صور العوالم كما قال ﷺ: «كان الله ولم يكن معه شيءه".

وقال بعض المجرّبين: إنّ من قرأ بعد صلاة ركعتين خمساً وأربعين مرّة ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالنَّابِهِرُ وَٱلْبَاطِئُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ حصل له ما طلبه.

وَأَخْرِهَا الْجَمْعَةُ وَهَذُهُ السَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ بقدرته و في سِنَّةِ أَيَّارٍ ﴾ أوّلها الأحد و أخرها الجمعة وهذه المدرة ليشهد الملائكة بحدوثها ويعلموا سنة التدريج في الأمور واختلف في أنّ الأيّام من أيّام الدنيا أو الآخرة كما وقع اختلاف في الأربعين الّتي خمّر اللّه فيها طينة آدم النه و أمّ أَسْتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ ﴾ استولى بالتدبير على امور أراد خلقه ونظمه وقيل: معنى و أَسْتَوَىٰ كَا قصد وعمد.

﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِيمُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ أي يعلم ما يدخل في الأرض ويستتر فيها ويعلم ما يخرج من الأرض من أنواع النبات والحيوان والجماد لا يخفى عليه شيء منها.

قال أهل التأويل: يعلم سبحانه ما يلج في أرض قلب المؤمن من النيّة والإخلاص والتوحيد وفي أرض قلب الكافر من الشك والشرك وما يخرج منها بحسب حالهم والصحيح أن العلم محيط بتمام العوالم وقلب الكافر والمؤمن أيضاً جزء من العالم.

﴿ وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلشَّمَلَهِ ﴾ كالكتب والملائكة والأقضية والصواعق والأمطار ﴿ وَمَا يَمْرُجُ فِيهَا ﴾ كالملائكة اللذين يكتبون الأعمال والأرواح السعيدة.

﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾ في الأرض وهو تمثيل لإحاطة علمه وفي

١- تفسير الصافي، ج٣، ص٢٨٨، وتفسير الثعلبي، ج٣، ص٣٥٨.

v ......

الحديث أفضل إيمان المرء أن يعلم أن الله معه حيث كان (١) قال موسى النهاج: «أين أجدك يا ربّ؟ قال: يا مومى إذا قصدت إلى فقد وصلت إلى».

﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَمِيدً ﴾ فيجازيكم عليه ثواباً وعقاباً.

﴿ لَهُ مُلْكُ الْمَتَكُونِ وَالْأَرْضِ ﴾ تكرير للتأكيد وتمهيد لقوله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ اللَّهِ نُرْجَعُ الْأَمُورُ ﴾ والتأكيد في قوله: ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ ﴾ الأول متعلّق بالإبداء والثاني بالإعادة ولذا قرن بالأول ﴿ يُمُنِي مَوْيَبِيثُ ﴾ وبالثاني ما يكون في الآخرة من ردّ الخلق إليه.

﴿ يُولِئُمُ النَّهَارِ ﴾ الإبلاج الإدخال حتى يصير النهار أطول ما يكون خمس عشرة ساعة والليل أقصر ما يكون تسع ساعات ﴿ وَيُولِئُمُ النَّهَارَ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فَي النَّهَارُ فَي النَّهَارُ اللَّهِ السَّمِي وَمَعَارِبُهَا حَتَّى يَصِيرُ اللَّيْلُ أَطُولُ مَا يكونَ خمس عشرة ساعة والنهار أقصر ما يكون تسع ساعات. قال الشاعر: يكون خمس عشرة ساعة والنهار أقصر ما يكون تسع ساعات. قال الشاعر:

فالشــمس بــالقوس أمســت وهــي نازلــة إن لم تــــــزرني وبـــــالجوزاء إن زارا<sup>(۱)</sup>

وهو عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴾ أي بمكنوناتها من الأسرار والمعتقدات وهو بيان لإحاطة علمه تعالى بما يضمرونه في نيّاتهم بعد بيان إحاطته بأعمالهم قال ابن عبّاس: اسم الله الأعظم في أوّل سورة الحديد في ست آيات من أوّلها، وتعليقها على المقاتل في الصف نافع جداً كما في فتح الرحمن.

اَمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُرُ
 وَأَنفَقُوا لَمُمّ آخِرٌ كِيرٌ (١٠)

١- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج ٢٠، ص٢٥٩، وكنزالعمال، ج ١، ص ٢٦٧. ٢- وفيات الأعيان، ج ٥، ص ٣٤٣.

وَمَا لَكُو لَا لَقُومُونَ بِاللّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُو لِنَوْمِنُوا بِرَنِيكُو وَقَدْ أَخَذَ مِينَقَاكُو إِن كُفُمُ مُّقُومِنِينَ ۞ هُوَ الَّذِى يُنَزِلُ عَلَى عَبْسِيهِ عَابَنِ يَيْنَتِ لِيُخْرِبَكُمُ يَنَ الظُّلُمَنتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللّهَ بِكُو لَرَهُوفٌ رَجِيمٌ ۞ وَمَا لَكُو اللَّ يُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَاللّهِ مِيرَثُ الشَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَا بَسْتَوَى مِنكُم مِّنَ أَنفَقَ مِن مَبْلِ الْفَتْحِ وَقَنْلُ أُولَئِيكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَنْتُلُوا وَكُلّا وَعَدَ اللّهُ الْمُشْفَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞

﴿ وَمَا لَكُوْ لَا نُوْمِئُونَ بِاللَّهِ ﴾ أي: أيّ شيء ثبت لكم وحصل حال كونكم غير مؤمنين وما سبب عدم إيمانكم باللّه؟ ﴿ وَالزَّسُولُ يَدْعُوكُو لِنُوْمِئُوا بِرَبِّكُو ﴾ توبيخ لهم بأنّه أيّ عذر لكم في ترك الإيمان والنبيّ ينبّهكم عليه بالحجج والآيات؟

﴿ وَقَدْ أَخَذَ مِنْتَقَكُمُ ﴾ والميثاق عقد يؤكّد بيمين وعهد أي قد أخذ الله ميثاقكم بالإيمان من قبل دعوة الرسول إيّاكم وذلك بما أودع الله قلوبكم من

۱.. كنزالعمال، ج٦، ص٣٧٥، وتفسيرالقرطبي، ج١٤، ص٣٠٧، ومجمع البيان، ج٨، ص٢٢٢. ٢. أوكى الرجل: بخل.

دلالات العقل الموصلة إلى معرفة التوحيد أو المراد من الميثاق العهد المأخوذ يوم الذرّ حين أخرجهم من صلب آدم في صورة الذرّ وهي النمل الصغير ﴿ إِن كُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ إن دمتم على ما بدأتم به ومصدّقين بحق لأن الآن تمت الحجّة ولزمتكم الحجّة بالأدلة السمعيّة والعقليّة.

﴿ هُوَ الَّذِى يُنَزِلُ ﴾ بواسطة جبرئيل النبي ﴿ عَلَىٰ عَبَدِهِ ﴾ المطلق محمد الله ﴿ عَلَىٰ عَبَدِهِ ﴾ المطلق محمد الله ﴿ عَلَىٰ النَّبِ بَيْنَتِ ﴾ واضحات من الأمر والنهي والحلال والحرام ﴿ لِيُحْرِبَكُم ﴾ الله ﴿ يَنَ الظُّلُمَنَ إِلَى النَّورِ ﴾ من ظلمات الجهل والشرك إلى معرفة اليقين والتوحيد ﴿ وَإِنَ اللَّهَ بِكُو لَرَهُوفٌ رَجِم ﴾ حيث يهديكم لسعادة الدارين بإرسال الرسل وإنزال الكتب.

﴿ وَمَا لَكُرُ أَلّا لَنُفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴿ وَايُ شيء لكم من أن لا تنفقوا فيما هو قربة إلى اللّه وهو له في الحقيقة وإنّما أنتم خلفاؤه في صرفه إلى ما عينه من المصارف ﴿ وَلَوْ مِيرَدُ ٱلتَّمَوُرَ وَٱلْأَرْضِ ﴾ والحال أنّه لا يبقى لكم منها شيء بل تبقى كلّها له بعد فناء الخلق فإنفاقها بحيث تستخلف عوضاً يبقى وهو الثواب كان أولى من الإمساك ونسب نفسه إلى الوارث من حيث إنّ الأموال صائرة إليه والميراث ما ترك الإنسان فخاطبهم بما يعرفون بينهم، قال عيسى النجاب القلب كل إنسان حيث ماله فاجعلوا أموالكم في السماء يكن قلوبهم في السماء».

﴿ لَا يَسْتَوى مِنكُم ﴾ يا معشر المؤمنين ﴿ تَنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ ﴾ أي فتح مكة الذي أزال الهجرة ﴿ وَقَننَلَ ﴾ العدو تحت لواء رسول الله وقسيم ﴿ تَنَ أَنفَقَ ﴾ إشارة إلى إنفاق المال وفي ﴿ أَنفَقَ ﴾ إشارة إلى إنفاق النفس. ﴿ أُولَتِك ﴾ المنفقون المقاتلون المال وفي ﴿ أَعْظُمُ دَرَجَةً ﴾ وأرفع منزلة عند الله ﴿ يَنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَدَ صرَح مَنْ الله المؤلين بقوله: «لو أنفق أحدكم معل احد

ذهباً ما بلغ مدّ أحدهم ولا نصفه». (١) والمدّ قيل: ملء كفّي الإنسان المعتدل إذا ملأهما ومدّ يده بهما وبه سمّي مدّا وقد جرّب مراراً. أنّ هذا المقدار مساو مع الوزن المعروف الذي يقال له: المدّ.

﴿ وَكُلًا وَعَدَ اللَّهُ الْمُشْنَىٰ ﴾ أي كلّ واحد من الفريقين وعدهم الله المثوبة الحسنى وهي الجنّة لكنّ الدرجات متفاوتة ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَقْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ بظواهره وبواطنه فيجازيكم بحسب نيّاتكم وإخلاصكم.

مَّن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ. لَهُ. وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيدٌ ﴿ آَثِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِيهِم بُشْرَينَكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَّكُ تَجْرِي مِن تَمْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَأْ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ اللَّهِ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنظُرُونَا نَقْنَبِسْ مِن نُورِكُمْ قِبلَ ٱرْجِعُوا وَرَآءَكُمْ فَٱلْتَيسُوا نُولَا فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِ لَهُ بَابٌ بَاطِئَهُ, فِيهِ ٱلرَّحَةُ وَظَلْهِرُهُ, مِن قِبَـلِهِ ٱلْعَذَابُ ۖ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُّمْ قَالُوا بَلَن وَلَنكِنَكُمْ فَنَفَتْرَ أَنفُسَكُمْ وَثَرَبَقَتُمْ وَأَرْبَبْتُهُمْ وَغَرَّنَكُمُ ٱلْأَمَانِيُ حَقَّى جَآءَ أَمَّنُ ٱللَّهِ وَغَرَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ١٤ فَأَلَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِذَيَةٌ وَلَا مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مَأْوَينكُمُ ٱلنَّارُّ هِيَ مَوْلَـنكُمْ وَبِقْسَ ٱلْمَصِيدُ ١٠٠٠ ثمّ حثّ سبحانه على الإنفاق فقال: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِي ﴾ قيل: من مبتدأ و﴿ ذَا ﴾ خبره و﴿ ٱلَّذِي ﴾ بدله. قال الطبرسيّ: إنّ الصحيح أن يكون «ذَا» مبتدءا والَّذي يقرض اللَّه صفته ومن خبر المبتداء قدَّم عليه لما فيه من معنى الاستفهام والإقراض إعطاء العين على وجه يطلب بدله والمعنى كأنَّه قيل: أ يقرض أحد مالا طيباً فيعطيه الله عوضه أضعافا من فضله من السبع إلى السبعين إلى السبعمائة؟ وإنَّما قلنا بمعنى الاستفهام لأن ﴿ فَيُضَاءِفَهُ. لَهُ ﴾ والفاء

١ ـ كنزالعمال، ج ١١، ص٥٢٨، والتفسيرالثعلبي، ج٣، ص١٧٠.

إنّما تنصب فعلاً مردوداً على فعل مستفهم عنه وهاهنا السؤال لم يقع عن القرض بل عن فاعله.

﴿ وَلَهُ أَجْرٌ كُرِيمٌ ﴾ أي: وذلك الأجر كريم حسن مرضي في نفسه. روي أنّه لمّا نزلت الآية جعل أبو الدحداح يتصدق بنصف ماله من كلّ شيء له حتى أنّه خلع إحدى نعليه قال بعضهم: سأل الله القرض منهم ولو كانوا يمكن لهم أن يخرجوا من وجودهم لخرجوا قبل سؤاله فضلا عن المال فإن العبد وما يملكه لمولاه، في الحديث: «عبدي استطعمتك فلم تطعمني».

وفي الإنفاق يكون عشر شرائط: الأول: أن يكون من الحلال. والثاني: أن يكون من أطيب ماله دون الرديء. والثالث: أن يتصدّق ويحب المال. والرابع: أن يعطيه وهو يرجو الحياة وهو صحيح يأمل العيش. الخامس: يخشى الفقر. السادس: أن يضعه في الأخل الأحوج الأولى بأخذه. السابع: أن يكتمه ما أمكن. الثامن: أن لا يتبعها المن والأذى. التاسع: أن يقصد به وجه الله. العاشر: أن يستحقر ما يعطي فالصدقة لا بد وأن تكون موصوفة بهذه الصفات العشرة وفي المرفوع: «النافلة هدية العبد إلى ربه فليحسن أحدكم هديته وليطيبها».

الذلك اليوم أي الترقيبين والترقيبين الظرف منصوب بإضمار اذكر تفخيماً لذلك اليوم أي اذكر يوم رؤيتهم يوم القيامة على الصراط أو غيره ويتنفئ فريم من مفعول ترى أي نور إيمانهم وطاعاتهم ومعنى السعي المشي السريع دون العدو ويستعمل أيضاً للجد في الأمر خيراً كان أو شراً وأكثر استعماله في الأفعال المحمودة وبين أيديهم وبي جهة أيمانهم ووكن فمآيلهم إلا أن اليمين قيل: يكون النور بين أيديهم وفي جهة أيمانهم وكمن فمآيلهم إلا أن ذكر الشمائل مضمر وذلك النور دليلهم الى الجنة والمراد بالنور الضياء الذي يرونه ويمرون فيه إن المؤمن يضيء له نور كما بين عدن إلى صنعاء ودون

ذلك حتى أن من المؤمنين من لا يضيء له نوره إلّا في موضع قدميه، قال عبد الله بن مسعود: ويعطون نورهم على قدر أعمالهم فمنهم من نوره على قدر الجبل وأدناهم نوراً نوره على إبهامه يطفى مرة ويتقد اخرى ويقول لهم الملائكة: ﴿ بُشْرَينَكُمُ آلِيْوَمَ جَنَّتُ ﴾ أي الذي تبشرون به اليوم جنّات ودخولها وحذف المضاف ﴿ يَمْرِي مِن عَيْهَا آلاَتُهَرُ خَلِينَ فِيها وَمَا ذَكَر ﴿ مُو آلْفَوْرُ آلْفَوْلُمُ ﴾ الذي لا غاية وراءه.

وَيَرْمُ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقُاتُ فِي بدل من وَيَوْمُ تَرَى فَ فذكر سبحانه حال المنافقين في ذلك اليوم يقولون: وللله المؤمنين يسرع بهم إلى الجنة كالبروق الخاطفة انتظرونا يقولون ذلك لما أن المؤمنين يسرع بهم إلى الجنة كالبروق الخاطفة على ركاب تزف بهم وهؤلاء مشاة إذ المعنى من انظرونا استقبلونا نستضيء بأنواركم وإن النظر بمعنى الإنظار لا يتعدى بنفسه وإنّما يتعدى بإلى فيكون المعنى اجعلوا نظركم إلينا لكن بمعنى النظرة والإمهال أليق. ونقيش بن نؤركم والاقتباس التناول من الشعلة أي نأخذ من نوركم قبساً سراجاً وشعلة لأنهم كانوا يستضيئون بنور المؤمنين فإذا سبقهم المؤمنون ووصلوا إلى مكانهم بقوا هؤلاء في الظلمة فيقولون: انظرونا نقتبس، وهيهات! أين الثريًا من يد المتناول؟

وقيل أرّجِعُوا وَرَأَةً كُم الموقف وَاللّهُ والقول من جهة الملائكة أو المؤمنين ارجعوا إلى الموقف و اللّه النور بالإيمان يحصل في الدنيا وهاهنا يقتبس النور أو فارجعوا إلى الدنيا لأن النور بالإيمان يحصل في الدنيا وهاهنا ليس دار التحصيل بل دار الجزاء فيرجعون فلا يجدون نوراً. و فننُوب بيّنهم وليس دار الجنة والنار وقد ضرب بين المؤمنين وبينهم وحيل بينهم حائط بين الجنة والنار ولما كان البناء مما يحتاج إلى ضرب باليد ونحوها من الآلات عبر عنه ولما كان البناء مما يحتاج إلى ضرب باليد ونحوها من الآلات عبر عنه

بالضرب مثل قولهم: ضرب الخيمة لضرب أوتادها بالمطرقة وبالجملة هو سوريين أهل الجنّة والنار يقف عليه أصحاب الأعراف يشرفون على أهل الجنّه وأهل النار وهو السور الذي يذبح عليه الموت بمرأى الفريقين ولمُنهُ أي: لذلك السور والحائط والمانع باب يدخل فيه المؤمن فيكون السور بينهم باعتبار حاله الثانية بعد الدخول لاحين الضرب وبَلِئهُ من قِبَلِه ومن جهته أو باطن. الباب فيه الرحمة لأنّه يلي الجنّة ووَظَنهِ مُنهُ مِن قِبَلِه ومن جهته وعنده والمَنك لأنّه يلي النار، وبالجملة إن المؤمنين يسبقونهم ويدخلون الجنّة والمنافقين يجعلون إلى النار وبينهم السور المذكور. في الحديث: دبيت المقدس أرض المحشر والمنشر».

وَيُنَادُونَهُمْ فَي الدنيا يوافقون المؤمنين: وَالَمْ تَكُنْ مَعَكُمْ فِي الدنيا يريدون به ما كانوا يوافقون مع المؤمنين في الأمور الظاهرة كالمناكحة والموارثة والصلاة وَقَالُوا بَنَ فَي كنتم معنا بحسب الظاهر وَرَلَيْكُكُمْ فَنَنُمُ الْمُعْتَكُمُ محنتموها بالنفاق وأهلكتموها إضافة الفتنة إلى النفس إضافة الميل والشهوة وإلى الشيطان في قوله: وَلا يَفْيَنَعُكُمُ الشَّيْكُنُ فِي إضافة الوسوسة. وَوَلَى الشيطان في قوله: وَلا يَفْيَنَعُكُمُ الشَّيْكُنُ فِي إضافة الوسوسة. فورَرَبَقَتَمُ وانتظرتم بالمؤمنين الدوائر وبمحمد المؤلف الموت وهو وصف قبيح، إن انتظار موت وسائل الخير ووسائط الحق من أعظم الجرم والقباحة وَرَارَبَيْتُمُ فَي النبوة أو في غد اليوم الموعود وَرَفَرَدُكُمُ الأَكْونُ فِي الفاسدة التي من جملتها انتكاس أمر الإسلام، جمع امنية أباطيل الدنيا وَحَنَّ الفَو الي الشيطان غركم بحلمه تعالى وإمهاله وقبل: الغرور الدنيا. قال قتادة: ما زال أهل الدنيا على خدعة من الشيطان حتى قذفوا في النار والغرور مبالغة وهو كل ما يغر خدعة من الشيطان حتى قذفوا في النار والغرور مبالغة وهو كل ما يغر خدعة من الشيطان متى قالوه وشهوة وشيطان وفسر بالشيطان لأنه أخبث الغارين.

﴿ فَٱلْيَوْمُ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ ﴾ أيّها المنافقون ﴿ فِدْيَةً ﴾ فداء تدفعون به العذاب عن أنفسكم والفداء ما يحفظ الإنسان عن النائبة أي لا يؤخذ منكم دية ولا نفس اخرى مكان أنفسكم ﴿ وَلَا مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ ظاهراً وباطنا فالناس ثلاثة أقسام: مؤمن ظاهراً وباطنا وهو المخلص؛ ومؤمن ظاهراً لا باطناً وهو المنافق؛ وكافر ظاهراً وباطنا.

﴿ مَأْوَنَكُمُ ٱلنَّارُ ﴾ مرجعكم جهنّم لا ترجعون إلى غيرها أبداً ﴿ هِيَ ﴾ أي: النار ﴿ مَوْلَمَكُمُ ﴾ تتصرّف فيكم تصرّف المولى في عبيده أو هي أولى بكم فالمولى مشتق من الأولى ﴿ وَبِلْنَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ والمرجع.

أَنْهُ بَأْنِ لِلَّذِينَ مَامَنُواْ أَنَ مَنْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِحَرِ اللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُواْ كَالَانِنَ أُونُواْ الْكِنْتُ مِن مَبَلُ فَطَالَ عَلَيْمُ الْأَمَدُ فَقَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَكِيرٌ مِنْهُمْ فَلَانِنَ أُونُواْ الْكِنْتِ مَا لَمُنَا لَمُنْ الْلَابُتِ لَمَلَكُمْ فَنَيْهُ وَيُسُلُوهِ الْمَمْ الْمَثَلِيةِ فَلَانَ اللّهُ يَمْ الْلَابُتِ لَمَلَكُمْ مَنْ الْمُعْدَوِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُمْ اللّهِ مَرَسُولِهِ الْوَلِينَ مَا مَنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ الْوَلِيمَ مُمْ الصِدِيقُونُ وَالشّهَدَاهُ وَلَهُمْ أَجْرُهُمْ وَوُرُهُمْ وَالّذِينَ مَامَنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ اللّهِ وَرُسُولِهِ اللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَمُعْمَلُولُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَكُمْ الصِدِيمَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَوْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلُولُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ ا

من أنى الأمر يأني أنيا إذا جاء أناه أي وقته وحان حينه وأدرك أي ألم يجيء وقت أن تخشع قلوبهم لذكره ويسارعوا إلى طاعة بالامتثال من غير توان ولا فتور. قوله تعالى: ﴿وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْمَتِيَ ﴾ أي القرآن وهو عطف على

ذكر الله فإن كان المراد من الذكر القرآن أيضاً فالعطف لتغاير العنوانين وتفسيريّ كما في قوله: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ مُّلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَنناً ﴾(١) ومعنى الخشوع في الآية في قوله: ﴿ أَن غَنْشَعَ ﴾ الانقياد التام وأوامره ونواهيه روي أنّ المؤمنين كانوا مجدبين بمكّة فلمًا هاجروا أصابوا الرزق والنعمة فصيّروا عمّا كانوا عليه من الخشوع فنزلت الآية وعن ابن مسعود ما كان بين إسلامنا وبين أن عوتبنا بهذه الآية أربع سنين وقيل: ظهر بين الأصحاب من المزاح والمضاحك فنزلت الآية: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الآية .وقيل: إنَّ هذه الآية قرئت بين قوم من أهل اليمامة فبكوا بكاء شديدا فقال بعض الأصحاب: هكذا كنَّا وقد قست قلوبنا. ﴿ وَلَا يَكُونُوا ا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِكْنَبُ مِن قَبَّلُ ﴾ عطف على تخشع والمراد النهي عن مماثلة أهل الكتاب فيما حكى عنهم بقوله: ﴿ فَلَالَ عَلَيْهِمُ ٱلأُمَّدُ ﴾ أي: الأجل والزمان أو الأعمار والأمال وزالت عنهم الروعة الَّتي كانت تأتيهم من التوراة والإنجيل إذا سمعوهما ﴿ فَقَسَتْ مُلُومُهُمْ ﴾ والقسوة غلظة القلب وإنّما تحصل من اتباع الشهوة والصفوة لا يجتمعان ﴿وَكِيْرٌ مِنْهُمْ فَنَبِيْقُونَ ﴾ وخارجون عن حدود دينهم رافضون لما في كتبهم بالكلّيّة. وفيه إشارة إلى أنّ عدم الخشوع في أوَّل الأمر يفضي إلى الفسق في آخر الأمر.

قال عيسى بن مريم الخاب: «لا تكثروا الكام بغير ذكر الله فتقسو قلوبكم والقلب القامي بعيد من الله ولا تنظروا في ذنوب العباد كأنكم أرباب وانظروا في ذنوبكم كأنكم عبيد فإنما الناس رجلان مبتلى ومعافى فارحموا أهل البلاء واحمدوا الله على العافية»(\*).

١\_سورة الأنفال: ٢.

٢ـ مجمع البيان، ج٩، ص٣٩٥، وتفسيرالثعلبي، ج٩، ص٢٤١.

واعد القاسية الله على المرض الميتة بالغيث للترغيب في الخشوع والتحذير بالذكر والتلاوة بإحياء الأرض الميتة بالغيث للترغيب في الخشوع والتحذير عن القساوة وبيان المنكر في البعث أي كما أن الله يحيي الأرض بعد يبسها وجمودها كذلك يحيي الأموات بعد بلاها ومحو صورتها وقد بيننا لكم الأينت لَمَلَكُم تَمْقِلُونَ في كي تعقلوا وتعلموا بموجبها وكان استماع آية والم المرم للذين مَامَنُوا أَن عَشْمَع قُلُوبُهُم في سبباً لتوبة فضيل بن عياض ومجاورته في الحرم وقصته معروفة، وكذلك ابن المبارك وكان منهمكاً في الشرب وضرب العود، بينما هو في هذه الحالة إذ سمع قارئا يقرء هذه الآية فتاب ورجع مما كان عليه وآل أمره إلى ما آل لكن وتعيها أذن واعية.

وعن مالك بن دينار وهو أحد الزهاد الثمانية أنّه سئل عن سبب توبته فقال: إنّي كنت شرطياً وكنت منهمكاً على شرب الخمر ثمّ اشتريت جارية جميلة ووقعت في عيني أحسن موقع؛ فولدت لي بنتاً فشغفت بها فلمّا دبّت على الأرض؛ ازدادت في قلبي حبّا وألفتني وألفتها؛ فلمّا تمّ لها سنتان ماتت فأكمدني الحزن عليها لكنّي تجلّدت خوفاً من أن يصيبني غضب من اللّه فلمّا كانت ليلة النصف من شعبان وكانت ليلة جمعة بت ممتلئاً من الخمر ولم أصل صلاة العشاء فرأيت كأن أهل القبور قد خرجوا وحشر الخلائق وأنا معهم فسمعت حسّاً من ورائي فإذا أنا بتنين عظيم أعظم ما يكون أسود قد فتح فاه مسرعا نحوي فمررت بين يديه هارباً فزعاً مرعوباً فمررت في طريقي بشيخ نقي الثياب طيّب الرائحة فسلّمت عليه فرد علي السلام فقلت له: أجرني فقال: «أنا ضعيف وهذا أقوى متي وما أقدر عليه ولكن مرّ وأسرع فلمل له البرني فقال: «أنا ضعيف وهذا أقوى متي وما أقدر عليه ولكن مرّ وأسرع فلمل من شرف القيامة فأشرفت على طبقات النيران فنظرت إلى أهلها فكدت

أهوي فيها من فزع التنّين وهو في طلبي فصاح بي صائح: ارجع فلست من أهلها فاطمأننت إلى قوله ورجعت ورجع التنين في طلبي فاتيت الشيخ فقلت: يا شيخ سألتك باللَّه أن تخبرني من هذا التنِّين فبكي الشيخ وقال: أنا ضعيف ولكن سر إلى هذا الجبل فإن فيه ودائع للمسلمين فإن كان لك فيه وديعة فستنصرك فنظرت إلى جبل فيه كوى وستور معلَّقة وعلى كلَّ كوَّة مصراعان من الذهب مكللان بالدر فلما نظرت إلى الجبل هربت إليه والتنين من ورائي حتى إذا قربت منه صاح بعض الملائكة: ارفعوا الستور وافتحوا المصاريع فلعل لهذا البائس فيكم وديعة تجيره من عدوره وإذا الستور قد رفعت فأشرف على أطفال بوجوه كالأقمار وقرب التنين مني فتحيّرت في أمرى فصاح بعض الأطفال: ويحكم أشرفوا كلَّكم فقد قرب منه فأشرفوا فوجاً بعد فوج فإذا بابنتي الَّتي ماتت فلمًا رأتني بكت وقالت: أبي واللَّه ثمَّ دنت ومدّت يدها الشمال فتعلّقت بها فولّى هارباً ثمّ اجلستني وقعدت في حجري وقالت يا أبت: ﴿ أَلَمْ بَأْنِ لِلَّذِينَ مَامَنُوٓا أَن مَنْشَكَعَ قُلُوبُهُمْ لِلرِحَدِ ٱللَّهِ ﴾ فبكيت وقلت: يا بنيّه وأنتم تعرفون القرآن؟ فقالت: يا أبت نحن أعرف به منكم قلت: فأخبريني عن التنين. قالت: ذلك عملك السوء قويته. قلت: ومن الشيخ الَّذي مررت به؟ قالت: ذلك عملك الصالح أضعفته حتّى لم يكن له طاقة بعملك السوء. قلت: وما تصنعون في هذا الجبل؟ قالت: نحن أطفال المسلمين قد أسكنًا فيه إلى أن تقوم القيامة ننتظركم تقدمون علينا فنشفع لكم؛ فانتبهت فزعاً، فلمّا أصبحت فارقت ما كنت عليه وتبت إلى ربّي.

﴿ إِنَّ الْمُصَّدِّقِينَ وَالْمُصَّدِقَاتِ ﴾ أي: المتصدّقين والمتصدّقات ﴿ وَأَقْرَسُوا اللّهَ وَرَضُّا حَسَنًا ﴾ عطف على الصلة من حيث المعنى أي إنّ الناس الّذين تصدّقوا وتصدّقن وأقرضوا وأقرضن الله والمراد من الحسن التصدّق من

الطيّب عن طيبة النفس وخلوص النيّة. وروى مسلم عن جابر أنّه قال: شهدت مع رسول اللّه عليه العيد فبدأ بالصلاة قبل الخطبة بغير أذان ولا إقامة فلمًا فرغ عليه من الصلاة قام متوكّناً على بلال فأمر بتقوى الله وحث على طاعته ووعظ الناس ثمّ مضى عليه إلى النساء فوعظهن وذكرهن. فقال: «المثكن حلب جهتم». قالت امرأة: لم يا رسول الله؟ فقال: «المثكن تكون الشكاية وتكفرن العشير». أي الزوج فجعلن يتصدقن من حليهن ويلقين في ثوب بلال حتى اجتمع فيه شيء كثير قسمه على فقراء المسلمين (۱).

﴿ يُعْنَدُهُ لَهُمْ ﴾ أي: ثواب التصديق يضاعف لهم ﴿ وَلَهُمْ أَجَّرُ كَرِيبٌ ﴾ وهو رضى الله. ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ٤ كَافَّة وهو مبتدء ﴿ أُوْلَيْهَ ﴾ مبتدء ثان ﴿ هُمُ ﴾ مبتدء ثالث خبره ﴿ ٱلصِّدِيقُونَ ۗ وَٱلثُّهَدَاهُ ﴾ أي: أولئك ﴿ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ بمنزلة الصديقين والشهداء المشهورين في علو المرتبة ورفعة المحلِّ. قيل: الشهداء على ثلاث درجات الدرجة الأولى الشهيد بين الصفّين وهو أكبرهم درجة ثمَ كلِّ من قضى ومات بقارعة أو بليّة وهي الدرجة الثانية مثل الغرق والحرق والهالك في الهدم والمطعون والمبطون والغريب والميّتة في نفاسها والميَّتة بالوضع والميِّت يوم الجمعة وليلة الجمعة والميِّت على الطهارة، والدرجة الثالثة ما نطقت به هذه الآية العامّة للمؤمنين وقال بعضهم في معنى الآية: هم المبالغون في الصدق حيث آمنوا وصدّقوا بجميع ما أخبر سبحانه وأخبر رسله. ﴿ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ مبتدء وخبر أي: لهم أجرهم وثواب طاعاتهم مثل ثواب الصديقين والشهداء الذين معروفون بالفضيلة والكمال وقد حذف أداة التشبيه تنبيها على قوَّة المماثلة وبلوغها حدَّ الاتَّحاد، وحاصل المعنى أنّ المؤمنين المصدّقين بآيات الله لهم من الأجر والنور ما للصدّيقين

۱\_صحیح مسلم، ج۳، ص۱۹.

وللشهداء قال بعض أهل التحقيق: لا يكون الأجر إلّا مكتسباً فإن أعطيت ما هو خارج عن الكسب فهو نور وهبات ولا يقال له «أجر» ولهذا قال سبحانه: ﴿ لَهُمْ مَ وَفُورُهُم ﴾ فإن أجرهم ما اكتسبوه ونورهم ما وهبه الله لهم بالتفضل. ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا وَكَلَنَّهُ إِثَايَتِنَا أَوْلَتِهَ أَمْعَنُ الْجَنِّيدِ ﴾ الموصوفون بالتفضل. ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا وَكَلَنَّهُ إِثَايَتِنَا أَوْلَتِهَ أَمْعَنُ الْجَنِّيدِ ﴾ الموصوفون بهذه الصفات القبيحة أصحاب النار وملازموها بحيث لا يفارقونها أبداً وفيه دليل على أن الخلود في النار مخصوص بالكافر والمراد بالكفر الكفر بالله في مقابله تصديق الرسل.

﴿ أَعْلَمُوا أَنَّمَا لَلْمَيْوَةُ الدُّنِّيا ﴾ فكل ما قبل الموت تسمّى دنيا وكل ما تأخّر عنه أخرى ﴿ لَهِ أَي: عمل باطل تتعبون فيه أنفسكم إتعاب اللاعب ﴿ وَلَمْتُوا ﴾ تشغلون أنفسكم بها عمّا يهمّكم من أعمال الآخرة ﴿ وَلِينَةٌ ﴾ تزيّنون بها من الملابس والمراكب والمنازل الحسنة ﴿ وَتَفَاخُرُ اللَّيْتَكُمُ ﴾ بالأنساب والأحساب ويعبّر عن كلّ نفيس بالفاخر ﴿ وَتُكَاثُرُ فِي الْأَتُولِ وَالْمَادِلُ وَ اللَّهُ الله والمعاولون بها على الناس.

فالحياة في الدنيا وأمورها لعب كلعب الصبيان وزينة كزينة النسوان وتفاخر كتفاخر الأقران وتكاثر كتكاثر الدهقان ولذائذها تجمع في ستة أشياء مطعوم ومشروب وملبوس ومشموم ومركوب ومنكوح فأكبر طعامها العسل وهو ريق ذبابة، وأكبر شرابها الماء ويستوي فيه جميع الحيوان، وأكبر الملبوس الديباج وهو نسج دودة، وأكبر المشموم المسك وهو دم ظبية، وأكبر المركوب الفرس وعليها يقتل الرجال، وأكبر المنكوح النساء وهو مبال وأكبر المركوب الفرس وعليها يقتل الرجال، وأكبر المنكوح النساء وهو مبال في مبال، هذه اللذائذ أنفع أم ركعتان؟ ﴿ كَثَنُ الله أي هي صفاتها شبيهة بغيث والغيث مطر يحتاج إليه يغيث الناس من الجدب عند قلة المياه فهو مخصوص بالمطر النافع بخلاف المطر فإنه عام ﴿ أَجْبَ الْكُفّار نَبَائلُهُ ﴾ الكفّار الكفّار

الحرّاث يقول العرب للزارع: كافر لأنّه يستر بذره بتراب الأرض والكفر في اللغة التغطية ولهذا يسمى الكافر كافراً لأنّه يغطّى الحقّ بالباطل والكفر القبر يسترها الناس، وفي الحديث: «أهل الكفور أهل القبور». والليل كافر لستره الأشخاص ﴿نَانُهُ ﴾ أي النبات الحاصل من الغيث والمراد الكافرون بالله لأنَّهم أشدَ إعجاباً بزينة الدنيا. ﴿ ثُمَّ يَهِيجُ ﴾ أي يجف بعد خضرته ونضارته والهائجة أرض يبس بقلها أو اصفرٌ ﴿فَتَرَنَّهُ مُصْفَرًّا ﴾ بعد ما رأيته مونقاً ناضراً وإنَّما لم يقل: فيصفرُ إيذاناً بأنَّ اصفراره مقارن لجفافه. ﴿ ثُمُّ يَكُونُ حُطَّنَمًا ﴾ فيصير ذلك الزرع منكسرا والحطم الكسر المتفاني والمقصود التحقير لأمور الدنيا وزينتها وبيان أنَّها خياليَّة باطلة لا حقيقة لها وتمثيل لحال الدنيا في سرعة تقضّيها وفخر الإنسان على مثل هذا الشيء إنّما هو من جهله بحقيقته ﴿ وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ لمن أقبل عليها ولم يطلب بها الآخرة. ﴿ وَمَغْفِرَةٌ ﴾ عظيمة كائنة ﴿ يِّنَ اللَّهِ وَرِيضُونَ ﴾ لا يقدر قدره لمن أعرض عنها وقصد بها الآخرة وإذا كان كذلك فنيّة الحسنة تجعل المباح طاعة كما قيل: إنّ من استقامت سريرته وصلحت نيّته أدرك جميع ما تمنّاه في الأعمال الصالحة، في الحديث: من نام على طهارة وفي عزمه أنّه يقوم من الليل فأخذ اللّه بنفسه إلى الصباح كتب الله له قيام ليلة فالدنيا من هذه الجهة حسنة نافعة مفيدة للعاقل ومن ذمتها فقد عق أمّة لأن الأنكاد والشرور الّتي ينسبها الناس إلى الدنيا ليس هو فعلها وإنَّما هو فعل أولادها فإنَّ الشرُّ فعل المكلِّف لا فعل الدنيا وهي مطيّة العبد عليها يبلغ الخير وبها ينجو من الشرّ فمن لم يستوف حَقُّه من الدنيا بهذه الكيفيَّة كان غاشاً لنفسه. ﴿ وَمَا لَلْهَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا إِلَّا مَتَنعُ ٱلْغُـرُورِ ﴾ أي: كالمتاع الّذي يتُخذ من نحو الزجاج والخزف ممّا يسرع فناؤه ويميل الطبع أوَّل ما رآه فالعمل للحياة الدنيا متاع الغرور. سَابِقُوّا إِلَى مَغْفِرَةِ مِن رَبِيكُوْ وَجَنَةٍ عَرَضُهَا كَفَرْضِ السَّمَةِ وَاللَّرْضِ أُعِدَّتُ لِلَّذِيب اَمَنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِةٍ. ذَلِكَ فَضْلُ اللّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَاةً وَاللّهُ ذُو الْفَضْلِ اللّهِ يَسِيرٌ اللّهِ الْفَصِيرَةِ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي اَنْفُسِكُمُ إِلّا فِي حَيَّتُ الْعَظِيمِ اللّهُ مَا أَصَابَ مِن شُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي اَنْفُسِكُمُ إِلّا فِي حَيَّتُ مِن فَبْلِ أَن نَبْراً هَمَا إِنَّ ذَلِك عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ اللّهَ لِيكِينَكُمُ اللّهُ فَي اللّهُ مَا فَاتَكُمُ وَلَا نَقْدَرُهُوا بِمَا ءَا تَن حَيْمُ وَاللّهُ لَا يُحِبُ كُلّ مُخْتَالِ فَخُورٍ اللّهُ اللّهِ اللّهُ مُو اللّهَ لَهُ مُو الْعَنِي اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ مَن اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَرَسُلْنَا وَالْمِيزَاتِ لِيقُومَ النّاسُ وَلِيعَلَمَ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَاللّهُ اللّهُ مَن يَصُرُهُ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَاللّهُ اللّهُ مَن يَصُرُهُ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَمُن يَقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَمُنَالِعُ وَالْمَالِي وَلِيعَلّمَ اللّهُ مَن يَصُرُهُ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَمُنَالِقُ وَالْمَالِ فَاللّهِ مُن اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَاللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَاللّهُ اللّهُ مَن يَصُولُونَ اللّهُ مَن يَصُولُونَ اللّهُ مَن اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَاللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَمُنافِعُ النّاسِ وَلِيعَلّمَ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَمُسَالًهُ إِالْعَيْشِ إِلّهُ اللّهُ مَن يَصُولُهُ اللّهُ مَن يَصُولُهُ مَا اللّهُ مَن يَصُولُونَ اللّهُ اللّهُ مَن يَصُولُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن يَصُلّهُ وَلَا اللّهُ مَن يَصُولُونَ اللّهُ مَن يَصُولُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن يَصُولُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن يَصُولُونَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

ثم رغب سبحانه في السياق إلى الجنة فقال: ﴿ سَابِعُوا ﴾ أي: سارعوا مسارعة السابقين لأقرانهم في المضمار ﴿ إِلَى مَنْفِرَةٍ ﴾ عظيمة كائنة ﴿ يَنْ رَبِّكُمْ ﴾ أي: إلى أسبابها وموجباتها مثل الأعمال الصالحة والاستغفار كما قال ﴿ اللّهُم إِنّي أسألك عزائم مغفرتك (١) أي توفقني للأعمال الّتي تغفر لصاحبها لا محالة أي محتوماتها، وتلك الأسباب والموجبات منحصرة كاتباع شريعه النبي في وجه المبالغة فإن شريعه النبي في وجه المبالغة فإن صيغة المفاعلة للمبالغة وأمرنا بالإسراع إلى هذا الأمر على وجه المبالغة فإن صيغة المفاعلة للمبالغة وأمرنا بالإسراع لقلة عمر الدنيا وطريق الإسراع في مرتبة الطبيعة والجسمانيات الامتثال بالأوامر والاجتناب على النواهي.

وفي مرتبة النفس تزكيتها عن الأخلاق الرذيلة كالكبر والرياء والعجب والغضب والحسد وحب الجاه والمال وتحليتها بالأخلاق المحمودة كالتواضع والإخلاص والحلم والصبر على الشدائد والرضى والتسليم وفي مرتبة الروح

١ كنزالعمال، ج٢، ص١٧٢، والجامع الصغير، ج١، ص٢٣٢.

بتحصيل معرفة الله واليقين. ﴿ وَجَنَّةٍ عَرْشُهَا كَعُرْضِ السَّمَلَةِ وَالْأَرْضِ ﴾ أي: كعرض سبع سماوات وسبع أرضين وإذا كان عرضها كذلك فيكف بطولها فإن طول كلّ شيء أكثر من عرضه في الغاية، وتقديم المغفرة في الآية لتقديم التخلية على التحلية ﴿ أَيدَتُ ﴾ وهيئت ﴿ لِلَّذِيبَ ءَامَنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ، ﴾ فيه دليل على أن الجنة مخلوقة بالفعل والإيمان بالرسل والعمل بكتابهم. ﴿ وَلَاكَ ﴾ الذي وعد بالمغفرة والجنة ﴿ فَضَلُ اللّهِ ﴾ وعطاؤه ﴿ وَلَقَيْهِ ﴾ تفضيلا وإحساناً ﴿ مَن يَشَآهُ ﴾ إيتانه إيّاه مع وجود القابليّة وقبولهم ﴿ وَاللّهُ ذُو الْفَضِّلِ الْفَظِيمِ ﴾ وفي الآية إشارة على أنّه سبحانه يجزي ويعطي الدائم الباقي على القليل ولو وفي الآية إشارة على أنّه سبحانه يجزي ويعطي الدائم الباقي على القليل ولو اقتصر في الجزاء على قدر ما يستحق بالأعمال كان عدلاً منه لكنّه يفضل بالزيادة على أنّه سبحانه لو لم يدعنا إلى الطاعة ولم يبيّن لنا الطريق الموصل بالزيادة على أنّه سبحانه لو لم يدعنا إلى الطاعة ولم يبيّن لنا الطريق الموصل الله.

في الحديث قال النبي الشيئة الخرج من عندي خليلي جبرئيل آنفا فقال: يا محمد والذي بعثك بالحق إن عبداً من عباد الله عبد الله خمسمانة سنة على رأس جبل يحيط به بحر فأخرج الله له عيناً عنبة في أسغل الجبل وشجرة رمّان كل يوم تخرج رمّانة فإذا أمسى نزل وأصاب من الوضوء وأخذ تلك الرمّان فأكلها ثمّ قام للمبلاة فسأل ربّه أن يقبض روحه ساجداً وأن لا يجعل للأرض ولا لشيء على جسده سبيلاً حتى يبعثه الله وهو ساجد فقعل ونحن نمر عليه إذا هبطنا وإذا عرجنا وهو على حاله في السجود. قال جبرئيل: ونحن نجد في العلم أنّه يبعث يوم القيامة فيوقف بين يدي الله فيقول له الربّ: أدخلوا عبدي الجنة برحمتي فيقول العبد: بل بعملى فيقول الله:

فايسوا عبدي بنعمتي عليه وبعمله فتؤخذ نعمة البصر قد أحاطت بعبادة خمسانة سنة وهبت عليه النعم الباقية بلا عبادة في مقابلتها فيقول الله: أدخلوا عبدي النار فيجر إلى النار فينادي ويقول: برحمتك أدخلني الجنة فيقول الله: ردوه إليّ فيوقف

بين يديه فيقول: عبدي من خلقك ولم تك شيئاً؟ فيقول: أنت يا ربّ فيقول: أكان ذلك بعملك أو برحمتي؟ فيقول: بل برحمتك فيقول: من قوّاك على عبادتي خمسمانة سنة؟ فيقول: أنت يا ربّ فيقول: من أنزلك في جبل وسط البحر وأخرج الماء العذب من بين المالح وأخرج لك رمّانة كلّ ليلة وسألتني أن اقبضك ساجداً من فعل ذلك كله بك؟ فيقول: أنت فقال: ذلك كله برحمتي وبرحمتي أدخلك الجنة الباقية»(١).

﴿ لِكُنَّلَا تَأْسَوا ﴾ أخبرناكم بإثباتها كي لا يحصل لكم الحزن والألم وعلى ما فَاتَكُم ﴾ من نعم الدنيا يقال: أسى على مصيبة أي حزن ﴿ وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا مَا فَاتَكُم ﴾ وأعطاكم فإن من علم أن كلًا من المصيبة والنعمة مقدر يذهب ما قدر فواته ويأتي ما قدر إتيانه لا محالة لا يعظم جزعه على ما فات ولا فرحه بما هو آت، قيل لبزرجمهر: أيّها الحكيم مالك لا تحزن على ما

١\_المستدرك، ج٤، ص ٢٥١، وكنزالعمال، ج١٤، ص٤٩٤.

فات ولا تفرح بما هو آت؟ قال: لأن الفائت لا يتلافى بالعبرة والآتي لا يستدام بالحبرة أي بالسرور.

والمراد من الآية نفي الأسى المانع لأمر الله والفرح الموجب للبطر والاختيال ولذا عقب بقوله: ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُنْتَالِ فَخُورٍ ﴾ فإن من فرح بالحظوظ الدنيوية اختال وافتخر بها لا محالة والمختال المعجب المتكبّر من تخيّل فضيلة تتراءى للإنسان من نفسه ومنها يتأول لفظ الخيل لما قيل: إنّه لا يركب أحد فرساً إلّا وجد في نفسه نخرة كأن الخضراء له عرشت والغبراء باسمه فرشت وكسرى حامل غاشيته وقيصر راعي ماشيته وإسكندر قهرمان حاشيته.

وفي الآية إشارة إلى أنّه يلزم أن يثبت الإنسان على حال في السراء والضراء فإن كان لا بد له من فرح فليفرح شكراً لا بطراً وإن كان لا بد من حزن فليحزن صبراً على بلائه لا ضجراً.

قال قتيبة بن سعيد دخلت على أحياء العرب فإذا أنا بفضاء مملو من الإبل الميتة بحيث لا تحصى ورأيت شخصاً على تل يغزل صوفاً فسالته فقال: كانت باسمي فارتجعها من أعطاها وما سرتي أنها لي في مباركها وما حزنني أنها خرجت من ملكي. ومثل هذا يكون دأب الصالحين ولا يجري عليهم أحلام التلوين والاضطراب في اليقين بل لصاحب المال مصيبتان: يسلب عن كلّه ويسأل عن كلّه.

﴿ اللَّذِينَ يَبَّخَلُونَ وَيَأْمُهُنَ النَّاسَ بِٱلْبُخْلِ ﴾ بدل من كلّ مختال فإن المتكبّر بالمال يضن به غالباً ويأمر غيره به والبخل إمساك المقتنيات عمّا يحق إخراجها فيه وفي الحديث: وأربعة لا يجدون ربح الجنة وإنّ ريحها ليوجد في مسيرة خمسمانة عام: البخيل والمنّان ومدمن المخمر والعاق للوالدين،

﴿ وَمَن يَتُولُّ ﴾ ويعرض عن الإنفاق ولا يخرج من ماله حقَّ الله ﴿ فَإِنَّ

الله هُوَ اَلْغَنِيُ ﴾ عنه وعن إنفاقه ﴿ اَلْحَمِيدُ ﴾ المحمود في ذاته مستغن عن إقبال الخلق إليه وإدبارهم.

﴿ إِلَّتِ اللَّهُ وَالْحَجَجَ الواضَحَةَ ﴿ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ اللَّهِ اللَّهُ وَانزلنا مع الرسل الكتب لتكميل القوة النظريّة والعمليّة فالنزول مع الكتاب شأن الملائكة والإنزال إليهم شأن الأنبياء ﴿ وَأَلْمِيزَاتَ لِيَعُومَ النَّاسُ بِالْقِسَوِ ﴾ ليعاملوا بينهم والإنزال إليهم شأن الأنبياء ﴿ وَأَلْمِيزَاتَ لِيَعُومَ النَّاسُ بِالْقِسَوِ ﴾ ليعاملوا بينهم بالعدل إيفاء واستيفاء قيل: المراد من الميزان وإنزاله إنزال أسبابه وإلّا فالميزان من مصنوعات البشر وقيل: المراد نفس الميزان. روي أن جبرئيل النّه نزل بالميزان نفسه فدفعه إلى نوح النّه وقال: قومك يزنوا به حتى يعدلوا في الحقوق (١٠).

قال الغزالي: إن هذا الميزان هو ميزان معرفة الله ومعرفة كتبه ورسله ليتعلّم الإنسان من أنبيائه وليس المراد ما يوزن به البرّ والشعير ولعلّ دليله قوله: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلَهُ إِلّا هُو وَالْمَلَتِكَةُ وَأُولُوا الْمِلْوِ قَالِمًا بِالْقِسْطِ ﴾ (٢)، أي: مقيماً للعدل في جميع أموره فإذا كان الله قائماً بالعدل في جميع الأمور كان الواجب على العباد أن يقوموا به أيضاً. وقال غير الغزالي: ما الدليل على العدول عن الظاهر؟ بل المراد من الميزان هو هذا الميزان المعروف.

وقد وقعته بالمقيعة فهو وقيع حددته بها- والرابع المطرقة وهي آلة الضرب الحديد والخامس الإبرة وهي مسلة الحديد وفي الحديث والنائل الميقعة المطرقة وهي آلة الضرب من الحديد والخامس الإبرة وهي مسلة الحديد وفي الحديث: «إنّ الله أنزل أربع بركات من السماء إلى الأرض أنزل الحديد والنار والملح». وعن ابن عبّاس ثلاثة

۱ـ تفسير جامع الجوامع، ج٣، ص٥١٣، والكشاف، ج٤، ص٦٦.
 ٢ـ سورة آل عمران: ١٨.

أشياء نزلت مع آدم: الحجر الأسود وكان أشد بياضاً من الثلج وعصا موسى وكانت من أسّ الجنَّة طولها عشرة أذرع والحديد وقيل: المراد وأنزلنا الحديد أي: خلقنا كقوله: ﴿وَأَنْزَلَ لَكُم مِنَ ٱلْأَنْعَنَمِ ﴾(١) وذلك أنْ أوامره وأحكامه تنزل من السماء وقيل: أصل الحديد ماء وهو منزّل من السماء. ﴿ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ ﴾ وهو القتال والدفاع به وذو قوَّة شديدة ويحفظكم من أذى الموذي بالدفع به ﴿ وَمَنْفِعُ لِلنَّامِ ﴾ كالسكّين والفأس والمسحاة وما من صنعة إلَّا والحديد أَلْتُهَا. ﴿ وَلِيَعْلَمُ أَلِنَّهُ مَن يَنْصُرُهُۥ وَرُبُسُلَهُۥ كَأَنَّه قيل: ليستعملوه وليعلم الله علماً يتعلَّق به الجزاء وإلَّا فهو عالم بمن يعمله في جهاد دينه ومقاتلة أعداء دينه ومن يعمل الحديد لإزهاق أرواح المؤمنين ويستعمله في الشرّ ﴿ بِٱلْغَيْبِ ﴾ حال من فاعل ينصر أي غائبين عنه أي ينصرونه ولا يبصرونه وإنّما يحمد ويثاب من أطاع بالغيب من غير معاينة للمطاع أو حال من مفعول ينصر أي حال كونه تعالى غير مرئى لهم. ﴿إِنَّ أَنَّهُ فَوِئُّ عَنِيرٌ ﴾ على إهلاك من أراد إهلاكه غالب لا يفتقر إلى نصرة الغير واستعمال القوة في حق الله بمعنى القدرة وهي الصفة الَّتي تتمكَّن الحيِّ من الفعل وتركه بالإرادة.

قال بعض أهل الأوراد: إن ذكر القوي له خاصية ظهور القوة في الوجود وما تلاه ذو همة ضعيفة إنّا وجده القوة ولا ذو جسم ضعيف إنّا كان له ذلك ولو ذكره مظلوم بقصد إهلاك الظالم ألف مرة كان له ذلك وكذلك خاصية اسم العزيز وجود الغنى فمن ذكره أربعين يوماً في كل يوم أربعين مرة أعانه الله وأعزه. وفي الأربعين الإدريسية يا عزيز المنيع الغالب على أمره فلا شيء يعادله قال السهروردي؛ من قرأه سبعة أيّام متواليات كل يوم ألفاً أهلك خصمه إذا كان الخصم بغير حق وإن ذكره في وجه العسكر سبعين مرة ويشير إليهم بيده فإنّهم ينهزمون.

١ـ سورة الزمر: ٦.

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِى ذُرِيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوَّةَ وَٱلْكِتَنَبُّ فَمِنْهُم مُّهْنَدُّ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَنسِقُونَ۞

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا ﴾ اللام للقسم أي: وبالله قد بعثنا نوحاً إلى قومه وهم بنو قابيل ونوح يقال له: آدم الثاني ﴿ وَإِبْرَهِمَ ﴾ إلى قومه أيضاً وهم نمرد ومن تبعه ذكرهما الله بالرسالة تشريفاً لهما ولأنهما أبوان للأنبياء ومن أول الرسل فالبشر كلّهم من ولد نوح والعرب والعبرانيّون كلّهم من ولد إبراهيم.

﴿ وَجَعَلْنَا فِى ذُرِّيَّتِهِمَا ﴾ وفي نسلهما ﴿ النَّبُوَّةَ وَالْكِتَنَ ﴾ بأن استنبأنا بعض أولادهما وأوحينا إليهم الكتب مثل هود وصالح وموسى وهارون وداود ﴿ فَيَنَهُم ﴾ أي فمن ذرّية هذين الصنفين أو من المرسل إليهم ﴿ مُهْتَلُو ﴾ إلى طريق الحق ﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُم فَنسِقُونَ ﴾ وخارجون عن طاعة الله.

ثُمَّ قَفَّتِنَا عَلَىٰ ءَاكَ رِهِم بِرُسُلِنَا وَقَفَتِنَا بِعِيسَى آبَنِ مَرْبَمَ وَءَانَبْنَهُ ٱلإنجِبِلَ وَجَمَلْنَا فِى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱبَّعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَةً ٱبْنَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ٱبْنِعَاةً رِضُونِ ٱللّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايِنِهَا فَعَاتَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ يَكَا يَهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّعُوا ٱللّهَ وَءَامِنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ يَكَانِهُمْ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَوَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الْمُعْلِمُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَال

﴿ ثُمَّ قَفَيْنَا ﴾ أي: ثمّ أرسلنا وأتبعنا على آثار نوح وإبراهيم ومن عاصرهما وبعد عصرهما من الرسل مثل هود وصالح فإنّهما بعد نوح ومثل إسماعيل وإسحاق ويعقوب فإنّهم بعد إبراهيم وبالجملة أرسلنا رسولاً بعد رسول حتى انتهى إلى عيسى والآثار جمع إثر بالكسر تقول: خرجت على إثره أي عقبه.

قال الحريري: يقال شفعت الرسول بآخر أي جعلتها اثنين فإذا بعثت بالثالث فوجه الكلام أن يقال: عزّزت بثالث أي قويت كما قال سبحانه: ﴿ فَعَرَزْنَا بِشَالِتِ ﴾ أي فمعنى قوله: ﴿ وَقَفَيْتَنَا بِعِيسَى آبِنِ مَرْبَعَ ﴾ أي: آتينا بعيسى بعد الرسل فأوّل أنبياء بني إسرائيل موسى وآخرهم عيسى.

وهي اللين ورَحَمَة الإنجيل المؤمنين والمؤمنين وأتباعهم ورَأْفَة الله والله الله ورَافَة الله والله والله وررَحَمَة الله والله وررَحَمَة الله والله وا

﴿ وَرَهِ بَانِيَةً آبَنَدَعُوهَا ﴾ ورهبانية منصوب بفعل مضمر يفسره الظاهر أي أتباع عيسى ابتدعوا الترهب وحملوا أنفسهم على هذا الأمر واستحدثوها بينهم والرهبانيّة المبالغة في العبادة بمواصلة الصوم ولبس المسوح وترك أكل اللحم والامتناع عن المطاعم اللذيذة والملابس الفاخرة والمناكح والتعبّد في الغيران والرهبة المخافة مع الحزن والاضطراب ورهبان فعلان من رهب كخشيان من خشي.

وقرئ بضم الراء كالرهبان جمع راهب وركبان جمع راكب والرهبان لمّا كان اسما لطائفة مخصوصة صار بمنزلة العلم وإن كان جمعاً في نفسه والتحقّق بالنصارى وأعراف فقيل: رهباني كما يقال: أعرابي وأنصاري.

وسبب ابتداعها أن الجبابرة ظهروا على المؤمنين بعد رفع عيسي الله فقاتلوا حتّى لم يبق منهم إلّا قليل فخافوا أن يفتتنوا في دينهم فاختاروا

١- سورة يس: ١٤.

وروي أن الله لمنا أغرق فرعون وجنوده استأذن الذين كانوا آمنوا من السحرة موسى النه في الرجوع إلى الأهل والمال بمصر فأذن لهم ودعا لهم فترهبوا في رؤوس الجبال فكانوا أول من ترهب وبقيت طائفة منهم مع موسى النهاء الله ثم انقطعت الرهبانية بعدهم حتى ابتدعها بعد ذلك أصحاب المسيح النه.

﴿ مَا كُنْبَنَهَا عَلَيْهِمْ ﴾ ما فرضنا الرهبانيّة عليهم في كتابهم ولا على لسان رسولهم ﴿ إِلّا ابْتِغَاءَ رِضْوَنِ اللّهِ ﴾ استثناء منقطع أي ما رعوا جميعاً حق رعايتها بسبب التثليث والقول بالاتحاد والكفر بمحمد وهذا على النبيّ العربيّ ونحوها. قال الله المن أمن بي وصدقني فقد رعاها حق رعايتها ومن لم يؤمن بي فأولتك هم الهالكون، (٢).

وقال الزجاج: الاستثناء في قوله: ﴿إِلَّا آبِيَعَاهَ ﴾ استثناء متصل تقديره ما فرضناها عليهم إلّا ابتغاء رضوان اللّه ولكن الصحيح أنّا ما فرضنا الرهبانية عليهم لكن هم ابتدعوا ذلك وألزموا أنفسهم ذلك التطوع ودخلوا عليه فلزمهم تمامه كما أن الإنسان إذا جعل على نفسه صوماً لم يعرض عليه لزمه أن يتمه فقوله: «فَما رَعَوْها عَقَ رِعايَتِها» على ضربين أحدهما: أن يكونوا قصروا فيما ألزموه أنفسهم والثاني: وهو الأجود أن يكونوا حين بعث النبي فلم يؤمنوا به كانوا تاركين طاعة الله فما رعوا تلك الرهبانية ودليل قوة هذا المعنى قوله:

١ سورة الصف: ٦.

٢- مجمع البيان، ج٩، ص٤٠٤، وتفسير نورالثقلين، ج٥، ص٢٥٢، وتفسيرالصافي، ج٥، ص١٤٠.

﴿ فَنَاتَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ ﴾ أي: من العيسيّين إيماناً برسول الله لأن عدم تصديق محمّد يلزمه تكذيب عيسى لأنه بشر به الشيّاء فالّذين عملوا منهم وصدّقوا بما يجب عليهم أعطيناهم ما يحسن ويليق لهم من الأجر.

﴿ وَكِيْرِ مِنْهُمْ فَنَسِقُونَ ﴾ أي: من العيسيين خارجون عن حد الإيمان روي أن نفرا من الصحابة أخذهم الخوف والخشية حتى أراد بعضهم أن يعتزل عن النساء والإقامة على رؤوس الجبال وترك الأكل والشرب اللذيذ وبعضهم أراد الخصاء فنهاهم المُشَرِّةُ عن ذلك كلّه وقال: «لا رهبائية في الإسلام ورهبائية أمّتي في المسجد»(۱).

قال بعض أهل التحقيق: إن الكامل من الرجال من سد باب الابتداع ولم يزد في التكاليف حكماً واحداً ولا يجعل ورده وذكره غير ما ورد في الكتاب والسنّة فيكون حينئذ ممتثلا لا مخترعاً وقد شاهدنا بعض الناس متسرّعين إلى بعض النوافل مثل وضع الخواتم العديدة في أصابعهم لكنّهم متكاسلون عن القيام بحقوق الواجبات ولا يقومون بفرض واحد على وجهه.

﴿ يَالَيُهُا الَّذِينَ مَاسَنُوا ﴾ بالرسل المتقدّمه ﴿ اللّهُ فيما نهاكم عنه ﴿ وَمَامِنُوا بِرَسُولِهِ ﴾ يعني: محمدا وفي إطلاقه إيذان بأنّه علم فرد الرسالة لا يذهب الوهم إلى غيره ﴿ يُوْتِكُمْ كِفَلَيْنِ ﴾ نصيبين وأجرين والكفل الحظ الذي فيه الكفالة كأنّه تكفّل بأمره نصيباً لإيمانكم بمن تقدّم من الأنبياء ونصيباً لإيمانكم بمحمد الله المنها ومَصيباً لإيمانكم بمحمد الله المنها ومَعَمَل لَكُمُ مُولًا تَمْشُونَ بِهِ عَلَى يوم القيامة حسبما نطق به قوله تعالى: ﴿ مَنْهُمُ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَوَاتُهُ عَنُورٌ وهو الضياء الذي تمشون به على الصراط ﴿ وَمَعْفِرْ لَكُمْ ﴾ ما أسلفتم من الكفر والمعاصي ﴿ وَاللّهُ عَنُورٌ تَجِيمٌ كُولًا اللّهُ مِن الكفر والمعاصي ﴿ وَاللّهُ عَنُورٌ تَجِيمٌ كُولًا اللّهُ مِن الكفر والمعاصي ﴿ وَاللّهُ عَنُورٌ الرّحمة .

١- الخصال، للصدوق، ص١٣٨، ويحار الأتوار، ج٦٥، ص٣١٩، وتفسير مجمع البيان، ج٩، ص٤٠٢.

﴿ إِنَّكَا يَعْلَمُ اَهْلُ الْحَكِنَبِ ﴾ لا مزيدة مؤكدة مثل قوله (1) وأما متفكة الا تسبَّهُ ﴾ وإنّما يحسن إدخال مثل هذا اللام المزيدة في كلام أواخره أو أوائله جحد وتقدير الكلام إن تتقو الله وتؤمنوا بالله ورسله يؤتكم كذا وكذا ليعلم الذين لم يسلموا من أهل الكتاب ﴿ أَلّا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْو مِن فَضَلِ اللّهِ ﴾ أن هي المخفّفة والاسم ضمير الشأن والمعنى أن الذين لم يؤمنوا لا أجر لهم ولا نصيب من فضل الله. ﴿ وَأَنَّ الْفَضَلَ بِيكِ اللّهِ يُؤتِيهِ مَن يَشَلّهُ ﴾ فأتى المؤمنين منهم أجرين وحاصل ليعلموا أنهم لا ينالوا شيئاً من الفضل والكفلين والمغفرة ولا يتمكنون من نيله حيث لم يأتوا بشرطه الذي هو الإيمان بمحمد الله الفضل بيده سبحانه ولا يعطيه إلا لمن آمن به وقيل: إن المراد من فضل الله هنا النبوة أي ليعلم أهل الكتاب أنهم لا يقدرون على نبوة الانبياء ولا على صرفها عمّن شاء الله أن يخصّه بها فيصرفونها عن محمد إلى من يحبّونه صرفها عمّن شاء الله أن يخصّه بها فيصرفونها عن محمد إلى من يحبّونه

تمت السورة.

١ ـ سورة الأعراف: ١٢.

# المنافقة الم

من قرأها كتب من حزب الله يوم القيامة (۱). هي اثنتان وعشرون آية مدنيّة أو إلّا آية منها.

### بِسُــــِهِ اللَّهِ الرَّحْ يَرُ الرَّحِيدِ

قَدْ سَيِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي تُجَدِلُكَ فِي رَقِجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ بَسْمَعُ عَاوُرُكُمّا إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيعٌ بَصِيعٌ وَلَدْنَهُمْ وَانْهُمْ لِيَعُولُونَ مِنكُم مِن نِسَآيِهِم مَّا هُرَى أَمّهُ نَهِمْ إِنَّ أَمّهُ نَهُمْ لِلّا الّتِي وَلَدْنَهُمْ وَإِنّهُمْ لِيَعُولُونَ مُنكُولًا مِن اللّهَ لِيهَ اللّهَ يَعُودُونَ لِمَا وَرُورًا وَإِنّ اللّهَ لَيهُ عَفُورٌ ۞ وَالّذِينَ يُطْنِهِرُونَ مِن نِسَآيِهِم ثُمُ بَعُودُونَ لِمَا فَالُوا مَنتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ذَلِكُو ثُوعَظُونَ بِهِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞ فَمَن لَرْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَرَ عَبِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَرَ عَبِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَرَ مَن لَرْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَرَ عَبِدُ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَرَ مَن لَرَ يَجِدُ هُو مَنْ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَيَسُولِهِ وَيَسُولِهِ وَيَسُولِهِ وَيَسُولِهِ مُنْ كُونَ مَن لَرَ يَجِدُ هُو مَن لَمْ وَيَسُولُهُ مُؤْمِنُ إِنّا اللّهِ وَرَسُولِهِ وَيَسُولُهُ كُمُونًا كَمَا كُن اللّهُ وَلِلْكُومِينَ عَذَابُ اللّهِ وَيَسُولُهُ كُمُولًا كَمَا لُمُن مَن مَلِهِمْ وَقَدَ أَرَالُنَا مَائِسِ بَيْنَتُ وَلِلْكُومِينَ عَذَابٌ مُهِينًا فَاللّهُ مُولِينَ عَذَابٌ مُعِينًا فَاللّهُ مُؤْمِن عَذَابٌ مُعِينًا فَاللّهُ مُؤْمِن عَذَابٌ مُعِينًا فَي اللّهُ مُؤْمِن عَذَابٌ مُعِينًا فَيَعْمِينَ عَذَابٌ مُعِينًا فَاللّهُ وَلِلْكُومِينَ عَذَابٌ مُعِينًا فَي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن اللّهُ عَلَيْهُ مُومِنَا لَهُ مِن قَلِلْكُومِينَ عَذَابٌ مُومِن عَذَابٌ مُعِينًا فَي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَ مُن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللللّهُ عَلَى اللّهُ ا

سمع مجاز مرسل عن أجاب بعلاقة السببيّة، والمجادلة المفاوضة على سبيل الجدل والمبالغة من جدلت الحبل أي أحكمت فتله والمراد هنا

١ ـ مجمع البيان، ج ٩، ص٤٠٧، ومستدرك الوسائل، ج٤، ص٢٥١، وتفسير نورالثقلين، ج٥، ص٢٥٤.

المكالمة بالخشونة والمعنى قد أجاب الله دعاء المرأة الّتي تكالمك في حقّ زوجها وتستفتي في شأن زوجها في ظهاره إيّاها. ﴿وَتَشْتَكِنَ إِلَى ٱللّهِ وَالشّكاية والشّكاية والشّكوى إظهار البثّ والمكروه والشّكوة سقاء صغير يجعل فيه الماء وهو استعارة كقولك: بثثت له ما في وعائي ونفضت ما في جرابي إذا ظهرت ما في قبلك.

نزلت في خولة بنت تعلب بن مالك الخزرجية وزوجها أوس بن الصامت أخو عبادة روي أنّها كانت حسنة البدن رآها أوس وهي تصلّي فاشتهى مواقعتها فلمًا سلّمت راودها وأبت وكان به خفّة فغضب عليها وقال: أنت على كظهر امّى وكان أول ظهار وقع في الإسلام ثمّ ندم على ما قال: وكان الظهار والإيلاء من طلاق الجاهليّة فقال لها: ما أظنّك إلّا وقد حرمت على فشق ذلك عليها فأتت رسول الله عليه الله فقالت: يا رسول الله إن زوجي أوس أبو ولدي وابن عمّي وأحب الناس إليّ ظاهر منّي وما ذكر طلاقاً وقد ندم على فعله فهل من شيء يجمعني وإيّاه؟ وذكرت تفاني أهلها وأن لها صبية صغارا وقالت: إن ضممتهم إلى جاعوا وإن ضممتهم إلى أبيهم ضاعوا. فقال النبي الله الله الله عليه عليه عليه عليه الله مقالتها الأولى وكرّر ﷺ مقالته عليها؛ فقالت: أشكو إلى الله مما لقيت من زوجي حال فاقتي ووحدتي وقد طالت معه صحبتي ونفضت له بطني وصرت عقيماً لا أله بعد وكانت في كلُّ ذلك ترفع رأسها إلى السماء استنزالاً للأمر الإلهيُّ حتَّى نزل جبرئيل بهذه الآيات الأربع قبولاً لشكواها فكانت سبباً لظهور حكم الظهار(١) و﴿ قَدْ ﴾ تدخل على ماض متوقّع.

﴿ وَأَلَّهُ يَسْمَعُ غَمَا وُرَكُمْ اللَّهِ أَي يعلم تخاطبكما والمحاورة رجع الكلام من

۱ ـ مستدرك الوسائل، ج۱۰، ص ۳۸۸، و تفسير القرطبي، ج۱۷، ص ۲۷۰.

الحور بمعنى الرجوع ومنه في الدعاء نعوذ بالله من الحور بعد الكور أي من الرجوع إلى النقصان بعد وصول الزيادة أو إلى الوحشة بعد الأنس وذلك التحاور لأن المرأة تراجع الرسول في طلب التحليل والرسول لا يحكم به ويدافعها بجواب ينبئ عن التوقف وترقب الوحي. ﴿إِنَّ الله سَمِع بَعِيرٌ ﴾ قال صاحب تفسير «روح البيان»: إن هذه المرأة هي التي وعظت عمر بن الخطاب في أيام خلافته وهو راكب على حمار في طريق والناس معه فاستوقفته وعظته فقالت: يا عمر قد كنت تدعى عميراً ثم قيل لك: عمر ثم قيل لك: أمير المؤمنين فاتق الله يا عمر فإنه من أيقن الموت خاف الفوت ومن أيقن الحساب خاف العذاب فقيل لعمر: أ تقف لهذه العجوز هذا الوقوف الطويل؟ فقال عمر: هي خولة سمع الله قولها من سبع سماوات ولا يسمع كلامها عمر؟

قال بعض أهل التحقيق: من أكبر الذنوب أن يقول الرجل لأخيه: اتّق الله ولا تفعل كذا فيقول في جوابه: عليك نفسك. والإنسان لا يستغني عن تنبيه وإيقاظ وينبغي أن يكون الإنسان كالنحل يأخذ من النبات الطيّب والأزهار المعطّرة ثمّ يخرجه عسلاً فيه شفاء من كلّ داء وشمعاً وضياء لنفسه. قال الشاعر:

المرء لو لا عرفه فهـ و الـ دميّ والمسك لو لا عرفه فهو الدم

العرف الأوّل بضم العين بمعنى المعروف والثاني بمعنى الرائحة والدميّ جمع دمية الصور المنقّشة من الرخام والعاج وفي زماننا يقال له المجسّمة.

﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الَّذين يقولون لنسائهم: أنتنَّ كظهور امّهاتنا.

وَمَّا هُنَ أُمَّهُ تَهِم عَنِي: ما اللواتي تجعلونهن من الزوجات كالامهات بأمهاتهم وإن أمَّهَ أُمَّه إلّا اللّي وَلَدْنَهُم الله إن نافية بمعنى ما امهاتهم في الحقيقة إلّا اللّائي جمع الّتي أي النساء اللّاتي ولدن المظاهرين فلا تشبه بهن في الحرمة إلّا من ألحقها الشرع بهن من أزواج النبي ومثل المرضعات ومنكوحات الآباء لكرامتهن فدخلن بذلك في حكم الأمهات ولكن الزوجات فأبعد شيء من الأمومة.

وَانَّهُمْ أَي: إِنَّ المظاهرين منكم وَلِيَّوُلُونَ مُنحكرًا مِنَ الْعَقِهِ الشرع بالأمومة الشرع والعقل والطبع لأن الزوجة ليست بالأم ولا ممن ألحقه الشرع بالأمومة فهذا التشبيه منكر غير معروف مطلقاً وَوَرُونَا أَلَى وباطلا وكذبا منحرفاً عن الحق، والزور بالتحريك الميل ويقال للكذب: زور بالضم لكونه مائلاً عن الحق. فإن قلت: قوله: أنت علي كظهر أمي إنشاء لتحريم الاستمتاع بها(۱) وليس بخبر والإنشاء لا يوصف بالكذب قلنا: هذا من قبيل إطلاق السبب على المسبّب لأن هذا الإنشاء يتضمن إلحاق المحلّلة بالأم المحرّمة وهذا الإلحاق مناف لمقتضى الزوجيّة فيكون كاذباً لا محالة وفي الحديث قال رسول الله: وإلا التبتكم بأكبر الكبائر؟ قلنا: بلى يا رسول الله قال: «الإشراك بالله وعقوق الوالدين». وكان متكناً وقال: «إلا وقول الزور وشهادة الزور» فما زال يقولها وعتى قلنا: لا يسكت "".

﴿ وَإِنَّ اللَّهُ لَعَفُوا خَفُوا ﴾ أي مبالغ في العفو والمغفرة لما سلف إمّا على الإطلاق على مذهب الأشاعرة أو بالمتاب عنه على مذهب الاعتزال.

١- انظر: وسائل الشيعة، ج١٥، ص٥٠٦.

٧- تحريرالأحكام، للعلامةالحلي، ج٥، ص٢٩٧، ومستدرك الوسائل، ج١٧، ص٤١٦.

وَالْفِينَ يُطْهِرُونَ مِن فِيمَانِهِم ثُمّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَعْرِيرُ رَقِبَةٍ ﴾ أي: الذين يقولون ذلك القول المنكر ثم يعودون إلى ما قالوا، اللّام وإلى يتعاقبان كثيرا نحو يهدي للحق وإلى الحق والمراد إذا عادوا إلى ما قالوا بالتدارك قال ابن عبّاس: العود في الآية المراد الندم فقال: معناه يندمون ويرجعون إلى الآلفة وقال الفرّاء: المعنى يرجعون عمّا قالوا يقال: عاد لما فعل أي رجع ونقض ما فعل ويحتمل أن يقال: عاد لما فعل مرة اخرى وهو أن يكرر لفظ فعل ويحتمل أن يقال: عاد لما فعل يريد فعله مرة اخرى وهو أن يكرر لفظ الظهار، عن أبي العالية واحتج بأن لفظ العود يدل على تكرير القول ورده أبو علي الفارسي: ليس هذا كما اذعوا لأن العود قد يكون إلى شيء لم يكن عليه قبل وقد سميت الآخرة معادا ولم يكن فيها أحد ثم صار إليها. وقال الأخفش: تقدير الآية هوالذين يظاهرون من نسائهم فتحرير رقبة لما قالوا، ثم يعودون إلى نسائهم وعليهم تحرير الرقبة لما نطقوا به وقال: التقديم والتأخير في التنزيل.

وأمّا ما ذهب إليه أئمة الهدى من آل محمّد المثلا فهو أن المراد بالعود إرادة الوطي ونقض القول الذي قاله فعليه تحرير رقبة قبل الوطي فإن الوطي لا يجوز إلّا بعد الكفّارة (١) كما قال سبحانه: ﴿ مِن قَبّلٍ أَن يَتَمَاشَا ﴾ أي: من قبل أن يجامعها والتحرير هو أن يجعل الرقبة المملوكة حرّة بالعتق بأن يقول المالك لمن تملّكه: أنت حرّ. وبالجملة فالنكاح باق وحرمة الوطي أيضاً باق ما لم يكفّر ونزول بالتكفير.

﴿ وَالِكُو ﴾ أي: الحكم بالكفّارة أيّها المؤمنون ﴿ تُوعَظُونَ بِهِ الوعظ زجر يقترن بتخويف أي تزجرون به من ارتكاب المنكر المذكور فإن الغرامات مزاجر من تعاطي الجنايات والتباعد عن الباطل فيحصل من هذا

١ـ تفسير نورالثقلين، ج٥، ص٢٥٦.

الحكم التدارك للمظاهر ولغير المظاهر الاجتناب عن ارتكاب مثله ﴿ وَاللّه عَلَيْهُ بِمَا تَمْمُونَ خَيِرٌ ﴾ من قليل وكثير فيجازيكم بها. ﴿ فَمَن لَرّ يَجِدُ ﴾ المظاهر ولا يتمكّن من تحرير الرقبة بأن كان فقيراً وقت التكفير ﴿ فَجِيبًامُ شَهْرَيْنِ ﴾ عليه ﴿ مُتَنَابِعَيْنِ ﴾ ليس فيها رمضان ولا الأيّام المحرّمة صومها كالعيدين بحيث لا يفعل يوماً عن يوم ولا شهراً عن شهر بالإفطار والتتابع عند أكثر الفقهاء وقال أصحابنا الإماميّة: إنّه إذا صام شهراً ومن الثاني شيئاً ولو يوماً وأحداً ثم أفطر لغير عذر فقد أخطأ إلّا أنّه يبني عليه ولا يلزمه الاستيناف وإن أفطر قبل ذلك استأنف ومتى بدأ بالصوم وصام بعض ذلك ثم وجد الرقبة لا يلزمه الرجوع إلى العتق.

وَنَسَ لَرُ مِسَتَطِعٌ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِمَا ﴾ أي: من لم يطق الصوم لعلة أو كبر فعليه إطعام ستين مسكينا والمسكين – ويفتح ميمه – من لا شيء له أوله ما لا يكفيه وأسكنه الفقر أي قلّل حركته، لكلّ مسكين نصف صاع عند أصحابنا وهو مدّان فإن لم يقدر فمد هذا إذا كان حراً وأمّا إذا كان المظاهر عبداً فعليه الصوم إلّا إذا أمكنه المولى عن ثمن الرقبة فحينئذ لا يجوز له الصوم.

وْدَلِكَ ﴾ البيان والتعليم ولِلتُّؤمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ. ﴾ وتعملوا بحكمه وترفضوا ما كنتم عليه في جاهليّتكم. ووَيَقَافَ ﴾ إشارة إلى الأحكام المذكورة ومُحدُودُ اللّهِ الّتي لا يجوز تعديها وتجاوزها والحد الحاجز بين المشيئين اللّذين يمنع اختلاط أحدهما بالآخر و لَلكَيْفِينَ ﴾ اللّذين لا يقبلون الحدود ﴿ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾.

﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يُحَادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ أي: يشاقُونهما ويعادونهما ويكونون في حد غير حد هما وفي شق غير شقهما وقيل: المحادة مفاعلة من لفظ الحديد والمراد المقابلة سواء كان في ذلك حديد حقيقة أو كان ذلك مخالفة شديدة

شبيهة بالخصومة بالحديد ويضعون حدودا غير حدودهما قال صاحب تفسير «روح البيان»: كالامراء السوء الذين وضعوا أموراً خلاف ما حدّه الشرع وسمّوها القانون.

وَكُمِّوا هِ أَي: أخزوا وصرعوا منكوساً وذلوا والعبارة تصلح أن يكون دعاء عليهم وإخباراً عمّا سيكون وأتى بالماضي لتحقّقه أي سيكبتون وكمّا كُمِتَ النّينَ مِن فَبْلِهِم من كفّار الأمم الماضية ووَقَد أَنزَلنا مَاينتِ بَيْنَتِ وحال من واو الجمع في كبتوا أي والحال إنّا قد أنزلنا آيات واضحات فيما فعلنا بمن حاد اللّه من قبلهم من الأمم. فإن قيل: إن الإنزال نقل الشيء من الأعلى إلى الأسفل والآيات الّتي هي من الكلام من الأعراض القارة فكيف قال: أنزلنا والمراد: أنزل ما يتلقف من الله ويرسل إلى عباده مثل جبرئيل فيسند الإنزال إليها مجازاً فكونها المقصودة منه ويصدق على الآيات لفظ النزول لأنها نازلة من السماء. ﴿ وَللّكُونِينَ ﴾ بالآيات ﴿ عَذَاتُ شَهِينَ ﴾ يذهب بغيرهم من الإهانة الحاصلة بالعذاب.

تَنَجَيْثُمْ فَلَا تَنَنَجُوا فِالْإِثْمِ وَالْفُدُونِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَتَنَجُواْ بِالْبِرِ وَالنَّقُوكُ الْمَنْ فَلَ الْنَجُوىٰ مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْرُثُ اللَّيْوَىٰ اللَّيْعَانِ لِيَحْرُثُ الَّذِينَ وَالنَّقُولُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ اللَّي المَنْوا وَلَيْسَ بِضَارِهِمْ شَيْعًا إِلَا بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ الله الله والمراد يوم القيامة أي يحييهم بعد الموت للجزاء ﴿ جَمِيعًا ﴾ كلهم فيكون تأكيداً للضمير أو حالاً أي

مجتمعين ﴿ فَيُنَبِّتُهُم بِمَا عَمِلُوا ﴾ من القبائح ببيان صدورها أو بتصويرها في تلك النشئة بما يليق بها من الصور الهائلة على رؤوس الأشهاد تشهيراً لحالهم ﴿ أَخْصَنْهُ أَنَّهُ ﴾ كأنَّه قيل: كيف ينبِّئهم بأعمالهم وهي أعراض فانية متلاشية؟ فقيل: أحصاه الله وأحاط بها عدداً وحفظاً لم يفت عن علمه شيء والإحصاء مأخوذ من لفظ الحصى إذ أصله العدد بآحاد الحصى للتقوي على الضبط ﴿ وَنَسُوهُ ﴾ أي والحال أنهم قد نسو. لكثرته أو لتهاونهم حين ارتكبو. ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيَّو شَهِيدٌ ﴾ لا يغيب عنه أمر من الأمور والشهود بمعنى الحضور والمراد بالحضور الحضور العلمي لا الحضور الجسمى. ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا إِن السَّنَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ بيان على شمول شهوده تعالى والهمزة للإنكار الذي مقرر للرؤية والمعنى ألم تعلم علما يقينيًا بمرتبة المشاهدة والرؤية أنَّه تعالى يعلم ما في السماوات وما في الأرض من الموجودات قال ابن عبّاس: إنَّها نزلت في ربيعة وحبيب ابني عمرو وصفوان بن اميّة كانوا يتحدّثون فقال أحدهم: أ ترى الله يعلم ما نقول: فقال الآخر: يعلم بعضا وقال الثالث: إن كان يعلم بعضا فهو يعلم كلًا لأن من علم بعضا بغير سبب فقد علمها كلّها فنزلت الآية.

﴿ مَا يَحَثُونُ مِن مُجْوَىٰ ثَلَثَةٍ ﴾ دماه نافية ويكون تامّة بمعنى يقع ويوجد ونجوى فاعله وهو مصدر بمعنى التناجي كالشكوى يقال: نجاه

نجوى أي سارة كناجاه المناجاة والنجوى السر الذي يكتم وأصله أن تخلو في نجوة ومرتفع من الأرض منفصل بارتفاعه عما حوله كأن المتناجي بنجوة من الأرض لئلًا يطلع عليه أحد والمعنى أنّه ما يتسار ثلاثة ﴿ إِلّا هُو ﴾ تعالى ﴿ وَابِعُهُمْ ﴾ أي جاعلهم أربعة من حيث يشاركهم في الاطلاع عليها ﴿ وَلا خَسَةٍ ﴾ أي: ولا نجوى خمسة نفر ﴿ إِلّا هُو سَادِسُهُمْ ﴾ ثم عمم الحكم فقال: ﴿ وَلا أَدَنَ مِن ذَلِكَ ﴾ أي: أقل مما ذكر لا الاثنين والواحد فإن الواحد أيضاً يناجي نفسه ﴿ وَلا آكَنَ مِن ذَلِكَ ﴾ أي: أقل مما ذكر لا الاثنين والواحد فإن الواحد أيضاً فيناجي نفسه ﴿ وَلا آكَنَ مَا كالستة وما فوقها ﴿ إِلّا هُو مَعَهُمْ ﴾ بالعلم والإحاطة ﴿ إِنَّ مَا كَانُوا ﴾ وفي أي مكان ولو كانوا تحت الأرض ثم إن هذه المعية مع المؤمن والكافر لكن له سبحانه معيّة اللطف والتقرّب ببعض عباده المخصوصين بالفيض.

﴿ ثُمَّ يُنَيِّتُهُم بِمَا عَبِلُوا ﴾ ويخبرهم أعمالهم في الدنيا ﴿ يَوْمَ ٱلْقِيَنَدُو إِنَّ اللَّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ لأن نسبة ذاته المفيضة للعلم إلى الكلّ سواء.

وَالْمَافَقِينَ كَانُوا يَتَناجُونَ فَيما بِينهم ويتخلفون ثلاثة وخمسة ويتغامزون والمنافقين كانوا يتناجون فيما بينهم ويتخلفون ثلاثة وخمسة ويتغامزون بأعينهم إذا رأوا المؤمنين يريدون أن يغيضوهم فنهاهم رسول الله ثمّ عادوا لمثل فعلهم والخطاب للرسول والهمزة للتعجّب من حالهم و المحتلف و المحتلف على قوله: و يُعُودُونَ و داخل في حكمه وبيان لما نهوا عنه أي بما هو إثم في نفسه وعدوان للمؤمنين وتواص بمعصية الرسول والعدوان والمعصية خلاف الطاعة. و و العدوان و المحتلف على المحتلف على الإخبار من الحياة فمعنى حيّاك الله جعل لك حياة ثمّ استعمل للدعاء ثمّ غلب في الإطلاق عليه، السلام و يما أي بشيء لم يقع من الله أن يحيّك به فكانوا يقولون: السام عبد المسلم المحتلف المعتلم المحتلف المحتلف المحتلف المحتلف المحتلف المحتلف المحتلف على الإخبار من الحياة فمعنى حيّاك الله المحتلف على الإخبار من الحياة فمعنى حيّاك الله بعمل لك حياة ثمّ استعمل للدعاء ثمّ غلب في الإطلاق عليه، السلام و المحتلف الم

عليك والسام بلغتهم الموت أو القتل بالسيف وهم يوهمون أنّهم يقولون: السلام عليك وكان الله يود عليهم «عليكم» بدون الواو.

﴿ وَيَعُولُونَ فِي آنفُسِمِ ﴾ أي: فيما بينهم إذا خرجوا من عندك: ﴿ لَوْلَا يُمُذِبُنَا اللّه ويغضب علينا بجرأتنا على الدعاء بمُلّم بِمَا نَقُولُ ﴾ أي: هلا يعذبنا الله ويغضب علينا بجرأتنا على الدعاء بالشرّ عليه لو كان نبيّاً حقّاً ﴿ حَسّبُهُم جَهَنّم بَعَلَوْنَهَا ﴾ أي: كافيهم جهنّم في التعذيب من حسبه إذا كفاه يصلونها ويقاسون حرّها وإن لم يعجل تعذيبهم لحكمة ﴿ فَيَفْسَ الْمَعِيدُ ﴾ والمقرّ، والفاء في فبئس لما فيه من معنى التعقيب.

وما يفضي إلى سخطه ﴿ إِنَّمَا النَّجْوَىٰ ﴾ والمضاف محذوف أي اتقوا عذاب الله وما يفضي إلى سخطه ﴿ إِنَّمَا النَّجْوَىٰ ﴾ المعهودة التي هي التناجي بالإثم بقرينة ليحزن ﴿ مِنَ الشَّيْطَنِ ﴾ لا من غيره لأنّه المزيّن لها فكأنّها منه ﴿ لِيَحْرُث الّذِينَ المحزن ﴿ مِنَ البّابِ الأول والحزن مَنْ أَلَّ اللّهِ والحزن بضم الحاء بعده السكون متعد من الباب الأول والحزن بفتحين لازماً من الباب الرابع والحزن خشونة في الأرض وخشونة في النفس لما يحصل فيها من الغم ويضادته الفرح فالمعنى أن النجوى الممنوعة من الشيطان ليجعل قلوب المؤمنين محزونة ويشوش قلوبهم ويتوهمون أنه الشيطان ليجعل قلوب المؤمنين محزونة ويشوش قلوبهم ويتوهمون أنه تصيبهم نكبة أو أمر موحش، وفي الحديث: «إذا كنتم ثلاثة فلا يناج النان دون ماحيهما فإنّ ذلك يحزّنه».

﴿ وَلَيْسَ ﴾ أي: الشيطان أو التناجي ﴿ بِعَنَازِهِمْ ﴾ بالذي يضر المؤمنين ﴿ مِثَنَا ﴾ من الأشياء ﴿ إِلَّا بِإِذَنِ القَهِ ﴾ أي: بمشيّته وإرادته أو بعلمه وإن كان يوجب الحزن للمؤمنين لكن إذا سلّمت عاقبته لا يكون ضرراً في الحقيقة

وهذه نكتة كلامية أصوليّة إذ الضرر إذا كانت عاقبته الثواب لا يكون ضرراً في الحقيقة والنفع إذا كانت عاقبته العذاب لا يكون نفعا مثل الجهاد لأن سبب الجهاد أمره تعالى وهو يلحقهم الآلام والأمراض عقيب ذلك لكن هذا ليس بضرر بل نفع لهم وقيل: إن الآية المراد بها الأحلام الّتي يراها الإنسان في نومه فيحزّنه.

روي أن فاطمة على رأت كأن الحسن والحسين الله أكلا من أطيب جزور بعثه رسول الله علي اليهما فماتا فلما أصبحت سألت النبي الله وسأل هو جبرئيل وجبرئيل ملك الرؤيا فقال: «لاعلم لي به فعلم» على أنّه من الشيطان (١).

وَعَلَى اللهِ فَلْبَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ والشيطان يناجي النفس الأمّارة ويتزيّن لها القبائح والمعارضات ليقع القلب والروح في الاضطراب والحزن للتقاعد عمّا أمره الله وينقطع عن السير فليكن العبد على المعالجة دائماً بتفويض الأمور إليه ويشتغل بما هو عليه.

يَمَا يُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا فِيلَ لَكُمْ نَفَسَعُوا فِ الْمَجَلِينِ فَافْسَعُوا بِنَسَجِ اللهُ الّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالّذِينَ أُوثُوا لَكُمْ وَإِذَا فِيلَ انشُرُوا فَانشُرُوا يَرْفِع اللهُ الّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالّذِينَ أُوثُوا الْكُمْ وَإِنّا فِيلَ انشُرُوا اللهُ اللّذِينَ مَامَنُوا إِذَا نَنجَيْتُمُ الرّسُولَ الْمِلْمَ وَاللّهُ مِنَا يَمَنونكُو صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِن لَرْ غَيدُوا فَإِنَّ اللهَ فَقَرْدُ رَحِيمُ اللّهُ مَنْ مَنْ فَإِن لَمْ مَعْدُوا فَإِنَّ اللهُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ مَن مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ عَلَيْهِم مَا هُم مِنكُمْ وَلَا يَبْنِ اللّهِ عَلَيْهِم مَا هُم مِنكُمْ وَلَا مِنهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مِنهُمْ وَلَا مِنهُمْ وَلَا مِنهُمْ وَلَا مِنهُمْ وَلَا مِنهُمْ وَلَا مُعْمَالُونَ اللّهُ وَاللّهُ مَا أَنْهُمْ وَلَا مُؤْمِنُهُمُ وَلَا مُنْ اللّهُ عَلَيْهِم مَا هُمْ مِنكُمْ وَلَا مِنهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلِولُولُ وَاللّهُ وَلَولُوا فَمُ مَنْهُمْ وَلِولُولُ وَلَا مُنْهُمْ وَلَا مُنْهُمْ وَلِلْ وَلَولُولُ وَاللّهُ وَلَولُوا ولِنُوا اللّهُ وَلِلْمُ وَلِولُوا ولَا مُؤْمِلُوا ولَاللّهُ ولَا مُنْهُمْ ولَا مُنْولُولُوا ولَا مُنْولُوا ولَا مُنْ مُنْ مُنْهُمُ ولَا مُنْهُمُ ولَا مُنْهُمُ ولَا مُنْ

١- هذه القضية كاذبة جداً لأن فاطمة على معصومة الصديقة الفاضلة الزكية المحدثة العلمية وبضعة رسول الدي وروحه الذي بين جنبيه .... ولا يمكن تسلط الشيطان عليها – ولو في النوم -معاذ الله من هذه الكلمات المتشططة .... ولم أجدها في الكتب المصدرية.

وَيَحْلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ أَعَدَّ اللَّهُ لَمُمْ عَذَابًا شَدِيدًا ۚ إِنَّهُمْ سَآةَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾

و يَتَأَيُّنَا الَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ يعني: المخلصين وإذا فِيلَ لَكُمْ ﴾ من أيّ قائل كان من إخوانكم توسّعوا ولينفسح بعضكم عن بعض ولا تتضاموا وفي المنجليس ﴾ متعلق بقيل أو بقوله: ﴿ نَفَسَحُوا ﴾ والصحيح الثاني لأن البيهقي صرح في تاج المصادر بأن التفسّح يعدى بغي ﴿ فَافْنَحُوا ﴾ فتوسّعوا ﴿ يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ ﴾ فيما تريدون من المكان والصدر والرزق والقبر فإن الجزاء من جنس العمل والآية عامة في كلّ مجلس خيراً اجتمع فيه المؤمنون سواء كان مجلس الرسول عليه وكانوا يتضامون تنافسا في القرب منه أو مجلس الذكر أو الجمعة وفي الحديث: ولا يقيمن أحدكم الرجل من مكانه ومجلسه فم يخلفه فيه ولكن تفسّحوا وتوسّعوا».

روي إن رجلاً من الفقراء دخل المسجد وأراد أن يجلس بجنب واحد من الأغنياء فلمًا قرب منه قبض الغني وليه ثوبه فرأى النبي كالله ذلك فقال للغني: دخشيت أن يعديه غناك أو يعديك فقره. ﴿ وَإِذَا قِيلَ انشُرُوا ﴾ بقال: نشز المخلي انشروط إذا ارتفع عن مكانه وكذلك النشز بفتحتين المكان المرتفع من الأرض والمعنى إذا قيل: لكم قوموا للتوسعة على المقبلين ولمن جاء بعدكم وانشروا ﴾ وارتفعوا وقوموا ولا تتناقلوا عن القيام وتوسعوا لإخوانكم لضرورة داعية إليه أو للتحبّب والمواساة. وفي الحديث أنه فلا كان يكرم أهل بدر فأقبلت جماعة منهم فلم يوسعوا لهم فقال المله المنافقون أنه فاقام على من المجلس بعدد المقبلين من أهل بدر فتغامز به المنافقون أنه فيس من العدل بقيم أحداً من مجلسه وشق ذلك على من أقيم من مجلسه ليس من العدل بقيم أحداً من مجلسه وشق ذلك على من أقيم من مجلسه

وعرف رسول الله الكراهة في وجوههم فأنزل الله الآية(١).

وَيَرْفَع الله الله النصر والإيواء إلى غرف الجنان في الآخرة لأن من تواضع للأمر يرفعهم الله بالنصر والإيواء إلى غرف الجنان في الآخرة لأن من تواضع رفعه الله ومن تكبر وضعه. ووالله أونوا الولم أي: ويرفع العلماء منهم خاصة وهو من عطف الخاص على العام للدلالة على طبقاتهم و دَرَجَنتِ اليه أي: مراتب مرتفعة بسبب ما جمعوا من العلم والعمل والعمل مع العلم لا يدرك شأوه العمل العاري عن العلم وإن كان العامل في غاية الصلاح قال ابن يدرك شأوه العمل العاري عن العلم وإن كان العامل في غاية الصلاح قال ابن عباس: تم الكلام عند قوله: وينكم وينتصب ووالله أونوا الولم بفعل عمسر تقديره ويرفعهم درجات أي إلى درجات أو رفع درجات أو على الحالية أي ذوي درجات.

﴿ وَاللَّهُ بِمَا شَمْلُونَ خَبِيرٌ ﴾ عالم لا يخفى عليه شيء والعمل لا بد وأن يكون حسبما قرره الشارع وبيّنه العلماء الربّانيّون وهم الأثمة الاثنا عشر لأنهم أهل البيت وأهل البيت أدرى بما في البيت. (٢) وللعلماء إطلاقات كما قالوا: نحن العلماء وشيعتنا المتعلّمون (٣) والباقي همج رعاع فالمتعبّد بغير طريقتهم ومن غير علمهم كحمار الطاحونة يدور ولا يقطع المسافة والعالم من شأنه أن يجمع مع علمه العمل وكلّ علم لم يوطد بعمل فإلى ذلّ يصير والعلماء أيضاً لهم درجات من الشرف في الزيادة والنقصان.

﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ خالصاً ﴿ إِذَا نَنجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِمُوا بَيْنَ بَدَى هَبُونكُو مَندَقَةً ﴾ وكالمتوه سرتاً في بعض شؤونكم فقدتموا قبل أن تسارّوه صدقة

١- الظر: بحار الأنوار، ج١٧، ص٢٤، وتفسيرالقرطبي، ج١٧، ص٢٩٧.

٢\_ بحار الأنوار، ج٧٨، ص٢٧٤.

٣- بصائر الدرجات، ص ٢٩ (نحن العلماء وشيعتنا المتعلمون وسائر الناس غثاء) وبهذه العبارة في
 المنية المريد، ص ١٨٢.

للفقراء وأراد بذلك تعظيم الرسول وأن يكون ذلك سبباً لأن يتصدّقوا فيوجروا عليه فلمّا نهوا عن المناجاة حتّى يتصدّقوا ضن كثير من الناس فلم يناجه أحد إلّا عليّ بن أبي طالب فإنّه النّابي كان له دينار فباعه بعشرة دراهم وناجى رسول الله عشر نجوات (۱).

وقال بعض أهل التفسير: وكان ذلك الحكم عشر ليال أو أقل ونسخت بآية ﴿ مَأَشَفَتُمُ أَن تُقَدِّمُوا ﴾ الآية.

وبالإسناد إلى مجاهد قال: «قال عليّ: إنّ في كتاب الله لآية ما عمل بها أحد قبلي ولا يعمل بها بعدي وهي آية النجوى، وفي الخصال عنه الله في احتجاجه على أبي بكر قال: «فأنشدك بالله أنت الذي قدّم بين يدي فجواه لرسول الله صدقة فناجاه وعاتب الله قوماً بقوله: ﴿ مَأْشَفَتُمْ ﴾ الآية أم أنا؟». فقال أبو بكر: بل أنت (١) وبالجملة نزلت الآية حين أكثر الناس عليه السؤال حتى أساموه وأملوه فأمرهم الله بتقديم الصدقة للفقراء عند المناجاة فكف الناس أمّا الفقير فلعسرته وأمّا الغني فلشخه ثمّ نسخت بقوله: ﴿ مَأْشَفَتُمْ ﴾ وهو وإن كان متراخ عنه نزولاً.

﴿ وَاللَّهُ خَيْرٌ لَكُو ﴾ أي: ذلك التصدق أنفع لكم من الإمساك ﴿ وَأَلَمْهُ رُكُ ﴾ لأنفسكم من درن البخل الناشي من حب الدنيا وهذا يشعر بالندب لكن قوله: ﴿ فَإِن لَرْ يَجِدُوا فَإِنَّ آللَهُ عَنُورٌ رَبِيمٌ ﴾ منبئ عن الوجوب لأنّه ترخيص لمن لم يجد فهو غفور لهم ورحيم بهم.

﴿ مَأَشَفَقُتُمُ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى جَنُوبَكُمُ صَدَقَت ﴾ والمعنى أخفتم الفقر؟ والمفعول محذوف وأفرد الصدقة أولاً لكفاية شيء منها وجمع ثانياً نظراً إلى

۱\_ شواهدالتنزيل، ج۲، ص٣٢٣، وينابيع الموّدة، ج۱، ص٣٠٠، وبحار الأنوار، ج٣٥، ص٣٨٠. ٢\_ الاحتجاج، ج۱، ص١٨٢، وحلية الابرار، ج٢، ص٢١١.

كثرة التناجي والمناجي ﴿ فَإِذْ لَرْ تَفْعَلُوا ﴾ وشق عليكم ذلك ﴿ وَتَابَ الله عَلَيْمُمْ ﴾ بأن رخص لكم في أن لا تعلوه وأسقط عنكم تقديم الصدقة وهإذه في الآية فيها معنى الظرفية أي إنكم تركتم ذلك فيما مضى وتجاوز الله عنكم فتداركوه بما تؤمرون به بعد هذا فإن فرطتم فيما أمرتم به من تقديم الصدقات: ﴿ فَإِنْ السَّدُوةَ وَهَالُوا الرَّكُوةَ ﴾ وتداركوه بالمواظبة على إقامة الصدقات: ﴿ وَأَنْ المفروضة ﴿ وَأَطِيعُوا الله وَيَسُولُهُ ﴾ في سائر الأوامر ﴿ وَاللّهُ وَيَسُولُهُ ﴾ في سائر الأوامر ﴿ وَاللّهُ خَيرٌ بِمَا تَمْمَلُونَ ﴾ من الأعمال الظاهرة والباطنة وفي تخصيص الصلاة والزكاة بالذكر إشارة إلى إنافة قدرهما وعلو شأنهما فإن الصلاة والعبودية من الخضوع بالذكر إشارة إلى إنافة قدرهما وعلو شأنهما فإن الصلاة والعبودية من الخضوع والذلّة والتكبير والتهليل والركوع والسجود والصلاة على النبي تَعْفَقُ ومن تركها فهو محروم من تمام هذه الكيفيّة الجامعة والويل لتاركها وإن الزكاة أمّ الأعمال الماليّة بها يطهر القلب من دنس البخل فإنّها هي المطهرة وبها ينمو المال في الدنيا لأنّه سبحانه يمحق الربا ويربي الصدقات.

وَالْرَ نَرَ إِلَى النِّينَ قَوْلُواْ فَرَما عَنِبَ الله عَلَيْهِم الله تعجيب من حال المنافقين الذين يتخذون اليهود أولياء ويناصحونهم ويتحاببون إليهم بالمعاشرة أي ألم تنظر إلى هؤلاء الذين يتولون من الموالاة لا من الإعراض أي والوا قوماً غضب الله عليهم وهم اليهود كما ينبئ عن هذا المعنى قوله: ﴿مَن لَّمَنّهُ الله وَعَنِبَ عَلَيْهِ وَالْعَضْبِ حَركة للنفس مبدؤها إرادة الانتقام وهو بالنسبة إليه تعالى نقيض الرضا ﴿مَا هُم يَنكُم الله أي المتولّين لمن غضب الله عليه منكم وَنَكُم الله عليه منكم وَلَا يَنْهُم منافقون مذبذبون وإن كانوا كفّاراً في الواقع لكنّهم ليسوا من اليهود. ﴿وَيَعْلِقُونَ عَلَ ٱلكَذِبِ الله اي يحلفون والله إنّا لمسلمون ويدّعون الإسلام وهو عطف على تولّوا ﴿وَيُمْمُ

يَّلْتُونَ ﴾ أي هم في يمينهم عالمون بكذب حلفهم فإن الحلف على ما يعلم أنّه كذب في غاية القبح والآية نزلت حين ما كان الشيئة في حجرة من حجراته فقال: «يدخل عليكم الآن رجل قلبه قلب جبّار وينظر بعين شيطان». فدخل عبد اللّه بن نبتل - كجعفر بتقديم النون على الباء الموحدة - وكان اللعين أزرق. فقال الله علام تشتمني أنت وأصحابك؟». فحلف باللّه ما فعل: فقال الشيئة الفعلت». فانطلق بأصحابه فحلفوا باللّه ما سبّوه فنزلت الآية (١).

﴿ أَمَدُ اللَّهُ لَمُهُ ﴾ بسبب ذلك التولِّي والنفاق ﴿ مَذَابًا شَدِيدًا ﴾ وتنكير العذاب يشعر بشدَّته ﴿إِنَّهُمْ سَلَّة مَا كَاثُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ أي تمرّنوا على هذا العمل السيّئ واعتادوا ويستفاد معنى الاعتياد والتمرين من «كان» الدالّة على الزمان الماضي أي ذلك كان دأبهم وبثس العمل عملهم وهو النفاق وموالاة أعداء اللّه. آشَّخَذُوٓا أَيْمَنَنَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَهُمْ عَلَابٌ مُّهِينٌ ١١٠ كُن تُغَنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَلُمُمْ وَلَا أَوْلَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا أَوْلَتِكَ أَصْمَكُ النَّالِّ هُمْ فِيهَا خَلِلْدُونَ اللهُ يَوْمَ يَبْعَثْهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا فَيَسْلِفُونَ لَدُ كُمَّا يَعْلِفُونَ لَكُمْ ۖ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْء أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْكَاذِبُونَ ۞ ٱسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَانُ فَأَنسَنْهُمْ ذِكْرِ ٱللَّهِ أُولَيْك حِزْبُ ٱلشَّيْطَانِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطَانِ ثُمُ ٱلْمَنْيِرُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَاذُّونَ ٱللَّهَ وَرَمُسُولَهُۥ أُوْلَئِهِكَ فِي ٱلْأَذَلِينَ ۞ حَكَنَبَ ٱللَّهُ لَأَغَلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِنَّ إِنَ ٱللَّهَ فَوِيُّ عَهِبِرٌ ۗ أَنُّ لَا تَجِمدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَمَادً اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمُّ أُوْلَتِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِنْـةً وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنَّهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا كَافَتُ عَنْهُمْ

١ انظر: تفسير مجمع البيان، والكشاف، ج٤، ش ص٧٨.

### وَرَضُواْ عَنْدُ أُوْلَئِهِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلَآ إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ۖ

﴿ أَغَٰذُوٓا ۚ أَيْمُنَهُم ﴾ الكاذبة الفاجرة الَّتي يحلفون بها عند الحاجة ﴿ جُنَّةً ﴾ وهي الترس الَّذي يجنّ صاحبه ويستره، وقاية وسترة على أكاذيبهم ويحفظ نفوسهم وأموالهم ﴿ فَمَدُّوا ﴾ أي: منعوا الناس وصرفوهم ﴿ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ أي: عن دين الله وتثبيط من لقوا عن الدخول في الإسلام ﴿فَلَهُمْ ﴾ بسبب كفرهم وصدتهم ﴿ مَلَاتٌ شُهِينٌ ﴾ مخز بين أهل المحشر وقوله: ﴿ عَلَابٌ مُّهِينٌ ﴾ وعيد ثان بوصف آخر لأن العذاب الأول موصوف بالشدة والثاني بالخزي قيل: الأول عذاب القبر وهذا عذاب الآخرة. ﴿ لَن تُعْنِيَ عَنَّهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلَآ أَوْلَنَدُهُم مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ أي: من عذابه ﴿شَيُّنًا ﴾ قليلا، من الإغناء وإذا دخلوا النار لا تنفعهم أموالهم التى صانوها وأولادهم الذين ربوهم فإن يوم القيامة يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون ﴿ أُوْلَتِهِكَ ﴾ الموصوفون بهذه الصفات القبيحة ﴿ أَصَّبُ ٱلنَّارِ ﴾ وملازموها ﴿مُمَّم فِيهَا خَلِلْدُونَ ﴾ لا يخرجون منها أبداً وتقديم ضميرهم لتقوية الإسناد ورعاية الفاصلة لا للحصر لخلود غير المنافقين فيها أيضاً من الكفّار. ﴿ يَوْمَ بَبِّعَتْهُمُ اللَّهُ رَحِيمًا ﴾ أي: اذكر يوم يجمعهم الله ﴿ فَيَسِّلِغُونَ ﴾ في ذلك اليوم ﴿نَهُ ﴾ أي للَّه على أنَّهم مسلمون مخلصون كما قالوا: ﴿وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ ﴿ كُمَّا يَمْلِغُونَ لَكُرُ ﴾ في الدنيا. ﴿ وَيَصْبَبُونَ أَنَّهُمْ ﴾ بتلك الأيمان الكاذبة ﴿ مَلَن مَن بِهِ ﴾ مصدره الحسبان ويقارب الحسبان الظن ولكن الظن هو أن يخطر النقيضان بباله فيغلب أحدهما الآخر والحسبان هو أن يحكم لأحد النقيضين من غير أن يخطر الآخر بباله ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ مُمُ ٱلْكَانِبُونَ ﴾ المبالغون في الكذب حيث تجاسروا على الكذب بين يدي علَّام الغيوب والمراد من حرف التنبيه في قوله تعالى: ﴿ أَلَآ إِنَّهُمْ ﴾ بيان وتنبيه على توغُّلهم في النفاق موتاً وحياة.

﴿ ٱسْنَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ من حذت الإبل إذا استوليت عليها وجمعتها

وسقتها سوقاً عنيفاً أي ملكهم الشيطان لطاعتهم له في كل ما يريد منهم المؤفّانسَهُم ذِكْر الله فلم يذكروه بقلوبهم ولا السنتهم وأَوْلَيْكَ إِلَى المنافقون ويربّ الشّيطان الله فلم يذكروه والحزب الشّيطان وجنوده وأعوانه والحزب الفريق الذي يجمعه مذهب واحد والآلا إنَّ حِزْبَ الشّيطانِ مُم المُنورُونَ المُوروق الموسوفون بالخسران حيث فوتوا على أنفسهم النعيم المقيم.

قال بعض المشايخ: علامة استحواذ الشيطان على العبد أن يشغله بعمارة ظاهره من المآكل والملابس ويشغل قلبه عن القيام لشكرها ويشغل لسانه بالكذب عن ذكر ربّه وسمعه عن الحقّ بسماع اللهو ومتى ما احتجب القلب عن التذكّر صار وطن إبليس وجنوده. ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يُحَادُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُم ﴾ أي: يعادونهما ويتعدّون حدودهما ﴿ أَوْلَيْكَ فِي الْأَذَلِينَ ﴾ أي: إنهم في جملة أي: يعادونهما ويتعدّون حدودهما ﴿ أَوْلَيْكَ فِي الْأَذَلِينَ ﴾ أي: إنهم في جملة من هو أذل خلق الله لأن ذلة أحد المتخاصمين على مقدار عزة الأخرى وحيث كانت عزة الله غير متناهية كانت ذلة من يحادة كذلك وذلك بالسبي والقتل في الدنيا وعذاب النار في الآخرة.

فإن قلت: إذا كان الله قويًا غالباً فما وجه انهزام المسلمين في بعض الأحيان مع أنّه وعد النصرة؟ فالجواب أنّه لو شدد المحنة على الكافر والباطل في جميع الأوقات وأزالها عن المؤمنين في جميع الأوقات لحصل العلم الضروريّ بأنّ الإيمان حقّ وما سواه باطل ولو كان كذلك لبطل التكليف والثواب والعقاب فلهذه الحكمة تارة يسلّط المحنة على المؤمنين واخرى على الكافرين لتكون الشبهات باقية والمكلّف يدفعها بواسطة النظر في الدلائل.

﴿ لَا يَجِمْدُ فَوْمَا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبَوْرِ ٱلْآخِرِ ﴾ الخطاب للنبي ﷺ أو لكلُّ أحد والمراد بنفي الوجدان نفي الموادّة أي إنّ الإيمان يفسد بموادّة الكفّار ولا يصدر من كامل الإيمان هذا الأمر ومن أخلص توحيده لا يأنس إلى أعداء الله وإلى مبتدع ولا يجالسه ولا يؤاكله ويظهر من نفسه العداوة ومن داهن مبتدعا سلبه الله التوفيق نعم إذا كانت المعاشرة مع الكفّار بسبب هدايته أو بسبب معاملة مشروعة فحينتذ غير ممنوعة بل في بعض الموارد لازمة والموادّة المحرّمة هي إرادة منافع الكفّار دينا ودنيا مع كونه كافرا. ﴿ وَلَوْ كَانُوا مَابَـآءَهُمْ أَوْ أَبْنَــآءَهُمْ ﴾ أي: ولو كان من حادَ الله آباء الموادّين أو أبناء الموادّين ﴿ أَوْ إِخْوَنَهُمْ ﴾ الموادّين ﴿ أَوْ عَشِيرَ نَهُمْ ﴾ والعشيرة أهل الرجل الَّذين يتكثَّر بهم ويصيرون بمنزلة العدد الكامل وذلك أنَّ العشرة هو العدد الكامل وحاصل المعنى أنّ المؤمن المتصلّب في الدين لا يوالي هؤلاء الأقارب بعد أن كانوا محادين الله ورسوله فكيف بغيرهم كما أن أمير المؤمنين عليّاً وحمزة وعبيدة بن الحارث بن عبد المطّلب قتلوا يوم بدر عتبة وشيبة ابنى ربيعة والوليدين عتبة وكانوا من عشرتهم وقرابتهم. ﴿أُوْلَٰكِكُ ﴾ إشارة إلى الَّذين لا يوادُّونهم ﴿ كَتَبَ ﴾ اللَّه ﴿ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾ أي: أثبته فيها ﴿وَأَيَّدَهُم ﴾ وقواهم ﴿يِرُوج مِّنَّهُ ﴾ وهو نور القرآن والدين أو المراد النصر على العدو ﴿وَيُدِّخِلُهُمْ ﴾ في الآخرة ﴿جَنَّنْتِ تَجْرِي مِن تَعْنِهَا آلأَنْهَدُرُ ﴾ الأربعة من الماء والعسل واللبن والخمر ﴿ خَدَلِدِينَ فِيهَا ﴾ مؤبّدين لا يقرب منهم زوال كما قال ﷺ: «ينادي مناد إنّ لكم أن تصحوا فلا تسقموا أبداً وإنّ لكم أن تحيوا فلا تموتوا أبداً وإنّ لكم أن تسبوا فلا تهزموا أبداً وإنّ لكم أن تنقموا فلا تيأسوا». (() ﴿ رَبَحْ اللّهُ عَنْهُمْ ﴾ والرضى ترك السخط ﴿ وَرَبَهُوا عَنْهُ ﴾ فلا تيأسوا». (() ﴿ أَوَلَتِكَ حِرْبُ اللّهِ ﴾ لا حزب الشيطان ﴿ أَلاّ إِنّ حِرْبُ اللّهِ هُمُ اللّهُ الله عَنْهُمْ ﴾ الناجون من المكاره.

تمّت السورة بحمد الله.

١\_صحيح مسلم، ج٨، ص١٤٨، وسنن الترمزي، ج٥، ص٥١.

## CONTRACT CON

مدنية. فضلها: أبي بن كعب عن رسول الله والله المسلم المسلم ولا الحشر لم يبق جنة ولا نار ولا عرش ولا كرمي ولا حجاب ولا السماوات السبع ولا الأرضون السبع والهواء والرياح والطير والشجر والدواب والشمس والقمر والملائكة إلا صلوا عليه واستغفروا له وإن مات في يومه أو ليلته مات شهيدأه (۱).

وعن أبي سعيد المكاري عن الصادق للخاب «من قرأ إذا أمسى الرّحمن والحشر وكل الله بداره ملكاً شاهراً سيفه حتى يصبح» (٢).

#### بِنسبِ إِللَّهِ النَّحْ إِلْرَالِيْحِيهِ

سَبّحَ يِلَهِ مَا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيرُ الْمُكِيمُهُ ۞ هُوَ الّذِينَ الْمَافِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَفِ مِن دِيَوِجٍ لِأَوَّلِ الْمُشَرُّ مَا ظَلَنَتُم أَن اللّهِ عَالَمَهُمُ اللّهُ مِن حَبْثُ لَرَ يَخْرُجُوا وَظَلْنُوا أَنَهُم مَانِعَتُهُمُ مُصُومُهُم مِنَ اللّهِ فَأَنسَهُمُ اللّهُ مِن حَبْثُ لَرَ يَعْرَبُوا وَظَلْنُوا أَنَهُم مَانِعَتُهُم أَلرُّعْبُ مُحْمُومُهُم مِنَ اللّهِ فَأَنسَهُمُ اللّهُ مِن حَبْثُ لَرَ يَعْبَهُم وَلَدَى فِي قَلُومِهُم آلرُّعْبُ مُعْرَفُونَ بُيُومَهُم وَأَيْدِيهِم وَآيَدِى الْمُؤْمِنِينَ مَا اللّهُ مِن مَن اللّهُ مَانَوْلِ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ مَا اللّهُ وَرَسُولَهُ فِي اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ مَا لَوْ اللّهَ وَرَسُولَةُ أَلْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَرَسُولَةً أَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ وَرَسُولَةً أَن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَرَسُولَةً أَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ وَرَسُولَةً أَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا أَنْهُمُ شَاقُوا اللّه وَرَسُولَةً أَنْهُم مَا أَوْلُ اللّهُ وَرَسُولَةً أَنْهُمُ مَا أَنْهُمُ مَن اللّهُ وَاللّهُ وَرَسُولَةً أَولَا اللّهُ وَرَسُولَةً أَنْهُ وَاللّهُ وَلَالًا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَالَمُ اللّهُ مَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَاللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْهُمُ مَا اللّهُ اللّهُ مِنْهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَالِكُولُولُولُهُ اللّهُ مَالِمُ اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مِنْهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْهُ اللّهُ مِنْهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

 <sup>1</sup>\_ثواب الأعمال، ص١١٧، ووسائل الشيعة، ج٤، ص٨٩٣.
 ٢\_مجمع البيان، ج٩، ص٤٢٣، وتفسيرنورالثقلين، ج٥، ص٢٧٢.

وَمَن يُشَآقِ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ اللَّهِ مَا فَطَعْتُم مِن لِيهَ أَوْ تَرَكَّتُمُوهَا قَابِمَةً عَلَىٰ أَمْمُولِهَا فَبِإِذْنِ اللَّهِ وَلِيُخْزِى ٱلْفَاسِقِينَ اللَّهِ عَلَىٰ أَمْمُولِهَا فَبِإِذْنِ اللَّهِ وَلِيُخْزِى ٱلْفَاسِقِينَ اللَّهِ عَلَىٰ أَمْمُولِهَا فَبِإِذْنِ اللَّهِ وَلِيُخْزِى ٱلْفَاسِقِينَ اللَّهِ عَلَىٰ

﴿ سَبَّحَ بِلَّهِ ﴾ التسبيح تبعيد الله عن ما لا يليق به وتطهير عمّا لا ينبغي بشأن الألوهيّة ولا بدّ أن يكون بالجنان واللسان والحال والأول: اعتقاد العبد بتعاليه عن الشريك فحينئذ يلزم المعتقد مثل التوحيد والتعظيم والثاني: القول بما يدل على تعاليه مثل التكبير والتهليل والثالث: دلالة المصنوعات على أن صانعها متصف بنعوت الجلال متقدس عن المكان وبهذا البيان يعم تسبيح كل الموجودات شاءوا أم أبوا. ﴿ وَهُو الْعَزِيرُ لَلْمَرِيمُ لَهُ الغالب على أمره الحكيم في أفعاله.

﴿ هُوَ الَّذِى آخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ آهَلِ ٱلْكِئْبِ ﴾ يعني: يهود بني النضير من ديارهم بأن سلّط اللّه المؤمنين عليهم وأمر نبيّه بإخراجهم من حصونهم وأوطانهم. سبب النزول: نزلت في إجلاء بني النضير فمنهم من خرج إلى خيبر ومنهم من خرج إلى الشام.

وذلك أن النبي كلي المتادخل المدينة صالحه بنو النضير وهم رهط من البهود أولاد هارون على أن لا يقاتلوه ولا يقاتلوا معه فقبل الله فلما غزائله بدرا وظهر على المشركين قالوا: والله إنّه النبيّ الذي وجدنا نعته في التوراة لا ترد له راية فلما غزا غزوة احد وهزم المسلمون ارتابوا ونقضوا العهد فركب كعب بن الأشرف في أربعين راكباً من اليهود إلى مكة وحالفوا قريشاً على أن يكون كلمتهم واحدة على محمد اله ثم دخل أبو سفيان في أربعين فارسا ودخلوا البيت وأخذ بعضهم على بعض الميثاق بين الأستار والكعبة ثم رجع كعب وأصحابه إلى المدينة ونزل جبرئيل فأخبر النبيّ بما تعاقد عليه كعب وأبوسفيان.

وفي بعض الأخبار أنَّه ﷺ ذهب إلى بني النضير في نفر من أصحابه

دون العشرة في أمر دية فقالوا: يا أبا القاسم نعم حتّى تطعم وترجع بحاجتك إنَّكُم لَنَ تَجَدُوا الرَّجَلِّ عَلَى مثل هذه الحالة فهل من رجل يعلو على هذا البيت فيلقى عليه صخرة فيريحنا منه فقال أحد ساداتهم وهو عمرو بن حجاش: أنا لذلك فقال الآخر منهم: لا تفعلوا واللَّه ليخبرن بما هممتم به إنَّه لنقض للعهد فلمًا صعد الرجل ليلقى الصخرة أتاه كالله الخبر من السماء بما أراد القوم فقام ورجع مسرعاً إلى المدينة وبعث محمّد بن مسلمة إلى بني النضير أن اخرجوا من بلدي وكانوا ساكنين في قرية زاهرة من أعمال المدينة وقال ١٤١٤ الا تساكنوني بها ولقد هممتم بما هممتم من الغدره. فأرسل إليهم المنافقون أن أقيموا في حصونكم فإنًا نمدكم فأرسلوا إلى رسول الله عليه إنّا لا نخرج من ديارنا فافعل ما بدا لك وكان المتولِّي أمر ذلك سيِّد بني النضير حيّ بن أخطب فسار عُلِي مع المؤمنين حتّى نزل بهم. وباقي القصّة معروفة. والمراد من الخارجين الَّذين كفروا في الآية هؤلاء ﴿ لِأَوَّلِ ٱلْحَشْرِ ﴾ اللَّام تعلُّق بأخرج قيل: كان ذلك أول حشرهم إلى أرض الشام ثمّ تحشر الناس يوم القيامة إلى أرض الشام أيضاً في القيامة وذلك الحشر الثاني قال ابن عبّاس: قال لهم النبيّ: «اخرجوا». قالوا: إلى أين؟ قال: إلى أرض المحشر. وقيل: معناه لأوَّل الجلاء لأنَّهم كانوا أوَّل من اجلى من أهل الكتاب من جزيرة العرب ثمَّ اجلى إخوانهم من اليهود وقيل: إنَّما قيل: ﴿ لِأَوَّلِ لَلْحَشْرِ ﴾ لأنَّ اللَّه فتح على نبيّه في أوّل ما قاتلهم.

﴿ مَا ظَنَنتُمْ ﴾ أيها المسلمون ﴿ أَن يَجْرُجُوا ﴾ من ديارهم بهذا الذلّ والهوان لوثاقة حصونهم ﴿ وَظَنُّوا ﴾ هؤلاء اليهود ظنّاً قويًا بمنزلة اليقين ﴿ أَنَّهُم مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُم مِن النَّهِ ﴾. والمراد من الحصن كلّ موضع لا يوصل

إلى جوفه ولذا يقال: درع حصينة أي ظنّوا أن حصونهم تمنعهم عن بأس الله تقديم الخبر للدلالة على فرط وثوقهم بحصانتها وتقديم المسند يفيد حصر المسند إليه على المسند فإن معنى قائم زيد أن زيداً مقصور على القيام لا يتجاوزه إلى القعود.

وهو قتل رئيسهم كعب بن الأشرف على يد أخيه الرضاعيّ بأمر رسول الله وهو قتل رئيسهم كعب بن الأشرف على يد أخيه الرضاعيّ بأمر رسول الله ووَقَدَنَ فِي قُلُوبِهُم الرُّعْبَ القذف الرمي البعيد والمراد هنا الإلقاء وإثباته وركزه والرعب خوف يملأ القلب فيغيّر العقل ويشوش الرأي ويفرق التدبير أي أثبت وملأ قلوبهم هذا النوع من الخوف. ﴿ يُعْتِيُونَ بُيُوبَهُم بِأَيْدِيهِم وَآيَدِي المُؤمنِينَ ﴾ كانوا يخربون ويهدمون بيوتهم بأيديهم من داخل ليهزموا ولئلًا يكون للمؤمنين ويخربها المؤمنون من خارج ليصلوا إليهم وإزالة لتحصنهم وإضراراً بهم وتوسيعاً لمجال القتال وإسناد هذا إليهم مع أنّه يقول: ﴿ وَآيَدِي

وَقَاعَتَهُوا يَكَافُولِ الْاَبْصَدِ ﴾ والألباب اتعظوا بما جرى عليهم واتقوا مباشرة ما يؤدي إليه عن مثل هذه الأمور من الكفر والاعتبار مأخوذ من العبور وهو المجاوزة من شيء إلى شيء وسمي أهل التعبير في الرؤيا لأن صاحبه ينتقل من المتخيّل إلى المعقول وسميّت الألفاظ عبارات لأنها تنقل المعاني من لسان القائل إلى عقل المستمع ويقال: السعيد من اعتبر بغيره لأنه ينتقل عقل من حال ذلك الغير إلى حال نفسه.

﴿ وَلَوْلَا أَن كُنَبَ اللّه ﴾ حكم ﴿ عَلَيْهِمُ ﴾ بني النضير ﴿ ٱلْجَلَاءَ ﴾ الخروج من أوطانهم ولو لا امتناعيّة وما بعدها مبتدء وأن مخفّفة اسمها ضمير الشأن أي ولو لا كتاب الله عليهم الجلاء في علمه أو في لوحه المحفوظ ﴿ لَمَذَّبُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا ﴾ بالقتل والسبي كما فعل ببني قريظة. ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابُ النَّادِ ﴾ استيناف وغير متعلق بجواب لو لا إذ لو كان معطوفا عليه لزم أن ينجو من عذاب الآخرة أيضاً لأن لو لا يقتضي انتفاء الجزاء لحصول الشرط لكن جملة مستأنفة وبيان أنهم إن نجوا من عذاب الدنيا بكتابة الجلاء لا نجاة لهم من عذاب الآخرة.

﴿ وَرَسُولَهُ ﴾ وخالفوا أمرهما والمشاقة كون الإنسان في شق وطرفه في شق وفي من أيشاق ألله شديد العقاب الله المخذف العائد فليحذر المؤمنون من المخالفة مطلقاً والمشاقة مع الرسول المنازعة في حكمة أمره ونهيه.

وَمَا قَطَعْتُم مِن لِمِنَة ﴾ ما شرطية نصب بقطعتم واللينة فعلة نحو حنطة من اللون على أن أصلها الونة فياؤها مقلوبة عن واو لكسرة ما قبلها نحو ديمة وقيمة ويجمع على ألوان وهي ضروب النخل وقيل: من اللين ويجمع على ألوان وهي ضروب النخل وقيل: من اللين ويجمع على أليان وهي النخلة الكريمة بكونها قريبة من الأرض والطيّبة الثمرة فقوله: ﴿ مَا قَطَعْتُم مِن لِمَنَةٍ ﴾ أي من نخلة كريمة ناعمة.

﴿ أَوْ تَرَكَتُنُوهَا قَآلِهَمَةً ﴾ الضمير راجع لما وتأنيثه لتفسيره باللينة قائمة ﴿ عَلَىٰ أَسُولِهَا ﴾ كما كانت من غير أن تتعرَضوا لها ﴿ فَيِإِذَنِ ٱللَّهِ ﴾ أي قطعها وتركها بأمر الله فلا جناح عليكم وفي كلّ من القطع والترك حكمة.

﴿ وَلِيُخْزِى ٱلْفَنْسِقِينَ ﴾ وليذلّ اليهود الخارجين عن إطاعة المسلمين وحصول ضرب من الاستخفاف لهم لأنّهم إذا رأوا المؤمنين يتحكّمون في أموالهم كيف ما شاءوا من القطع والترك يتضاعفون حسرة ويزدادون غيظاً.

وسبب النزول: أنّ رسول اللّهﷺ حين أمر أن تقطع نخيلهم وتحرق

قالت بنو النضير: يا محمد قد كنت تنهى عن الفساد في الأرض فما بال قطع النخيل وإحراقها؟ وكان في أنفس المؤمنين أيضاً من ذلك شيء فنزلت الآية. وفي شرح مسلم للنووي أن أنواع التمر مائة وعشرون وقيل: أنواع التمر بلغت مائة وبضعاً وثلاثين. ونقل أن عالم فاس محمد بن غازي أرسل إلى عالم سلجماسة إبراهيم بن هلال يسأله عن حصر أنواع التمر بتلك البلدة فأرسل إليه جملاً أو جملين من كل نوع تمرة واحدة وأرسل إليه هذا ما يتعلق به علم الفقير ﴿ وَإِن تَعَدُّوا نِمْمَة اللّهِ لا تُحَمُّوها ﴾ وأحسن أنواعها العجوة والصيحاني، والبرني، والبرني فارسي معرب أي ثمر مبارك وأصله «بر نيك».

المعنى: الغيء ردّ ما كان للمشركين على المسلمين بتمليك الله إيّاهم

ذلك على شرط فيه، وأفأته عليه أي رددته عليه.

سبب النزول: قال ابن عبّاس: الآية نزلت في أموال كفّار أهل القرى وهم بنو النضير وقريظة وهما بالمدينة وفدك وهي من المدينة على ثلاثة أميال وخيبر وقرى عرينة وينبع جعلها لرسوله يحكم فيها ما أراد وأخبر أنّها له كلّها، فقال أناس: فهلًا قسمها فنزلت الآية ﴿وَمَا أَفَادَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُم ﴾ وقيل: الآية الاولى بيان أموال بني النضير خاصّة لقوله: ﴿وَمَا أَفَادَ آللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُم ﴾ وقيل: الآية والآية الثانية بيان الأموال الّتي أصيب من غير قتال وقيل: إنّهما واحد والآية الثانية بيان قسم المال الّذي ذكر اللّه في الآية الأولى.

﴿ وَمَا أَفَاتُهُ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ ﴾ في تفسير «روح البيان» في الآية بيان حال ما أخذ من أموالهم وما موصولة ويجوز أن تكون شرطية أي وما جعله اللّه فيئا لرسوله وأرجعه إليه وجعله عائداً إليه وفي معنى العود والإرجاع إشعار بأن ما كان في يدهم بغير حق لعدم إيمانهم فرجعه اللّه إلى مستحقه لأنّه تعالى خلق الناس لعبادته وخلق ما خلق ليتوسلوا به إلى طاعته فمن خرج عن عبوديّته فليس له حق لكن لما كان هذا الحكم يوجب الهرج والمرج فيكون موجبه بإذن النبيّ والوليّ ويجوز أن يكون معنى ﴿ مَّا أَفَاتُهُ اللّهُ أَنَا مَا اللهُ أَنَا مَا كُن ذلك فالعود على هذا المعنى أن يتحول الشيء إلى غيره بأمر وإن لم يكن ذلك التحول مسبوقاً بالحصول له وكلمة ﴿ عَلَى ﴾ في الآية يؤيّد هذا المعنى.

قال المطرزي في مغرب اللغة: إن الفرق بين الغنيمة والفيء والنفل أن الغنيمة ما نيل من أهل الشرك عنوة والحرب قائمة وحكمها أن تخمّس وسائرها بعد الخمس للغانمين خاصّة. والغيء ما نيل منهم بعد ما تضع الحرب أوزارها وتصير الدار دار الإسلام وحكمه أن يكون لكافّة المسلمين ولا يخمّس والنفل ما ينفله الغازي أي يعطاً زائداً على سهمه وهو أن يقول

الإمام: من قتل قتيلا من أهل الشرك فله سلبه أو قال: للسرية ما أصبتم فلكم ربعه أو نصفه ولا يخمس.

وبالجملة بين كيفيّة أموال بني النضير فقال: ﴿ وَمَا أَفَآهُ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ ﴾ من اليهود الذين أجلاهم وإن كان الحكم سارياً في جميع الكفّار الّذين حكمهم ﴿ فَمَا أَوْجَفْنُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَاسٍ ﴾ الإيجاف في الخيل والإيضاع في الإبل و(ما) نافية أي: لم تسيروا إليها على خيل وإبل وإنَّما كانت ناحية من المدينة مشيتم إليها مشيآ والركاب الإبل الّتي يحمل القوم و ﴿ مِنْ ﴾ زائدة بعد النفي أي «ما أوجفتم خيلاً» وهو جماعة الأفراس لا واحد له وقيل: واحده خائل لأن راكبه يختال ويتكبّر من تخيّل فضيلة تتراءى للإنسان من نفسه لما قيل: إنَّه لا يركب أحد فرسا إلَّا وجد في نفسه نخوة والخيل يستعمل للأفراس والفرسان نحو يا خيل الله اركبي فهذا للفرسان وقوله النابي: «عفوت لكم عن صدقة الخيل»(١) يعنى: الأفراس والفرس يرى المنامات كبني آدم ولا طحال له وهو مثل لسرعته وحركته والبعير لا مرارة له. وحاصل المعنى أنَّكم ما قطعتم لها شقَّة بعيدة ولا لقيتم مشقَّة شديدة، وما كان فيهم راكب إلَّا النبي الله وكان راكباً حماره مخطوماً بليف وقيل: 

وَلَاكِنَ اللّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَن يَشَلَهُ وقد سلّط النبي اللّه على هؤلاء تسليطاً غير معتاد من غير أن تقتحموا مطابق الحروب فحيننذ لا حق لكم في أموالهم والأمر فيه مفوض إليه بصيغة حيث يشاء ولا تقسّم قسمة الغنائم الّتي قوتل عليها وأخذت عنوة وقهرا وذلك لأنّهم طلبوا القسمة كخيبر فنزلت لبيان هذا الأمر. ﴿ وَالنّهُ عَلَىٰ حَمُلَ ثَهُم قَيْرٌ ﴾ فيفعل ما أراد بقدرته.

١ الخلاف، ج٢، ص٨٢، والمعتبر، للحلي، ج٢، ص٤٩٧.

﴿ مَّا أَفَاءَ أَلَكُ عَلَىٰ رَسُولِهِ. مِنْ أَهَلِ ٱلْقُرَىٰ ﴾ بيان للأول ولذلك لم يعطف عليه ويعيّنه سبحانه أنّه للرسول وأهل بيته خاصّة من غير أنّ يكون للمقاتلين حقّ.

وروي عن الصادق الله قال: «نحن قوم فرض الله طاعتنا ولنا الأنفال ولنا معنو الماله. (٢) يعني: ما كان يصطفى لرسول الله من فره الدواب وحسان الجواري والدرة الثمينة والشيء الذي لا نظير له.

۱\_ الکافی، ج ۱، ص ٥٣٩.

٢- بصائر الدرجات، ص٢٢٤، وتهذيب الأحكام، ج٤، ص١٣٢، والكافي، ج١، ص٥٤٦.

شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾ فيعاقب من يخالف أمره ونهيه.

والآية دالّة وصريحة بأن اتباع أوامره وترك نواهيه واجب سواء كان أصولاً اعتقاديّة أو فرداً عمليّة يجب التمسك به وكلّما فعله والله وقد قسم الله أموال خيبر ومن عليهم في رقابهم وأجلى بني النضير وبني قينقاع وأعطاهم شيئاً من المال وقتل رجال بني قريظة وسبى ذراريهم ونساءهم وقسّم أموالهم على المهاجرين ومن على أهل مكة وقد جعل الله تدبير الامّة إليه وإلى الذي نص النبي بخلافته بعهده.

﴿ لِلْفُقَرَلَةِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾ الَّذين هاجروا من مكَّة إلى المدينة ومن دار الكفر إلى دار الإسلام ﴿ ٱلَّذِينَ أَخْرِجُواْ مِن دِينرِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْنَغُونَ فَضَلَا مِنَ ٱللَّهِ وَرِشْوَنَا ﴾ يطلبون بذلك رضى الله ونصرة دينه ورسوله وقوله: ﴿لِلْغُقَرَآهِ ﴾ قيل: بدل من لذي القربي قال الزجّاج بين سبحانه من المساكين الّذين لهم الحق فقال: ﴿ لِلْفُقَرَّآمِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِينرِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ ﴾ وهذا الإبدال الَّذي جعلوه من قوله: ﴿ وَلِنِي ٱلْقُرْيَنَ ﴾ لئلًا يلزم دخول الرسول في زمرة الفقراء لأنَّه يوهم الذمَّ والنقصان وإذا لم يصحَّ تسمية الرسول فقيرا فلأن لا يصحّ تسميته تعالى فقيرا أولى ومنعوا الإبدال من اللّه ورسوله فحينثذ على الإبدال خص بأموال بني النضير من الفيء ولو كان المراد عدم الإبدال فالمراد غنائم خيبر حيث قستم للمهاجرين ولم يقستم الأنصار وإن كان المعنى لرسول الله لأن الإبدال على ظاهر اللفظ من خلاف الواجب في تعظيم الله ورسوله. وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱخْرِجُوا ﴾ حيث اضطرَ هم كفّار مكّة إلى الخروج وأخذوا أموالهم وكانوا مائة فخرجوا منها وإلّا فهم هاجروا باختيارهم حبّاً للّه ورسوله واختار والإسلام على ما كانوا فيه من الشدّة حتّى كان الرجل يعصب الحجز على بطنه ليقيم صلبه من الجوع وكان الرجل يتّخذ حفيرة في الشتاء ما له دار غيرها وكان الله يبشر الصعاليك من المهاجرين بالنور التام يوم القيامة ويقول: يدخلون الجنّة قبل الأغنياء بنصف يوم وذلك مقدار خمسمائة عام (١٠).

﴿ وَيَنْصُرُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ ﴾ عطف على يبتغون أي ناوين نصرة اللَّه بإعلاء دينه ونصرة رسوله وأي نصرة ﴿ أَوْلَيْكَ ﴾ المهاجرون ﴿ مُمْ الصَّدِيْوُنَ ﴾ دينه ونصرة رسوله وأي نصرة ﴿ أَوْلَيْكَ ﴾ المهاجرون ﴿ مُمْ الصَّدِيْوُنَ ﴾ الراسخون في الصدق كأن الصدق مقصور عليهم.

ثمّ مدح سبحانه الأنصار حتى طابت عن الفيء أنفسهم فقال: ﴿ وَالَّذِينَ الْمَدِينَ وَهِي دار الهجرة ﴿ وَالَّإِيمَنَ اللّه مدحهم اللّه بخلوص الإيمان ولزوم دار الهجرة تبوا في مكان أي اتّخذه مسكنا وعطف الإيمان على الدار في المعنى لأن الإيمان ليس بمكان يتبوءوه والمراد وآثروا الإيمان في في قيل: المراد من قبل قدوم المهاجرين عليهم وقيل: العراد من قبل المهاجرين لأن الأنصار لم يؤمنوا قبل تقدير الآية ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوّهُ وَ اللّهَ قبل إيمان المهاجرين المراد منهم أصحاب ليلة المهاجرين والذي قال: معنى الآية قبل إيمان المهاجرين المراد منهم أصحاب ليلة العقبة وهم سبعون رجلاً بايعوا النبي الله على حرب الأبيض والأحمر.

والأنصار بنو الأوس والمخزرج ابني حارثة بن ثعلبة بن عمرو بن عامر بن حارثة امرئ القيس بن ثعلبة بن مازن بن الأزد بن الغوث بن نبت بن مالك بن زيد بن كهلان ابن سبأ بن يشجب بن يعرب بن قحطان بن عامر بن شالح وهو أصل العرب العرباء ومن الأنصار غستان اسم ماء نزل عليه قوم من ولد الأزد فشربوا منه فنسبوا إليه وعطف الإيمان على التبوء على تنزيل الحال منزلة المحل أو المعنى أثروا الإيمان كما ذكرنا وذلك مثل قوله: وعلفتها تبناً وماء بارداً».

﴿ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمَ ﴾ يوصف الأنصار أي يحبّون من هاجر إليهم المحبّتهم الإيمان ﴿ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِم ﴾ ونفوسهم ﴿ عَاجَمَةً ﴾ ممّا أوتي

١- بحارالنوار، ج٧، ص١٢٢، ومجمع البيان، ج٧، ص١٦١.

المهاجرون من الفيء أي إن نفوسهم لم تبتغ ما أوتوا ولم تطمع إلى شيء منه يحتاج إليه ولم يحسدوا باقتصاصهم الفيء من أموال بني النضير. ﴿ وَيُوْتِرُونَ ﴾ أي: يقدّمون المهاجرين ﴿ عَلَىٰ أَنفُسِهم ﴾ بأموالهم ومنازلهم ﴿ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَسَاصَةً ﴾ أي: فقر وحاجة ولم يكن إيثارهم عن غنى والخصاصة خلة وحاجة وأصلها خصاص البيت وهي فرجه شبّه حالة فقرهم ببيت ذي فرج وهو من القصب والشجر وذلك يرى من ذلك البيت الخلة والفرجة.

وكان وكان والم يعط الأنصار إلى النفير على المهاجرين ولم يعط الأنصار إلى المؤدة نفر محتاجين أبا دجانة سماك بن خرشة وسهل بن حنيف والحارث بن الصّمة وقيل: لم يعط إلا رجلين لأن الحارث قتل في بثر معونة وقال والمهم: «إن شئتم قسمتم للمهاجرين من أموالكم ودياركم وشاركتموهم في هذه الغنيمة وإن شئتم كانت لكم دياركم وأموالكم ولم يقسم لكم شيء من الغنيمة فقالت الأنصار: بل نقسم لهم من أموالنا وديارنا ونؤثرهم بالغنيمة ولا نشاركهم فيها فنزلت الآية المسلم الآية» (١) ولما أعطى المهاجرين أمرهم المشال برد ما كان للأنصار لاستغنائهم عنهم ولأنهم لم يكونوا ملكوهم وإنما كانوا دفعوا لهم النخيل لينفعوا بثمرها.

روي عن أنس إنّه قال: أهدي لرجل من الأنصار رأس شاة وكان مجهوداً فوجّه به إلى جار له زاعماً أنّه أحوج إليه منه فوجّه جاره أيضاً إلى آخر فلم يزل يبعث به واحد إلى آخر حتّى تداول ذلك الرأس سبعة بيوت إلى أن رجع إلى المجهود الأول.

قال حذيفة العدوي: انطلقت يوم اليرموك أطلب ابن عمّ لي ومعي شيء من المال وأنا أقول: إن كان به رمق سقيته فإذا أنا به فقلت: أسقيك؟

١ مجمع البيان، ج٩، ص ٤٣٠، وبحار الأنوار، ج٩١، ص١٦٢، والكشاف، ج٤، ص٨٤.

فأشار برأسه أن نعم فإذا برجل يقول: آه آه فأشار إلي ابن عمّي أن انطلق إليه فإذا هو هشام بن العاص، فقلت: أسقيك؟ قال: نعم فسمع آخر يقول: آه آه! فأشار هشام أن انطلق إليه فجئت إليه فإذا هو قد مات، فرجعت إلى هشام؛ فإذا هو قد مات، فرجعت إلى هشام؛ فإذا هو قد مات، فرجعت إلى ابن عمّى فإذا هو قد مات.

وعن أمير المؤمنين في «الاحتجاج» إنّه قال للقوم بعد موت عمر بن الخطّاب في حديث عدّ المناقب: «نشدتكم بائله هل فيكم أحد نزلت فيه هذه الآية غيري؟» قالوا: لا.

وَوَمَن يُوقَى شُخَ نَقَسِهِ ﴾ الشح بخل مع الحرص في مقابلة السخاء وفي مقابلة السخاء وفي مقابلة الجود البخل والجود والبخل يتطرق إليهما الاكتساب بطريق العادة بخلاف الشح والسخاء لأنهما غريزيتان وكل سخي جواد وليس كل جواد سخياً ومن يوق بالملكات والرياضيات من الإطاعة ينزه نفسه وحرصه على إمساك المال وفاتيك هُمُ ٱلمُغَلِحُون عن كل مكروه.

﴿ وَاللَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ هم الَّذين هاجروا بعد ما قوى الإسلام جاءوا إلى المدينة أو المراد التابعون بإحسان وهم الّذين اتّبعوا النبيّ بعد

١\_ الأمالي، ص١٨٥، ووسائل الشيعة [الإسلامية]، ج٦، ص٣٢٣.

الفريقين ويشمل حال المؤمنين إلى يوم القيامة كما في الحديث: «معل أمني كالمطر لا يدري أوّله خير أم آخره ﴿ بَقُولُونَ ﴾ خبر للموصل لمن تقدّمهم من المؤمنين يدعون لهم قائلين: ﴿ رَبُّنَا آغَفِـرْ لَنَــا وَلِإِخْرَيْنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِينَٰنِ ﴾ يستغفرون الأنفسهم ولمن سبقهم بالإيمان. ﴿وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِّلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ أي: حقداً وعداوة لأحد من المؤمنين ويعصمنا ربّنا من إرادة السوء بالمؤمنين لأن من أبغض مؤمناً وأراد به السوء لأجل إيمانه فهو كافر وإذا كان بغضه لغير ذلك فهو فاسق ﴿ رَبُّنَا إِنَّكَ رَمُونٌ رَّحِيمٌ ﴾ متعطَّف على العباد منعم عليهم وفي الآية دلالة على أن الترحم والاستغفار مستحب على المؤمنين الآخرين للسابقين منهم لا سيّما لآبائهم ولمن علّمهم امور دينهم.

فائدة الغلالة اسم لما يلبس بين الشعار والدثار، والغل والغلول تدرع الحقد ويستعار الغلالة للذرع كما يستعار الدرع. قال الشاعر:

لا تعجبوا من بلسي غلالت. قند زرّ أزراره علمي القمير (١)

أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِلإَخْوَائِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ لَهِنّ أُخْرِجْتُـدْ لَنَخْرُجَرَكَ مَعَكُمُ وَلَا نُطِيعُ فِيكُوْ أَحَدًا أَبَدًا وَإِن فُوتِلْتُـدْ لَنَنعُمَرَنَّكُوْ وَأَلِنَّهُ يَنْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَانِهُونَ ١٠ لَهِنَ أُخْرِجُوا لَا يَغَرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَهِن فُوتِلُوا لَا يَعْمُرُونَهُمْ وَلَيْنَ نَصَرُوهُمْ لَيُوَلِّكَ ٱلْأَدْبَئَرَ ثُمَّ لَا يُنصَرُونَكَ ۞ لَأَنتُمْ أَضَدُّ رَهْبَهُ فِي صُدُورِهِم مِنَ ٱللَّهِ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَفَعَهُونَ ١٠ اللَّهِ لِمُعَالِمُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى تُحَمَّىنَةِ أَوْ مِن وَلَا جُدُرٌ بَأْسُهُم بَيْنَهُمْ شَدِيثٌ تَعْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَقَّنَ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ فَوَمَّ لَا يَعْقِلُونَ ۞ كَمَثُلِ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَرِيبًا ۗ ذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ۗ

١- مختصر المعاني، ص٤٥، وتاج عروس، ج٧، ص٤١٥.

لمّا وصف اللّه المهاجرين والأنصار والتابعين لهم عقب ذلك بذكر المنافقين والهمزة استفهام للتعجّب عن حال المنافقين والكافرين وألمّ المنظر وتعلم وإلى اللّذِينَ نَافَقُوا من أهل المدينة النفق الطريق النافذ ومنه نافقاء البربوع وهو الدخول من باب والخروج من باب ويَقُولُونَ لِإِخْرَنِهِمُ الّذِينَ كَفَرُوا مِن أهل آلْكِنَبِ والمراد بالإخوان بنو النضير وبإخوانهم توافقهم الّذِينَ كَفَرُوا مِن أهل آلْكِنَبِ والمراد بالإخوان بنو النضير وبإخوانهم توافقهم في الكفر وصداقتهم وموالاتهم: و لَين أخرِجَتُم اللام موطنة للقسم أي والله لنن أخرجتم أيها الإخوان دياركم وقراكم قسراً بإخراج محمد إيّاكم منها ولنذ أخرجتم أيها الإخوان دياركم وقراكم قسراً بإخراج محمد إيّاكم منها للقسم وجواب الشرط مضمر ولما كان جواب القسم وجواب الشرط مضمر ولما كان جواب القسم وجواب الشرط متماثلين اقتصر على جواب القسم.

﴿ وَلَا نُطِيعُ فِيكُرُ أَمَدًا ﴾ أي: في شأنكم لا نطيع أحداً يمنعنا من الخروج معكم أبداً ﴿ وَإِن فُونِلْتُمْ ﴾ أي: قاتلكم محمد وأصحابه حذف منه اللام الموطّنة ﴿ لَنَسُمُرَلِكُمُ ﴾ أي لنعاونكم على عدوكم ﴿ وَاللهُ يَشَهُدُ إِنَّهُمْ لَكَانِبُونَ ﴾ في مواعيدكم المؤكّدة بالأيمان الفاجرة.

وَلَيْنَ أُنْرِجُوا ﴾ قهرا ﴿ لا يَخْرُمُونَ مَعَهُم ﴾ تكذيب لهم في أقوالهم وَلَيْن فُونِلُوا لا يَغُمُونَهُم ﴾ وكان الأمر كذلك فإن ابن أبي وأصحابه أرسلوا إلى بني النضير وذلك سراً أن لا تخرجوا من دياركم وأقيموا في حصونكم فإن معي ألفين من قومي وغيرهم من العرب فطمع بنو النضير فيما قاله اللعين فقال أحد سادات بني النضير: وهو سلّام بن مشكين لحي بن أخطب الذي كان هو المتولِّي لأمر بني النضير: والله يا حي إن قول ابن ابي لباطل وإنما يريد أن يورطك في الهلكة حتى تحارب محمدا فيجلس في بيته ويتركك فقال حي: تأبى نفسي إلّا عداوة محمد وإلّا قتاله فقال سلّام: فهو والله جلاؤنا

من أرضنا وذهاب أموالنا وسبي ذرارينا فكان ما كان. ﴿ وَلَيِن نَصَرُوهُمْ ﴾ فرضاً ﴿ لَيُولِكُن نَصَرُوهُمْ ﴾ فرضاً ﴿ لَيُولِكُ كَناية عن الانهزام ﴿ وَلَيْ لَا يَكُونَ النصر للمنافقين ولا ينفعهم نفاقهم.

وَلَا تَعْدِهِ الْمَنْافَقِينَ مَنْكُم أَشَدُ مَنْ خُوفَهُم مِنَ اللّهِ لأَنْهُم يَشَاهُدُونِهُم قِنَ اللّهِ أَنْ خُوف المنافقين منكم أشد من خوفهم من اللّه لأنهم يشاهدونكم ويعرفونكم ولا يعرفون اللّه. وحاصل المعنى أنّهم يظهرون لكم في العلانية خوف اللّه وأنتم أهيب في قلوبهم من اللّه فإن قلت: كأنّهم كانوا يرهبون من اللّه حتّى يكون رهبتهم منكم أشد قلنا: إن رهبتهم في السرّ منكم أشد من رهبتهم من الله الّتي يظهرونها لكم وذلك لأنهم كانوا يظهرون رهبة شديدة من اللّه.

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَغْقَهُونَ ﴾ الحقّ ولا يعلمون عظمة الله وذلك إشارة إلى ما ذكر من كون رهبتهم منكم أشدّ والعبد هو الذي لا يخاف إلّا من مولاه ولا يراقب إلّا إيّاه ولا يلتفت إلى ما سواه.

ولا يُقَانِلُونَكُمْ معاشر المؤمنين جميعاً وإلا في قُرَى مُعَمَّنَةٍ ﴾ أي:
إنّهم لا يبرزون لحربكم وإنّما يقاتلونكم متحصّنين بالقرى وأزّ مِن وَلَهُ

مُدُرٍ ﴾ أي: يرمونكم من وراء الجدران بالنبل والحجر. والقرى جمع قرية
وهي مجتمع الناس للتوطّن. و المُعْهُم يَنْهُمُ شَدِيدً ﴾ استيناف سيق لبيان أن
ما ذكر من رهبتهم ليس لضعفهم وجبنهم في أنفسهم وهم بالنسبة إلى
أقرانهم أقوياء وإنّما جبنهم وضعفهم بالنسبة إليكم بما قذف الله في قلوبهم
من الرحب وإذا أراد الله نصرة قوم استأسد أرنبهم وإذا أراد الله قهر قوم
استرنب أسدهم ووصف البأس بالشدة للمبالغة. و عَسَبُهُمُ عَا محمد
وفي الآية تشجيع لقلوب المؤمنين على قتالهم وأهل الباطل متفرقون أبداً وإن

114......<u>24</u>164

اجتمعوا بالأبدان وتوافقوا بالظواهر لأن الله يقول: ﴿ عَمْسَبُهُمْ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ بِأَنَّهُمْ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ بِأَنَّهُمْ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ بِأَنَّهُمْ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ بِمَا ذَكَرَ مِن تَشْتَت قلوبهم بسبب أنّهم ﴿ وَوَمَّ لا يَشْقِلُونَ ﴾ لا شيئاً حتى يعرفوا الحق من عدم العقل واللقه وهو مذموم في القرآن بموجب هذه الآية ومما نسب إلى أمير المؤمنين النِّهِ قوله: ﴿ وَإِنَّ العقل عقلان، فمسموح ومطبوع،

## ولا ينفسع مطبسوع إذا لم يسبك مسبسموع كمسا لا تنفسع الشسمس ونسور العسين ممنسوع<sup>(۱)</sup>

قال على بن عبيدة: العقل ملك والخصال رعية فإذا ضعف عن القيام عليها وصل الخلل إليها فسمع هذا الكلام أعرابي فقال: هذا الكلام يقطر عسله: وكل شيء إذا كثر رخص إلّا العقل فإنه إذا كثر غلا: وقال أعرابي لو صور العقل لأظلمت معه الشمس ولو صور الحق لأضاء معه الليل وغاية قوة العقل أن يتسلّم لأوامر الشرع لأن الذي وضع الأشياء أعرف بمواضعها.

و كَتُنَلِ اللَّذِينَ مِن مَهْلِهِم عبر مبتدء محذوف تقديره مثله أي مثل المذكورين من المنافقين واليهود كمثل المشركين الذين قتلوا قبلهم ببدر لأن البدر كانت قبل غزاة بني النضير بستة أشهر أو سنة أو كمثل بني قينقاع لأنهم اخرجوا قبل بني النضير إلى الشام ولم يدر الحول عليهم حتى هلكوا. و ذَاقُوا ويكل أمْرِهِم الوبل والوابل المطر الثقيل ولمراعاة الثقل يقال: للأمر الذي يخاف ضرره وبال أي ذاقوا سوء عاقبة كفرهم وهو عذاب القتل والأسر ببدر وكمن عني الآخرة و مَذَاب أليم مولم لا يقادر قدره حيث يكون ما في الدنيا بالنسبة إليه كالذوق بالنسبة إلى الأكل.

كَنَالِ ٱلشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَانِ ٱكْتُعَارُ فَلَمَّاكُفُرَ قَالَ إِنِّ بَرِيَّ \* مِنكَ

۱\_ تاریخ مدینة دمشق، ج۵۱، ص٤١٦.

إِنِّ أَخَافُ اللهُ رَبَّ الْعَنَامِينَ (آ) فَكَانَ عَنِبَنَهُمَا أَنَهُمَا فِي النَّارِ خَلِدَيْنِ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَّوُا الظَّلْلِمِينَ (آ) يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا النَّقُوا اللَّهُ وَلَتَنظُرْ نَفْلَ مَا فَذَلَتُ جَزَّرُ الطَّلْلِمِينَ (آ) يَكَانَّهُمَ اللَّهِ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (آ) وَلَا نَفْسُ مَّا فَلَدِينَ فَسُوا اللَّهُ فَالسَنهُمُ أَنْفَيَهُمُ أُولَئِيكَ هُمُ الْفَلِيقُونَ (آ) لَا تَكُونُوا كَالَذِينَ فَسُوا اللَّهُ فَالسَنهُمُ أَنْفُتُهُمُ أُولَئِيكَ هُمُ الْفَلِيقُونَ (آ) لَا لَا لَلْهُ فَالسَنهُمُ أَنْفُتُهُمُ أُولَئِيكَ هُمُ الْفَلِيقُونَ (آ) لَا لَلْهَ فَالسَنهُمُ أَنْفُتُهُمُ أُولَئِيكَ هُمُ الْفَلَيمُونَ (آ) لَا لَذَا اللَّهُ اللَّلُولِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلُولُولُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

أي: مثل المنافقين في غرورهم لبني النضير وخذلانهم إيّاهم ﴿ كُمّنُو الشّيطَانِ إِذْ قَالَ الْإِنسَانِ الْجَنسِ فالمراد من قول الشيطان مجاز عن الإغواء والإغراء فإن أريد بالإنسان الجنس فالمراد من قوله: ﴿ قَالَ اللّهِ رَبّ الْمَلَدِينَ ﴾ يَمن يُنكَ ﴾ يكون يوم القيامة كما ينبئ عنه قوله: ﴿ إِنّ أَنَاكُ اللّه رَبّ الْمَلَدِينَ ﴾ وإن أريد من الإنسان الإنسان المعهود وهو أبو جهل - كما قيل في بعض التفاسير - فقوله: ﴿ أَنَ مَا لَا تَرَقَن إِنّ الْمَنْ وَلْكَ يوم بدر حين قال لهم: ﴿ لَا غَالِبَ لَكُمْ مُ الْمُورِ وَلْكَ يوم بدر حين قال لهم: ﴿ لَا غَالِبَ لَكُمْ مُ الْمُورِ وَلَكَ يوم بدر حين قال لهم: وَلَا عَالِبَ لَكُمْ الْمُورِ مِن النّه مَوْ اللّه مَوْ اللّه الله الله المداد الملائكة، وأن إبليس جبرئيل مع محمد فخافه فتبرّء اللعين منهم وانهزم.

وقال بعض أهل التفسير: إن المراد بالإنسان في الآية المذكورة برصيصا الراهب من بني إسرائيل في زمان الفترة عن ابن عبّاس قال: إنّه كان في بني إسرائيل عابد السمه برصيصا عبد الله في صومعة سبعين سنة وقيل: مانتين وخمسين سنة حتّى كان يؤتى بالمجانين والمرضى فيعودهم فيبرءون على يده وكان يحسده إبليس غاية وقد عجز عن إغوائه فاوتي يوماً بامرأة في

١\_ سورة الأنفال: ٤٨.

شرف قد جنّت وكان لها إخوة فأتوه بها فكانت عنده فلم يزل به الشيطان يزيّن له حتّى وقع عليها فحملت فلما استبان حملها أخاف الراهب من الشناعة فقتلها ودفنها فلما فعل ذلك ذهب الشيطان حتّى لقي إخوتها فأخبر هم بالذي فعل الراهب وأنّه دفنها في مكان كذا حتّى بلغ الخبر إلى ملكهم فسار الملك والناس فاستنزلوه فأقر لهم بالذي فعل فأمر به فصلب فلما وقع على خشبته تمثّل له الشيطان وقال: أنا الذي ألقيتك في هذا فهل أنت مطيعي في ما أقول لك اخلصك مما أنت فيه؟ قال: نعم قال: اسجد لي سجدة واحدة فقال: كيف أسجد لك وأنا على هذه الحالة؟ فقال: أكتفي منك بالإيماء فأوماً له بالسجود فكفر بالله وقتل فهو قوله: ﴿ كَمْثَلِ ٱلشّيطانِ إِذْ قَالَ الْإِنسَينِ ٱحتَّمْمُ عَهُ.

﴿ فَكَانَ عَنِقِبَتُهُمَا فِي النَّادِ خَلِدَيْنِ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَرُا الظَّلْلِمِينَ ﴾ أي صار عاقبة الفريقين من الداعي والمدعو ومن المنافقين واليهود أنّهما معذّبان في النار وذلك جزاؤهم.

و يَتَابُّهُ النّبِينَ مَامَنُوا فِي إيمانا خالصاً واتّقُوا اللّه و و وتحرزوا عن العصيان بالطاعة و تجنبوا عن الكفر بالشكر و توقّوا عن النسيان بالذكر و و التنظر نفش ما قدّمت لِفكو ما استفهاميّة أي: أيّ شيء قدّمت من الأعمال ليوم القيامة وعبر عن يوم القيامة بالغد لدنوة لأن كلّ آت قريب سمّاه باليوم الذي بلي يومك تقريباً له أو لأن الدنيا زمانها كيوم والآخرة كغده. ﴿ وَاتّقُوا اللّه عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ التقوى والأول في أداء الواجبات والثاني في ترك المحرّمات كما يؤذن به الوعيد بقوله: ﴿ إِنَّ اللّه حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ فِي اللّه الشهر في الدنيا عن تربّ الضرر في الآخرة و تقوى العامة عن ضرر الأفعال و تقوى الخاصة عن ضرر المعات من الأخلاق و تقوى الخاصة عن ضرر المعات من الأخلاق و تقوى أخص الخواص عن جميع ما سوى الله.

قال مالك بن دينار: دخلت جبانة البصرة فإذا أنا بسعدون المجنون فقلت له: كيف حالك؟ فقال كيف حال من أصبح وأمسى يريد سفراً بعيداً بلا اهبة، وتقدّم على ربّ عدل حاكم بين العباد ثمّ بكى بكاء شديدا قلت: ما يبكيك؟ قال: أبكاني قلّة الزاد وبعد المسافة والعقبة الكؤود فقلت: إنّ الناس يزعمون أنّك مجنون فقال: وأنت اغتررت بقولهم مالي جنّة ولكن حبّ مولاي قد خالط قلبي وجرى بين لحمي ودمي فأنا من حبّه هائم ثمّ قال: يا مالك كن من الناس خائباً، وأرض بالله صاحباً، قلّب الناس كيف شئت تجدهم عقارباً.

والمنافقين المعهودين أو الجنس كائنا من كان من الكفّار ونسُوا الله فيه والمنافقين المعهودين أو الجنس كائنا من كان من الكفّار ونسُوا الله فيه حذف المضاف أي نسوا حق الله وتركوا أداء حق الله من الطاعات ومنائمة بسبب ذلك وانفُسَهُم أي: جعلهم ناسين لأنفسهم حتى يتداركوا بالاعتذار والتوبة وهذا الإنساء مجازاتهم بسبب إقدامهم على ترك طاعة الله ونسيانهم ذكر الله.

﴿ أُولَتُهِكَ ﴾ الناسون المخذولون بالإنساء ﴿ هُمُ الْفَنسِئُونَ ﴾ الخارجون عن طريق الطاعة و ﴿ هُمُ ﴾ يفيد معنى شدّة الخروج عن الطاعة بل عن الإيمان والإنسان العاقل لا بلا وأن يراعي حق ربوبيّة الله ومراعاة حط شخصه كى لا يحرم السعادة لأن المنسى محروم لا محالة.

﴿ لَا يَسَتَوِى أَصَحَتُ النَّـادِ ﴾ اللّذين نسوا اللّه واستحقّوا النار، والنار مع الله من أسماء جهنّم في تعبير القرآن كالساعة للقيامة وجاء في الشعر أيضاً: اللّجنّة الدار فاعلم إن عملت بما يرضي الإله وإن فرّطت فالنار

هما محلّان ما للناس غيرهما فانظر لنفسك ماذا أنت تختار

ويقال: أصحاب النار وأصحاب الجنّة فباعتبار الصحبة الأبديّة والاقتران الدائم والصحبة في الأصل اقتران الشيء بالشيء في زمان ممّا قلّ أو كثر ولا يقال للعصاة المؤمنين أصحاب النار قوله: ﴿ وَأَصَّتُ ٱلْجَنَّةِ ﴾ الذين اتّقوا المعاصي أي لا يستوون ﴿ أَصَّحَنُ ٱلْجَنَّةِ هُمُ ٱلْفَآيِرُونَ ﴾ بيان لكيفيّة عدم الاستواء بين الفريقين هم أهل الكرامة وأصحاب النار أهل الهوان فنبه الله الناس بتذكير سوء حال أهل النار وحسن حال أهل الجنّة للاحتراز عن الغفلة.

قال النبي على الله النار على النار على النار على الله شراكان وتعلان من النار ويغلي منها دماغه كما يغلي المرجل ما يرى إنّ أحداً أشد منه عذاباً». (۱) وكان بعض العارفين ليلة يردد قوله: ﴿ وَجَنَّةٍ عَرَفْهَا السَّمَوْتُ وَالْأَرْشُ ﴾ (۲) ويبكي فقيل له: قد أبكتك ما تبكي عند مثلها ؟ فقال: فما ينفعني عرضها إذا لم يكن لى فيها موضع قدم.

﴿ لَوَ أَرْبَكَ هَٰذَا ٱلْقُرْمَانَ ﴾ العظيم الشأن المنطوي على فنون القوارع قال

١- تفسير القمي، ج٢، ص ٢٥٨، ونورالثقلين، ج٤، ص ٥٢٠.
 ٢- سورة أل عمران: ١٣٣.

ابن عبّاس: إن السماء أطب من ثقل الألواح لما وضع الله عليها في وقت موسى فبعث الله لكلّ حرف منها ملكا فلم يطيقوا حملها فخفّفها على موسى وكذلك الإنجيل على عيسى والفرقان على محمد ثم إنّه لا يلزم في الإشارة وجود حملة المشار إليه إي الأبعاض المترتبة وجوداً بل يكفى وجود بعض الإشارة حقيقة ووجود بعض حكماً ويحتمل أن يكون المشار إليه هنا الآية السابقة من قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ النح فإن لفظ القرآن كما يطلق على المجموع يطلق على البعض منه حقيقة بالاشتراك أو باللغة أو مجازاً بالعلاقة فيكون التذكير باعتبار تذكير المشار إليه. ﴿ عَلَىٰ جَبَـٰ إِ ﴾ من الجبال وهي ستَّة آلاف وستَّمائة وثلاثة وسبعون جبلا سوى التلول كما في زهرة الرياض. ﴿ لَرَأَيْنَهُ خَنْشِمًا ﴾ يا من شأنه الرؤية أو لرأيته يا محمد مع أن شأن الجبل القسوة والصلابة خاضعاً ذليلاً والفرق بين الخشوع والخضوع أن الخشوع انقياد الباطن للحق والخضوع انقياد الظاهر له وقيل: الخضوع في البلدان والخشوع في الصوت والبصر وأكثر ما يستعمل في القلب بسبب ضراعة القلب ﴿ مُتَصَدِعًا مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ أي: متشقَّقاً من أن يعصيه فيعاقبه والصدع شق في الأجسام الصلبة كالزجاج والحديد والصخر والمراد علو شأن تأثير القرآن لما فيه من المواعظ وتوبيخ الإنسان على عدم تخشّعه وقسوة قلبه عند تلاوته.

وحاصل المعنى أنّه لو ركّب في الجبل عقل وشعور كما ركّب فيكم أيّها الناس ثمّ أنزل عليه القرآن ووعد وواعد كما وعدتم وأوعدتم لخشع وتصدّع من خشية اللّه وأنتم لا تنفعلون وهذا البيان مثل قولك لمن تعظه ولا تنجع فيه وعظك: لو كانت هذا الحجر لأثّر فيه. ﴿وَيَلْكَ ٱلْأَشَالُ ﴾ إشارة إلى هذا المثل وإلى أمثاله في مواضع القرآن والمثل حقيقة عرفية في القول

قال بعض العلماء: من لم يكن كلامه حكمة فهو لغو ومن لم يكن سكوته تفكّرا فهو سهو ومن لم يكن نظره عبرة فهو لهو والتفكّر إمّا أن يكون في المخالق أو المخلق والأوّل: إمّا في ذاته أو في صفاته أو في أفعاله أمّا في ذاته فممنوع لأنّه لا يعرف الله إلّا الله إلّا أن يكون التفكّر في ذاته باعتبار عظمته وجلاله من حيث وجود الواجب وامتناع المكان والصمديّة الّتي هي الاستغناء عن الكلّ وأمّا في صفاته فهو فيها باعتبار كمالها بحيث يحيط علمه بجميع المعلومات وقدرته بجميع الأشياء ونحو ذلك وأمّا في أفعاله فهو فيها بحسب شمولها ووقوعها على الوجه الأثم كلّ يوم هو في شأن والثاني: إمّا أن يكون فيما كان من العلويّات والسفليّات أو فيما سيكون من أهوال القيامة وأحوال الآخرة إلى أبد الآباد مثل أن يتفكّر في وعد الله بالثواب فيتولّد منه الرغبة في الطاعة وإمّا في وعيد الله بالعقاب فيتولّد منه الرهبة من المعصية وإمّا في وعيد الله بالعقاب فيتولّد منه الرهبة من المعصية وإمّا في وعبد الله فيتولّد منه الندامة والتوبة.

﴿ هُوَ اللّهُ الّذِى لَا إِلَنَهُ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ ﴾ في سورة الحشر خواص بعض أسماء هُوَ اللّهُ الّذِع لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ ﴾ في سورة الحشر خواص بعض أسماء الحسنى وكلمة ﴿ هُوَ ﴾ في أصل وضعه كناية عن المفرد المذكر الغائب وكثيرا ما يكنى به عن من لا يتصور فيه الذكورة والأنوثة كما هو هاهنا فإنّه راجع إلى الله وهو مبتدء وخبره لفظة اللّه أي هو المعبود بالحق المسمّى

۱ کنزالعمال، ج۱، ص ۱۰، و تفسیرالقرطبی، ج۱، ص۲۸.

بالله الدال على جلال الذات وكمال الصفات فبهذا التعبير لا يلزم أن يتحد المبتدء والخبر بأن يكون التقدير الله الله حتى لا يصح الحمل فحصل التغاير الاعتباري أو ﴿ أَلَهُ ﴾ بدل من هو الموصول مع صلته خبر المبتدء أو ﴿ هُو ﴾ إشارة إلى الشأن والله مبتدء و ﴿ اللّهِ على الأعتب لا إله هُو ﴾ خبر والجملة خبر ضمير الشأن و ﴿ إِلّهُ ﴾ مبني على الفتح مرفوع المحل على الابتداء و ﴿ لا ﴾ لنفي الجنس أي جنس المعبود بالحق لتعدد الآلهة الباطلة و ﴿ إِلّا هُو ﴾ مرفوع على البدلية من محل المنفي أو من ضمير الخبر المقدر للا والمقدر موجود أو ممكن.

الجمهور وذلك يختص الميم وكسر اللام هو المتصرف بالأمر والنهي في الجمهور وذلك يختص بسياسة الناطقين ولهذا يقال: ﴿ مَلِكِ النّاسِ ﴾ ولا يقال: ملك الأشياء والأنبياء والأوصياء عبيد الملك على حسب الحقيقة لأنهم مستغنون عن غيره تعالى واحتياج الناس كلّهم إليهم في حياتهم العاجلة والأجلة فهم الملوك في العالم العرضي وإلّا فلا ملك للعبد قيل: وخاصيّة اسم الملك صفاء القلب فمن واظب عليه وقت الزوال كلّ يوم مائة مرة صفا قلبه وزال كدره ومن قرأه بعد الفجر مائة وإحدى وعشرين مرة أغناه الله من فضله. وزال كدره ومن قرأه بعد الفجر مائة وإحدى وعشرين مرة أغناه الله من فضله. البليغ في النزاهة عمّا يوجب نقصاناً وهو بالعبري قديساً وحقيقة القدس الاعتلاء عن قبول التغير وروح القدس جبرئيل الأنه لمن ينزل بما يطهر به نفوسنا من الفيض الإلهي والقرآن والحكمة وبيت المقدس الأنه يتطهر فيه من نفوسنا من الفيض الإلهي والقرآن والحكمة وبيت المقدس الأنه يتطهر فيه من الذنوب، قال السهروردي: من قرأه كل يوم ألف مرة في خلوة أربعين يوماً شمله بما يريد.

﴿ ٱلسَّلَامُ ﴾ أي ذو السلامة من كلُّ آفة ونقص وعجز هو مصدر بمعنى

17V ......

السلامة وصف به للمبالغة نحو زيد عدل فما ورد من قوله ﷺ: «أنت السلام معناه أنت الذي سلم من كل عيب وقص ومنك السلام أي الذي يعطي السلامة وإليك السلام أي يرجع السلامة إليك وكل من عليها فان وخاصية هذا الاسم صرف الآلام والمصائب وإذا قرئ على مريض مائة وإحدى عشرة مرّة برى، أو خقف عنه ما لم يحضر أجله».

وَالدُونِ وَ الإيمان التصديق بوحدانية الله وهو تعالى موحد نفسه بقوله: ﴿ شَهِدَ الله لاَ الله وَ الله وقيل: المعنى واجب الأمن والطمأنينة للنفوس بعدم ظلمه في امور لأن الإنسان في أصل فطرته عرضة للأخطار مثل المرض والجوع والعطش وو المحرقة والمغرقة والجارحة والكاسرة ولم يؤمنه من هذه المخاوف إلا الذي أعد له الأسباب الدافعة له مثل الأطعمة وأعدتها لجوعه والأشربة لعطشه ونحو ذلك فهو تعالى أمنه ثم خوفه الأعظم من هلاك الآخرة ولا يحصنه منه إلا كلمة التوحيد والله هاديه إليها حيث قال: «لا إله إلا الله حصني فمن دخله أمن من عنايي». (١) فلا آمن في العالم إلا سبباً لأمن الخلق من عذاب الله بالهداية إلى طريق الله والإرشاد إلى سببل سبباً لأمن المخلق من عذاب الله بالهداية إلى طريق الله والإرشاد إلى سببل النجاة وبهذا المعنى أشار الله بالهداية إلى طريق الله والإرشاد إلى سببل النجاة وبهذا المعنى أشار الله بالهداية إلى طريق الله والإرشاد إلى سببل النجاة وبهذا المعنى أشار الله بالهداية إلى طريق الله والإرشاد الى النجاة وبهذا المعنى أشار الله بالهداية والكم تهافتون في النار تهافت الفراش وأنا

فإن قيل: هو الذي خلق أسباب الخوف فكيف ينسب إليه الأمن؟ فالجواب أن الخوف تارة للعبد من معاصيه فهو المسبّب على نفسه الخوف وقد حذّره تعالى عن العصيان فالعبد أوجب على نفسه الخوف وتارة

١- الأمالي، للصدوق، ص٣٠٦، والأمالي، للطوسي، ص٢٧٩.

٢ مجمع البحرين، ج٣، ص٣٥٨، وانظر، كنزالعمال، ج٣، ص٦٣٤.

يكون الخوف من عظمته تعالى وذلك أمر حسن له وأمّا الأمن فمنه تعالى وكونه تعالى مخوّفاً لا يمنع كونه مؤمنا كما أن كونه مذلّاً لم يمنع كونه معزاً.

والشهيرة على على على الاسم من أسمائه التي علت لعل معناها عن مجاري الاستفاق فلا يعلم تأويله إلّا اللّه وقال بعضهم: المبالغ في الصيانة عن المضار من قولهم: هيمن الطائر إذا نشر جناحه على فرخه حماية له ويؤول معناه إلى الرقيب الحافظ وقيل: معناه الشاهد ومنه قوله تعالى: وومه عيد على المؤمن الممزتين قلبت الهمزة ومهمزتين قلبت الهمزة الثانية ياء لكراهة اجتماعهما فصار مؤيمن ثم صيرت الأولى هاء كما قالوا في أراق الماء والدم: هراقة فيكون حينئذ بمعنى المؤمن.

حكي أن ابن قتيبة لما قال في المهيمن: إنّه مصغّر من مؤمن والأصل مؤيمن فأبدلت الهمزة هاء قيل له: هذا يقرب من الكفر فليتّق الله قائله لأن فيه ترك التعظيم وقد قيل: إنّه من أسماء الله في الكتب القديمة وقيل: إن خاصيّة هذا الاسم الإشراف على البواطن والأسرار ومن قرأ مائة مرة بعد الغسل والصلاة في خلوة بجمع خاطر نال ما نوى ونافذ للنسيان.

والمراد عديم المثل وخاصية هذا الاسم الغنى والعز صورة أو معنى فمن ذكره أربعين يوما المثل وخاصية هذا الاسم الغنى والعز صورة أو معنى فمن ذكره أربعين يوما في كل يوم أربعين مرة أعزه الله ولم يحوجه إلى أحد، وفي «الأربعين الإدريسية» يا عزيز المنبع الغالب على أمره فلا شيء يعادله من قرأ سبعة أيّام متواليات كل يوم ألفا أهلك خصمه وإن ذكره في وجه العسكر سبعين مرة ويشير إليهم بيده فإنهم ينهزمون.

﴿ الْجَبَّارُ ﴾ الّذي قهر خلقه أو أصلح حالهم وسمّي الّذين يدّعون أنّ الله يكره العباد على للمعاصي في عرف المتكلّمين بالمجبّرة وفي قول

المتقدّمين: جبريّة وفي وصف الله بالجبّار على أنّه يجبر الناس على ما هو المصلحة لهم من مرض أو موت وبعث وفقر ونحوها وخاصيّة هذا الاسم الحفظ من ظلم الجبابرة يذكر عشر صباحاً ومساء إحدى وعشرين مرّة.

﴿ الْمُتَكِيِّرُ ﴾ الذي تكبّر عن كلّ ما يوجب حاجة ونقصاناً أي إنه المبالغ في الكبرياء والعظمة أقصى المراتب والذي تكبّر عن كلّ ما يوجب حاجة ونقصانا وصيغة التفعّل للتكليف بما لم يكن فإذا قيل: تكبّر وتسخّى دلّ على أنّه بريء ويظهر الكبر والسخاء وليس بكبير ولا سخيّ والتكليف بما لم يكن لمّا كان على الله مستحيلاً حمل على لازمه وهو كمال الكبر ومنه ترحّمت على إبراهيم بمعنى رحمة كمال الرحمة والفرق بين المتكبّر أن المتكبّر عام لإظهار الكبر الحق كما وصف الله ولإظهار الكبر الباطل كما في قوله: ﴿ سَأَمْرِقُ عَنْ مَائِيقٍ ٱلَّذِينَ يَتَكَبّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِفَيْرٍ ٱلْحَقّ ﴾ (المستكبار إظهار الكبر الماطل كما في الله ولإظهار الكبر الباطل كما في المتكبر الكبر الباطل كما في المتكبر الكبرياء باطلاً كما في حق إبليس استكبر.

فإن قيل: إن التكبّر صفة ذم فكيف جعل من أسماء الله؟

فالجواب أن التكبر هو الامتناع عن الانقياد فلهذا كان مذموماً في حق الخلق وهو صفة مدح في حق الله لأنه يفيد الاستغناء والمتكبر هو الذي يرى غيره حقيراً بالنسبة إلى شخصه وهذا المعنى لا يتصور إلّا لله فهو المتكبر وخاصية هذا الاسم ظهور الخير والبركة. ﴿ سُبّحَنَ اللهِ عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ تنزيه له تعالى عن إشراكهم أي: سبّحوا الله تسبيحاً ونزّهوه تنزيها عمّا يشركه الكفّار به من المخلوقات.

﴿ هُوَ اللَّهُ ٱلْخَالِقُ ﴾ المقدر للأشياء على مقتضى حكمته ومعنى الحقّ التقدير يقال: خلق النعل إذا قدرها وسواها بمقياس وخاصيّة هذا الاسم إذا

الم سورة الأعراف: ١٤٦.

ذكر في جوف الليل ساعة فما فوقها يتنور قلب الذاكر ويذكر لجمع الضائع والغائب خمسة آلاف مرة. ﴿ الْبَارِئُ الْمُعَوْرُ ﴾ الموجد للأشياء حال كون الأشياء بريئة من التفاوت والنقصان بحيث لا يجوز أن يزيد عليها أو ينقص منها على حسب ما يقتضيه المصلحة مثل أن يكون اللازم من السماوات أن تكون في الخلقة عالية والأرض سافلة المصور لصور الأشياء بالشكل المخصوص ومميزها عن غيرها وقوله ولا والمناققة المعورة المناقلة أدم على صورتهه. (١) أراد بالصورة ما خص الإنسان به ولو رجع الضمير إليه تعالى فمن قبيل إضافة التشريف مثل بيت الله وناقة الله لا على سبيل التشبيه والبعضية تعالى شأنه عن الصورة والصورة الإلهية عبارة عن الصفات السبع المرتبة وهي الحياة والعلم والإرادة والقدرة والسمع والبصر والكلام وآدم مظهر هذه الصفات بالفعل دون سائر الموجودات.

بالجملة فقد يظن أن هذه الأسماء مترادفة والكلّ يرجع إلى معنى وليس كذلك بل ﴿ الْخَلِقُ ﴾ في الأسماء المقدر على وجه الحكمة ﴿ البّارِئُ ﴾ الموجد على ذلك التقدير و ﴿ الْمُعَرِّرُ ﴾ المبدع الأشكال المحدثات بحيث يترتب عليها خواصّها وكلّ ما يخرج من العدم إلى الوجود يفتقر إلى التقدير أولاً وإلى الإيجاد على وفق التقدير ثانياً وإلى التصوير بعد الإيجاد ثالثاً فقدم سبحانه ذكر الخالق على البارئ الأن الإرادة والتقدير متقدمة على تأثير القدرة وقدم البارئ على المصور الأن إيجاد الذات متقدم على إيجاد الصفات ولو قدم البارئ على المصور الأن إيجاد الذات متقدم على إيجاد الصفات ولو الترتيب كما وصف الله نفسه تعالى.

﴿ لَهُ ٱلْأَسْمَالَهُ ٱللَّمْسَنَ ﴾ لدلالتها على المعاني الحسنة والحسنى تفضيل

١- الكافي، ج١، ص١٣٤، وعيون أخبار الرضاطيُّة، ج٢، ص١١٠.

الأحسن مؤنّنا كالعليا في تأنيث الأعلى إذ لا نسبة لأسمائه إلى غير الأسماء كما لا نسبة لذاته المتعالية إلى ذوات الغير وتعدّد الأسماء لا يدلّ على تعدّد المسمّى كما أنّ الواحد يسمّى أباً من وجه وجداً من وجه وخالا من وجه وعالماً من وجه وطبيباً من وجه.

وقيل: إن أسماء الله أربعة آلاف اسم ألف منها في القرآن والأخبار وألف في التوراة وألف في الإنجيل وألف في الزبور قال رسول الله في دعائه: «أسألك بكل اسم سئيت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب». (١) فعلى هذا كون أسماء الحسنى تسعة وتسعين – على ما قيل – بالنظر إلى الأشهر الأشرف.

قال بعض أهل الذكر: إن من السر المكتوم في الأسماء أن يأخذ حروف الأسماء مثل قولك: الكبير المتعال ولا يأخذ الألف واللام بل يأخذ كبير متعال وينظركم لها من العدد بالجمل الكبير فتذكّر ذلك العدد في خلوة بالشرائط المعتبرة عند أهل الذكر من الطهارة وأمثالها لا يزيد عن العدد لا ينقص لأن العدد ولا ينقص لأن العدد في الذكر بالأسماء كأسنان المفتاح وإنّها إذا زادت أو نقصت لا تفتح الباب فإنّه يستجاب لك وهو الكبريت الأحمر فضن الدر وافهم السر.

واعلم أن إطلاق الاسم على الله توقيفي عند الأكثر ولا يصح إطلاقه إلّا بعد أن كان وارداً في القرآن أو الحديث الصحيح وقيل: كلّ لفظ دلّ على جلالة الله ويليق به جائز الإطلاق وإلّا فلا واستدلّوا بقوله تعالى: ﴿وَيَلِمُهُ الْأَسْمَاءُ لَلْمُسْنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ فكلّ اسم دلّ على هذه المعاني كان اسماً حسناً وإنّه لا فائدة في الألفاظ إلّا رعاية المعاني فإذا كانت المعاني صحيحة كان

١\_ الدعوات الراوندي، ص٥٦.

المنع من إطلاق اللفظ المقيد غير لائق.

﴿ يُسَيِّحُ لَهُ مَا فِي آلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ينطق بتنزّهه عن جميع النقائص الأشياء إمّا نطقاً وبياناً وإمّا برهاناً وخلقاً لأن وجود كلّ موجود ينطق في عالم الصورة أو المعنى على قدرته لأن ذلك الموجود شاهد قدرته.

وَوَهُو الْمَرْدُ الْمُحْكِمُ الغالب على أمره الحكيم العالم بحقيقة الأشياء على ما هي عليه وهي أنفس المعارف وأكثرها خيراً كما قال: ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْمِحِثَمَة فَقَدْ أُونِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ "والإنسان إذا حصل له الحكمة لا ينبغي له أن يفتخر بذاته بل بصغاته ولا ينبغي أن يمدح نفسه إلّا على مصلحة دينه والفخر بالذات لا يكون إلّا لله وهذا كما قال سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنّا بَشَرٌ وَالفخر بالذات لا يكون إلّا لله وهذا كما قال سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنّا بَشَرٌ وَالوصف بقوله: ﴿ وَقَلْ الله الأوصاف ولذا ذكر سبحانه شرف التربة والوصف بقوله: ﴿ وَقَلْ الله الله وهذا كان هذا كلام النبي الله المتحر العبودية فإذا كان هذا كلام النبي الله هل هو وهو أكمل الكاملين في الإمكان فكيف يجوز أن يمدح الناقص نفسه فمدحه لنفسه سمّ قاتل ينبئ عن العجب وشهادة الزور لجهله بمقامه عند الله هل هو مقبول أو مردود.

فائدة: اعلم أن الحكمة الشريعة المحمّديّة هي الحكمة الكاملة التي نحن مأمورون بامتثالها وإنّما الأولى لنا أن نسكت عن امور يدق عن أفهامنا من العلوم الغامضة في علم الكلام مثلاً مثل أن الصفات الثابتة هل هي موجودات بوجودات مستقلة غير وجوده أولاً ومثل أن الوجود هل هو واحد

١ ـ سورة البقرة: ٢٦٩.

٢\_ سورة الكهف: ١١١.

٣- الأمالي، للصدوق، ص٢٥٤، وشرح الأخبار، ج١، ص١٩٥.

NTT ......

والله سبحانه هو ذلك الوجود وسائر الموجودات مظاهر له ولا وجود لها بالاستقلال أوله وجود زائد على ذاته واجب لها مقتضية هي إيّاه وأمثال هذه المباحث وأن ما أبهم علمه فالأدب فيه السكوت بعد الإيمان بالقرآن والحديث فإن المرء لا يسأل إلّا عن علم لزمه في إقامة الطاعة لمولاه بل لا يجوز أن يناظر أحد في ذات الله بل في صفاته المتعالية عن القياس.

وفي الحديث: «إنّ هلاك هذه الأمّة إذا نطقوا في ربّهم وإنّ ذلك من أشراط الساعة». فإنّه عَلَيْتُ يخرّ ساجداً متى ما سمع ما يتعالى عنه ربّ العزّة ولا يجيب السائل عن ذلك إلّا بمثل ما جاء به القرآن في آخر سورة الحشر من ذكر أفعاله وصفاته ولا يدقق الكلام فيه تدقيقا فإن ذلك من الشيطان وضرر ذلك وفساده أكثر من نفعه حتّى قيل: إنّه ما في فرق الإسلاميّة أسوء حالاً من المتكلّمين لأنّهم ادّعوا معرفة الله بالعقل على حسب ما أعطاهم نظرهم القاصر والحقّ منزة عن أن يدرك أو يعلم بأوصاف خلقه عقلاً كان أو علما فإنّ الله ما جعل الحواس الظاهرة والباطنة طريقا إلّا إلى معرفة المحسوسات والعقل بلا شك منها فلا يدرك الحق بها لأنّه تعالى ليس بمحسوس ولا بمعلوم معقول وطريق المعرفة من طريق ما بيّنه القرآن والرسل.

والفاضل محمد الشهرستاني صاحب كتاب «الملل والنحل» كان من كبار المتكلّمين وفحولهم وله مباحث كثيرة في علم الكلام حتّى قيل في حقّه: لم يسبق إليه سواه ثمّ انتهى إلى العجز وتحيّر في الذات حتّى رجع إلى مذهب العجائز فقال: عليكم بدين العجائز فإنّه أسنى الجوائز وأنشد:

لقد طفت في تلك المعاهد كلُّها وسيَرت طرفي بين تلك المعـالم(١)

١ انظر: أوثل المقالات، ص ٢٣٧، وتفسير الألوسي، ج٢، ص ٢١٤.

على ذقن أو قارعا سن نادم وأبوابها عن فرع مثلك سدت

فلم أر إلَّا واضعا كـفــة حــاثر أتيت بيوتاً لم تنل مــن ظهورهــا

والوجه الأصح أن يعتقد العبد الدين الّذي جاء به محمّدﷺ ودعا إليه ولا يدخل إليه شيئاً من نظر عقله لا في تنزيه ولا في تشبيه بل يؤمن بكلِّ آية جاءت في القرآن في ذاته وصفاته تعالى ويكل علمه إلى الله وهذا هو الطريق الصحيح وعلى ذلك كانت الصحابة والسالفون الصالحون ومن طلب غير ذلك كان على خطر في المآل لأن فهم مثل هذه الأمور عسر لأنّا نرى أنّ العقلاء اختلفوا في اللَّه وفي الأدلَّة ووقع بينهم اختلاف كثير في مثل هذا الأمر فالمعتزلي يخالف الأشعري بل يكفّره وبالعكس وهم يخالفون الحكماء وبالعكس وكلُّ طائفة تجهّل الاخرى وتكفّرها فعلم أنّ سبب ذلك هو اختلاف نظرهم ورأينا الأنبياء لم يختلف منهم اثنان في اللَّه قطَ وكلُّ دعوا إليه تعالى على باب واحد وكان اختلافهم في الفروع وذلك بحكم الله في فصولها كما قال الله: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ ٱلدِّينِ مَا وَمَّنَ بِدِ. نُوحًا وَٱلَّذِي ٱوْحَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ: إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَنَّ أَنْ أَقِيمُوا اللَّذِينَ وَلَا نَنَفَرَّفُوا فِيهِ ﴾(١) فقوله: ﴿ وَلَا نَنَفَرُّ قُوا ﴾ دليل على اجتماعهم على أمر واحد في الأصول واختلاف الفروع لا يضرً. هذا آخر كلام الشيخ صدر الدين في رسالته المعمولة وصيّة للطالبين وعظة للراغبين.

وفي «عين المعاني» قال عليه الله الأعظم فقال: عبرنيل عن اسم الله الأعظم فقال: عليه بآخر الحشر فأكر قراءته فأعدت عليه فأعاد علي، (٢).

وعن أبي امامة يقول: قال رسول اللّه: «من قرأ خواتيم الحشر في ليل أو نهار

١ سورة الشورى: ١٣.

٢- انظر: تفسيرنورالثقلين، ، ج٥، ص٢٩٣، وتفسيرالقرطبي، ج١٨، ص٤٩.

فقبض ذلك اليوم أو الليلة فقد استوجب الجنّة». (١) وفي رواية: «من قرء سورة الحشر فإن مات في يومه أو ليلته مات شهيداً» (١) أي يثاب ثواب الشهادة على مرتبته وللشهادة مراتب.

تمت السورة بعون الله.

۱ـ مجمع البيان، ج٩، ص ٤٤٠، وتفسيرنورالثقلين، ، ج٥، ص٢٩٣.
 ٢ـ ثواب الأعمال، ص ١١٧، ووسائل الشيعة، ج٤، ص ٨٩٣.

## 



مدنية، وسميت سورة المودة.

أبو حمزة الثمالي عن علي بن الحسين قال: دمن قرأ هذه السورة في فرائضه ونوافله امتحن الله قلبه للإيمان ونور بعيره ولا يعييه فقر ولا جنون، (١). افتتح سبحانه هذه السورة بذكر تحريم موالاتهم وإيجاب معاداتهم».

## بنسب مِأَمَّةِ ٱلرَّعْزَ الرَّحِيدِ

بِكَابُهُمُ اللَّذِينَ مَامَثُوا لَا تَنْفِدُوا عَدُوْى وَعَدُوْكُمْ أَوْلِيَاتُهُ ثُلَقُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَةِ وَقَدْ كَثَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ فِينَ الْحَقِّ بُحْرِجُونَ الرّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن ثُوْمِنُوا بِاللَّهِ وَنِبِكُمْ إِن كُذُمُ خَرَحْتُدَ جِهَدُنا فِي سَبِيلِ وَآنِيفَاتُهُ سَرْحَنَافَ ثَيْرُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَةِ وَأَنَا أَعْلَمُ لِمِنَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَمُ وَمَن يَهْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ مَسَلَ سَوَاتُهُ السّبِيلِ اللَّهِ إِنَّ أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَمُ وَمَن يَهْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ مَسَلَ سَوَاتُهُ السّبِيلِ اللَّهِ إِن إِن اللَّهُ وَمَ الْمِنْوَا لَكُمْ أَعْدَاتُهُ وَيَشْطُوا إِلْبَكُمْ أَنْوَبُهُمْ وَالْسِنَتُهُم بِالشّوَهِ وَوَدُوا لَوْ يَعْمَلُونَ اللَّهِ كُونُوا لَكُمْ أَعْدَاتُهُ وَيَشْمُوا إِلْبَكُمْ أَلْوَاتُهُمْ وَالْسِنَتُهُم بِالسّوّةِ وَوَدُوا لَوْ يَعْمَلُونَ اللَّهُ مُنْوَا لَكُمْ أَعْدَاتُهُ وَلَا أَوْلُدُكُمْ بَوْمَ الْفِيمَةِ يَقْصِلُ بَيْنَكُمْ وَاللَّهُ مِن اللَّهِ كُونُوا لَكُمْ أَنْفَاقُ مَسَامَةٌ فِي إِلَيْهِمْ وَاللَّهُ مُولِكُونَ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ فَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمَا الْمُولِقُ الْمُؤْمِمُ إِنَّا اللَّهُ وَلَا إِنْفُولُمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَلَا إِلَيْهُمْ وَمِنَا فَعَنْدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كُونَا إِلَا فَرَالِهُمْ إِلَيْهُ وَمُ اللّهِ وَخَدَاهُ وَالْمُولُولُ الْمُؤْمِعُ وَالْمُؤْمُ وَلَالْمُولُونَ اللّهُ وَحَدَاءُ إِلّا فَوْلَ إِلَيْمِهُمُ الْمَاكُونُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونَ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِعُ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِعُ وَالْمُؤْمِ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِعُ واللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِ وَاللّهُ الْمُؤْمِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِعُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِولُولُ وَاللّهُ وَلَا الْمُؤْمِ الللّهُ وَلَا الْمُؤْمُ وَاللّهُ وَلَالْمُؤْمُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْمُؤْمُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمُولُولُول

١- تفسير أبي حمزه ثمالي، ص ٢٣١، وانظر: تفسيرمجمع الييان، ج٩، ص٤٤٣.

سمّيت السورة ممتحنة لقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا جَلَةَ حَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَتِ فَاتَحَدُوهُنَ ﴾ فأضيفت السورة إليها.

وَيَابُهُا الَّذِينَ مَاسُوا فَهُ نزلت الآية في حاطب بن أبي بلتعة العبسي- بالحاء المهملة - وكان حاطب يبيع الطعام وكان من المهاجرين وأصل القصة أنه لما تجهّز النبي كالله لغزوة الفتح في السنة الثامنة من الهجرة كتب حاطب إلى أهل مكة إن رسول الله عليه يريدكم فخذوا حذركم فإنّه توجّه إليكم في جيش كالليل وأرسل الكتاب مع امرأة يقال لها دسارة، وأعظاها عشرة دنانير وبردة وتوجّهت إلى مكة ومعها كتاب حاطب. فنزل جبرئيل وأخبره الله فبعث النبي الموقي علياً وعمّاراً وطلحة والزبير والمقداد وأبا مرثد وقال: «انطلقوا حتى تأتوا خاخ موضع بين الحرمين فإنّ بها ظمينة - والظمينة المرأة مادامت في الهودج وإذا لم فكن في الهودج فهي المرأة معها كتاب حاطب فخذوه منها وخلوها فإن أبت فاضربوا عنقها، فادركوها ثمّة فجحدت فسل علي طنيه سيفه فأخرجته من عقاصها(۱).

فاستحضر حاطباً فقال: «ما حملك على هذا؟» فقال: يا رسول الله ما كفرت منذ أسلمت ولا غششتك مذ نصحتك ولكنّي كنت امرأ حليفاً مع قريش ولم أكن منهم، ومن معك من المهاجرين كان لهم فيهم قرابات

۱- انظر: مجمع البيان، ج ٩، ص ٤٤٦، وتفسيرنورالثقلين، ج ٥، ص ٣٠٠. ٢- تفسير القرطبي، ج ١٨، ص ٥٢، والكشاف، ج ٤، ش ص ٨٨.

يحمون أهاليهم وأموالهم وليس لي من يحميني فأردت أن آخذ عندهم يداً ولم أفعله كفراً وارتداداً عن ديني وقد علمت أن كتابي لا يغني عنهم شيئاً. فصدقه رسول الله وقبل عذره وقال الم الم الم الم الم الله عند عفوت لكم (۱) وإن حاطب ادعى لعمله الفاسد تأويلاً فقبل منه والعذر عند كرام الناس مقبول.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ خاطب سبحانه المؤمنين ونهاهم أن يتّخذوا الكافرين أولياء يوالونهم ويستنصرون بهم وينصرونهم ﴿تُلْغُونَ إِلَيْهِم وَالْمَوَدَّةِ ﴾ الودّ تمنَّى كون الشيء ومحبَّته ويستعمل في كلِّ من المعنيين أي توصلون محبّتكم بالمكاتبة والهدية ونحوها من الأسباب المقتضية للمودة والباء زائدة مثل ﴿ إِنَّذِيكُمْ لِلَ ٱلتَّهَلُّكُو ﴾ ﴿ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَآءَكُمْ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ حال من فاعل ﴿ تُلْفُرِبَ ﴾ والحق القرآن أو دين الإسلام أو النبيّ. ﴿ يُعْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ ﴾ حال من فاعل كفروا أي مخرجين الرسول وإياكم من مكّة والمضارع لاستحضار الصورة ﴿ أَن تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ ﴾ تعليل للإخراج أي لعلَّة إيمانكم باللَّه خالقكم ومدبّركم ﴿إِن كُنُّمُ خَرَجْتُدْ جِهَنْدًا فِي سَبِيلِ وَآبَيْغَلَةٌ مَرْهَنَانِي ﴾ أي: لا تتولُّوا أعدائي إن كنتم أوليائي وتبتغون مرضاتي وتجاهدون في سبيلي لأنَّكم إن كنتم خرجتم عن أوطانكم لأجل هذين الأمرين فلا ينبغي معهم التصادق. والمرضاة مصدر كالرضى. ﴿ نُبِيرُونَ إِلَيْهِم وَالْمَوَدَّةِ ﴾ استيناف وارد على جهة التوبيخ كأنهم سألوا ماذا صدر عنًا؟ فقيل: تلقون إليهم بالمودّة سراً ﴿وَأَنَا اللَّهِ مِاللَّهُ عَلَّهُ أَعَلَرُ ﴾ حال من فاعل ﴿ يُسِرُّونَ ﴾ ﴿ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنَهُمْ ﴾ من مودة الأعداء. ﴿ وَمَن يَفْمَلُهُ مِنكُمْ ﴾ ويتّخذ المنهيّ عنه ﴿ فَقَدْ ضَلَّ سَوَّآةَ ٱلسَّبِيلِ ﴾ وأخطأ طريق الحقّ والصواب و من من إضافة الصفة إلى الموصوف.

﴿ إِن يَثْنَنُوكُمْ ﴾ والثقف الحذق في إدراك الشيء أي: إن يتمكَّنوا منكم

١ مجمع البيان، ج٩، ص٤٤٦، ونورالثقلين، ج٥، ص٢٠١.

ويظفروا بكم ﴿ يَكُونُوا لَكُمْ أَعَدَاتَ ﴾ يرتبوا عليكم ما يقتضي عداوتهم إيّاكم ولا ينفعكم إلقاء المودة إليهم ﴿ وَبَبُّعُلُوا ﴾ ويطيلوا ﴿ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَهُم بِالنَّقَ ﴾ ويطيلوا ﴿ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَهُم بِالنَّقَ ﴾ ويما يضركم من القتل والأسر والشتم. ﴿ وَوَدُّوا لَوْ تَكَفُّرُونَ ﴾ كلمة لو مصدرية بمعنى أن وتمنّوا ارتدادكم وكونكم مثلهم كقوله: ﴿ وَلَن تَرْمَعَىٰ عَنكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّمَانَىٰ حَقَىٰ نَفِّيمٌ ﴾ (١٠).

﴿ أَنَّ تَنَفَعُكُمُ أَرْمَامُكُمُ الرحم في الأصل وعاء الولد في بطن أمّة فاستعير الرحم للقرابة لكونهم خارجين من رحم واحدة ﴿ وَلَا أَوْلَاكُمُ اللّذِينَ يوالون المشركين لأجلهم ويتقرّبون إليهم محاماة عليهم. ﴿ يَوْمَ الْفِينَدَةِ ﴾ يوم يفر المرء من أخيه بجلب نفع أو دفع ضرّ والظرف متعلّق لقوله: ﴿ لَنَ تَنفَعُكُمُ ﴾ ويفرق بين الوالد تنفعكُمُ ﴾ فيوقف عليه ثمّ يبتدأ بما بعده ﴿ يَقْصِلُ بَيّنَكُمُ ﴾ ويفرق بين الوالد والولد بما يعتريكم من أهوال القيامة ويدخل أهل طاعته الجنّة وأهل معصيته النار. ﴿ وَأَنتَهُ بِمَا تَعَمَلُونَ بَعِيدٌ ﴾ فيجازيكم بحسبه.

وَمَدَ كَانَتُ لَكُمْ ﴾ أيها المؤمنون وأَسَوَةً حَسَنَةً ﴾ الأسوة كالقدوة هي الحالة التي يكون الإنسان عليها في اتباع غيره حسناً كان أو قبيحاً وأسوة اسم كانت ولكم خبرها وفي إنزهيم واللين مَعَهُ ﴾ أي: من أصحابه من المؤمنين ولي بك أسوة أي اقتداء في سنتك وأقوالك وأفعالك وقيل: المراد من الذين مع إبراهيم الأنبياء الذين كانوا قريباً من عصره لأنه لم يرد أن إبراهيم كان له أتباع مؤمنون في مكافحة نمرود حتى قيل: إنه المنابية قال لسارة حين رحل بها إلى الشام مهاجرا بلاد نمرود: ما على الأرض من يعبد الله غيري وغيرك. وأيذ قالواً لِنَوْمِهُم الكفار: ﴿ إِنَّا بُرَء وَلَوْ مِنكُم كُم جمع بريء أي: برءاء منكم كظريف وظرفاء ﴿ وَمِناً نَمْ الدُونِ الله ﴾ من الأصنام أظهروا البراءة أولاً كظريف وظرفاء ﴿ وَمِناً نَمْ الدُونِ الله ﴾ من الأصنام أظهروا البراءة أولاً

١- سورة البقرة: ١٢٠.

منهم مبالغة وثانيا من عملهم الشرك وحاصل الآية هلًا فعلتم كما فعل إبراهيم حيث تبرأ من عمّه وقومه لكفرهم ﴿كَفَرْنَا بِكُرْ﴾ أي: بدينكم على إضمار المضاف ﴿ وَبَدَا بَيَّنَنَا ﴾ أي ظهر ظهور بيننا والبادية كلِّ مكان يبدو ما يعقَّ ويعرض فيه وبيننا ظرف لبدا ﴿وَيَتِنَكُمُ ٱلْمَدَارَةُ وَٱلْبَغْسَــَآءُ أَبَدًا ﴾ أي: هذا دأبنا معكم لا نتركه وقد حصل بيننا وبينكم العداوة ﴿حَقَّنُ ﴾ غاية لبدا ﴿ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَخَدَهُ ﴾ وتتركوا ما أنتم عليه من الشرك فتنقلب العداوة حينئذ الولاية والمقت مقة والوحشة الفة. ﴿إِلَّا قَوْلَ إِبْرُهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ ﴾ أي: اقتدوا وتأسُّوا بإبراهيم في كلُّ أموره إلَّا في هذا القول فلا تقتدوا به فيه فإنَّه إنَّما استغفر لأبيه عن موعدة وعدها إيّاه بالإيمان فلمًا تبيّن له أنّه عدو للّه تبرأ منه قال الحسن: وإنَّما تبيَّن له ذلك عند موت أبيه ولو لم يستثن ذلك لظنَّ أنَّه يجوز الاستغفار للكفّار مطلقاً من غير موعدة بالإيمان منهم فنهوا لمن يقتدوا به في هذا خاصَّة وقيل: كان آزر ينافق إبراهيم ويريه أنَّه مسلم فيستغفر له وحاصل معنى الكلام والاستثناء أنّ استغفار إبراهيم لأبيه لا يحملنُكم على أن تتأسُّوا به وتستغفرون للكفَّار فذلك ممنوع لكم وأمَّا استغفاره فكان لهذه الجهة ظنّاً منه أنّه مسلم أو سيسلم.

﴿ وَمَا أَتُمِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن مَتَى وَ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلِيس في قدرتي دفع العذاب عنك إن لم تؤمن ﴿ رَبَّنَا عَلَيْكَ فَرَكُنّا ﴾ اعتمدنا ﴿ وَإِلَيْكَ أَنْمَعِيرُ ﴾ والرجوع في الآخرة وتقديم الجارّ والمجرور لقصر الإنابة والتوكّل عليه. ﴿ رَبَّنَا لَا جَمْعُكُنا فِيْنَاةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ من بقيّة كلام إبراهيم ومن معه أي لا تسلّطهم علينا فيفتنونا بعذاب لا نطيقه فالفتنة بمعنى المفتون أو المعنى لا تقتر علينا الرزق وتبسط عليهم فيظنّوا أنّا على الباطل ﴿ وَاعْفِيزُ لَنَا ﴾ ما فرط منّا من التقصير ﴿ رَبِّنا ﴾ تكرير النداء للمبالغة في

التضرّع فيكون لاحقاً بما قبله كما عليه السجاونديّ حيث وضع علامة الوقف الجائز على ربّنا وتلك العلامة الجيم وقيل: ربّنا استيناف لما بعده توسّلاً إلى إثبات العزّة والحكمة ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْمَرْكِدُ ﴾ الغالب في أمره الحكيم في أفعاله.

لَقَدْ كَانَ لَكُو فِيهِمْ أَشَوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللّهَ وَالْيَوْمَ الْآلَخِدَرُ وَمَن يَنُولَ فَإِنَّ اللّهَ هُوَ الْفَيْقُ الْمُعِيدُ (آلَةِ عَنُورٌ رَّحِيمٌ (آلَةُ أَن يَجْعَلَ بَيْنَكُو وَابَّقَ الْمَيْنِ اللّهِ عَنْورٌ رَّحِيمٌ (آلَ لَا يَنْهَنكُو اللّهُ عَنِ الّذِينَ لَمْ يُقَذِلُوكُمْ فِ اللّذِينِ وَلَدَ يُخْرِجُوكُمْ مِن يَنُوكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ اللّهِ يَشِيبُ الْمُقْسِطِينَ اللّهِ يَشِيبُ الْمُقْسِطِينَ اللّهِ يَشِيبُ اللّهُ يَشِيبُ الْمُقْسِطِينَ اللّهِ يَشِيبُ الْمُقْسِطِينَ اللّهِ يَشْهُمُ اللّهُ عَنِ اللّهِ يَعْلَمُ أَنْهُ عَنِ اللّهِ يَعْلَمُ وَمُن يَنُوكُمُ فِي اللّهِ وَالْمَرْمُولَ اللّهُ عَنِ وَالْمَرُولَ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنِ اللّهِ يَعْلَمُ أَنْهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَمُن يَنُوكُمُ مَا فَاللّهُ وَاللّهُ ولَا لَهُ وَلَوْلُهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ ولَا لَلْمُولُولُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

تكرير للمبالغة في الحث على الاتساء بإبراهيم ومن معه من الأنبياء أو أمر الاتساء في الآية السابقة بالقول وفي هذه الآية في الفعل وقيل: في الاولى التأسي به في العداوة مع الكفّار وفي الثانية في الخوف والخشية من الله لتنالوا ثواب ما نالوا ﴿ لِنَن كَانَ يَرَجُوا اللّه وَالنَّوْمَ الْآيَخِرَ ﴾ بالإيمان به تعالى والتصديق بالقيامة ووقوعها والرجاء والخوف وتوقّع محبوب وخوف مكروه عن أمارات مظنونة والرجاء أيضاً يستعمل في الخوف مجازاً.

وَ التبري عن الكفّار والأهم فإن الله مستغن عن خلقه ومستحق للحمد في التبري عن الكفّار والأهم فإن الله مستغن عن خلقه ومستحق للحمد في ذاته وفي الحديث القدسي من صحاح الأحاديثك «يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئاً وإذا كانوا على أفجر قلب رجل واحد منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئاً يا عبادي لو أن أولكم وأخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل إنسان

مسألته ما نقص ذلك من عندي إلّا كما ينقص المخيط إذا دخل البحر يا عبادي إنّما هي أعمالكم أحصيها لكم ثمّ أوفيكم إيّاها فمن وجد خيراً فليحمد الله ومن وجد غير ذلك فلا يلومنّ إلّا نفسه.

وَعَمَى اللّهُ أَن يَجْمَلَ بَيْنَكُرُ وَيَقَنَ الّذِينَ عَادَيْتُم مِنْهُم أَنِ أَن الإنسان منه المشركين وعسى ولعل في القرآن وعد من الله وتذكرة ليكون الإنسان منه على رجاء لا بمعنى أنه تعالى راج. قوله: وَمَوَّدَةُ أَن بأن يوافقوكم في الدين وقد أنجز وعده حين أتاح لهم الفتح فأسلم منهم جمع وكانوا أعداء أشد العداوة ووقع بينهم التحابب والتصافي وَوَافَلُهُ فَرِيرٌ مَالغ في القدرة وَوَافَلُهُ عَرْدِرٌ مَالغ في القدرة وَوَافَلُهُ عَرْدِرٌ مَالغ في القدرة وَوَافَلُهُ وَافَدُ الله مناهم من المشركين أو غفور لما فرط منكم في موالاة أعداء الله بشرط إيمانكم وفي الحديث: دمن نظر إلى أخيه المؤمن مودة لم يكن قلبه إحنة لم يطرف حتى يغفر الله له ما هذم من ذلبه».

﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَنِ اللّهِنَ لَمْ يُقَنِيْلُوكُمْ فِي اللّهِنِ ﴾ أي: لا ينهاكم الله عن مودة الذين لم يقاتلوكم وعاهدوكم على ترك القتال ولم يقاتلوكم على الدين ﴿ وَلَمْ يَاللّهِ مِنْ يَنْزِيكُمْ أَن نَبْرُوهُمْ ﴾ بدل الاشتمال عن الموصول وبرّهم أن تعاملوهم بالعدل ﴿ وَتُقْسِطُوا إِلَيْمِ ﴾ أي: تعدلوا فيما بينكم وبينهم من الوفاء بالعهد.

وقيل: إن المسلمين استأذنوا النبيّ في أن يبرّوا إلى أقربائهم من المشركين ويحسنوا إليهم وذلك قبل أن يؤمروا بقتال جميع المشركين فنزلت هذه الآية وهي منسوخة بقوله: ﴿ فَأَقْنُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمْ ﴾ (أ) وقيل: إنّه عنى بالله ين لم يقاتلوكم من آمن من أهل مكّة ولم يهاجر وقيل: هي عامّة في كلّ من كان بهذه الصفة. والذي عليه الإجماع أن بر الرجل من يشاء قرابة كان أو غير قرابة ليس بمحرم وإنّما الخلاف في إعطائهم الزكاة والفطرة قرابة كان أو غير قرابة ليس بمحرم وإنّما الخلاف في إعطائهم الزكاة والفطرة

١\_ سورة التوبة: ٥.

والكفَّارات وحاصل الكلام أنَّكم غير منهيّين عن أن تبرُّوا الَّذين لم يقاتلوكم.

﴿إِنَّ الله يُحبُ النَّقَيْطِينَ ﴾ العادلين وقيل: المعنى: إن الله يحب الدين يجعلون لقراباتهم قسطاً ممّا في بيوتهم من المطعومات وقيل: إن قوله: ﴿ لَا يَهُ نَكُرُ اللهُ ﴾ الآية نزلت في قوم من خزاعة كانوا معاهدين مع رسول الله ولم يقصدوا بالمسلمين بسوء وما نصروا أعداء النبيّ فنزلت الآية فيهم والقسط إذا كان بمعنى الجور فالإقساط بمعنى إزالة الظلم والهمزة للسلب مثل أشكيته، ومن أزال الظلم اتصف بالعدل.

﴿ إِنَّمَا بَهُنكُمُ آفَةً عَنِ ٱلَّذِينَ قَننُلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ ﴾ وإطفاء نوره ﴿ وَأَخْرَجُوكُمْ مِن دِيَنرِكُمْ ﴾ وهم عتاة مكّة وجبابرتهم ﴿ وَظَنهُرُوا عَلَىٰ إِخْرَابِكُمْ ﴾ وعاونوا الجبابرة في إخراجكم ﴿ أَن تَوَلَّوْهُمْ ﴾ بدل من الموصول أي: إنّما ينهاكم عن أن تتولّوهم.

﴿ وَمَن يَنُوَكُمُ ﴾ ويتوادهم ﴿ فَأُولَيْكَ هُمُ الطّنائِدُن ﴾ لوضعهم الولاية في موضع العداوة بتعريض أنفسهم للعذاب وأورد كلمة الحصر تغليظاً ولكن المبرة غير الموالاة والموالاة للكافر غير جائز إجماعاً والمبرة أيضاً لغير المقاتل فير جائزة.

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا جَلَةَ حَثُمُ الْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَتِ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ بِإِمَنَهِنَّ فَإِنْ عَلَيْهُ اللهُ أَعْلَمُ بِإِمَنَهِنَّ فَإِنْ عَلَيْهُمُ مَا عَلِيْتُمُوهُنَ مُؤْمِنَتُوهُنَ مُؤْمِنَاتُ مَلَى الْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلَّهُ لَكُمْ وَلَا هُمْ يَعِلُونَ لَمُنَّ وَمَا تُوهُمُ مَا الْعَقُوا وَلَا يُعْتَلَمُ وَلَا يُعْتَلِمُ اللهِ الْكُوافِ الْعَنْدُوا مَا أَنفَعُوا مَا أَنفَعُوا ذَلِكُمْ حَكُمُ اللَّهِ يَعْكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ اللهِ وَسَعَلُوا مَا أَنفَعُوا ذَلِكُمْ حَكُمُ اللهِ يَعْكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ اللهِ وَاللهُ عَلَيْهُ مَكِيمٌ وَلِيسَاءُوا مَا أَنفَعُوا ذَلِكُمْ حَكُمُ اللهِ يَعْكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ اللهِ وَاللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَكِيمٌ إِلَى الْكُفَارِ فَعَاقِبُهُمْ فَاللهِ اللهُ الْمُعَلِمُ مَن اللهُ اللهُ

سبب النزول: قال ابن عبّاس: صالح رسول الله ﷺ بالحديبية مشركي

قريش على أن من أتاه من أهل مكة ردّه عليهم ومن أتى من أصحاب رسول الله فهو لهم ولم يردّوه وكتبوا بذلك كتابا وختموا عليه كما سبق شرحه فجاءت سبيعة بنت الحرث الأسلميّة مسلمة بعد الفراغ من الكتاب والنبيّ بعد بالحديبية فأقبل زوجها رجل من بني محزوم وكان كافرا فقال: يا محمّد اردد إليّ امرأتي فإنّك قد شرطت لنا أن تردّ علينا من أتاك منا وهذه طينة الكتاب لم تجفّ بعد وفنزلت الآية: ﴿ يَكَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا جَآهَ صَمُّمُ المُؤْمِنَتُ مُهَنجَرُتِ ﴾ من دار الكفر إلى دار الإسلام ﴿ فَأَمْتَحِنُوهُنّ ﴾.

المعنى: ﴿ إِذَا جَاتَتُمُ الْمُؤْمِنَتُ ﴾ ولعل التسمية بالمؤمنات لكونهن كذلك في علم الله وذلك لا ينافي الامتحان لغير، ﴿ مُهَدِيرُتُ ﴾ حال من المؤمنات ﴿ فَاتَمَحِنُوهُنَ ﴾ واختبروهن أن قلوبهن موافقة للسانهن في الإيمان ﴿ وَاللّهُ أَعَلَمُ بِإِينَينِنَ ﴾ منكم والجملة اعتراض. ﴿ فَإِنْ عَلِنتُنُوهُنَ ﴾ بعد الامتحان ﴿ مُزْمِنَتُو ﴾ العلم الذي يمكنكم تحصيله وهو الظن الغالب بالحلف وظهور الأمارات وإنّما سماها علما إشعاراً بأنّه جار مجرى العلم في وجوب العمل به ففي علمتوهن استعارة تبعية ﴿ فَلَا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى الْكُفَادِ ﴾ ولا تردّوهن إلى أزواجهن الكفرة. ﴿ لَا هُنَ حِلْ لَمْمَ وَلا هُمْ عَيْلُونَ فَمَنَ ﴾ تعليل للنهي عن ردهن إليهم لأنه لا تحل مؤمنة لكافر لشرف الإيمان ولا يجوز أن ينكح كافر

مسلمة. ﴿ وَمَاثُوهُم مَّا أَنفَقُوا ﴾ وأعطوا أزواجهن مثل ما دفعوا إليهن من المهور والشرط في الحديبية إنّما كان للرجال دون النساء لضعف النساء عن الدفع عن أنفسهن وعجزهن لكن المقيمة منهن على شركها مردودة عليهم وفي الآية إيذان بأن الولي كائنا من كان لا يجوز له تزويج مؤمنة له ولاية عليها بمبتدع في الدين بحيث تفضى بدعته إلى الكفر فضلا عن الكافر.

أقول: ولعل آن يكون بعض المتصوفة من أهل زماننا داخلاً في هذا الحكم لأن بعضهم يدّعون القطبيّة العظمى وبسبب هذا العنوان يغيّرون بعض الفروعات من العبادات إلى ما لا ينبغي فعله أو تركه وليست البدعة إلّا أمثال هذه الأمور ولا شك أن القطبيّة لا يحصل إلّا لمن جعله الله قطباً لمدار أمر العالم وذلك مختص بالنبي والولي المنصوص عليه من قبل النبي خاصة فادعاؤهم هذا الأمر ليس إلّا كذباً محضاً وخارجاً عن الحكمة الإلهيّة ويؤول إلى تحريف الدّين وتأسيس امور محرّفة عن وضعها وهذه هي البدعة بل من أشراط الساعة لأن القيامة من أشراطها أن يتغيّر أحوال كل طائفة عاماً فعاماً شهراً فشهراً اسبوعاً فاسبوعاً يوماً فيوما لا يزال هذا التغيّر إلى انقراض الأخيار ولا يقوم الساعة إلّا على الأشرار.

وفي الحديث: «ما من نبئ بعثه الله في امّة قبلي إلّا كان له من امّته حواريّون يأخذون بسنته ويقتدون بأمره. ثمّ إنّها تخلف من بعدهم خلوفاً يقولون ما لا يفعلون ويغملون ما لا يؤمرون فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن ليس وراء ذلك من الإيمان حبّة خردل»(۱).

وقال ﷺ: «يذهب الصالحون الأوّل فالأوّل ويبقى حالة كحالة الشعير والتمر

١- الديباج علي مسلم، ج١، ص٦٥(جلال الدين السيوطي)، وكنزالعمال، ج٣، ص٦٩، وصحيح مسلم، ج١، ص٥١.

لا يبالي بهم الله؛ (١) وأوَّل التغيّر في الأمراء ثمّ في العلماء ثمّ في الفقراء ففي كلّ طائفة أهل هدى وأهل هوى فكن من أهل الهدى ولا تكن من أهل الهوى أو المشبّهين لهم فإنّ من تشبّه بقوم فهو منهم ومن كثّر سواد قوم فهو منهم وفي الحديث: «من أحب قوماً على فعلهم حشر في زمرتهم وحوسب بحسابهم وإن لم يعمل بعملهم». ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ ﴾ هذا هو الحكم الثالث يقال: جنحت السفينة أي مالت إلى أحد جانبيها والإثم المائل بالإنسان عن الحقّ سمّى جناحا استعارة ﴿ أَن تَنكِمُومُنَّ ﴾ أي: تنكحوا المهاجرات وتتزوَّجوهنَّ وإنَّ كانت لهن أزواج كفار من أهل الحرب فإن إسلامهن حال بينهن وبين أزواجهن الكفَار ﴿إِنَّا مَانَيْتُمُومُنَّ أَجُرِيَعُنَّ ﴾ إذا ظرفيّة أو شرطيّة جوابها محذوف دلُّ عليه ما تقدَّمها شرط إيتاء المهر في نكاحهن إيذانا بأنَّ ما اعطى أزواجهن " لا تقوم مقام المهر لأن ظاهر النظم يقتضي إيتاءهن إيتاء إلى الأزواج وإيتاء إليهن على سبيل المهر. ﴿ وَلَا تُمُسِكُوا بِمِصَيمِ ٱلْكُوَافِرِ ﴾ هذا هو الحكم الرابع أي: لا تمسكوا بنكاح الكافرات وأصل العصمة المنع وسمى النكاح عصمة لأن المنكوحة تكون في حبال الزوج وعصمته وفي هذا دلالة على أنّه لا يجوز العقد على الكافرة سواء كانت حربيّة أو ذمّيّة لأنّه عامّ في الكوافر جمع كافرة وليس لأحد أن يخص الآية بعابدة الوثن لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب والكوافر طائفتان من النساء طائفة قعدت عن الهجرة وثبتت على الكفر في دار الحرب ارتدت عن الهجرة ولحقت بأزواجها الكفّار وحاصل المعنى لا يكن بينكم وبين المشركات والكافرات علقة زوجيّة.

قال بعض أهل التفسير من العامّة: المراد بالعصمة هنا النكاح بمعنى من كانت له زوجة كافرة بمكّة أو ارتدّت ورجعت إلى مكّة لا يعدّها من نسائه

١ ـ كنزالعمال، ج ١١، ص١٩٣، ومجمع الزوائد، ج٧، ص ٣٢١.

فيكون بيان حكم اللاتي بقين في دار الكفر وما أسلمن ولا هاجرن بعد الإسلام أزواجهن وهجرتهم.

قال الحقي: هي المسلمة تلحق بدار الحرب فتكفر فيكون قوله: ﴿ وَلَا تُمْسِكُوا ﴾ بمقابلة قوله: ﴿ وَلَا جُلَةُ صَحْمُ الْمُؤْمِنَتُ ﴾ أي: حكم اللاتي أسلمن وهاجرن هذا وحكم المسلمات اللاتي ارتددن وخرجن من دار الإسلام إلى دار الكفر هذا.

وَسَنَوا مَا أَنفَقُتُم عَذا هو الحكم الخامس أي: واسألوا الكفّار أيها المؤمنون من مهور نسائكم اللاحقات بالكفّار أي إذا ارتدت امرأة أحدكم ولحقت بدار الحرب فاسألوا ما أنفقتم لها ممّن تزوّجها ﴿وَلَيْسَئُلُوا ﴾ أي: الكفّار منكم ما أنفقوا من مهور نسائهم المهاجرات إليكم أي يسأل كلّ كافر أسلمت امرأته وهاجرت إلينا ممّن تزوّجها منا مهرها. ﴿وَذَلِكُم ﴾ الذي ذكر في الملمت امرأته وهاجرت إلينا ممّن تزوّجها منا مهرها. ﴿وَذَلِكُم ﴾ اللّه عَلِم هذه الآية من الأحكام ﴿ حَكُم اللّه عَلَم المسلمة تحت الكافر والكافرة عَلِم المسلم فنسخته هذه الآية.

ولمّا نزلت هذه الآية آمن المؤمنون بحكم اللّه وأدّوا ما أمروا به من نفقات المشركين على نسائهم وأبى المشركون أن يقرّوا بحكم اللّه فيما أمرهم به من أداء نفقات المسلمين فنزل: ﴿ وَإِن فَاتَكُمْ شَيّ مِن أَدَاء نفقات المسلمين فنزل: ﴿ وَإِن فَاتَكُمْ شَيّ مِن أَزْوَاج الزوجات وإن سبقكم وأتلف منكم شيء من أزواجكم والمراد من الأزواج الزوجات وفاتكم شيء قل أو كثر من مهور أزواجكم ﴿ فَمَافَئَمُ ﴾ من العقبة وهي المناوبة والمعنى فجاءت نوبتكم وعقبتكم من أداء المهر مثل أن هاجرت امرأة الكافر مسلمة إلى المسلمين ولزمهم أداء مهرها إلى زوجها الكافر بعد أن فاءت امرأة المسلم إلى الكفّار ﴿ فَتَاثُوا اللّذِينَ ذَهَبَتُ أَزَوَجُهُم مِثْلَ مَا أَنفَتُوا ﴾

أي: من المهاجرة التي تزوجتموها ولا تؤتوا زوجها الكافر أي: إن فاءت امرأة مسلم إلى الكفّار ولم يعط الكفّار مهرها فإذا هاجرت امرأة كافر إلى المسلمين وجب على المسلمين أن يعطوا المسلم الذي فاءت امرأته إلى الكفّار مثل مهر زوجته الفائتة من مهر هذه المهاجرة ليكون كالعوض لمهر زوجته الفائتة ولا يجوز لهم أن يعطوا مهر هذه المهاجرة زوجها الكافر الأولي. وإنّما عبر سبحانه بالمعاقبة لأنّه شبّه ما حكم به على المسلمين والكافرين من أداء هؤلاء مهور نساء أولئك تارة وأداء أولئك مهور نساء هؤلاء اخرى بأمر يتعاقبون فيه مثل النوبة كما يتعاقب في الركوب. ﴿وَاتَّهُوا اللهُ الذي التهوى منه.

﴿ يَكَأَيُّهُ النِّي ﴾ نداء تشريف وتعظيم ﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعْنَكَ ﴾ مبايعات وقاصدات للبيعة. نزلت يوم الفتح فإنه الله المنافرغ من بيعة الرجال شرع في بيعة النساء سمّيت البيعة لأن المبايع يبيع نفسه بالجنّة ومن عادة الناس حين المبايعة بعد أن يضع أحد المتبايعين يده على يد الأخر ليكون معاملتهم محكمة فمبايعة الامّة رسولهم التزام طاعته والمعاونة له ومبايعة الرسول إيّاهم الوعد بالثواب والقيام بمصالحهم إن كانوا ثابتين على المعاهدة. ﴿ عَلَى أَن لا يُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيّا ﴾ من الأشياء ومن الإشراك ولا يتخذون إلها غير الله ﴿ وَلَا يَسْرِقَنَ ﴾ والسرقة أخذ ما ليس له أخذه في الخفاء أي: لا

يأخذن مال أحد بغير حق ﴿ وَلا يَرْيَنِنَ ﴾ الزنا وطي المرأة من غير طريق مشروع ﴿ وَلا يَقْنُلُنَ أَوْلَكَ مُنَّ ﴾ أريد به وأد البنات ودفنهن أحياء خوف الفقر والعار وفي تفسير أبي الليث: ولا يشربن دواء فيسقطن حملهن. ﴿ وَلا يأتِينَ بِبُهْتَنَنِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَ وَأَرْبُلِهِنَ ﴾ البهتان الكذب الذي يبهت المكذوب عليه ويدهشه فيكون أقبح أنواع الكذب ثم وصفه بكونه مفترى مبالغة في عليه ويدهشه فيكون أقبح أنواع الكذب ثم وصفه بكونه مفترى مبالغة في الكذب والافتراء الاختلاق فري فلان كذبا إذا خلقه بين أيديهن وأرجلهن ظرف متعلق بفعل تقديره يوجد بين أيديهن.

وحاصل المعنى لا يلحقن بأزواجهن غير أولادهم. قال الفراء: كانت المرأة تلتقط المولود فتقول لزوجها: هذا ولدي منك فذلك البهتان المفترى بين أيديهن وأرجلهن وذلك أن الولد إذا وضعته الأم سقط بين يديها ورجليها وليس المراد نهيهن من أن يأتين بولد من الزنا فينسبنه إلى الأزواج لأن الشرط بنهي الزنا قد تقدم. وقيل: معنى الآية في البهتان الذي نهين عنه قذف المحصنات والكذب على الناس وإضافة الأولاد على الأزواج باطلاً.

وكلّ ما وافق في طاعة الله ورسوله فعلاً أو تركاً فهو معروف والمعروف وكلّ ما وافق في طاعة الله ورسوله فعلاً أو تركاً فهو معروف والمعروف خلاف المنكر مثل أن لا يتركن الواجبات مثل الصلاة والصوم ولا يرتكبن المنكرات مثل المحرّمات حتّى النياحة وتمزيق الثوب وحلق الشعر في المصيبة ونتفه ونشره وخمش الوجه، وأن تحدّث المرأة الرجال إلاً ذا رحم محرّم وأن تخلو برجل غير محرّم وأمثاله والآية شاملة للكل وتخصيص الأمور المذكورة المعدودة بالذكر في حقّهن لكثرة وقوعها فيما بينهن ولتقدّم الأقبح على ما هو أدنى قبحاً منه.

﴿ فَهَايِعْهُنَّ ﴾ جواب لإذا وهو العامل فيه أي: فبايعهن إذا قبلن هذه

الشروط وما لم يذكر من الشروط في المبايعة كالصلاة والزكاة وغيرها فذلك أمر منطبق مفهوم من قوله: ﴿ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْهُوفِ ﴾.

وَوَاسَتَغَفِرُ لَمُنَ اللهُ إِنَّ الله عَفُورٌ رَجِيمٌ فيغفر لهن إذا وفين بما بايعن عليه قال بعض أهل التحقيق: إنّه تعالى غافر لأنّه يزيل معصيتك عن ديوانك وغفور لأنّه ينسئ الملائكة أفعالك السوء وغفّار لأنّه ينسيك أيضاً ذنبك كيلا تستحي. روي أنّه وهم لما فرغ من بيعة الرجال جلس على الصفا وشرع في بيعة النساء ودعا بقدح من ماء فغمس فيه يده الشريفة ثم غمس أيديهن فجاءت هندة بنت عتبة امرأة أبي سفيان متنكرة خوفاً من رسول الله الله العرفها لما صنعته بحمزة يوم احد من المثلة.

فلمًا قال النبخ: «أبا يمكن على أن لا تشركن بائله شيئاً». رفعت هند رأسها فقالت: والله لقد عبدنا الأصنام وإنّك لتأخذ علينا أمراً ما رأيناك أخذته على الرجال تبايع الرجال على الإسلام والجهاد: فلمًا قال النبخ ﴿ وَلَا يَسَرِقَنَ ﴾ قالت: إنّ أبا سفيان رجل شحيح وإنّي أصبت من ما له هنات أي: شيئاً يسيراً فما أدري أ يحل لي؟ فقال أبو سفيان: ما أصبت فهو لك حلال فضحك النبخ وقال: «ألت هند؟» فقالت: نعم فاعف عمًا سلف يا نبيّ الله عفا الله عنك.

فقال: ﴿ وَلَا يَزِّنِينَ ﴾ فقالت: وهل تزني الحرة؟.

فقال على المستقطى المنطقة الم

فقال: ﴿ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَنِ ﴾ فقالت: إن البهتان المر قبيح.

فقال: ﴿ وَلَا يَعْمِينَكَ فِي مَعْرُوفِ ﴾ فقالت: واللَّه ما جلسنا مجلسنا هذا

وفي أنفسنا أن نعصيك<sup>(١)</sup>.

وروي أنه الله المنطق المنه والما الله وأيديهن ثوب قطري ضرب من البرد ويأخذن بالطرف الآخر توقياً عن مساس أيدى الأجنبيّات (٢).

وروي أنَّه جلس على الصفا ومعه عمر أسفل منه وهوﷺ يشترط عليهن البيعة وعمر يصافحهن (٣) وفي رواية: إنّ عمر كان يبايع النساء بأمره ويبلُّغهنَّ عنه وقيل: إنَّه ﷺ كلُّف امرأة وقفت على الصفا بايعتهنَّ وهي أميمة أخت خديجه خالة الصديقة الطاهرة فاطمة الزهراء سلام الله عليها والأظهر الأشهر القدح والغمس وكيف يجوز مصافحة عمر مع الأجنبيّات وهو أعلى حالاً من كلِّ وجه وأولى؟ ثمَّ خاطب سبحانه المؤمنين فقال: ﴿ يُكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَتَوَلَّوا فَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ أي: لا تتولُّوا اليهود وقيل: المراد نوع الكفَّار لأنَّ كلُّهم مغضوب عليهم لا رحمة لهم من الرحمة الأخرويَّة وكان بعض فقراء المؤمنين يواصلون اليهود ليصيبوا من ثمارهم فعلى هذا يكون المراد في الآية اليهود كما صرح تعالى: ﴿وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْمُغْنَاذِيرَ ﴾(١) والقوم الرجال ويدخل فيه النساء تبعا لأن قوم كلُّ نبيّ رجال ونساء ﴿ قَدْ يَبِسُواْ مِنَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ قطعوا الطمع من ثواب الآخرة وينبغي أن يقطعوا طمعهم عن ثواب الأخرة لعنادهم الرسول المنعوت في التوراة أي إنهم أهل الكتاب يؤمنون بالقيامة لكنّهم لمتا أصرّوا على كفرهم عناداً وحسداً لا بدّ وأن ييأسوا من ثوابها.

﴿ كُمَّا يَهِسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصْمَنِ ٱلْقُبُورِ ﴾ أي: كما يئس من السعادة وأيقن

١ مجمع البيان، ج٩، ص٤٥٧، والكشاف، ج٤، ص٩٦.

٢- انظر: تفسيرنورالثقلين، ج٥، ص٣٠٩.

٣- تفسيرالقرطبي، ج١٨، ص٧١، وتفسيرأبي السعود، ج٨ ص٧٤١.

٤ سورة المائدة: ٦٠.

الذين ماتوا منهم لأنهم لما ماتوا وقفوا على حقيقة الحال وشاهدوا حرمانهم من الثواب وابتلاءهم بالعذاب وقيل: معنى الآية كما يئس كفّار العرب من أن يحيي أهل القبور أبداً لأنهم ما كانوا يعتقدون بالبعث وقيل: يعني: يريد أنهم يئسوا مثل يأسهم بعد دفن موتاهم منهم وقيل: «مِن» في الآية تبيينيّة فحينئذ يكون يأسهم مثل يأس الكفّار المقبورين وذلك لأن الكافر إذا وضع في قبره أتاه ملك شديد الانتهار ثمّ يسأله: من ربّك وما دينك ومن نبيّك؟ فيقول: ما أدري فيقول الملك: أبعدك الله انظر إلى منزلتك من النار فيدعو الكافر بالويل والثبور ثمّ يفتح له باب الجنّة فيقول: هذا لمن آمن بالله فلو كنت آمنت بربّك نزلت الجنّة فيكون حسرة عليه وتنقطع رجاؤه وييأس من خير الجنّة فذلك يأسه. تمّت السورة بعون الله.

## ميوكة الفتنفيك



مدنية، وتسمّى سورة الحواريين وسورة عيسى.

أبي بن كعب عن النبي الشيخة: «من قرأ سورة عيسى كان عيسى مستغفراً له مادام في الدنيا وهو يوم القيامة رفيقه»(١).

وعن أبي بصير عن الباقر الخام قال: «من أدمن قراءة سورة الصف في فرانضه ونوافله صفه الله مع ملائكته وأنبيانه» (٢).

## 

نزُّهه ما في السماوات من العلويّات الفاعلة وما في الأرض من السفليّات

۱\_ مجمع البیان، ج۹، ص20۹، وتفسیرنورالثقلین، ج۵، ص۲۰۹، ومستدرك الوسائل، ج٤، ص۳۵۲. ۲ـ مجمع البیان، ج۲، ص ۵۵۱، وتفسیرالصافی، ج۵، ص ۱۷۱.

القابلة آفاقاً وأنفساً وسجّه جميع الأشياء من غير فرق بين موجود وموجود كما قال: ﴿ وَهُو اَلْعَزِيزُ ﴾ الغالب على أمره كما قال: ﴿ وَهُو اَلْعَزِيزُ ﴾ الغالب على أمره الحَلِكِيدُ ﴾ في أفعاله وكل شيء هو يسبّحه طوعاً أو كرهاً حتى الكافر لأن وجوده دال على موجده ولا حكيم على الإطلاق غيره ولذا يجب تسبيحه ومن أراد أن يصفو له تسبيحه فليصف عن آثار نفسه قلبه ومن أراد أن يصفو له في الجنّة عيشه فليصف عن أوضار الهوى دينه.

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ إيماناً رسمياً ﴿ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ روي أن المسلمين قالوا: لو علمنا أحب الأعمال إلى اللّه لبذلنا فيه أموالنا وأنفسنا فلما نزل الجهاد كرهوه فنزلت الآية تعييرا لهم بترك الوفاء ولم مركبة من اللام الجارة وما الاستفهامية قد حذفت ألفها لكثرة استعمالهما معا كما في (عم) و(فيم) أي: لأي شيء تقولون نفعل ما لا تفعلون من الخير والمعروف؟ ومدار التعيير والتوبيخ في الحقيقة عدم فعلهم وإنّما وجهه إلى قولهم تنبيها على أنّ المنكر ليس ترك الخير الموعود فقط بل الوعد به أيضاً منكر ولو قيل: لم لا تفعلون ما تقولون لفهم منه أنّ المنكر هو ترك الموعود مثل أن قيل: لم لا تفعلون ما تقولون لفهم منه أنّ المنكر هو ترك الموعود مثل أن تذمّون الدّنيا بلسان الظاهر وتمدحونها بلسان الباطن لشهادة ارتكابكم أنواع الشهوات الحيوانية وأصناف اللذّات الجسمانيّة.

وبنس فيه ضمير مبهم يفسّر بالنكرة بعده قوله: ﴿ أَن تَقُولُوا ﴾ هو المخصوص وبنس فيه ضمير مبهم يفسّر بالنكرة بعده قوله: ﴿ أَن تَقُولُوا ﴾ هو المخصوص بالذمّ والمقت البغض الشديد وحاصل المعنى أنّه عظم بغضا في حكمته وعند علمه تعالى هذا القول المجرّد عن الفعل فهو أشد ممقوتيّة ومبغوضيّة ونعم ما قيل:

١- سورة الإسراء: ٤٤.

لا تنه عن خلىق وتـأتي مثلـه عار عليك إذا فعلت عظـيم(١)

أوحى الله إلى عيسى يا بن مريم عظ نفسك فإن اتّعظت فعظ الناس وإلّا فاستحي منّي<sup>(۱)</sup>. قيل لبعض السلف: حدّثنا فسكت ثمّ قيل: له حدّثنا فقال: لهم أتأمرونني أن أقول ما لا أفعل فأستعجل مقت الله؟ وقال: ثلاث آيات منعتني أن أقص على الناس ﴿ أَتَأْمُهُونَ اَلنّاسَ عِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ اَنفُتكُم ﴾ آيات منعتني أن أقص على الناس ﴿ أَتَأْمُهُونَ اَلنّاسَ عِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ اَنفُتكُم ﴾ آيات منعتني أن أقص على الناس ﴿ أَتَأْمُهُونَ اَلنّاسَ عِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ اَنفُتكُم ﴾ آيات منعتني أن أقص على الناس ﴿ أَتَأْمُهُونَ اَلنّاسُ عِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ اللّهُ هذه الآية الثانية ﴿ وَمَا أَرْبِدُ أَنْ أَنفَالِهُ هَذَه الآية.

﴿إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَنِّلُونَ ﴾ أعداء اللّه ﴿ يَسَيلِمِهِ ﴾ وفي طريق مرضاته وإعلاء دينه يرضى عنهم ويثني عليهم ﴿ صَفًا ﴾ متصافين قبالة أعداء اللّه وصفًا مصدر وقع موقع الفاعل أي صافين أو موقع المفعول أي مصفوفين ﴿ كَأَنَهُم بُنِينَ مَرْصُوش ﴾ والبنيان الحائط والبناء ضد الهدم وبناه بناء وبنيانا مصدر بمعنى المبني والرص اتصال بعض البناء بالبعض واستحكامه بوضع الحجر على الحجر ثمّ يرص بأحجار صغار ثمّ يوضع عليه اللبن أو غيره يسميه أهل مكة مرصوصا شبّه سبحانه وقوفهم في تراصهم من غير فرجة وخلل بميل هذا البناء وهذا تعليم من اللّه للمؤمنين كيف يكونون في قتال عدوم ولذلك لا يجوز الخروج من الصف إلّا لحاجة تعرض في قتال عدوم ولذلك لا يجوز الخروج من الصف إلّا لحاجة تعرض الخروج عن الصف للمبارزة وإرهاباً للعدو وتحريضاً على القتال قيل: لا بأس الخروج عن الصف للمبارزة وإرهاباً للعدو وتحريضاً على القتال قيل: لا بأس وقيل: لا يجوز وإنّما يكون المبارزة إذا طلبها الكافر كما كانت في حروب

١- عوالي اللئالي، ج١، ص٢٨٧، وتفسيرمجمع البيان، ج١، ص١٨٨.

٢ - الدرالمنثور، ج٢، ص٢٨، وكنزالعمال، ج١٥، ص٧٩٥.

٣ سورة البقرة: ٤٤.

٤\_ سورة هود: ٨٨.

النبيّ يوم بدر وخيبر وذلك صحيح وحسن بالاتفاق وحكم الجهاد فرض كفاية على المستطيع وإذا فعله البعض سقط عن الباقين وعند النفير العام وهو هجوم العدو فهو فرض عين وهذا الجهاد أحيانا دون أحيان وهو يقع مع الأعداء الظاهرة كالكفّار والمنافقين وأمّا الجهاد مع الأعداء الباطنة كالنفس والشيطان فثابت مستقر حكمه إلى زهوق الروح كما قال كالشيخة: «المجاهد من جاهد نفسه في طاعة الله، والمهاجر هاجر الخطايا والذنوب، وأعظم المجاهدات جهاد النفس»(۱).

﴿ يَنفُونِهِ أصله يا قومي ولو لا تقدير الياء لقيل: يا قوم بالضمّ لأنه حينئذ يكون مفردا معرفة فبني على الضمّ لكن ليس كذلك وإنّما قوم بالكسر وهو نداء بالشفقة والرفق كما هو شأن الأنبياء ﴿ لِمَ تُوّدُونَنِي ﴾ بالمخالفة والعصيان فيما أمرتكم به قال في القاموس: آذى فعل الأذى فلفظ الإيذاء من الأغلاط في أفواه الناس ﴿ وَقَد نَّعَلَمُونَ أَنِي رَسُولُ اللّهِ ﴾ جملة حالية مؤكّدة لإنكار الأذية أي والحال أنّكم تعلمون علماً قطعيّاً بمشاهدة ما ظهر بيدي من

١- الدرالمنثور، ج٤، ص ٢٧١، ووسائل الشيعة، ج١١، ص١٢٤.

٢ سورة المائدة: ٢١.

٣\_ سورة المائدة: ٢٢، ٢٤.

المعجزات أنّي مرسل من الله إليكم ومن لازم علمكم بذلك أن تبالغوا في تعظيمي وتسارعوا إلى طاعتي.

وفي الحديث: «رحم الله أخي مومى لقد أوذي بأكو من هذا فصبر». (١) وذلك أنّه ﷺ لمّا قسّم غنائم الطائف قال بعض المنافقين: هذه القسمة ما عدل فيها فتغيّر وجهه الشريف وقال ذلك.

﴿ فَلَمَّا زَاغُوٓا ﴾ الزيغ الميل عن الاستقامة أي: أصرّوا على الزيغ والميل عن الحقّ الذي جاء به موسى واستمرّوا عليه ﴿ أَزَاغَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ أي: خلّا هم وسوء اختيارهم ومنعهم الألطاف الّتي يهوي بها قلوب المؤمنين.

﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَنْسِقِينَ ﴾ أي: لا يهديهم إلى الثواب والكرامة والجنّة الّتي يفعلها بالمؤمنين بل والجنّة الّتي يفعلها بالمؤمنين بل يخلّيهم واختيارهم.

﴿ وَإِذْ قَالَ ﴾ معطوف على إذ الاولى وابن في هذه الآية وفي ﴿ عَهِيرٌ ﴾ يثبت ألفه خطًا ﴿ يَبَنِينَ إِسَرُهِ بِلَ ﴾ ناداهم بهذه النسبة استمالة لقلوبهم إلى تصديقه في قوله: ﴿ إِنِّ رَسُولُ ٱللِّهِ إِلَيْكُمْ مُسَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَينةِ ﴾ فإن

١ـ صحيح البخاري، ج٥، ١٠٦، والدرالمنثور، ج٥، ص٢٢٤.

تصديقه النّب التوراة من أقوى الدواعي إلى تصديقهم إيّاه أي: أرسلت إليكم لتبليغ أحكامه الّتي لا بدّ منها وأنّها من اللّه ويمكن أنّه النّب ما خاطبهم بيا قوم كما قال موسى: لأنّه لا نسب له فيهم إذ النسب عندهم بالآباء.

﴿ وَمُبَيِّرًا بِرَسُولُو ﴾ أي: حال كوني مصدقاً لأحكام التوراة ومبشراً برسول وَيَّانِي مِنْ بَعْدِى اَمِّهُمْ اَحْدُ ﴾ أي: إن ديني التصديق بكتب الله وأنبيائه ممن تقدم وتأخر قال النبي الله وأنبيائه معن تقدم وتأخر قال النبي الله والنبي الله وأبراهيم وبشرى عيسى». (١) وقيل: إن بين رفع المسيح الله المسيح الله عسمية وعاش المسيح الله المسيح الله النبي الله عسمائة وخمس وأربعون سنة وعاش المسيح الله إلى أن رفع ثلاثاً وثلاثين سنة وبين رفعه والهجرة الشريفة خمسمائة وثمان وتسعون سنة ونزل جبرئيل الله على عيسى الله عشر مرات وكذلك أثبته النصارى على اختلافهم.

وخص لفظ أحمد فيما بشر به عيسى تنبيها على أنه الشي أحمد منه ومن الذين من قبله من الأنبياء وهو محمود في أخلاقه وأقواله. قال السهيلي في كتاب التعريف والأعلام: أحمد اسم علم منقول من صفة وتلك أفعل التي يراد بها التفضيل فمعناه أحمد الحامدين لربه وأمنا محمد فمنقول أيضاً من صفة وهو في معنى محمود ولكن فيه معنى المبالغة والتكرار فمحمد هو الذي حمد مرة بعد مرة كما أن المكرم من أكرم مرة بعد مرة فهو الشخيرة من الخرة في الدنيا بما هدى إليه ونفع به من العلم والحكمة وأيضاً محمود في الآخرة بالشفاعة فقد تكرر معنى الحمد كما يقتضى اللفظ (").

ثم إنَّه ﷺ لم يكن محمّداً حتى كان حمد ربّه فنبّأه وشرّفه ولذلك يقدّم اسم أحمد على الاسم الّذي هو محمّد فذكره عيسى الله فقال: اسمه

١- تفسير الرازي، ج٤، ص٧٧، والمسترشد، الطبري [الشيعي]، ص٦٤٩.

٢\_ تفسيرالقرطبي، ج١٨، ص ٨٤.

أحمد وذكره موسى حين قال له ربّه: «ثلك أمّة أحمد». فقال: «اللّهم أجعلني من المّة أحمد». (1) فبأحمد ذكره قبل أن يذكره بمحمّد فلمّا وجد وبعث كان محمّدا وهذا بيان تقدّم ذلك الاسم على هذا الاسم وما خص به من الحمد والمحامد مشاكلاً لمعناه مصادقاً لصفته و الله تعالى شرع له سنّة وقرآناً وأنزلت عليه سورة الحمد وخص بلواء الحمد وبالمقام المحمود في الآخرة وشرع في اختتام الأمور ذكر الحمد كما قال سبحانه: ﴿ وَقَيْنِ بَيْنَهُم بِلَمْتِي وَقِيلَ اللّهُ يَعْ رَبِّ الْعَلَيْنِ ﴾ (1) وقال: أيضاً ﴿ وَمَايِرُ مَعَوَنهُدُ أَنِ لَلْمَمَدُ لِلّهِ رَبِ الْعَلَيْنِ وَقِال: أيضاً ﴿ وَمَايِرُ مَعَوَنهُدُ أَنِ لَلْمَمَدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَيْنِ وَقال: أيضاً ﴿ وَمَايِرُ مَعَوَنهُدُ أَنِ لَلْمَمَدُ لِلّهِ رَبّ الْعَلَيْنِ وَقال: أيضاً ﴿ وَمَايِرُ مَعَوَنهُدُ أَنِ لَلْمَمَدُ لِلّهِ وَمَوْذناً المَاسِم والمسمّى تطابقاً لكونه خاتم الانبياء ومؤذناً بانقضاء الرسالة والوحي وختم به وتخصيص اللّه إيّاه بهذا الاسم وبهذه الكرامات قبل وجوده تكرمة له وإشعاراً بخاتميّته.

قال في «فتح الرحمن»: لم يسمّ بهذا الاسم أحد من العرب ولا غيرهم إلى أن شاع قبيل ميلاده من الكهّان والأحبار أن نبيّنا اسمه محمّد يبعث فسمّى قوم قليل من العرب أبناءهم بذلك رجاء أن يكون أحدهم هو وهم: محمّد بن احيحة بن الجلاح الأوسيّ ومحمّد بن مسلمة الأنصاريّ ومحمّد بن البراء البكريّ ومحمّد بن سفيان بن مجاشع ومحمّد بن حمدان الجعفيّ ومحمّد بن خزاعة السلميّ فهم ستّة لا سابع لهم وحمى الله كلّ من سمّى به أن يدّعي النبوة أو يدّعيها له أحد أو يظهر عليه سبب يشكّك أحداً في أمره من الموسومين الستّة حتّى ظهر عليه سبب يشكّك أحداً في أمره من الموسومين الستّة حتّى ظهر عليه الله عليه سبب المستّة عتى ظهر المنها الموسومين الستّة حتّى ظهر المنها المنها الموسومين الستّة حتّى ظهر المنها المنها الموسومين الستّة حتّى ظهر المنها المنها المنها الموسومين الستّة حتّى ظهر المنها المنها

ومن أسمائه ﷺ المقفّى: بتشديد الفاء وكسرها لأنّه أتى بعد جميع

١\_ جامع البيان، ج٩، ص٨٠.

٢\_سورة الزمر: ٧٥.

٣ـ سورة يونس: ١٠.

الأنبياء وفي قفاهم أو قفا آثارهم وأتبعهم في الآثار من الأصول. ومنها نبيًّ التوبة: لأنّه كثير الاستغفار أو لأنّ التوبة في امّته صارت أسهل وغيرهم يؤاخذ في الدنيا وفي الآخرة وامّته لا يؤاخذ لا في الدنيا بعد التوبة ولا في الآخرة.

ومنها نبيّ الرحمة: لأنّه كان سبب الرحمة وهو سبب الوجود لقوله تعالى: لولاك لما خلقت الأفلاك. ولأنّه هو الأمان الأعظم ما عاش ومادامت سنّته باقية على وجه الزمان قال اللّه: ﴿ وَمَا حَكَانَ اللّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (١).

ومنها نبئ الملحمة: أي: الحرب لأنَّه بعث بالقتال. فإن قلت: المبعوث بالقتال كيف يكون رحمة؟ فالجواب أنّ أمم الأنبياء كانوا يهلكون في الدنيا إذا لم يؤمنوا بهم بعد المعجزات ويستأصلون ولكنّه عليه السيف لير تدعوا به عن الكفر ولا يستأصلوا ومنها الماحي وقد محا الله به الكفر. ومنها الحاشر: وهو الّذي يحشر الناس في دعوته وعهده من غير أن تنسخ. ومنها العاقب: وهو الَّذي ليس بعده نبئ فانقطعت النبوَّة. ومنها الفاتح: لأنَّ به فتح الإسلام. ومنها الكاف: قيل: معناه الّذي أرسل إلى الناس كافّة وليس هذا بصحيح لأنَّ كَافَّة لا يتصرّف منه فيكون منه اسم فاعل وإنَّما معناه الَّذي كفَّ الناس عن المعاصي والشرك. ومنها الرءوف والرحيم والشاهد والمبشر والسراج المنير وطه ويس والمزَّمَل والمدُّتُر وعبد اللَّه وقثم أي الجامع للخير. و«ن» إشارة إلى اسم النور والناصر والمتوكّل والمختار والمحمود والمصطفى والخاتم بفتح التاء أي: أحسن الأنبياء خلقاً وخلقاً كأنَّه الخاتم الَّذي يتجمّل به ولأجل كماله كان الخاتم الّذي يختم به الكتاب عند الفراغ منه وأمّا الخاتم بالكسر فمعناه آخر الأنبياء اسم فاعل من ختم. ومنها راكب الجمل سمّاه به

١\_ سورة الأنفال: ٣٣.

شعيا النبيّ كناية من أنه عليه عربيّ. ومنها صاحب الهراوة أي: العصا سمّاه به سطيح الكاهن قبل أن يلد عليه ومنها روح الحقّ سمّاه به عيسى النه في الإنجيل في بيانه وسمّاه أيضاً المنحنا بمعنى محمّد بالسريانيّة.

ومنها حمياطي بالعبرانيّة ويرقليطس بالروميّة بمعنى محمّد وماذ ماذ بمعنى طبّب طيّب وفارقليطا مقصوراً بمعنى أحمد وروي فارقلبط بالباء ومعناه الّذي يفرق بين الحقّ والباطل.

وقال ﷺ: «اسمي في التوراة أحيد لأنّي أحيد أمّتي عن النار واسمي في الزبور الماحي محا الله بي عبدة الأوثان واسمي في الإنجيل أحمد وفي القرآن محمد لأنّي محمود في أهل السماء والأرض، (۱).

أقول: وتخصيص الوارد بالخمسة أو الأربعة لا ينافي ما سواه وإذا اشتققت أسماءه من صفاته كثرت جداً.

﴿ فَلَمَّا جَاءَمُم ﴾ أي: الرسول المبشّر به الّذي اسمه أحمد أي: بني إسرائيل والنصارى والمشركين ﴿ إِلْهِيّنَتِ ﴾ والمعجزات والقرآن ﴿ قَالُوا هَذَا ﴾ مبشّرين إليه أو إلى ما جاء به لأنّه قرئ ساحر مكان ﴿ يَعْرُ شُهِيٌّ ﴾

﴿ رَمَنَ أَظْلَرُ مِتَنِ أَفَرَكَ عَلَى أَلَهُ الْكَذِبَ ﴾ الفرق بين الكذب والافتراء أن الافتراء افتعال الكذب من قول نفسه والكذب قد يكون على وجه التقليد للغير فيه ﴿ وَهُو ﴾ أي: والحال أن ذلك المفتري ﴿ يُدْعَى ﴾ من لسان الرسول الغير فيه ﴿ وَهُو ﴾ الذي فيه نجاته أو يدعى إلى الاستسلام لأمر الرسول والانقياد لطاعته، أي: ومن أشد ظلماً ممن اختلق الكذب على الله ونسب القرآن إلى السحر والرسول إلى الساحر مع أنه يدعوه للإسلام الذي به نجاته فيضع موضع الإجابة الافتراء على الله بقوله للقرآن الذي هو دعاء عباده إلى المحق:

١\_ تفسيرالقرطبي، ج١٨، ص٨٤، وانظر: بحار الأنوار، ج١٦، ص٩٣.

هذا سحر واللام في الكذب للعهد ومن الافتراء على الله الكذب في الإخبار عن النبيّ أو الإمام والكذب في الرؤيا والداعي في الحقيقة هو الله كما قال: ﴿ وَاللَّهُ يَدَعُوا إِلَىٰ كَارِ اَلسَّلَامِ ﴾ والرسول يدعو بأمره تعالى كما قال: ﴿ اَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾ ولا يرشدهم إلى طريق الجنّة بسبب إعراضهم عن الحقّ وعن متابعة الداعي.

﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْنِعُوا فُرَدَ اللّهِ الإطفاء الإخماد يريدون إخماد حجته النيرة وكتابه ودينه واللام زائدة تأكيد المعنى الإرادة أو معنى الآية يريدون الافتراء ليطفئوا نور الله ﴿ يَأْفَرَهُمِهُم ﴾ وأقوالهم السخيفة وبمفترياتهم في كلامهم ﴿ وَأَلَنّهُ مُرْمِهِ ﴾ وأقوالهم السخيفة وبمفترياتهم في كلامهم ﴿ وَأَلّنهُ مُرْمِهِ ﴾ واللّه يتم حجته وكتابه وينشره ﴿ وَلَوْ حَكِيهُ الْكَفِرُونَ ﴾ إتمامه إرغاماً لهم و «لو» في الآية بمعنى إن أي وإن كرهوا ذلك فإنّه تعالى يفعله لا محالة.

﴿ هُوَ الَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ ﴾ محمداللَّهِ ﴿ وَالْمَدَىٰ ﴾ أي: القرآن والمراد من الهدى ما به الاهتداء إلى الصراط المستقيم ﴿ وَدِينِ لَلْنِي ﴾ والملّة الحنيفة التي الحتارها لرسوله وللناس وهو من باب إضافة الموصوف إلى الصفة مثل عذاب الحريق ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ الحجّة ظاهراً عالياً على جميع الأديان.

وَوَلَوْ كُوهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ فغي الآية السابقة أسند الإكراه إلى الكفار لأنه لما كان إتمام نوره من أجل النعم والكافر أي كافر كان من أصناف الكفر كفروا بهذه النعمة العظيمة فأسند الكراهة إليهم وفي هذه الآية الّتي أسند الكراهة إلى المشركين فإنّه قد ورد في مقابلة دين الحق الّذي معظم أركانه التوحيد وإسطال الشرك وكفّار مكّة كارهون له من أجل إنكارهم للتوحيد وإصرارهم على الشرك فالمناسب في الآية التعرّض لشكر هم فقال: ﴿ وَلَوْ كُوهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾.

١ سورة يونس: ٢٥.

٢ ـ سورة النحل: ١٢٥.

ولو قيل: إن دينه ما ظهر على جميع الأديان؟ فقد روى العيّاشيّ بالإسناد عن عمران بن ميثم عن عباية إنّه سمع أمير المؤمنين النّه يقول: «يظهر بعد ذلك فو الّذي نفسي بيده حتى لا تبقى قرية إلّا وينادي فيها بشهادة أن لا إله إلّا الله بكرة وعشيّاً»(۱).

قال السهيليّ في كتاب «الأمالي» في بيان فائدة كون أبواب النار سبعة: وجدنا الأديان سبعة واحد للرحمن وستة للشيطان فائتي للشيطان اليهودية والنصرانيّة والصابئيّة وعبادة الأوثان والمجوسيّة وامم لا شرع لهم ولا يقولون بنبوة وهم الدهريّة والصنف السابع هو من أهل التوحيد لكنّهم المصرّون على المعاصي والكبائر من غير استغفار وتوبة فإن فيهم من ينفذ فيه الوعيد والنار ومنهم من يعفو الله عنه فهؤلاء كلّهم صنف واحد غير أنه لا يحتم عليهم بالخلود فهؤلاء سبعة أصناف ستّة منها مخلّدون إجماعاً والصنف السابع غير مخلّد ويخرجون بالشفاعة ووافق عدد الأبواب عدد الأصناف وتبيّنت الحكمة في ذكرها في القرآن لما فيها من التخويف والإرهاب.

وأمّا معنى الإشراك هو إثبات الشريك لله تعالى في الألوهية سواء كانت بمعنى وجوب الوجود أو استحقاق العبادة لقوله في وصف المشركين في وَلَيْن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَق السَّنَوْنِ وَالْأَرْضَ وَسَخَر الشَّمْسَ وَالْفَمْر لَيْقُولُنَّ اللهُ في والكفر لا يخلو عن الشرك ويدل على هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ لا يغفر كفر غير المشركين من يَقْفِرُ أَن يُثْرَكَ ﴾ وقد ثبت ضرورة أنّه تعالى لا يغفر كفر غير المشركين من اليهود والنصارى فيكون المراد في الآية: لا يغفر أن يكفر به.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا هَلَ ٱذُلُّكُو عَلَى جِهَزَرَ نُنجِيكُم مِّن عَذَابٍ ٱلِيمِ ۞ تُوَّمِنُونَ بِاللَّهِ

١- مجمع البيان، ج٩، ص٤٦٤، وتفسيرنورالثقلين، ج٥، ص٣١٧، هماعن العياشي ولم أجده في العياشي.
 ٢- سورة العنكبوت: ٩١.

و يَتَابُّهُ النَّيْنَ ﴾ في صراط الإيمان هل اعلَمكم وأرشدكم وهل ترغبون في تجارة منجية من العذاب الأليم وهو الإيمان بالله وحده والجهاد في سبيل دينه بالمال والنفس؟ وصورة الكلام العرض والمراد الأمر على سبيل التلطف في الاستدعاء فيكون العمل به سبباً لإنجاء الله إيّاكم من العذاب وعكسه عكسه لأن من التجارة ما تكون لصاحبها سبب العذاب كجمع المال ومنع حقوق الله منه فهي تجارة خاسرة موجبة للنكال وأضعف أفراد الجهاد في الدين مع الباطل بالألسنة، وكان حسّان مداح النبيّ يجلس على المنبر ويهجو المشركين بإذن رسول الله (التاجر الذي يبيع ويشتري وليس في كلام العرب تاء بعدها جيم غير هذه اللفظة وأما كلمة «تجاه» فأصلها وجاه العرب تاء بعدها جيم غير هذه اللفظة وأما كلمة «تجاه» فأصلها وجاه وستجوب» تاؤه تاء المضارعة وهي قبيلة من حمير.

﴿ وَالْحِهَادِ وَالْحِهَادِ وَالْحِهَادِ وَ الْحَهَادِ وَ الْحَهَادِ وَ الْحَهَادِ وَ الْحَهَادِ وَ الْحَهَادِ اللهُ ال

١ صحيح ابن خزيمة، ج٢، ص٢٧٥.

وَاحد منكم جنّة ولا بعد من لطفه أن يكون لكلّ واحد جنّات وَجَرّي بِن تَحِياً اللّهِ وَاحد منكم جنّة ولا بعد من لطفه أن يكون لكلّ واحد جنّات وَجَرِي مِن تَحِياً الأَبْهَرُ ﴾ من تحت أشجارها وتحت قصورها وغرفها الأنهار الأربعة من اللبن والعسل والخمر والماء. ﴿وَسَكِنَ لَجِبّة ﴾ ومنازل نزهة كاننة ﴿وَف جَنّتِ عَدّن ﴾ أي: إقامة وخلود بحيث لا يخرج منها من دخلها والمسكن يستعمل في الاستيطان وسئل رسول الله عليه عن هذه المساكن الطبّية فقال: «قصر من لؤلؤ في الجنة في ذلك القصر سبعون داراً من ياقوته حمراء في كلّ دار سبعون بيعاً من زمردة نخدراء في كلّ بيت سبعون وصيفاً ووصيفة» (١٠). والمروي عن ابن عبّاس أن الجنّات سبع جنّة الفردوس وجنّة عدن وجنّة النعيم ودار الخلد وهي جنة الخدد وجنّة المأوى ودار السلام وعلّيون وكلّ واحدة منها لها مراتب. وروي أيضاً أنّها ثمان: دار الجلال ودار القرار ودار السلام وجنّة عدن وجنة المأوى

وقيل: الجنّات أربع كما قال الله: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَهِمِ جَنَّانِ ﴾ "ثمّ قال سبحانه: ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّانِ ﴾ " فذلك جنان أربع إحداهن جنّة الخلد والثانية جنّة الفردوس والثائثة جنّة المأوى والرابعة جنّة عدن وأبوابها ثمانية وخازن الجنّة يقال له درضوان، وقد ألبسه الله الرأفة والرحمة كما أن خازن الناريقال له دمالك، قد ألبسه الله الغضب والهيبة.

﴿ وَاللَّهُ الْعَرْزُ ٱلْمَوْلِيمُ ﴾ أي: ما ذكر من المغفرة وإدخال الجنَّة هو الفوز الذي لا فوز وراءه والفوز يكون بمعنى النجاة من المكروه وبمعنى الظفر

١ ـ بحار الأتوار، ج٨ ص١٤٩، وتفسيرنورالثقلين، ج٥، ص٣١٨، وتفسيرمجمع البيان، ج٩، ص٤٦٦.

٢\_سورة الرحمن: ٤٦.

٣ سورة الرحمن: ٦٢.

بالبغية والأول يحصل بالمغفرة والثاني بإدخال الجنّة.

﴿ وَأَخْرَىٰ يُحِبُّونَهَا ﴾ أي: ولكم إلى هذه النعمة العظيمة نعمة اخرى مبتدء حذف خبره عطف على يغفر لكم على المعنى تحبّونها وترغبون فيها تعريض بأنّهم يؤثرون العاجل على الآجل. ﴿ نَصْرٌ مِنَ اللّهِ بدل أو بيان للأخرى أي: نصر على عدوكم الكفّار أو قريش ﴿ وَفَنْتُ قَرِبُ ﴾ أي: فتح مكّة أو فتح غيرها ﴿ وَبَيْرِهَ المُقْمِنِينَ ﴾ يا أكمل الرسل بأنواع النعمة.

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا أَنصَارَ ٱللهِ إِن أنصار دينه ﴿ كُمَّا قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيِّعِنَ مَنْ أَصَارِئَ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ ودمن، يحتمل أن يكون استفهاماً حقيقة ليعلم وجود الأنصار ويحتمل العرض والحثُّ على النصرة والمعنى: من جندي إلى نصرة دين الله؟ ﴿ قَالَ لَلْوَارِزُونَ غَنَّ أَنْسَارُ اللَّهِ ﴾ فحاصل الآية مخاطباً للمؤمنين: كونوا أنصار الله كما كان الحواريون أنصاره حين قال لهم عيسى: ﴿مَنّ أَنْصَارِيَّ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ أو قل لهم: كونوا كما قال عيسى للحواريّين والحواريّون أصفياء عيسى من الحور وهو البياض الخالص وهم أوَّل من آمن به وكانوا اثنى عشر رجلاً قال الله لعيسى: إذا دخلت القرية فأت النهر الذي عليه القصَّارون فاسألهم النصرة فأتاهم عيسى وقال: من أنصاري إلى الله؟ فقالوا: نحن ننصرك فصدَّقوه ونصروه وقيل: كانوا صيّادين أو كانوا يطهّرون نفوس الناس بإفادتهم العلم والدين وإنما قيل لهم إنهم قصارون على التمثيل والتشبيه أو قيل لهم: إنَّهم صيّادون لاصطيادهم نفوس الناس إلى الحقِّ. ﴿ فَنَامَنَت ظَالَهِمَةٌ مِّنَ بَغِت إِسْرَةِ مِلَ ﴾ آمنوا بعيسى وأطاعوه ﴿ وَلِكَفَرَت ظَالِهَا أَنْهُ ﴾ الطائفة جماعة أقلُ من الفرقة ﴿ فَأَيُّدُنَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ أي: قوّينا مؤمني قومه بالحجّة أو بالسيف وذلك بعد رفع عيسى ﴿عَلَىٰ عَدُومِمْ ﴾ أي: على الَّذين كفروا وفي لفظ العدو إيذان بأن الكافر لا زال كان عدوا للمؤمن. ولمًا رفع عيسى تفرّق القوم ثلاث فرق فرقة قالوا: كان ابن الله فرفعه الله إليه وفرقة قالوا: كان عبد الله ورسوله فرفعه الله وهم المؤمنون واتبع كل فرقة منهم طائفة من الناس فاقتلوا وظهرت الفرقتان الكافرتان على الفرقة المؤمنة حتى بعث الله محمدا فظهرت الفرقة المؤمنة على الكافرة فذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَيْدُنَا اللَّهِ مَا مَنُوا عَلَى عَدُورِم ﴾.

وَالْمَابُوا عَلَى الحائط علين يقال: ظهرت على الحائط علوته. وسبقوهم أيضاً بالحجة لأنهم قالوا لهم: ألستم تعلمون أن عيسى النه كان ينام والله تعالى لا ينام وإنه يأكل ويشرب والله منزه عن ذلك وقيل: المراد من قوله: ﴿ فَاَسَنَت طَابَهَةٌ مِنْ بَوْت إِسْرَهِ بِلَ الكافرة بالحجة. قال أمير به المؤمنين: «أيها الناس دينكم فإن السيتة فيه أحسن من الحسنة في غيره لأن السيتة فيه أحسن من الحسنة في غيره لأن السيتة فيه فيفر والحسنة في غيره لا يقبل الهراد المؤمنين. والحسنة في غيره لا يقبل الهراد المؤمنين.

تمّت السورة بعون اللّه.

١- الكافي، ج٢، ص٤٦٤، والأمالي، للشيخ الصدوق، ٤٣٢، وبحار الأنوار، ج٦٥، ص ٢١١.

## 

مدنية. عن أبي ابن كعب عن النبي الشي قال: دومن قرأ سورة الجمعة أعطي عشر حسنات بعدد من أتى الجمعة وبعدد من لم يأت في أمصار المسلمين، (١).

وعن منصور بن فخُام عن الصادق للنه قال: «من الواجب على كل مؤمن إذا كان لنا شيعة أن يقرم في ليلة الجمعة بالجمعة وسبّع اسم ربّك الأعلى وفي صلاة الظهر بالجمعة والمنافقين فإذا فعل فكأنّما يعمل عمل رسول الله على وكان ثوابه الجنّد»(٢).

## بِسُــــــِهِ اللَّهُ الرَّحْزَ الرَّحِيدِ

يُسَيِّحُ بِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَاكِ الْفُدُّوسِ الْمَهْرِ الْمَكِيدِ آنَ هُوَ الْمَاكِ بَعَثَ فِي الْمُتَعِينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَسْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ، وَيُزَكِيمِهُ وَيُعَلِمُهُمُ الْكِنْبَ وَالْحِيْمَ وَيُعَلِمُهُمُ الْكِنْبَ وَالْحِيْمَ وَالْعَلِمُ اللّهِ اللّهَ يَعْنِينِ آنَ وَمَاحَرِينَ مِنْهُمْ لَنَا الْكَنْبَ وَالْحِكْمَ وَالْحَرِينَ الْمَاتُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَوَاللّهُ وَاللّهُ اللّهِ اللّهَ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا الْمُؤْمِنِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ لَا الْمُؤْمِ الْفَوْمِ اللّهِ وَاللّهُ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ لَا اللّهُ وَيُولِكُومُ الْفُولِمِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

۱ مسئدرك الوسائل، ج٤، ص٣٥٣، ومجمع البيان، ج١٠، ص٥٠. ٢ مجمع البيان، ج١٠، ص٥، ونورالثقلين، ج٥، ص٢٢٠.

﴿ يُسَيّحُ ﴾ جميعاً من حيّ وجامد تسبيحات مستمرة فما في السماوات هي البدائع العلويّة وما في الأرض هي الكوائن السفليّة فللكلّ نسبة إلى الله بالحياة والوجود ﴿ آلْمَإِنِ ٱلْقُدُونِ ﴾ المنزّ، من كلّ نقص ﴿ آلْمَإِنِ ﴾ الغالب على ما أمر، أو ﴿ لَلْمَكِيرِ ﴾ في أفعاله.

أقول: ولو صحّ أنَّه ﷺ ما كان يقرء ولا يكتب فهذه فضيلة له لأنّه لا يحتاج إلى القراءة وتحصيل الكتابة من كان القلم الأعلى في نظره واللوح المحفوظ مصحفه ومنظره.

قيل: بدئت الكتابة في العرب بالطائف وتعلّمها ثقيف وأهل الطائف أخذوها من الحيرة وأهل الحيرة أخذوا من أهل الأنبار وهي مدينة قديمة على الفرات بينها وبين بغداد عشرة فراسخ ولم يكن في أصحاب الرسول كاتب غير حنظلة غسيل الملائكة وعلي المنها ثم ظهر الخط في الصحابة بعد

١- علل الشرايع، ج١، ص١٢٤، وتفسيرالصافي، ج٥، ص١٧٢.

W.....

في معاوية وزيد بن ثابت وكانا يكتبان للنبي الم

﴿ رَسُولًا ﴾ كائنا ﴿ مِنْهُم ﴾ من جملتهم ونسبهم عربيّاً أُمّيّاً مثلهم وفي كتاب شعيا النبيّ للنِّهِ مذكور: «أنّي أبعث أُمّيّاً في الأمّيّين وأختم به النبيّين».

واعلم أن البعث في الأمتين لا ينافي عموم دعوته على الناس كافة لأن التخصيص بالذكر لا مفهوم له وله سلّم فلا يعارض المنطوق مثل قوله: ﴿ وَمَا أَرْمَلْنَكَ إِلّا حَاقَةً لِلنَّاسِ ﴾ على أنه في الكلام فرق بين البعث في الكمتين والبعث إلى الأمتين فبطل احتجاج أهل الكتاب بهذه الآيه. ﴿ يَسْلُوا عَنْهُمْ مَا يَنِوهُ فَي العَلَم منه قراءة وتعلّم والفرق عَنْهُمْ مَا يَنْهُمْ مَا التلاوة وقراءة القرآن متنابعة كالأوراد الموظفة والقراءة أي التلاوة وقراءة القرآن متنابعة كالأوراد الموظفة والقراءة أي يحملهم على ما يصيرون أزكياء من خبائث الأعمال والعقائد والمزكي أي الحقيقة هو الله كما قال (١٠) ﴿ يَلُولُكُمْ مَن يَسَلَهُ ﴾ إلّا أن الإنسان الكامل في الحقيقة هو الله كما قال (١٠) ﴿ عَلَيْكُمُ وَالْمَرَادُ مِن الحكمة الفقه والعظة القرآن والسنّة وهي ما شرع الله لعباده والمراد من الحكمة الفقه والعظة والأحكام الشريعة الحكميّة والحكميّة. ونعم ما قال صاحب القصيدة البرديّة: والأحكام العلم في الأمّي معجزة في الجاهليّة والتأديب في البتم (١)

﴿ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَغِي صَلَالِ مُبِينٍ ﴾ وإن مخفّفة عن المثقّلة وليست شرطيّة ولا نافية واللّام هي الفارقة بينها وبينهما أي وإن الشأن كان الاُمتيون من قبل بعثته لفي ضلال ظاهر وهو الشرك وخبث عادات الجاهليّة ونسبة الضلال إلى الجميع من باب التغليب وإلّا فقد كان فيهم مهتدون مثل ورقة بن نوفل وزيد بن نفيل

١ ـ سورة النساء: ٤٨.

٢\_ تفسيرالآلوسي، ج٢٨، ص٩٣.

وقس بن ساعدة وغيرهم أو أن نسبة الضلالة إلى الجميع صحيحة لأن هؤلاء المذكورين وأمثالهم أيضاً كانوا في الضلالة من الأحكام، النهاية أنّهم ما كانوا مشركين فكونهم مهتدين من وجه لا ينافي كونهم ضالين من وجه آخر.

﴿ وَمَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ ﴾ أي: ويعلَّم قوماً آخرين من الاُمّتين والمؤمنين يأتون بعد ذلك ولمّا يأتوا بعد وهم كلّ من بعد الصحابة إلى يوم القيامة لأنَّ شريعته تلزمهم وإن لم يلحقوا بزمانه وقيل: هم الأعاجم لأنَّه عَلَيْكُ مبعوث إلى من شاهده وإلى كلِّ من لم يشاهده من العرب والعجم، روى ذلك عن الباقر، وروي أنّ النبيّ الله قرأ هذه الآية فقيل له: من هؤلاء فوضع يده على كتف سلمان وقال: «لو كان الإيمان في الثريًا لنالته رجال من هؤلاء».(١) فعلى هذا فإنَّما قال: «منهم» لأنَّهم إذا أسلموا صاروا منهم فإنَّ المسلمين يد واحدة وأمّة واحدة على من سواهم وإن اختلف أجناسهم ومن لم يؤمن بالنبيِّ فانَّهم ليسوا بمن عناهم الله بقوله: ﴿ وَمَاخَرِينَ مِنْهُمْ ﴾ وإن كانﷺ مبعوثاً إليهم وأخرين جمع آخر بمعنى غير وهو عطف إمّا على الأمّيين الّذين على عهده أو على المنصوب في يعلِّمهم ويعلُّم آخرين منهم أي من الَّذين يأتون بعد هؤلاء الَّذين تعلَّموا منه فهم يتعلَّمون مثل هؤلاء فيكونون من جنسهم ومنفي كلمة ﴿لَمَّا﴾ مستمرّ النفي إلى الحال ومتوقّع الثبوت بخلاف منفيَ «لم». ﴿ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ﴾ الغالب والمبالغ في العزَّة ولذلك مكَّن سبحانه رجلاً أَمْيَاً وذلك الأمر العظيم من الرياسة على الملك والجنّ والبشر ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ في رعاية المصلحة ولذلك اصطفاه من بين كافّة البشر.

﴿ ذَٰلِكَ فَشَلَ اللَّهِ ﴾ إشارة إلى هذا الأمر العظيم فضله وإحسانه ﴿ يُوْبَيِّهِ مَن يَشَآتُ ﴾ تفضيلاً ﴿ وَأَللَهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ الّذي يستحقر دونه نعم الدنيا بل

١- مجمع البيان، ج ١٠، ص٧، وتفسير الصافي، ج٥، ص١٧٣، ونور الثقلين، ج٥، ص٣٢٣.

نعيم الآخرة على الخلق بإرسال محمد إليهم.

وَمَنَلُ الَّذِينَ حُيتُوا التّوَرِينَة ﴾ أي: علموها وَمُمّ لَمْ يَحِيلُوهَا ﴾ ولم يعملوا بما في تضاعيفها من آياتها التي من جملتها الآيات الناطقة بنبوة محمد الله واقتنعوا بمجرد قراءتها والمراد اليهود وكمّنُيل الحِيمار ﴾ والكاف زائدة والحمار معروف (وفي حياة الحيوان إن اتّخذ خاتم من حافر الحمار الأهلي ولبسه المصروع لم يصرع) يعبّر به عن الجاهل. ويَعَيلُ أَسْفَارًا ﴾ أي: كتبا من العلم يتعب بحملها ولا ينتفع بها والأسفار جمع سفر بكسر السين وهو الكتاب مثل شبر وأشبار وإنّما سمّي الكتاب بسفر لأنه يسفر ويكشف عن الحقائق وعلى هذا فمن تلا القرآن ولم يعمل به وأعرض عنه إعراض من لا يحتاج إليه كان هذا المثل لاحقاً به وإن حفظه وهو طالب لمعناه والعمل به فليس من أهل المثل. ﴿ إِنّما سمّنُ اللّهِ اللّهِ المفسر له مستتر والمخصوص غليس من أهل المثل. ﴿ إِنّما مَذُوف والفاعل المفسر له مستتر والمخصوص غلل القوم المكذّبين والتمييز محذوف والفاعل المفسر له مستتر والمخصوص بالذمّ اليهود ﴿ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَرْمَ الظّنَالِينَ ﴾ الواضعين التكذيب موضع التصديق والظالمين أنفسهم بتعريضها للعذاب الخالد باختيار الفلالة على الهذاية.

قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ هَادُوٓا إِن زَعَمَتُمْ ٱلنَّكُمُّمَ ٱوْلِينَا لِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَالنَّهُ فَتَمَنَّوُا ٱلْمُوْتَ إِن كُنْتُمْ مَندِقِينَ ۞ وَلَا يَنْمَنُّونَهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ ٱيْدِيهِمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظَّلْلِمِينَ ۞ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلْقِيكُمْ ثُمْ تُرُدُّونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْفَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَيُنْتِثَكُمْ بِمَا كُنْمُ فَعَمَلُونَ ۞ ثُمْ تُرُدُّونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْفَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَيُنْتِثَكُمْ بِمَا كُنْمُ فَعَمَلُونَ ۞

﴿ وَقُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ هَادُوٓا ﴾ من هاد يهود إذا اختار اليهوديّة فإنّ المهاداة الممايلة فإنّهم مالوا عن الحقّ وقال بعضهم: يهود من قولهم: ﴿ إِنَّا هُدُنّا اللّه الممايلة فإنّهم مالوا عن الحق وقال بعضهم: النّه أي: بيّنًا وكان بالأول اسم مدح كما أنّ النصارى اسم مدح لقولهم: ﴿ فَعَنْ أَنْهَارُ اللّهِ ﴾.

وإن رَعَمَتُمْ والزعم هو القول بلا دليل وأكثر ما يستعمل فيما يشك فيه وقيل: الزعم حكاية قول يكون مظنة للكذب ويقال للمتكفّل والرئيس: زعيم وأنكمُ أَوْلِيكَ أَهُ يَقِي جمع ولي بمعنى الحبيب وين دُونِ النّايس وعفة أولياء أي: من دون الأمّيين وغيرهم ممّن ليس من بني إسرائيل من العرب والعجم يريد بذلك قولهم: وعَن أَبَنتُوا الله وَأَحِبَتُوهُ ويدعون أن الدار الآخرة لهم عند الله خالصة وقولهم: ولن يَدْخُلُ الْجَنّة إلّا مَن كَانَ هُودًا في فأمر الله رسوله بأن يقول لهم إظهارا لكذبهم: إن زعمتم ذلك وفَتَمَنّوا النّوت فأمر الله أن يميتكم من دار البليّة إلى دار الراحة والكرامة والفرق بين أي: تمنوا من الله أن يميتكم من دار البليّة إلى دار الراحة والكرامة والفرق بين التمني والاشتهاء أن التمني أعم من الاشتهاء لأنه يكون في الممتنعات دون الاشتهاء وإن كُنتُم مَليقِينَ عجوابه محذوف لدلالة ما قبله عليه أي: إن كنتم صادقين وواثقين فتمنوا الموت والمحب يكون مشتاقاً إلى لقاء محبوبه كما قال أمير المؤمنين المنته وإن أبن أبي طالب آنس بالموت من الطفل بعدي أمنة والله أمير المؤمنين المنته الله أن الله أن المنتها الله أن الموت والمحب يكون مشتاقاً إلى لقاء محبوبه كما قال أمير المؤمنين المنته وإن أنه أبن أبي طالب آنس بالموت من الطفل بعدي أمنة والنه المناق المناق الموت والمحب يكون مشتاقاً إلى المؤمنين المنته المناق المن أبي طالب آنس بالموت من الطفل بعدي أمنة والنه المناق المن

وَلا يَنْمَنّونَهُ أَبَدًا ﴾ إخبار بما سيكون منهم وأبدا ظرف بمعنى الزمان المتطاول والمراد به ماداموا في الدنيا وهما مَدَّمَت أيديهم أي أي: يأبون التمني بسبب ما عملوا من الكفر والمعاصي الموجبة للنار ولما كانت اليد بين جوارح الإنسان مناط عامة أفعاله عبر بها تارة عن النفس واخرى عن القدرة والأبدي هنا بمعنى الذوات استعملت فيها لزيادة احتياجها إليها فكأنها هي والأبدي هنا بمعنى الذوات استعملت فيها لزيادة احتياجها إليها فكأنها هي عليم بالظلم وضع المضمر للتسجيل عليهم بالظلم في كل أمورهم أي عليم بهم وبظلمهم وفنون ظلمهم ووقع الأمر كما ذكر فلم يتمن منهم أحد موته وفي الحديث لا يتمنّن أحدكم الموت إمّا محسناً فلم يتمن منهم أحد موته وفي الحديث لا يتمنّن أحدكم الموت إمّا محسناً فلم يعش يزدد خيراً فهو خير له وإمّا مسيئاً فلعلّه أن يستعتب أي يسترضي

١- نهج البلاغة، ج ١، ص ٤١، وعوالي اللثالي، ج ١، ص ٢٨٦، وبحار الأنوار، ج ٢٨، ص ٢٣٤.

1W.....

ربّه بالتوبة والطاعة روي أنّه عَلَيْتُ قال في حقّ اليهود: «لو تمنّوا الموت لغصّ كلّ إنسان بريقه فمات مكانه وما بقي على وجه الأرض يهوديّ، (١).

﴿ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِى تَيِنرُونَ مِنْهُ ﴾ ولا تجسرون أن تمنّوه مخافة أن تؤخذوا بوبال كفركم ﴿ وَلَا يَلْقِيكُمْ ﴾ البتّة من غير صارف يلويه ﴿ ثُمُّ تُورُونَ ﴾ بعد الموت الاضطراري ترجعون ﴿ إِلَىٰ عَلِمِ ٱلْفَيْبِ وَالشّهَدَةِ ﴾ الّذي لا تخفى عليه أفعالكم وأحوالكم الظاهرة والباطنة ﴿ فَيُنْيِثُكُم بِمَا كُنُمُ مَعْمَلُونَ ﴾ من الكفر والمعاصي ويجازيكم بها.

النداء رفع الصوت ونداء الصلاة مخصوص في الشرع بالألفاظ المعروفة والمراد بالصلاة صلاة الجمعة ودلً عليه يوم الجمعة.

أي: إذا أذن لصلاة الجمعة وذلك إذا جلس الإمام على المنبر يوم الجمعة وذلك لأنه لم يكن على عهد رسول الله نداء غيره وكان لرسول الله مؤذّن واحد هو بلال فإذا كان الشائلة على المنبر أذن على باب المسجد فإذا نزل أقام الصلاة (٢).

﴿ مِن يَوْمِ ٱلْجُمْعَةِ ﴾ بضمّ الميم وهو الأصل والسكون تخفيفاً منه وإنّما سمّي جمعة. لاجتماع الناس فيه للصلاة وأوّل من سمّى هذا اليوم جمعة

١- جوامع الجامع، ج١، ص ١٣٠، والكشاف، ج١، ص ٢٩٩، وبحار الأنوار، ج٦، ص ١٢٥.
 ٢- مجمع البيان، ج١٠، ص ١٣، فقه القرآن، للقطب الراوندي، ج١، ص ١٣٢.

كعب بن لؤيّ لصغير لأي سمّاه بها لاجتماع قريش فيه إليه وكانت العرب قبل ذلك تسمّيه العروبة.

وقيل: إن الأنصار قبل الهجرة قالوا لليهود: يوم تجمعون فيه في كلّ سبعة وللنصارى كذلك فهلمتوا نجعل لنا يوماً نجمع فيه فنذكر الله ونصلّي فاجتمعوا إلى سعد بن زرارة فصلّى بهم ركعتين فسمتوه الجمعة ثمّ ذبح لهم شاة فأكلوا فدارت عادة الإطعام بعد الصلاة إلى يومنا هذا فأنزل آية الجمعة في الإسلام.

وأمّا أوّل جمعة جمعها رسول اللّه فهي أنّه لمّا قدم المدينة مهاجراً نزل قبائل بني عوف يوم الاثنين لاثني عشرة ليلة خلت من ربيع الأوّل حين امتذ الضحى ومن تلك السنة يعد التاريخ الإسلامي فأقام بها يوم الاثنين والثلثاء والأربعاء والخميس وأس مسجدهم ثمّ خرج يوم الجمعة عامداً المدينة فأدركته صلاة الجمعة في بني سالم بن عوف قد اتّخذ القوم في ذلك الموضع مسجداً فخطب علي وصلى الجمعة وهي أوّل خطبة خطبها بالمدينة وأوّلها: الحمد لله وأستعينه، إلخ (١).

وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ السعي المشي السريع دون العدو أي: اقصدوا الى الخطبة والصلاة لاشتمال كلّ منهما على ذكر الله وفي الحديث إذا كان يوم الجمعة قعدت الملائكة على أبواب المسجد بأيديهم صحف من فضة وأقلام من ذهب يكتبون الأول فالأول على مراتبهم فإذا خرج النبيّ أو الإمام طويت الصحائف واجتمعوا للخطبة والمهاجر إلى الصلاة كالمهدي بدنة ثمّ الذي يليه كالمهدي شاة حتى ذكر الدجاجة

١- صلاة الجمعة، [محمدمقيم اليزدي، م١٠٨٤ هـ]ص٧٤، ومستدرك الوسائل، ج٦، ص٣٤.

والبيضة (١) وهذه المثوبات والأحكام هل هو خاصٌ من زمان الإمام وحضوره أو هذا الحكم جار في زمن الغيبة فيه بيان ليس هنا موضع بسطه. ﴿ وَذَرُوا ٱلْبَيْعَ ﴾ أي: اتركوا المعاملة قيل: إنّ البيع هنا مجاز عن المعاملة مطلقا والنهي عن البيع على أيّ صورة في المعنى يتضمّن النهي عن الشراء لأنّهما متضايفان لا يعقلان إلَّا معافا كتفي بذكر أحدهما عن الآخر. ﴿ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ أي: ما أمرتكم من حضور الجمعة واستماع الذكر وأداء الفريضة وترك البيع أنفع لكم عاقبة ﴿إِن كُنْتُمْ ﴾ عالمين بمنافع أموركم ومصالح أنفسكم وفي الآية دلالة على وجوب الجمعة وتحريم امور مانعة عن الحضور، وفيها دلالة على أن الخطاب للاحتراز لأن العبد لا يملك البيع وعلى اختصاص الجمعة بمكان ولذلك أوجب السعى إليه وفرض الجمعة لازم جميع المكلّفين إلّا أصحاب الأعذار من السفر أو المرض أو العمى أو العرج أو أن يكون امرأة أو شيخاً همًا لا حراك به أو عبداً أو يكون على رأس أكثر من فرسخين من الجامع وعند حصول هذه الشرائط لا يجب إلّا عند حضور السلطان العادل أو من نصبه السلطان للصلاة والعدد عند أهل البيت صلوات الله عليهم يتكامل بسبعة وقيل: ينعقد بثلاثة سوى الإمام عن أبي حنيفة وقيل: ينعقد بأربعين رجلا أحراراً بالغين مقيمين عند الشافعيّ وقيل: ينعقد باثنين سوى الإمام وبالجملة الاختلاف بين الفقهاء في مسائل الجمعة كثير من أراد فموضعه كتب الفقه.

وَ فَإِذَا تُضِينَتِ الصَّلَوَةُ فَأَنتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ فِي فإذا قضيت الصلاة الّتي نوديتم لها وادّيت وفرغ منها فانتشروا في الأرض لإقامة مصالحكم وتفرّقوا فيها لحوائجكم المشروعة والأمر أمر الرخصة لا أمر العزيمة. ﴿وَآلِبْنَغُوا مِن فَضَلِ اللّهِ وَاطلبوا لأنفسكم وأهليكم الرزق الحلال. قيل: إنْ هذا الأمر

١ ـ مسند أحمد، ج٢، ص٢٥٩، وانظر: كنزالعمال، ج٧، ص٧٢٨، وسنن الدارمي، ج١، ص٢٦٢.

للإطلاق بعد الحظر وهو الإباحة كقوله: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصَطَادُوا ﴾ (١) وقال سعيد بن جبير: إنّه للندب وقال: إذا انصرفت من الجمعة فساوم بشيء وإن لم تشتره وقال ابن عبّاس: لم يؤمروا بطلب شيء من الدنيا إنّما هو عيادة المرضى وزيارة أخ في اللّه وحضور الجنائز وطلب العلم وأمثالها. ﴿ وَاذْكُرُوا اللّه ﴾ بالجنان واللسان ﴿ كِبْيراً ﴾ ذكراً كثيراً وزماناً كثيراً ولا تخصّوا ذكره تعالى بالصلاة وقيل: المراد من الذكر هنا الفكر كما قال: «تفكر ساعة خير من عبادة سنة» (١) وقيل: معناه اذكروا اللّه في تجاراتكم وأسواقكم كما روي عن النبي النبي الله قال: «من ذكر الله في السوق مخلصا عند غفلة الناس وشغلهم بما فيه كتب له ألف حسنة ويغفر الله له يوم القيامة مغفرة لم تخطر على قلب بشر» (١).

وَلَعَلَكُمُ نُفُلِحُونَ فَهُ أَي: لتفلحوا وتفوزوا بثواب النعيم وصح الحديث عن أبي ذرّ عن رسول اللّه قال: «من اغتسل يوم الجمعة فأحسن غسله ولبس صالح ثيابه ومس من طبب بيته أو دهنه ثم لم يفرق بين اثنين غفر الله له ما بينه وبين الجمعة الأخرى وزيادة ثلاثة أيّام بعدها». أورده البخاري في الصحيح (1). وروى سلمان التيمي عن النبي المناق قال: «إن لله تعالى في كلّ جمعة ستمائة ألف عتيق من النار كلهم قد استوجب النار». (٥).

﴿ وَإِذَا رَأَوْاً بِحِكَرَةً ﴾ فأخبر سبحانه عن أحوال أهل الدنيا أنّهم قابلوا أكرم الكرم بألام اللؤم فقال: وإذا رأوا بتجارة المراد تجارة دحية الكلبيّ قبل أن يسلم روي أنّ دحية بن خليفة الكلبيّ قدم المدينة بتجارة من الشام وكان

١- سورة المائدة: ٢.

٢ ـ مستدرك الوسائل، ج ١١، ص ١٨٣، وبحار الأنوار، ج ١٨، ص ١٣٧٠، وتفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ١٤.

٣ ـ وسائل الشيعة، ج٤، ص١١٩٠، وعدة الداعي، ص٢٤٢، وتفسسير مجمع البيان، ج١٠، ص١٥.

٤ ـ صحيح البخاري، ج ١، ص ٢١٨، وانظر: كنزالعمال، ج٧، ص ٧٦١.

٥ مجمع البيان، ج ١٠، ص ١٥، ونورالثقلين، ج٥، ص ٣٢٩.

بالمدينة مجاعة وغلاء سعر وكان معه جميع ما يحتاج إليه من برّ ودقيق وزيت وغيرها والنبيّ يخطب يوم الجمعة فلمّا علم أهل المسجد ذلك قاموا إليه خشية أن يسبقوا في الشراء فما بقي إلّا ثمانية أو أحد عشر أو أربعون فقال الله الله الله عليهم الوادي نقل محمد بيده لو خرجوا جميعاً الأضرم الله عليهم الوادي ناراً»(١).

وَأَوْ لَمُوا ﴾ والمراد الطبل وما يشبهه وكانوا إذا أقبلت العير استقبلوها بالطبول والدفوف والصفيق وهو المراد من اللهو في الآية وانفَشُوا إليها ﴾ وتفرقوا وانتشروا إلى التجارة واللهو. ﴿وَتَرَّوُكَ ﴾ حال كونك قائماً على المنبر عن جابر بن عبد الله قال: كان النبي واللهو يخطب يوم الجمعة خطبتين قائماً يفصل بينهما بجلوس (٢) ومن ثمة كانت السنة في الخطبة ذلك والخطبة يفصل بينهما بجلوس والحمد والتصلية على النبي والنصيحة للمسلمين والدعاء لهم.

ونفعها ﴿ وَاللّهُ خَيْرُ الرَّزِقِينَ ﴾ لأنه موجد الأزراق وفي قوله: خير من اللهو ونفعها ﴿ وَاللّهُ خَيْرُ الرَّزِقِينَ ﴾ لأنه موجد الأزراق وفي قوله: خير من اللهو والتجارة وقوله: خير الرازقين من قبيل الغرض والتقدير إذا لا خيرة في اللهو ولا رازق إلّا اللّه فيكون إن وجد في اللهو خيرة وإن وجد رازقون غير الله والله خيرهم.

قال في «الأحياء»: يستحب أن تقول بعد صلاة الجمعة: اللهم يا غني يا حميد يا مبدئ يا معيد يا رحيم يا ودود، أغنني بحلالك عن حرامك وبفضلك عمن سواك «فيقال: من دوام على هذا الدعاء أغناه الله عن خلقه ورزقه

۱\_ إعانة الطالبين، ج٢، ص٧٥، وتخريج الاحاديث والاثار، ج٤، ص٢٦.
 ٢\_ مسندزيدبن على، ص١٤٤، والسنن الكبرى، ج٣، ص١٩٦.

من حيث لا يحتسب وفي الحديث: من قال يوم الجمعة اللهم أغنني بحلالك عن حرامك وبفضلك عنن سواك سبعين مرّة لم تمرّ به جمعتان حتى يغنيه الله، عن أنس بن مالك» (۱).

تمت السورة بعون الله.

١- إعانة الطالبين، ج٢، ص١٠٦.

# ينونو المناوبون

مدنية. عن النبي المن قراها برىء من النفاق، (١).

### بنسسيرالله التّغز العَد

إذَا جَاءَكَ الْمُنْفِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللّهِ وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ الله وَاللّهُ يَنْهَدُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكُونِبُونَ ۞ اَلْحَدُوا أَيْعَنَهُمْ جُنَّة فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللّهِ إِنَّهُمْ مَامَنُوا ثُمْ كَفَرُوا فَعَلَيْعَ عَلَيْهِمْ مَامَنُوا ثُمْ كَفَرُوا فَعَلَيْعَ عَلَى اللّهِ إِنَّهُمْ مَامَنُوا ثُمْ كَفَرُوا فَعَلَيْعَ عَلَى اللّهِ اللّهِ إِنَّهُمْ مَامَنُوا ثُمْ كَفَرُوا وَهُمْ مَامَنُوا ثَمْ كَفَرُوا فَعَلَيْمَ مُولِكُوا مَنْسَعَة عَلَيْهِمْ مُولُوا مَنْسَعَة عَلَيْهِمْ مُمُ اللّهُ أَنْ اللّهُ اللّهُ مُمَّالًا أَنْ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

النفاق إظهار الإيمان باللسان وكتمان الكفر بالقلب وبعبارة اخرى الدخول في الشرع من باب والخروج منه من باب مأخوذ من النافقاء إحدى جحر اليربوع والضب يكتمها ويظهر غيرها فإذا أتي من قبل القاصعاء وهو

١ ـ مجمع البيان، ج ١٠، ص ١١.

الَّذي يدخل منه ضرب النافقاء برأسه فانتفق، والنفق هو السرب في الأرض النافذ.

وَإِذَا جَآةُكَ ٱلْمُنْفِقُونَ ﴾ وحضروا مجلسك وْقَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ ﴾ مؤكدين كلامهم بأنك ﴿ لَرَسُولُ اللهِ ﴾ وجواب إذا محذوف تقديره فاحذرهم والشهادة قول صادر عن علم حصل بشهادة بصر أو بصيرة ﴿ وَاللهُ يَسْلُمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ ﴾ أي: والله يشهد إنّك لرسوله وكفى به شهيدا وكلما جاء لفظة إن بعد العلم فهي مفتوحة إلّا إذا دخلت لام الابتداء على خبرها فحينتذ تكون مكسورة وذلك لأن اللام لتأكيد معنى الجملة ولا جملة إلّا في صورة المكسورة. ووَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ لَكَافِرُونَ ﴾ أي: إنّهم كاذبون والظاهر في موضع الضمير إشعارا لذمهم.

ووقاية عمّا يتوجّه إليهم من المؤاخذة بالقتل وغير ذلك والمعنى من اتّخاذ الأيمان جنّة إعدادهم وتهيئهم لها إلى وقت الحاجة ليخلصوا بها من المؤاخذة. وفصَدُوا عن سبيل الله فمنعوا وصرفوا عن سبيل الإسلام من أراد الدخول فيه بقولهم: إنّه الله إلى برسول ومنعوا من أراد الإنفاق في سبيله وإنّهم سنة ما كافراً يعملون في السيله وإنّهم سنة ما كافراً يعملون في الصدة والنفاق.

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ ﴾ أي: كونهم أسوأ الناس عملا بسبب أنهم ﴿ مَامَنُوا ﴾ ونطقوا بكلمة الشهادة ﴿ ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ وظهر كفرهم من قولهم: إن كان ما يقوله محمّد حقّاً فنحن حمير ويجوز أن يراد بهذه الآية أهل الردّة منهم كما قال الزمخشري في «الكشّاف».

﴿ فَعَلَيْعَ عَلَىٰ مُلُورِهِمْ ﴾ معاقبة على سوء أفعالهم وليس لهم أن يقولوا: إنَّ اللّه ختم على قلوبنا فكيف نؤمن؟ لأنّه تعالى خلّاهم واختيارهم فصار ذلك

طبعا على قلوبهم وهو إلفهم إلى ما اعتادوه من الكفر ﴿فَهُمَّرَ لَا يَغَقَّهُونَ ﴾ ولا بعلمون الحقّ من حيث إنّهم لا يتفكّرون حتّى يميّزوا بين الحقّ والباطل.

﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ ﴾ والمراد الرؤية البصرية ﴿ تُعْجِبُكَ آجَسَامُهُمْ ﴾ ويروقك منظرهم لصباحة وجوههم والعجيب هو الذي يعظم في النفس أمره لغرابته ﴿ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعٌ لِلْغَوْلِمِ ﴾ أي: ألستهم ذلقة لفصاحتهم وحلاوة كلامهم وكان عبد الله بن ابي صبيحاً جسمياً يحضر مجلس رسول الله في نفر من أمثاله وهم رؤساء المدينة والذين مع رسول الله من أصحابه يعجبون بهياكلهم ويسمعون كلامهم فإن الفصاحة وحسن المنظر داعية إلى الميل غالباً. قال بعضهم:

يسدلً على معروفة حسبن وجهسه وما زال حسن الوجمه إحدى الشواهد<sup>(۱)</sup>

روي عن بعض الحكماء إنّه رأى غلاماً حسناً وجهه واستنطقه لظنة ذكاء فطنته فما وجد عنده معنى فقال: ما أحسن هذا البيت لو كان فيه ساكن. وكَانَّهُمْ خُشُبُّ مُسَنَدَهُ في خبر مبتدء محذوف أي: هم كالخشب بضمّتين جمع خشبة مثل أكم وأكمة والخشب ما غلظ من العيدان كأنّها أسندت إلى موضع شبّههم سبحانه في جلوسهم مجلس رسول الله ومستندين فيه بأخشاب منصوبة مسنّدة إلى الحائط في كونهم أشباحاً خالية عن الخير والانتفاع فكما أن مثل هذا الخشب لا نفع فيه فكذا هم لا نفع فيهم وكذا قوله الله جناح بعوضة على أنّ الكمال والنقصان بالأصغرين: اللسان والقلب لا بالأكبرين: الرأس والجلدة (\*). على أنّ الكمال والنقصان بالأصغرين: اللسان والقلب لا بالأكبرين: الرأس والجلدة (\*).

١- فيض القدير، ج ١، ص ٦٩٠، وكشف الخفاء، ج ١، ص ١٣٧.
 ٢- صحيح البخاري، ج٥، ص ٢٣٦، و تفسير مجمع البيان، ج٦، ص ٣٩٢.

نادى مناد في المدينة أو في العسكر لمصلحة أو انفلتت دابّة أو أنشدت ضالة بين الناس ظنّوه إيقاعاً بهم لجبنهم واستقرار الرعب في قلوبهم والخائن خائف وفي الآية تخفيف لقدرهم. قال الشاعر:

#### اإذا رأى غير شيء ظنّه رجلاً،

وكانوا على وجل من أن ينزل الله فيهم ما يهتك أستارهم ويبيح دماءهم وأموالهم. ﴿ مُرُ الْمَدُونِ ﴾ أي: هم العدو لك يا محمد وللمؤمنين في الحقيقة فاحذرهم من أن تأمنهم على سرك ولا تثق بهم فإنهم يفشون سرك والعدو لكونه بزنة المصادر يقع على الواحد والجمع. ﴿ مَنْلَهُمُ الله ﴾ دعاء عليهم ولعنهم سبحانه أو تعليم للمؤمنين بالبراءة منهم وهي كلمة ذم وتوبيخ بين الناس ﴿ أَنِّ يُؤْفِكُونَ ﴾ تعجيب من حالهم أي: كيف يصرفون عن الحق من الأفك بفتح الهمزة بمعنى الصرف عن الشيء.

وَالَا قِبْلَ لَمُمْ مَكَالُوا فَ قِبل: إنّه بعد نزول هذه الآيات قال بعض أصحاب ابن ابي: إن هذه الآيات نزلت فيك اذهب إلى رسول الله ويستغفر ربّه لك فقال اللعين: قال لي محمّد أن آمن فآمنت وقال: أذ زكاة مالك فاديت ما بقي لي إلّا أن أسجده فنزلت هذه الآية و وَإِذَا قِبلَ لَمُمُ تُمَالُوا فَ أصله تعاليوا فاعل بالقلب والحذف وإن واحد الماضي وتعالى بإثبات الألف المقلوبة عن التاء المقلوبة عن الواو الواقعة رابعة وواحد الأمر تعال بحذفها وقفاً وفتح اللام وأصل معنى التعالي الارتفاع فإذا أمرت منه قلت: تعال وتعالوا ومعناه ارتفعوا ثم استعمل في كل داع يطلب المجيء، لما فيه حسن الأدب في الطلب أي: هلمتوا واثتوا ومن الأدب أن لا المجيء، لما فيه لان لأنه مما اشتهر به الله فتعالى الله الملك الحق.

﴿ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ ﴾ جواب الأمر أي: يدع الله لكم ويطلب منه

أن يغفر ذنوبكم ﴿ لَوَوْ أَرُبُوسَكُم ﴾ أي: أمالوا وعطفوا رؤوسهم ووجوههم استكباراً ﴿ وَرَاَّيْتَهُمْ يَمُدُونَ ﴾ ويعرضون عن القائل والاستغفار ﴿ وَهُم مُسْتَكَمْرُونَ ﴾ عن هذا الأمر لغلبة الشيطنة وفي الحديث إذا رأيت الرجل لجوجاً معجباً برأيه فقد تمت خسارته.

و سَوَاةً عَلَيْهِمْ السَتْفَقْرَتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسَتَفْفِرْ لَمُمْ ﴾ وكلمة سواء اسم بمعنى مستو خبر مقدم وعليهم متعلق به وما بعده من المعطوف عليه والمعطوف مبتدء بتأويل المصدر والأصل أ استغفرت فحذفت همزة الوصل التي هي ألف الاستفعال للتخفيف ومعنى الآية: يتساوى الاستغفار وعدمه لهم ولا يفيدهم. ﴿ لَنَ يَغْفِرُ اللّهُ لَمُمْ ﴾ لأنهم مبطنين الكفر وإن أظهروا الإسلام إلى الله للهم المخارجين عن الدين إلى طريق الجنة أخبر سبحانه نبية أنهم يموتون على الكفر وقد كان النبي الله المحققة استغفاره لهم طلب الهداية لهم لأنه نبي الرحمة قبل: لمنا قال الله (أن تَسْتَغفِر لَمُمْ سَبِينَ مَرَّةً فَلَن يَنْفِرَ الله فَهُمْ ﴾ قال: لأزيدن على السبعين فأنزل الله ﴿ سَوَلَهُ ﴾ إلخ، فعلم الله المهم يموتون على الكفر فترك الاستغفار.

هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللّهِ حَتَّى يَنفَضُوا وَلِلّهِ خَزَائِنُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَلَذِكِنَّ الْمُتَنفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ۞ يَقُولُونَ لَيْن خَرَائِنُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَلَذِكنَّ الْمُتَنفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ۞ يَقُولُونَ لَيْن وَجَمْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَ الأَعْزُ مِنهَا الأَذَلُ وَيلّهِ الْمِنَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِمَا اللّهَ وَيلَانَ اللّهَ اللّهَ وَلِكِنَ المُتَنفِقِينَ لَا يَعَلَمُونَ ۞ يَتَأَيّّهَا الّذِينَ مَامَنُوا لَا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَاكِنَ المُتَنفِقِينَ لَا يَعَلَمُونَ ۞ يَتَأَيّهَا الّذِينَ مَامَنُوا لَا لَا يَكُونُ المُتَنفِقِينَ لَا يَعَلَمُونَ ۞ يَتَأَيّّهَا الّذِينَ مَامَنُوا لَا يَعَلَمُونَ أَمُولُكُمْ وَلَا أَوْلَادُ كُمْ عَن ذِكْدٍ اللّهُ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ

١ ـ سورة التوبه: ٨٠.

فَأَوْلَئِهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ وَأَنفِقُواْ مِنهَا رَزَقَنْكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْفِيكَ أَحَدُكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِ لَوْلَا لَخَرْتَنِي إِلَىٰ أَجَلِ فَرِيبٍ فَأَصَّدَّفَ وَأَكُن مِنَ الصَّالِحِينَ ١٠٠٥ وَلَن يُوَخِرَ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَالَهُ أَجَلُهَا وَاللَّهُ خَيِبُرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ١١٠ المنافقون ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ ﴾ للأنصار، تعليل لعدم مغفرتهم ﴿ لَا نُنفِـقُوا ﴾ لا تعطوا النفقة الَّتي يتعيَّش بها ﴿عَلَىٰ مَنْ عِنـٰذَ رَسُولِ ٱللَّهِ ﴾ يعنون فقراء المهاجرين، وقولهم: رسول الله إمّا للهزؤ والتهكّم أو لكونه كاللقب له أو اشتهاره به فلو كانوا مقرين برسالته لما صدر عنهم ما صدر أو تعبير الله له إجلالاً له ﴿حَقَّ يَنْفَضُوا ﴾ ويتفرّقوا عن حوله ﷺ والانفضاض التفرّق والتشتُّت وذلك لجهلهم عمَّا في خزائن الله. ﴿ وَلِلَّهِ خَزَّآيِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وبيده تعالى خزائن الأرزاق ﴿وَلَكِئُ ٱلْمُتَافِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ ذلك لجهلهم قيل: لمَّا بلُّغ موسى النِّهِ جعله كلًّا على بني إسرائيل امتحاناً له فغلق موسى من تغيير الحال عليه وقال: يا ربّ أغنني عن بني إسرائيل فأوحي اللّه إليه أما ترضى أن افرغك لعبادتي وأجعل مؤونتك على غيرك فسكت ثمّ سأل ثانياً فأوحى اللَّه إليه لا يليق بنبيّ أن يرى في الوجود شيئاً لغير سيَّده فكلِّ من رزق ربّك ولا منّة لأحد عليك فسكت، فاللّه تعالى يوصل الرزق إلى عبده بيد من يشاء من عباده مؤمنا كان أو كافرا فالأغنياء إن خصُّوا بوجود الأرزاق فالفقراء خصُّوا بشهود الرزَّاق وخزائن اللَّه في السماوات الغيوب وفي الأرض

﴿ يَقُولُونَ لَهِن رَّجَعْنَا إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكَ ٱلْأَعَزُّ مِنْهَا ٱلأَذَلَ ﴾ روي أنّ النبي ﷺ حين لقي بني المصطلق على المريسع من نواحي المدينة وقاتل

القلوب فما انفصل من الغيوب وقع على القلوب ويمكن أن الأرزاق

السماوية المعارف والعلوم المخزونة لخواص العباد القابلين لها وخزائن

الأرزاق الأرضيّة هي المأكولات والمشروبات وأمثالها.

معهم وهزمهم وسبى منهم وازدحم على الماء جهجاه الغفاري وهو أجير لعمر بن الخطَّاب وسنان الجهني المنافق حليف ابن أبيَّ المنافق واقتتلا فصرخ جهجاه بالمهاجرين وسنان الأنصار فلطم رجل يقال له ١جعال، من فقراء المهاجرين سنانا فاشتكى سنان إلى ابن ابي فقال ابن أبي: ما صحبنا محمّدا إلَّا لنلطم واللَّه ما مثلنا ومثلهم إلّا كما قيل: سمّن كلبك يأكلك أما واللَّه لئن رجعنا من هذا السفر إلى المدينة ليخرجنّ الأعزّ منها الأذلُّ– وعنى بالأعزُ نفسه وبالأذلُّ جانب المؤمنين- استناد القول إلى المنافقين مع أنَّه هو القائل لرضاهم به ثم قال اللعين: ماذا فعلتم بأنفسكم؟ أحللتموهم بلادكم وقاسمتموهم أموالكم فلا تنفقوا عليهم حتى ينفضوا من حول محمّد. فسمع بذلك زيد بن أرقم وهو حدث فقال له: أنت واللَّه الذَّليل ومحمَّد في عزُّ الرحمن ثمَّ أخبر زيد بذلك رسول اللَّه فتغيَّر وجه رسول اللَّه عَلَيْتُ فَقَالَ لَهُ اللَّهُ عَلَيْتُ فَقَالَ لَهُ اللَّهُ لابن أبيّ: «أنت صاحب الكام الّذي بلغني». قال: واللّه الّذي أنزل عليك الكتاب ما قلت شيئاً وإن زيداً لكاذب(١٠) فقال الحاضرون: شيخنا وكبيرنا تصدق عليه كلام غلام؟ وعسى أن يكون وهم فروي أنّ رسول اللّه قال لزيد: «لعلّك غنبت عليه.

قال زيد: لا، قال: «فعله أخطاك صمعك». قال لا: قال: «فلعله شبّه عليك». قال: لا، فلمًا نزلت الآية لحق رسول الله زيداً من خلفه ففرك أذنه وقال: «وفت أذنك يا غلام إنّ الله صدقك وكذّب المنافقين» (٢).

﴿ وَيَلَّهِ ٱلْمِئْرَةُ وَلِرَسُولِهِم وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: ولله الغلبة والقوة ولمن أعزّه من رسوله والمؤمنين لا لغيرهم ومن كان في الدنيا عبداً محضاً كان في

١- الدرجات الرفيعة، ص ٤٤٨.

٢- الكشاف، ج٤، ش ص٤٤٨، وتفسيرجوامع الجامع، ج٣، ص٥٦٩.

الآخرة ملكاً محضاً ومن كان في الدنيا يدّعي الملك لشيء ولو من جوارحه نقص من ملكه في الآخرة بقدر ما ادّعاه في الدنيا فلا أعز في الآخرة ممّن بلغ في الدنيا غاية الذل في جانب الله ولا أذل في الآخرة ممّن بلغ في الدنيا غاية العزة في نفسه وعزة الله العظمة والقدرة وعزة الرسول النبوة والشفاعة وعزة المؤمنين الإيمان والعبوديّة والعزة لله بالأصالة والدوام وعزة غيره منه تعالى فلله العزة جميعاً ولهذا قيل: من عظم الرب في قلبه صغر الخلق في عينه وهذا معنى قوله: من تواضع لغنيّاً لأجل غناه ذهب ثلثا دينه (١) لأن التواضع يكون بثلاثة أشياء بلسانه وبدنه وقلبه فإذا تواضع له بلسانه وبدنه ولم يعتقد له العظمة بقلبه ذهب ثلثا دينه فإن اعتقدها بقلبه أيضاً ذهب كلّ دينه.

قال بعضهم: رأيت رجلاً في الطواف وبين يديه خدم يطردون النّاس ثمّ رأيته بعد ذلك على جسر بغداد يتكفّف ويسأل فحدقت النظر إليه لاتعرّفه هل هو ذلك الرجل أولاً فقال لي: مالك تطيل النظر إلي؟ أنا ذاك إنّي تكبّرت في موضع يترفّع فيه الناس.

﴿ وَلَذِكُنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ من فرط جهلهم، ختم الآية الاولى بلا يفقهون والثانية بلا يعلمون للتفنّن المعتبر في البلاغة وتأكيد بيان جهلهم. روي أن عبد الله ابن أبي لمّا أراد أن يدخل المدينة اعترضه ابنه عبد الله بن عبد الله بن أبيّ وكان مخلصاً وسلّ سيفه ومنع أباه من الدخول وقال: لئن لم تقرّ للّه ولرسوله بالعز لأضربن عنقك فقال: ويحك أ فاعل أنت؟ قال نعم: فلمّا رأى منه الجد قال: أشهد أن العزة لله ولرسوله وللمؤمنين فقال المؤمنين فقال المؤمنين فقال المؤمنين فقال المؤمنين فقال المؤمنين خيراً (الله عن رسوله وعن المؤمنين خيراً (الله عن رسوله وعن المؤمنين خيراً (الله ولرسوله وللمؤمنين فقال المؤمنين خيراً (الله عن رسوله وعن المؤمنين خيراً (الله ولرسوله وللمؤمنين فيراً (الله ولرسوله وللمؤمنين فيراً (الله ولرسوله وللمؤمنين خيراً (الله ولرسوله وللمؤمنية ومؤله وعن المؤمنين خيراً (الله ولرسوله وللمؤمنية ولمؤمنية ولمؤمنية ولمؤله وعن المؤمنية خيراً (الله ولله وللمؤمنية ولمؤله وعن المؤمنية خيراً (الله ولله ولمؤله وعن المؤمنية خيراً (الله ولله ولمؤله ولمؤله وعن المؤمنية خيراً (الله ولمؤله ولم

١- نهج البلاغة، ج٤، ص٥٠، وانظر: تحف العقول، ص٢١٧.
 ٢- الكشاف، ج٤، ص١١٠.

ولمّا كان الله المدينة هاجت ربح شديدة كادت يدفع الراكب. فقال الله الله المواحد المدينة والأجل ذلك عصفت الربح. فكان كما قال، مات في ذلك اليوم زيد بن رفاعة وكان كهفا للمنافقين وكان من عظماء بني قينقاع (١) وكان ممن أسلم ظاهراً وإلى ذلك أشار السبكي في تائيّته بقوله:

وقد عصفت ربح فأخبر أنّها لموت عظيم في اليهود بطيبـة

١- انظر: مجمع البيان، ج١٠، ص٣٦، وبحار الأنوار، ج٢٠، ص٢٨٤.

٢- تاريخ المدينة، ج ١، ص٣٥٣.

٣- كنزالعمال، ج٦، ص٢٧٥، وجامع البيان، ج١١، ص١٣٦.

وساعة اخرى قليلة ويقول ردّني إلى الدنيا وأبقني زماناً قليلاً ﴿ فَأَصَّدَ اَصله وهو بقطع الهمزة لأنها للمتكلّم وهمزته مقطوعة بتشديد الصاد لأن أصله أتصديق وأدغمت التاء في الصاد وينصب المضارع بأن مضمرة بعد الفاء في جواب التمنّي ﴿ وَأَكُن مِنَ الصّلاحِينَ ﴾ بالجزم عطفاً على محل فأصّدق لأن المعنى إن أخرتني أصّدة وأكن.

والفرق بين الصدقة والهديّة أنّ الصدقة للمحتاج بطريق الرحم والهديّة للتحبّب والمودّة ولذا كان ﷺ يقبل الهديّة لا الصدقة فرضاً كانت أو نفلاً.

قال ابن عبّاس: الآية تشمل المؤمن والكافر ومن كان له مال تجب عليه الزكاة فلم يزكّه أو مال يبلغه إلى بيت الله الحرام فلم يحج يسأل الرجعة عند الموت، فسئل: وما توجب الزكاة؟ فقال: مائتا درهم فصاعدا قيل: ما توجب الحجج؟ قال: الزاد والراحلة.

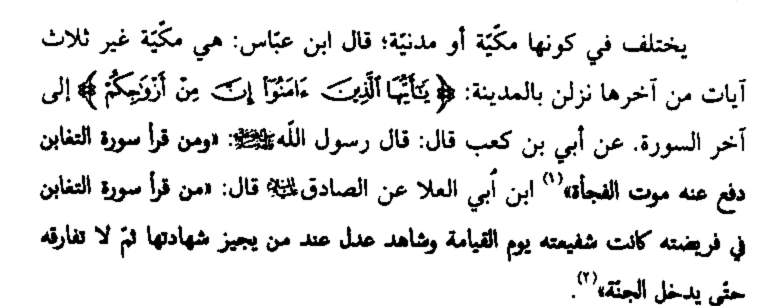
﴿ وَلَن يُوَخِرَ اللّهُ نَفْسًا إِذَا جَلَةَ أَجَلُهَا ﴾ ولن يمهلها مطيعة كانت أو عاصية صغيرة أو كبيرة إذا انتهى أمدها ﴿ وَاللّهُ خَيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ فيجازيكم عليه إن خيراً فخير وإن شراً فشر فسارعوا في الخيرات وبادروا لما هو آت قيل: حقيقة الإيمان غلبة حب الله على محبة كلّ شيء وفي الحديث: «لأن يتصدق المره في حياته بدرهم خير من أن يتصدق بمائة عند موته».

قال رجل: يا رسول الله أيّ الصدقة أعظم أجراً؟ قال الشَّالِيَّ الله الله الله وأنت صحيح شحيح تخشى الفقر وتأمل الفني». (١) جعلنا الله من المنفقين مالاً ونفساً في مرضاته.

تمّت السورة بعون اللّه.

١- الرسالة السعدية، العلامة الحلّي، ص١٥٦، وعوالي اللثالي، ج١، ص٣٦٠.

# ليُؤكُو النَّحِثَ ابْنَ



#### بِسُــــِ اللَّهُ الرَّحْزَ الرَّحِيدِ

۱ـ مستدرك الوسائل، ج٤، ص٣٥٢، ومجمع البيان، ج١٠، ص٧٧.
 ٢ـ ثواب الأعمال، ص١١٨، وتفسير الصافى، ج٥، ص١٨٥.

المعنى: ينزّه الله على النّمَوَتِ عن الروحانيّات على آلاَرْضِ الله من الجسمانيّات عمّا لا يليق بجناب كبريائه تنزيها مستمرّا والمراد إمّا تسبيح الإشارة الدالّة من وجود المسبّح على كمال تنزّهه تعالى عن جميع النقائص أو المراد من التسبيح هو أن يقول: سبحان الله وعلى المعنى الأوّل فظاهر لأنّه في الحقيقة لم يتحرّك موجود إلّا بأمره وخلقه وتلك الحركة والموجوديّة إجابة داعي القدم لذاته تعالى وذلك محض التقديس.

وهو الثناء بذكر الأوصاف الجميلة والأفعال الجزيلة وتقديم الجار والمجرور وهو الثناء بذكر الأوصاف الجميلة والأفعال الجزيلة وتقديم الجار والمجرور لتأكيد الاختصاص فان اللّم مشعر لمعنى الاختصاص وأمّا حمد غيره وملك غيره لا من حيث الحقيقة بل عارية ومجاز تسليط من حيث الصورة. ووَهُو عَلَى كُلِّ ثَيْء قَدِير لا أن نسبة ذاته المفيضة للقدرة إلى الكلّ سواء فهو القادر على الإيجاد والإعدام والإسقام والإبراء والإعزاز والإذلال والتبييض والتسويد من الأمور الغير المتناهية وقدرة الله تصلح للخلق وقدرة العبد مع أنها عارية تصلح للكسب فالعبد لا يوصف بالقدرة على النخلق والله لا يوصف بالقدرة على الكسب.

والعملية ومع ذلك وفينكر كافينكر العلمية قابلا لجميع مبادئ الكمالات العلمية والعملية ومع ذلك وفينكر كافينكر العملية ومع ذلك وفينكر كافين في فبعضكم مختار للكفر كاسب له حسبما يقتضيه سوء اختياره وميل نفسه مع أنه كان الواجب عليكم جميعاً أن تكونوا مختارين للإيمان شاكرين لنعمة الإبجاد والخلق وما يتفرع عليها من سائر النعم فما فعلتم ذلك مع تمام تمكنكم منه بل تشعبتم شعباً شعباً، والكفر والإيمان اكتساب العبد لقول النبي المنافقة الإيمان اكتساب العبد لقول النبي المنافقة الإيمان العبد القول النبي المنافقة الإيمان العبد القول النبي المنافقة الإيمان العبد القول النبي العبد القول العبد القول العبد القول العبد العبد

يهودانه أو ينضرانه، (')، وقوله تعالى: ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ ('') فلكلّ واحد من الفريقين كسب واختيار، وهذا هو المذهب الحقّ خلاف ما يقول أهل السنّة ﴿ وَهِنكُم مُؤْمِنٌ ﴾ ومختار للإيمان ﴿ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ مطلقاً ﴿ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ مطلقاً ﴿ وَمَخِيرً ﴾ فيجازيكم بذلك.

﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْمُقِيِّ ﴾ بالحكمة المتضمنة للمصالح الدينية والدنيوية فإن قيل: ما وجه عدم ذكر العرش والكرسيّ في أمثال هذه المواضع مع عظم خلقهما؟ فالجواب إنّهما وإن كانا من السماء لأنّ السماء هو الفلك والفلك جسم شفّاف محيط بالعالم وهما أوسع الأفلاك إحاطة وعظمة إلّا أن آثار هما غير ظاهرة للخلق بخلاف السماوات والأرض وما بينهما فإنها معلوم حالها عند المخاطبين في الجملة ومكشوفة آثارها كما قالوا: إن الشمس تنضج الفواكه والقمر يلوتها والكواكب تعطيها الطعوم والتغيرات فيها أظهر فهي على عظم القدرة أدلً وهذه الشؤون والتغيّرات فيها بأمر اللّه ووديعته إيّاها وهي في عالم الكون والفساد الّذي هو عبارة عن السماوات والأرض إذ هما من العنصريّات النهاية أن عنصر الأرض غير عنصر السماء لكنّها من العناصر بخلاف العرش والكرسيّ فإنّهما ليستا من العناصر ولهذا لا يغنيان. ﴿ وَمَوَرِّكُوا فَأَخْسَنَ مُتُورِّكُو ﴾ الفاء للتفسير أي: صوركم أحسن تصوير وتقويم وخصكم بخصائص مبدعاته ولذا لا يتمنى الإنسان أن يكون صورته خلاف ما هو عليه ولا يقدح في كونه أحسن الصور كون بعض الصور قبيحاً بالنسبة إلى بعض لأن الحسن هو الجمال في الوضع وذلك القبيح الصورة إذا قايست وضعه وخلقته مع كلّ ذي روح من نوع الحيوان بل الأجسام السفليّة مطلقا

البخلاف، للشيخ طوسي، ج٣، ص ٥٩١، والدروس، ج٣، ص٧٩، والكافي، ج٣، ص١٣.
 ٢ـ سورة الروم: ٣٠.

فذلك القبيح الصورة أحسن وضعاً وأتمّ خلقة.

والمعتدّ به هو الحسن المعنويّ ويكون مقارنا بالإيمان الذي هو أحسن السير وفي الحديث: دخلق الله آدم على صورته. أي على الصورة الإلهيّة التي هي عبارة عن صفاته العليا وأسمائه الحسنى وإلّا فالحسن العموريّ يوجد في الكافر أيضاً نم قد يوجد في الكافر سيرة حسنة وخلق حميد كعدل أنوشيروان لكنّ المعتدّ به أيضاً الإيمان ولو أنّ تلك السيرة الحسنة تنفعه لكن نفعاً مختصراً والجميل لا يضيّع ولو في الجملة».

وَوَالِيَهِ الْمَعِيرُ فِي والرجوع إليه في النشأة الآخرة فأحسنوا سرائركم باستعمال قواكم في طاعته حتى يوافق السيرة الجميلة والصورة الحسنة في الرجوع فكم من صورة حسناء تكون في العقبى شوهاء بقبح السريرة وكم من صورة قبيحة تكون حسناء بحسن السيرة وقد ثبت أن ضرس الكافر يوم القيامة مثل جبل أحد وأن غلظ جسده مسافة ثلاثة أيّام وأنه يسوء خلقه فيغلظ شفته العليا حتى تبلغ وسط رأسه وتسترخي شفته السفلى حتى تضرب سرته وإن أهل الجنّة ضوء وجوههم كضوء القمر ليلة البدر مكحلون أبناء ثلاث وثلاثون، فيا عجباً من إنسان خفي عليه ما أودع في أرض وجوده من كنز إلهي غيبي من نال إليه لو يغتقر أبداً وكيف أقام في الحضيض مع سهولة العروج.

﴿ يَهْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَنَ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا ثَيْرُونَ وَمَا تُطْلِئُونَ ﴾ من الأمور الكلّبة والجزئية والجليّة والخفيّة ﴿ وَٱللّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ﴾ محيط بجميع المضمرات في الصدور وفي الآية بيان ترق من الأظهر إلى الأخفى من الحق والباطل والرياء والإخلاص.

﴿ أَلَتَ يَأْتِكُمُ نَبُؤًا الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ أيها الكفرة؟ والهمزة للاستفهام ولم للجحد

ومعناه التحقيق والمراد من نبأهم أي خبر قوم نوح ومن بعدهم من الأمم ومن قبّل معناه التحقيق والمراد من نبأهم أي خبر قوم نوح ومن بعدهم من الأمم في العرف للقليل لكنه مستصلح للكثير إذ ما ذاقوا بالنسبة إلى عذاب جهنم كالذوق والوبال الثقل والشدة ومنه الوابل للمطر الثقيل والمراد من الأمر الكفر عبر عنه بالأمر للإبذان بأنه أمر هائل وجناية عظيمة. ﴿ وَمَلَمٌ ﴾ في الآخرة بعد ذلك الذوق ﴿ عَلَالُمُ الله كثير الألم وفيه إخبار بأن ما أصابهم في الدنيا لم يكن كفارة لذنوبهم وإلاً لم يعذبوا في الآخرة بخلاف المؤمنين فإن ما أصابهم في الدنيا من الآلام والمصائب كفارة لذنوبهم على ما ورد في الأخبار الصحيحة.

المعنى: ﴿ وَاللَّهُ ﴾ أي: ما ذكر من العذاب الذي ذاقوه وسيذوقوه في الآخرة ﴿ إِلْهَا لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ والمعجزات النّاهرة والباء إمّا للملابسة أو للتعدية ﴿ فَقَالُوا ﴾ عطف على كانت ﴿ أَبَثَرُ الظاهرة والباء إمّا للملابسة أو للتعدية ﴿ فَقَالُوا ﴾ عطف على كانت ﴿ أَبَثَرُ يَنَا ﴾ وأنكروا أن يكون الرسول من جنسهم متعجبين من ذلك أبشر وآدمي مثلناً يهدينا إلى الله كما قالت ثمود: ﴿ أَبَثَرُ مِنَا وَبِعِدًا نَنْيَعُهُ ﴾ أنكروا أن يكون الرسول بشراً ولم ينكروا أن يكون المعبود حجرا ومثل أن عبدوا

العجل وأقرّوا له بالمعبودية وأنكروا نبوة موسى. ﴿ وَوَوَلُوا ﴾ وأدبروا فيما أتوا به عن التصديق لهم فاستغنى الله أي أظهر استغناءه عن إيمانهم حيث أهلكهم وقطع دابرهم حيث علم سبحانه أنه ليس فيهم من يؤمن ﴿ وَاللهُ غَنِي ﴾ عن العالمين ﴿ حَيثُ في أفعاله يحمده كلّ مخلوق بلسان الحال وإن كان لم يعرفه ويقر بالوهيته وفي الأربعين الإدريسية: يا حميد الفعال ذا المن على جميع خلقه بلطفه، من داومه يحصل له من الأموال غاية.

وَنَصَمَ النِّينَ كَفَرْتًا أَنْ لَنْ يَبْعَثُوا عَبْر سبحانه بالزعم إشعاراً بانّه لا سند في الحكم سوى ادّعانه إيّاه والمراد من الموصول كفّار مكة وأن مخففة ادّعوا أن الشأن لن يبعثوا بعد موتهم ولن يقاموا، قيل: لكلّ شيء كتاية وكناية الكذب زعم. وقل و ردّاً لهم وإبطالاً لزعمهم وبكن أن تبعثوا فإن بلى لإيجاب النفي الذي قبله وربّق لَتُهَنّق ثُم لَنُبَوّق بِمَا عَمِلْتُم اي: لتحاسبن وتجزون بأعمالكم وبيان لتأكيد إثبات البعث ولتبعثن أصله لتبعثون حذفت واوه لاجتماع الساكنين وهو جواب قسم قبله وربّاك البعث والجزاء وعلى الله يسبر للجماع الساكنين وهو جواب قسم قبله وربّاك المر كذلك و تاينوا بالله وربير العظمة لإظهار وربير العظمة لإظهار المحق والباطل كما أن النّور كذلك والالتفات إلى نور العظمة لإظهار العناية ورافئة بِمَا تَسْمَلُونَ من من الامتثال بالأمر وعدمه في بَرِير .

﴿ يَمْ يَجْمَعُكُم ﴾ ظرف لتنبؤن وما بينهما اعتراض أو مفعول لا ذكر الحِرْمِ لَلْحَدَم ﴾ ليوم يجمع فيه الأولون والآخرون من الجن والإنس وأهل السماء والأرض لأجل الحساب والجزاء وهو يوم القيامة واللام للعهد عن النبي المناه الخالف المحلام المحلام المعلم أهل الجمع من أولى بالكرم اليوم ثم يرجع ينادي: ليقم الذين كانت تتجافى سيعلم أهل الجمع من أولى بالكرم اليوم ثم يرجع ينادي: ليقم الذين كانت تتجافى

جنوبهم عن المضاجع، فيقومون وهم قليل فيسرحون إلى الجنة ثم يحاسب سائر الناس»(1) وقيل: المراد جمع الله وعمله.

وقيل بين الظالم والمظلوم أو بين كلّ نبيّ وامّته. ﴿ وَاللَّهُ اليوم ﴿ يَوْمُ الْفَابُنِ ﴾ اليوم وأن تخسر صاحبك في معاملة بينك وبينه بضرب من الإخفاء والتغابن أن يغبن بعضهم بعضا ويوم القيامة يوم غبن بعض الناس بعضاً بنزول السعداء منازل الأشقياء وبالعكس فالكافر أخذ الشرّ وترك الخير والمؤمن ترك حظه من الدنيا وأخذ حظه من الآخرة ترك ما هو شر له وأخذ ما هو خير له فكان غائبا والكافر كان مغبوناً فيظهر في ذلك اليوم التغابن لظهور الغبن في المباهاة المشار إليها بقوله: ﴿ إِنَّ اللهُ آشَرَىٰ مِن المُرتَّىٰ الْحَمَدَة ﴾ (٢).

وقيل: يظهر الغبن من الكافر بترك الإيمان ومن المؤمن بتقصيره في الإحسان وفي الحديث: ولا يلتى الله أحد إلا تادما إن كان مسيئاً أن لم يحسن وإن كان محسناً أن لم يزدده. ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ وَاللّهِ الإخلاص ويعمل صالحاً بمقتضى إيمانه، حكي أن إبراهيم ابن أدهم أراد أن يدخل الحمام فطلب الحمامي الاجرة فتأوّه ثم قال: إذا لم يدخل أحد بيت الشيطان بلا اُجرة فإنّى يدخل بيت الرحمن بلا عمل؟ ﴿ يُكَيِّزُ ﴾ أي: يغفر الله ﴿ عَنْهُ سَيِّتَانِهِ ، ﴾ يوم القيامة ﴿ وَرُيِّينِ الرحمن بلا عمل؟ ﴿ يُكَيِّزُ ﴾ أي: يغفر الله ﴿ عَنْهُ سَيِّتَانِهِ ، ﴾ يوم القيامة ﴿ وَرُيِّينِ الرحمن بلا عمل؟ ﴿ الإيجاب ﴿ جَنَّتِ ﴾ على حسب درجات أعماله ﴿ جَنَّتِ ﴾ على حسب درجات أعماله ﴿ جَنَّتِ ﴾ على حسب درجات أعماله المنات على الظرف تأكيد للخلود ﴿ وَرَاءه لانطوانه على النجاة والخلاص الجنات ﴿ الفَوْرُ الْمَوْلِيُ ﴾ الذي لا فوز وراءه لانطوانه على النجاة والخلاص الجنات ﴿ الفَوْرُ الْمَوْلِيُ ﴾ الذي لا فوز وراءه لانطوانه على النجاة والخلاص

١ ـ تفسيرالقرطبي، ج١٤، ص٢٠٢، وتفسيرالثعلبي، ج٧، ص٢٣٢.

٢\_ سورة التوبة: ١١٢.

من أعظم الهلكات والظفر بأجلَ الطيّبات.

﴿ وَالنَّهِ كَا مُوْا وَحَالَمُوا مِنَا اللَّهِ وَمَن يُوْمِن الْمَعِيدُ ﴾ وحججنا ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

المعنى: ﴿ مَا أَصَابَ ﴾ ما نافية، أصاب الخلق ﴿ مِن مُّصِيبَةٍ ﴾ من المصائب الدنيوية والمصيبة المضرة التي تلحق صاحبها كالرمية التي تصيبه وإنما عم ذلك سبحانه وإن كان في المصائب ما هو ظلم وهو لا يأذن بالظلم لأنه ليس من أفراد الظلم إلا ما أذن الله في وقوعه أو التمكن منه وذلك إذن للملك الموكل به والمعنى أنه لا يمنع من وقوع المصيبة وقد يكون ذلك بتمكين من الله فكأنه يأذن أن يكون فيرجع المعنى بتخلية الله بينكم وبين من يريد فعلها وقيل: إنّه خاص فيما يفعله الله أو يأمر به وقيل: معنى بإذن الله أي بعلم الله ولا يصيبكم مصيبة إلّا وهو عالم بها. ﴿ وَمَن يُؤْمِن ﴾ بتوحيد الله أي بعلم الله ولا يصيبكم مصيبة إلّا وهو عالم بها.

الله ويصبر لأمر الله عند نزول المصيبة ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ فإن ابتلي صبر وإن اعطي شكر وإن ظلم غفر قال ابن عبّاس: ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ للاسترجاع حتى يقول: ﴿ إِنَّا لِلّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَحِمُونَ ﴾ فيثيب عند إصابتها ولا يضطرب بأن يقول قولا يدل على التضجر من قضاء الله. قال بعض المحققين: ومن يؤمن بالله تحقيقا يهد قلبه على العمل بمقتضى إيمانه. ﴿ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيدً ﴾ فيعلم إيمان المؤمن.

﴿ وَأَطِيعُوا اللّه وَلا يَشْعُوا الرَّسُولَ ﴾ إطاعة العبد لمولاه وإطاعة الامّة لنبيتها فيما يؤديه عن الله ولا يشغلنكم المصائب عن الاشتغال بطاعته والعمل بكتابه وكرر الأمر للتأكيد والإيذان بالفرق بين الطاعتين في الكيفيّة. ﴿ وَلَانِ لَكُنَّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاعْرَضْتُم عن إطاعة الرسول ﴿ وَإِنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبُلْكُ ٱللّهُ إِنَّ اللّهُ وَاعْرَضْتُم عن إطاعة الرسول ﴿ وَإِنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبُلْكُ ٱللّهُ إِنَّ اللّهُ وَإِنْ اللّهُ اللّهُ وَإِنْ اللّهُ وَإِنْ اللّهُ وَاللّهُ الرّسُولُ في مقام إضماره لتشريفه الله الرّسُولُ إِنْ مَنْ الْعَظْمة وإظهار الرسولُ في مقام إضماره لتشريفه الله الرّسُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ اللّٰهُ لَآ إِلَهُ ﴾ في الوجود ﴿ إِلَّا هُو ۚ وَطَلَ اللّٰهِ ﴾ أي: عليه تعالى خاصة ﴿ فَلْيَسَوَ صَكَّلِ اللّٰهُ وَمُونَ ﴾ المُؤْمِنُونَ ﴾ فان الألوهيّة مقتضية للتبتّل اليه وقطع التعلّق عمّا سواه بالمرّة والتوكّل اظهار العجز والاعتماد على الغير.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَثُواْ إِنَ مِنْ أَزْوَجِكُمْ ﴾ الزوج يعم الحليل والحليلة ﴿ وَأَوْلَدِكُمْ ﴾ يعم الابن والبنت ﴿ عَدُوّا لَحَكُمْ ﴾ يشغلونكم عن طاعة الله وإن لم يكن لهم عداوة ظاهرة فإن العدو لا يكون عدواً بذاته وإنّما يكون عدواً بفعله وقدتم الأزواج لأنّها مصادر الأولاد قيل: إنّ أناساً أرادوا الهجرة عن مكة فثبطهم أزواجهم وأولادهم فرقوا لهم ووقفوا فلمنا هاجروا بعد ذلك ورأوا الذين قد فقهوا في الدين أرادوا أن يعاقبوا أزواجهم ولهذا زيّن الله لهم العفو عن العقوبة.

وفا مدروا العدور المعرور عن مخيف والضمير راجع إلى العدور فإنه يطلق على الجمع أي: احفظوا أنفسكم عن شدة التعلق بهم ولا تؤثروا حقوقهم على حقوق الله بترك طاعته بالانهماك في محبتهم. وفي الحديث: وإذا كان امراؤكم شراركم وأغنياؤكم بخلاءكم وأمركم إلى نسائكم فبطن الأرض خير لكم من ظهرها». وفي الحديث: وشاوروهن وخالفوهن والسبب أنهن في الغالب ضعيفات العقول والحظوظ والإيمان وتطبع هوى نفسها لكن المرأة الفاضلة في الدين يجوز استشارتها وقد استشار النبي النبي المسلمة في قصة صلح الحديبية لفضلها ووفور عقلها وقصة خسرو وشيرين والصياد والسمكة معروفة.

وحكى أنَّ رجلاً من بني إسرائيل أتى سليمان للغلاِّ وقال: يا نبيَّ اللَّه أريد أن تعلّمني لسان البهائم فقال سليمان: إن كنت تحب أن تعلم لسان البهائم أنا أعلَّمك ولكن إذا أخبرت أحداً تموت من ساعتك فقال: لا أخبر أحداً فقال سليمان: قد علمتك وكان للرجل ثور وحمار يعمل عليهما في النهار فإذا أمسى أدخل عليهما علفاً فحط العلف بين يديهما فقال الحمار للثور أعطني الليلة عشاءك حتى يحسب صاحبنا أنك مريض فلا يعمل عليك فتستريح يوماً ثمّ أنا أعطيك عشائي في الليلة القابلة فرفع الثور رأسه من علفه فضحك الرجل فقالت امرأته: لم تضحك قال: لا شيء فلمًا جاءت الليلة القابلة أعطى الرجل للحمار علفه وللثور علفه فقال الثور للحمار: اقضني السلف الّذي عبندك فإنَّى أمسيت مغلوباً من الجوع والتعب فقال له الحمار: إنَّك لا تدري كيف كان الحال فقال الثور: وما ذلك قال: إنَّ صاحبنا ذهب البارحة وقال للجزّار: ثوري مريض اذبحه قبل أن يعجف فاصبر الليلة وأسلفني عشاءك أيضا حتى إذا جاءك الجزار صباحاً وجدك عجيفاً ولست قابلاً للذبح فلا يذبحك فتنجو من الموت ولو تعشيت يمتلئ بطنك ويحسبك سمينا فيذبحك إنّى أردَ لك ما أسلفتني الليلتين فرفع الثور رأسه أيضاً من علفه ولم يأكل فضحك الرجل فقالت المرأة لم تضحك؟ أخبرني وإلّا طلّقني فقال الرجل: إذا أخبرتك أموت في ساعتي فقالت: لا ابالي إلّا أن تخبرني فقال: ايتني بالدواة والقرطاس حتّى أكتب وصيّتي ثمّ أخبرك ثمّ أموت فناولته فبينما هو يكتب إذ طرحت المرأة كسرة من الخبز إلى الكلب فسبق الديك وأخذها بمنقاره قال الكلب: ظلمتني قال الديك: صاحبنا يريد الموت اصبر فتكون أنت شبعاناً من وليمة الماتم ولكن نحن نبقى في بيتنا إلى ثلاثة أيّام لا يفتح لنا الباب وإن يمت يرضي امرأته أبعده الله وأسخطه فإن لي تسع نسوة لا تقدر واحدة منهن أن تسأل عن سري لو كنت أنا مكانه لأضربنها حتى تموت أو تتوب وبعد ذلك لا تسأل عن سرّ زوجها فأخذ الرجل عصا ولم يزل يضربها حتّى تابت من ذلك الطلب، والنساء إذا وافقتموهن في المعروف يطمعن في المنكر.

﴿ وَإِن تَمَّقُوا ﴾ عن ذنوبهم القابلة للعفو بأن تكون متعلّقة بأمور الدنيا أو بأمور الدنيا أو بأمور الدنيا أو بأمور الدين لكن مقارنة للتوبة ﴿ وَتَصَفَحُوا ﴾ وتسامحوا ﴿ وَتَغْفِرُوا ﴾ بأحفائها وقبول عذرها ﴿ وَلَاتَ اللّهَ غَفُورٌ رَجِيمُ ﴾ يعاملكم بمثل ما عملتم.

وفي الحثّ على العفو والصفح إشارة إلى أن ليس المراد من الأمر بالحذر تركهم بالكلّية والإعراض من معاشرتهن كيف وبها نظام العالم. وما روي عنه الله الله كان يقول: «اتقوا الدنيا والنسام». إنّما هو للتحذير عمّا يضر معاشرتها في محبّتها الشاغلة عن طاعة الله لا الترك بالكليّة.

﴿ إِنَّمَا أَمْوَلُكُمْ وَأَوْلَنُدُكُمْ فِتْنَةً ﴾ بلاء ومحنة يوقعونكم في الإثم من حيث لا تحتسبون والمعنى محنة امتحنكم الله بها حتّى يميّز المطيع والعاصي في محبّة الله، ﴿ وَأَلِنَهُ عِندَهُۥ أَجَرُ عَظِيمٌ ﴾ لمن آثر طاعته على محبّة في محبّة الله، ﴿ وَأَلِنَّهُ عِندَهُۥ أَجَرُ عَظِيمٌ ﴾ لمن آثر طاعته على محبّة

الأموال والأولاد وزهدهم في الدنيا ورغبتهم في الآخرة.

قال بعض العارفين: العيال سوس الطاعات.

وبالجملة فكل شيء يشغل عن الله فهو مشؤوم على صاحبه قيل: الله وبالجملة فكل شيء يشغل عن احتني وأجاب دعوي فأقلل ماله وولده. ومن أمنين ولم يجب دعوي فأكثر ماله وولده وهذا الغالب عليهم النفس. وأمّا قوله ولا يتجب حتى أنس اللهم أكثر ماله وولده "فهو لأمر هو أعرف بصلاحه.

﴿ فَأَنْقُوا اللَّهَ مَا اَسْتَطَعْتُم ﴾ أي: ابذلوا في التقوى جهدكم وتحرّزوا عمّا يكون سبباً لمؤاخذة اللّه إيّاكم وهذه الآية نزلت بعد قوله: ﴿ أَتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِدِ. ﴾

لمَا اشتدَ على النبي تَعْلَيْكُ بأن قام في الصلاة حتى ورمت قدماه وتقرّحت جبهته الشريفة فنزلت: ﴿ فَالنَّقُوا اللّهَ مَا اسْتَطَعْمُ ﴾ قال ابن عبّاس: كلتا الآيتين محكمة لا ناسخ فيها وحق التقوى ما بحسن أن يطلق عليه اسم التقوى وذلك لا يقتضي أن يكون حق التقوى فوق الاستطاعة فإنّه سبحانه لا يكلف نفساً إلّا وسعها.

﴿ وَأَسْمَعُوا وَأَطِيعُوا ﴾ أوامره ﴿ وَأَنفِتُوا ﴾ ممّا رزقكم في الوجوه الَّني

١ ـ تفسيرالقرطبي، ج١٨، ص١٤٣، والكشاف، ج٤، ش ص١١٧.

٢\_ انظر: الخرائج والجرائح، ج ١، ص ٥٠، وبحار الأنوار، ج ١٨، ص ١١.

أمركم الله بالإنفاق فيها خالصاً لوجهه والمراد مطلق الإنفاق أو الزكاة كما قال ابن عبّاس: ﴿ خَيْرًا لِلْآنَفُسِكُمْ ﴾ مفعول لفعل محذوف أي: افعلوا خيراً لأنفسكم أو يكون الإنفاق خيراً.

﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ ﴾ أي: ومن يقه الله ويعصمه من بخل نفسه الذي هي الرذيلة ﴿ وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ الفائزون بكلّ مرام وفي المقاصد الذي هي الرذيلة ﴿ وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ الفائزون بكلّ مرام وفي المقاصد الحسنة كفي بالمرء من الشيخ أن يقول: أخذ منه حقّى لا أترك منه شيئاً أبداً.

وروي عن النبيّ أنّه كان يطوف بالبيت فإذا رجل متعلّق بأستار الكعبة وهو يقول: إلهي بحرمة هذا البيت إلّا غفرت لي. فقال الشيّة: «ما ذنبك؟ صفه لي». قال: هو أعظم من أن أصفه لك. قال الشيّة: «ويحك ذنبك أعظم أم الأرضون؟» قال: بل ذنبي قال: «ويحك ذنبك أعظم أم السماوات؟» قال: بل ذنبي قال: «فذنبك أعظم أم السماوات؟» قال: بل ذنبي أعظم. قال: «فذنبك أعظم أم الله؟» قال: بل اللّه أعظم وأعلى. قال: ويحك صف لي ذنبك». قال: يا رسول اللّه إنّي قال: بل اللّه أعظم وأعلى. قال: لا حرقني الله بنازك فو الذي بعقني بالهداية لو قمت بين الزكن والمقام فم بكيت ألفي عام حتى يجري من دموعك الأنهار وتسقي بها الأشجار الركن والمقام فم بكيت ألفي عام حتى يجري من دموعك الأنهار وتسقي بها الأشجار فم مت وأنت لنيم لكتك الله في النار أما علمت أنّ البخل كفر وأن الكفار في النار».

﴿ إِن تُغَرِّمُوا الله ﴾ بصرف أموالكم إلى المصارف التي عينها وذكر القرض تلطّفاً في الطلب وأصل القرض القطع وقيل للقرض: قرض لأنه قطع شيء من المال واستعمل في أن يعطي أحداً شيئاً ليرجع إليه ﴿ وَمُنكا حَسَنا ﴾ مقروناً بالأخلاق وطيب النفس وقرضاً إن كان بمعنى الإقراض كان نصبه على

١- انظر: اسدالغابة، ج٥، ص٧٦.

المصدريّة وإن كان بمعنى مقرضاً كان مفعولاً ثانياً لتقرضوا لأن الإقراض يتعدّى إلى مفعولين.

﴿ يُضَنَّوهَهُ لَكُمُ ﴾ أي: يجعل لكم أجره مضاعفاً ويكتب بالواحد عشرة وسبعين وسبعمائة وأكثر على حسب النيّات والأوقات والمحالّ.

ورَيَفُورَ لَكُمْ مَا فرط منكم من بعض الذنوب وراقة شكور على الكثير بمقابلة اليسير من الطاعة وسمّي جزاء الشكر شكراً أو المعنى والله كثير الثناء على عبده بذكر أفعاله الحسنة وينبغي أن العبد لا يقصّر في الشكر فشكر البدن أن لا يستعمل جوارحه في غير طاعته وشكر قلبه أن لا يشتغل بغير معرفته وذكره وشكر اللسان أن لا يستعمل غير ثنائه ومدحته وحمده وشكر المال وهو أن ينفقه في محبّته وسبيله و لياله العقوبة مع كثرة ذنوبكم من المنع والإمساك وهو يرى مخالفة العاصين ولا يعتريه غيظ ولا يحمله علمه على المسارعة إلى الانتقام.

قيل: إن إبراهيم الله لما رئي ملكوت السماوات والأرض رأى عاصياً في معصيته قال: اللهم أهلكه فأهلكه الله ثم رأى آخر فدعا عليه فأهلكه الله ثم رأى رابعاً فدعا عليه فأوحى الله إليه ثم رأى رابعاً فدعا عليه فأوحى الله إليه أن قف إبراهيم، فلو أهلكنا كل عاص رأيناه لم يبق أحد من الخلق ولكنا تحملنا لا نعذبهم بل نمهلهم فإما أن يتوبوا وإما أن يصروا فلا يفوتنا بشيء.

قيل: الحلم حجاب الآفات وملح الأخلاق والفرق بين الصبور والحليم أن المذنب لا يأمن العقوبة في صفة الصبور كما يأمنها في صفة الحليم يعني إن الصبور يشعر بأنّه يعاقب في الآخرة بخلاف الحليم والتخلّق باسم الحليم إنّه هو بأن يصفح عن جنايات الناس بل يجازيهم بالإحسان.

قال السهرورديّ: يا حليم ذا الأناة فلا يعادله شيء من خلقه، من ذكره

كان مقبول القول وافر الحرمة قوي الجاش بحيث لا يقدر عليه سبع ولا غيره. وعنيم الفيل الفيد والفيد والمحكمة ويعلم من هو في نية صادقة وفي القدرة والحكمة ويعلم من هو في نية صادقة وفي عمله خلوص ومن ليس كذلك ومن هو أهل للكرامة كما ردّ بلعم بن باعور وقبل كلب أصحاب الكهف قيل: إنهم لما طردوا الكلب ولم ينصرف أنطقه الله فقال: لم تصرفونني إن كان لكم إرادة فلي إرادة أيضاً وإن كان خلقكم فقد خلقني أيضاً فازدادوا بكلامه يقيناً واتفقوا على استصحابه معهم إلّا أنهم قالوا: يستدل علينا بآثار قدمه فالحيلة أن نحمله فحمله الأولياء على أعناقهم وهم يمشون وذلك لخلوصه فأدركه من العناية الأزلية كما أن الاستكبار أخرج إبليس من ذلك المقام المنبع وجعله في أسفل السافلين.

# 

مدينة. عن النبي عَلَيْنَ قال: «ومن قرء سورة الطلاق مات على سنة رسول الله»(١٠).

## بنسب أللَّهُ وَالرَّهُ وَالرَّهُ وَالرَّهُ وَالرَّهُ وَالرَّهِ وَالرَّهِ وَالرَّهِ وَالرَّهِ وَالرَّهِ

يَنَابُهَا النَّيْ إِذَا طَلَقَتُمُ النِسَلَة فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَينِ وَأَخْصُوا الْعِدَةِ وَالنَّهُ اللّهَ عَرْجُوهُ مَنَ مِنْ بُنُونِهِنَ وَلَا يَغَرُجُنَ إِلّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةِ مُبَيِّنَةً وَيَلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يَنْعَدَ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَدُهُ لَا تَدْرِي لَمَلَ أَمْرُ وَمَن يَنْعَدَ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَدُهُ لَا تَدْرِي لَمَلَ اللّهَ يُعْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا أَنْ فَإِنَا كَمْنَ الْمَلْمُ اللّهَ عَدُودُ اللّهَ عَدُولِ وَالشّهِدُولُ وَمَن يَنْعَدُ وَأَيْمِهُوا الشّهَدَةَ يَلّهُ ذَلِكُمُ مَنْ يُوعُلُمُ مِن كَانَ بُومِنُ وَاللّهِ وَالْبَوْمِ الْآخِورُ وَمَن يَنْقِ اللّهَ يَغِمُل لَهُ يَغِمُ لَلّهُ عَلَى اللّهِ وَالْمَنْ عَلَى اللّهِ فَهُو حَسَبُهُ وَإِنّ اللّهَ بَلِيغُ أَمْرِهِ وَأَشْهِدُوا وَمَن يَنْوَى عَلَى اللّهِ فَهُو حَسَبُهُ وَإِنّ اللّهَ بَلِيغُ أَمْرِهِ وَالْتَهِ وَالْبَوْمِ وَالْتِهِي يَقِينُ مِن اللّهِ فَهُو حَسَبُهُ إِنّ اللّهَ بَلِيغُ أَمْرِهِ وَالْتِهِي لَدْ يَعِشْنَ مِنَ اللّهَ عَلَى اللّهِ فَهُو حَسَبُهُ وَإِنّ اللّهُ بَلِيغُ أَمْرِهِ وَالْتِهِ فَلَوْمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ أَمْرُهُ إِن النّبَعْدُ وَمِن بَنَوَكُمْ فَى اللّهِ فَهُو حَسَبُهُ إِنّ اللّهَ بَلِكُمْ أَمْرِهِ وَالْتِهِي لَدْ يَعِضْنُ وَالْتَكُولُ اللّهِ أَنْوَلَكُمْ إِنَّ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللل

١ ـ مجمع البيان، ج ١٠، ص٣٦، والكشاف، ج٤، ش ص١٢٧.

﴿ يَكَأَيُّهُا آلنَّمِيُ إِذَا طَلَقَتُدُ ٱلنِّسَآةَ ﴾ أصل الطلاق التخلية من وثاق ويقال: أطلقت بعيراً من عقاله ومنه استعير طلاق المرأة إذا خليتها فهي طالق أي مخلّاة عن حبالة النكاح. والطلاق كالسلام والكلام بمعنى التسليم والتكليم والمستعمل في المرأة لفظ التطليق وفي غيرها لفظ الطلاق حتى لو قيل: أطلقتك لم يقع الطلاق.

وتخصيص النداء به ﷺ مع عموم الخطاب لأمَّته لتشريف الخطاب ولأنَّ النبيِّ إمام أمَّته وقدوتهم كما يقال لرئيس القوم وكبيرهم: يا فلان افعلوا كيت وكيت اعتباراً لترؤَّسه وإنَّه لسان قومه وهذه العبارة مثل قوله: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلنَّهِيُّ ﴾ قل للمؤمنين ﴿إِذَا طَلَّقَتُدُ ٱللِّسَآةَ ﴾ وقيل: إنَّه في التقدير با أيُّها النبيُّ والمؤمنون إذا طلَّقتم فحذف المؤمنون لأنَّ الحكم يدلُّ على المحذوف أو من قبيل «إيّاك أعنى» والمراد أمّته. ﴿فَطَلِّلْقُوهُنَّ لِعِدَّنِهِكَ ﴾ العدّة مصدر عدّه يعدّ ومن هذا قول النبي ﷺ: سئل عنه متى يكون القيامة؟ قال: ﴿إِذَا تَكَامَلُتُ الْعَدْثَانُ أي عدد أهل النار وعدد أهل الجنّة، (١) وسمّى الزمان الّذي تتربّص فيه المرأة عقيب الطلاق أو الموت عدة لأن المرأة تعدّ الأيّام المضروبة عليها وتنتظر أيَّام الفرج أي طلَّقوهنَّ مستقبلات لعدَّتهن فاللَّام متعلَّقة بمحذوف دلُّ عليه معنى الكلام أي واقع وقت عدَّتهنِّ وذلك أن يطلِّقها في طهر لم يجامعها فيه حتَّى يحسب العدَّة من ذلك اليوم ويصح الطلاق فإن لم يقع الطلاق في ذلك الطهر ووقع في طهر واقع الرجل فيه لم يقع الطلاق فهذا هو الطلاق للعدة لأنَّها تِعتدُ بذلك الطهر من عدَّتها وتحصل في العدَّة عقيب الطلاق فيكون على هذا العدة الطهر لا الحيض. ﴿ وَأَحْمُوا الَّهِدَّةَ ﴾ أي: اضبطوها بحفظ الوقت الّذي وقع فيه الطلاق وأكملوها ثلاثة أقراء لكنّ القرء بمعنى الطهر في

١- البحرالرائق، ج٤، ص٢١٤، والفائق في غربب الحديث، ج٢، ص٣٣٩[جاراته الزمخشري].

الآية عندنا وقيل: اللام في ﴿ لِعِدَّتِهِنَ ﴾ للسبب فالمعنى فطلَقوهن ليعتددن ولا شبهة أن هذا الحكم أي الاعتداد للمدخول بها لأن المطلَقة قبل المسيس لا عدة عليها وقد ورد به التنزيل في سورة الأحزاب وهو قوله: ﴿ فَمَا لَكُمُ مَا يَكُمُ مِنْ عِذَةٍ نَمُنَدُّونَهَا ﴾ (١).

وبالجملة وإنّما أمر سبحانه الرجال بالإحصاء وإن كانت النساء مأمورة لأنهم أضبط للحساب وللزوج في هذا الضبط حق وهي المراجعة ولها حق وهو النفقة والسكنى وأيضا قعود الزوجة عن اتّخاذ البعل حتّى تنقضي وقد يحصل الفراق بغير الطلاق كالارتداد واللعان وإن لم يسم طلاقاً ويحصل أيضاً بالفسخ للنكاح بأشياء أخر.

والطلاق منهي عنه من غير سبب ومبغوض. قال النبي مَلَّمُ النَّهِ الْمَوْمُ وَلا تَطَلَقُوا فَإِنَّ الطلاق يَهْتُو منه العرش». (٢) وعن ثوبان رفعه إلى النبي مَلَّمُ فقال: «أيّما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير بأس فحرام عليها واتحة الجنّة». (٣) وعن أبي موسى الأشعري عن النبي مَلَّمُ قال: «لا تطلّقوا النساء إلّا من ريبة فإنّ الله لا يحبّ الذوّاقين والذوّاقات» (١٠).

واعلم أن العدة على ضروب فضرب بالإقراء لمن تحيض وضرب يكون بالأشهر للّتي لم تبلغ المحيض ومثلها تحيض وكذلك الآيسة من المحيض ومثلها تحيض وكذلك الآيسة من المحيض ومثلها تحيض فعدتها بالشهور وحدتها أصحابنا بأن تكون سنها أقل من خمسين سنة ومن ستين سنة للقرشيّات فإن كان سنها أكثر من ذلك فلا عددة عليها عند أكثر أصحابنا والمتوفّى عنها زوجها عدتها بالشهور أيضاً

١ ـ سورة الأحزاب: ٤٩.

٢- الحدائق الناظرة، ج٢٥، ص١٤٧، ووسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٦٨، ومجمع البيان، ج١٠، ص٣٩. ٣- المسبوط، للشيخ الطوسي، ج٥، ص٣، ومسالك الإقهام ج٩، ش ص١١٩، ووسائل الشيعة، ج١٥، ص ٤٩٠.

٤\_ مستدرك الوسائل، ج١٥، ص ٢٨٠، وعوالي اللئالي، ج٢، ص ١٤٠، وتفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص٣٩.

وضرب تكون بوضع الحمل في الجميع إلّا المتوفّى عنها زوجها فإن عدتها أبعد الأجلين ثمّ إنّ عدّة الطلاق للحرّة ثلاثة قروء أو ثلاثة أشهر وللأمة قرءان أو شهر ونصف ووضع الحمل.

﴿ وَاللَّهُ وَلا يَعْرُجُوهُ ﴾ ولا تعصوه فيما أمركم به و ﴿ لا يَجْوِرُ للزوجِ أَن يخرِجُ مَن بيوتهن ﴿ وَلا يَخْرِجُ مُن أيضاً في زمان العدة ولا يجوز للزوج أن يخرج المطلّقة المعتدة من مسكنه الذي كان يسكنها فيه قبل الطلاق وعلى المرأة أيضاً أن لا تخرج في عدتها إلا لضرورة ظاهرة فإن خرجت أثمت. ﴿ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَنُوشَةِ مُنْ ظاهرة واختلف في الفاحشة فقيل: إنّها الزنا فتخرج لإقامة الحد عليها وقيل: هي البذاء على أهلها فيحل لهم إخراجها عن ابن عبّاس وهو المروي عن الباقر النها ودوى علي بن أسباط عن الرضاطية قال: «الفاحشة أن تؤذي أهل زوجها وتسبّهم». (٢) وقيل: هي النشوز فإن طلقها على نشوز فلها أن تتحوّل من بيت زوجها، وفي رواية (٣) اخرى وإنّ كل معمية فله ظاهرة فهي فاحشة.

﴿ وَمَانَكَ مُدُودُ اللَّهِ ﴾ ممّا ذكر من أحكام الطلاق ﴿ وَمَن يَنَمَدُ خُدُودَ اللَّهِ ﴾ بأن على غير ما أمر الله به ﴿ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ وأثم فيما بينه وبين اللّه وخرج من الطاعة إلى المعصية وفعل ما يستحق به العقاب.

لا تدري ﴿ لَمَلَ اللَّهُ يُمْدِثُ بَعْدَ ذَالِكَ أَمْرًا ﴾ أي: يغير رأي الزوج في محبّة الطلاق ويوقع في قلبه المحبّة لترجعها في ما بين الطلقة الواحدة والثانية وفي ما بين الثانية والثالثة ولعل الله يحدث الرجعة في العدة وطلاق السنّة في مقابلة طلاق البدعي الذي هو غير مشروع عندنا والطلاق السنّي السنّة في مقابلة طلاق البدعي الذي هو غير مشروع عندنا والطلاق السنّي

١ مجمع البيان، ج١٠، ص٤٠، ووسائل الشيعة، ج١٥، ص٤٤٠.

٢- تفسير مجمع البيان، ج١٠، ص٤٠، والحدائق الناظرة، ج٢٥، ص٢٥، وجواهر الكلام، ج٣٦، ص٢٣٤.
 ٣- التسان، ح١٠، صـ ٣١، مصحمه السان، ح١٠، صـ ٤٠، مفقم القرآن الدناري، ح٢٠ مـ ١٩٥٠.

۳- التبيان، ج۱۰ ص ۳۱، ومجمع البيان، ج۱۰، ص ٤٠، وفقه القرآن، الراوندي، ج۲، ص ١٦٤،
 عن ابن عباس.

يطلق على الطلاق الذي لم يطأ فيه بعد الرجعة ويكون طلاق عدة إن وطأ بعد الرجعة وطلق والحاصل إن أصحابنا الإمامية قد اصطلحوا على أن يسموا الطلاق الذي لا يزاد عليه بعد المراجعة طلاق السنة والطلاق الذي يزاد عليه بشرط المراجعة طلاق السنة أيضاً طلاق العدة وهو ما كان مستجمعا لشرائط الصحة المذكورة في كتاب الطلاق.

﴿ فَإِذَا بَلَغَنَ أَجُلَهُنَّ ﴾ أي: شارفن آخر زمان العدَّة ولم تنقص وذلك لأنَّه لا يمكن الرجعة بعد بلوغهن آخر العدة وحمل البلوغ في الآية عند الفريقين على المشارفة ﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُونِ ﴾ فأنتم بالخيار إن شئتم راجعوهن ً بالمعروف وحسن المعاشرة وإنفاق لائق وفي الحديث أكمل المؤمنين أحسنهم خلقاً وألطفهم بأهله ﴿ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُونِ ﴾ بإيفاء الحق وإنفاء الضرار بأن يراجعها ثمّ يطلُّقها تطويلاً للعدّة وخصومة لها. ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلٍ يَنكُرُ ﴾ قال المفسّرون: أمروا أن يشهدوا عند الطلاق وعند الرجوع شاهدي عدل حتى لا يجحد المرأة المراجعة بعد انقضاء العدة والرجل الطلاق وقال أصحابنا: الإشهاد على الطلاق وهو المرويّ عن أثمّتنا وهذا أليق بظاهر الآية وعليه العمل عندنا لأن العطف على قوله: ﴿إِذَا طَلَّقَتُكُ ٱللِّسَآةَ ﴾ في «الكافي» عن الكاظم النبي قال الأبي يوسف: «إن الله تبارك وتعالى أمر في كتابه في الطلاق بشاهدين ولم يرض لهما إلّا عدلين وأمر في كتابه بالتزويج فأهمله بلا شهود وأنتم أثبتم شاهدين ولوجبتم فيما أهمل وأبطلتم الشاهدين فيما أكَّد»(١). ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلشَّهَندَةَ بِلَّهِ ﴾ وهذا خطاب للشهود أي: أقيموها لوجه الله لا لطلب رضاء المشهود له والشهادة أمانة ولا بدّ من تأدية الأمانة فلو كتمها أو حرّفها فقد خان والخيانة من الكبائر دلّ عليه: ﴿ وَمَن يَحْكُتُمْهَا فَإِنَّهُۥ وَاشُّمْ قَلْبُهُۥ ﴾

۱\_ الکافی، ج۵، ص۳۸۷.

وَأَحِكُمْ الطلاق والعدة إلى الحث على جميع الامور المذكورة من الشهادة وأحكام الطلاق والعدة ويُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُؤمِنُ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ الْآخِرِ اللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ لا يَتَرَكُ العمل بما وعظ به رغبة في الثواب ورهبة من العقاب. ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللّه ﴾ عن مخالفته في هذه المذكورة وغيرها ﴿ يَجْعَل لَهُ عَثْرَمًا ﴾ مصدر ميمي أي: خروجاً وخلاصاً يجعل سبحانه له من شبهات الدنيا ومن غمرات الموت ومن شدائد يوم القيامة ومن الحرام إلى الحلال ومن النار إلى الجنّة وعن النبي النهاد همن أكمر الاستغفار جعل الله من كل هم فرجاً ومن كل ضيق مخرجاً (١٠).

وَ وَرَزُقَةُ مِنْ حَبِثُ لَا يَعْتَسِبُ فَ قال الصادق: هيبارك له فلما أثاه» وعن أبي ذرّ الغفاري عن النبي الله قال: هإني الأعلم آية لو أخذ بها الناس لكفتهم وهي قوله: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ عَلَى اللّهِ فَهُو حَسَبُهُ ﴾ أي: ومن يفوض أمره إلى الله ووثق بتقديره وتدبيره فهو كافيه ويعطيه ثواب الجنة ويجعله مكفّى في أموره وفي الحديث من سرّه أن يكون أقوى الناس فليتوكّل عليه. ﴿ إِنَّ اللّهُ بَلِغُ أَمْرِهِ ﴾ أي: يبلغ ما أراد على ما أراد ولا يقدر أحد على منعه عمّا يريده أو المعنى أنّه تعالى منفذ أمره فيمن يتوكّل عليه أخرة حَمَلَ الله ليكُلُ شَي مقداراً بحسب المصلحة في الإباحة والوجوب والترغيب والترهيب والشدة والرخاء.

ثم بين تعالى اختلاف أحكام العدة باختلاف أحوال النساء فقال: ﴿ وَالَّتِي يَهِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآهِكُمْ ﴾ فلا يحضن ﴿ إِنِ ٱرْبَبَتْمُ ﴾ اللَّائي من

١ ـ مستدرك الوسائل، ج٥، ص ٢٧٧، وبحار الأنوار، ج٧٤، ص ١٧٢.

٢\_ تفسيرنورالثقلين، ج٥، ص٣٥٧، ومجمع البيان، ج١٠، ص٤٣.

٢ المصدر السابق نفسه.

الموصولات جمع التي أي النساء اللّاتي دخلتم بهن ويئسن من الحيض لكبرهن يقال: آيس إذا كان يأسها من الحيض ولا يقال لها: آيسة لأن الياء إنّما تزاد في المؤنّث إذا استعملت الكلمة للمذكر أيضاً فرقا بينهما فإذا لم تستعمل له فأي حاجة إلى الزيادة مثل طالق وحائض. والمحيض والحيض مصدر حائض وهو خروج الدم من قبلها ويكون للأرنب والضبع والخفّاش ومنه الحوض لأن الماء يسيل إليه.

و المحكم عداتهن أي الرابية المرابية المالهن يحضن المرابية المالهن يحضن المرابية المالهن المرابية المالهن المرابية المرا

﴿ وَهُوَدَّتُهُنَّ ثَكَثَةً أَشَهُمٍ ﴾ واللاثي يئسن مبتدء خبره: فعدَّتهنَ والشهر العدد المعروف من الأيّام وسمّي شهراً لأنّه يشهر ويعرف بالقمر ويإهلال الهلال.

﴿ وَاللَّهِ لَمْ يَعِشْنَ ﴾ أي: ما رأين الدم لصغرهن والشابة التي كانت تحيضن فارتفع حيضها بعذر من الأعذار قبل بلوغها من الآيسات فتعتد بثلاثة أشهر أيضاً. ﴿ وَأَوْلَتُ الْأَخْمَالِ ﴾ وواحدة الأولات ذات بمعنى صاحبه والمراد من الحمل الحبل وهو المحمول في البطن أي الحبالي منهن ﴿ أَبَلُهُنَّ ﴾ أي: منتهي عدتهن ﴿ أَبَلُهُنَّ ﴾ قال ابن عباس: هذا الحكم خاص بالمطلقات وهو المروي عن أثمتنا أن فأما المتوفّى عنها زوجها إذا كانت حاملا فعدتها أبعد الأجلين فإذا مضت بها أربعة أشهر وعشراً ولم تضع انتظرت الوضع

١ ـ تفسيرالصافي، ج٥، ص ١٩٠، والتحفةالسنية، ص ٢٩٠.

۲۔ مجمع البیان، ج ۱۰، ص ٤٤.

٣ المصدر السابق نفسه.

وإذا وضعت قبل المدة انتظرت المدة ولكن عند غيرنا أنّه عام في المطلّقات والمتوفّى عنها زوجها وإن كانت المرأة حاملا باثنين ووضعت واحداً لم تحلّ للأزواج حتّى تضع جميع الحمل. قال أصحابنا: إذا وضعت واحداً انقطعت عصمتها من الزوج ولا يجوز لها أن تعقد على نفسها لغيره حتّى تضع الآخر.

والذين قالوا: إن الآية عامّة في المطلّقة والمتوفّى عنها زوجها قالوا: إن هذه الآية نسخت قوله ﴿وَالّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَدَرُونَ أَزْوَبَا يَتَرَبَّنَ بِأَنفُيهِنَ وَنَهُم وَيَدَرُونَ أَزْوَبَا يَتَرَبَّنَ بِأَنفُيهِنَ وَيَشَرُ وَعَشْرًا ﴾ (١) لتراخي نزوله لكن عندنا لا يصح لأن النسخ لم يثبت وفي الكافي عن الصادق الذي سئل عنه عن الحبلي يموت زوجها فتضع وتزوج قبل أن يمضي لها أربعة أشهر وعشر فقال الذي الذي كان دخل بها فرق بينهما واعتدت بما بقي عليها من الأول واستقبلت عدة اخرى من الأخير ثلاثة فووه (١)، الحديث. ﴿وَمَن يَتِّي اللّهَ ﴾ فيما أمره بالطاعة والاجتناب عن المعصية فروه (١)، الحديث. ﴿وَمَن يَتِّي اللّهَ ﴾ فيما أمره بالطاعة والاجتناب عن المعصية عوض آجل وقيل: يسهّل عليه فراق أهله ويزول الغموم عن قلبه.

﴿ ذَٰلِكَ ﴾ أي: ما ذكر من الأحكام ﴿ أَمْرُ اللّهِ أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَن بَنِّي اللّهَ يَكُمْ مَنْ الصلاة إلى الصلاة ومن الجمعة إلى الجمعة قال الربيع: إنّ اللّه قد قضى على نفسه أنّ من توكّل عليه كفاه ومن آمن به هداه ومن أقرضه جازاه ومن وثق به أنجاه ومن دعاه لبّاه وتصديق ذلك في كتاب اللّه حيث قال: ﴿ وَمَن يَتَوَكُّلُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسّبُهُ \* ﴾ وقال عز وجل: ﴿ وَمَن يُؤمِنُ اللّهِ عَيْدُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسّبُهُ \* ﴾ وقال عز وجل: ﴿ وَمَن يُؤمِن اللّهِ عَيْدُ مَنْ اللّهُ عَيْدُ اللّهُ وَقال: ﴿ وَمَن يَتَوَكُّلُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسّبُهُ \* ﴾ وقال عز وجل: ﴿ وَمَن يُؤمِن اللّهِ عَلَى اللّهِ عَمْرَهُ اللّهُ مَنكُمْ اللّهِ وَقال: ﴿ وَمَا لَا اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّه

١- سورة البقرة: ٢٣٤.

٢\_ الكافي، ج٥، ص٤٢٧.

١ـ سورة التغابن: ١١.

٢ سورة التغابن: ١٧.

﴿ وَمَن يَمْنَعِهِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ تُسْنَقِيمٍ ﴾ (أ) وقال: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَدِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةً ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ (\*). ﴿ وَيُعْظِمْ لَلَّهِ أَجْرًا ﴾ وهو ثواب الجنّة لأنّه الأجر العظيم.

أَشْكِنُوهُنَّ مِنْ حَبْثُ سَكَفَتُم مِن وُجْدِكُمْ وَلَا نُفَسَازُوهُنَّ لِنُصَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ وَإِن كَنَ يَصَنَعَن حَمْلُهُنَّ فَإِن أَرْضَعَن لَكُمْ فَنَاثُوهُنَّ الْوَالِنِ حَمْلِ فَأَنْفِقُ الْمُورَهُنَّ وَأَنْهُولُ الْمَئْتُ مِعْمُونِ وَإِن تَعَاسَرُهُمْ فَسَكُنْ فَإِن أَرْضَعَن لَكُمْ فَنَاثُوهُنَّ اللهُ لَكُمْ فَنَاثُوهُنَّ اللهُ لَذَه أَخْرَى اللهُ لَكُمْ فَنَاثُوهُنَّ اللهُ لَكُمْ اللهُ لَا يُكُلِفُ اللهُ لَا يُكُلِفُ اللهُ لَا يَعْلَمُ اللهُ لَلهُ اللهُ لَا يُكُلِفُ اللهُ اللهُ

وَالْمَكِنُوهُنَ اللّهِ استيناف وقع جواباً عن سؤال نشأ ممّا قبله من الحث على التقوى كأنّه قيل: كيف نعمل بالتقوى في شأن المعتدات؟ فقيل: وأنكِنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ مَكَثَد الله أي: بعض مكان سكناكم والخطاب للمؤمنين المطلّقين وَبُوكُم ووسعكم ممّا تطيقونه والوجد القدرة والغنى يقال: فلان افتقر بعد وجده وهو عطف بيان لقوله: وحَرْثُ مَكَثُد والبدل أحسن قال أبو حيّان: إنّه لم يعهد في عطف البيان إعادة العامل إنّما عهد ذلك في البدل. وَلَا نُفَارُوهُنَ الله ولا تقصدوا عليهن الضرر ولِيُفَيّينُوا عَلَيْنَ وتلجئوهن إلى الخروج من مساكنكم. ووله كُنّ أَوْلَنْ حَمْل الله أي: المطلّقات

۱ـ سورة آل عمران: ۱۰۱.

٢\_ سورة البقرة: ١٨٦.

ذوات حمل، وأولات بالكسر على قانون جمع المؤنّث وتنوين حمل للتنكير أي أيّ حمل كان قريب الوضع أو بعيده ﴿ قَالَفِتُواْ عَلَيْهِنَّ حَنِّ يَصَعَن حَلَّهُنّ ﴾ فيخرجن من العدة وتحلّ لهن تزوّج غيركم أيّا شئن فأمر سبحانه بالإنفاق على المطلّقة الحامل سواء كانت رجعية أو مبتوتة. ﴿ فَإِنْ أَتَضَعَن لَكُو فَالُوهُنّ أَجُورَهُنّ ﴾ أي: فإن أرضعن الولد لأجلكم بعد البينونة فأعطوهن أجرة الرضاع سواء كان الولد منهن أو من غيرهن فان حكمهن في ذلك حكم الأضار ﴿ وَأَنْ يَرُوا ﴾ أيها الآباء والأمهات ﴿ يَتَنكُم بِمَرُونِ ﴾ والائتمار قبول الأمر أمرهم الله سبحانه بالتلقي لأمره بما يوجب المعروف فلا يكون من الأب مماسكة ومن الأم معاسرة وعليهما الإشفاق للولد ﴿ وَإِن تَمَامَرُمُ ﴾ وتضايقتم في الرضاع والاجرة واختلفتم في هذا الأمر ﴿ فَسَنَرْضِعُ لَلُهُ الْمَرَاهِ على الإرضاع.

ولينفي الام الامر ودو سَعَة وعنى وثروة وغنى وقين سَعَيْد، وماله أمر سبحانه أهل التوسعة أن يوسعوا على نسائهم المرضعات أولادهن على قدر سعتهم ووَمّن قُدِرَ عَلَيْهِ وضيق عليه رزقه وقيني على قدر ذلك وعلى حسب إمكانه وطاقته ومِمّا عَالَنهُ الله لا يكلّف الله فقا إلا مّا عاتبه من المال جل أو قل ولا يقع منه تعالى تكليف ما لا يطاق. وسَيَجْمَلُ الله بَهَدُ عُشرِ بُمُلُ في أكد الوعد باليسر بعد العسر عاجلا أو أجلا وليس في السين دلالة على تعين وقت، نعم السين تعين قرب الوعد وكل ما هو آت قريب ولو في الآخرة فلينتظر المعسر اليسر فإن الانتظار للفرج عبادة قال الزمخشري: هذا وعد لفقراء ذلك الوقت والصحابة خصوصاً فإن الغالب على أكثر هم في ذلك الوقت الفقر ثمّ فتح عليهم البلاد فيما بعد.

﴿ وَكَأَيِّن مِّن فَرَّيَةٍ ﴾ بمعنى: كم الخبريَّة للتكثير والقرية اسم لموضع

يجتمع ويسكن فيه الناس أي وكثير من أهل قرية ﴿ عَنَتْ عَنَ أَمْمٍ رَبِّهَا وَأُمِ رَسُلِهِ ﴾ استكبرت وطغت عن قبول أمر ربّها وأمر رسل ربّها وفي الآية تحذير للناس عن المخالفة وكأيّن مبتدء ومن قرية بيان له وعتت خبره ﴿ فَمَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا ﴾ أي: ناقشناها في الحساب وشددنا عليها وأخذنا بدقائق ذنوبها في الدنيا قبل الآخرة من غير عفو بنحو من القحط والجوع والأمراض والسيف وتسليط الأعداء عليها معجلاً على استيصالها العذاب الأكبر وذلك لترجع إلى الله فلم تفعل فابتلاها الله بما فوق ذلك ﴿ وَعَلَبْنَهَا عَدْلًا لَهُ عَرْدًا لَهُ عَلَيْهِ الله عَنْ الله عَرْف.

﴿ فَذَاقَتَ وَبَالَ أَشْيِهَا ﴾ وضرر كفرها وأحسنته إحساس الذائق الطعام ﴿ وَكَانَ عَلَيْهِ فَا لَهُمْ وَهُو العمر في المخالفة.

وَأُمّدٌ الله مُكُمّ مع ذلك وَعَذَابًا شَدِيدًا في الدنيا لم يكن كفارة الحساب والعذاب في الدنيا والآخرة فإن ما أصابهم في الدنيا لم يكن كفارة لذنوبهم لعدم رجوعهم عن الكفر فعذبوا بعذاب الآخرة أيضاً وقيل: في الآية تقديم وتأخير فيكون المعنى إنّا عذبناها عذاباً شديداً في الدنيا ونحاسبها حساباً شديدا في الآخرة ولفظ الماضي للتحقيق كأكثر ألفاظ القيامة. واتقوا من الله يتأولي الألبي واعتبروا بحال الأمم الماضين من المنكرين واتقوا من مخالفة أمره تعالى إن خلصت عقولكم من شوائب كدورات النفس واعلموا أن الدنيا دار تجارة والمؤين مامنوا من شوائب كدورات النفس واعلموا أن الدنيا دار تجارة والمؤين مامنوك هو النبي وصف سبحانه اولي الألباب وخص المؤمنين بالذكر لأنهم المنتفعون بذلك دون الكفار. وقد أنزل الله إيكر وعبر والخطاب للالتفات ويركر عنه القرآن وتبليغه أو لأنه سبب عن إنزال الوحي عنه بالذكر لمواظبته على تلاوة القرآن وتبليغه أو لأنه سبب عن إنزال الوحي إليه يعني: إن رسول الله شبه بالذكر الذي هو القرآن لشدة ملابسته به فأطلق

عليه اسم المشبّه به استعارة تصريحيّة وقرن به ما يلائم المستعار منه وهو الإنزال ترشيحاً لها أو مجازاً مرسلاً من قبيل إطلاق السبب على المسبّب فإن إنزال الوحي إليه سبب لإرساله. وقيل: معنى الآية قد أنزل إليكم ذكرا يعني القرآن وأرسل إليكم رسولاً يعني: محمّدا لكن الإيجاز اقتضى اختصار الفعل الناصب للرسول وقد دل عليه القرينة وهو قوله: ﴿ أَزَلَ ﴾ نظير قوله: «علّفتها تبناً وماء بارداً» أي: وسقيتها ماء بارداً.

رَشُولًا يَنْلُواْ عَلَيْكُوْ مَايَنتِ اللّهِ مُبَيِّنَاتِ لِيُخْرَجُ ٱلّذِينَ مَامَنُواْ وَعَيِلُوا الطَّالِحَاتِ مِنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى النُّورُ وَمَن بُؤْمِنُ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ مَالِيحًا يُدْخِلَهُ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن الظَّلُمَاتِ إِلَى النُّورُ وَمَن بُؤْمِنُ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ مَالِيحًا يُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن أَلْقُلُمُ اللّهُ الذِي خَلَقَ سَبْعَ مَعْوَتِ وَمِنَ ٱلأَرْضِ مِثْلُهُنَ بَنَازُلُ ٱلأَثْرُ بَيْنَهُنَ لِنَعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ مَعْوَتِ وَمِنَ ٱلأَرْضِ مِثْلُهُنَ بَنَازُلُ ٱلأَثْرُ بَيْنَهُنَ لِنَعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَلِمَا اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَلِمَا اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَلِمَا اللّهُ اللّهُ عَلَى كُلُو شَيْءٍ عِلْمًا اللّهُ اللّهِ عَلَى كُلُو اللّهَ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

وَرَسُولًا يَتَلُوا ﴾ ويقرء عليكم أيّها الناس وَمَايِنَتِ اللّهِ أَنِ القرآن وَمُولًا يَتَلُوا ﴾ ويقرء عليكم أيّها الناس وَمَايِنتِ الله من الأحكام أو مبينات بالفتح أي: واضحات لا خفاء فيها لأهلها أو لا مرية في إعجازها وإنّما يتلوها. وَلِيَّمْنَجَ ﴾ الرسول أو اللّه بناء على أن اللام متعلّقة بأنزل لا بقوله: ويَتْلُوا ﴾ ... والنّين مَامَنُوا وَكِيلُوا الصَّلِحَتِ الموصول عبارة عن المؤمنين بعد إنزال القرآن وإلّا فإخراج الموصوفين بالإيمان من الكفر لا يمكن إذ لا كفر فيهم حتى يخرجوا منه ومن الغفلة إلى اليقظة على طبقاتهم في يمكن إذ لا كفر فيهم حتى يخرجوا منه ومن الغفلة إلى اليقظة على طبقاتهم في السعي والاجتهاد. وومَن الجهل إلى العلم ومن الغفلة إلى اليقظة على طبقاتهم في مكارم الأخلاق تنفع للإنسان في الجملة ولو كان كافرا فكيف إذا كان مؤمنا؟ كما قيل: إنه يَلْمُنْ لمنا عرج به أطلع على النار فرأى حظيرة فيها رجل لا تمسته

النار فقال على الله عنه جهتم بسخانه وجوده. كما في أنيس الوحدة وكما رئي حاتم طيئ صرف الله عنه جهتم بسخانه وجوده. كما في أنيس الوحدة وكما رئي أبو لهب في المنام وهو يمص ماء من إبهامه ليلة الاثنين لعتقه بعض جواريه حين بشرته بولادة رسول الله. ﴿ يُدْخِلْهُ جَنَّتِ بَهِي مِن عَمْتِها ﴾ أي: من تحت قصورها أو أشجارها ﴿ الْأَبْرُ ﴾ الأربعة ﴿ الْإِينَ فِيها ﴾ ومقيمين في تلك الجنات دائمين ﴿ إلْها ﴾ تأكيد للخلود لئلًا يتوهم أن المراد المكث الطويل المنقطع آخرا ﴿ قَدْ لَسَنَ الله أَدُ رِنَا ﴾ حال ثان من مفعول يدخله وفي الكلام معنى التعجب والتعظيم لما رزق الله المؤمنين من الثواب كأنّه قيل: ما أحسن رزقهم وما أعظمه!

﴿ الله الملك القادر الذي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتِ ﴾ أي: الله الملك القادر الذي خلق سبع سماوات على وفق حكمته الشاملة وقدرته الكاملة ﴿ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: وخلق من الأرض ﴿ مِثْلَهُنَ ﴾ في العدد والطباق.

واختلف في كيفيّة طبقات الأرض فقال قوم: إنّها سبع أرضين طباقاً بعضها فوق بعض كالسماوات لأنّها لو كانت مصمّته لكانت أرضاً واحدة وفي كلّ أرض خلق خلقهم اللّه كما شاء وروى أبو صالح عن ابن عبّاس إنّها سبع أرضين ليس بعضها فوق بعض بينهن البحار ويظل جميعهن السماء والله سبحانه أعلم بصحّة ما استأثر بعلمه وأبهم على خلقه.

وبالجملة ليس في القرآن آية تدل على أن الأرضين سبع مثل السماوات إلاً هذه الآية وبعض الاخبار الّتي ينقلونها أن في كل أرض آدم كآدمكم ونوح مثل نوحكم ضعيفة غير معلومة ولا نعلم بصحتها فالأولى السكوت عنها والله أعلم بصحتها. ﴿ يَنَازَلُ آلاَتُنَ ﴾ أي: أمر الله واللام عوض عن المضاف إليه ﴿ يَنَابُنَ ﴾ أي: بين السماوات السبع والأرضين السبع

والمراد نفوذ أمره تعالى في العلويّات والسفليّات كلّها والأمر عند الأكثرين القضاء أي يجري حكمه وينفذ بينها ولا يقتضي من قوله: ﴿ بَيْنَهُنَّ ﴾ أن لا يجرى في العرش والكرسيّ لأنّ المقام اقتضى ذكر ما ذكره والتخصيص بالذكر لا يقتضي التخصيص بالحكم. ﴿ لِيُمّلُوّا أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ فَدِيرٌ ﴾ متعلّق بخلق أو يتنزّل أي: فعل ذلك لتعلموا أنّ من قدر على ما ذكر قادر على كلّ شيء ومنه البعث للجزاء فتطيعوا أمره وتستعدوا لكسب السعادة واللام لام الغرض والمصلحة ﴿ وَأَنَّ اللّهُ قَدْ أَمَاطَ بِكُلّ شَيْءٍ عِلمًا ﴾ كما أحاط به قدرة وقوله: ﴿ عِلمًا ﴾ نصب على التمييز.

تمّت السورة.

## الناب الناب

مدينة. قال أبيّ عن رسول اللّه ﷺ: «من قرأها أعطاه الله توبة نصوحاً»(١).

## بِنسب إللَّهُ الرَّالِحِيدِ

يَّا أَيُّهَا النَّيْ لِمَ تُحْرَمُ مَا أَمَلَ اللهُ لَكُّ تَبْنِنِي مَرْضَاتَ أَزْوَجِكَ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللهُ لَكُو تَحِلَة أَيْمَنِكُمْ وَاللهُ مَوْلِكُمْ وَهُو الْعَلِيمُ الْمُكِيمُ اللهُ عَلَيْهِ عَبَّفِ أَسَرَ النَّيِي إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِهِ حَدِينًا فَلَمَّا نَبَأَت بِهِ. وَأَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَبَّفَ السَّرَ النَّي إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِهِ حَدِينًا فَلَمَّا نَبَأَت بِهِ. وَأَظْهَرُهُ اللهُ عَلَيْهِ عَبَّفِ مَمْ النَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَأَعْهَرُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْ الْعَلِيمُ الْحَيْمِ اللهُ وَمَنْ اللهُ اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُولُكُما وَإِن تَظْلِهُوا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهُ اللهُ وَمَنْ اللهُ اللهُ وَمَنْ اللهُ اللهُ وَمَنْ اللهُ وَمَنْ اللهُ اللهُ وَمَنْ اللهُ اللهُ وَمَنْ اللهُ وَمَنْ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَنْ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ وَمَنْ اللهُ اللهُ وَمَنْ اللهُ اللهُ وَمَنْ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ شُمْرَمُ ﴾ أصل لم لما والاستفهام لإنكار التحريم.

سبب النزول: فيه اختلاف قيل: إن رسول الله على كان إذا صلَى الغداة يدخل على أزواجه امرأة امرأة وكان قد أهديت لحفصة عكة عسل فكانت إذا دخل عليها رسول الله حبسته وسقته منها وإن عائشة أنكرت احتباسه

۱\_ مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٥٢، ونورالثقلين، ج ٥، ص ٣٦٧.

عندها فقالت لجويرية عندها: إذا دخل رسول الله على حفصة فادخلي عليها وانظري ماذا تصنع فأخبرتها الخبر وشأن العسل فغارت عائشة وأرسلت إلى صواحبها فأخبرتهن وقالت: إذا دخل عليكن رسول الله فقلن: إنّا نجد ريح المغافير وهو صمغ العرفط كريه الرائحة وكان رسول الله يكره ويشق عليه أن يوجد منه ريح غير طيّبة لأنه يأتيه الملك. فدخل رسول الله والله فقلت: يا فقالت: ما أردت أن أقول ذلك لرسول الله ثم إنّي خفت من عائشة فقلت: يا رسول الله ما هذه الريح الّتي أجدها منك أكلت المغافير؟ فقال: الا ولكن حفصة سقتني عسلا، ثم دخل على امرأة امرأة وهن يقلن له ذلك فدخل على عائشة فأخذت بأنفها فقال لها: «ما شأنك؟» قالت: أجد ريح المغافير أكلتها يا رسول الله؟ قال: «لا بل سقتني حفصة عسلاً فقالت: جرست إذا نحلها العرفط. فقال الله؟ قال: «لا بل سقتني حفصة عسلاً فقالت: جرست إذا نحلها العرفط. فقال الله؟ قال: «لا بل سقتني حفصة على نفسه فنزلت الآية () وقيل: إن التي فقال تسقي العسل رسول الله الم سلمة وقيل: كانت زينب بنت جحش ().

وقيل في سبب النزول: إن رسول الله قسم الأيّام بين نساءه فلمًا كان يوم حفصة قالت يا رسول الله: إن لي إلى أبي حاجة فأذن لي أن أزوره فأذن لها فلمًا خرجت أرسل رسول الله إلى جاريته مارية القبطيّة وكان قد أهداها له المقوقس ملك مصر فأدخلها بيت حفصة فوقع عليها فأتت حفصة فوجدت الباب مغلقاً وجلست عند الباب فخرج رسول الله ووجهه يقطر عرقا فقالت حفصة: إنّما أذنت لي من أجل هذا أدخلت أمتك بيتي ثم وقعت عليها في يومي وعلى فراشي أما رأيت لي حرمة وحقاً؟ فقال على فالسه هي جاريتي قد أحل الله ذلك لي اسكتي فهو حرام على والله ألتمس بذلك رضاك فلا جاريتي قد أحل الله ذلك لي اسكتي فهو حرام على والله ألتمس بذلك رضاك فلا

۱ـ بحار الأنوار، ج۲۲، ص۲۲۹، ومجمع البيان، ج١٠، ص٥٥. ٢ـ بحار الأنوار، ج٢٢، ص٢٢٩، ومجمع البيان، ج١٠، ص٥٥.

وبالجملة ﴿ يَتَابُّهُ النِّيُ ﴾ ناداه بهذا النداء تشريفاً له وتعليماً لعبادة كيف يخاطبونه في أثناء محاوراتهم ﴿ لِمَ عُمْرُهُ مَا أَمَلَ الله لَكَ ﴾ من الملاذ ﴿ تَبْنَفِى مَرْمَاتَ أَزْدَجِكَ ﴾ وتطلب رضاء نسائك وهن أحق يطلب مرضاتك منك وليس في هذا ما يدل على وقوع ذنب منه الله لأن تحريم الرجل بعض نسائه أو بعض الملاذ لسبب أو لغير سبب ليس بقبيح وقد يكون خرج هذا القول مخرج المتوجّع له الله إذ بالغ في إرضاء أزواجه وتحمّل في ذلك المشقة ولو أن إنساناً أرضى بعض نسائه بتطليق بعضهن لصح أن يقال له: لم فعلت ذلك وتحمّلت هذه المشقة وإن كان لم يفعل قبيحاً ولو قلنا: إنّه عوتب على ذلك لأن ترك التحريم كان أفضل من فعله لم يمنع لأنه يحسن أن يقال لانك النفل: لم لم تفعله ولم عدلت عنه وإن تطييب قلوب النساء ممّا لا ينكره العقول.

حكي أن عبد الله بن رواحة كان من النقباء كانت له جارية فاتهمته زوجته ليلة بالنسبة إلى الجارية. فقال قولاً يشبه الإنكار. فقالت له زوجته: إن كنت لم تقربها فاقرء القرآن فأنشد:

ا ـ مجمع البيان، ج ١٠، ص٥٦.

٢\_سورة الأحزاب: ٥١.

وفينا رسول اللَّـه نتلــو كتابــه أتى بالهدى بعد العمى فنفوسينا فقالت: زدنى، فأنشد:

شهدت بـأنّ وعـد اللّـه حـقّ

وإن محمدا يسدعو بحيق

كما لاح معروف مع الصبح به موقنات إنّ مـا قــال واقــع

وأن النسار مثسوى الكافرينسا(٢) وإن اللُّه مسولي المؤمنينـــا

فقالت: إذا قرأت القرآن صدّقتك فأخبر به رسول الله فتبسّم عَلَمْ اللَّهُ وقال: «خیرکم خیرکم لنسائه»<sup>(۳)</sup>.

واختلف فقهاء العامّة فيمن قال لامرأته: أنت حرام عليّ فقال مالك: هو ثلاث تطليقات وقال أبو حنيفة: إن نوى به الظهار فهو ظهار وإن نوى الإيلاء فهو إيلاء وإن نوى الطلاق فهو طلاق بائن وإن نوى ثلاثاً كان ثلاثاً وإن لم يكن له نيّة فهو يمين. وقال الشافعيّ: إن نوى الطلاق كان طلاقاً، أو الظهار كان ظهارا وإن لم يكن له نيّة فهو يمين. وقال أصحابنا: إنّه لا يلزم به شيء ووجوده كعدمه وإنَّما أوجب اللَّه فيه الكفَّارة لأنَّ النبي عَلَيْكِ كان حلف أن لا يقرب جاريته أولاً بشرب الشراب المذكور فأوجب عليه أن يكفّر عن يمينه ويعود إلى استباحة ما كان حرّمه وهو قوله: «والله لا أقرّبها». قيل: إنّه وَاللَّهُ لا أقرّبها». أُعتق جارية في تحريم مارية وعاودها. ﴿وَأَنَّهُ غَفُورٌ ﴾ لعباده ﴿رَحِيمٌ ﴾ بهم إذ ارجعوا إلى ما هو الأولى. ﴿ مَّذْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُوْ غَِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ ﴾ أي: قد قدر الله تعالى لكم ما تحلَّلون به أيمانكم إذا فعلتموها وشرع لكم الحنث والكفَّارة

۱ ـ تفسيرمجمع البيان، ج ۱ ، ص ٥٧، وانظر: كنزالعمال، ج ١٣، ص ١٠٠، وتفسيرابن كثير، ج٣، ص ٤٦٨. ٢- تفسيرمجمع البيان، ج١٠، ص٥٧.

٣- من لايحضره الفقيه، ج٣، ص٤٤٣، ووسائل الشيعة، ج١٤، ص١٢٢، وكنزالعمال، ج١٦، ص ٣٧١، والحدائق الناظرة، ج٢٤، ص ٦١٠.

فيها واليمين ينحل بالحنث فسمي ذلك تحلّة وقد بين الله كفّارة أيمانكم في سورة المائدة وفي هذا دلالة على أنه قد حلف ولم يقتصر على قوله: حرام علي لأن هذا القول ليس بيمين. ﴿وَالنَّهُ ﴾ هو ﴿مَوَلَنَامُ ﴾ ووليّكم يحفظكم وهو أولى بكم ﴿وَهُو الْعَلِيمُ ﴾ بمصالحكم ﴿لَلْكِيمُ ﴾ في تدبير أموركم في أوامره ونواهيه.

﴿ وَإِذْ أَسَرَ النَّبِيُ إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِود ﴾ وهي حفصة ﴿ حَدِيثًا ﴾ أي: كلاماً أمرها بإخفائه ﴿ فَلَمَّا نَبّاتَ بِهِد ﴾ أي: أخبرت غيرها فأفشت سرّه إلى صاحبتها وهي عائشة أو إلى صواحبها نساء النبي ﴿ وَأَظْهَرَهُ أَلِلَّهُ عَلَيْهِ ﴾ أي: اطلع الله النبيّ على إفشاء حفصة ذلك الحديث على لسان جبرئيل، وظهر الشيء أصله أن يحصل شيء على ظهر الأرض فلا يخفى وبطن إذا حصل في بطنان الأرض فيخفى.

وَعَرَّفَ بَعْضَهُم وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ ﴾ أي: عرّف النبي الشي حفصة بعض الحديث الذي أفشته إلى صاحبتها بأن قال لها: «ألم أك أمرتك أن تكتمي سرّي». وهو إمّا حديث الإمامة او قصّة مارية وأخبرها ببعض ما أفشت وأعرض عن بعض آخر لمكارم أخلاقه لأن الكريم لا يستقصي قط وعلى قراءة عرف بالتخفيف فمعناه غضب عليها وجازاها بأن طلقها تطليقة أو هم بطلاقها.

﴿ فَلَمَا نَتَأَهَا بِهِ. ﴾ وأخبر ﷺ حفصة بما أظهره الله عليه قالت حفصة: ﴿ مَنْ أَنْبَأَكَ هَنَدًا ۚ قَالَ ﴾ رسول الله: ﴿ نَبَأَنِى ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ بسرائر الصدور.

ثم خاطب سبحانه عائشة وحفصة ﴿إِن نَنُوماً إِلَى اللّهِ عَن من التعاون على النبيّ بالإيذاء والتظاهر عليه والشرط وقيل في معنى الأمر: أي وجب عليكما التوبة ﴿فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ ومالت قلوبكما إلى الإثم وعدلت عن الثواب وقيل: ﴿إِن عَلَى معناه أي: إن تتوبا إلى الله يقبل توبتكما. ﴿وَإِن تَظَاهَرَا

عَلَيْهِ ﴾ بإسقاط إحدى التاءين أي: وإن يتعاونا على النبيّ بالإيذاء قال ابن عبّاس: قلت: لعمر بن الخطّاب والمرأتان اللتان تظاهرتا على رسول الله قال: عائشة وحفصة. أورده البخاري في الصحيح. ﴿ فَإِنَّ اللهُ هُوَ مَوْلَنهُ ﴾ الّذي يتولَى نصرته ﴿ وَجَبِرِيلُ ﴾ رئيس الكرّوبين قرينه ﴿ وَمَنلِحُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ قال يتولى نصرته ﴿ وَجَبِرِيلُ ﴾ رئيس الكرّوبين قرينه ﴿ وَمَنلِحُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ قال قتادة: يعني الأنبياء وقال الزجاج: صالح هنا ينوب عن جميع المؤمنين ولكن وردت الرواية من طريق الخاص والعام أن المراد بصالح المؤمنين علي بن أبي طالب النبية وهو قول مجاهد (١٠).

وفي كتاب دشواهد التنزيل، بالإسناد عن سدير الصيرفي قال: لقد عرف رسول الله علياً أصحابه مرتين مرة حيث قال: من كنت مولاه فهذا علي مولاه وأمّا الثانية فحيث نزلت هذه الآية أخذ رسول الله بيد علي فقال: «أيها الناس هذا صالح المؤمنين». وقالت أسماء بنت عميس: سمعت أنّ النبي يقول: «وصالح علي بن أبي طالب». (٢).

قيل: إن رجلاً قال لإبراهيم بن أدهم: إن الناس يقولون لي: صالح فبم أعرف أنّي صالح فقال: أعرض أعمالك على الصالحين فإن قبلوها ووافق مع القرآن فإن وافقت فاعلم أنّك صالح.

﴿ وَالْمَلَيَّكَ ﴾ مع تكاثر عددهم ﴿ بَعّدَ ذَلِكَ ﴾ أي: نصرة الله ورئيس الكرّوبين وناموسه الأعظم وصالح المؤمنين وزيره الذي بمنزلة هارون من موسى ﴿ فَلِمَ اللهِ مَوْلَنَهُ ﴾ وذكر موسى ﴿ فَلِمَ اللهُ مَع اللهِ معطوفة على جملة ﴿ فَإِنَّ اللهُ هُو مَوْلَنَهُ ﴾ وذكر نصرة غير الله مع الإخبار بكونه تعالى مولاه لتذكير كمال رفعة النبيّ وبيان لشأنه

١- انظر: الأمالي، للصدوق، ص٨٣، ونهج الأيمان، ابن جبر، ص١٩٧، وفتح الباري، ابن
 حجرالعسقلاني، ج١٠، ص٣٥٣، وتفسيرالقرطبي، ج١٨، ص١٨٩، وتاريخ مدينه دمشق، ابن
 عساكر، ج٤٢، ص٣٦٢.

٢ـ شواهدالتنزيل، ج٢، ص٣٥١.

ولكون سوق الكلام في مقام التظاهر لكون عائشة وحفصة متظاهرتين.

وجواب الشرط مقدم أي: ان طلقكن عسى وأن يُبُولَهُ وعسى للمقاربة وإن طَلَقَكُنَ وجواب الشرط مقدم أي: ان طلقكن عسى وأن يُبُولَهُ ويبدلكن وأَنْوَبُا ﴾ له وخيرا ينكُنَ وأصلح له منكن ثم نعمت سبحانه تلك الأزواج وشرائت ومسلمات لأمر الله ونهيه ومنوعين مصدقات الله ورسوله أو المعنى مصدقات في أقوالهن وأفعالهن وقينتن وافعالهن الوين مواظبات على الطاعة والذكر وتبين من الذنوب وعيدن وعيدن متذللات لأمر الرسول وسيحني أي: صائمات سمّي الصائم سائح لأنه يسيح في النهار بلا زاد أو المراد مهاجرات من مكة إلى المدينة وتبين وأبكار أي أي: مدخولات وغير مدخولات وسط بين هاتين الكلمتين بالعاطف دون غيرهما لتنافيهما وعدم اجتماعهما في ذات واحدة بخلاف سائر الصفات ويمكن أن يكون المراد بالأبكار تعريضاً لعائشة وبالثيبات غيرها من بعض أزواج النبيّ.

قال بعض أهل التحقيق: إن في الآية إشارة إلى مريم البتول وهي البكر وإلى آسية بنت مزاحم امرأة فرعون وأن الله سيزوجه والله إياهما في الجنة كما روي عن ابن عبّاس قال أبو الليث: يكون وليمة في الجنّة ويجتمع عليها أهل الجنّة فيزوج الله هاتين المرأتين من محمد وبدأ في الآية بالثيّب قبل البكر لأن زمن آسية قبل زمن مريم.

وروي أن النبي الشيئة دخل على خديجة وهي تجود بنفسها فقال: «أتكرهين ما نزل بك يا خديجة وقد جعل الله في الكره خيراً كثيرا فإذا قدمت على ضراتك فاقرنيهن مني السلام». فقالت: من هن يا رسول الله؟ قال: «مريم بنت عمران وآسية بنت مزاحم وحليمة اخت موسى». فقالت: «بالرفاه والبنين» (۱)، وكان

١\_ بحار الأنوار، ج١٩، ص٢٠، وتفسيرمجمع البيان، ج١٠، ص٦٥.

هذا دعاء الأوائل للمعرّس ثمّ نهى النبيّ عن هذا القول وأمر بقوله: «بارك لك وبارك عليك وجمع بينكما في خيره.

وفي الحديث: «إنَّ الرجل من أهل الجنّة ليتزوّج خمسمانة حوراء وأربعة آلاف ثيب وثمانية آلاف بكر يعانق كلّ واحدة منهنّ مقدار عمره في الدنيا» (١).

بَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا فُوّا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُو نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِكُةً غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَمْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَغْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا نَعَنَذِرُوا ٱلِّيوَمِّ إِنَّمَا تَجْزَوْنَ مَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامَنُوا تُوبُوا إِلَى ٱللَّهِ نَوْبَةً نَصْوِمًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّنتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ بَوْمَ لَا يُحْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَةً ثُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ ٱيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَكَ أَتِّهِمْ لَنَا نُورَنَا وَأَغْفِرْ لَنَّآ إِنَّكَ عَلَىٰ كَثِّلِ شَيْءٍ فَدِيرٌ ۞ بَتَأَبُّهَا ٱلنَّيْنُ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنكِفِقِينَ وَأَغْلُظُ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَّهُ وَبِشْنَ ٱلْمَصِيرُ ۞ مَنرَبُ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱمْرَأَتَ نُوجٍ وَٱمْرَأَتَ لُوطٍ كَانْتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا مَسَالِمَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَرْ يُغْنِيا عَنْهُمَا مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَفِيلَ ٱذْخُلَا ٱلنَّارَ مَعَ ٱلدَّاخِلِينَ ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ مَامَنُوا أَمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ آبَنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ وَنَجِينِ مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ. وَنَجِينِ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَمَرْيُمُ ٱبْنُتَ عِنْرُنَ ٱلِّي أَحْصَنَتَ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوجِنَا وَصَدَّفَتْ بِكَلِمَنتِ رَبُّهَا وَكُتُهُهِ، وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَتِينِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

١ــ انظر: بحار الأنوار، ج٨. ص١٩٨.

﴿ وَقُوا ﴾ أصله اوقيوا كاضربوا أي: احفظوا ﴿ أَنفُكُو ﴾ بترك المعاصي وفعل الطاعات ﴿ وَأَهْلِكُو ﴾ بالنصح والتعليم جمع أهلين حذفت النون بالإضافة والمراد من الأهل كل من في عيال الرجل ونفقته من المرأة والولد والأخ والاخت بل قد يطلن على أصحابه.

وفي الحديث: «كلكم راع وكلكم مسؤولون عن رعيته». (١) وهو من الرعاية وكلّكم مسؤول عمّا التزم حفظه يوم القيامة فالإمام راع على الناس والرجل راع على أهل بيته والمرأة راعية على بيت زوجها وعبد الرجل راع على مال سيّده والكلّ مسؤول وقد خص الأهلين لأن شرائط الأمر والنهي قد لا توجد في حق الأجانب بخلاف الأهلين وإلّا حكم الأجانب كحكمهم في الأمر والنهي لكن الأقرب مقدم كما قال سبحانه: ﴿ وَأَنذِدْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِيكَ ﴾ (١) فإذا طهرتم أنفسكم عن دنس المعاصي واتباع الهوى فانصحوا إخوانكم حتى يأتمون بهدايتكم.

وَنَارًا وَقُودُهَا ﴾ ما يوقد به النار يعني: حطبها والوقود بالفتح اسم لما توقد به النار من الحطب وبالضم مصدر بمعنى الاتقاد والنّاس فَوَالْمِهَارَةُ ﴾ والجنّ وإنّما لم يذكر الجنّ لأن كفّار الجنّ تابعة لكفّار الإنس ووَلَلْهِهَارَةُ ﴾ أي: تتقد بها أيضاً اتقاد غيرها بالحطب فإن اتقاد النار بالحجارة مكان الحطب يكون من زيادة حرّها ولذلك قال الله الكريت ولها سرعة الاتقاد ونتن الرائحة جهتم». (١) قال ابن عبّاس: هي حجارة الكبريت ولها سرعة الاتقاد ونتن الرائحة وكثرة الدخان وشدة الالتصاف بالأبدان وقيل: وقودها الناس إذا صاروا إليها

١- الرسالة السعدية، ص١٤٩، وعوالي اللئالي، ج١، ص١٢٩، وبحار الأنوار، ج٧٢، ص٣٨.
 ٢- سورة الشعراء: ٢١٤.

١ ـ صحيح البخاري، ج٤، ص ٩٠، وعمدةالقاري، ج١٥، ص ١٦٥.

والحجارة قبل أن يصيروا إليها. ﴿ عَلَيْهَا ﴾ أي: على تلك النار ﴿ مَلَيْكَةً ﴾ تلي أمرها وتعذيب أهلها وهم الزبانية التسعة عشر وأعوانهم والمراد بقوله: ﴿ عَلَيْهَا ﴾ ليس الاستعلاء الحسيّ بل الولاية والغلبة ﴿ غِلاظً ﴾ القلوب خالية عن الرحمة ﴿ شِدَادٌ ﴾ أقوياء أو غلاظ الأقوال شداد الأفعال إذا استرحموا لأنهم خلقوا من الغضب وجبّلوا على القهر لا لذّة لهم إلّا فيه، ما بين منكبيهم مسيرة سنة أو كما بين المشرق والمغرب يضرب أحدهم بمقمعته ضربة واحدة سبعين ألفاً فيهوون في النار. ﴿ لا يَعْصُونَ اللّهُ مَا أَمَرَهُم ﴾ في عقوبة الكفّار ﴿ وَيَقْمَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ من غير تثاقل وتأخير.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ كَثَرُوا ﴾ يقال لهم عند إدخال الملائكة إيّاهم في النار حسبما أمروا به: ﴿ لَا نَمْنَذِرُوا الَّوْمَ ﴾ أي: في هذا اليوم والعذر تجري الإنسان بما يمحو به ذنوبه ﴿ إِنَّمَا جُرُونَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ في الدنيا من الكفر والمعاصي بعد ما نهيتم عنها أشد النهي فلا عذر لكم أبداً وقوله: ﴿ وَلَا يُودّنَ لَمَهُ فَيَمُنَذِرُونَ ﴾ فمواقف القيامة كثيرة ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّيْنَ مَامَنُوا نُوبُوا إِلَى اللّهِ نَوْبَهُ فَصُوعًا ﴾ أبلغ وجوه الاعتذار مثل أن تقول: فعلت وأسات وفي الشرع ترك الذنب لقبحه والندم على ما فرط منه والعزيمة على ترك المعاودة وتدارك ما أمكنه أن يتدارك والنصوح فعول أو قول فيه صلاح صاحبه والنصوح فعول من أبنية المبالغة أي بالغة في النصح وصفت التوبة بذلك على الإسناد المجازي من أبنية المبالغة أي بالغة في النصح وصفت التوبة بذلك على الإسناد المجازي وهو وصف التائبين وهو أن ينصحوا أنفسهم بالتوبة ويأتوا بها على طريقها.

وفي الحديث قال عَلَيْهِ الناس توبوا إلى الله فإني أتوب إلى الله في اليوم مائة مرّة الله الله في اليوم مائة مرّة الله العوام عن الزلّات والخواص عن الغفلات والأخص عن رؤية الحسنات ومراتب التوبة كمراتب التقوى فكما أن أوّل مراتب التقوى

١\_ مسندأ حمد، ج٤، ص ٢٦٠، ومجمع البيان، ج٧، ص٢٤٣.

هو الاجتناب عن المنهيّات وآخرها الاتّقاء عن الأنانيّة، فكذلك التوبة أوّلها الرجوع عن المعاصي وآخرها الرجوع عن ذنب الوجود الآنيّة والإقبال حقيقة على طاعة الله بحيث لا يكون له غير الطاعة شغل يشغله وهذه التوبة ترفو جميع خروق وقعت في ثوب دينه وبالجملة النصوح في التوبة الصدق فيها وترك ما منه تاب سراً وعلناً قولاً وفكراً وهي واجبة على الفور لما في التأخير من الإصرار على المحرم والإصرار يجعل الصغيرة كبيرة وقصة النصوح معروفة وقد شرح حاله المولوي في المثنويّ فراجعه.

﴿ عَنَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَنِّمَ عَنكُمْ سَيِّكَاتِكُمْ ﴾ يسترها بل يمحوها ويبدلها حسنات ﴿ وَبُدْخِلَكُمْ جَنَّنْتِ نَجْمَرِى مِن تَحْيِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ قيل: ورود صيغة المقاربة والإطماع والترجية على سنن الكبرياء فإن الملوك يجيبون بلعل وعسى ويقع ذلك موقع القطع والإشعار بأنّه تفضّل وأنّ العبد ينبغى أن يكون بين الخوف والرجاء وإن بالغ في وظائف العبوديّة. ﴿ يَوْمَ لَا يُخْرِي ٱللَّهُ ٱلنَّحِيَّ ﴾ ظرف متعلَّق ليدخلكم والخزي إمَّا الفضاحة فيكون تعريضا للكفرة أو من الخزاية بمعنى الحياء والخجل وهو الأنسب هنا بالنظر إلى شأن الرسول وإن أريد المعنى الأول فباعتبار أن خزي الامّة لا يخلو عن إنشاء خزي كما قال ﷺ في دعائه: واللَّهم لا تخزنا يوم القيامة».(١) ولم يقل: لا تخزني ليكون دعاؤه عامًا لأمَّته وأدخل فيهم نفسه العالية من كمال مروَّته وقيل: الخزي كناية عن العذاب للملازمة بينهما والأولى العموم لكلّ خزي يكون سبباً من الأسباب من الحساب والكتاب والعقاب وغيرها. ﴿وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا مَعَهُۥ﴾ عطف على النبيّ ومعه صلة أي لا يخزي معه الّذين آمنوا واتّبعوه في الإيمان ﴿ ثُورُهُمْ ﴾ أي: نور إيمانهم وطاعتهم على الصراط ﴿ يَسْمَىٰ ﴾ السعي المشي

١ كنزالعمال، ج٢، ص ٢٠١، والدرالمنثور، ج٢، ص ١١١.

القوي السريع إشارة إلى اللمعان ﴿ يَبْتُ أَيْدِيهِمْ ﴾ أي: قدامهم يراد بين أيديهم قدام الشيء لكونه بين اليدين غالباً ﴿ وَبِأَتِمَنِهِمْ ﴾ أي: وعن أيمانهم وتخصيص الجهتين لأن أرباب السعادة يؤتون صحائف أعمالهم منها كما أن أصحاب الشقاوة يؤتون من شمائلهم ومن وراء ظهورهم فلكون ذلك علامة لذلك وقائداً على الصراط إلى دخول الجنة وفي الحديث من المؤمنون من نوره أبعد ما بيننا وبين عدن ومنهم من نوره لا يجاوزه قدمه. ﴿ يَقُولُونَ ﴾ أي: المؤمنين يقولون ﴿ رَبِنَا آتِيمَ لَنَا نُورَنَا ﴾ المراد بالإتمام الإدامة إلى أن يصلوا إلى دار السلام ﴿ وَأَغْفِرُ لَنَا أَيْنَكَ عَلَى صَكُلِ شَيْءٍ فَيِيرٌ ﴾ من الإتمام والمغفرة إلى دار السلام ﴿ وَأَغْفِرُ لَنَا أَيْنَكَ عَلَى صَكُلِ شَيْءٍ فَيِيرٌ ﴾ من الإتمام والمغفرة ويمكن أن نورهم لما كان بحسب أعمالهم متفاوتاً فيسألون إتمامه تفضلًا فيكون قوله: ﴿ يَقُولُونَ ﴾ من باب بنو فلان قتلوا زيداً.

ثم إن الأنوار كثيرة نور الصفات ونور الأفعال ونور العبادات مثل الصلاة والموضوء كما قال الشيخة والصلاة فوره (١). والسر فيه أن المصلّي يناجي ربّه ويتوجّه إليه وقد قال الشيخة: «إنّ العبد إذا قام يصلّي فإنّ الله ينصب له وجهه للقائد». واللّه نور النور فالذات المظلمة إذا واجهت الذات المنيرة وقابلتها بمحاذاة صحيحة فإنّها تكتسب إلّا ترى أن القمر الذي هو في ذاته جسم أسود مظلم كمد كثيف كيف يكتسب النور بالمقابلة وكيف يتفاوت نوره بحسب التفاوت الحاصل في المحاذاة والمقابلة فإذا تمّت المقابلة كمل اكتساب نوره وفي الحديث: «بشر المشائين في الظلم إلى المساجد بالنور التام يوم القيامة».

﴿ وَلَا أَنْهَا النَّبِيُّ جَهِدِ الْحَكُفَّارَ ﴾ بالسيف ﴿ وَالْمُنَافِقِينَ ﴾ وجاهد المنافقين بالحجة والموعظة والقول الرادع عن القبيح لا بالحرب لأنّه فيه أيضاً بذل المجهود فلذلك سمّي جهاداً وإنّ رسول الله لم يقاتل منافقاً قط إنّما كان

١٨ مستدرك الوسائل، ج٣، ص٩٢، والجامع الصغير، للسيوطي، ج٢، ص١٢٠.

يتألُّفهم وروي عن الصادق التله أنَّه قرء: دجاهد الكفَّار بالمنافقين، (١).

﴿ وَأَغْلُظُ عَلَيْهِم ﴾ أي: اشدد عليهم قيل: أي: على المنافقين من غير محاباة وقيل: اشدد عليهم في اقامة الحد عليهم قال الحسن: أكثر من كان يصيب الحدود في ذلك الزمان المنافقون فأمر الله تعالى أن يغلظ عليهم في الحدود.

﴿ وَمَأْوَنَهُمْ ﴾ أي: الكفّار والمنافقين ﴿ جَهَنَمُ وَيِلْنَ الْمَعِيمُ ﴾ والمستقرّ. ثمّ مثل اللّه وضرب لأزواج النبي الله مثلاً حثّا لهن على الطاعة وبيانا لهن أنّ مصاحبة النبي مع مخالفته لا ينفعهن فقال: ﴿ صَرَبَ اللّهُ مَثَلًا لِلّذِينَ كَفَرُوا ﴾ وضرب المثل عبارة عن إيراد حالة غريبة لنعرف بها حالة اخرى مشاكلة لها في الغرابة أي جعل اللّه مثالاً لحال هؤلاء الكفّار حالاً ومالاً ومثلاً مفعول ثان لضرب ﴿ أَمْرَأَتَ نُوجٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ ﴾ أي: حالهما وامرأة نوح اسمها واعلة أو والعة وامرأة لوط هي واهلة.

وكونهما في حكمهما وتصرفهما بعلاقة النكاح وصالحين صفة عبدين أي وكونهما في حكمهما وتصرفهما بعلاقة النكاح وصالحين صفة عبدين أي كانتا تحت نكاح نبيين وفي عصمة رسولين وحيازة سعادتهما وفَخَانَاهُمَا بيان لما صدر عنها من الخيانة العظيمة بالكفر والنفاق والنسبة إلى الجنون والدلالة على الأضياف ليتعرضوا لهم بالفجور والمراد بالخيانة هذه الأمور لا البغاء فإنه ما بغت امرأة نبي قط فالبغي للزوجة أشد في إيراث الأنفة لأهل العار والناموس من الكفر وإن كان الكفر أشد منه جرما يؤاخذ به العبد يوم القيامة. وفَلَد يُقْنِيا في أي: فلم يغن النبيان ومَنْهُما عن تبنك المرأتين بسبب حق الزواج ومن كفرة أي: فلم يغن النبيان ومَنْهُما عن تبنك المرأتين بسبب عنهما فغرقت امرأة نوح وأمطرت بالحجارة امرأة لوط.

١- التبيان، ج٥، ص ٢٦٠، ومجمع البيان، ج١٠، ص٦٣، وبحاالانوار، ج١٩، ص١٥٦.

﴿ وَقِيلَ ﴾ لهما عند موتها أو يوم القيامة وصيغة الماضي للتحقيق قاله الملائكة الموكّلون بالعذاب: ﴿ أَدْخُلَا النّارَ مَعَ الدَّيْظِينَ ﴾ من الكفرة المعذّبين وجمع المذكّر لأنهن لا ينفردن بالدخول وإذا اجتمعا فالغلبة للذكور فتحقّق أن الاتصالات الدينية والروحانية هي المؤثّرة فحسب وأمّا العلائق الصورية والدنيوية لا يبقى لها أثر بعد الموت.

وَضَرَبَ الله مَنكُ الله مَنكُ الله الكفر لا يضرها حيث كانت في الدنيا تحت أعدى الحال المؤمنين بأن وصلة الكفر لا يضرها حيث كانت في الدنيا تحت أعدى أعداء الله وهي في أعلى غرف الجنة والمراد آسية بنت مزاحم وفي الآية حث للمؤمنين على الصبر في الشدة والثبات في الدين حتى لا يكونوا أضعف من امرأة فرعون. وإذ قالت رَبِّ آبِن لي بيد قدرتك وعندك بينكا في المبدقة أي: قريباً من رحمتك لأن الله منزه عن الحلول في مكان أو المراد ابن لي من عند كرمك وفضلك لا باستحقاق مني قيل: إنها لما قالت: ذلك: رفعت الحجب حتى رأت بيتها في الجنة من درة بيضاء وانتزع روحها وفيني من فِرْعَوْنَ الجاهل وعمله الباطل وسوء جواره وَيَجَنِي مِن القوير الفاطل وعمله الباطل وسوء جواره وَيَجَنِي مِن القوير الفاطل وسوء جواره وَيَجَنِي مِن القوير الفلم.

روي أنّه لمّا غلب موسى السحرة آمنت امرأة فرعون وقيل: هي عمّة موسى فلمّا تبيّن لفرعون إسلامها طلب منها أن ترجع عن إيمانها فأبت فأوتد يديها ورجليها بأربعة أوتاد وربّطها في الشمس فأمر الله ملائكته أن يظلّوها بأجنحتهم وأراها الله بيتها في الجنّة بحيث نسيت ما هي فيه من العذاب فضحكت فعند ذلك قالوا هي مجنونة تضحك وهي في العذاب. وقال الضحاك: أمر فرعون بأن يلقى عليها حجر رحى وهي في الأوتاد فقالت: المن فرعون بأن يلقى عليها حجر رحى وهي في الأوتاد فقالت:

إلى الجنّة فألقي الحجر عليها بعد خروج روحها، ومسألة الخلاص والالتجاء إلى الله عند المحن والبلاء من سير الصالحين ويحسن إظهار التجلّد للهدي ويقبح غير العجز عند الأحبّة.

﴿ وَمَرْبَحَ ٱبْنَتَ عِمْرَىٰ ﴾ عطف على امرأة فرعون والمعنى وضرب اللَّه مثلاً للذين آمنوا حال مريم ابنة عمران ومريم بمعنى العابدة عندهم الإحصان العفاف أي حفظت فرجها عن مساس الرجال مطلقاً حراماً وحلالا. وقال السهيليّ: معنى إحصان الفرج طهارة الثوب يريد فرج القميص يعنى: لم يعلَّق بثوبها ريبة وسمى الفرج بالسوءة استعارة من هذا المعنى وفروج القميص أربعة الكمّان والأعلى والأسفل فلا يذهبن وهمك إلى غير هذا لأن القرآن أنزه معنى وأوجز لفظا وأحسن عبارة من أن يريد معنى ذهب إليه الناس. ﴿ فَنَفَخَّنَا فِيهِ ﴾ الباء سببيَّة أي: نفخنا والنفخ الريح في الشيء بسبب ذلك الإحسان في ما انفرج من جيبها وفرج درعها وهو إلى التذكير أقرب وإذا كان المراد من الفرج معنى المتبادر المعروف فحينئذ قوله: ﴿فِيهِ ﴾ من باب الاستخدام وأراد بالضمير معنى الثاني الذي فسره السهيلي بالدرع وفروجه وقد نفخ جبرئيل في قميصها ﴿مِن رُّوجِنَا ﴾ أي: من روح خلقناه بلا توسّط أصل وأضاف الروح إلى ذاته تفخيماً لها وتشريفاً لعيسى أو المعنى من جهته روحنا جبرئيل. ﴿وَصَدَّقَتْ بِكُلِمَاتِ رَبِّهَا ﴾ معطوف على أحصنت أي: آمنت بالصحف المنزلة على الأنبياء أو أيقنت بالبشارات وبما يكلّم الله به وأوحاه ﴿ وَكُنُّهِ مِهِ المنزلة على رسله مثل التوراة والإنجيل متقدَّمة أو متأخَّرة ومن وحَد وقرء وكتابه فالمراد الإنجيل ﴿وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَنْبِيْنِ ﴾ ومن المطيعين المعتكفين في المسجد الأقصى والتذكير لتغليب المذكّر فإن مريم جعلت داخلة في ذلك اللفظ مع المذكّرين والإشعار بأنّ طاعتها لم تقصر عن طاعات الرجال حتى عدرت من جملتهم أو كانت من القانتين أي من نسلهم لأنها من أعقاب موسى وهارون ولأن رهطها وعشيرتها كانوا من أهل بيت طاعة وصلاح وعن أبي موسى عن النبي الشيخ قال: «الكثل من الرجال كبير ولم يكمل من الساء إلا أربعة: آميه امرأة فرعون ومريم ابنة عمران وخديجة بنت خويلد وفاطمة بنت محتد المناه الله الله المناه المرأة فرعون ومريم ابنة عمران وخديجة بنت خويلد وفاطمة بنت محتد المناه الله الله المناه المرأة فرعون ومريم ابنة عمران وخديجة بنت خويلد وفاطمة بنت محتد المناه الله الله المناه المرأة فرعون ومريم ابنة عمران وخديجة بنت خويلد وفاطمة المناه المن

تمّت السورة.

١- تفسيرالصافي، ج٥، ص١٩٨.

## يُؤِيُّوُ الْمِثَالِيَّ

وتسمّى سورة المنجية لأنّها تنجي صاحبها من عذاب القبر وقد ورد به الخبر. وتسمّى الواقية لما روي أنّها الواقية من عذاب القبر، وهي مكّيّة.

## بسميرالله التعمر التحرير

نَبَرُكَ ٱلَّذِى بِيدِهِ ٱلْمُلُكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ فَدِيرٌ ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْمَيَوْةَ لِبَنْلُوكُمْ أَيْكُرُ آخْسَنُ عَمَلاً وَهُو ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَقُورُ ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ طِلِمَاقًا مَّا تَرَىٰ فِى خَلْقِ ٱلرَّحْمَنِ مِن تَغَنُونَ فَالنّجِعِ ٱلْمَعَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ۞ ثُمَّ أَنجِعِ ٱلْمَمَرَكَزَنَيْنِ بَنَقَلِبْ إِلَيْكَ ٱلْمَصَرُخَاسِتُنَا وَهُوَ حَسِيرٌ ۞ وَلَقَدْ زَيَّنَا السَّمَآةَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَدِيبِحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّينِطِينِ وَأَعْتَدْنَا لَمُمْ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ۞

البركة الثبوت والنماء والزيادة باعتبار تعاليه عمّا سواه في ذاته وصفاته وأفعاله وأمّا قوله: تخلّقوا بأخلاق اللّه فباعتبار اللوازم وبقدر الاستعداد من حصول فيوضاته سبحانه لا باعتبار الحقيقة فمثل إحياء عيسى الأموات من اللّه على يده بقدر استعداده منه تعالى له ﴿ اللّهِ عَلَى بَهُ بَقَبْضَتُه ﴿ الْمُلّكُ ﴾ والتصرّف الكلّي بأمر ونهي وإعطاء ومنع وإحياء وإماتة وغيره ﴿ وَهُو عَلَىٰ كُلّ ثَنَ و قَدِيرٌ ﴾.

وَاللَّذِى خَلَقَ آلْمَوْتَ وَالْمَيْوَةُ ﴾ الموصول بدل الموصول الأول والحياة ما يصح بوجوده الإحساس والموت عدم ذلك وقوله والله الله الموت بين الجنة والنار على صورة كبش، ولا شك أن الذبح إنّما يتعلّق بالأعيان لأن عالم الآخرة عالم الصفة يعني إن كل صفة باطنة في الدنيا تتصور بصورة ظاهرة في العقبى حسنة أو قبيحة فلا شيء من المعاني إنا وهو مجسم مصور.

ومعنى قوله: ﴿ نَهُ الْمَوْتُ وَالْمَيْوَةُ ﴾ إيجاد ذلك المصور وإعدامه وإيجاد أثر الحياة بنفخ الروح وإضاءة ظاهر البدن وباطنه وإيجاد أثر الموت بقطع ضوء الروح عن ظاهر الحيّ وباطنه وبجعله معدوم الحركة فعدم تلك الملكة ليس عدماً محضاً بل فيه شائبة الوجود وإلّا لم يعتبر فيه المحلّ القابل للأمر الوجوديّ فلذلك صح تعلّق الخلق بالموت كتعلّقه بالحياة وهذا التقرير دفع لما اعترضوا به من أن العدم حال يكون مخلوقاً هذا كلّه إذا كان الموت أمراً وجوديّاً في الجملة ولكن لو كان الموت عبارة عن عدم الحياة فمعنى ﴿ نَكُن وَجوديّاً في الجملة ولكن لو كان الموت عبارة عن عدم الحياة فمعنى ﴿ نَكُن الموت عبارة عن عدم الحياة فمعنى ﴿ نَكُن عبيه أي: قدر الموت فإن الخلق يجيء بمعنى التقدير فمن جعله نصب عينه أفلح وفي الحديثك «لو لا ثلاث ما طأطأ ابن آدم رأسه: الفقر والمرض

والموت، (۱) ثم إن الألف واللّم في ﴿ الْمَوْتَ وَالْمَيْوَ ﴾ عوض عن المضاف إليه أي: موتكم وحياتكم أيها المكلفون. ﴿ لِيَبْلُونُمْ أَيْكُو لَمْسَنُ عَبَلًا ﴾ اللّم لام العلّة والغرض خلافا للأشاعرة أي ليعاملكم معاملة المختبر حتى يجازيكم بموجب عملكم والبلوى الاختبار وليس هنا على حقيقته لأن الاختبار إنّما يتصور ممن يخفى عليه عواقب الأمور فالابتلاء من اللّه أن يظهر من العبد ما كان يعلم منه في الغيب لأنّه رتب سبحانه الجزاء بعد وقوع الفعل ولو أنّه سبحانه يعلم الفعل من العبد قبل وقوعه لكن الجزاء يقع على تفاوت المراتب والطبقات من العلم والعمل وأن العمل غير مختص بعمل الجوارح ولذلك فسره الله واسرع في طاعته (۱) والمراتب والطبقات من العلم المسن عقلاً وأورع من محارم الله وأسرع في طاعته (۱) والمراقد تعالى».

وأفضل العمل وأوجبه وأولاه معرفة الله وطريقها النظر والتفكّر في بدائع صنعه وآياته المنصوبة في الأنفس والآفاق كما قال الله المنطوني على يونس بن متى فإنه كان يرفع له كل يوم معل عمل أهل الأرض، وذلك لكمال تدبّر يونس المنه في بدائع صنعه تعالى ضرورة أن أحداً لا يقدر على أن يعمل بجوارحه كلّ يوم مثل عمل أهل الأرض والحديث إشارة إلى أن أعمال المقربين واحد منها مقابل بمائة ألف باعتبار التفاوت بالنسبة إلى الأشخاص مثل بيتوتة أمير المؤمنين تلك الليلة في فراش رسول الله ولعل المراد من الحديث في قوله: «مثل عمل أهل الأرض» أهل الأرض في زمانه وقوله: «لا تفضلوني خنوع منه المناه عمل أهل الأرض» أهل الأرض في زمانه وقوله: «لا غفور لمن تاب منهم.

١ ـ تفسيرالقرطبي، ج١٨، ص٢٠٦، والدعوات، ص١٧١، والخصال، ص١١٣.

٢\_ بحار الأتوار، ج٦٧، ص٢٣٣، وتفسيرمجمع البيان، ج١٠، ص٦٩، وتفسيرالصافي، ج٢، ص٢٣٧.

﴿ الَّذِي خَلَقَ سَبَّعَ سَمَوْتِ ﴾ أبدعها من غير مثال ﴿ طِبَاقًا ﴾ صفة للسموات والصفة للأعداد يكون للمضاف إليه مثل(١) ﴿ سَبَّعَ بَقَرَتِ سِمَانِ ﴾ وطابقت بين الشيئين إذا جعلتها على حذو واحد وألزمتها والمعنى مطابقة بعضها فوق بعض وسماء فوق سماء غلظ كلِّ سماء خمسمائة عام وكذا جوّها بلا علاقة ولا عماد ولا مماسّة فالسماء الاولى: على ما قيل: موج ممنوع من السيلان والثانية: من درة بيضاء والثالثة: من حديد والرابعة: من نحاس أو صفر والخامسة: من فضَّة والسادسة: من ذهب والسابعة: من ياقوتة حمراء وما فوقها من الكرسيّ والعرش بحار من نور. ﴿ مَّا تَرَيْ فِ خَلْقِ ٱلرَّحْنَنِ مِن تَغَنُّونُونِ ﴾ والخطاب لرسوله أي: اختلاف وتناقض من طريق الحكمة وليس فيها عدم تناسب بل مستو مستقيم قيل: سلب التفاوت عنها مطابقة بعضها بعضا وحسن انتظامها لأن أحد المتفاوتين يفوت منه بعض ما في الآخر فحيننذ لا يلائمه فلو قيل: إنّ التفاوت حاصل فيها أو في المخلوقات كما نشاهد مثل أن الليل غير النهار وفي السماء الاولى امور ليس في الثانية وهكذا فكيف يكون ليس في خلق الرحمن من تفاوت فالجواب بأن المعنى ليس تناقص أو تزايد غير محتاج إليه أو محتاج إليه بل الكلِّ مستقيمة على قدر موافق للحكمة لا ينبغي أن ينقص منها شيء أو يزيد فيها شيء. ﴿ فَٱرْجِعِ ٱلْبَصَرُ هَلَ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ﴾ أي: ردّ البصر وأدره واستقص في النظر في السماء هل ترى شقوق وفتوق أو وهن وخلل؟

﴿ ثُمُّ أَنْجِعِ ٱلْمَكَرُكُرُنَيْنِ ﴾ أي: كرّر النظر وأدم وارجع النظر والبصر مرّة بعد الحرى ولا يريد حقيقة التثنية لقوله: ﴿ وَهُو حَسِيرٌ ﴾ ولا يصير حسراً بمرّتين وذلك مثل قولهم: لبّيك وسعديك والمعنى إلباباً بعد إلباب وإسعاداً بعد إسعاد

١- سورة يوسف: ٤٣.

كلّما دعوتني فأنا ذو إجابة وثبات بمكاني بعد ثبات من قولهم: لبّ بالمكان وألب إذا أقام. ﴿ يَنْقَلِبُ إِلَيْكَ ٱلْمَكُرُ خَاسِتًا ﴾ أي: يرجع إليك بصرك بعيدا عن نيل المراد ذليلاً صاغرا ﴿ وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ أي: طال، وخاسئاً حال من البصر يقال: خسأ الكلب تباعد من ذله كأنّه زجر وطرد مستهيناً به وذلك إذا قيل له: اخساً.

﴿ وَلَقَدْ زَيّنَا ٱلسَّمَاةَ ٱلدِّنيا ﴾ تصدير الجملة بالقسم لإبراز بيان خلوها عن شائبة القصور وكونها في غاية الحسن والانتظام أي وبالله لقد زيّنًا أقرب السماوات إلى الأرض والناس وجملناها، والدنيا تأنيث الأدنى بمعنى الأقرب ﴿ بِمَصَدِيحَ ﴾ أي: بالسرج والتنكير للتعظيم يعني: بكواكب مضيئة بالليل كإضاءة السرج من السيّارات والثوابت تتراءى كلّها مع أن بعضها في سائر السماوات لكن لمّا كانت السماوات صافية وأجراماً شفّافة فهي لا بد وأن تظهر وتلوح منها.

وَبَعَمُلَتُهَا ﴾ أي: المصابيح المعبر بها عن النجوم وربحم وربحم بالفتح وهو ما يرجم به ويرمي للطرد والزجر أو جمع راجم كسجود جمع ساجد وليشيئولين وهم كفار الجن والمعنى وجعلنا للكواكب فائدة اخرى هي رجم أعدائكم بانقضاض الشهب المقتبسة من الكواكب لا نفس الكواكب فإنها قارة في الفلك على حالها فمنهم من يقتله الشهاب ومنهم من يفسد عضوا من أعضائه أو عقله والشهاب شعلة ساطعة من نار تنفصل من النجم فأطلق عليها النجم. وقالت الفلاسفة: إن الشهب هي أجزاء نارية تحصل في الجو عند ارتفاع الأبخرة المتصاعدة واتصالها بالنار التي دون الفلك وهذا القول بمعزل عن القبول مع الآية ودلائل لا يسع هذا المقام بيانه. ﴿ وَأَعَنَدُنَا لَمُمْ عَذَابَ السّعِيرِ ﴾ عن القبول مع الآية ودلائل لا يسع هذا المقام بيانه. ﴿ وَأَعَنَدُنَا لَمُمْ عَذَابَ السّعِيرِ ﴾

وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ عَذَابُ جَهَنَّمٌ وَيِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ۞ إِذَا ٱلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَمَا

شَهِيعًا وَهِى تَغُورُ ﴿ ثَكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ الْفَيْظِ كُلَّمَا أَلْقِى فِيهَا فَوَجَّ سَأَلَمُمْ خَزَنَتُهَا أَلَةً بَافِكُمْ نَفَيْهِ إِنْ أَلَدْ بَأْتِكُو نَذِيرٌ فَكَذَبُنَا وَقُلْنَا مَا نَزَلَ اللَّهُ مِن ثَنَيْهِ إِنْ أَنَّدُ بَأَتَنَا نَذِيرٌ فَكَذَبُنَا وَقُلْنَا مَا نَزَلَ اللَّهُ مِن ثَنَيْهِ إِنْ أَنْتُمْ إِلَا فِي ضَلَالِ كِيدٍ ﴿ قَالُواْ لَوْكُنَا نَشَمُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَا فِي أَمْعَكِ السَّعِيرِ أَنْ فَاعْتَرَقُواْ بِذَنِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴿ آَلَ فَاعْتَرَقُواْ بِذَنِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴿ آَلَ فَا أَمْ فَا أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْمُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

﴿ وَلِلَّذِينَ كُفَرُوا مِرَبِّهِمْ ﴾ من الشياطين وغيرهم بسبب كفرهم ﴿ عَذَابُ جَهَنَّمَ ﴾ أي: الدركة الناريّة الّتي تلقاهم بالتجهّم والعبوسة والكلوحة ﴿ وَبِلْسَ الْمَصِيرُ ﴾ جهنّم ويجوز أن يكون جهنّم من الجهنام وهي بئر بعيدة القعر.

ودركات النار سبع وهي جهنّم ثمّ لظى ثم الحطّة ثمّ السقر ثمّ الجحيم ثمّ الهاوية ولكن كلّ من هذه الأسماء يطلق على جهنّم وكلّ فرقة دركة من الدركات السبع كعصاة أهل التوحيد والنصارى واليهود والصابئة والمجوس والمشركين والمنافقين، ولم يذكروا الشياطين في واحدة من الدركات السبع ولعلّهم يقسّمون على مراتب إضلالهم وضلالهم كما قال سبحانه: ﴿ وَتَرَى المُجْرِمِينَ يَوْمَهِ فِي مُحَافِينَ ﴾ (أي: مع شياطينهم.

﴿ إِذَا الْقُوا ﴾ أي: الذين كفروا في جهنم وطرحوا كما يطرح الحب في النار وفي تعبير الإلقاء دون الإدخال إشعار بتحقيرهم وكون جهنم سفلية ﴿ يَعِمُوا لَمَا ﴾ لجهنم نفسها ﴿ شَهِيعًا ﴾ أي: صوتاً كصوت الحمار الذي هو أنكر الأصوات وأفظعها غضبا عليهم وهو حسيس النار قالوا: الشهيق في الصدر والزفير في الحلق أو الشهيق آخر صوت الحمير والزفير أوله والشهيق رد النفس والزفير إخراجه. ﴿ وَهِ يَ تَعُورُ ﴾ والحال أنها يغلي لهم غليان المرجل بما فيها من شدة التلهب والتعسر فهم لا يزالون صاعدين هابطين كالحب إذا كان الماء يغلي به لا قرار لهم أصلاً والفور شدة الغليان وفعلت كذا من فوري أي

١- سورة ابراهيم: ٤٩.

من غليان الحال ﴿ تَكَادُ تَمَيْرُ مِنَ ٱلْفَيْطِ ﴾ يقال: فلان يكاد ينشق من غيظه إذا وصف بالإفراط في الغضب والتميّز الانفصال والتقطّع وتميّز أصله تتميّز أي يقرب من شدة غيظها أن يتمزّق تركيبها واستعير لفظ الغيظ لهذا الاستعمال استعارة تصريحيّة وذلك كلّه لغضب سيّدها وتأتي يوم القيامة تقاد إلى المحشر بألف زمام لكلّ زمام سبعون ألف ملك وهي من شدة الغيظ تقوى على الملائكة وتحمل على الناس فتقطع الأزمة وتحطم أهل المحشر وتقول: لأنتقمن اليوم ممّن أكل رزق الله وعبد غيره فلا يردّها عنهم إلّا النبي المنظيظ يقابلها بنوره فترجع مع أن لكلّ ملك من القوة ما لو أن أمر به أن يقتلع الأرض وما عليها من الجبال ويصعد بها فعل من غير كلفة قال النبي القد أدنيت مئي النار حقى جعلت ألفعها خشية أن تغشاكم».

قال جعفر الطيّار: كنت مع النبيّ في طريق فاشتلاً علي العطش فعلمه النبي وكان حذاءنا جبل. فقال الله على السلام الى هذا الجبل وقل له يسقيك إن كان فيه ماء، قال: فذهبت إليه قلت: السلام عليك أيّها الجبل. فقال الجبل بنطق فصيح: لبّيك يا رسول الله فعرضت القصّة. فقال الجبل: بلّغ سلامي إلى رسول الله وقل: منذ سمعت قوله تعالى: ﴿ فَالتَّعُوا النّار الّي وقُودُها النّاسُ وَالْمِجَارَة ﴾ النّاسُ وَالْمِجَارَة ﴾ النّاسُ وَالْمِجَارَة ﴾ النّاسُ وَالْمِجَارة التي هي وقود النار بحيث لم يبق في ماء. ﴿ كُلّما الْهِي فِها ﴾ أي: في جهنم ﴿ فَرَجٌ ﴾ جماعة الكفرة بدفع الزبانية ﴿ سَالَمُ مَرَنَهُم الله على الله والإبانية ذلك الفوج وضمير بدفع الزبانية ﴿ سَالَمُ مَرَنَهُم الله على الله الله على النه النوب وضمير الجمع باعتبار المعنى ﴿ أَلَهُ يَأْتِكُ ﴾ في الدنيا ﴿ نَوبُ منذر يتلو عليكم آيات الجمع باعتبار المعنى ﴿ أَلَهُ يَأْتِكُ ﴾ في الدنيا ﴿ نَوبُ اللّه على التخويف.

﴿ قَالُوا ﴾ اعترافا: ﴿ بَلَنَ ﴾ لإيجاب نفى إتيان التذكير ﴿ قَدْ جَآةَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا

١- سورة البقرة: ٧٤.

وَقُلْنَا ﴾ ذلك النذير في كونه نذيراً من الله فإن قلت: هذا يقتضي أن لا يدخلها الفاسق المصر لأنه لم يكذّب النذير فالجواب أن الأدلة السمعيّة دلّت على تعذيب العصاة مطلقاً ﴿ مَا نَزَّلَ اللّهُ ﴾ على أحد ﴿ مِن شَقَ ﴾ من الأشياء فضلا عن تنزيل الآيات عليكم وقيل: المراد ما نزّل الله من كتاب ولا رسول ﴿ إِنّ أَنتُم ﴾ أي: ما أنتم أيّها الرسل في هذا الادّعاء ﴿ إِلّا فِي صَلَالِ كِيرٍ ﴾ بعيد عن الحق.

﴿ فَسُحَفًا ﴾ مصدر إمّا لفعل من المزيد بحذف الزائد أي: فأسحقهم الله من رحمته سحقا أي إسحاقاً وإبعاداً أو أنّهم سحقوا سُحقاً أي بعدوا بُعداً ﴿ لِأَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴾ وقيل: ألزمهم الله سُحقاً عن الخير وبعداً عن الرحمة فجاء المصدر على غير لفظه مثل ﴿ بَنَاتًا حَسَنًا ﴾ (٢) ومعنى سحقته باعدته بالتفريق

١- تحف العقول، ص٥٤، ومستدرك الوسائل، ج١١، ص٢٠٩، وبحار الأنوار، ج٧٤، ص١٥٨.
 ٢- سورة آل عمران: ٣٧.

عن حال اجتماعه حنى صار كالغبار واللام في قوله: ﴿ لِأَمْسَكُ النّبِيرِ ﴾ للبيان. إِنّ اللّذِينَ يَخْشُونَ رَبّهُم بِالْغَيْبِ لَهُم مّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كِبيرٌ ﴿ وَاَيْرُوا فَوْلَكُمْ أَوِ اللّهِينَ اللّهِمُ اللّهِمُ أَلَا يَمْلُمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللّطِيفُ الْحَبِيرُ اللّهُ هُو اللّهِ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللّطِيفُ الْحَبِيرُ اللّهُ هُو اللّهِ يَحْمَلُ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رَزْقِيرٌ وَلَا يَعْلَمُ مَن فِي السّمَلَةِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِمَ مَنُورُ اللّهُ اللّهُ مُن فِي السّمَلَةِ أَن يُرْسِلُ عَلَيْكُمْ عَامِسَبُمُ مَن فِي السّمَلَةُ أَن يُرْسِلُ عَلَيْكُمْ عَامِسَبُمُ مَن فِي السّمَلَةُ فَلَى نَعْمِ مِنْ أَوْلَدُ بَرُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ فَيْ وَلَا إِلَى الطّهُونُ كَيْنَ مَن فِي السّمَلُمُ مِن الرّمَانُ إِلَا الرّمَانُ إِنَا الْكَفْرُونَ إِلّا الرّمَانُ إِن الْكَفْرُونَ إِلاّ فِي عُرُودٍ ﴿ اللّهُ مُولُولُولُ اللّهُ عَمْ وَنُعُودُ إِنْ أَمْسُكُ وَنَعُدُ اللّهُ مُولُولُولُ اللّهِ فَي مُؤْودٍ الرّمَانُ إِلَى الْمُعْرُونَ إِلَا الْمُعْرَانُ إِلَى الْمُؤْودُ اللّهِ عَنُودُ وَلَا إِلْ الْعَنْ فَيْوَا فِي عُنُودٍ اللّهُ مُؤْلُولُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ مِن مُؤْلِدُ اللّهُ عَلَى الْمُؤْلُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْمُعْرِفُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّ

ويوم الموت ويوم القبر خوفاً وراء عيونهم حال كون ذلك العذاب غائبا عنهم ويوم الموت ويوم القبر خوفاً وراء عيونهم حال كون ذلك العذاب غائبا عنهم ولم يعاينوه ﴿ لَهُم مَّغْفِرَةً ﴾ عظيمة ولما كان السرور إنّما يتم بالإعطاء قال: ﴿ وَأَجْرٌ كِبِرٌ ﴾ أي: ثواب عظيم في الآخرة قال مسروق: إن المخافة قبل الرجاء فإن الله خلق جنّة ونارا فلن تخلصوا الجنّة حتى تمرّوا بالنار قال تعالى: ﴿ وَإِن يَنكُمْ إِلّا وَارِدُهَا ﴾ (١).

قال فضيل بن عياض: إذا قيل لك: أ تخاف الله؟ فاسكت فإنّك إن قلت: لا فقد جئت بأمر عظيم وإذا قلت: نعم فالخائف لا يكون على ما أنت عليه إلّا ترى أنّ الله لمّا اتّخذ إبراهيم للله خليلاً ألقى في قلبه الوجل حتّى أن خفقان قلبه يسمع من بعيد كما يسمع خفقان الطير في الهواء.

١-سورة مريم: ٧١.

وَالرَّوا قَوْلَكُمْ أَوِ الْجَهَرُوا بِود في قال ابن عبّاس نزلت في المشركين كانوا يتكلّمون في شأن النبي فيما بينهم بأشياء فيظهره الله رسوله عليها فقال بعضهم لبعض أسرّوا قولكم كيلا يسمع رب محمد الشيئة فيخبره بما تقولون فقال لهم: وَوَالَكُمْ فَ الآية ﴿إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الشّدُودِ في وبمضمرات جميع الناس وأسرارهم وبما في قلوبهم.

﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ ﴾ أي: إلّا يعلم الله من خلقه ﴿ وَهُوَ ﴾ والحال أنه ﴿ اللَّهِ عَلَى العالم بدقائق الأشياء ﴿ اللَّهِ المطّلع ببواطنها وإنّما يستحق اسم اللطيف من يعلم دقائق المصالح وغوامضها ثمّ يسلك في إيصالها إلى المستصلح على سبيل الرفق دون العنف فإذا اجتمع الرفق في الفعل واللطف في الإدراك ثمّ معنى اللطف ولا يتصور كما ذلك في العلم والفعل إلّا لله.

وكميتها قال مكحول: ما بين أقصى الدنيا إلى أدناها مسيرة خمسمائة سنة وكميتها قال مكحول: ما بين أقصى الدنيا إلى أدناها مسيرة خمسمائة سنة مائتان من ذلك في البحر ومائتان ليس يسكنها أحد وثمانون فيها يأجوج ومأجوج وعشرون فيها سائر الخلق، قال قتادة: بسيطها من حيث محيط بها البحر المحيط أربعة وعشرون ألف فرسخ فملك السودان منها اثنا عشر ألف فرسخ وملك الروم ثمانية آلاف فرسخ وملك العجم والترك ثلاثة آلاف فرسخ وملك العجم والترك ثلاثة آلاف فرسخ وملك العرب ألف فرسخ الله بن عمر: ربع من لا يلبس الثياب من السودان أكثر من جميع الناس.

وقد خرّج بطلميوس مقدار قطر الأرض في «المجسطي» بالتقريب وهو كتاب له يذكر فيه القواعد الّتي يتوسّل بها في بيان الأوضاع الفلكيّة والأرضيّة قال: بسيط الأرض مائة ألف وثمانون ألف أسطاربوس وهي أربعة وعشرون ألف ميل فتكون على هذا ثمانية آلاف فرسخ والقرسخ ثلاثة أميال وثلاثة

آلاف ذراع بالمكيّ والذراع ثلاثة أشبار وكلّ شبر اثنتا عشر إصبعاً والأصبع خمس شعيرات مضمومات بطون بعضها إلى بعض وعرض الشعيرة الواحدة ست شعرات بغل والأسطاربوس أربعمائة ألف ذراع. قوله: ﴿ وَلَوْلاً ﴾ أي: منقادة يسهل عليكم السلوك فيها والسكونة بها ولتتوصّلوا إلى ما ينفعكم والذلّ بالضمّ والكسر ضدّ الصعوبة والذلّ بمعنى الهوان بالضمّ فقط والذلول فعول بمعنى الفاعل ولذا عري عن علامة التأنيث مع أن الأرض مؤنّث سماعيّ. ﴿ فَاتشُوا فِي مَناكِباً ﴾ والأمر أمر إباحة أي: فاسلكوا في جوانبها حيث إن منكبي الرجل جانباه واستعير للأرض كاستعارة الظهر لها في قوله: (١) ﴿ مَا الرَّفَ عَلَى ظَهْرِهَا ﴾ والمراد من مناكب الأرض جبالها وشبّهت بالمناكب من حيث الارتفاع. ﴿ وَلُلْوَا مِن يَرْقِهِهِ ﴾ من الحبوب والفواكه ونحوها ﴿ وَلِلْوَ ﴾ أي: إلى الله وحده ﴿ وَالْمَرجع بعد البعث.

ومانية السماء الموكلين بتدبير أمر العالم أو الله سبحانه لا أنه تعالى في جهة ملائكة السماء الموكلين بتدبير أمر العالم أو الله سبحانه لا أنه تعالى في جهة السماء لأن ذلك من صفات الأجسام والمراد بالفوقية القدرة والسلطنة لا فوقية الجهة مثل رفع الأيدي إلى السماء في الدعاء لكونها محل البركات وقبلة الدعاء ويجوز أن يكون الظرفية باعتبار زعم العرب حيث كانوا يزعمون أنه تعالى في السماء فحينئذ المعنى: أنتم من تزعمون أنه في السماء فأن ألارض في السماء في فيها عليكم فيفيبكم فيها كما فعل بقارون والباء في مثل هذه المواضع للتعدية وخسف الله به الأرض أي: غاب به فيها في الى الأرض السفلى والمور التردد في الذهاب والمجيء في مثل الموج.

١\_سورة فاطر: ٤٥.

وَالْمَ أَمِنتُمْ مَن فِي السَّمَلَةِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاسِبُا ﴾ أي: حجارة من السماء كما أرسلها على قوم لوط وأصحاب الفيل والمعنى هل جعل لكم من هذين أماناً؟ وإذ لا أمان لكم منهما فما معنى تماديكم في شرككم وعصيانكم ومَنتَعَلَمُونَ ﴾ عن قريب وكيّق نَذِيرٍ ﴾ أي: إنذاري عند مشاهدتكم للمنذر به أهو واقع أم لا؟ أشديد أم ضعيف؟

﴿ وَلَقَدْ كُذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن فَبْلِهِمْ ﴾ أي: من قبل كفّار مكّة من كفّار الأمم السابقة كالمذكورين وأضرابهم والالتفات إلى الغيبة إشعار بالإعراض عنهم ﴿ فَكَيْدَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ أي: إنكاري عليهم بإنزال العذاب وإنكار الله على عبده أن يفعل به أمراً صعباً هائلاً لا يعرف.

وَأَمَّا القَلْبِيَةُ فَتعديتها بِفِي والطير يطلق على جنس الطائر إمّا لكون جمعه في وأمّا القلبِية فتعديتها بفي والطير يطلق على جنس الطائر إمّا لكون جمعه في الأصل مثل ركب وراكب أو مصدره جعل اسماً لجنسه. ﴿ وَفَهَمْ عُلَوفا ليروا أو حالاً من الطير أي كائنات فوقهم ﴿ مَنْفَنْتِ ﴾ والصف أن يجعل الشيء على خط مستو كالناس والأشجار والمعنى باسطات أجنحتهن في الجو عند طيرانها فإنهن إذا بسطنها صففن قوادمها صفاً وهي عشر في كل جناح الواحدة قادمة. ﴿ وَوَقَيْمِنْنَ ﴾ ويضممنها إذا ضربن بها جنوبهن حينا فحينا للاستظهار به على التحرك فإن الطيران كالسباحة في الماء فكما أن السباحة مد الأطراف وبسطها فكذا الطيران لا بلد فيه صف الأجنحة وبسطها وحاصل المعنى أن الطير في الطيران صافات وقابضات ولذا جاز العطف مع أن الثانية فعليّة. ﴿ مَا يُمْسِكُهُنَ ﴾ في الجو عن السقوط عند الصف والقبض على خلاف فعليّة. ﴿ مَا يُمْسِكُهُنَ ﴾ في الجو عن السقوط عند الصف والقبض على خلاف مقتضى الطبع الجسماني فإنه يقتضي الوقوع إلى السفل ﴿ إِلّا الرَّفَنَ ﴾ الواسع مقتضى الطبع الجسماني فإنه يقتضي الوقوع إلى السفل ﴿ إِلّا الرَّفَنَ ﴾ الواسع مقتضى الطبع الجسماني فإنه يقتضى الوقوع إلى السفل ﴿ وَالّا الرَّفَنَ الهواء معمة كلّ شيء بأن خلقهن على خصائص وصنع تركيب للجري في الهواء رحمته كلّ شيء بأن خلقهن على خصائص وصنع تركيب للجري في الهواء

﴿ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرٌ ﴾ يعلم تدبير العجائب ويشاهد وينكشف له كمال صفات المبصرات.

﴿ أَنَّنَ هَٰذَا ٱلَّذِى هُوَ جُندٌ لَكُو يَنصُرُكُم مِّن دُونِ ٱلرَّحْمَٰنِ ﴾ أم منقطعة مقدرة ببل لتوبيخه والمعنى بل من هذا الحقير الذي هو في زعمكم جند لكم وعون من آلهتكم ينصركم عند نزول الآفات والعذاب من غير الله وينصركم نصراً كائنا من دون نصره تعالى أو حاصل الكلام أنَّ اللَّه الَّذي له هذه الأوصاف ينصركم وينجيكم من الخسف والحصب إن أصابكم أم الّذي تزعمون أنّه جند لكم وعلى هذا المعنى أم متصلة. ﴿ إِنِ ٱلْكَثِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴾ إن نافية أي: ما هم في زعمهم أنّهم محفوظون من النوائب بحفظ الهتهم وأنّ الهتهم يحفظهم من بأس اللَّه إلَّا في غرور عظيم. ﴿ أَمَّنَّ هَٰذَا ٱلَّذِى يَرَزُقُكُم ﴾ ويعطيكم الرزق ﴿إِنَّ أَمْسَكَ ﴾ الرّحمن وحبس ﴿رِنْقَهُ ﴾ بإمساك المطر ومباديه ولو كان الرزق موجوداً أو كثيراً وسهل التناول فوضع الأكلة في فمه فأمسك اللَّه عنه قوَّة الابتلاع عجز أهل السماوات والأرض عن أن يسوغوه تلك اللقمة كما يقع هذا الأمر أحياناً لبعض المرضى. قيل: كان الكفّار يمتنعون عن الإيمان ويعاندون الرسول الخام معتمدين على شيئين: أحدهما: بمالهم وعددهم والثاني: اعتقادهم أن الأوثان توصل إليهم جميع الخيرات وتدفع عنهم الأفات فأبطل اللَّه عليهم الأول بقوله: ﴿ أَمَّنْ هَلَا ٱلَّذِى هُوَ جُنَّدٌ لَّكُو ﴾ إلخ، وردّ عليهم الثاني بقوله: ﴿ أَمَّنْ هَلَاا ٱلَّذِي يَرَزُقُكُم ﴾ إلخ.

وَهُلَ لَجُواْ فِ عُتُو وَنُفُورٍ ﴾ الكلام منبئ عن مقدّر يستدعيه المقام كأنّه قيل: إنّهم لم يُذعنوا للحقّ بل لجّوا وتمادوا في عتوّ وعناد واستكبار وشراد عن الحقّ.

أَفَنَ يَمْشِي مُكِنًّا عَلَىٰ وَجْهِهِ: أَهْدَىٰ أَمَّن يَمْشِي سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَطِ مُسْتَفِيمٍ ۖ قُلْ

وَأَفَنَ بَشِي مُكِبًا عَلَى وَجَهِدِ أَهَدَى الله مثل ضرب للمشرك والموحد توضيحاً لحالهما وإلغاء لترتيب البيان وتقديم الهمزة على إلغاء صورة لاقتضائها الصدارة وأمّا بحسب المعنى فالأمر بالعكس حتّى لو قيل مكان الهمزة «هل» لقيل: فهل يمشي مكبّاً والمكبّ الساقط على وجهه والمعنى فمن يمشي وهو يعتر في كلّ ساعة ويخر على وجهه في كلّ خطوة لتوعير طريقه واختلال قواه أشد هداية ورشدا إلى المقصد الذي يؤمّه. ﴿ أَمَّن ﴾ أي: هو أهدى أم من ويمشي سَويًا ﴾ قائماً سالماً من العثار ﴿ عَنَ صِرَطِ مُسْتَغِيمٍ ﴾ مستوي الأجزاء وقيل: المكب كناية عن الأعمى قيل للنبي وكيف يمشون على وجوههم؟ قال الشي المكب كناية عن الأعمى قيل للنبي: وكيف يمشون على وجوههم؟ قال الشي النه المنهم على وجوههم؟

وَهُو اللَّذِى أَنْشَأَكُم اللَّهُ الكفّار إنشاء بعيداً بأن صوركم فأحسن صوركم وأحسن صوركم وأحمل لَكُم السّمّع الله وتعملوا بموجبها وقدم السمع لأن فوائد السمع أقوى بالنسبة إلى عموم الناس وإن كانت فوائد البصر أعلى بالنسبة إلى الخواص وألاً بمنزك لتنظروا بها إلى الآيات الكونية الشاهدة

١ ـ مسند أحمد، ج٢، ص٣٦٣، والتبيان، ج٧، ص٤٨٩، وسنن الترمذي، ج٤، ص٣٦٧.

بشئون الخالق ﴿ وَٱلْأَفْيَدَةَ ﴾ والقلوب لتتفكّروا بها فيما تسمعونه وتتعقّلونه من الواردات عليكم والتفؤد التوقّد ومنه الفؤاد للقلب لأن العلوم والمعارف يتّقد وينكشف به وهو كالحوض حيث ينصب إليه ما حصل من طريق السمع والبصر. ﴿ وَلِيلًا مّا نَشْكُرُونَ ﴾ باستعمالها فيما خلقت لأجله وقليلا صفة لمحذوف وما مزيدة لتأكيد القلّة أي شكراً قليلاً تشكرون وقيل: المراد من القلّة النفي إذا كان الخطاب للكفرة وبمعناه المعروف إذا كان الخطاب للكلّ قال بعض المتّقين:

## لو عشبت ألف عمام في سمجدة لربّسي شكرا لفضل يسوم لم أقسض بالتمام والعمام ألف عمام والعمام ألف عمام والعمام ألف عمام واليسوم ألف حمين والحمين ألف عمام

واعلم أن شكر السمع التعلّم والاستماع من العلماء والمواعظ الحسنة ورد أقوال البدعة والهوى وشكر البصر النظر بالدقة إلى المصاحف وكتب الدين وإلى وجوه أهل الإيمان والفقراء بعين الرحمة وشكر القلب قبول أحكام الله واليقين بتوحيده والخوف والرجاء منه وبه والمحبّة لأوليائه والبغض لأعدائه.

﴿ قُلْ هُوَ الَّذِى ذَرَاكُمُ فِي الْأَرْضِ ﴾ أي: خلقكم وكثركم فيها وذراه أي كثره ومنه الذريّة ﴿ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ أي: إليه تعالى تجمعون وتبعثون للحساب والجزاء فابنوا أموركم على ذلك واستعدّوا لذلك اليوم وجميع البيان المذكور لإثبات هذا المطلوب.

﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ من فرط عنادهم أو بطريق الاستهزاء: ﴿ مَقَىٰ هَنَذَا ٱلْوَعْدُ ﴾ أي: الحشر الموعود وكانوا يقولون: متى هذا ﴿ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ يخاطبون به

النبيّ وجواب الشرط محذوف أي كنتم صادقين فيما تخبرون به من مجيء الساعة فبيّنوا وقته.

﴿ قُلْ ﴾ ما أعلم الخلق ﴿ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ ﴾ بوقته ﴿ عِندَ ٱللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُهِــينٌ ﴾ مخوّف بلغة تعرفونها وأمّا العلم بوقت وقوعه فليس من وظائف الإنذار.

وَفَلْمًا رَأَوْهُ رُلْفَةً ﴾ أي: فلما رأوا العذاب قريباً وذا قرب أو على أنه مصدر بمعنى الفاعل أي مزدلفاً والمراد يوم بدر أو المراد يوم القيامة ورأوا أن القيامة قد قامت وما اعد لهم العذاب كما عليه أكثر المفسرين وأتى بلفظ الماضي لتحقّق وقوعها وأراد به المستقبل ﴿ سِيّنَتُ وُجُوهُ الّذِيكَ كَفَرُوا ﴾ قبحت وجوههم وظهر عليها الكآبة ونالهم السوء ويقال لهم: ﴿ هَذَا الّذِي كُنتُم به تستعجلون وتدّعون بتعجيله قال الفراء: تدّعون وتدّعون واحد مثل: تدّخرون وتدخرون قيل: هو تدّعون من الدعوى أي تدّعون أن لا جنّة ولا نار.

وروى الحاكم أبو القاسم الحسكاني بالأسانيد الصحيحة عن شريك عن الأعمش قال: لما رأوا علي بن أبي طالب وماله من الزلفي والتقرب عند الله سيئت وجوه الذين كفروا (۱). وعن أبي جعفر الخابي: «فلما رأوا مكانة علي من النبي سيئت وجوه الذين كفروا وكذبوا بفضله». (۱) وأصل الكلام أن رؤية الموعود ساءت وجوههم والسياءة من ساءه الشيء يسوؤه سوءاً ومساءة نقيض سرة وهذا المعنى متعد ويجوز أن يكون لازماً بمعنى قبح ومنه ﴿ سَأَةُ مَثَلًا ﴾ فالمعنى حينئذ ساءوا وقبحوا وقيل: توبيخاً لهم هذا الكلام.

﴿ قُلْ ﴾ يا خير الخلق: ﴿ أَرَءَيْنُكُ ﴾ أخبروني خبراً أنتم في الوثوق به

١- انظر: الكافي، ج٨، ص٢٦٧.

٢ـ مجمع البيان، ج١٠، ص٨١، ونورالثقلين، ج٥، ص٣٨٥.

مثل الرؤية قال بعضهم: لمّا كان الإخبار قويّاً بالرؤية شاع أ رأيت في معنى أخبر ﴿ إِنْ أَهْلَكِنَى اللّه ﴾ وأماتني وذلك لما يتربّصون به ريب منون ﴿ وَمَن عَمَى ﴾ من المؤمنين وحصل مقصودكم ﴿ أَوْ رَجَمَنا ﴾ بتأخير آجالنا ﴿ فَمَن يُجِيرُ الْكَنْفِرِينَ مِن عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ استحقّوه بكفرهم ومن ينقذهم وقيل: معنى رحمنا غفرنا أي لا ينجيكم من عذابه أحد سواء متنا أو بقينا إنّما النجاة بالإيمان والعمل الصالح ووضع الكافرين موضع ضمير هم ليتخيّل عليهم بالكفر وبيان نفى الإنجاء بسبب الكفر.

﴿ قُلْ ﴾ يا محمد: ﴿ هُوَ ٱلرَّحَنَ ﴾ الذي أدعوكم إلى عبادته مولى التنغم ﴿ وَامَنَا بِهِ ﴾ وفوضنا أمورنا عليه لا على غيره مثلكم حيث توكلتم على عدتكم وعددكم ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ ﴾ يا كفار مكة ﴿ مَنْ هُوَ فِي مَنْكِلِ مُبِينِ ﴾ من استفهامية أو موصولة منا ومنكم أينا المصيب وأينا المخطئ.

وصار المراع المحمد: ﴿ أَرَءَيْتُمْ ﴾ أخبروني ﴿ إِنْ أَسْبَعَ مَا وَكُو غَوْرًا ﴾ وصار غائراً في الأرض بالكلّية ونازلاً وذاهباً فيها ونضب أو غار في المنبهط من الأرض ﴿ فَنَن يَأْتِيكُم ﴾ على عجزكم ﴿ بِمَلَو مَعِيزٍ ﴾ جار، من عان الماء أو معن الماء كلاهما أي ظاهر للعيون بجريه وبسهولة تناوله بالأيدي وكان ماء أهل مكة من بئرين: بئر زمزم وبئر ميمون الحضرميّ وإنّما خص سبحانه من النعم بذكر الماء لأنّه أصل الحياة وهو أهون موجود وأعز مفقود.

وفي تفسير «الزاهدي» إن زنديقاً سمع معلّما يلقن تلميذه قوله: ﴿ فَنَ يَأْتِيكُم بِمَا وَمِي الزنديق ونام في يَأْتِيكُم بِمَا وَمَسَى الزنديق ونام في فراشه فسمع هاتفاً وهو يسمع صوته ولا يرى شخصه فهتف الهاتف يا زنديق غار ماء عينك فقل حتى يأتي به المعول! فعوقب بذهاب ماء عينيه لأن

الجزاء من جنس العمل، ونعم ما حكى هذه القصّة المولوي في المثنوي نعوذ بالله من الجرأة على الله وترك حرمة القرآن. تمّت السورة بعون الله.



هي مكّية وقيل: بعضها مكّية وبعضها مدنيّة.

على بن ميمون عن الصادق النه قال: «من قرء سورة ن في فريضة أو نافلة آمنه الله أن يصيبه في حياته فقراً وأعاده من ضغطة القبر" (١٠).

## بنسب أللَّهُ ٱلرَّحْزَ ٱلرَّحِيَدِ

تَ ۚ وَٱلۡقَلَمِ وَمَا يَسْطُلُوونَ ۞ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ۞ وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا عَبْرَ مَمْنُونِ ۞ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقِ عَظِيمٍ ۞ فَسَنُبُصِرُ وَيُبْصِرُونَ ۞ بِأَيتِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ اللَّ إِنَّا رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن صَلَّ عَن سَيِيلِهِ، وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ 🐨 مَلَا تُطِيعِ ٱلْمُكَذِبِينَ 🖎 وَدُّوا لَوْ تُذَهِنُ مَيُدْهِمُونَ 🐧 وَلَا تُطِلعَ كُلُّ حَلَافٍ مَّهِينٍ ۞ هَمَّازِ مَشَّلَمِ بِنَمِيمٍ ۞ مَّنَاعِ لِلْغَيْرِ مُعْتَدِ أَيْهِ ۞ عُتُلِ بَعْدَ ذَالِكَ زَنِيمٍ ﴿ أَن كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ ﴿ إِذَا تُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا قَالَكَ أَسَطِيرُ ٱلْأُولِينَ ۞ سَنَيمُهُ. عَلَى ٱلْمُزْمِلُومِ۞

أي هذه سورة «نَنَّ» أو بحقَّ ن أقسم اللَّه بها على سبيل التأكيد في إثبات الحكم على ما عليه عادة الخلق مع ما فيه من بيان عظم شأن المقسم به، والنون حرف واحد في الكتابة وثلاثة أحرف في التلفُّظ وقد قالﷺ «من

١- ثواب الأعمال، ص١١٩، ووسائل الشيعة، ج٤، ص٨٠٦.

قرأ حرفاً من كتاب الله فله به حسنة والحسنة بعشر أمثالها. لا أقول: الم حرف بل ألف حرف ولام حرف وميم حرف وقال بعضهم: هو مفتاح اسم النور والناصر. وقيل فيه: إنَّه اسم من أسماء النبي ﷺ. وقيل: النون الحوت العظيم قال عكرمة، أقسم الله بالحوت الذي لطخ سهم نمرود بدمه لمًا رمي السهم نحو السماء عاد السهم مختضبا بدم سمكة في بحر معلِّق في الهواء فأكرم الله ذلك الحوت بأن أقسم به وأحلُّ جنسه من غير ذكاة فإنَّه لا يحلُّ إلَّا ميتتان: السمك والجراد. وقيل: المراد الحوت الّذي احتبس يونس في بطنه. وقيل: هو الحوت الّذي على ظهر الأرض وهو في بحر تحت الأرض السفلي اسمه ليوثا أو يهموت أو برهوت. وقيل: هو الدواة. وقيل: هو نهر في الجنَّة قال الله: له كن مدادا فحينئذ. ﴿وَٱلْقَلَرِ ﴾ هو ما يكتب به والواو للقسم على التقدير الأوّل وللعطف على الثاني والمراد قلم اللّوح، كما جاء في الخبر «إنّ أوّل ما خلق الله القلم ونظر إليه فانشق بنصفين ثمّ قال: له أجر بما هو كانن إلى يوم القيامة فجرى على اللوح المحفوظ بذلك من الآجال والأعمال والأرزاق ثمّ ختم على القلم وهو قلم من نور طوله كما بين السماء والأرض، وبعد ما خلق القلم خلق النون فدحي الأرض عليها فارتفع بخار الماء ففتى منه السماوات واضطرب النون فمأذت الأرض فأثبتت بالجبال».

وعن ابن عبّاس: أن المراد بالقلم قلم الكرام الكاتبين أو جنس القلم، أقسم الله بالدواة والقلم لكثرة منافعها كما قيل: البيان اثنان بيان لسان وبيان بنان وهو باق على الأيّام وبيان اللسان تدرسه الأعوام ولو لم يكن للقلم مزية سوى كونه آلة لتحرير كتب الله لكفى به فضلا مرحباً لتعظيمه ومن تعظيمه تعظيم برايته فتوضع حيث لا تطأها الأقدام وإلّا أورثت الآلام. قال الشاعر:

١- تفسير كنز الدقائق، ج ١، ص٧٢، وكنز العمال، ج ١، ص٥١٩.

كفي قلم الكتَّابِ فخرا ورفعة مدى الدهر، أنَّ اللَّه أقسم بــالقلم

ومن القوم الوقوف وضمير الجمع الأصحاب القلم من الحفظة الملائكة أو ومن القوم الوقوف وضمير الجمع الأصحاب القلم من الحفظة الملائكة أو غيرهم ولعل مناسبة كون النه من أسمائه تعالى هي أن النون في الرقم نصف دائره معقوله تشعر نقطتها بأحدية ذاته تعالى والنصف المحسوس مظهر وظرف مداد عالم الخلق والنصف المعقول ظرف عالم الأمر فالمناسبة حاصلة.

﴿ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ جواب القسم أي: لست مجنونا وليس شيء حائلاً بين نفسك وعقلك وأنت ملتبس بنعمة ربّك وهي نعمة النبوّة والرياسة العامّة والمراد تنزيهه ﷺ عمّا كانوا ينسبونه إليك حسداً ومكابرة مع كونه في غاية من حصافة العقل ورزانة الرأي وقوله: ﴿ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ ﴾ قسم اعترض به بين المحكوم عليه والحكم- على ما قال أبو حيّان- على سبيل التأكيد في انتفاء الوصف الذميم عنه وذهب غيره أيضاً أن الباء للقسم مثل شيخ نجم الدين في تأويلاته. وقيل في سبب النزول: إنّه ﷺ غاب عن خديجة إلى حراء جبل النور قالت خديجة: فلم نجده ﷺ فإذا هو قد طلع ووجهه متغيّر بلا غبار فقالت له: مالك؟ فذكر نزول جبرئيل وأنَّه قال له: «اقرأ باسم ربِّك» فهو أوّل ما نزل من القرآن. قالﷺ «نزل جبرنيل إلى قرار الأرض فتوضّنا وتوضّات ثمّ صلَى وصلَيت معه ركعتين وقال: هكذا الصلاة يا محمّده. فذكر ذلك ﷺ لخديجة فذهبت خديجة إلى ورقة بل نوفل وهو ابن عمّها وكان قد خالف دين قريش ودخل في النصرانية فجاء ورقة إلى النبي ﷺ وقال: هل أمرك جبرئيل أن تدعو أحداً؟ فقال: «لا». فقال ورقة: لئن بقيت إلى دعوتك لأتصرنَك نصراً عزيزاً ثمّ مات قبل دعاء الرسول. ووقعت تلك الواقعة في ألسنة كفّار قريش فقالوا: إنّه مجنون فأقسم اللّه على أنّه ليس بمجنون وهو خمس آيات عن أوّل هذه السورة لكن قال ابن عبّاس: أوّل ما نزل ﴿ سَيِّح اسْدَ رَبِّكَ ﴾ و«اقرأ» هي الثانية.

﴿ وَإِنَّ لَكَ ﴾ بمقاساة تحمّلك أعباء الرسالة وألوان الشدائد من جهة الكفّار ﴿ لَأَجُرًا عَيْرَ مَمّنُونِ ﴾ وغير مقطوع ومنه قيل «المنون» للمنيّة لأنّها تقطع العدد والمدد ويجوز أن يكون معناه غير مكدّر بسبب المنّة.

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقِ عَظِيمِ ﴾ لا يدرك شأوه أحد من الخلق لأنك تحتمل من جهتهم ما لا يكاد يحتمله أحد ودلّت الآية على أنّك مستول على الاخلاق الحميدة والأفعال المرضية حتى صارت بمنزلة الأمور الطبيعية ولذا قال: ﴿ قُلْ مَا أَسْكُمُ عَلَيْهِ عِنْ لَبْمِ وَمَا أَنَا عِنَ المَتْكَلِفِينَ ﴾ (ا، أي: لست متكلفا فيما يظهر من أخلاقي لأن المتكلف لا يدوم أمره طويلاً بل يرجع إليه الطبع وسمّي خلقاً لرسوخه وثباته حتى صار بمنزلة الخلقة التي جبّل عليها الإنسان وإن احتاج في كونه ملكة راسخة إلى اعتمال ومجاهدة طويلة ولذا يتبدل بالمصاحبة فيكون الحسن قبيحاً والقبيح حسناً على حال المصاحبين كما في الحديث المرء علي دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل وفي حديث آخر: لا الحديث المرء علي دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل وفي حديث آخر: لا تجالسوا أهل الهوى والبدع فإن لهم عرة كعرة الجرب. ولذلك صنف أطبًاء الأرواح أبواباً في علم الأخلاق لترتيب الصحة الروحانيّة كما ألّف أطبًاء الأشباح فصولا في علم الأبدان.

وإنّما وصف سبحانه خلقه بالعظمة كما وصف العرش والقرآن بالعظيم لبيان أن ذلك الخلق جامع لمكارم الأخلاق اجتمع فيه شكر نوح وخلّة إبراهيم وإخلاص موسى وصدق إسماعيل وصبر يعقوب وأيّوب واعتذار

١ سورة ص: ٨٦.

داود وتواضع سليمان وعيسى وهكذا من أخلاق سائر الأنبياء كما قال: ﴿ فَهُ لَهُ لَانَ ذَلِكَ تَقْلِيدُ وهو فَهُ لَا لَهُ لَانَ ذَلِكَ تَقْلِيدُ وهو غير لائق غير لائق بالرسول وليس هذا الهدى معرفة الله لأن ذلك تقليد وهو غير لائق بالرسول وليس الشرائع لأن شريعته ناسخة لشرائعهم والمراد الاقتداء بكل منهم فيما اختص به من الخلق الكريم إذ كان كل واحد منهم مختصاً بخلق مسن غالب على سائر أخلاقه وهذه درجة عالية لم يتيستر لأحد من الأنبياء. لكل نبي في الأنام فضيلة وجملتها مجموعة لمحمد

وكان ﷺ متحلّياً بما في القرآن من مكارم الأخلاق وقد جمع فيه ﷺ ما في الآي العشر في سورة المؤمنين من قوله: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ﴾ فذلك خلقه العظيم وهو عين الصراط المستقيم.

قال ﷺ: «إنّ الله الاثمائة وستين خلقاً من لقيه بخلق منها مع التوحيد دخل الجنّة وأحبّها إلى الله السخاء»(٢).

قال بعض المحقّقين: من أراد أن يرى رسول الله متن لم يدركه من أمّته فلينظر إلى القرآن فإنّه لا فرق بين النظر فيه وبين النظر إلى رسول الله فكأن القرآن انتشاء صورة جسديّة يقال له محمّد: والأنبياء كلّهم أنوارهم كالكواكب بالنسبة إلى نوره ومع أنّه كان غائباً عنهم استناروا من صفاء نوره. فاق النبيّين في خلق وفي خلق

﴿ فَسَنَبْعِيرُ وَيُبْعِيرُونَ ﴾ عند كشف الغطاء فيعلمون حينئذ أنَّك مجنون أو أنَّهم مجانين ﴿ بِأَيْتِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ ﴾ أي: أيَّكم الّذي ابتلي بفتنة الجنون على أنَّ

١\_ سورة الأنعام: ٩٠.

٢ تذكرة الموضوعات، ص١٢.

٣- المصباح، ص ٧٣١.

المفتون بمعنى الفتون وهو الجنون كالمعقول بمعنى العقل والباء مزيدة في المبتداء كما في بحسبك زيد أو الباء بمعنى «في» أي الفريقين من المؤمنين والكافرين يوجدون من يستحق عليه هذا الاسم.

﴿ فَلَا نُعِلِمِ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴾ أي: إذا تبين عندك حالهم فدم على ما أنت عليه من عدم طاعتهم فقوى سبحانه قلبه ﷺ بالتشدد مع قومه مع قلّة العدد وكثرة الكفّار وفي الآية بيان للامّة أنّ الإطاعة للعاصي عصيان والاقتداء بالطاغي طغيان.

والتسهيل والمسامحة وترك الدعوة أي إنهم لو سامحتهم في الدعوة والتسهيل والمسامحة وترك الدعوة أي إنهم لو سامحتهم في الدعوة يداهنونك حينئذ بترك الطعن والفرق بين المداهنة والمداراة إن الإدهان الملاينة لمن لا ينبغي له ذلك وتغضي عنهم لحظ نفسك وسلامة جاهك واجتلاب نفعك والمداراة لما ترى فيه من اصطلاح الأمر بالإغضاء وهي في الغالب مع من يخاف شرة.

﴿ وَلَا نُطِعْ كُلَّ حَلَّافِ مَهِينٍ ﴾ كثير الحلف في الحق والباطل لجهله حرمة اليمين وعدم مبالاته من الحنث لسوء عقيدته وأصل الحلف اليمين الذي كان يأخذ بعضهم من بعض على أمر أي العهد ثمّ عبر به عن كلّ يمين والمهين

۱ـ سورة نوح: ۵، ۳.

الحقير الرأي وهي الحقارة في التدبير.

و مَنَازِ عَلَى المحديث: «لا يكون المؤمن طقانا ولا لقاناه. والهمناز مبالغة هامز والهمز الطعن ومنه المهمزة حديدة تطعن بها الدابّة قيل لأعرابيّ: أ تهمز الفأر؟ قال: السنور يهمزها. استعير للمغتاب الذي يذكر الناس بالمكروه ويظهر عيوبهم ويكسر أعراضهم. ومَنَّلَمَ بِنَيبِهِ نقال للحديث من قوم إلى قوم على وجهه السعاية والإفساد بينهم وإظهار الحديث بالوشاية وهو من الكبائر أمّا نقل الكلام بقصد النصيحة للمؤمنين فواجب كما قال: من قال: ﴿ يَنْدُوسَى إِنْ الْمَلَا الْمَلَا الْمَلَا الْمَلَا الْمَلَا الْمَلَا الْمَلَا اللَّهِ اللهُ المَلَا المَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ النّعِيمِينَ ﴾ (١) وفي الحديث لا يدخل الجنة نمّام (١).

﴿ مَنَاعِ لِلْمَانِ وَالطَاعَةُ وَالْإِنْفَاقَ وَكَانَ لَلُولِيدَ بِنِ الْمَغْيرَةُ عَشْرَةً مِنَ الْبَنْينِ وَكَانَ يَقُولُ الْإِيمَانُ وَالطَاعَةُ وَالْإِنْفَاقُ وَكَانَ لَلُولِيدَ بِنِ الْمَغْيرَةُ عَشْرَةً مِنَ الْبَنْينِ وَكَانَ يَقُولُ لَهُمْ وَلِأَقَارِبُهُ: مِن تَبْعَ مَنْكُم دِينَ مَحْمَدُ لَا أَنْفُعُهُ بِشِيءَ وَكَانَ مُوسِراً. ﴿ مُغْتَدِ ﴾ لهم ولأقاربه: من تبع منكم دين محمّد لا أنفعه بشيء وكان موسراً. ﴿ مُغْتَدِ ﴾ متجاوز في الظلم من استغراقه في الأخلاق الذميمة ومجاوزة الحقّ والحد الشير ﴾ كثير الاسم والمعصية.

وَعُتُلِ بَعْدَ ذَالِكَ رَنِيمٍ عله إذا قاده بعنف وغلظة أي جاف غليظ القلب بحيث لا يقبل الخير والنصح وبعد ذالك أي أي: بعد هذه القبائح ورنيم هو ورنيم هو القبائم ورنيم هو القبائم وعي ملتصق بالقوم وملحق بهم في النسب وليس منهم فالزنيم هو الذي تبناه أحد واتخذه ابنا وليس بابن له في الحقيقة والزائد في القوم تشبيها بالزنمتين من الشاة وهما المندلبتان من أذنها أو شيء يقطع من أذن البعير فيترك معلقاً.

١- سورة القصص: ٢٠.

٢ـ رسائل الشهيدالثاني، ص٣٠٤، ومستدرك الوسائل، ج٩، ص١٥٠، وبحار الأتوار، ج٧٢، ص٢٦٨.

قال العتبيّ: لا نعلم أن الله وصف أحداً ولا ذكر من عيوبه ما ذكر من عيوب عيوبه ما ذكر من عيوب الوليد دعيًا في عيوب الوليد بن المغيرة فألحق به عاراً لا يفارقه أبداً وكان الوليد دعيًا في قريش وليس من سنخهم، ادّعاه أبوه المغيرة بعد ثمان عشرة سنة من مولده وحاصل معنى الزنيم ولد الزني. قال الشاعر:

زنيم ليس يعرف من أبوه بغيّ الأمّ ذو حسب لئيم (١)

وفي الحديث: «لا يدخل الجنة جواظ ولا جعظري ولا العتل الزنيم».

والجوّاظ: الجموع المنوع، والجعظريّ: الفظّ الغليظ، والعتلّ: رحيب الجوف أكول شروب غشوم ظلوم.

﴿ أَن كَانَ ذَا مَالِ وَبَغِينَ ﴾ متعلَق بقوله: «لا تطع» بحذف الجارّ أي: لأن كان مستظهراً بالمال والبنين، ومن قرء بالاستفهام فيكون المعنى أ لأن كان ذا مال وبنين يجحد آياتنا وجعل مجازاة النعم الكفر بآياتنا؟

﴿ إِذَا تُنتَلَ عَلَيْهِ مَايَنُنَا قَالَتَ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ استيناف جار مجرى التعليل المنهيّ أي إذا تقرء عليه آياتنا وكلامنا قال: هي أحاديث وقصص لا اعتبار بها اكتتبوها كذباً.

﴿ سَنَيْمُهُ عَلَى الْمُرْطُومِ ﴾ أصله سنوسمه من الوسم وهو إحداث السمة والعلامة والمسيم المكواة وآلة الكيّ والخرطوم الأنف أو مقدّمه أو ما ضممت عليه الحنكين أي: سيجعل له كيّاً على أكرم مواضعه لإهانته وإذلاله إذ الأنف أكرم موضع من الوجه لتقدّمه له ولذلك جعلوه مكان العزّ والحميّة واشتقّوا منه الأنفة فيقال: فلان شامخ العرنين ويقال للذليل: رغم أنفه.

ولقد وسم العبّاس أباعره في وجوهها فقال المُعَلَظِيَّةِ: «أكرموا الوجوه». فوسمها في جواعرها أي: في أدبارها وفي التعبير عن الأنف بلفظ الخرطوم

۱- التبيان، ج ۱۰، ص٧٨، وجامع البيان، ج٢٩، ص٣٢، وتفسيرمجمع البيان، ج ١٠، ص٨٤.

استقباحا لصاحبه واستهانة له لأنّه لا يستعمل إلّا في الفيل والخنزير.

﴿ إِنَّا بَلُوْنَهُمْ ﴾ يقال: بلي الثوب أي: خلق، وبلوته: اختبرته كأنّي أخلقته من كثرة اختباري له والمعنى إنّا ابتلينا أهل مكّة بالقحط والجوع سبع سنين بدعوة النبي والمعنى أكل الجيف لتمردهم ﴿ كُنّا بَلُونًا أَمْعَنَ لَلْمَتُو ﴾ مثل ابتلاء أصحاب الجنّة المعروف خبرها عندهم واللام في الجنّة للعهد.

وأصحاب الجنّة قوم من أهل صنعاء قيل: كانوا إخوة وكانت الجنّة الأبيهم دون صنعاء بفرسخين وقيل: هي جنّة بضروان وضروان على فرسخ من صنعاء وكان أصحاب هذه الجنّة بعد رفع عيسى للثا بيسير وكانوا بخلاء وكان أبوهم يأخذ من البستان قوت سنة ويتصدي بالباقي وكان ينادي الفقراء وقت الصرام ويترك لهم ما أخطأه المنجل وما في أسفل الأكداس وما أخطأه القطاف من العنب وما بقي على البساط الذي يبسط تحت النخلة إذا صرمت فكان يجتمع لهم شيء كثير ويتزودون به أيّاماً. فلمّا مات أبوهم قال بنوه: إن فعلنا ما كان يفعل أبونا ضاق علينا الأمر ونحن أولو عيال فحلفوا فيما بينهم فعلنا ما كان يفعل أبونا ضاق علينا الأمر ونحن أولو عيال فحلفوا فيما بينهم

وذلك قوله تعالى: ﴿ إِذَ أَمْمُوا ﴾ والإقسام الحلف ﴿ يَتَمْرُمُنّا مُمْسِعِنَ ﴾ ويقطعون الثمار من النخل والعنب ويجمعن محصولها مبكرين وسواد الليل باق ﴿ لَيَمْرُمُنّا ﴾ جواب للقسم ﴿ وَلا يَسْتَنُونَ ﴾ ولا يقولون: «إن شاء الله» وكانوا غير مستثنين فلم يقولوا: «إن شاء الله» وقيل: المعنى ولا يستثنون حصة المساكين ولا يخرجونها كما كان يفعل أبوهم وقال أبو حيّان: المعنى لا يستثنون عمّا عزموا عليه من حرمان المساكين.

وَلَاكُ وَلَكُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الطائف الرا نزلت من السماء بالليل إذ لا يكون الطائف إلّا بالليل وكان ذلك الطائف نارا نزلت من السماء فأحرقتها وَيَن تَرِيدُ من جهته تعالى أي: من جهة أمره وهو منزه عن الجهة والطوف الدوران حول الشيء ومنه الطائف لمن يدور حول البيت حافظا ومنه استعير الطائف من الجن والخيال والخادم. ﴿ وَمُرْ نَايَدُنَ ﴾ غافلون بالنوم عما جرت به المقادير والنوم استرخاء أعصاب الدماغ برطوبات البخار الصاعد إليه أو أن يتوفّى اللّه النفس من غير أن يقطع ضوء الروح عن الجسد فالنوم موت خفيف والموت نوم ثقيل.

﴿ فَأَمْسَعَتْ كَالْمَايِمَ ﴾ كالبستان الذي صرمت ثماره حيث لم يبق فيها شيء وقيل: معناه كالليل لأن الليل يقال له الصريم، أي: صارت سوداء كالليل لاحتراقها ﴿ فَنَنَادَوْا مُعْسِمِينَ ﴾ أي: نادى بعضهم بعضاً حال كونهم داخلين في الصباح.

﴿ أَنِ أَغْدُواْ عَلَى حَرْيَكُو ﴾ أي: اخرجوا غدوة على ضيعتكم وبستانكم والحرث يجوز أن يراد به الحاصل مطلقاً وأن يراد به الزرع خصوصاً وتعدية الغدو بعلى لتضمّنه الاستيلاء ﴿ إِن كُنتُمْ صَرِمِينَ ﴾ وقاصدين للصرم وقطع الثمرة وجمع المحصول:

﴿ فَأَسْلَلُقُوا ﴾ ومضوا إليها ﴿ وَهُمْ يَنَخَلَفُونَ ﴾ أي: يتشاورون فيما بينهم

بطريق المخافة والسرّ كيلا يسمع أحد ولا يدخل عليهم ﴿أَن لَا يَدْخُلُنَّا ﴾ في الجنّة ﴿أَنْوَا لَا يَدْخُلُنَّا ﴾ في الجنّة ﴿الْبُومَ عَلَيْكُمْ مِسْكِينٌ ﴾ من المساكين فضلا عن أن يكثروا.

﴿ وَغَدَوْا عَلَىٰ حَرْمِ ﴾ أي: مشوا بكرةً على الحدّة والغضب والامتناع من مخالطة المساكين ﴿ قَدِدِينَ ﴾ حالً من فاعل «غدوا» فلم يحصل لهم إلّا النكد والحرمان وذلك أنّهم قصدوا حرمان الفقراء فتعجّلوا الحرمان جزاء.

﴿ نَلْنَا رَازُهَا ﴾ الجنّة ﴿ قَالُوا ﴾ قال بعضهم البعض: ﴿ إِنَّا لَهُ اَلُونَ ﴾ طريق جنّتنا ﴿ بَلْ نَحْنُ ﴾ قوم ﴿ مَحْرُوبُونَ ﴾ قالوه بعد ما تأمّلوها ووقفوا على حقيقة الأمر أي لسنا ضالين بل حرمنا خيرها بجنايتنا على أنفسنا بسوء نيّتنا.

وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ أَعدلهم وخيرهم وأصوبهم رأياً والوسط تارة يقال: فيما له طرفان مذمومان كالجود اللّذي بين البخل والسرف فيستعمل استعمال القصد المصون عن الإفراط والتفريط وتارة يقال: فيما له طرف محمود وطرف مذموم كالخير والشرّ ويراد به الرذل و الرّ اللّٰه اللّٰه اللّه بالتسبيح وتتوبون إليه من خبث نيّتكم وقد كان قال لهم: حين عزموا على ذلك اذكروا الله وتوبوا من هذه العزيمة الخبيثة فعللوه ولم يقبلوا منه فعيرهم، لعل كانت الأمم السابقة يؤاخذون على ما عزموا عليه من المعصية.

﴿ قَالُوا ﴾ معترفين بالذنب ﴿ سُبَحَنَ رَبِّنَا ﴾ نزّهه عن كلّ سوء سيّما عن أن يكون ظالما فيما فعل بنا ﴿ إِنَّا كُنّا ظَلِوبِكَ ﴾ بقصد حرمان المساكين كأنّهم قالوا: نستغفر الله من سوء صنيعنا ولو تكلّموا بهذه الكلمة قبل نزول العذاب لنجوا من نزوله لكنّهم تكلّموا بعد خراب البصرة.

﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَلُومُونَ ﴾ يلوم بعضهم بعضاً فإن منهم من أشار بذلك ومنهم من استصوبه ومنهم من أنكره ﴿ قَالُواْ يَوْيَلَنّا ﴾ أي: الويل والسخط لنا ﴿ إِنَّا كُنَّا مَلِنِينَ ﴾ متجاوزين حدود الله.

﴿ عَمَىٰ رَبُّنَا أَن يُبْدِلْنَا﴾ ويعوضنا بدلاً منها ببركة التوبة ﴿ عَبْرًا مِنْهَا ﴾ من هذه الجنَّة ﴿ إِنَّا إِنَّ رَبَّنَا رَغِبُونَ ﴾ راجون العفو.

روي أنهم تعاقدوا: إن أبدلنا الله خيراً منها لنصنعن كما صنع أبونا فأبدلهم الله من ليلتهم ما هو خير منها قالوا: إن الله أمر جبرئيل أن يقتلع تلك الجنة المحتوفة فيجعلها بزعر من أرض الشام أي موضع قليل النبات ويأخذ من الشام جنة فيجعل مكانها قال ابن مسعود: إن القوم لما تابوا وأخلصوا أبدلهم جنة يقال لها الحيوان، فيها عنب يحمل البغل منه عنقوداً. قال أبو خالد اليماني: دخلت تلك الجنة فرأيت كل عنقود منها كالرجل الأسود القائم.

﴿ كَتَلِكَ آلْمَنَاتُ ﴾ جملة من مبتدء وخبر مقدّم لإفادة القصر والألف واللام للعهد أي مثل الذي بلونا به أهل مكّة من القحط وأصحاب الجنّة كذلك أفعل بامتك إذا لم تعطف أغنياؤهم على فقرائهم بأن أمنعهم القطر وأرفع البركة من ذروعهم وتجارتهم وفيه وعيد لمانعي الزكاة بأي طريق كان. ﴿ وَلَعَنَاتُ ٱلْآَيْرَةِ الْمُرَاتُ ﴾ وأشد ﴿ وأشدَ وأيد أنه أشد وأكبر لاحترزوا عمّا يؤدّيهم.

﴿ إِنَّ لِلْمُنَّفِينَ ﴾ من الكفر والمعاصي ﴿ عِندَ رَبِّيمٌ ﴾ في الآخرة وذكر

و عند الله وملكة فكأنها المنزلة عند المنزلة المنزلة المنزلة وعند لفظ عند والله والمنزلة وعند الفظ موضوع للقرب فتارة يستعمل في المكان وتارة يستعمل في الاعتقاد مثل عندي الأمر كذا وتارة في المنزلة كقوله: ﴿ أَمْ الله عَندَ رَبِّهِمْ ﴾ (١) وعلى ذلك يقال: الملائكة المقربون.

﴿ جَنَّتِ النَّهِيمِ ﴾ أي: جنَّات ليس فيها إلَّا التنعّم الخالص واستفيد الحصر من الإضافة اللاميّة الاختصاصيّة فإنّها تفيد اختصاص المضاف بالمضاف إليه.

و أَنْتَبْعَلُ اللّهِ إِينَ كَالْمُرْمِينَ ﴾ كان صناديد قريش يرون وفور حظهم من الدنيا وقلة حظوظ المسلمين منها فإذا سمعوا بحديث الآخرة وما وعد الله المسلمين قالوا: إن صح أنّا نبعث كما يزعم محمد ومن معه لم يكن حالنا وحالهم إلّا مثل ما هي في الدنيا وأقصى أمرهم أن يساوونا، فردّهم الله والهمزة للإنكار أي: أنحيف في الحكم فنجعل المؤمنين كالكافرين في حصول النجاة والوصول إلى الدرجات؟ والمراد من المجرمين الكافرون على ما دلّ عليه سبب النزول وإلّا فالإجرام في الجملة لا ينافي الإسلام.

﴿ مَا لَكُو كِنَكَ نَعَكُمُونَ ﴾ تعجباً من حكمهم، وما استفهاميّة في موضع الرفع بالابتداء والكم، خبرها والمعنى أيّ شيء ظهر لكم حتّى حكمتم هذا الحكم؟ وأمّ لَكُرَ ﴾ أي: بل أ لكم ﴿ كِنَبُ ﴾ نازل من السماء ﴿ فِيهِ ﴾ متعلّق بقوله: ﴿ مَدْرُسُونَ ﴾ وتقرءون فيه ﴿ إِنَّ لَكُر فِيهِ لَمْ غَنَبَهُ فَهُ والمعنى تقرءون في الكتاب أن لكم ما تختارونه لا نغلبكم وأن في ذلك الكتاب أن العاصي كالمطيع بل أرفع حالاً.

﴿ أَمْ لَكُرْ أَيْمَنَنَّ عَلِيمًا بَلِغَةً ﴾ أي: أضمنًا أو أقسمنا بأيمان مغلَّظة فثبت لكم

١\_ سورة أل عمران: ١٦٩.

علينا عهود مؤكّدة بالأيمان ﴿ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيْنَةِ ﴾ ثابتة لكم إلى يوم القيامة لا نخرج عن عهدتها ولا ننقطع ذلك العهد إلى يوم الحشر ﴿ إِنَّ لَكُرُ لَمَا تَعَكَّبُونَ ﴾ لأنفسكم من الخير وما تطلبونه وتحكمون به حاصل لكم.

وَسَلَهُمْ أَيُّهُم بِذَلِكَ زَعِمٌ اللهِ تلوين للخطاب وتوجيه إلى النبي النبي

﴿ يَكُنَفُ عَن سَاقِ ﴾ الظرف متعلّق بالذكر المقدر و ﴿ عَن سَاقِ ﴾ قائم مقام الفاعل «ليكشف» والمراد يوم القيامة أو المعنى فليأتوا بشركائهم وبشهدائهم في ذلك اليوم الشديد الذي تظهر فيه الأهوال وكشف الساق مثل وكناية عن الشدة في الأمر.

قال عكرمة: سئل ابن عبّاس عن معنى قوله: ﴿ يَكُنَفُ عَن سَاقِ ﴾ فقال: إذا خفي عليكم شيء في القرآن فابتغوه في الشعر أما سمعت العرب تقول: ﴿ وقامت الحرب بنا على ساق ويريدون شدة اليوم والحرب وأصله أن الرجل إذا وقع في أمر عظيم يحتاج فيه إلى الجد يشمر عن الساق فاستعير كشف الساق عن الشدة استعارة تمثيليّة. قال دريد بن الصّمة:

كميش الإزار خارج نصف ساقه بعيد من الآفات طلّاع أنجد (١)

١- تفسير مجمع البيان، ج١٠، ص٩٧، وتنزيل الآيات، ص٣٨٤.

وجه التوبيخ السجدوا تعنيفاً على تركهم السجود في الدنيا لا تكليفاً لأنه لا تكليف لهم في أسجدوا تعنيفاً على تركهم السجود في الدنيا لا تكليفاً لأنه لا تكليف لهم في ذلك اليوم فلا يستطيعون، وفيه دلالة على أنهم يقصدون السجود فلا يتأتى لهم ذلك عن ابن مسعود عن النبي المنافقة «تعقم أحملابهم» أي: «ترد عظاماً بلا مفاصل لا تنفني عند الرفع والخفض فيبقون قياماً على حالهم». وفي الحديث: «وتبقى أصلابهم طبعاً واحداً». أي: فقارة واحدة (١) كأن سفافيد الحديد في ظهورهم لا تنثني.

وَخَنِمَةُ أَمْرُمُ وَلَا لَهُ وَلِيلة لا يعرفون نظرهم عن الأرض ذلة ومهانة ومهانة وَرَمَنَهُمْ وَلَة الرهق غشيان الشيء أي تغشاهم ذلّة شديد بيان لخضوع المصارهم ووقد كانوا في الدنيا ويمورون وعوة التكليف وإلى الشجود والمراد به الصلاة وخص السجود بالذكر من حيث إنّه أعظم الطاعات وأن الدعوة إلى الصلاة دعوة إلى السجدة ومن أعظم الدعوة أذان المؤذّنين فإن قولهم: حي على الصلاة حي على الفلاح. وومن أعظم الدعوة أي: أصحاء يمكنهم السجود فلم يفعلوا.

قال كعب الأحبار: ما نزلت هذه الآية إلّا في الّذين يتخلّفون، حكي عن الربيع بن خثيم أنّه عرض له الفالج فكان يهادي بين رجلين إلى المسجد فقيل له: يا أبايزيد لو جلست فإن لك رخصة قال: من سمع حيّ على الفلاح فليجب ولو حبواً.

وفي الآية وعيد لمن ترك الصلاة المفروضة حتّى لو تخلّف عن الجماعة المشروعة من غير عذر سيّما إذا سمع النادين أو كان في جوار المسجد، وحدّ الجوار على ما قاله بعض العلماء: أن تكون بينه وبين المسجد

۱ـ تفسير الصافي، ج٥، ص٢١٤، وتفسير نورالثقلين، ج٥، ص٣٩٦، والكشاف، ج٤، ص١٤٨،
 وتفسير جوامع الجامع، ج٣، ص٦١٩.

مائة دار، وتعمير بيت الله الصلاة فيه. قال أبو الدرداء:

عن النبي الله الم الم الله الله الله الله الله وخطوة إلى الصلاة بماعة والله المرابع المائة وخطوة إلى الملاة بماعة وإصلاح بين الناس، وحديث أمير المؤمنين المرابع المرقوا عليهم بيوتهم». صحيح السند (۱) إذا كان ترك مستحب هذا حكمه فكيف المخالطة مع الزنادقة؟

قال مجاهد وقتادة وغيرهما: يؤذّن المؤذّن يوم القيامة فيسجد المؤمن وتصلب ظهور الكافرين والمنافقين فيصير سجود المؤمنين حسرة على المنافقين والكافرين.

وَفَنَدُنِ وَمَن يُكُذِبُ بِهَذَا لَلْدِيثِ اللهِ أَي: كل أمرهم إلي وإذا كان حالهم كذلك فدعني ومن يكذّب بالقرآن وتوكّل علي في الانتقام منهم وفي الآية دليل على حدوث القرآن وكل كلام يبلغ الإنسان من جهة السمع أو الوحي يقال له: حديث وسنسترتبهم استدرجه إليه درجة درجة باستحقاقهم وقبولهم الكفر أي سنستزلهم إلى العذاب درجة فدرجة بالإحسان وإدامة الصحة وازدياد النعمة وين حَيّث لا يَمْلَنُونَ أي: الجهة الّتي بالإحسان وإدامة الهلاك وفي الحديث: وإذا رأيت الله ينعم على عبد وهو مقيم على معمية فاعلم أنه مستدرج». وتلا هذه الآية.

روي أن رجلاً من بني إسرائيل قال: يا رب كم أعصيك وكم أنت لا تعاقبني فأوحى الله إلى نبئ زمانه أن قل له: كم من عقوبة لي عليك وأنت لا تشعر كونها عقوبة وإن جمود عينك وقساوة قلبك استدراج مني وعقوبة لو عقلت (۱) قيل: من المقت الإلهي بالعبد أن يرزق العلم ويحرم العمل به أو

۱-انظر: المعتبر، ج۲، ص٤١٤، وتذكرة الفقهاء، ج۱، ص١٧٠، ووسائل الشيعة، ج٣، ص٤٧٨. ۱ـ تفسيرالقرطبي، ج١٨، ص٢٥٢.

يرزق العمل ويحرم الإخلاص فيه فمن علم اتصافه بهذا من نفسه فليعلم أنّه ممقوت به.

﴿ وَأُمْلِ لَمْ ﴾ الإملاء الإمهال بإطالة العمر وازدياد النعمة ﴿ وَأَمْلِ كَبْدِى ﴾ أي: أخذي بالعذاب ﴿ مَتِينًا ﴾ قوي شديد لا يطاق ولا يدفع بشيء والكيد ضرب من الاحتيال وقد يكون محمودا ومذموما وإن كان يستعمل في المذموم أكثر وكذلك الاستدراج والمكر وهو من الخلق الحيلة السيئة ومن الله التدبير بالحق لمجازاة أعمال الخلق.

أَمْ نَسْنَلُهُمْ أَخْرًا فَهُد مِن مَّفْرَمِ ثُمُفَقُلُونَ ﴿ أَمْ عِندَهُمُ ٱلْفَيْبُ فَهُمْ يَكُنُبُونَ ﴿ فَا فَسَالُهُمْ الْفَيْبُ فَهُمْ يَكُنُبُونَ ﴾ فَاصْبِر لِلْمُثَرِّ لِلْمُنْ اللَّهُ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ الْمُؤْتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴿ فَا فَكُو اللَّهُ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ اللَّهُوتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُو مَكْفُومٌ ﴿ فَا فَكُو اللَّهُ وَلَا يَكُنُوا لَيُولُونَ إِنَّهُ السَّالِحِينَ ﴿ فَا هُو اللَّهُ وَيَعْمُولُونَ إِنَّهُ السَّالِحِينَ ﴿ وَهُو مَنْ أَوْلُونَ إِنَّهُ السَّالِحِينَ ﴿ وَهُو مَنْ أَوْلُونَ إِنَّهُ السَّالِحِينَ ﴿ وَهُو مَنْ أَوْلُونَ إِنَّهُ السَّالِحِينَ ﴿ فَا هُو إِلَّا يَكُولُونَ إِنَّهُ السَّالِحِينَ ﴿ فَا هُو إِلَّا يَكُولُونَ إِنَّهُ السَّالِحِينَ ﴿ فَا هُو إِلَا يَكُولُونَ إِنَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُولُونَ إِنَّهُ اللَّهُ وَمُو مَنْ أَوْلُونَ إِنَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يَكُولُونَ إِنَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِلْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

﴿ أَمْ نَتَنَائُهُمْ أَجْرًا ﴾ على التبليغ ﴿ فَهُد مِن مَّفَرُهِ مُنْفَلُونَ ﴾ فلأجل ذلك من الغرامة الماليّة مكلّفون حملاً ثقيلاً فيعرضون عنك ﴿ أَمْ هِندَهُمُ ٱلْفَيْبُ ﴾ والمغيبات ﴿ فَهُمْ يُكْبُونَ ﴾ منه ما يحكمون به من أباطيلهم.

﴿ أَشَيْرِ لِلْمُكُمِّ رَبِّكَ ﴾ في تأخير نصرتك وإمهالهم ﴿ وَلَا تَكُن ﴾ في التفجّر بعقوبة قومك ﴿ وَكُمَاحِبِ ٱلْمُوتِ ﴾ يونس للخا في استعجال عقاب قومه لا تخرج من بين قومك من قبل أن يأذن الله لك كما خرج هو ﴿ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكُظُومٌ ﴾ أي: دعا ربّه وهو في بطن الحوت محبوس عن التصرّف ومملو من الغم، وكظم السقاء إذا ملأه وشد رأسه وأمسك عليه والذي نادى به قوله: ﴿ لَا إِلَكَهَ

إِلَّا أَنْتَ سُبُحَنكَ إِنِّى كُنتُ مِنَ ٱلظَّلْلِينِ ﴾ (ا) قوله: ﴿ لَا لَا تَذَرَّكُهُ ﴾ وناله ووصل إليه ﴿ يَمْدُهُ ﴾ ورحمة كائنة ﴿ يِن رَبِهِ ﴾ وهو توفيقه سبحانه وتفضيله ﴿ لَنَهُ لَا يَن الله ﴿ وَمُو مَن بطن الحوت ﴿ إِلْمَرْآءِ ﴾ بالأرض الخالية من الأشجار والعراء مكان لا سترة به ﴿ وَهُو مَدْمُومٌ ﴾ مليم لكنه رحم فنبذ غير مذموم.

﴿ فَأَجْنَبُهُ رَبُّهُ ﴾ وقربه بالتوبة عليه من ترك الأولى. إذا صح هذا القول بأن ردّ إليه الوحي وأرسله إلى مائة ألف أو يزيدون يقال: جبيت الماء في الحوض جمعته والحوض الجامع له جابية والاجتباء الجمع على طريق الاصطفاء وكان رسولاً قبل احتباسه في بطن الحوت. ﴿ فَجَسَلَهُ مِنَ الْفَيْلِومِينَ ﴾ بأن عصمه من أن يفعل فعلا يكون تركه أولى قيل: إن هذه الآية بأحد حين بأن عصمه من أن يفعل فعلا يكون تركه أولى قيل: إن هذه الآية بأحد حين هم رسول الله أن يدعو على المنهزمين فيكون الآية مدنية. والمعتزلة فسروا قوله: ﴿ فَجَسَلَهُ مِنَ السَّلِومِينَ ﴾ أنّه سبحانه أخبر بصلاحه.

روي أنّه كان في بني أسد عيّانون والعيّان شديد الإصابة بالعين وكان الواحد منهم إذا أراد أن يعين شيئاً يتجوّع له ثلاثة أيّام ثمّ يتعرّض له فيقول: ما رأيت أحسن من هذا فيتساقط ذلك الشيء. وكان الرجل منهم ينظر إلى الناقة السمينة أو البقرة السمينة ثمّ يعينها فيقول لجاريته: خذي المكتل والدرهم فأتينا بلحم من لحم هذه فما تبرح حتّى تقع فتخرّ فسأل الكفّار من

١ ـ سورة الأنبياء: ٨٧

قريش من بعض من كانت له هذه الصفة أن يقول: في رسول الله هكذا فعصمه الله. وفي «الأسرار المحمديّة» قيل: إنّ في هذه الآية خاصيّة لدفع العين تعليقاً وغسلاً وشرباً وفي الحديث: «العين حقّ». أي أثرها في العين واقع ولمّا خاف يعقوب الخين على أولاده من العين لأنهم كانوا أعطوا جمالاً وقوة وكانوا ولد رجل واحد قال: ﴿ يَنَبُنِى لَا تَدَخُلُوا مِن بَابِ وَنِيدٍ وَادَخُلُوا مِن أَبُوبٍ مُنْ الله الله الله الله الله العين. وكان رسول الله الله الحسن والحسين فيقول: «أعوذ بكلمات الله التامّة من كلّ شيطان وهامة ومن كلّ عين لامة». ويقول: «هكذا كان يعود إبراهيم إسماعيل وإسحاق» (").

وعن عبادة بن الصامت قال: دخلت على النبي ا

وفي الحديث: «لو كان شيء يسبق القدر لسبقه العين». وقال عَلَيْتُعُ: «إنّ العين لتدخل الرجل القبر والجمل القدر»(١٠).

الدسورة يوسف: ٦٧.

٢\_ الكاني، ج٢، ص٥٦٩، وعدة الداعي، ص٢٦٥.

۱ـ مكارم الاخلاق، ص٣٨٦، والشيخ الطبري، وبحار الأنوار، ج٦٠، ص٣٠، وتفسيرالقرطبي،
 ج٩، ص٢٢٦.

قيل: وفي الشفاء من العين أن يقال على ماء نظيف ويسقيه منه ويغسله عيس عايس بشهاب قابس رددت العين من العين عليه إلى أحب الناس إليه فارجع البصر هل ترى من فطور الفاتحة وآية الكرسي وست آيات الشفاء وهي ﴿وَيَشَفِ صُدُودَ قَوْمِ مُوَّمِنِينَ ﴾ (١)، ﴿وَشِفَاتُ لِمَا فِي الصَّدُودِ ﴾ (١)، ﴿وَيِنِهِ فِيهِ النَّاسِ ﴾ (١)، ﴿ وَيُنَالُ مِنَ الْفُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاتُ وَرَحَمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، ﴿ وَإِنَا مُوسَتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾ (١)، ﴿ وَلَا هُو لِلْمَانِينَ هُونَ مَنْفًا هُو رَحَمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، ﴿ وَإِنَا مُو لِلْمَانِينَ هُونَ مَنْفَاتُهُ وَرَحَمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، ﴿ وَلِذَا مُو لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدًى وَشِفَاتُهُ ﴾ (١)، ﴿ وَلِذَا هُو لِللَّذِينَ ءَامَنُوا هُدًى وَشِفَاتُهُ إِلَى مَنْ الْفُورَ مِنْفَاتُهُ وَرَحَمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، ﴿ وَلَا هُو لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدًى وَشِفَاتُهُ إِلَيْنَ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا هُو لِلْمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْفُولُ هُدُونَا هُ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْفَالَةً لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ وَسُفَاتُهُ لِللَّهُ مِنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَا اللَّهُ مَنْ عَلَقُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُولِلْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنَ

﴿ وَهَ وَأَوْدُونَ إِنَّهُ لَمُخُودٌ ﴾ لتنفير الناس عنه وجهلهم وعنادهم أنَّه ﷺ لمجنون أي: هو مصاب الجنّ أو هو معلّم من جنّي كما قال الوليد بن المغيرة: يأتيه جنّى فيعلّمه.

ثم رد سبحانه قولهم فيه عليه فقال: ﴿ وَمَا هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْفَالِمِينَ ﴾ على أنّه حال من فاعل «يقولون» مفيدة لبطلان قولهم أي: والحال أن القرآن ذكر للعالمين وتذكّر وبيان للجنّ والإنس. قال الشاعر:

إذا لم يكن للمرء عين صحيحة فلا غرو أن يرتلب والصبح مسفر (١) وقيل: إنّ الضمير راجع إلى النبيّ وكونه ذكراً أو شرفاً لا ريب فيه. تمت السورة بحمد الله.

١- سورة التوبة: ١٤.

٢ سورة يونس: ٥٧.

٣ - سورة النحل: ٦٩.

٤- سورة الإسراء: ٨٢.

٥ - سورة الشعراء: ٨٠.

٦- سورة فصلت: ٤٤.

١ عمدة القاري، ج ١، ص٣، والفوائد المدينة، ص٢٥٩.



مكية. روى جابر الجعفيّ عن الباقر للنلاب قال: «أكثروا من قراءة الحاقّة فإنّ قراءتها في الفرائض والنوافل من الإيمان بالله ورسوله ولم يسلب قارئها دينه حتى يلقى الله» (١٠).

## بِسُــــــِهِ اللَّهُ الرُّحُزِ الرَّحِيدِ

اَلْمَآفَةُ اللَّهَ مَنْ الْمُآفَةُ اللَّهَ وَمَآ اَدْرَاقَ مَا الْمُآفَةُ اللَّهَ فَكُودُ وَعَادٌ بِالْقَارِعَةِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللللللللللل

﴿ اَلْمَاقَةُ ﴾ هي عن أسماء القيامة من حقّ يحق إذا وجب وثبت لأنها يجب مجيئها ﴿ مَا لَلْمَاقَةُ ﴾ الأصل ما هي أي: أيّ شيء هي في حالها فوضع الظاهر موضع المضمر تأكيداً لهولها كما يقال: زيد ما زيد على التعظيم لشأنه فقوله: ﴿ لَلْمَاقَةُ ﴾ مبتدء وما مبتدء ثان وما بعده خبره والجملة خبر للمبتدأ الأول والمراد أن الحاقة أمر بديع وخطب فظيع.

﴿ وَمَا أَدُّونَكُ ﴾ من الدراية بمعنى العلم يقال: درى به أي: علم به وأدراه

١- تفسيرنورالثقلين، ج٥، ص٤٠١، وثواب الأعمال، ص١١٩، وتفسيرمجمع البيان، ج١٠، ص١٠٢.

أي: أعلمه والمعنى وأيّ شيء أعلمك يا محمّد بها وبأهوالها لأنّه لا يكاد تبلغه دراية أحد ولا وهمه من شدة عظمتها وأهوالها وجملة «ما الحاقّة» في موضع المفعول الثاني لأدراك ويمكن أن يكون الله علماً بوقوعها ولكن لم يكن عالماً بكمال كيفيتها ويحتمل أن يقال له وإسماعاً لغيره.

وَعَادُ كُذَبّ تَسُودُ وَمِ صَالَح مِن الشَمِدُ وهو الماء القليل الذي لا مادة له وَعَادُ وَعَادُ وَمَ هود و تمنع ثمود وهي قبيلة والقارعة في من أسماء القيامة لأنها تقرع وتضرب بفنون الأقراع والأهوال وتصيبهم كأنهم تقرعهم والسماء بالانشقاق والانفطار والأرض والجبال بالدك والنسف والنجوم بالطمس والانكدار ويقال: قارعة الدهر أي: شدتها. و فَأَمّا ثَمُودُ كُ كانوا عرباً منازلهم بالحجر بين الشام والحجاز ف فأهلك لتكذيبهم ف الطاغية بالصيحة التي جاوزت عن حد سائر الصيحات فرجفت منها الأرض وتصدعت القلوب.

﴿ وَأَمَّا عَادُّ ﴾ وكانت منازلهم بالأحقاف وهي الرمل بين عمّان إلى

حضر موت واليمن وكانوا عربا أيضاً ذوي بسطة في الخلقة وكان اطولهم مائة ذراع وأقصرهم ستين وأوسطهم ما بين ذلك وكان رأس الرجل منهم كالقبة يفرخ في عينيه ومنخريه السباع وألميلكوا بربيج مسرّسَه شديدة الصوت في هبوبها أو شديدة البرد تحرق ببردها النبات والحرث وعابية مجاوزة الحد لشدة العصف والرياح مسخّرة لميكائيل تهب بإذنه وتنقطع بإذنه.

وَسَخِّرَهَا عَلَيْهِمْ التسخير سوق الشيء إلى الغرض المختص به قهراً فسلط الله تلك الريح الموصوفة عليهم وفي الكلام بيان لدفع ما يتوهم من كون هذه الواقعة باتصالات فلكيّة مع أنّه لو كان كذلك لكان بتسبيبه أيضاً وسَبِّعَ لَيَالٍ في منصوب على الظرفية وأنّث العدد لكون الليالي جمع ليلة يقال:

7V9 ......

ليل وليلة ولا يقال: يوم ويومة وتجمع الليل على الليالي بزيادة التاء على غير القياس فتحذف تاؤها حالة التنكير بالإعلال إلا حالة النصب نحو وبيرياً فيها ليالي وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ هُ (1) لأنه غير منصرف والفتح خفيف. ووَتَمَنِينَة أَيَارٍ هُ ذَكَر العدد لكون الأيّام جمع يوم وهو مذكر ومُسُومًا به جمع حاسم مثل شهود جمع شاهد بمعنى حاسمات حال من مفعول وسَخَرَهًا أي: حال كون الربح متتابعات حتى أهلكتهم تمثيلاً بتتابع فعل الحاسم في إعادة الكيّ على داء الدابة مرة بعد اخرى حتى ينقطع وينحسم الدم أي تلك الرياح المتتابعة حسمت واستأصلت دابرهم ومن ذلك يسمّى السيف حساماً لأنّه يقطع ويحسم العدو. وهي كانت أيّام برد العجوز من صبيحة الأربعاء لثمان بقين من شوال أو آخر أربعاء من شهر صفر إلى غروب الأربعاء الآخر وعن ابن عبّاس يرفعه: آخر أربعاء في الشهر يوم نحس مستمر وسمّيت عجوزاً ابن عبّاس يرفعه: آخر أربعاء في الشهر يوم نحس مستمر وسمّيت عجوزاً الأن عجوزاً توارت في سرب فانتزعتها الربح في اليوم الآخر فأهلكتها وقيل: لأنام الفجر وهي آخر الشتاء.

وفي دروضة الأخبارة: رغبت عجوز إلى أولادها أن يزوجوها وكان لها سبعة بنين فقالوا: إلى أن تصبري على البرد عارية لكل واحد منا ليلة ففعلت فلما كانت في السابعة ماتت فسميت تلك الأيّام أيّام العجوز وأسماء هذه الأيّام: الصن بالكسر أول أيّام العجوز، والصنبر وهي الربح الباردة وهو الثاني، والوبر وهو الثالث، والمعلل كمحدث وهو الرابع، ومطفىء الجمر وهو الخامس أو مكفئ الظعن أي: مميلها وهو جمع ضعينة وهو الهودج، والأمر وهو السادس، والمؤتمر وهو السابع. والتاريخ يكون بالليالي دون الأيّام ولذلك لم يذكر الثامن.

١ ـ سورة سبا: ١٨.

﴿ فَنَرَفَ ٱلْقَوْمَ ﴾ أي: قوم عاد ﴿ فِيهَا ﴾ في محال هبوب تلك الربح أو في تلك اللبالى والأيّام ﴿ مَرَّعَنَ ﴾ موتى جمع صربع مثل قتلى وقتيل ساقط على الأرض ﴿ كَأَنَّهُمْ أَعْبَازُ نَفْلٍ خَاوِيَةٍ ﴾ مشبهين بأصول نخل خاوية أي: خالية مجوّفة لأن أبدانهم خلت من أرواحهم وكانت الربح يدخل في أفواههم فيخرج ما في أجوافهم من أدبارهم كالنخل الخالية المجوّفه.

﴿ فَهَلَ بَرَىٰ لَهُم مِنَ بَاقِيكُو ﴾ والباقية اسم كالبقية لا وصف والتاء للنقل إلى الاسمية ومن زائدة أي: ما ترى منهم بقية من صغارهم وكبارهم غير المؤمنين ويجوز أن يكون صفة موصوف محذوف بمعنى نفس باقية أو مصدر بمعنى البقاء كالكاذبة والطاغية.

ومن قبله بكسر القاف وفتح الباء بمعنى ومن معه من القبط ﴿ وَٱلْمُؤْتَفِكُتُ ﴾ ومن قبله بكسر القاف وفتح الباء بمعنى ومن معه من القبط ﴿ وَٱلْمُؤْتَفِكُتُ ﴾ في «القمي» المؤتفكات البصرة والخاطئة فلانة (١). أي: قرى قوم لوط فهي المنقلبات بالخسف وهي خمس قريات صبعه وسعده وعمره ودوما وسدوم ﴿ لِلْمُالِمُنْةِ ﴾ بالأفعال ذات الخطاء العظيم الّتي من جملتها تكذيب البعث وذلك الفعل الرجس.

﴿ نَمَعَنُواْ رَسُولَ رَبِيمٌ ﴾ أي: فعصى كلّ امّة من المذكورين رسل ربّهم والرسول بمعنى الجمع لأن فعول يستوي فيه المذكّر والمؤنث والواحد والجمع ﴿ فَأَخَذَهُمْ ﴾ اللّه بالعقوبة ﴿ أَخَذَهُ رَابِيّةٌ ﴾ زائدة في الشدّة على عقوبات سائر الكفّار لمّا زادت معاصيهم في القبح.

إِنَّا لَمَنَا طَلَغَا ٱلْمَاءُ حَمَلْنَكُمْ فِى ٱلْجَارِيَةِ ﴿ لَا لِنَجْعَلَهَا لَكُو نَذْكِرَةً وَنَعِيهَا أَذُنَّ وَعِينَةً ﴿ إِنَّا لَمُنَا الْمَاءُ ﴾ المعهود وقت الطوفان وجاوز حدّه المعتاد حتّى

١- تفسير القمي، ج٢، ص٢٨٤، وتفسير القمي، ج٥، ص٢١٨.

ارتفع على كلّ شيء حتّى الجبال الشامخة فانتفم الله منهم بالإغراق ﴿ مَلْنَكُو ﴾ أي: حملنا آباءكم وأنتم في أصلابهم فكأنّكم محمولون بأشخاصكم وإن نجاة آبائهم سبب ولادتهم ﴿ فَ لَلْمَارِيَةِ ﴾ في السفينة لأن من شأنها أن تجري على الماء.

﴿ لِنَجْمَلَهَا ﴾ أي: فعلة النجاة للمؤمنين وإغراق الكافرين ﴿ لَكُرُ لَلْكُرُةُ ﴾ وعبرة لكمال قدرة الله وقوة قهره على العاصين المتمرّدين. ﴿ وَتَهِيّهُا أَذُنّ وَعِيّةٌ ﴾ وتحفظ هذه التذكرة اذن من شأنها أن تحفظ ما يجب وينبغي حفظه والإفراد في الأذن حيث لم يقل الآذان الواعية لعل للإشعار على قلّتها قيل: الأذن الواحدة إذا وعت وعقلت عن الله فهي السواد الأعظم عند الله وإن ما سواها لا يبالى بهم وإن ملئوا الخافقين.

فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ نَفَخَةٌ وَنَعِدَةٌ ﴿ وَمَعِدَةٌ ﴿ وَمُعِلَتِ الْأَرْضُ وَالْلِمِبَالُ فَلَاكُنَا ذَكَةً وَحِدَةً ﴿ وَاللَّهُ مَا فَعَنَ بَوْمَهِذِ وَاهِمَةٌ ﴿ وَاللَّهُ مَا فَعَنَ بَوْمَهِذِ وَاهِمَةٌ ﴿ وَاللَّهُ مَا فَعَلَمُ عَلَى السَّمَاةُ فَعِى بَوْمَهِذِ وَاهِمَةٌ ﴿ وَالْمَلَكُ عَلَى السَّمَادُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

١- دلائل الأمامة، ص ٢٣٥، ومدينة المعاجز، ج٥، ص ٢٩، وبحار الأنوار، ج٣٥، ص ٣٢٨.

٢ نهج البلاغة، ج ١، ص١٠٦، ووسائل الشيعة، ج ١١، ص٤٧٨.

٢- انظر: بصائرالدرجات، ص٥٣٧، ومن مصادرالعامة: فتح الباري، ابن حجر، ج١٣، ص٤٣٩،
 وشرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج٧، ص ٢٢٠، وشواهدالتنزيل، ج٢، ص ٣٦١.

لَا تَخْفَنَ مِنكُمْ خَلِفِيَةً ﴿ فَا فَأَمَّا مَنْ أُولِ كِلنَبَهُ بِيَبِيدِ. فَيَقُولُ هَآوُمُ الْوَيُولَ كِلنَبِهُ بِيَبِيدِ. فَيَقُولُ هَآوُمُ الْوَيْوَلِ كَلَيْبَةً ﴿ لَا يَعْفَوْ فَى عِينَةِ زَامِيبَةِ ﴿ يَكُنِيبَةً ﴿ يَا يَعْفُو لَا عِينَةٍ زَامِيبَةٍ ﴿ يَا يَكُنُهُ فَلَا مَا يَعْفُو فَلَا مَا يَعِنَةً ﴿ ثَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الشَّورِ ﴾ النفخ إرسال الربح من الفم والصور قرن من نور أوسع من السماوات ينفخ فيه إسرافيل فيحدث صوت عظيم فإذا سمع الناس ذلك الصوت يصيحون ثم يموتون والمصدر المبهم يكون لمجرد التأكيد والمراد النفخة الاولى وإن كانت النفختان فالمعنى أنها لا تثنى في وقتها وذكر الواحدة للتأكيد مثل نفخة واحدة.

﴿ وَجُهِلَتِ الْأَرْضُ وَلَلِهِ الْهِ أَي: قلعت ورفعت من أماكنها بتوسلط الزلزلة والريح العاصفة فإن الريح في قوة عصفها تحمل الأرض والجبال كما حملت قوم عاد ﴿ مَدْكُمَا دَكُمَ وَحِدَةً ﴾ أي: ضربت جملة الأرضين وجملة الجبال بعضها ببعض ضربة واحدة بلا احتياج إلى تكرار الضرب وتثنية الدق والدك أبلغ من الدق ودكّه إذا ضربه وكسره حتى سواه بالأرض فتصير كثيباً مهيلاً.

﴿ فَيُوْمَهِذِ رَقَمَتِ ٱلْوَاقِمَةُ ﴾ أي: فحينئذ وقعت القيامة والواقعة من أسماء القيامة بالغلبة لتحقّق وقوعها.

﴿ وَانْهُ قَتِ السَّمَالَةُ فَهِى يَوْمَهُ وَ وَاهِيَةً ﴾ وانفرجت السماء لأمر عظيم أراده الله أو بسبب شدة ذلك اليوم ﴿ فَهِى ﴾ أي: السماء ﴿ يَوْمَهُ إِنْ ظرف لقوله: ﴿ وَاهِيَةً ﴾ ضعيفة ساقطة القوة بعد ما كانت محكمة أي انشقت وانحرقت واسترخت.

﴿ وَالْمَلَكُ ﴾ أي: الخلق المعروف بالملك ﴿ عَلَىٰ أَرْجَآبِهَا ﴾ أي: على جوانب السماء الّتي هي مساكن السماء الّتي هي مساكن الملك يلجئون إلى أكنافها وحافاتها وقوفهم على حافاتها لحظة وموتهم

YAY ......

بعدها فإن الملائكة يموتون عند النفخة الاولى ويمكن أن يكون هم المستثنون بقوله: ﴿ إِلَّا مَن شَآءَ أَلِلَّهُ ﴾ أن يموتوا في هذا الوقت المخصوص.

وَوَيَحِلُ عَنَى رَبِّكَ فَوَقَهُمْ بَوْمَهُ غَنَيْهُ العرس جسم عظيم لا يعلم عظمته إلّا الله وإنّه في الآفاق بمنزلة القلب في الأنفس وهو معنى الحديث: قلب المؤمن عرش الرحمن. وظاهر الآية في ذكر العرش عقيب ما تقدم أن العرش بحاله خلاف السماء والأرض ﴿ فَوَقَهُمْ ﴾ أي: فوق الملائكة أو فوق الثمانية أي يحملون العرش ﴿ بَوْمَهُو ﴾ يوم القيامة ثمانية من الملائكة. قال النبي النبي المعانية المعانية ألاف وقيل: ثمانية صفوف لا يعلم عددهم إلّا الله (١٠).

﴿ يَوْمَهِذِ ﴾ متعلَق بقوله: ﴿ نُعْرَضُونَ ﴾ على الله أي: تسألون وتحاسبون عبر عنه بذلك تشبيها له بعرض السلطان العسكر ليعرف أحوالهم.

روي أن في يوم القيامة ثلاث عرضات عرضتان اعتذار واحتجاج وتوبيخ وأمّا الثالثة: ففيها تنشر الكتب فيأخذ الفائز كتابه بيمينه والهالك بشماله وهذا العرض وإن كان بعد النفخة الثانية لكن لمّا كان اليوم اسما لزمان متسع يقع فيه النفخات والصعقة والنشور والحساب صح جعله ظرفاً للكل كما تقول: جئت عام كذا وإنّما كان المجيء في وقت واحد من أوقاته وذهب والمشبّهة الضالة من حمل العرش والعرض إلى كونه تعالى محمولاً في العرش لكنّه هذا المعنى كفر وغلط بل تمثيل لعظمة الله والمراد في هذه الآية ومن إتيانه في ظلل من الغمام إتيان أمره سبحانه وقضائه وبالجملة يا معاشر المكلّفين يوم القيامة يوم العرض لأعمالكم.

﴿ لَا تَخْفَنَ مِنكُمْ خَافِيَةٌ ﴾ أي: فعلة خافية أو نفس خافية وقيل: الخافية

١\_ جامع البيان، ج٢٩، ص٧٣، والكشاف، ج٤، ش ص١٥٣.

مصدر كالعاقبة أي خافية أحد لا تخفى وهو كقوله: ﴿ يَوْمَ ثُبُلُ السَّرَامِ الْ فيظهر أحوال المؤمنين فيتكامل سرورهم وأحوال غيرهم فيحصل الحزن والفضيحة. ﴿ فَأَمّا مَنْ أُولَ كِنْبَهُ ﴾ أي: مكتوبه الذي كتبته الحفظة ﴿ يَبِيبِو الله تعظيماً له لأن اليمين يتبرك بها والباء بمعنى في أو للإلصاق والمراد الأبرار فإن المقربين لا كتاب لهم لمكانتهم من الله ﴿ فَيَقُولُ ﴾ فرحاً وسروراً وليظهر ذلك لغيره: ﴿ فَآثُمُ أَوْمُوا كِنَيِهَ ﴾ أي: هلموا وخذوا كتابي واقرءوه وهاء اسم فعل معناه خذ. يقال: هاء يا رجل بفتح الهمزة وهاء بكسرها يا امرأة وهاؤما يا رجلان أو يا امرأتان وهاؤم يا رجال وهاؤن يا نسوة بمعنى خذ خذا خذوا خذي خذا خذن ومفعوله محذوف وكتابي مفعول اقرءوا لأنه أقرب العاملين فهو أقوى والهاء هاء الاستراحة لنظم الآي وهذه الهاء لا تكون أقرب العاملين فهو أقوى والهاء هاء الاستراحة لنظم الآي وهذه الهاء لا تكون وفي بهداهم اقتده وفي كتابيه وفي حسابيه وفي ماليه وفي سلطانيه وفي ماهيه وأمّا الهاء التي في القاضية والهاوية وفي خاوية وثمانية وعائية وأمثالها للتأنيث فيوقف عليهن بالهاء ويوصلن بالتاء.

﴿ إِنَّ ظُنَتُ أَنِّ مُلَقٍ حَسَايَةً ﴾ أي: علمت وأيقنت أنّي مصادف حسابي في ديوان الحساب الإلهيّ وأحاسب عليه وإنّما فسر الظنّ بالعلم لأن البعث والحساب ممّا يتيقّن المؤمن بهما ولا إحسان بدون اليقين ويمكن أن يكون المراد أنّي ظننت أنّي ملاق حسابي على الشدّة والمناقشة لما سلف منّي من الهفوات والآن أزال الله عنّى ذلك.

قيل في «الكشّاف»: وإنّما أجرى الظنّ مجرى العلم لأنّ الظنّ الغالب يقام مقام العلم في العبادات والأحكام ثمّ إن الظنّ استعمل بمعنى العلم في مواضع من

١\_سورة الطارق: ٩.

القرآن كما في قوله تعالى حكاية: ﴿ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَنَقُوا اللَّهِ ﴾ (١) وهم المؤمنون بالآخرة وفي قوله: ﴿ وَظَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ ﴾ (٣) أي: علم.

وَاذَ كَسَرَ الْعَيْنَ مَنَ الْعَيْشَ بِالْمِهِ النّاءِ والْعَيْشِ الْحَيَاةِ الْمُخْتَصَّةِ بَالْحَيْوانِ وَإِذَ كَسَرَ الْعَيْنَ مِنَ الْعَيْشُ يَلْزَمُهُ النّاءِ والْعَيْشُ الْحَيَاةِ الْمُخْتَصَّةِ بِالْحَيْوانِ وَإِذْ كَسَرَ الْعَيْنَ مِن الْعَيْشُ يَلْمُهُ النّاءِ والْعَيْشُ الْحَيَاةِ الْمُخْتَصَّةِ الْحَيْوانِ وَإِنْ الْمُعْنَى مَرْضَيَّةً الْحَيْوانِ وَإِنْ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

﴿ نَهَ جَنَةٍ عَالِكُو ﴾ مرتفعة المكان لأنها في السماء كما أن النار سافلة لأنها تحت الأرض ﴿ قُطُونُهَا دَانِيَةٌ ﴾ جمع قطف وهو ما يقطف ويجتنى بسرعة والقطف بالفتح مصدر والقطف بالكسر العنقود دانية أي قريبة من مريديها ينالها القائم والقاعد والمضطجع من غير تعب ونعيم الجنّة تابع لإرادة المتنعّم به.

وشرابها وعنيا المناقبة الم إباحة يقال لهم: كلوا واشربوا من طعام الجنة وشرابها وعنيا الهنا صفة للأكل وشرابها وعنيا المصدر يتناول المثنى ومنه اليهناى، في اللحم المطبوخ ويستعمله الناس بالخاء المعجمة بدل الهاء من هنا يهنا ويهنى هناءة أي صار سائعا ويهنا أشلَقتُه بمقابلة ما قدمتم من الأعمال الصالحة وفي آلأياً للهايية الماضية في الدنيا وقيل: المراد أيّام الصيام أي تدل ما أمسكتم عن الأكل والشرب لوجه الله وهذا المعنى أنسب لأن الجزاء لا بد وأن يكون من جنس العمل.

وَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ. فَيَقُولُ يَنَتِنَنِي لَرَ أُوتَ كِنَبِيةٌ ۞ وَلَرَ أَدْرِ مَا حِسَابِيّة

١ ـ سورة البقرة: ٤٤.

۲\_ سورة ص: ۲٤.

﴿ وَأَمَّا مَنَ أُونَ كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ ﴾ تحقيراً له لأن الشمال بنشأم بها ﴿ فَيَقُولُ بِنَاتِهِ ﴾ يَنَبَنَنِي لَرُ أُوتَ ﴾ أي: لم أعط هذا المكتوب الذي جمع جميع سيئاتي ﴿ وَلَرْ أَدْرٍ مَا سِكَانِي ﴿ وَلَرْ أَدْرٍ مَا شَاهِدٍ مِن سُوء الجزاء.

﴿ يَنْتَنَهَا كَانَتِ ٱلْفَاضِيَةَ ﴾ تكرير للتمنّي وتجديد للتحسّر أي: يا ليت الموتة الّتي ذقتها كانت قاطعة لأمري ولم أبعث بعدها وكانت دائمة علي الموتة والموتة وإن لم يكن مذكورة إلّا أنّها في حكم المذكور بدلالة المقام ولمّا كانت تلك الحالة عليه أمر من الموت فتمنّاها عندها. قال الشاعر:

وشر من الموت اللذي إن لقيت من الموت والموت أعظم (١)

﴿ مَا أَغْفَ عَنِي مَالِيَة ﴾ ولم يدفع عنّي شيئاً من العذاب الّذي كان لي في الدنيا من المال وهذا المعنى على كون ما نافية والمفعول محذوفاً وعلى كون

۱ ـ تفسير الرازي، ج ۳۰، ص ۱۱۳.

ما موصولة فاللام جارة داخلة على ياء المتكلّم، ويمكن أن تكون للاستفهام على سبيل الإنكار أي أيّ شيء أغنى عنّي ما كان لي في الدنيا من اليسار؟

﴿ مَلَكَ عَنِي شُلطَنِيَة ﴾ السلاطة التمكن من القهر أي هلك وفنى سلطاني وملكي وبقيت ذليلاً وضلت عني حجّتي كما قال ابن عبّاس: لأن الحجّة سلطة واستعملت في السلطة.

﴿ خُذُوهُ مَنْلُوهُ ﴾ حكاية لما يقوله الله يومئذ للزبانية أي خذوا هذا العاصي المتمرد لربّه واجمعوا يديه إلى عنقه بالقيد والحديد والغلّ بالضمّ الطوق من حديد الجامع لليد الى العنق المانع عن تحرك الرأس ﴿ ثُرُ لَبْتَحِبُمَ صَلُّوهُ ﴾ دلّ التقديم على التخصيص أي لا تدخلوه إلّا الجحيم وهي النار العظمى.

﴿ فَاسْلُكُونُ ﴾ ﴿ فَرَعُهَا ﴾ مبتدء خبره ﴿ سَبِّعُونَ ﴾ أي: طول السلسلة ﴿ وَرَاعًا ﴾ تميز ﴿ فَاسْلُكُونُ ﴾ السلك هو الإدخال في الطريق والخيط والقيد وتقديم السلسلة على السلك كتقديم الجحيم على التصلية والملازمة بالنار وجعل السلسلة سبعين ذراعاً إرادة الوصف بطول السلسلة لأن هذا العدد معروف ومستعمل في الكثرة كما قال سبحانه: ﴿ إِن تَسْتَغْفِرٌ لَمُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً ﴾ (١) يزيد مرات كثير لا خصوص السبعين من العدد.

وقال بعض أهل التحقيق: ولا منع من الحمل على ظاهره من العدد والمراد من الذراع ذراع الملك وذراع الملك سبعون باعا ومساحة باع الملك كلّ باع ما بين الكوفة إلى مكة. قال كعب: لو جمع حديد الدنيا ما وزن حلقة منها ولو وضعت حلقة من تلك السلسلة على جبل لذاب مثل الرصاص، تدخل السلسلة في فيه وتخرج من دبره ويلوى فضلها على عنقه وجسده

الــ سورة التوبة: ٨١.

حكي أن شاباً حضر صلاة الفجر من الجماعة خلف واحد من المشايخ فقرء الشيخ سورة الحاقة فلمًا بلغ إلى قوله: ﴿ عُدُوهُ فَنُلُوهُ \* رُ لَبَيمِ صَلْوَهُ وَ الشيخ سورة الحاقة فلمًا بلغ إلى قوله: ﴿ عُدُوهُ فَنُلُوهُ \* رُ لَبَيمِ صَلْوَا: من هذا؟ قالوا: صاح الشاب وسقط وغشي عليه فلمًا أمّ الشيخ صلاته قال: من هذا؟ قالوا: شاب صالح خائف من الله وله والدة عجوز ليس لها غيره قال الشيخ: ارفعوه واحملوه حتّى نذهب به إلى أمّة ففعلوا فلمًا رأته أمّة فزعت وأقبلت وقالت: ما فعلتم بولدي؟ قالوا: ما فعلنا به شيئاً إلّا أنّه حضر الجماعة وسمع آية مخوفة من القرآن فلم يطن سماعها فقالت: أيّة آية هي؟ فاقرءوها حتّى مخوفة من القرآن فلم يطن سماعها فقالت: أيّة آية هي؟ فاقرءوها حتّى أسمع، فقرأها الشيخ فلمًا وصلت الآية إلى سمع الشاب شهق شهقة أخرى خرجت معها روحه فلمًا رأت الأمّ ذلك وسمعت الآية خرّت ميتة فهكذا تفعل المواعظ في القلوب الواعية.

﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِآلَةِ آلْمَغِلِيمِ ﴾ كأنّه قيل: ما له يعذّب بهذا العذاب الشديد؟ فأجيب: بهذا السبب عذّب هذا العذاب ﴿ وَلَا يَمُنُنُ عَلَىٰ طَمَامِ آلْمِتَكِينِ ﴾ فأجيب: بهذا السبب عذّب هذا العذاب ﴿ وَلَا يَمُنُنُ عَلَىٰ طَمَامِ آلْمِتَكِينِ ﴾ الحض الحض الحث على الحضيض والحضيض قرار الحض الحض الحث على الحضيض والحضيض قرار الأرض والمعنى لا يحث أهله وغيرهم على إعطاء طعام يطعم به الفقير فضلا الأرض والمعنى لا يحث أهله وغيرهم على إعطاء طعام يطعم به الفقير فضلا أ

١- تفسيرابن كثير، ج ٤، ص ٤٤٤، و تهذيب الكمال، ج ٢٣، ص٥٦.

عن أن يعطي من ماله وذكر الحض دون الفعل ليعلم أن تارك الحض بهذه المنزلة فيكون ترك الفعل أشد عقوبة وجعل سبحانه حرمان المسكين قريبة للكفر حيث عطفه عليه ولذلك قال المخالفة البخل كفر والكافر في النار». (۱) وتخصيص الأمرين بالذكر لما أن أقبع العقائد الكفر وأشنع الرذائل البخل وعن أبي الدرداء أنّه كان يحض امرأته على تكثير المرق لأجل المساكين وكان يقول: جعلنا نصف السلسلة بالإيمان أفلا نخلع نصفها الآخر بالإطعام والحض عليه.

وَنَائِسَ لَهُ ٱلْيُرْمَ وهو يوم القيامة وَمَهُنَا أَو وداداً وهذا المكان وهو مكان الأخذ الغل وَحَيْمٌ أَي: قريب نسباً أو وداداً وهذا الكلام من بقية ما يقال للزبانية حثاً لهم على بطشه و ولا طعام إلا بن فِسْلِينِ أَي: ولا طعام إلا من غسالة أهل النار وما يسيل من أبدانهم من الصديد والقيح والدم بعصر قوة الحرارة النارية روي: «أنه لو وقمت قطرة منه على الأرض لأفسفت على الناس معايشهم». (٢) ووجه التلفيق بين هذه الآية وبين قوله: ﴿ لِيَسَ هُمُ طَمَامُ إِلّا مِن شَهِم عُمْهُ أَنْ للنار دركات ولكل دركة نوع طعام والشراب، وقيل: الغسلين شجر في النار أخبث طعامهم.

﴿ لَا يَأْكُلُهُ إِلَّا اَلْخَطِعُونَ ﴾ أصحاب الخطايا أو الخاطئون طريق التوحيد والخاطئ هو الذي يفعل ضد الصواب متعمداً والمخطئ هو الذي يفعله غير متعمد أي يريد الصواب فيصير إلى غيره. ﴿ فَلا أَتْيَمُ ﴾ أي: فاقسم على أن «لا» مزيدة للتأكيد أو المعنى نفي الإقسام لظهور الأمر واستغنائه عن التحقيق بالقسم وقيل: هو جملتان والتقدير وما قال المكذّبون فلا يصح لأنه قول باطل

١ ـ الاصابة، ج٦، ص٤٤٣.

٢- انظر: جامع البيان، ج٢٣، ص١٣٣، والدرالمنثور، ج٥، ص٢٧٧، وفتح القدير، ج٤، ص٣٩٩.

ثمّ قال: اقسم ﴿ يُمَا نَبُورُونَ \* وَمَا لَا نَبُورُونَ \* قسم عظيم لأنّه قسم بالأشياء كلّها على سبيل الشمول والإحاطة لأنها لا تنحرج عن قسمين مبصر وغير مبصر فالمبصر المشاهدات وغير المبصر المغيبات فدخل فيهما الدنيا والآخرة والأجسام والأرواح والإنس والجنّ والخلق والخالق والنعم الظاهرة والباطئة ممّا يكون لائقاً بأن يكون مقسماً به إذ من الأشياء ما لا يكون لائقاً بأن يكون مقسماً به وقيل: إنّ المراد بما أظهره للخلق والملائكة والقلم واللوح وبما اختزن في علمه ولم يجز القلم به ولم يشعر أحد به من الملائكة وما أبدى لهم من علمه في جنب ما اختزنه في علمه عنهم إلّا كذرة في جنب الدنيا والآخرة ولو أظهر الله ما اختزن لذاب الخلائق عن آخرهم فضلاً عن جملة.

وإنّه أي: القرآن ولَقُولُ رَسُولٍ كَبِيرٍ على الله وقوله قول الحق وأضاف القول إليه لأنه لما قال: وقول رسول، اقتضى مرسلاً وما يقرؤه ليس من كلامه بل هو مبلغ ذاك الكلام وهو قول مرسلة فالإضافة إلى الرسول من حيث التبليغ إذ الرسول شأنه التبليغ لا الاختراع وقيل: معنى الرسول الكريم المراد جبرئيل أي: هو قول جبرئيل الرسول الكريم والنسبة والإضافة إليه من حيث إنّه أنزله من السماوات إلى الأرض وأملاه على خاتم النبيّين فجبرئيل أيضاً منزل ومبلغ لا أنّه قوله والقول الأول أنسب في المقام ويدل عليه مقابلة رسول بشاعر وكاهن لأنهم كانوا يقولون للنّبي: شاعر وكاهن ولم يقولوا لجبرئيل: شاعر وكاهن وكاهن.

﴿ وَمَا هُوَ مِقُولِ شَاعِرٍ ﴾ كما تزعمون تارة ﴿ قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ﴾ أي: إنّ القليل منكم تؤمنون أو إيماناً قليلاً تؤمنون بالقرآن والرسول، أو المراد بالقلّة النفي أي: لا تؤمنون أصلاً كقولك لمن لا يزورك: فلمّا تأتينا وأنت لا تأتينا أصلاً. ﴿ وَلَا بِعَوْلِ كَاهِنِ ﴾ أي: القرآن ليس بقول الكاهن كما يزعمون والكاهن

هو الذي يخبر عن الكوائن من مستقبل الزمان أو الذي يزعم أن له خدماً من الجن يأتونه بضرب من الأخبار وقد انقطعت الكهانة بعد نبيّنا لأن الجن منعوا من الاستماع.

وقال الراغب في «المفردات»: الكاهن الذي يخبر بالأخبار الماضية الخفية بضرب من الظن كالعراف الذي يخبر بالأخبار المستقبلة بالظن ولكون هذه الصناعتين مبنيتين على الظن الذي يخطئ ويصيب قال المشاقة من أتى عرافاً أو كاهناً فصدقه بما قال: «فقد كفر بما أنزل الله على محمد». (١) وفي شرح «المشارق»: العراف من يخبر بما أخفى من المسروق والضالة والكاهن من يخبر بما يكون في المستقبل وفي الصحاح: العراف الكاهن.

وَقَلِلاً مَا نَذَكُرُونَ ﴾ أي: تذكرا قليلاً أو زماناً قليلاً تذكرون والمراد لا تذكرون أو المتذكر منكم قليل والنسبة التي نسبوا إلى النبي الشيرة من الشعر والكهانة ناشئة من عدم شعورهم وقصورهم لأن معاني ما يلقيه الشيرة منافية لمعاني أقوال الكهنة فإنهم لا يدعون الناس إلى تهذيب الأخلاق والأعمال المتعلقة بالمعاد والمبدء بل الكاهن ينصب نفسه للدلالة على بعض الصوائع وبعض الأخبار بالمغيبات حدثاً يصدق فيها تارة ويكذب كثيراً ويأخذ جعلاً على ذلك فلو تذكر وتعقل أهل مكة معاني القرآن ومعاني أقوال الكهنة لما قالوا بأنّه كاهن.

﴿ نَنِيلٌ مِن رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ أي: القرآن منزل من الله نزله على لسان جبرئيل تربية وتبشيراً للسعداء وإنذاراً للأشقياء وعبر سبحانه عن المفعول بالمصدر مبالغة. ﴿ وَلَوْ نَغَوَّلُ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴾ أي: ولو ادّعى محمد علينا شيئاً لم نقله كما تزعمون والتقول افتعال القول واختراعه ﴿ لَأَخَذَنَا مِنْهُ بِٱلْيَهِينِ ﴾ أي: بيمينه

١- الخرائج والجرائح، ج٣، ص٢٠٧، وراجع: بحار الأنوار، ج٨٩، ص١٥٧، وكنزالعمال، ج٦، ص٧٤٩.

وسلبنا منه القوة على التكلم بذلك وقيل، المعنى منعناه بقوتنا وقدرتنا فيكون المعنى من قبيل ذكر المحل وإرادة الحال وذكر الملزوم وإرادة اللازم. ﴿ ثُمُّ لَقَطَتُنَا مِنْهُ الْوَبِينَ ﴾ أي: أهلكناه وقطعنا نياط قلبه والنياط عرق أبيض غليظ كالقصبة علق به القلب إذا انقطع مات صاحبه وفي الآية بيان لإهلاكه بأفظع ما يكون.

وَمَا مِنكُر مِن لَمَهِ عَنهُ حَنجِينَ ﴾ أي: ما من أحد أيها الناس يقدر على منع إهلاكه وحاصل المعنى أنه لو قال من عند نفسه شيئاً أو زاد أو نقص على ما اوحي إليه لعاقبه الله وهو أكرم الناس. ﴿ وَإِنّهُ ﴾ أي: القرآن ومن على ما اوحي إليه لعاقبه الله وهو أكرم الناس. ﴿ وَإِنّهُ ﴾ أي: القرآن من الشرك وحب الدنيا بخلاف المشرك ومن مال إلى الدنيا فإنه يكذب به ولا ينتفع منه ﴿ وَإِنّا لَنَقَادُ أَنَّ مِنكُم مُكَنِّينَ ﴾ منكم أيها الناس مكذبين بالقرآن فنجازيهم على تكذبيهم. ﴿ وَإِنّا لَتُقادُ أَنَّ مِنكُم أَي: القرآن أيها الناس مكذبين بالقرآن فنجازيهم على تكذبيهم. ﴿ وَإِنّا لَمُومنين المؤمنين المؤمنين بالقرآن.

وَوَإِنَّهُ لَحَقُ ٱلْيَقِينِ اللّٰهِ أَي القرآن هو الحق واليقين صفتان بمعنى واحد أضيف أحدهما: إلى الآخر إضافة الشيء إلى نفسه مثل «حب الحصيدة للتأكيد فإن الحق هو الثابت الذي لا يتطرق إليه الريب وكذا اليقين فالتجلّيات في المعلومات ثلاثة: تجلّي علمي وتجلّي عيني وتجلّي حقّي فاليقيني هو العلم الحاصل بالإدراك من النظر والاستدلال بحيث يحصل به اطمينان ويزول الارتياب منه وهو المعبّر عنه بعلم اليقين ومرتبة عين اليقين أعلى من المرتبة الاولى يمكن أن يقع لهم خطرات بخلاف أهل المرتبة الأولى لأن أهل الطبقة الاولى يمكن أن يقع لهم خطرات بخلاف أهل عين اليقين فإنهم أهل إرشاد والنبوة وأهل حق اليقين مرتبة أكمل من المرتبة الثانية بحيث لو رأوا ما كان غائباً لا يزداد في يقينهم يقين وهذه مرتبة الأكملين من الأنبياء والأولياء كما قال علي المؤلى الفطاء ما ازددت

يقيناً». (١) مثاله فالأوّل: كعلم الكعبة علماً ضروريّاً من غير رؤية والثاني: مثل رؤيتها من بعيد والثالث: كدخولها فافهم.

﴿ فَسَيَحَ بِأَسَمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ أَي: فسبّح اللّه بذكر اسمه العظيم بأن تقول: سبحان اللّه تنزيها عن الرضى بالتقول عليه فمفعول سبّح محذوف والباء في ﴿ وَاسِمَ رَبِّكَ ﴾ للاستعانة كما في ضربته بالسوط.

روي أنّه لمّا نزلت الآية قال رسول الله: «اجعلوها في ركوعكم». (") ومعنى هذا التسبيح تنزيهه تعالى عن شوب الغير والتشريك وتجريد غيره عن الاستحقاق لهذا الاسم الأعظم الحاوي للأسماء ولكن لا يظهر في قلبك وشهودك أيّها المسبّح تلوين من النفس أو القلب والتوجّه لغيره تعالى فتكون مشبّهاً لا مسبّحاً ومشركاً لا مخلصاً موحّداً.

تمّت السورة بعون الله.

١ شرح مثة كلمة، ص٥٢، والصراط المستقيم، ج١، ص ٢٣٠.

٢\_ المعتبر، ج٢، ص١٩٥، وانظر: تذكرةالفقهاء، ج٣، ص١٦٨، ونهايةالاحكام، ج١، ص٤٨٢.

## 5 JEN SCH

مكنية إلّا قوله: ﴿ وَاللَّذِينَ فِي أَمْوَلِهُمْ حَقَّ مَعَلُومٌ ﴾ مدنيّة. وعن جابر عن أبي جعفر للنّهِ قال: دمن أدمن قراءة سورة سأل سائل لم يسأله الله يوم القيامة عن ذنب عمله وأسكنه جنّته مع محمّد ﷺ (١).

## بِنْ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ الْحَكِيدِ

سَأَلَ سَآبِلُ مِعَدَاتٍ وَاقِعِ (آ) لِلْكَفِهِ فِنَ لَبُسَ لَهُ، دَافِعٌ (آ) مِنَ اللّهَ ذِى الْمَعَايِجِ
(آ) تَعْرُجُ الْمَلَتِهِ حَدُّ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِى بَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ، خَسِبَنَ أَلْفَ سَنَوْ (آ)
فَاصْرِ مَنْهُ جَبِيلًا (آ) إِنَّهُمْ بَرَوْنَهُ بَعِيدًا (آ) وَفَرَنهُ فَرِيبًا (آ) بَوْمَ تَكُونُ السَّمَاهُ كَالْمُهُ لِ
(آ) وَتَكُونُ الْجُهَالُ كَالْمِهُ فِن (آ) وَلَا يَسْتَلُ جَبِيمًا (آ)

السؤال بمعنى الدعاء والطلب واختلف أن هذا السائل من هو، قيل: القائل هو الذي قال: «اللّهم إن كان هذا هو الحق من عندك (٢) الآية، هو النضر بن الحارث العبدري (٢) فالمعنى دعا داع على نفسه بعذاب واقع مستعجلاً له وقيل: معنى الآية سأل بعض المشركين من النبي فقالوا: لمن هذا العذاب الذي تذكر؟ جوابه بأنّه ﴿ لِلكَنْفِينَ لَبْسَ لَهُ دَافِع ﴾ وقيل: معناه دعا داع

۱ـ تفسيرنورالثقلين، ج٥، ص ٤١١، وتفسيرمجمع البيان، ج٠١، ص ١١٦.
 ٢ـ منسوب إلى عبد الدار.

بعذاب على الكافرين وذلك الداعي هو النبيّ فحينئذ الباء زائدة للتأكيد كما في قوله: ﴿وَهُزَِى ٓ إِلَيْكِ بِجِنْعِ ٱلنَّخْلَةِ ﴾ وقرئ ﴿ سَأَلَا سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِع ﴾ على قراءة الألف من سال يسيل سيلاً والتقدير سال سيل سائل بعذاب واقع.

وأخبرنا السيّد أبو الحمد قال: حدثنا الحاكم أبو القاسم الحسكاني قال: حدثنا أبو عبد اللّه الشيرازي قال: حدثنا أبو بكر الجرجاني قال: حدثنا أبو أحمد البصري قال: حدثنا محمد بن سهل قال: حدثنا زيد بن أبي إسماعيل مولى الأنصار قال: حدثنا محمد بن أيوب الواسطي قال حدثنا سفيان بن عيينة عن جعفر بن محمد الصادق عن آبانه الله قال: الله السب سفيان بن عيينة عن جعفر بن محمد الصادق عن آبانه الله قال: الله السب رسول الله الله قلياً يوم غدير خم وقال: من كنت مولاه فعلي مولاه. انتشر ذلك في البلاد فقدم على النبي الله الله وأمرتنا بالجهاد والحيم والصوم والصلاة فقبلناها ثم لم لا إله إلا الله وأنك رسول الله وأمرتنا بالجهاد والحيم والصوم والصلاة فقبلناها ثم لم ترض حتى نصبت هذا الفلام فقلت: من كنت مولاه فعلي مولاه فهذا شيء منك أو أمر من عند الله؟ فقال النعمان بن الحرث وهو يقول: «اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماه، فرماه بحجر على رأسه فقتله وأنزل الله تعالى دسأل سائل بعذاب واقع ليس له السماه، فرماه بحجر على رأسه فقتله وأنزل الله تعالى دسأل سائل بعذاب واقع ليس له دافع من الله، (\*\*) إذا جاء وقته وأوجبت الحكمة وقوعه.

﴿ مِنَ اللَّهُ الْمُعَالِجِ ﴾ صفة للّه تعالى مثل: ﴿ فَالِقُ ٱلْإِمْبَاجِ ﴾ (٣) والمعارج المصاعد والمراد الأفلاك التسعة المرتّبة بعضها فوق بعض أي: له مواضع العروج ومنه الأعرج لارتفاع إحدى رجليه عن الأخرى.

١\_نقله عن مجمع البيان.

۲\_ شواهدالتنزیل، ج۲، ص ۲۸۱، ومجمع البیان، ج۱۰، ص۱۱۹.

٣\_ سورة الأنعام: ٩٦.

وَتَعَرَّمُ الْمَلَيْكِكُ المامورون بالنزول والصعود وَوَالرُوعُ اَي: عبر الله المرده بالذكر لتميزه وفضله وإليه الي ايعرجون من مسقط الأمر إلى عرشه فجعل عروجهم إلى العرش عروجاً إلى الرب لأن منه تبتده الأحكام وإلى حيث شاء الله تهبط الملائكة بأمور بني آدم و في يوم متعلق بتعرج وكان مِقدارُهُ خَسِينَ أَلَفَ مما يعله الناس وقوله: وخَسِينَ خبر كان والمعنى كمقدار خمسين ألف سنة اختلف في معناه: فقيل: تعرج الملائكة إلى الموضع الذي يأمرهم به في يوم كان مقداره من عروج غيرهم خمسين ألف سنة وذلك من أسفل الأرضين إلى فوق السماوات السبع وقوله تعالى في سورة السجدة: (١) وفي يَوم كان مقداره أن الآدميين لو احتاجوا إلى في سورة الدنيا والأرض خمسمائة في النزول والمراد أن الآدميين لو احتاجوا إلى قطع هذا المقدار الذي قطعته الملائكة في يوم واحد لقطعوه في هذه المدة.

وقيل: إنّه يعني: يوم القيامة وإنّه سبحانه يفعل فيه من الأمور ويقضي فيه من الأحكام بين العباد ما لو فعل في الدنيا لكان مقداره خمسين ألف سنة عن الجبّائي وقتادة وعكرمة. وروى أبو سعيد الخدري قال: قيل لرسول الله: ما أطول هذا اليوم! فقال: فوالذي نفس محتد الله ينه إنّه ليخف على المؤمن حتى يكون أخف من صلاة مكتوبة في الدنياء (٢٠). وروي عن الصادق التيه أنّه قال: «لو ولى الحساب غير الله لمكتوا فيه خمسين ألف منة من قبل أن يفرقوا والله سبحانه يفرغ عن ذلك في ساحة». (٢) وعنه أيضاً قال: «لا ينصف ذلك اليوم حتى يقبل أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار» (١).

١\_ سورة السجدة: ٥.

۲\_نورالبراهين، ج۲، ص ۷۱، ومجمع البيان، ج۱۰، ص ۱۲۰.

٢ المصدر السابق نفسه.

٤\_ مجمع البيان، ج ١٠، ص ١٢٠.

وقيل: معناه إن أول نزول الملائكة في الدنيا وأمره ونهيه وقضائه بين الخلائق إلى آخر عروجهم إلى السماء وهو القيامة هذه المدة فيكون مقدار الدنيا خمسين ألف سنة لا يدري كم مضى وكم بقى وإنّما يعلمه الله.

وقال الزجّاج: يجوز أن يكون المعنى سأل سائل بعذاب واقع في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة وذلك العذاب يقع يوم القيامة.

وفي «الكافي» مقطوعاً أن قوله: ﴿ سَأَلُوا بِهَا جَبِرِئِيلِ وَاقِيمِ \* لِلْكَنفِينَ ﴾ نزلت للكافرين بولاية علي قال: هكذا والله نزل بها جبرئيل على محمد الله وهكذا هو والله مثبت في صحف فاطمة الله القمي عن النبي الله في معنى قوله: يعرج الملائكة والروح في صبح ليلة القدر إلى محل أمره سبحانه من عند النبي والوصى (۱).

واليوم يوم كالآن وهو أدنى ما يطلق عليه ومنه يمتد الكلّ وهو المشار الله بقوله تعالى: ﴿ كُلّ يَوْمٍ هُو فِي شَأَنِ ﴾ " فسمّي الزمن الفرد يوماً لأن الشأن يحدث فيه وهو أصغر الأزمان ويوم كألف سنة وهو اليوم الإلهي كما قال: ﴿ يُدَيِّرُ الأَمْرَ مِنَ السّمَاءِ فَوَاكُ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلُف سَنَةٍ ﴾ " وقال تعالى: ﴿ يُدَيِّرُ الأَمْرَ مِنَ السّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَمِّنُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارَةُ الْفَ سَنَةِ مِنّا تَعَدُّونَ ﴾ (" للصعود والهبوط خمسمانة من سماء الدنيا إلى الأرض وخمسمانة إلى السماء للملائكة المأمورين ويوم كخمسين ألف وهو أوّل أيّام الآخرة وهو يوم القيامة ويوم أهل الجنّة والنار إلى ما لا يتناهى. وإن للقيامة خمسين موقفاً

١- الكافي، ج٨ ص٥٨، وبحار الأنوار، ج٣٥، ص٣٢٤.

٢- تفسير القمي، ج٢، ص٣٨٦، وتفسير الصافي، ج٧، ص ٢٩٠.

٣ سورة الرّحمن: ٢٩.

٤ـ سورة الحج: ٤٧.

٥ ـ سورة السجدة: ٥.

يسأل العبد في كلّ موقف منها عن أمر من امور الدين فإن لم يقدر على الجواب وقف كلّ موقف بمقدار اليوم الإلهيّ الذي هو ألف سنة ثمّ لا ينتهي اليوم إلى ليل لأن زمان أهل الجنّة كالنهار أبداً وزمان أهل النهار كالليل أبداً.

وبالجملة في الآية تنبيه وتذكير على أن أيّام الآخرة إذا كان يومه وأوّل يومه مقدار خمسين ألف فالويل للعاصي وطوبى للمطيع.

وقيل: المعنى سأل سائل بعذاب واقع في يوم كان مقداره كذا والباء بمعنى عن فيكون قوله: ﴿ تَمَرُّجُ ٱلْمَلَيْكِكَةُ ﴾ معترضة بين الظرف ومتعلّقه.

هل الدنيا وما فيهما جميعاً سوى ظلّ يـزول مع النهـار

وفي الحديث: «ما الدنيا فيما مضى وما بقي إلّا كتوب شقّ باثنين وبقي خيط واحد وكاد ذلك الخيط قد انقطع».

ومن عجب الأيّام أنّـك قاعـد على الأرض في الدنيا وأنـت قسـير فسيرك يا هـذا كسـير سـفينة بقـوم قعـود والقلـوب تطيـر

﴿ بَرْمَ نَكُونُ السَّمَآةُ كَالْمُهُلِ ﴾ وهو هاهنا خبث الحديد ونحوه ممّا يذاب على مهل وتدريج أو دردي الزيت لسيلانه على مهل لثخانته قال ابن مسعود: كالفضّة المذابة في تلوّنها أو كالقير والقطران في سوادهما والظرف متعلّق

بقريباً أو متعلَق بمقدّر مؤخّر عن الظرف أي يوم تكون السماء كالمهل تكون من العذاب والأحوال ما لا يوصف.

﴿ وَتَكُونُ لَلْمِهَالُ كَالْمِهْنِ ﴾ العهن الصوف المصبوغ أي: تكون الجبال كالصوف المصبوغ أي: تكون الجبال كالصوف المصبوغ ألوانا فإذا لفّت وطيّرت في الجوّ أشبهت العهن المنفوش إذا طيّرته الربح وأوّل ما تتغيّر الجبال تصير رملاً مهيلاً ثمّ عهناً منفوشاً ثمّ هباء منثوراً.

﴿ وَلَا يَسْئُلُ جَمِيمًا ﴾ أي: لا يسأل قريب قريباً عن أحواله ولا يتكلّمه لابتلاء كلّ منهم بشغله عن ذلك وإذا كان حال القريب هكذا فكيف الأجنبي؟ والتنكير للتعميم.

يُعْمَرُونُهُمْ يَوَدُّ الْمُنْجِمُ لَوْ يَغْنَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِيلِمْ يَبْدِهِ ۞ وَصَحِبَدِهِ وَأَجْهِ ۞ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيِمًا ثُمَّ يُجِيهِ ۞ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَيمًا ثُمَّ يُجِيهِ ۞ كَالَّا الْمَا فَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

خَلَقْنَنَهُم مِّمَا يَعْلَمُونَ ﴿ فَلَا أَفْهِمُ مِنِ الْمُشَوْفِ وَلَلْفَوْدِ إِنَّا لَقَنْدِرُونَ ﴿ عَلَىٰ الْمُونَ اللَّهِ عَلَىٰ الْمُعَلَّمُ اللَّهِ عَلَىٰ الْمُعَلِّمُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وَيَبْعَرُونَهُمْ استيناف لبيان معنى كأنّه قيل: لعلّه لا يبصره فكيف يسأل عن حاله فقيل: يبصّرونهم والضمير الأول لحميم الأول والثاني للثاني وجمع الضميرين لعموم الحميم ويعدى بصر إلى المفعول الثاني بالباء وقد تخدف الباء وإذا نسبت الفعل للمفعول به حذفت الجار وقلت: بصرت زيداً ويعدى بالتضعيف إلى ثان ويقوم الأول مقام الفاعل لكن الشائع تعديته إلى الثاني بحرف الجر يقال: بصرته به، لكن الآية من قبيل الأول. ﴿ يَوَدُ الْمُنْجِمُ ﴾ أي: يتمنّى الكافر وقيل: كل مذنب ﴿ لَوْ يَفْتَدِى ﴾ لو بمعنى التمنّي ﴿ مِنْ عَذَابِ يتمنّى الكافر وقيل: كل مذنب ﴿ لَوْ يَفْتَدِى ﴾ لو بمعنى التمنّي ﴿ مِنْ عَذَابِ يَومَدُ لإضافة العذاب إلى يوم وقرئ أيضاً بالفتح بناء على أن الاضافة إلى غير متمكّن أي يتمنّى الكافر أو المذنب أن يغتدي على أن الاضافة إلى غير متمكّن أي يتمنّى الكافر أو المذنب أن يغتدي غلى أن الاضافة إلى غير متمكّن أي يتمنّى الكافر أو المذنب أن يغتدي غلى بأولاده أصله بنين سقطت نونه بالإضافة وجمعه.

والمراد أن اشتغالهم بنفسهم في العذاب بلغ إلى حيث يتمنّى أن يفتدي والمراد أن اشتغالهم بنفسهم في العذاب بلغ إلى حيث يتمنّى أن يفتدي بأقرب الناس إليه حتّى ينجو فضلاً عن أن يهتم بشأنهم ووَفَييلَتِهِ ٱلَّتِي تُتُويدِ الفصيلة في الأصل القطعة المفصولة من الجسد والجسم وتطلق على الآباء الأقربين والأولاد. والمراد في الآية الآباء الأقربون لأن الأولاد قد ذكروا لقوله: «وبنيه» ومعنى وتُتُويدِ أي: تضمّه إليها في النسب، آوى إلى كذا: انضم إليه ولاذ بها عند الشدائد أي: كانوا في الدنيا ملاذهم وكهفهم.

﴿ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَبِيمًا ﴾ من الثقلين والخلائق ﴿ ثُمَّ يُنْجِيهِ ﴾ عطف على

يفتدي أي: يود أن يفتدي بهم ثم ينجيه الافتداء وثم لاستبعاد الإنجاء وهيهات أن ينجيه! ﴿ كُلّا ﴾ للمجرم المتمنّي وتصريح بامتناع الافتداء وفائدته وفي الحديث: «يقول الله سبحانه الأهون أهل النار عذاباً يوم القيامة: لو أن لك ما في الأرض من شيء أكنت تفتدي به؟ فيقول: نعم. فيقول الله: أردت منك أهون من هذا وأنت في صلب آدم أن لا تشرك بي (1).

﴿ إِنَّهَا لَغُلَىٰ ﴾ أي: النار المدلول عليها بقرينة العذاب ﴿ لَغُلَىٰ ﴾ علم للدرك الثاني من جهنّم منقول من اللهب الخالص الذي لا يخالطه دخان فيكون في غاية الإحراق لقوة حرارته الناريّة بالصفاء وهو خبر ﴿إنَّ والمراد إنَّ النار الَّتي تتمنّون أن تفدون عنها لهب خالص.

﴿ نَزَّاعَةً لِلشَّوَىٰ ﴾ النزع جذب الشيء وقلعه من مقرّه والشوى جمع شواة وهي جلدة الرأس فالنار تقشّرها عنه، والشوى الأطراف والأعضاء فالنار قلّاعة ونزّاعة لها بقوّة الإحراق ثمّ تعود كما كانت وهكذا أبد الآباد.

وتقول لهم: إلي إلي يا كافر ويا منافق ومعرفته وتجذب النار إلى نفسها مجاز عن إحضارهم لأنها تدعوهم فتحضرهم من مسافة ما بين سنة كالمغناطيس وتقول لهم: إلي إلي يا كافر ويا منافق ويا زنديق فإنّي مستقرك أو المراد أن النار تدعوهم بلفظ فصيح بأسمائهم ثم تلقطهم مثل التقاط الطير الحب أو تدعو زبانيتها المعرضين عن الطاعة والإيمان والمقبلين على الكفر والدنيا.

﴿ وَبَهُمْ فَأَوْمَى ﴾ وجمع المال حرصاً فجعله في وعاء وكنزه ولم يؤدّ حقوقه الواجبة فيه وتشاغل به عن الدين وتكبّر باقتنائه وذلك لطول أمله وانعدام شفقته على عباد الله وفي الآية تنبيه على قباحة البخل وأنّه لا يليق بالمؤمن وفي الخبر أنه الله على المؤمن ووضع عليها إصبعه ثمّ بالمؤمن وفي الخبر أنه الله الله على المؤمن ووضع عليها إصبعه ثمّ

١- صحيح البخاري، ج٧، ص ٢٠١، وانظر: كنزالعمال، ج١، ص٧٣.

T.T.....

قال: «يقول الله لا بن آدم: تعجزني وقد خلقتك من معل هذه حتى إذا سؤيتك وعدلتك مشيت بين بردين وللأرض منك وليده. (١) أي صوت شديد فجمعت ومنعت حتى إذا بلغت التراقي قلت: إنّي أتصدى وأنّى أوان الصدقة؟

﴿ إِنَّ آلِإِنسَنَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴾ أي: جنس الإنسان خلق حال كونه هلوعاً مبالغة هالع أي سريع الجزع عند مس المكروه وسريع المنع عند مس الخير يقال: ناقة هلوع حريص سريعة السير. ﴿ إِذَا مَسَّهُ ٱلثَّرُ ﴾ إذا ظرف لجزوعاً أي: وصل إليه الفقر أو المرض ونحوهما ﴿ جَرُوعًا ﴾ مظهراً للجزع وهو ضد الصبر قال ابن عطا: الهلوع الذي عند الموجود يرضى وعند المفقود يسخط.

وَوَإِنَا مَسَّهُ ٱلْمَنْيُرُ مَنُوعًا ﴾ أي: الصحة والخير والسعة مبالغ في الإمساك والمنع أي: منوع عند الجدة وجزوع لدى الشدة قال مقاتل: الهلوع دابة وراء جبل قاف تأكل كل يوم كلاء سبعة أودية وتشرب مياه سبعة أبحر ومع ذلك لا تطيق الحرّ والقرّ وتضطرب لأكل غدها والأوصاف الثلاثة وهي هلوعاً وجزوعاً ومنوعا امور يتعلق بها الذمّ وليست هذه الأوصاف مع أنها طبائع جبّل الإنسان عليها لا يمكنه أن يفارقها بل يجب عليه تنزيه نفسه عنها لأنها ليست من اللوازم الماهيّة للوجود بل إنّما حصولها فيه بوضع الله وجعل ما يزيلها أيضاً بالأسباب الّتي سبّبها في كتب الأخلاق وليس الإنسان مجبوراً في ارتكابها لأنها كبرودة الماء وحرارته بل هي صفات تتغير في مراتبها كزيد والقائم والنائم وزيد هو هو وواحد، فصفة السبعة أو الملكيّة ليست جزء ذات زيد كملازمة الجسميّة لماهيّة زيد ولك الخيار في الصفات فيختار واحد السلمانيّة والآخر الأباجهليّة. قال المتنبّى:

۱\_الدرالمنثور، ج٦، ص٢٦٧، وكنزالعمال، ج٦، ص٢٠٤، والطبقات الكبرى، ج٧، ص٤٢٧.

ذا عفّة فلعلّه لا يظله (١)

الظلم من شيم النفوس فإن تجد

والحكمة في وضع هذه الأمور في الطبيعة كخلق الشهوة ليصح التكليف ويحارب نفسه وشيطانه فيستحق به الثواب إذ لا يحصل الترقي إلّا بالمحاربة فأصل النفس أمّارة لكن لا يظهر أثرها في الكاملين والممتثلين لأوامر الإلهيّة كما يظهر للناقصين.

وَإِلّا الشَّمَالِينَ ﴾ استثناء من الإنسان أي: المطبوعين على الصفات الرذيلة مستمرون عليها ﴿ إِلَّا الشَّمَالِينَ ﴾ فإنهم بدلوا تلك الطبائع واتصفوا باضدادها ﴿ النَّينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِيمٌ مَهُمُونَ ﴾ لا يشغلهم عنها شاغل فيواظبون على أدائها قال الله الله على أمتي الصلاة الخمس وأول ما يرفع من أعمالها المحلاة الخمس وأول ما يرفع من أعمالها المحلاة الخمس وأول ما يجب عليه المحلاة الخمس وأول ما يجب عليه وعايته فإنّه يؤخّر الصوم في المرض دون الصلاة وكان آخر ما أوصى الله وبه المحلاة وما ملكت أيمانكمه. ﴿ وَالَّذِينَ فِي أَمْوَلَهُمْ مَنّ مَعْلَمٌ ﴾ أي: وإلّا الذين في أموالهم نصيب معين يجعلونه تقرباً إلى الله من الزكاة المفروضة والصدقة أموالهم نصيب معين يجعلونه تقرباً إلى الله من الزكاة المفروضة والصدقة في النّبي بلنّا في يسأل ﴿ وَالْمَرْورِ ﴾ الفقير الذي يتعفّف ولا يسأل قال أبو عبد الله الله الله الذي تعربه من مالك للفقير» (".

و تعبون أبدانهم وأنفسهم في الطاعة لتصديقهم بيوم الفسهم في الطاعة لتصديقهم بيوم الجزاء فمجرد التصديق بالجنان واللسان وإن كان ينجي من الخلود في النار لكن لا يؤدي إلى أن يكون صاحبه مستثنى من المطبوعين بالأحوال المذكورة.

١- المجوع، ج١٩، ص١٩٢، وشرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج١٨، ص ٣٨١.

٢ كنزالعمال، ج٧، ص٢٧٦، والجامع الصغير، ج١، ص٤٣٥.

٣- انظر، من لايحضره الفقيه، ج٢، ص٨٤، ووسائل الشبعة، ج٦، ص٣١، ومجمع البيان، ج١٠، ص١٢٥.

وَ الله من عَذَابِ رَبِيم مُشْفِقُونَ ﴾ خائفون على أنفسهم مع مالهم من الأعمال الفاضلة استصغاراً لها واستعظاماً لجنابه تعالى وعلامة النحوف الاجتناب عن المعاصي والملاهي والمؤمن الكامل خوفه من أن لا تقبل حسناته ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِيمٍ مَا مُؤْونِ ﴾ لا يمكن الأمن من عذابه والآية بيان أنه لا ينبغي لأحد أن يأمن من عذابه بل يكون بين الخوف والرجاء لأنه لا يعلم أحد عاقبته.

﴿ وَالَّذِينَ هُرَ لِلْمُوجِهِمَ حَنِفُتُونَ ﴾ فرج الرجل والمرأة سوآتهما والجارّ متعلّق بقوله: ﴿ حَنِفُتُونَ ﴾ عن مباشرة الحرام وحفظ الفرج كناية عن العفّة.

ومضي مدة الاستبراء وإيراد ما ملكت الأيمان يدل على أن المراد من ومضي مدة الاستبراء وإيراد ما ملكت الأيمان يدل على أن المراد من الحافظين إلا على ملك اليمين هذا الاستثناء خاص بالذكور دون الإناث بمعنى أن المرأة تملك يمينها لا يجوز لها أن لا تحفظ نفسها عن مملوكها بل واجب عليها صون نفسها عن مملوكه ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُر مَدُومِن ﴾ أي: لا تؤاخذون في موارد الاستثناء في الدنيا ولا في الآخرة. ﴿ فَنِ ابْنَنَ وَدُلَّة ذَلِك ﴾ الذي ذكر وأَلْزَلْتِك مُر المادون حدوده الكاملون في العدوان والتجاوز عن الحد وحد النكاح أربع من الحرائر ولكن عقد التمتع وملك اليمين لا حد له ودخل في المنع حرمة وطء الذكران والبهائم والزنا والاستمناء روي أن العرب كانوا يستمنون في الأسفار فنزلت الآية.

وفي الحديث: دومن لم يستطع التزويج فعليه بالصوم. (1) فلو كان الاستمناء مباحاً لكان الإرشاد إليه أسهل لكن الحنابلة وبعض الحنفيّة يجوزونها لكنّه هذا رأي فاسد حتى عند علماء السنّة والجماعة. قال ابن عطا: سمعت أن قوماً يحشرون حبالى وأظنّهم هؤلاء. قال البغويّ: والآية دليل على حرمة

١- المهذب البارع، ج٣، ص ١٩٠ (ابن فهدحلي).

الاستمناء والواجب على فاعله التعزير كما قال سعيد بن جبير: عذَّب اللّه قوماً كانوا يعبثون بمذاكيرهم ويجب العمل بالإرشاد النبويّ الّذي هو الصوم حين التوقان والحقّ أحقّ أن يتبع.

﴿ وَاللَّهِ مُمْ لِأَمْتَكِهِمْ وَعَهِيمِ رَعُونَ ﴾ والأمانة اسم لجنس ما يؤتمن الإنسان عليه سواء كان من جهة الباري وهي أمانات الدين والشرائع أو من جهة المخلق وهي الودائع ونحوها وقد جعل النبي المحافظة المخيانة عند الائتمان والكذب عند التحديث والمخلف عند المعاهدة والفجور عند المخاصمة من خصال المنافق، قال بعض الكبار: من اتصف بالأمانة كاملاً وكتم الأسرار سمع كلام الموتى وعذابهم ونعيمهم كما سمعت البهائم عذاب أهل القبور لعدم نطقها.

﴿ وَٱللَّذِينَ مُ بِشَهَدَتِهِمْ قَلْهُونَ ﴾ والجمع باعتبار أنواع الشهادة قال عَلَيْتُهُ: وإذا علمت معل الشمس فاشهد وإلّا فدعه. (١) وتخصيصها بالذكر مع اندراجها في الأمانات للتأكيد بها لأن في إقامتها إحياء الحقوق وفي كتمها تضييعها وإبطالها ولا يحل أخذ أجرة عليها بالاتّفاق.

وَالْمَنِينَ مُ عَلَى سَلَاتِهِم يُحَلِّفُونَ فَي تقديم الجارّ والمجرور تغيد الاختصاص أي: يراعون شرائطها وسننها ويحفظونها من الإحباط باقتران الذنوب والقيام بأوقاتها وإنهم إذا حافظوا عليها فهي تحفظهم أيضاً كما قال سبحانه: وإلى العبكوة تنعم عرب الفحيكية وَالْمُنكر في الحديث: «من حافظ عليها العبكوة تنعم عرب الفحية يوم القيامة ومن لم يحافظ عليها لم تكن له نور ولا برهان كانت له نوراً وبرهاناً ونجاة يوم القيامة ومن لم يحافظ عليها لم تكن له نور ولا برهان ولا نجاة وكان يوم القيامة مع قارون وفرعون وهامان وأي بن خلف». (" وهو الذي

۱- بدائع الصنائع، ج٦، ص٢٦٦، وأبويكرالكاشاني، م٥٩٧، وتكملةالبحرالرائق، ج٩، ش ص٣٠٦. ٢ـ سورة العنكبوت: ٤٥.

٣- نيل الاوطار، ج ١، ص ٢٧٢، وسنن الدارمي، ج٢، ص ٣٠١.

ضربه النبيّ في غزوة أحد برمح في عنقه فمات منه في طريق مكّة وكان أشدّ وأطغى من أبي جهل دلّ على ذلك كونه مقتولا بيد النبي كالشيّج ولم يقتل بيده غيره.

﴿ أَوْلَيْكَ فِي جَنَّتِ مُكْرَمُونَ ﴾ الموصوفون مكرمون بالثواب الأبديّ مستقرّون في جنّات لا يقادر قدرها ولعلّ تقديم الجنّات لمراعاة الفواصل أو المعنى مكرمون كاثنين في جنّات.

﴿ فَالِ ٱلَّذِينَ كَثَرُوا ﴾ ما استفهاميّة للإنكار في موضع الرفع بالابتداء و ﴿ الَّذِينَ كَثَرُوا ﴾ خبرها أي: أيّ شيء للّذين كفروا بتوحيد اللّه وما بالهم وما حملهم على ما فعلوا ﴿ فِلْكُ ﴾ عندك يا محمّد ﴿ مُهْطِعِينَ ﴾ مسرعين إليك أي: ناظرين إليك بالعداوة مبادي أعناقهم إليك مقبلين بأبصارهم عليك.

﴿ عَنِ ٱلْبَيِنِ وَعَنِ ٱلِثَمَالِ عِنِينَ ﴾ الجارّ متعلَق بعزين مفترقين فرقاً شتّى والأصل عزوه من العزو بمعنى الانتساب كان كلّ فرقه تعتزي إلى غير من يعتزي إليها الأخرى وكان المشركون يتحلّقون حول رسول الله حلقاً حلقاً وفرقاً فرقاً ويستهزءون بكلامه ويقولون: إن دخل هؤلاء الجنّة كما يقول محمّد فلندخلنّها قبلهم فنزلت.

﴿ أَيَطْنَعُ كُلُّ آمَرِي ﴾ من هؤلاء المهطعين ﴿ أَن يُدَخَلَ جَنَّةَ نَمِيرٍ ﴾ ليس فيها إلّا التنغم ﴿ كُلَّ ﴾ ردع لهم عن ذلك الطمع القارع أي اتركوا هذا الطمع وفي تنكير جنّة إشعار بأنّه لا يدخلون في كلّ جنّة ﴿ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِنَا يَعَلَمُونَ ﴾ العلم بالنشأة الأولى من حال النطفة ثمّ العلقة ثمّ المضغة.

﴿ فَلَا أَفْيَمُ ﴾ أي: أقسم أي: ليس الأمر كما يقولون، اقسم ﴿ يَرَبُ الْمَسَرَةِ وَالْمَانُونِ مَشْرَقاً والمعراد مشرق كلّ يوم من السنة ومغربه فيكون مائة وثمانون مشرقاً ومغرباً أو المعنى مشرق كلّ كوكب ومغربه أو أنواع الهدايات والخذلانات.

﴿ إِنَّا لَقَندِدُونَ ﴾ جواب القسم ﴿ عَلَىٰ أَن نُّبَيِّلَ خَيْرًا يَنْهُم ﴾ وحذف المفعول

الأول أي نبد لهم خيراً منهم وخيرا مفعوله الثاني بمعنى التفضيل على فرض التسليم إذ لا خير في المشركين وقد قيل: إن الله بدل بهم الانصار والمهاجرين فومًا غَنُ يِسَبُونِينَ ومغلوبين إن أردنا ذلك لكن حكمتنا اقتضت تأخير عقوبتهم وعدم إهلاكهم. ﴿ فَنَرَقُرُ وحَلَهم لشأنهم يخوضوا ويشرعوا في باطلهم ويلعبوا في الدنيا بالاشتغال بما لا ينفعهم وهذه الآية منسوخة بآية السيف ﴿ عَنَ بُلَغُوا في من المعاينة ﴿ يُرْبَعُ في هو يوم البعث والإضافة لأنه يوم كل الخلق وهم منهم أو لأن يوم القيامة يوم الكفار من حيث العذاب ويوم المؤمنين من حيث الثواب فكأنه يومان: يوم للكافر ويوم للمؤمن ﴿ الله يُوعَدُونَ ﴾ من حيث الثواب فكأنه يومان: يوم للكافر ويوم للمؤمن ﴿ اللَّهِ يُوعَدُونَ ﴾ من حيث الثواب فكأنه يومان: يوم للكافر ويوم للمؤمن ﴿ اللَّهِ يُوعَدُونَ ﴾ من حيث الثواب فكأنه يومان: يوم للكافر ويوم للمؤمن ﴿ اللَّهِ يُوعَدُونَ ﴾ .

﴿ يَرْمَ يَعْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَبْمَانِ ﴾ بدل من يومهم والأجداث جمع جدث وهو القبر ﴿ مِرَاعًا ﴾ جمع سريع حال كونهم مسرعين إلى جانب الداعي وصوته وهو إسرافيل ﴿ كَأَنَّهُمْ إِلَىٰ نُصُو ﴾ هو كلّ ما نصب فعبد من دون الله وقيل: النصب شبكة يقع فيها الصيد فيسارع إليها صاحبها، ونصب واحد الأنصاب وكان للعرب حجارة تعبدها وتذبح عليها قال الأخفش: نصب جمع كرهن ورهن والأنصاب جمع الجمع ﴿ يُوفَنُونَ ﴾ أي: يسرعون أيهم يستلمه وفي الآية تهكم بهم بذكر جهالتهم التي.اعتادوها من الإسراع إلى ما لا يملك نفعاً ولا ضراً.

﴿ خَيْمَةً أَمْنَرُهُمْ ﴾ حال من فاعل يوفضون والمعنى أبصارهم ذليلة ووصف أبصارهم بالخشوع مع أن الدلالة شاملة لهم لغاية ظهورها فيها ﴿ تَرْهَنَّهُمْ فِلْةً ﴾ أي: تغشاهم حقارة عظيمة ويحيط بهم ﴿ وَلِكَ ٱلْبَوْمُ ٱلَّذِي كَانُوا بُومَ أَيْنَ كَانُوا بُومَ أَيْنَ كَانُوا بُومَ المذكور بهذه الكيفيّات الّتي سيقع، مبتدء وخبره اليوم الله على ألسنة الرسل.

تمت السورة بحمد الله.



## بنسب إلله التَّعْزَ التَحِيد

إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمُكَ مِن قَبْلِ أَن بَأْلِيكُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ (\*) قَالَ يَنْقُورِ إِنِي لَكُوْ نَذِيرٌ مُبِينُ (\*) أَنِ اعْبُدُوا اللّه وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ (\*) يَشْفِرْ لَكُو مِن دُنُوبِكُو وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَىٰ أَجْلِ مُسَمَّى إِنَّ أَجْلَ اللّهِ إِذَا جَالَهُ لاَ يُؤَخِّرُ لَوْ كُشُدُ مَعْلَمُونَ (\*) قَالَ رَبِّ إِنِي دَعَونُ فَيْمِ لَيْلاَ وَنَهَادُ (\*) فَلَمْ بَرْدُهُر وُعَلَىٰ وَعَلَىٰ اللّهِ مِزَادَ (\*) وَإِنِي حَصُلُما دَعُوثُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَمَلُوا أَصَابِعُمُ فِي مَا وَاسْتَغْفَوا أَسْتِكُمُ اللّهِ مُؤَادًا (\*) فَقُلْتُ السَّمَاءُ عَوْلُهُمْ السَّمَاءُ اللّهِ اللّهُ عَلَىٰ وَعُوثُهُمْ السَّعَلَمُ اللّهُ السَّعَلَمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَوْلًا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَمُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّ

۱- مستدرك الوسائل، ج٤، ص٣٥٤، ومجمع البيان، ج١٠، ص١٣٠.
 ٢- ثواب الأعمال، ص١٢٠.

وَبَنِينَ وَبَخْعَلَ لَكُوْ جَنَّنَتٍ وَيَجْعَلَ لَكُوْ أَنْهَنَا اللَّى مَّا لَكُوْ لَا نَرْجُونَ لِلَهِ وَقَالَ ال وَقَدْ خَلَقَكُو أَطْوَارًا ال

النون نون العظمة والإرسال يقابل بالإمساك أرسل نوح النه واسمه عبد الغفّار سمّي نوحاً لكثرة نوحه على نفسه أو هو سرياني معناه الساكن لأن الأرض سكنت إليه لأنها طهرت به من خبث الكفّار وهو أوّل أولي العزم من الرسل على قول الأكثرين وكان قومه يعبدون الأصنام وأوّل من عذّبت أمّته وهو شيخ المرسلين، بعث ابن أربعين سنة أو ثلاثمائة وخمسين أو أربعمائة وثمانين ولبث فيهم ألف سنة إلّا خمسين عاماً وعاش بعد الطوفان تسعين سنة.

ثم قال: إن قيل: فما جريمة غير قومه حتى عمم الناس في الدعاء عليهم فقال: ﴿ لَا نَذَرْ عَلَى ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلكَفِهِينَ دَيَّارًا ﴾ ؟ فإنه إذا لم يرسل إليهم لم يكن كلّهم مخالفا لأمره حتى يستحقّوا الدعاء أجيب بأنّه تحقّق أن الناس في زمانه في الكفر على سجيّة واحدة يستحقّون بذلك ولما أخبر بأنّه لا يؤمن منهم إلّا من آمن معه دعا على من عدا باستيصال العذاب لهم.

وقال بعضهم: إنّه كان مرسلاً لجميع أهل الأرض لأنّه لو لم يكن مرسلاً للجميع ما دعا عليهم لقوله تعالى: ﴿وَمَا كُنّاً مُعَذِّبِينَ حَقَّ نَتَعَكَ رَسُولًا ﴾ (١٠).

۱ـ سورة سبا: ۲۸.

٢-عوالي اللثالي، ج٢، ص١٤، ومسند أحمد، ج٣، ص٣٠٤، وصحيح البخاري، ج١، ص٨٦.
 ١- سورة الإسراء: ١٥.

TII ......

فإن قلت: إذا كانت رسالته عامّة لجميع الناس فكانت مساوية لرسالة نبيّنا فما معنى قول النبيّ: إنّ نوحاً بعث إلى قومه خاصّة وبعثت إلى الناس عامّة؟

فالجواب إن رسالة نوح عامة في زمنه ورسالة نبيّنا محمد المسلامة عامة لجميع من في زمنه ومن يوجد بعد زمنه إلى يوم القيامة فلا مساواة فحينئذ سقط السؤال وفي الكلام بيان آخر وهو أن هذا العموم الذي حصل له بعد الطوفان لم يكن من أصل بعثته بل طرأ بعد الطوفان بخلاف رسالة نبيّنا المسلامية المسلامة المسلامة المسلامة المسلومة المسلامة المسلامة المسلومة المسلامة المسلومة المسلامة المسلامة المسلومة المسلامة المسلامة المسلومة المسلومة المسلومة المسللة المسلامة المسلامة المسلومة المسل

﴿ أَنْ أَنذِرْ فَوْمَكَ ﴾ وخوّفهم بالنار على عبادة الأصنام كي ينتهوا عن الشرك وأن مفسّرة لما في الإرسال من معنى القول ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَأْلِيهُمْ عَذَابُ الشرك وأن مفسّرة لما في الإرسال من معنى القول ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَأْلِيهُمْ عَذَابُ الشّرِكِ مِن اللّه عاجل كالطوفان أو آجل كعذاب الآخرة لئلًا يبقى لهم عذر.

﴿ قَالَ يَغَوِّدِ ﴾ وأصله قومي، خاطبهم بإظهار الشفقة على قومه ﴿ إِنِّ لَكُرُ مَنْذَرَ مِنْ عَاقبة الكفر وأفرد الإنذار مع كونه بشراً لأن الإنذار أقوى في تأثير الدعوة وهو مقدم كما قال لنبيّنا وقومهم كانوا كفرة ولا يستحقّون حال بالكافر كما أن التبشير متعلّق بالمؤمن وقومهم كانوا كفرة ولا يستحقّون حال الكفر التبشير ﴿ مُرِينًا ﴾ أي: موضح لكم أمركم بلغة تعرفونها.

﴿ أَنِ اعْبُدُوا اللّه أِي: بأن اعبدوا اللّه والأمر بالعبادة يتناول جميع الواجبات والأحكام من الأفعال القلوب والجوارح ﴿ وَاتَّقُوهُ ﴾ يتناول الزجر والمنع عن جميع المحظورات ﴿ وَأَطِيعُونِ ﴾ في أخلاقي وصفاتي وأضاف الإطاعة إلى نفسه لأن طاعة الرسول طاعة اللّه وإن كانت تقع له للتله في الظاهر.

﴿ يَنْفِرْ لَكُمْ ﴾ جواب الأمر ﴿ مِن ذُنُوبِكُمْ ﴾ أي: بعض ذنوبكم هو ما سلف في الجاهليّة لا ما تأخر عن الإسلام فإنّه يؤاخذ به ولا يكون مغفوراً بسبب الإيمان لأنّ الإسلام يجبّ ما قبله ﴿ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ بالحفظ

١\_سورة المدثر: ٢.

من عذاب الاستيصال واستحقاق العذاب إلى زمان مقدّر عند الله أي لا يصيبكم في هذه المقدّرة هلاك بسبب كفركم إذا أمنتم.

﴿ إِنَّ لَمَلَ اللهِ إِذَا جَانَهُ ﴾ وهو الأجل الذي قدر لكم على تقدير بقائكم على الكفر وهو الأجل الذي قدر لكم على المتحققة الكفر وهو الأجل القريب الذي استحققتم بسبب الكفر ﴿ لَا يُؤَخِّرُ ﴾ فبادروا إلى الإيمان قبل وقوعه ﴿ لَوْ كُتُتُم نَعْلَمُونَ ﴾ شيئاً لسارعتم إلى ما أمرتكم به.

﴿ قَالَ ﴾ أي: نوح مناجياً لربّه وحاكيا له وهو أعلم بحال ما جرى بينه وبين قومه من القيل والقال بعد ما بذل مجهوده في الدعوة وضاقت عليه الحيل: ﴿ رَبِّ إِنِّ مَعَوْتُ فَرَى ﴾ إلى الايمان ﴿ لَيْلاً وَنَهَالاً ﴾ أي: دائماً بلا فتور فهما ظرفان لدعوت أراد على الدوام لأن الزمان منحصر فيهما وكان ﷺ يأتي بالليل على أبوابهم ويرد على جماعتهم بالنهار فيقرع الباب؟ فيقول صاحب البيت: من على الباب؟ فيقول أنا نوح: قل لا إله إلا الله.

وَ فَلْمَ يَوْهُوْ دُمُلُونَ إِلَّا فِرَازًا ﴾ مما دعوتهم إليه و يَإِن حَمُلنا دَمُونَهُمْ ﴾ إلى الإيمان و إِنَهْ فِي لَهُمْ ﴾ بسبب قبول الدعوة و بَمَلُوّا أَسْيِمَعُمْ فِي مَاذَائِمْ ﴾ وسدتوا مسامعهم قصداً إلى عدم الاستماع و وَاسْتَفْتَوْا فِيابَهُمْ ﴾ الاستغشاء التقنّع والتغطّي باللباس وبالغوا في التغطّي بثيابهم لئلًا يبصروا نوحاً كراهة منه فإن المبطل يكره رؤية المحق ولئلًا يعرفهم ويدعوهم و وَاسَّرُوا ﴾ وأقاموا على الكفر والماضي وأكبر الإصرار السعي في طلب الأوزار وقيل: في معنى الإصرار في الآية أن يعتقد بقلبه أنه متى قدر على الذنب فعله و وَاسْتَكْبَرُوا ﴾ الأَرْدَنُونَ ﴾ وأشركا ﴾ أظهرت لهم الدعوة علنا والجهر ظهور الشيء بإفراط لحاسة البصر والسمع في أمّ إن أَتَلَتُ ثَمَّ وَلَدَرَتُ لَمُمُ إِسْرَارًا ﴾ أظهرت لهم الدعوة علنا والجهر ظهور الشيء بإفراط لحاسة البصر والسمع في ثمَّ إن أَتَلَتُ ثَمَّ وَلَدَرَتُ لَمُمُ إِسْرَارًا ﴾ أظهرت لهم الدعوة علنا والجهر ظهور الشيء بإفراط لحاسة البصر والسمع في ثمَّ إِنْ أَتَلَتُ ثَمَّ وَلَدَرَتُ لَمُ إِنْ الْعَالِ اللهِ ذكر عموم الحالات بعد ذكر جميع الأوقات أي دعوتهم على إشارة إلى ذكر عموم الحالات بعد ذكر جميع الأوقات أي دعوتهم على

وجوه متخالفة وأساليب متفاوته وثمّ لتفاوت الوجود.

وفي بعض التفاسير أن نوحاً النه لمنا آذوه بحيث لا يوصف حتى كانوا يضربونه في اليوم مرات قل صبر نوح فسأل الله أن يواريه عن أبصارهم بحيث يسمعون كلامه ولا يرونه ينالونه بمكروه ففعل الله ذلك به فدعاهم كذلك زماناً فلم يؤمنوا فسأل أن يعيده إلى ما كان وهو قوله: ﴿ أَقَلْتُ لَمُم النَّهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ فَلَم وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ فَقُلْتُ اسْتَغَفِرُوا رَبُّكُمْ ﴾ أي: قلت لهم عقيب الدعوة عطف على قوله: «دعوت» اطلبوا المغفرة منه لأنفسكم بالتوبة عن الكفر والمعاصي ﴿ إِنَّهُ كَاكَ عَفَارًا ﴾ للتابئين والمراد من كونه غفاراً في الأزل كونه مريداً للمغفرة في وقتها المقدر وهو وقت وجود المغفور له وفي الحديث: «من أعطي الاستغفار لا يمنع المغفرة» (١) لأنّه قال: ﴿ اسْتَغْفِرُوا رَبُّكُمْ إِنَّهُ كَاكَ عَفَاراً ﴾ ولذا كان أمير المؤمنين يقول: «ما ألهم الله عبداً الاستغفار وهو يريد أن يمنّبه» والغفار أبلغ من الغفور والغفر الستر والتغطية ومنه قيل لجنة الرأس «المغفر» لأنّه يستر الرأس والمغفرة من الله ستره للذنوب وعفوه عنها بفضله ورأيت في بعض الأخبار من كتب أهل السنّة (عبدي لو أتيتني بتراب الأرض ذنوباً لغفرتها لك ما لم تشرك بي).

حكى أن شيخاً حج مع شاب فلما أحرم الشيخ قال: لبيك اللهم لبيك فقيل له: لا لبيك فقال الشاب للشيخ: أما تسمع هذا الجواب؟ فقال: كنت أسمع هذا الجواب منذ سبعين سنة قال، فلأي شيء تتعب نفسك؟ فبكى الشيخ فقال: فإلى أي باب ألتجئ؟ فقيل له: قد قبلناك.

﴿ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاةَ ﴾ أي: المطر كما قال الشاعر: ﴿إذا نزل السماء بأرض

١- انظر: تحف العقول، ص ٤١، وبحار الأنوار، ج٧٤، ص ١٤٤، وتفسيرالصافي، ج١، ص ٤٩٨.

قوم، وقيل: حذف المضاف أي ماء السماء ﴿ عَلِيَكُم ﴾ حال كونه ﴿ يَدَرَانَا ﴾ كثير الدرور والسيلان والانصباب وفي الإرسال مبالغة بالنسبة إلى الإنزال وكذا المدرار صيغة مبالغة ومفعال مما يستوي فيه المذكر والمؤنّث ويرسل جواب شرط محذوف والتقدير: إن تستغفروا يرسل السماء ولما طالت الدعوة وما نفعت وكذّبوه حبس الله عنهم القطر وأعقم أرحام نسائهم أربعين سنة وقيل: سبعين سنة فوعدهم إن آمنوا أن يرزقهم الله الخصب ويدفع عنهم ما كانوا فيه.

﴿ وَيُمْدِدَّكُمْ بِأَمُولُو وَيَنِينَ ﴾ ويعط لكم المدد والقوّة بهما ﴿ وَيَجْمَلُ لَكُو ﴾ وينشئ لكم المدد والقوّة بهما ﴿ وَيَجْمَلُ لَكُو ﴾ وينشئ لكم ﴿ وَيَجْمَلُ لَكُو ﴾ فيها ﴿ وَانْمَارِ ﴿ وَيَجْمَلُ لَكُو ﴾ فيها ﴿ أَنْهَا لِكُمْ ﴾ وارية تزيّنها بالنبات.

﴿ مَا لَكُو لَا نَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَالًا﴾ أي: أيّ سبب حصل لكم في أنّكم غير معتقدين لله عظمة موجبة لتوحيده والطاعة له والرجاء بمعنى الاعتقاد والظنّ وكذلك لا تخشون منه عقاباً ولا ترجون منه ثواباً.

وَمَقَدُ خَلَقَكُمُ أَطْوَارًا ﴾ يقال: عدا طوره أي: تجاوز حدة والمعنى والحال أنه تعالى خلقكم تارات حالاً بعد حال عناصر ثم أغذية ثم أخلاطاً ثم نطفاً ثم علقة ثم مضغاً ثم عظاماً ولحوماً ثم أنشاكم خلقاً آخر وقيل: المراد خلقكم صبياناً وشباباً وشيوخاً وطوالاً وقصاراً وأقوياء وضعفاء مختلفين في الخلق والخلق فحينئذ التقصير في توقير من هذه قدرته ممتا لا يكاد يصدر من العاقل. ألَرَّ نَرَوًا كَيْفَ خَلَق الله سَبْعَ سَمَوَتِ طِلباقاً الله وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَ نُورًا وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسُ سِرَاجًا الله وَاللهُ أَنْبَتَكُم مِن ٱلأَرْضِ نَبَاتًا الله المُتَمَلِ فِيهِا اللهُ وَيُعَلِّ اللهُ مُنْ مُولِكًا الله الله وَاللهُ مُنْ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ إِللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ إِللهُ اللهُ مَنْ مَرَدَهُ مَاللهُ وَوَلدُهُ إِللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ واللهُ اللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ اللهُ واللهُ واللهُ

﴿ أَلَرْ نَرُوا كَيْفَ خَلَقَ آللَهُ سَبَعَ سَمَنُونِ ﴾ الرؤية يمكن أن يكون بمعنى العلم لأن ذلك علم بالسماع من أهله أو بمعنى الإبصار والمراد مشاهدة الصنع الدال على العلم كيف خلق هذه السماوات المرفوعة حال كونها ﴿ طِبَاقًا ﴾ مطابقاً بعضها فوق بعض.

وَنَسِبَة إِلَى الْكُلِّ مِع أَنَّه فِي السماء الدنيا لأن كلّ واحدة من السماوات شفّافة ونسبة إلى الكلِّ مع أنّه في السماء الدنيا لأن كلّ واحدة من السماوات شفّافة لا تحجب ما وراءها فيرى الكلّ كأنّها سماء واحدة، ومن ضرورة ذلك أن يكون ما في واحدة منها كأنّه في الكلّ على أنّه ذهب جماعة مثل ابن عبّاس ووهب بن منبّه إلى أن الشمس والقمر والنجوم وجوهها ممّا يلي السماء وظهورها ممّا يلي الأرض ولفظ السراج يقتضي ذلك لأن ارتفاع نوره في طرف العلو ولو لا ذلك لأحرقت جميع ما في الأرض لشدة حرارتها ونورها فجعلها اللّه نوراً وسراجا لأهل الأرض والسماوات على أن لو كان في واحدة منهن يجوز أن يقال: فيهن كما يقال: أتيت بني تميم وإنّما أتى بعضها.

﴿ وَجَمَلُ ٱلشَّمْسُ سِرَاجًا ﴾ أي: مصباحاً يضيء لأهل الأرض فهي سراج العالم كما أن المصباح سراج الإنسان هي في السماء الرابعة وقيل: في الخامسة وقيل: في الشتاء في الرابعة وفي الصيف في السابعة ولو أضاءت من

الرابعة أو من سماء الدنيا لم يطق لها شيء لكن الجمهور على أنّها في الرابعة لا يختلف وقوله تعالى: ﴿ يَرَكُمُا ﴾ من باب التشبيه البليغ وكذلك شبّه الله نبيّه محمدا على السراج قال: ﴿ وَمِرَاكُما مُنِيرًا ﴾ لأنه على أزال ظلمة الكفر وأنار الخلق بنور التوحيد.

﴿ وَاللَّهُ أَلْبُتُكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ أي: إنباتاً عجيباً بواسطة إنشاء أبيكم آدم منها أو إنشاء الكلّ منها من حيث إنّه خلقهم من النطف المتولّدة من الأغذية المتولّدة من النبات المتولّدة من الأرض استعير الإنبات للإنشاء لكونه أول التكوين والحدوث ووضع نباتاً موضع إنباتاً مصدر بحذف الزوائد وقيل: نباتاً حال لا مصدر.

﴿ ثُمَّ يُمِيدُكُرُ فِيهَا ﴾ في الأرض بالدفن ﴿ وَيُمْرِجُكُمْ ﴾ منها عند البعث ﴿ إِخْرَاجًا ﴾ محققاً لا ريب فيه لمجازاة الأعمال ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُرُ ﴾ كرر الاسم الجليل للتعظيم ﴿ آلأَرْضَ بِسَاطًا ﴾ مبسوطة متسعة كالفراش تتقلّبون عليها تقلّبكم على بسطكم.

﴿ إِنْسَلَكُوْا مِنْهَا سُبُلًا فِهَا بُهَا مِن السلوك وهو الدخول لا من السلك وهو الإدخال طرقا واسعة جمع سبيل وفع هو الطريق الواسع وجعل صفة لسبلاً. ويستعمل في الطريق الواسع أي لتسلكوا متخذين من الأرض سبلاً فتتصرفوا فيها مجيئاً وذهاباً وجعلها مبسوطة للسلوك والعيش كالنوم والاستقرار والحرث والفرش والسلوك جسماني وروحاني كطلب العلم والحج والمعرفة والتجارة والطرق الموصلة إلى الكمال والأحوال كالعبادة والزهد والسلوك الروحاني لا يحصل إلًا بالسلوك الجسماني كما كان معراجه على البدن.

﴿ قَالَ نُوحٌ ﴾ أعيد لفظ الحكاية لطول العهد بحكاية مناجاته لربّه فهو بدل من ﴿ قَالَ ﴾ الأول ولذا ترك العطف أي: قال مناجياً لربّه: أي ﴿ رَّبِّ ﴾

بحذف الياء ﴿ إِنَّهُمْ عَمَوْنِ ﴾ وداموا على عصياني مع ما بالغت في إرشادهم بالعظة ﴿ وَانَّبَعُواْ مَن لَرْ يَرِدُهُ مَالَهُ وَوَلَدُهُ إِلَّا خَسَارًا ﴾ استمروا على اتباع رؤسائهم الذين أبطرتهم أموالهم وأولادهم وصارت سبباً لخسارتهم في الآخرة فصاروا أسوة لهم في الخسار واتبعوهم لوجاهتهم بسبب المال والأولاد لما شاهدوا فيهم من شبهة مصححة للاتباع كما قالت قريش: لو لا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم فجعلوا إقبال الدنيا سبباً مصححاً للاتباع.

﴿ وَمَكَرُوا مَكُرًا كُبُراً ﴾ أي: الكبرياء منهم مكروا مكراً كبيراً في الغاية والكبّار نحو الطوال بالتشديد أبلغ من الكبار بالتخفيف ومكرهم الكبير احتيالهم في منع الناس عن اتباع نوح وتحريص الناس على أذية نوح، ولما كان التوحيد أعظم المراتب كان المنع منه أعظم الكبائر ولذا وصف بالكبائر.

وَلَا سُوَاعًا ﴾ أي: الرؤساء للأتباع والسفلة: ﴿ لَا نَذُرُنَ مَالِهَ كُمُ وَلَا نَذُرُنَ مَالِهَ كُمُ وَلَا نَذُرُنَ وَلَا سُوَاعًا ﴾ أي: لا تتركوا عبادتها ﴿ وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَتُرًا ﴾ جرد يغوث ويعوق عن حرف النفي إذ بلغ التأكيد نهايته وخص عبادة هؤلاء بالذكر فهو من باب عطف الخاص على العام لأنها كانت أكبر أصنامهم وأعظم ما عندهم وقد انتقلت هذه الأصنام عنهم إلى العرب فكان ود لكلب بدومة الجندل ولذلك سمّت العرب بعبد ود.

قال الراغب: الودّ صنم سمّي عند العرب لاعتقادهم أن بينه وبين الله مودة وكان سواع لهمدان قبيلة باليمن ويغوث لمذحج كمجلس وعنه كانت العرب تسمّي عبد يغوث ويعوق لمراد أبو قبيلة سمّي به لأنّه تمرّد عن قبيلته ونسر لحمير موضع غربي صنعاء اليمن وانتقلت أسماء هذه الأصنام إلى العرب فاتّخذوا أمثالها فعبدوها.

وقيل: إنَّها أعيان تلك الأصنام والطوفان دفنها وغمرها في ساحل جدَّة

فلم تزل مستورة حتَّى أخرجها العين لمشركي العرب نظيره ما روي أن آدم النابي كتب اللغات المختلفة في طين وطبخه فلمنا أصاب الأرض الغرق بقي مدفوناً ثمّ وجد كلّ قوم كتابا مكتوبا فأصاب إسماعيل الكتاب العربي (١٠).

وقيل: إن الأصنام أسماء رجال صالحين كانوا بين آدم ونوح ماتوا فحزن الناس عليهم حزنا شديدا واجتمعوا حول قبورهم لا يكادون يفارقونها وذلك بأرض بابل فلمًا رأى إبليس فعلهم ذلك جاء إليهم في صورة إنسان وقال لهم: هل لكم أن أصور لكم صورهم إذا نظرتم إليها ذكرتموهم واستأنستم وتبركتم بهم؟ قالوا: نعم. فصور لهم صورهم من صفر ورصاص ونحاس وخشب وحجر وستى الصور باسمائهم ثم لما تقادم الزمن وانقرضت الآباء والأبناء وأبناء الأبناء قال اللعين لهم: إن من قبلكم كانوا يعبدون هذه الصور فعبدوها في زمان مهلاييل بن قينان ثم صارت سنة في يعبدون هذه الصور فعبدوها في زمان مهلاييل بن قينان ثم صارت سنة في العرب في الجاهلية.

وقيل: إن المؤسس لعبادة الأصنام في العرب عمر بن لحيّ بن قمعة علّمه جني كان تابعه فقال له: اذهب إلى جدة واثت منها بالآلهة الّتي تعبد في زمن نوح وإدريس وهي ود، فذهب وأتى بها إلى مكة ودعا إلى عبادتها فانتشرت عبادة الأصنام في العرب وعاش عمر ثلاثمائة وأربعين سنة ورأى من ولده وولد ولده ألف مقاتل ومكث هو وولده في ولاية البيت خمسمائة سنة ثمّ انتقلت الولاية إلى قريش مكثوا فيها خمسمائة سنة اخرى فكان البيت بيت الأصنام ألف سنة.

وذكر الشعرانيّ أنّ أصل وضع الأصنام إنّما هو من قوّة التنزيه من العلماء الأقدمين فإنّهم نزّهوا اللّه عن كلّ شيء وأمروا بذلك عامّتهم فلمّا رأوا

١- البرهان، ج١، ص٧٧٧(الذركشي م٧٩٤هــ)، وكشف الظنون، ج١، ص٥٢.

أن بعض عامّتهم صرّح بالتعطيل وضعوا لهم الأصنام وكسوها الديباج والحليّ والجواهر وعظموها بالسجود وغيره ليتذكّروا بها الحق الذي غاب عن عقولهم وغاب عن أولئك العلماء الجهلاء أن ذلك لا يجوز إلّا بإذن الله وإن ما أمروا به يفضي إلى هذا الأمر الشنيع.

وقيل: إن هذا الأمر سرى من الهند إلى أرض العرب، وود كان على صورة رجل وسواع على صورة امرأة ويغوث على صورة أسد ويعوق على صورة فرس ونسر على صورة نسر.

﴿ وَقَدْ أَضَلُوا ﴾ الرؤساء أو الأصنام والجملة حالية ﴿ وَلِيرًا ﴾ جمعهم جمع العقلاء لعدّهم آلهة ﴿ وَلَا نَزِو الطَّالِينَ ﴾ بالإشراك فإن الشرك ظلم عظيم ﴿ إِلَّا صَلَكُلا ﴾ الجملة عطف على قوله: ﴿ وَبَ إِنَّهُمْ عَصَوْنِ ﴾ أي: قال: رب إنّهم عصوني وقال: ﴿ وَلَا نَزِو الطَّالِينَ إِلَّا صَلَكُلا ﴾ من غير أن يعطف أحدهما على الآخر فحكى الله أحد قولي نوح بتصديره بلفظ «قال» وحكى قوله الآخر بعطفه على قوله الأول بالواو النائبة عن لفظ «قال» ولا يلزم عطف الإنشاء على الإخبار.

والمراد من الضلال في الآية الضياع والهلاك والضلال في تمشية مكرهم بالإهلاك لا في أمر دينهم حتّى يقال: إن هذا الدعاء يتضمّن الرضى بكفرهم وقد بعث ليصرفهم عن الضلال فكيف يليق أن يدعو الله في ضلالهم وإن كان يمكن أن يجاب عن هذا الإيراد بأنّه بعد ما أوحي إليه أنّه لا يؤمن من قومك إنّا من قد آمن ونظيره دعاء موسى بقوله:

﴿ وَاَشَدُدُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ (١) ومن أحب عذاب الكافر وأحب موت الشرير بالطبع على الكفر حتّى ينتقم الله منه لا ضرر فيه فيؤول المعنى.

١ ـ سورة يونس: ٨٨.

﴿ وَلَا نَزِو الظَّالِمِينَ إِلَّا مَسَلَاكُ ﴾ وغيّاً ليزدادوا عقاباً نظير قوله: ﴿ إِنِّ أُرِيدُ أُرِيدُ أَن تَبُوّاً بِإِثْمِى وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَبِ النَّادِ ﴾ (١) وقد دعا لِلنَاهِ بهذا الدعاء بعد أن أن دعا الأبناء بعد الآباء بلغوا سبعة قرون فلمًا آيس من إيمانهم واخبر أنهم لا يؤمنون دعا عليهم.

وما زائدة بين الجار والمجرور لتأكيد الحصر المستفاد من تقديم الظرف أي إغراقهم بالطوفان لم يكن إلّا من أجل خطيئاتهم تكذيباً لقول المنجمين من أن ذلك كان لاقتضاء الأوضاع الفلكية وهذا القول كفر لكونه مخالفاً لتصريح هذه الآية ولزيادة دما، الإبهامية فائدة غير التأكيد وهي تفخيم خطيئاتهم العظيمة ومن لم ير زيادتها جعلها نكرة وجعل خطيئاتهم بدلا منها و أغرافا في الدنيا بالطوفان و فأدينوا فالا كان من مات في ماء أو في نار أو أكلته عقيب الإغراق وإن كانوا في الماء فإن من مات في ماء أو في نار أو أكلته السباع أو الطير أصابه ما يصيب المقبور من العذاب: قال الشاعر:

لا تعجبن لأضداد إذا اجتمعت فالله يجمع بين الماء والنار<sup>(۲)</sup>

أو المراد من النار نار جهنم والتعقيب لتنزيله منزلة المتعقّب لاقترابه وتحقّقه ﴿ فَلَرُ يَمِدُوا لَمُمْ مِن دُونِ اللّهِ أَنصَارًا ﴾ وفيه تعريض باتخاذهم آلهة من دون اللّه وبأنها غير قادرة على نصرهم ﴿ وَقَالَ نُوحٌ ﴾ بعد أن قنط من اهتدائهم بالأمارات وبإخبار اللّه إيّاه ﴿ رَبِّ لَا لَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ ﴾ ولا تترك ﴿ مِنَ ٱلكَفِرِينَ ﴾ بلا هو دَيّارًا ﴾ يدور في الأرض ويتحرك فيذهب ويجيء أي فأهلكهم بالاستيصال.

١ سورة المائدة: ٣٢.

٢ ـ تفسير مجمع البيان، ج١٠، ص١٣٩، وتفسير الثعلبي، ج١٠، ص٤٧.

وقال بعض: إن معنى الذيار ليس من الدور بل من الدار وأصله ديوار وقد فعل به ما فعل بأصل دسيد، والمراد لا تذر ممن ينزل الدار ويسكنها إذ لو كان بمعنى الدوران كما فسرنا لم يبق على وجه الأرض جنّي ولا شيطان وإنّما أراد صلّى اللّه عليه أهل كلّ ساكن دار من الكفّار أي كلّ إنسيّ. لكن هذا القول: ضعيف لأن نوح ما كان الجن والشيطان من أمّته إذ لم يكن نوح مبعوثاً إلى الثقلين فهذا الدليل الّذي قال: لم يبق على وجه الأرض جنّي ولا شيطان غير موجّه على أنّه ليس ديّار فعالا من الدار وإلّا لقيل: دوار لأن أصل دار دور فقلبت واوه ألفاً فلما ضعّفت عينه كان دوارا بالواو المشددة ولا وجه لقلبها ياء.

﴿ إِنَّكَ إِن تُذَرَّهُمْ ﴾ عليها كلّا أو بعضاً بيان لوجه دعائه عليهم وإظهار الله كان من الغيرة في الدين لا لغلبة غضب النفس لهواها ﴿ يُعِنلُواْ عِبَادَكَ ﴾ عن طريق الحق ويصدوهم عن السبيل لأن الرّجل منهم كان ينطلق بابنه إلى نوح النه فيقول له: احذر هذا فإنّه كذّاب وإن أبي حذّرنيه وأوصاني بمثل هذه الوصية فيموت الكبير وينشأ الصغير على ذلك.

وَوَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا ﴾ والفجور شق ستر الديانة ﴿كَفَارًا ﴾ مبالغة في الكفر أي لا يلدون ولا ينتجون إلّا من سيفجر ويكفر وإنّما قاله بالوحي لقوله في سورة هود: ﴿وَأُوحِكَ إِلَّا مَنْ مَدّ مَامَنَ ﴾ في سورة هود: ﴿وَأُوحِكَ إِلَّا مَنْ مَدّ مَامَنَ ﴾ وهذا الدعاء كان في الأواخر.

﴿ زَبِ اغْفِرُ فِي وَلِوَلِدَى ﴾ أبو نوح اسمه لمك بن متوشلخ على وزن متدحرج وأمّه سمخاء بنت أنوش كانا مؤمنين قال ابن عبّاس: لم يكفر لنوح أب ما بينه وبين آدم وفي إشراق التواريخ أمّة قسوس بنت كابيل وقيل: هيجل بنت لاموس وكانا مسلمين على ملّة إدريس وقيل: المراد بوالديه آدم وحواء ﴿ وَلِمَن دَخَلَ بَيْقٍ ﴾ أي: منزلي وقيل: مسجدي وقيل: سفينتي فإنّها

له بمنزلة البيت ﴿ مُؤْمِنًا ﴾ حال كون الداخل مؤمناً وبهذا القيد خرجت امرأته واعلة وابنه كنعان و ﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ خص أولاً من يتَصل به نسباً وديناً ثمّ عمّ المؤمنين والمؤمنات.

وفي الحديث: «ما الميت في قبره الآكالغريق المتنوّث ينتظر دعوة يلحقه من أب أو أخ أو صديق فإذا لحقته كانت أحب إليه من الدنيا وما فيها وإنّ الله ليدخل على أهل القبور من دعاء أهل الأرض أمعال الجبال وإنّ هديّة الأحياء إلى الأموات الاستغفار لهمه (۱).

﴿ وَلَا نَزِهِ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّا بَهَارًا ﴾ أي: هلاكاً والنبر دقاق الذهب قال النبه في الأول: ﴿ وَلَا نَزِهِ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّا ضَلَلًا ﴾ لأنه وقع بعد قوله: ﴿ وَلَا أَضَالُوا كَثِيرًا ﴾ وفي الثاني ﴿ إِلَّا بَبَارًا ﴾ لأنه وقع بعد قوله: «ولا تذر على الأرض، فذكر في كلّ مكان ما شاكل معناه وما اقتضاه فاستجيب دعاؤه وعمتهم الطوفان بالغرق وأهلكهم عن آخرهم وما نقل عن بعض المنجمين من أنّه أراد جزيرة العرب فوقع الطوفان عليهم دون غيرهم فذلك كلام فاسد مخالف للقرآن والسنة وتفسير العلماء وأصحاب التواريخ.

وأمّا صبيانهم قيل: إنّ الله أعقم أرحام نسائهم وأيبس أصلاب رجالهم قبل الطوفان بأربعين أو سبعين سنة فلم يكن معهم صبيّ ولا مجنون حين غرقوا لأن الله قال: ﴿ وَقَرْمَ نُوجٍ لَمّا حَكَذَّبُوا ٱلرُّسُلَ أَغْرَفْنَهُم ﴾ (") ولم يوجد التكذيب من الأطفال والمجانين وقيل: غرق معهم صبيانهم أيضاً لكن لا على وجه العقوبة لهم بل لتشديد عذاب آبائهم وامّهاتهم بإراءة إهلاك أطفالهم الذين كانوا أعز عليهم من أنفسهم قال على المناهن مهلكاً واحداً ويصدرون

١- كنزالعمال، ج١٥، ص٧٤٩.

٢\_ سورة الفرقان: ٣٧.

مصادر شتى»(١)، وعن الحسن أنّه سئل عن ذلك فقال: علم الله سرايتهم فأهلكهم بغير عذاب وكم من صبيان يموتون بالغرق والحرق وسائر أسباب الهلاك والله أعلم بمصالح الحكمة.

تمّت السورة بحمد الله.

١- المحلَّى، ج١١، ص٤٠٨، والعمدة، ص٤٢٨، وصحيح مسلم، ج٨، ص١٦٨.

# Eill 16th

مكية. أبي بن كعب عن النبي الشيخة قال: «ومن قره سورة الجن أعطي بعدد كل جني وشيطان صدّق بمحدد وكذّب به عتى رقبته» (١). وقال الصادق النهاد «من أكثر قراءة قل أوحي لم يصبه في حياة الدنيا من أعين الجنّ ولا من نفعهم ولا من كيدهم وسحرهم وكان مع محدد والداه الداها (١).

### بِنسبِ إِلْمَةِ الرَّغَزِ الرَّحَارِ الرَّحِيدِ

١- مجمع البيان، ج ١٠، ص ١٤٠، ومستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٢٥٤. ٢- المصدر السابق نفسه.

وأقل على بطريق الوحي وأخير بأن وأله والإيحاء إعلام في خفاء وألقي على بطريق الوحي وأخبرت بأعلام من الله والإيحاء إعلام في خفاء وأنّه الفتح لأنه فاعل أوحي والضمير الشأن والحديث وأستتم أي أي: القرآن أو طه أو اقرأ والمفعول محذوف لدلالة ما بعده عليه والمستمع من كان قاصداً للسماع مصغياً إليه والسامع من اتّفق سماعه من غير قصد إليه ونفر بن الجني جماعة منهم ما بين الثلاثة وأقل من العشرة والجن واحده جنى كروم ورومي.

قال ابن عبّاس: انطلق رسول الله في طائفة من أصحابه إلى سوق عكاظ فأدركهم وقت صلاة الفجر وهم بنخلة فأخذ الله يصلّي باصحابه صلاة الفجر فمرّ عليهم نفر من الجن وهم في الصلاة فلمّا سمعوا القرآن استمعوا له وفيه دليل على أنه الله له ير الجن حينئذ إذ لو رآهم لما أسند معرفة هذه الواقعة إلى الوحي وكذا لم يشعر بحضورهم وباستماعهم ولم يقرء عليهم وإنّما اتفق حضورهم في قراءة فسمعوها فأخبر الله بذلك.

والجن أجسام رقاق في صورة تخالف صورة الملك والجن عاقلة مدركة كالإنس خفيته عن الأبصار لا يظهرون لهم ولا يكلمونهم إلا صاحب معجزة ويغلب عليهم النارية والهوائية والمركبات كلها من العناصر فما يغلب عليهم للنارية فناري كالجن وما يغلب فيه الهواء فهوائي كالطير وما يغلب فيه الماء فمائي كالسمك، وما يغلب فيه التراب فترابي كالإنسان وسائر الحيوانات الأرضية.

وْفَقَالُوّا ﴾ لقومهم عند رجوعهم إليهم: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْمَالًا ﴾ أي: كتابا مقرواً. على لسان الرسول ﴿ عَبَا ﴾ مصدر بمعنى العجيب وضع موضع العجيب للمبالغة أي بديعاً مبايناً لكلام الناس.

وفيه إشارة إلى أنّهم كانوا من أهل اللسان قال عيزار بن حريث: كنت عند عبد اللّه بن مسعود فأتاه رجل فقال له: كنّا في سفر فإذا بحيّة جريحة تتشخط في دمها فقطع رجل قطعة من عمامته فلفها فيها فدفنها فلمّا أمسينا ونزلنا أتانا امرأتان من أحسن نساء الجن فقالتا: أيّكم صاحب عمرو، أي: الحيّة الّتي دفنتموها؟ فأشرنا لهما إلى صاحبها فقالتا: إنّه آخر من بقي ممّن استمع القرآن من رسول الله عليه كان بين كافري الجنّة ومسلميهم قتال فقتل فيهم فإن كنتم أردتم به الدنيا عوضناكم، فقلنا: لا إنّما فعلنا ذلك لله، فقالتا: أحسنتم وذهبتا فقال: إن اسم الّذي لف الحيّة صفوان بن معطل المرادي.

﴿ يَهْدِى إِلَى ٱلرُّشَدِ ﴾ إلى الحق وصلاح الدين والدنيا، والرشد كالقفل خلاف الغيّ، والرشد كالذهب يقال في الأمور الأخرويّة فقط ﴿ فَاَمَنّا بِدٍ ﴾ أي: بذلك القرآن ﴿ وَلَن نُشْرِكَ ﴾ بعد اليوم ﴿ يَرَبّنا آحَنا ﴾ ولا نعبد غيره.

﴿ وَأَنَدُ تَعَالَىٰ جَدُ رَبّنا ﴾ أي: وأن الشأن ارتفع عظمة ربّنا مستعار من الجدّ الذي معناه الحظ والبخت والغنى ﴿ مَا اَقَنَدُ مَنْ حَبّهُ وَلَا وَلَدًا ﴾ أي: لم يختر لنفسه لكمال تعاليه زوجة ولا ابناً ولا بنتاً لأنهم بعد ما سمعوا القرآن ووقفوا للتوحيد تنبّهوا للخطاء فيما اعتقده كفرة الجن من تشبيه الله بخلقه فاستعظموه ونزّهوه عن هذه النقيصة ولوازم الإمكان والحدوث.

﴿ وَأَنَهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا ﴾ وجاهلنا ومردة الجن ﴿ عَلَى اللهِ شَطَطًا ﴾ وتجاوزا عن الحد في التجاوز في الظلم ووصف القول بالمصدر للمبالغة في التجاوز في الظلم وهو نسبة الشريك والصاحبة والولد إليه.

﴿ وَأَنَا ظَلَنَا آن لَن نَقُولَ آلِان وَالْمِن عَلَى اللهِ كَذِبا ﴾ اعتذارهم من تقليدهم لسفيههم أي كنا نظن أن الشأن والقصّة: لن يكذب على الله أحد أبداً ولذلك اتبعنا قولهم فلمًا سمعنا القرآن علمنا أنهم كذبوا عليه تعالى، و ﴿ كَذِبًا ﴾ مصدر مؤكّد لتقول.

﴿ وَأَنَّهُ كَانَ بِجَالًا مِنَ ٱلْإِنِينَ بَتُونُونَ بِجَالِ مِنَ لَلِّمِنَ ﴾ أي: وأنَّ الشأن كان في

الجاهليّة رجال كاثنون من الإنس يلتجنون ويتعلّقون برجال من الجنّ قال أهل التفسير كان الرجل من العرب إذا أمسى في واد قفر في بعض مسائره وخاف على نفسه يقول: أعوذ بسيّد هذا الوادي من شرّ سفهاء قومه فيبيت في أمن وجوار حتّى يصبح فإذا بذلك استكبروا وقالوا: سدنا الإنس والجنّ وذلك قوله تعالى: ﴿ وَزَادُوهُم رَهَقًا ﴾ أي: فزاد الرجال العائذون الإنسيّون الجنّ رهقاً وتكبّراً وعتواً وسفها والرهق محرّكة يجيء على معان: منها السفه وركوب الشرّ والظلم، ويجوز أن يكون المراد من الرجال العائذين رجال الجنّ زادوا الأنس ظلماً وضلالة.

وَ وَأَنَهُمْ ظُنُوا كُمَا ظُنَنُمْ أَن يَبْعَثَ أَقَدُ أَمَدًا ﴾ اختلف في معناها قيل: إن هذه الآية بقية من حكاية قول مؤمني الجن لكفارهم إن الكفار الذين يعوذون برجال من الجن الكفرة في الجاهلية حسبوا كما حسبتم أن لن يبعث الله رسولاً بعد موسى وعيسى وقبل: هذه الآية ما قبلها اعتراض من كلام الله ومعناه إن الجن ظنوا كما ظننتم معاشر الإنس أن الله لا يحشر أحداً يوم القيامة ولا يحاسبه أو لن يبعث الله أحداً رسولاً.

﴿ وَأَنَّا لَمَننَا ٱلسَّمَاةَ ﴾ أي: طلبنا والتمسنا قرب السماء لاستراق السمع أو طلبنا الصعود إلى السماء فعبر باللمس مجازاً ﴿ فَوَبَدْنَنهَا مُلِتَتَ حَرَسًا شَدِيدًا ﴾ أي: حفظة من الملائكة شداداً ﴿ وَشُهُا ﴾ والشهب جمع شهاب وهو نور يمتد من السماء كالنار أي: ملئت السماء من الحرس والشهب.

﴿ وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَنُودَ لِلسَّمَعِ ﴾ لاستراق السمع أي: كان يتهيّأ لنا فيما قبل القعود في مواضع الاستماع فنسمع منها بعض كلام الملائكة ومن أحاديث البخاري عن عائشة عن رسول الله: «أنّ الملائكة تنزل في العنان - بالفتح وهو السحاب فتذكّر الأمر الذي قنى في السماء فعسترق الشياطين السمع وتسمعه لم

توحيه إلى الكهّان فيكذبون معه مائة كذبة من عند أنفسهمه(١).

﴿ فَمَن يَسْتَبِع آلَانَ ﴾ في مقعد من المقاعد والآن أي في هذا الزمان وبعد البعث ﴿ فَهَا الرَّمَا ﴾ أي: وبعد البعث ﴿ فَيَد لَهُ ﴾ جواب للشرط أي يجد لنفسه ﴿ فَهَا الرَّمَا ﴾ أي: شهاباً راصداً لأجله ومترقباً له يصده عن الاستماع بالرجم أو ذوي شهاب راصدين ليرجموا المستمع بما معهم من الشهب فلمنا رأى الجن ذلك قالوا: ما هذا إلّا لأمر أراده الله بأهل الأرض وذلك قولهم: ﴿ وَأَلنّا لا نَدْرِئَ أَشَرُ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلأَرْضِ ﴾ أراده الله بأهل الأرض وذلك قولهم: ﴿ وَأَلنّا لا نَدْرِئَ أَشَرُ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلأَرْضِ ﴾ بحراسة السماء منا ﴿ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾ خيراً وصلاحا، وفي بيان الآية أدب أدّب الله الخلق لأن نسبة الخير في الآية إلى الله ونسب الشر مجهولاً.

ثمّ قال في تمام الحكاية عن الجنّ الذين آمنوا عند سماع القرآن: ﴿ وَأَنَّا مِنَا الصَّالِحُونَ ﴾ وهم الذين عملوا الصالحات المخلصون ﴿ وَمِنَّا دُونَ ذَالِكَ ﴾ أي: دون الصالحين في الرتبة و ﴿ كُنَّا طُرْآبِقَ قِدَدًا ﴾ أي: فرقاً شتّى ومتباينة كلّ فرقة تباين صاحبتها كما يبيّن المقدود بعضه من بعض والجن أمثال الإنس فمنهم قدرية

١\_ صحيح البخاري، ج٤، ص٧٩.

ومرجئة وشيعة وخوارج وصفت الطرائق بالقدد لدلالتها على التقطّع والاختلاف.

﴿ وَأَنَّا ظَنَنَّا ﴾ أي: علمنا الآن بالاستدلال ﴿ أَن نُعْجِزَ اللّه فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ولن نفوته إذا أراد بنا أمراً ﴿ وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَها ﴾ وأنّه تعالى يدركنا حيث كنا. ﴿ وَأَنَّا لَمَا سَوِعَنَا ٱلْمُدَكِّ ﴾ أي: القرآن ﴿ وَامَنَّا بِهِ ، ﴾ من غير تأخير وتردد ﴿ فَمَن بُوْمِن مِرْبِهِ ، ﴾ وأنّا كمّ سَعْنا ٱلمُدَكِّ ﴾ أي: القرآن ﴿ وَامَنَّا بِهِ ، ﴾ من غير تأخير وتردد ﴿ فَمَن بُومِ ، فَي مِرْبِهِ ، ﴾ وبما أنزله من الهدى ﴿ فَلَا يَخَافُ بَعْسَا وَلَا رَهَقَا ﴾ نقصاً في الجزاء ولا ترهقه وتغشاه ذلّة وظلم فلا يخاف نقصاً في حسناته ولا زيادة في سيئاته أو لا يخاف نقصاً قيللاً ولا كثيراً وذلك أن أجره وثوابه موفّر وهذا حكاية عن قوة إيمان الجن وصحة إسلامهم.

ثم قالوا: ﴿ وَإِنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ ﴾ الذين انقادوا للحق ﴿ وَمِنَّا ٱلْقَنْسِطُونَ ﴾ الجائرون عن طريق الحق الذي هو الإيمان والقاسط الجائر لأنّه عادل عن الحق والمقسط العادل لأنه عادل إلى الحق يقال: قسط إذا جار وأقسط إذا عدل.

قال صاحب تفسير دروح البيان»: وقد غلب هذا الاسم على حزب معاوية ومنه الحديث خطابا لعلي للخانة: تقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين (۱)، فالناكثون أصحاب عائشة فإنهم الذين نكثوا البيعة واستنزلوا عائشة وساروا بها إلى البصرة على جمل اسمه عسكروا لذا سميت الوقعة يوم الجمل، والقاسطون أصحاب معاوية لأنهم قسطوا وجاروا حين حاربوا الإمام الحق والواقعة تعرف بصفين، والمارقون الخوارج فإنهم الذين مرقوا وخرجوا من دين الله واستحلوا القتال مع خليفة رسول الله وهم عبد الله بن وهب الراسبي وحرقوص بن زهير البجلي المعروف بذي الثدية وتعرف تلك الواقعة بيوم النهروان هي من أرض العراق على أربعة فراسخ من بغداد.

۱\_ علل الشرايع، ج ۱، ص ٢٢٢، والخصال، ص ٥٥٨، والاحتجاج، ج ۱، ص ١٧٥، وبحار الأنوار، ج ٣٦، ص ٢٢٥.

﴿ فَمَنَ أَسَلَمَ ﴾ يجوز أن يكون من بقية كلام الجن ويجوز أن يكون مخاطبة من الله لرسوله ﴿ فَأُولَئِكَ ﴾ إشارة إلى من أسلم والجمع باعتبار المعنى ﴿ فَحَرَّوا رَشَدًا ﴾ التحري طلب الأليق أي: طلبوا الهداية العظيمة. ﴿ وَأَمَا الْفَعْنِيطُونَ ﴾ الجائرون عن سنن الهدى ﴿ فَكَانُوا فِيجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴾ أي: هم حطب توقد بهم في جهنم.

وَاللّهِ استقام البعن أو كلاهما على طريقة الإسلام ولأشقينهم تله فدقا الإسقاء والسقي أو الإنس أو كلاهما على طريقة الإسلام ولأشقينهم تله فدقا الإسقاء أن تجعل له بمعنى وقيل: السقي والسقيا هو أن تعطيه ماء ليشرب والإسقاء أن تجعل له ذلك حتى يتناوله كيف شاء وغدق إذا غزر وصف الماء به في غزارته كرجل عدل وتخصيص الماء الكثير بالذكر لأنه أصل السعة والمعنى لأعطيناهم مالاً كثيراً وعيشاً رغداً.

﴿ لِنَفْنِنَامُ فِيهِ ﴾ ولنعاملهم معاملة المختبر في ذلك التوسيع أ يشكرونه أم يكفرون به وفيه إشارة إلى أن المرزوق يجب عليه القيام بشكره وذلك لوظائف الطاعات والعبادات والواجبات.

وَمَن يُعْرِضَ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ ﴾ ووحيه ويسَلُكُهُ يدخله وعَذَابًا صَعَدًا ﴾ أي: شاقاً صعباً يعلو المعذب ويعذبه على أنّه مصدر وصف العذاب به للمبالغة ثم إن كان إعراضه عن الوحي والذكر بعدم التصديق كان عذاب التأبيد وإلّا فبقدر جرعة إن لم تغفر له وروي أن «صعده جبل في النار إذا وضع عليه يديه أو رجليه ذابتا وإذا رفعهما عادتا وقيل: «صعده جبل أملس في جهنم ويكلّف الوليد بن المغيرة صعوده أربعين عاماً فيجذب في أعلاه بالسلاسل فإذا انتهى إلى أعلاه انحدر إلى أسفله ثم يكلّف ثانياً وهكذا يعذب أبد الآباد.

﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ يِلَّهِ ﴾ عطف على قوله: ﴿ اسْتَمَعٌ ﴾ أي: وأوحي إلي أن المساجد مختصة بالله وبعبادته خصوصاً المسجد الحرام فالمراد بالمساجد المواضع التي بنيت للصلاة والعبادة كمسجد رسول الله ومسجد بيت المقدس وأمثالها وحاصل المعنى أن لا تذكروا مع الله في المواضع التي بنيت للعبادة أحداً على وجه الإشراك في عبادته كما يفعل النصارى في بيعهم والمشركون في الكعبة قال الحسن: ومن السنة عند دخول المساجد أن يقال: لا إله إلا الله لا أدعو مع الله آخر.

وقيل: المراد من المساجد مواضع السبعة في السجود من الإنسان وهي الحبهة والكفّان وأصابع الرجلين وعينا الركبتين وهي لله فلا ينبغي أن يسجد بها إلّا لله وروي أن المعتصم سأل أبا جعفر محمّد بن عليّ بن موسى الرضاء الله عن قوله: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِلَّهِ ﴾ فقال: هي الأعضاء السبعة التي يسجد عليها (١).

وقيل: إنّ المراد بالمساجد البقاع كلّها وذلك لأنّ الأرض كلّها جعلت للنبيّ مسجداً قال سعيد بن جبير: قالت مؤمنو الجنّ للنبيّ المنتجد ونشهد معك الصلاة ونحن نامون عنك؟ فنزلت الآية ويروى عن كعب أنّه قال: وإنّي لأجد في التوراة أنّ الله يقول: إنّ بيوتي في الأرض المساجد وإنّ المسلم إذا توضاً فأحسن الوضوه فم أنى المسجد فهو زائر الله وحق على المزور أن يكرم زائره». (۱) ولعل الحكمة في إيجاب السجود على هذه الأعضاء أنّ هذه الأعضاء التي عليها مدار الحركة هي المفاصل التي تنفتح وتنطبق والسعي

١- الحدائق الناظرة، ج٨، ص٧٧٧، وجواهرالكلام، ج١٠، ص١٤١، ووسائل الشيعة، ج٤،
 ص٩٥٥، وبحار الأنوار، ج٨٢، ص٨٢٨.

٢- المقنع، للصدوق، ص٨٩، ومنتهى المطالب، ج٢، ص١٥٧، والرسالةالسعدية، ص١٢٩، مع اختلاف يسيرفي اللفظ.

ويحصل بها اجتراح السيّئات وارتكاب موجبات الشهوات فشرع الله بها السجود للتكفير والتطهير ومحو الذنوب.

﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبَّدُ اللَّهِ ﴾ أي: وأوحي إليّ أن الشأن والقصة: لما قام النبيّ عَلَيْكُ ولذا جعلوه في أسمائه عَلَيْكِ لأنه هو العبد الحقيقيّ لمّا قام يدعو يقول: لا إله إلّا اللّه ويقرء القرآن ﴿ كَادُوا ﴾ يعني: قريشاً ﴿ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِلدًا ﴾ يعني: قريشاً ﴿ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِلدًا ﴾ جمع لبدة بالكسر مثل قربة وقرب، وهي ما تلبّد بعضه على بعض وتراكب وتلاصق ومنها لبدة الأسد وهي الشعر المتراكب بين كتفيه.

والمعنى أن قريشاً ومشركي العرب يتراكمون ويزدحمون للإنكار ويتعاونون عليه، عن الحسن وقتادة.

وقيل: الضمير في كادوا راجع إلى الجنّ من ازدحامهم عليه تعجّباً ممّا رأوا من قراءته وعبادته عن ابن عبّاس والضحّاك.

وقيل: هو بيان قول النفر من الجنّ؛ لأصحابهم حين رجعوا إليهم ومرادهم أنّ أصحاب النبيّ يتزاحمون عليه لاستماع القرآن منه يودّ كلّ واحد منهم أن يكون أقرب من صاحبه فيتلبّد بعضهم على بعض فعلى هذا المعنى هذا الكلام حكاية اللّه حال النفر من الجنّ وليس من جملة ما أوحى اللّه إلى النبيّ.

إذا كان المراد من الآية ما ذهب إليه ابن عبّاس وأكثر المفسّرين، فالازدحام والتلبّد من النفر القليل يمكن أن يراد منه أنّ النفر لم يزالوا يدنون من جهة واحده حتّى كانوا عليه لبدا أو بأن يتجوّز في النفر وهم أكثر من النفر وحينئذ تعيين العدد على ما فعله بعضهم بلا معنى قال ابن مسعود: وقع الازدحام في المجنون بعد العود من نخلة. ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَدْعُوا رَبِّ وَلا أَنْرَافُ بِهِ الْمَدَا وذلك أنّ قريش قالوا للبي الله عنى بأمر عظيم لم نسمع مثله فارجع عنه فأمره سبحانه قل لهم: إنّما أدعو ربّي ومعنى هذه يعضد قول الحسن: حيث ردّ ضمير كادوا إلى قريش.

ثمّ خاطب نبيّه فقال: ﴿قُلْ﴾ يا محمّد، للناس لا أقدر على دفع الضرر عنكم ولا إيصال الخير إليكم وإنّما القادر على ذلك هو الله تعالى وهذا اعتراف بالعبوديّة وإضافة الحول والقوّة إليه.

ثم قال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد لهم: ﴿ إِنِّ لَن يُجِيرُنِ مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُ ﴾ ولا يمنعني أحد ممنا قدره الله علي ولا يخلصني من الله إن خالفت أمره أحد ﴿ وَلَنَ لَهِدَ مِن دُونِهِ. مُلْتَحَدًا ﴾ يقال: التحد فيه أي مال عنه ويقال للملتجا: الملتحد أي لن أجد عند الشدائد ملتجا غيره وإذا لا أملك لنفسى شيئاً فكيف أملك لكم شيئاً.

﴿ إِلَّا بَلَنَا مِنَ اللَّهِ ﴾ استثناء متصل من قوله: ﴿ لَا أَمْلِكُ ﴾ وفائدة الاستثناء المبالغة في توصيف نفسه بالتبليع للدلالة على أنّه لا يدع التبليغ الذي يستطبعه وقوله: ﴿ مِن اللّهِ ﴾ صفة بلاغاً أي: بلاغاً كائناً منه وبلاغاً واقع موقع التبليغ كما يقع السلام والكلام موقع التسليم والتكليم والمعنى لا أملك شيئاً سوى تبليغ وحي الله ﴿ وَرِسَكَتِهِ ، ﴾ الّتي أرسلني بها وجمع الرسالة باعتبار تعدد ما أرسل هو به.

﴿ وَمَن يَسْمِسُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ ﴾ أي: خالف أمره في التوحيد وارتكب الكفر والمعاصي ﴿ فَإِنَّ لَهُ. نَـارَ جَهَنَّـمَ خَلِيدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ جزاء على ذلك والجمع باعتبار المعنى وقوله: ﴿ أَبَدًّا ﴾ دفع لأن يراد بالخلود المكث الطويل.

وَحَقَىٰ إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ ﴾ غاية لمحذوف يدل عليه الحال من استضعاف الكفّار له ولأنصاره ولاستقلالهم لعددهم حتى قالوا هم بالإضافة إلينا كالحصاة من جبال كأنه قيل: لا يزالون على ما هم عليه حتى إذا رأوا ما يوعدون من فنون العذاب في الآخرة وفَسَيَمَلَمُونَ ﴾ حينئذ عند حلول العذاب بهم وَنَّ أَضَعَكُ نَاصِرًا وَأَقَلُ عَدَدًا ﴾ أهم أم المؤمنون؟ وناصراً وعدداً منصوبان على التمييز وحمل بعضهم ما توعدون على ما رأوه يوم بدر وأيًا ما كان ففيه دلالة على أن الكفّار مخذولون وإن كثروا عدداً لأن الكافرين لا مولى لهم والواحد على الحق هو السواد الأعظم فإن نصره ينزل من العرش.

﴿ قُلْ إِنْ أَدْرِعَتَ أَوْرِبُ مَا نُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّ أَمَدًا ﴾ أي: ما أدري، ﴿ أَوْرِبُ عَبر مقدم لقوله: ﴿ مَا تُوعدُونَ ﴾ أو يكون ما توعدون فاعلاً لقريب سادٌ مسد الخبر لوقوعه بعد همزة الاستفهام وما موصولة والعائد محذوف أي ما أدري أ قريب الذي توعدونه أم غاية تطول مدتها والأمد وإن كان يطلق على القريب إلّا أن المقابلة تخصصه بالبعيد والفرق بين الزمان والأمد أن الأمد يقال باعتبار الغاية والزمان عام في المبدء والغاية وحاصل المعنى أن الموعود كانن لا محالة وأما وقته فما أدري لأن الله لم يبينه لما رأى في إخفاء وقته من المصلحة.

فإن قيل: أليس قال على المعلمة الله والساعة كهاتين». (١) فكان عالماً بقرب وقوع القيامة فكيف قال هاهنا: لا أدري أ قريب أم بعيد؟

فالجواب أن المراد بقرب وقوعه هو أن ما بقي من الدنيا أقل ممًا انقضى فهذا القدر من القرب كان معلوما عنده الله وأمًا قربه بمعنى كونه

١ مجمع البيان، ج٧، ص ٧١، وتفسيرالصافي، ج٣، ص ٢٣٠٠.

يتوقّع ساعته ويعرف زمانه فغير معلوم عنده وعند غيره، على أن كلُّ آت قريب.

وعنيامُ الفتي وحده أي: هو عالم لجميع ما غاب عن الخلق واللام للاستغراق وفكلا يُطُهِرُ عَلَى عَيْرِهِ آمَدًا ﴾ أي: لا يطلع على الغيب أحداً من عباده. ثم استثنى فقال: و لا مَن أرْتَعَنى مِن رَسُولِ ﴾ يعني: الرسل فإنه يستدل على نبوتهم بأن يخبروا بالغيب لتكون آية معجزة لهم فمن اختار للرسالة فإنه يطلعه على ما شاء من غيبه على حسب ما يراه من المصلحة وهو قوله: و فَإِنَّهُ يَسَلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيِّهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ﴾ أي: يدخل ويثبت قدام الرسول المختار المرتضى ومن جوانب الرسول عند إظهاره له على الغيب حرساً من الملائكة يحرسونه من بعض الشياطين ولما أظهره عليه من الغيوب المتعلقة برسالته يعني: إن جبرئيل كان إذا نزل بالرسالة نزل معه ملائكة يحفظونه من أن يسمع الجن الوحي فيلقونه إلى كهنتهم فتخبر به الكهنة قبل الرسول فيختلط على الناس أمر الرسالة هذا كما جرب عادة الملوك بأن يضموا إلى الرسول جماعة من خواصهم تشريفاً له كما روي أن سورة الأنعام نزلت ومعها سبعون ألف ملك (۱)، والراصدون هم الراقبون من الملائكة لهذا الأمر.

وقيل: معنى الآية أنّ اللّه يجعل لرسوله المختار للرسالة رصداً وطريقاً إلى علم ما كان قبله من الأنبياء والسلف وعلم ما يكون بعده.

﴿ لِيُعْلَمُ أَن قَدَّ أَبُلَغُوا رِسَنَانَتِ رَبِّهِم ﴾ ليعلم الرسول أن الملائكة قد أبلغوا قال سعيد بن جبير: ما نزل جبرئيل بشيء من الوحي إلّا ومعه أربعة من الملائكة حفظة فيعلم الرسول قد أبلغ الرسالة على الوحي الّذي قد أمر به. وقيل: ليعلم محمد الشي أن الرسل قبله قد أبلغوا جميع رسالات ربّهم كما أبلغ أو كانوا محروسين محفوظين بحفظ اللّه.

١\_مجمع البيان، ج١٠، ص١٥٥، وبحار الأنوار، ج١١، ص٢٤.

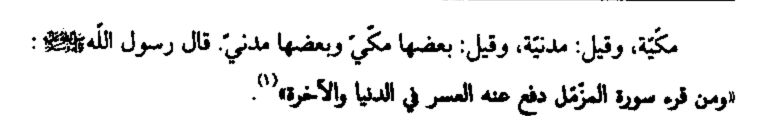
وقيل: ليعلم الله أن قد أبلغوا لا أنه سبحانه ما كان يعلم قبل وقوعه قبل الإبلاغ بل المعنى ليظهر المعلوم على ما كان سبحانه عالماً به ويعلمه واقعاً كما كان يعلم أنه سيقع وقيل: المعنى ليبلغوا فجعل بدل ذلك ليعلم إبلاغهم توسعاً.

﴿ وَأَحَالَ بِمَا لَدَيْمِمْ ﴾ أي: أحاط سبحانه علماً بما لدى الأنبياء والخلائق وهم لا يحيطون إلّا بما يطّلعهم اللّه عليه ممّا هو عند اللّه.

وَالْحَمَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَنًا ﴾ أي: عرف عدد ما خلق لم يفته علم شيء حتى مثاقيل الذرّ والخردل ولا شيء يعلمه عالم أو يذكره ذاكر إلّا وهو تعالى عالم وإن حمل الإحصاء على العلم تناول جميع المعلومات وإن حمل على العدّ تناول الموجودات. والآيه صريحة على أن علمه بالأشياء ليس على وجه كلّي إجمالي بل على جزئي تفصيلي وأيضا يستدل من الآية على أن المعدوم ليس بشيء لأنه لو كان شيئاً لكانت الأشياء غير متناهية وكونه أحصى عددها يقتضي كونها متناهية لأن الإحصاء إنّما يكون في المتناهي فيلزم الجمع بين كونها متناهية وغير متناهية وذلك محال.

تمّت السورة بعون الله.

## يُنْحَانُو الْمِنْ مَيْلِكُ



## بنسب أللَّهُ الرَّحْ الرَّحَالِ المَّالِحَالِهُ الرَّحْ الرَّحْدِ

﴿ يَا أَيُّمَا النَّرْمَ لَ الله والمتغطى بها، أدغمت التاء في الزاي لقرب المخرج ولأنّه أبدى إلى المسموع من التاء فقيل: المزمّل بتشديدين، كان المنظّ نائماً بالليل في قطيفة فأمر أن يترك التزمّل إلى التشمّر للعبادة ويختار التهجد على الجهود قال ابن عبّاس: أول ما جاءه جبرئيل خافه فظنّه المنظنة مستاً من الجن فرجع من جبل حراء إلى بيت خديجه مرتعداً وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا المُنْ مَلُ الله وعن عكرمة ارتماوني». فبينما هو كذلك إذ جاء جبرئيل وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا المُنْ مَلُ الله وعن عكرمة

١ مستدرك الوسائل، ج٤، ص٣٥٤، ومجمع البيان، ج١٠، ص١٥٧.

أنَّ المعنى يا أيُّها الَّذي زمَّل أمراً عظيماً وحمله والزمل الحمل وازدمله احتمله.

قال السهيلي: ليس المزمّل من أسمائه وإنّما المزمّل مشتق من حالته الّتي كان عليها وقت الخطاب وكذا المدّثر وفي هذا الخطاب الملاطفة فإن العرب إذا قصدت ملاطفة المخاطب سمّوه باسم مشتق من حالته الّتي هو عليها كقول النبي كالله لعلي حين وقعت معاتبة بينه وبين فاطمة (۱) فأتاه وعلي نائم قد لصق بجبينه التراب فقال له: وقم يا أبا تراب، ملاطفة له وكذلك قوله لحذيفة: قم يا نومان وكان حذيفة نائماً وإنّما خوطب النهي والرسول.

﴿ أَيْنَا ﴾ أي: لا تزمّل وترقد ودع هذه الحال لما هو أفضل منها وقم إلى الصلاة في الليل وحذف «في» وأوصل الفعل إلى الظرف فنصب لأن عمل الجرّ لا يكون في الفعل والنصب أقرب إليه من الرفع ومن ذلك قال بعضهم: هو مفعول نظرا إلى الظاهر في الاستعمال ﴿ إِلّا قِيلا ﴾ استثناء من الليل.

﴿ يَضْفَهُ ﴾ بدل من الليل بدل البعض من الكلّ أي: قم نصفه والتعبير عن المخرج بالقليل لإظهار كمال الاعتناء بشأن النصف المقارن للقيام والإيذان بفضله وكون القيام فيه بمنزلة القيام في أكثره في كثرة الثواب بمعنى أنّه يجوز أن يوصف النصف المستثنى بكونه قليلاً بالنسبة إلى النصف المشغول بالعبادة مع أنهما متساويان في المقدار حيث إنّ النصف الفارغ لا يساويه بحسب الفضيلة والشرف فالاعتبار بالكيفيّة لا بالكميّة.

﴿ أَوِ اَنْقُسْ مِنْهُ ﴾ أي: انقص القيام من النصف إلى الثلث ﴿ قَلِيلًا ﴾ أي:

ا- لامعاتبة ولانزاع ولااختلاف بين على وفاطمة الله لإنهما معصومان وقلبها طاهر مطهر وآية التطهير في شأنهما ولذاقال الصدوق في ليس هذا الخبرعندي بمعتمد، ولاهولي بمعتقدفي هذه العلمة لأن علياً وفاطمة الله الحاليات ماكاناليقع بينهما. لأنه الله الوصيين، وهي سيدة نساءالعالمين، مقتديان بنبي الله عليه في حسن خلق، وبحار الأنوار، ج٤٣، ص١٤٧.

نصفاً قليلاً أو مقداراً قليلاً ﴿ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ ﴾ أي: على النصف إلى الثلثين بمعنى أن قُم وصل ثلثي الليل الليل ونم ثلثه قال الصادق النها: «القليل النصف». أو انقص من القليل قليلاً أو زد على القليل قليلاً وقيل: معنى الآية قم نصف الليل إلا قليلاً من الليالي وهي ليالي العذر كالمرض وغلبة النوم وعلّة العين ونحوها أو انقص من النصف قليلا أوزد عليه وبالجملة خير الله سبحانه نبيه في هذه الساعات للقيام بالليل وجعله موكولاً إلى رأيه. وكان النبي المؤمنين معه يقومون على هذه المقادير وشق ذلك عليهم وكان الرجل منهم لا يدري كم صلى وكم بقي من الليل فكان يقوم الليل كلّه مخافة أن لا يحفظ قدر الواجب حتى خفّف عنهم بآخر هذه السورة.

وعن سعيد بن هشام قال: قلت لعائشة: أنبئيني عن قيام رسول الله فقالت: ألست تقرء يا أيها المزمّل؟ قلت: بلى قالت: فإن الله أفرض قيام الليل في أوّل هذه السورة فقام النبيّ وأصحابه حولاً وأمسك الله خاتمتها اثني عشر شهراً في السماء حتى أنزل الله في آخر هذه السورة التخفيف بقوله تعالى: ﴿ فَاقْرُمُونُ مِنَ ٱلْقُرْمَانِ ﴾ فصار قيام الليل تطوّعاً بعد أن كان فريضة.

وقيل: كان بين أوّل السورة وآخرها الّذي نزل فيه التخفيف عشر سنين، والقائل سعيد بن جبير، وقيل: هذا كان بمكّة قبل فرض الصلوات الخمس ثمّ نسخ بالخمس وقيل: هذا التخيير في القيام بين نصف الليل أو أقل منه أو أزيد منه في الآية على حسب طول الليل وقصره فالنصف إذا استوى الليل والنهار والنقص منه إذا قصر الليل والزيادة إذا طال الليل.

﴿ وَرَبِّلِ الْقُرْمَانَ نَرْبِيلًا ﴾ أي: بينه بيانا واقرأه على هنيئتك ولا تنثره نثر الرمل واقرأه بالتثيب والنظم والتوالى والتؤدة وتوف حقّها في أداء الحروف

١ مجمع البيان، ج ١٠، ص ١٦١، وتفسير الصافي، ج٥، ص ٢٤٠.

ولا تغيّر لفظا ولا تقدّم مؤخّراً وهو مأخوذ من ترتّل الأسنان إذا استوت وأحسن انتظامها يقال: ثغر رتل إذا كانت أسنانه مستوية لا تفاوت فيها.

وبالجملة رتّله ترتيلا بليغا في قراءتك في القيام وغيره بحيث يتمكّن السامع من عدّها ولذا نهى ابن مسعود عن التعجيل وقال: لا يكن هم أحدكم آخر السورة ولذا قيل: شرّ القراءة الهذرمة أي السرعة وكان الشخطيط يجود القرآن، وتجويده تحسين ألفاظه بإخراج الحروف من مخارجها وإعطاء حقوقه من صفاته كالجهر والهمس واللين ونحوها بغير تكلّف من التمطيط والتجاوز عن الحدّ وكان ينبغي للقاري أن يحذر عن الإدماج والتخليط بحيث يلف بعض الكلمات في بعض الكلمات في بعض أخر لزيادة السرعة كالبياض إن قل صار سمرة وإن كثر صار برصاً وما فوق الجعودة فهو القطط.

قال النبي : الله الرّحمن قرم القرآن أقلّ من ثلاث لم يفهمه. (١) وعن النبي الله الله قرأ بسم الله الرّحمن الرّحيم عشرين مرة وكان له كلّ مرة فهم وفي كلّ كلمة علم وقد كان بعض الأصحاب يقول: كلّ آية لا أفهمها ولا يكون قلبي فيها لم أعد لها ثواباً وإذا قرء سورة لم يكن قلبه فيها أعادها ثانية.

قال بعض العلماء: لكلّ آية ستّون ألف فهم وما بقي من فهمها أكثر والمقصود من إنزال القرآن فهم الحقائق والعمل بالفحاوي شرّع الإنصات لقراءة القرآن وجوباً عند بعض وندبا عند بعض أو وجوباً في القراءة في الصلاة وندبا في غيرها على الاختلاف بين العامة والخاصة وللقاري أجر وللمستمع أجران.

قال صاحب دروح البيان، ختم القرآن في ركعة واحدة أربعة: تميم الدارمي وعثمان ابن عفّان وسعيد بن جبير وأبو حنيفة وكان همسر بن

١\_ المصنف، ج٣، ص٣٥٦.

المنهال يختم في الشهر تسعين ختمة وما لم يفهم رجع فقرء مرّة أخرى. وفي «القاموس»: وأبو الحسن عليّ بن عبد الله ابن ساوان ختم في النهار أربع ختمات إلّا ثمنا مع إفهام التلاوة.

وفي الخبر: «طيّبوا طرق القرآن من أفواهكم باستعمال السواك، والصلاة بعد السواك تفضل على الصلاة بغير سواك سبعين ضعفاً»(١).

وفيما روى أبو عبيد القاسم بن سلام عن النبي النبي السلام منا من لم يتفن بالقرآن (٢) قال السيد المرتضى في «الغرر والدرر»: معناه أراد أن يستغني بالقرآن، تقول العرب تغنيت تغنياً وتغانيت تغانياً قال ابن مسعود: من قرأ سورة آل عمران فهو غنى أي مستغن. قال الأعشى:

وكنت امرءا زمنا بالعراق عفيف المناخ طويل التغنير المناخ

وفي حديث: العم كتر الصعلوك سورة آل صران يقوم بها في آخر الليله. وفي حديث آخر عن النبي المنطقة: الا يتبغي لمحامل القرآن أن يظن أن أحداً أعطي أفضل منا أعطي لأنه لو ملك الدنيا بأسرها لكان القرآن أفضل منا ملكه. (3) ولو كان معنى ليس منا من لم يتغن بالقرآن الترجيع وحسن الصوت لعظمت المحنة على أكثر الناس بذلك. وذكر الأنباري وجها آخر في الخبر وهو: أن المراد من لم يتلذذ بالقرآن ولم يستحله ولم يستعذب تلاوته كاستحلاء أصحاب الطرب للغناء والتذاذهم به وسمتي ذلك تغنياً توسعاً نظير قولهم: العمائم تيجان العرب والحبى حيطان العرب والشمس حمّامات العرب.

۱\_مسند أحمد، ج٢، ص٢٧٢، ومجمع الزوائد، ج٢، ص٨٥، والدرالمتور، ج١، ص١١٣، عن النبي الله الله المستدر، ج١، ص٢٧٩. ٢\_المبسوط، ج٨، ص٢٢٧، والكافي، ج٢، ص٥٠٥، ومعاني الأخبار، ص٢٧٩.

٣- الأمالي، ج ١، ص٢٤، (السيد المرتضى)، وبحار الأنوار، ج٨٩ ص١٩١.

٤ - الأمالي، ج ١، ص ٢٤، (السيد المرتضى)، ومستدرك الوسائل، ج٤، ص ٢٣٧.

والقرآن سَنْلِق عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا اللهِ أي: سنرمي إليك قولاً ثقيلاً وهو القرآن العظيم المنطوي على تكاليف شاقة ثقيلة بالنسبة إلى عدم التكليف والثقل حقيقة في الأجسام ثم يقال: للمعاني باعتبار اللازم منه أو ثقيلاً حين إلقائه عليه كما سئل رسول الله كيف يأتيك الوحي؟ قال: يأتيني مثل صلصلة الجرس أحياناً وهو أشد علي فيفصم ويقلع عني وقد وعيت ما قال وأحياناً تمثيل إلى الملك رجلاً فيكلمني فأعي ما يقول: قالت عائشة: ولقد رأيته المنظلة عنى اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وإن جبينه ليترشع عرقاً.

﴿ إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبَّمًا طَوِيلًا ﴾ أي: تقلباً وتصرّفاً في مهمّاتك كتردُد السائح في الماء ومشتغلاً بشواغلك فلا تستطع أن تنفرغ كاملا في العبادة وقيل: المعنى إن فاتك من الليل شيء من العبادة فلك فراغ في النهار فتداركه

١- مجمع البيان، ج ١٠، ص١٦٣، ومستدرك الوسائل، ج٦، ص٢٣٢، وبحار الأنوار، ج ٨٠ ص٩٦.

فيه حتى لا ينقص شيء من حظك من العبادة لربك.

وفي بعض كلمات المحقّقين: من فاته نافلة من النوافل أو ورد من الأوراد استحبّ له فعل مثله متى ذكره لا على وجه القضاء في الأوراد ولكن على سبيل التدارك ورياضة النفس كيلا تعتاد الرخص وأمّا في النوافل لا بأس على وجه القضاء بتداركها.

وَاذَكُر اَسَمَ رَبِّكَ و ودم على ذكره تعالى ليلاً ونهاراً على أي: وجه كان من تسبيح وتهليل وتحميد وصلاة وقراءة قرآن ودراية علم خصوصاً بعد صلاة الغداة وقبل غروب الشمس فإنهما من ساعات الفتح والفيض قلباً لساناً وأركاناً وقياماً وقعودا لأن العبد بسبب دوامه واشتغاله بهذا الفيض الأعظم وهذه المناسبة يغلب قدسه على دنسه إن كان من أهل الدنس وتصير مناسباً لعالم القدس وإن كان أهل السعادة فحيئلذ يترقّى مقامه من مرتبة إلى مرتبة وهلم جرا ويفيض عليه من العلوم ما شاء الله. ووَبَيَّلُ إليهِ بَبْتِيلاً أي: انقطع الى ربّك انقطاعاً بالعبادة والتوجّه الكلّي وإخلاص النيّة وجرد نفسك عن امور الصادة عن مراقبة الله واقطع العلائق عما سواه وليس هذا منافيا لقوله: «لا رهبائية ولا تبتّل في الإسلام». (١) فإن التبتّل هنا هو الانقطاع عن النكاح ومنه قيل لمريم: البتول، أي المنقطعة عن الرجال وأمّا إطلاق البتول على فاطمة الله فلكونها شبيهة بمريم في أنّها سيّدة نساء بني إسرائيل في الانقطاع عما سوى الله لا عن النكاح.

وقيل: تبتيلا مكان تبتّلاً لأن معنى التبتّل بتّل نفسه، فجيء على معناه مراعاة لحق الفواصل أو من قبيل قوله: ﴿ وَاللَّهُ أَنْبُتَكُم مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ تقديره أنبتكم منها إنباتاً فنبتم نباتاً وكذا هنا التقدير تبتّل إليه تبتّلاً بتبتّلك عمّا سواه تبتيلاً.

١- الفائق في غريب الحديث، ج٢، ص٩٢ (جاراتله الزمخشري).

فإن قيل: إنّ التبتّل والانقطاع الكلّي ينافي معه قوله: ﴿ إِنَّ لَكَ فِي اَلنَّهَادِ سَبَّمًا طَوِيلًا ﴾.

فالجواب أن عمل الظاهر لا يقع الكامل عن ذكره ومراقبته فمن مستنفل ومن ذاكر وذلك بحسب اختلاف الأحوال والأشخاص وقد يكون مشاغله الظاهرة في حكم العبادة والانقطاع.

والمغارب في الشتاء والصيف و آله إلا هُو استيناف لبيان ربوبيته بنفي والمغارب في الشتاء والصيف و آله إله هُو استيناف لبيان ربوبيته بنفي الألوهية عمّا سو، و آله آله المصالح دينك ودنياك، والفاء لترتيب الأمر وموجبة على اختصاص الربوبية و كيلا مفوضاً إليه موكولا له لإصلاحها واسترح أنت. واعلم يا أخي أن من جعل الله وكيلاً لزمه أيضاً أن يكون وكيلاً لله على نفسه في استحقاق حقوقه وفرائضه وكل ما يلزمه فيخاصم نفسه في ذلك ليلاً ونهاراً لا يقصر لحظة ولا يقصر طرفة قال الزورقي: خاصية الاسم نفي الحوائج والمصائب فمن خاف ريحاً أو صاعقة أو نحوهما فليكثر منه فإنه يصرف عنه السوء ويفتح له أبواب الرزق.

﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ يعني: قريشاً من الخرافات والهذيانات في حقّ الله من الشريك والصاحبة والولد وفي حقّك من الساحر والشاعر والكاهن والمجنون وفي حقّ القرآن من أنّه أساطير الأولين ونحو ذلك.

﴿ وَأَهْجُرُهُمْ هَجُرًا جَيلًا ﴾ تأكيد للأمر بالصبر أي: واتركهم تركاً حسناً بأن تجانبهم بقلبك وهواك والهجر والهجران مفارقة الإنسان غيره وذلك يكون بالبدن أو باللسان أو بالقلب وقوله: ﴿ وَأَهْجُرْهُمْ ﴾ يحتمل للثلاثة.

وَذَرْنِي وَٱلْمُكَذِينِنَ أُوْلِى ٱلنَّعْمَةِ وَمَهِلْعُرْ قَلِيلًا ۞ إِنَّ لَدَيْنَاۤ أَنكَالًا وَجَحِيمًا ۞ وَطَعَامًا ذَا غُصَّةِ وَعَذَابًا أَلِيمًا۞ وَذَرْفِ وَأَلْكُكَذِبِينَ ﴾ أي: دعني وإيّاهم وكل أمرهم إليّ ولا تشتغل قلبك بمجازاتهم. والآية للتهديد كما يقول القائل: دعني وإيّاه. وهذر المر من وذر لكن لم يجعلوا له ماضي مثل دع لم يجعلوا ودع لأن الابتداء بالواو يستكرهونه ولذلك أبدلوا في بعض الموارد الواو بالهمزة أو التاء مثل اقتت وتراث وتخمة، والمكذّبين مفعول معه ويجوز على العطف أي دعني على أمري ودع المكذّبين.

وأَوْلِى النَّمَةِ ﴾ صفة للمكذّبين أي: أرباب التنعّم والترفّه قريشاً لا سيّما بني المغيرة. والنعمة بفتح النون التنعّم وبكسرها الإنعام وما أنعم به عليك وبالضمّ السرور والتنعّم استعمال ما فيه النعومة واللين من المأكول والملبوس ومعلوم أنّ متعلّق الذمّ ليس نفس النعمة والرزق بل المتنعّم كما قال المعاذ حين بعثه إلى اليمن والياً: وإيّاك والتنعّم فإنّ عباد الله ليسوا بالمتنعّمينه (۱)، وفيه تسلية للفقراء فإنّهم يدخلون الجنّة قبل الأغنياء بخمسمائة عام.

﴿ وَمَهِلْعُرُ فَلِيلًا ﴾ والمهل التؤدة والسكون أي مهلهم زماناً قليلاً وأجلاً يسيراً ولا تعجل فإن الله سيعذبهم في الآخرة إذ عمر الدنيا قليل وكل آت قريب. ﴿ إِنَّ لَدَبْنَا ﴾ في الآخرة ﴿ أَنكالا ﴾ أي: قيوداً ثقالاً يقيد بها أرجل المجرمين إهانة لهم وتعذيبا لا خوفاً من فرارهم جمع نكل بالكسر وهو القيد الثقيل بيان الاقتدار على الانتقام منهم ومضادة على تنعمهم الباطل في الدنيا بكفران النعمة ﴿ وَجَيسَا ﴾ وهي كل نار عظيمة في مهواة شديدة الحر والاتقاد.

﴿ وَكُمَامًا ذَا غُمَّةِ ﴾ هو ما ينشب في الخلق ويعلَق من عظم وغيره فلا ينساع لا هو نازل ولا هو خارج كالضريع والزقوم وهما في الدنيا من النباتات والأشجار سمّان قاتلان للحيوان الّذي يأكلهما مستكرهان فما ظنّك بضريع

١ ـ مسند أحمد، ج٥، ص٢٤٣، والجامع الصغير، ج١، ص٤٤٦، والسيرةالنبوية، ج٤، ص١٩٥.

جهنّم وزقّومها؟ ﴿وَعَذَابًا أَلِيمًا ﴾ ونوعاً آخر من العذاب مؤلماً لا يقادر قدره كما يدلّ عليه التنكير. في التفسير: إنّه لمّا نزلت هذه الآية خرّ النبي الشُّنَّةُ مغشيّاً عليه (۱).

قيل: إن الحسن البصري أمسى صائماً فاتي بطعام فعرضت له هذه الآية فقال: ارفعه ووضع عنده الليلة الثانية فعرضت له فقال: ارفعه وكذلك الثالثة فأخبر ثابت البناني ويزيد الضبي ويحيى البكّاء فجاءوا فلم يزالوا حتى شرب شربة من سويق.

يَوْمَ تَرْجُفُ الأَرْشُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كِيبًا مِنْهِيلًا ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَا إِلَىٰهُولَ رَسُولًا شَنهِيدًا عَلَيْكُو كَمَّ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿ فَعَمَىٰ فِرْعَوْثُ الرَّسُولَ فَأَخَذَنَهُ أَخْذَا وَبِيلًا ﴿ فَكَيْفَ تَنْقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ بِنبيبًا ﴿ السَّمَالُةُ مُنفَعِلًا بِهِدُ كَانَ وَعَدُهُ مَعْمُولًا ﴿ إِنَّ هَذِهِ مَنْ اللَّهِ فَنَى اللَّهُ اللَّ

والزعرة الشديدة أي تضطرب بهيبة الله ليكون علامة القيامة وأمارة لجريان والزعرة الشديدة أي تضطرب بهيبة الله ليكون علامة القيامة وأمارة لجريان حكم الله في مؤاخذة العاصي وأفرد الجبال بالذكر لعظمتها وغلظ أجسامها وهي أوتاد فإذا تزلزلت الأوتاد لم يبق للأرض قرار وأيضاً زلزلة العلويات أظهر من زلزلة السفليّات ومن زلزلتها تبلغ القلوب الحناجر خوفاً من الوقوع.

﴿ وَكَانَتِ لَلِهَا لَكِيبًا مَهِيلًا ﴾ من شدة الرجفة مع صلابتها مثل رمل هبل هبلاً واسيل ونثر بحيث لو حرك من أسفله انهال من أعلاه ومهيل اسم مفعول من هال وأصله مهيول كمبيع والحاصل أن الأرض والجبال يدق

١- انظر: تفسير الصافي، ج٥، ص٢٤٢، وتفسير الأصفي، ج٢، ص١٣٦٨.

بعضها ببعض فتصير الجبال كالمجموعة من الرمل المهيل ثم ينسفها الريح فيصير هباء منبثاً وتبقى الأرض مكانها ثم تبدل.

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلْيَكُو رَسُولًا ﴾ أيها الناس، يعني: محمداً ﴿ شَهِدًا عَلَيْكُو ﴾ في الآخرة يشهد بما يكون منكم وقع في الدنيا ﴿ أَرْسَلُنَا إِلَى فِرْعَوْنَ ﴾ بمصر ﴿ رَسُولًا ﴾ يعني: موسى بن عمران ﴿ فَعَنَ فِرْعَوْثُ الرَّسُولَ ﴾ وتخصيص فرعون لأنّه الرئيس والباقي تبع فعصى فرعون المعلوم حاله تنعّماً وكبراً الرسول الذي أرسلناه إليه فعصيتم أنتم رسولكم كما كذّب فرعون وقومه موسى ﴿ فَلَخَذَتُهُ ﴾ بسبب عصيانه ﴿ أَخْذَا ﴾ ثقيلاً ﴿ وَبِيلا ﴾ لا يطاق وأذهبناهم من طريق الماء إلى النار والوبيل الثقيل الغليظ ومنه الوابل للمطر العظيم.

﴿ فَكُنَّ تَنْفُونَ ﴾ إن كفرتم كأنّه قيل: هبوا أنّكم لا تؤخذون في الدنيا أخذة فرعون فكيف تتّقون أنفسكم، اتّقى بمعنى وقى المتعدّي إلى مفعولين ﴿ إِن كَفَرْتُم ﴾ أي: بقيتم على الكفر ﴿ يَوْمًا ﴾ أي: عذاب يوم مفعول به لتتّقون ﴿ يَجْمَلُ ٱلْوِلْدَنَ شِيبًا ﴾ من شدة هوله والوالدان جمع وليد يقال: ويستعمل في من يقرب عهده بالولادة وإن كان يستعمل فيمن بعد عهده منها تجورًا ﴿ شِيبًا ﴾ وشيوخ جمع أشيب وهو بياض الشعر.

قال الزمخشريّ: رأيت في بعض الكتب أن رجلاً أمسى فاحم الشعر كحل الغراب وأصبح هو أبيض الرأس واللحية كالثغامة بياضاً وهو نبت أبيض قال: رأيت القيامة والجنّة والنار ورأيت الناس يقادون في السلاسل إلى النار فمن ذلك أصبحت كما ترون.

وقال أحمد الدورقيّ: مات رجل من جيراننا شابّاً فرأيته وقد شاب فقلت: وما قصّتك قال: دفن رجل في مقبرتنا فزفرت جهنّم زفرة شاب منها كلّ من في المقبرة كما في فصل الخطاب. فإن قلت: إيصال الضرر والألم إلى الصبيان غير جائز لكونهم غير مكلفين. أجابوا أنه إذا كان في القيامة من هيبة المقام ما يجثو به الأنبياء على الركب فما ظنك بغيرهم؟ النهاية أن هذا المكروه لهم لعل لوجوب الاستحقاق للنعيم الدائم لهم لأنهم ليس لهم عمل أو أنه محمول على التمثيل، وسرعة الشيب موجبها الهموم والأحزان لأن الهم إذا تفاقم على المرء ضعفت قواه لأنه يوجب انعصار الروح إلى داخل القلب وذلك الانعصار يوجب انطفاؤها الحرارة الغريزية وضعفها وانطفائها يوجب بقاء الأجزاء الغذائية غير تامة النضج وذلك يوجب بياض الشعر لعدم استعداد بصلة الشعر كاملاً من منبته فيسرع الشيب وقيل: يجوز ذلك أن يكون وضعاً لليوم بالطول يعنى على الكناية بأنه في طوله بحيث يبلغ الأطفال فيه أوان

والسّمَادُ مُنفَيِل بِهِ السماء مبتدء خبره منفطر به أي منشق بسبب ذلك اليوم فذكر سبحانه من هول ذلك اليوم هذا الانفطار فإذا انفطرت السماوات وانشقت على عظمتها بسبب ذلك الهول فما ظنّك بغيرها من الخلائق؟ فالباء للسببيّة أي بسبب الهول والشدة ويجوز أن يكون الباء بمعنى في أي في ذلك اليوم، قال المكّي في قوت القلوب: حرف العوامل يقوم بعضها مقام بعض واستشهد بهذه الآية وقيل: الباء للاستعانة مثل فطرت العود بالقدوم فالمعنى السماء منفطر باستعانة شدة ذلك اليوم وهذا المعنى الآخر ركيك جداً لأن اتّخاذ الآلة والاستعانة لا يليق بجنابه تعالى.

الشيخوخيّة والشيب لا أنّه تقدير حقيقيّ من هو لا ينقضي بعد بل يمتد إلى

حيث يكون مقداره خمسين ألف سنة.

﴿ كَانَ وَعَدُهُ مَغْتُولًا ﴾ الضمير راجع إلى الله تعالى وإن لم يجر له ذكر، للعلم به والمصدر مضاف إلى فاعله أي كان وعده كائنا محقّقاً أو الضمير

راجع لليوم والمصدر مضاف إلى مفعوله والفاعل مقدر وهو الله، قال في الصحاح: الوعد يستعمل في الخير والشر فإذا أسقطوا الخير والشر قالوا في الخير: الوعد والعدة وفي الشر الإيعاد والوعيد.

وإنَّ مَنذِهِ السَّارة إلى الآيات المنطوية على القوارع المذكورة وتنحكورة موعظة لمن يطلب الخير لنفسه وكيف لا والقرآن موعظة للمتقين طريق للمساكين ونجاة للهالكين وبيان للمستبصرين وشفاء للمتحيرين وأمان للخائفين وأنيس للعابدين ونور للعارفين وهدى لمن أراد الطريق إلى رب العالمين.

﴿ فَمَن شَلَة ﴾ من المكلّفين ﴿ أَفَّنَذَ إِلَىٰ رَبِّهِ سَبِيلًا ﴾ بالتقرّب إليه بالإيمان والقبول.

إِنَّ رَبَّكَ يَمْلُو أَنْكَ نَقُومُ أَدْنَى مِن ثُلْقِي النِّلِ وَيُصْفَعُهُ وَثُلَقَهُ وَكَمَا إِفَةٌ مِنَ الَّذِينَ مَعَكُ وَاللَّهُ يُقَدِّرُ الْبَلَ وَالنَّهَارُ عَلِمَ أَن لَن تُحْصُوهُ فَنَابَ عَلَيْكُو فَا فَرَمُوا مَا تَيْسَرَ مِنَ الْفَرْدَانِ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَرْفِينَ وَمَاخَرُونَ بَضِيوُونَ فِي الْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن الْفَرْدَانِ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَرْفِينَ وَمَاخَرُونَ بَضِيلِ اللَّهِ فَافْرَدُوا مَا تَيْسَرَ مِنهُ وَالْفَيْدُونَ مِن سَبِيلِ اللَّهِ فَافْرَدُوا مَا تَيْسَرَ مِنهُ وَأَفِيمُوا الصَّلَوة وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ ال

ثم خاطب نبيه عليه فقال: ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعَلَمُ ﴾ يا محمد إنّك تقوم أقل من ثلثه والهاء تعود إلى الليل أي نصف الليل وثلث الليل وأقل من نصفه وأقل من ثلثه والهاء تعود إلى الليالي قريباً من الثلثين وثلث الليل فحاصل المعنى يكون إنّك تقوم في بعض الليالي قريباً من الثلثين وفي بعضها قريباً من ثلث اللّيل وقيل: إنّ وفي بعضها قريباً من ثلث اللّيل وقيل: إنّ الهاء تعود إلى الثلثين أي أقرب من نصف الثلثين ومن ثلث الثلثين ولكن إذا

قرئت نصفه وثلثه بالنصب فالمعنى تقوم نصفه وثلثه وإطلاق الأدنى على الأقلّ مجاز مرسل من قبيل إطلاق الملزوم على اللازم لأنّ المسافة بين الشيئين إذا دنت قلّ ما بينهما من الأحياز والحدود وإذا بعدت كثر ذلك.

روي أنَّه تعالى افترض قيام اللَّيل في أوَّل هذه السورة فقام النبيِّ وأصحابه حولاً مع مشقّة عظيمة من حيث إنّه يعسر عليهم تمييز القدر الواجب حتَّى قام أكثر الصحابة اللَّيل كلَّه خوفاً من الخطاء في أصابة المقدار المفروض وصاروا بحيث انتفخت أقدامهم واصفرت ألوانهم وأمسك الله خاتمة السورة من قوله: ﴿إِنَّ رَبُّكَ ﴾ إلخ اثنى عشر شهراً في السماء حتَّى أنزل الله في آخر السورة التخفيف فنسخ تقدير القيام بالمقادير المذكورة مع بقاء فريضة أصل التهجّد حسبما تيسر ثم نسخ نفس الوجوب أيضاً بالصلوات الخمس. ﴿ وَكَالَهِنَةٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ مَمَكَ ﴾ مرفوع معطوف على الضمير في «تقوم» أي ويقوم معك طائفة من أصحابك وتبايعك وهم على وأبو ذرّ كما قال ابن عبّاس: ﴿ وَأَلَتُ يُقَدِّرُ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ ﴾ يعلم مقادير اللّيل والنهار فيعلم القدر الّذي يقومونه من اللّيل والعالم بمقادير ساعات اللّيل والنهار ومكورهما على الحقيقة هو الله وأنتم تعلمون ذلك بالتحري والاجتهاد الّذي يقع فيه الخطاء أحياناً. ﴿ عَلِمَ أَن لَن تُمْمُونُ ﴾ ولا تطيقوا المداومة ومعرفة الساعات ويقع منكم التقصير فيه لا يحصل لكم العلم الحقيقي بتقدير اللّيل وأوقاته ﴿ فَنَابَ عَلَيْكُم ﴾ وخفّف بأن جعله تطوّعاً بعد ورفع التبعة عن الحكم الوجوبيّ كرفع التبعة عن التائب ولم يلزمكم إثما كالتائب لا يلزمه إثم بعد التوبة فاستعمل لفظ المشبّه به في ثمّ اشتق منه فقال: ﴿ فَنَابَ ﴾ أي: فرخُص وسهّل لكم ترك القيام بنفي الوجوب والعزيمة وجعل الحكم رخصة وندباً.

﴿ فَأَقْرَءُوا مَا نَبُسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ أي: فصَّلوا ما تيستر لكم من صلاة اللَّيل

Tot ......

غير مقدرة بكونها هذا المقدار أو نحوه ولو قدر حلب شاة وقيل: معنى الآية فاقرءوا في صلاة الليل ما تيسر من القرآن وعبر عن الصلاة بالقرآن لأنها تتضمنه ومن قال: إن المراد به قراءة القرآن في غير الصلاة فهو محمول على الاستحباب عند الأكثرين دون الوجوب ولكن فسر أبو مسلم بالقيام لقراءة القرآن لا غير والذين حملوا المعنى على قراءة القرآن استحباباً.

اختلفوا في القدر الذي تضمنه هذا الأمر من القراءة فقال سعيد بن جبير: خمسون آية وقال ابن عبّاس: مائة آية قال الحسن: ومن قرأ مائة آية في ليلة لم يحاجّه القرآن وقال كعب: من قرأ مائة آية كان من القانتين وقيل: مائتا آية والقائل السدّيّ وقال جويبر: ثلث القرآن لأنّ مقدار الثلث متيسر.

والظاهر أن المراد من معنى ما تيسر مقدار ما أردتم وحصل لكم اليسر في قراءته قال النبي المنظة: إن الله ليبغض كل جعظري، أي الفظ الغليظ جواظ أي: الضخم المختار سخاب بالأسواق أي: شديد الصوت جيفة باللّيل حمار بالنهار عالم بأمر الدنيا جاهل بأمر الآخرة (۱) وبالجملة فللعاجز لمرض أو ضعف أو عذر آخر يقرء بالآيتين من سورة البقرة في ليلة والمراد في مامن الرّسُولُ على إلخ والأعجز منه قراءة سورة الإخلاص ثلاث مرات يقوم مقامه ختمه.

﴿ وَمَاخَرُونَ ﴾ أي الترخيص والتخفيف ﴿ وَمَاخَرُونَ ﴾ استيناف داع إلى الترخيص والتخفيف ﴿ وَمَاخَرُونَ ﴾ أي: ومنكم قوم آخرون ﴿ يَضَرِبُونَ فِي ٱلأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضَلِ اللّهِ ﴾ يسافرون فيها للتجارة ابتغاء الرزق وطلب الأرباح وتحصيل العلم طلب رزق الأرواح كما أن طلب الربح في الأموال طلب رزق الأجسام وفي حديث أبي ذر أنّه قال: «حضور مجلس العلم يعني علم آداب الشريعة أفضل من صلاة ألف ركعة وأفضل من شهود ألف جنازة ومن عيادة ألف مريض».

١- كنزالعمال، ج١٦، ص٤، وانظر: السنن الكبرى، ج١٠، ص١٩٤.

﴿ وَمَا خَرُونَ بُقَنِنُونَ ﴾ الأعداء ﴿ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ عطف على مرضى كالجهاد وفي الآية إشعار بأن المكتسب للمال الحلال للنفقة على نفسه وعياله وللإنفاق في سبيل الله للفقراء وذوي الحاجات بمنزلة الجهاد له من الثواب كما يفصح من هذا المعنى ما رواه عبد الله بن مسعود قال: ﴿إنّما رجل جلب شيئاً من مدينة من مدانن المسلمين صابراً محتسباً فباعه بسعر يومه كان عند الله من الشهداء».

﴿ فَأَقْرَءُوا مَا تَيَنَرَ مِنْهُ ﴾ أي: إذا كان الأمر كما ذكر وتعاضدت المعاذير فاقرءوا ما تيسر من القرآن من غير تحمّل المشاق.

وَرَافِيمُوا الصَّلَوة عَلَى المفروضة وَرَاتُوا الرَّكَوة عَلَى الواجبة وقيل: المراد من هذه الزكاة هي زكاة الفطرة إذ لم يكن بمكة زكاة غيرها وإنّما وجبت الزكاة المفروضة بعدها ومن فسرها بالزكاة المفروضة جعل الآية مدنية وَوَاقَرِسُوا اللّه مَسَنَا وَ والقرض القطع وسمّي ما يدفع إلى الإنسان من المال بشرط رد بدله قرضاً لانّه مقطوع من ماله أريد من معنى القرض في الآية الإنفاقات في سبيل اللّه وفي الآية حث على التطوع دون المفروض كما قال النبي المُسُولِي إن المال حقاً سوى الزكاة (1). على أحسن وجه ومعنى أحسن الوجه إخراجها من أطيب المال لأن اللّه تعالى طبّب ولا يقبل إلّا الطبّب ولا بد أن ينفق المنفق للفقراء بحسن النيّة وصفاء الخاطر إلى أحوج الصلحاء وشروط أخر وقوله: ﴿ وَمَنَا حَسَنَا فَي يَسْعَر بهذه الشروط وتسمية الإنفاق لوجه اللّه اقتراضاً استعارة تشبيهاً له بالإقراض من حيث إن ما أنفقه يعود عليه مع زيادة.

﴿ وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ ﴾ ما شرطية ﴿ يَجِدُوهُ ﴾ جواب الشرط أي: أيّ خير كان ما ذكر وما لم يذكر تقدّموا لغدكم من الأمور الخيريّة المشروعة تجدوا ثوابه ﴿ عِندَ اللّهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظُمَ أَجْرًا ﴾ من الذي تؤخّرونه إلى الوصيّة عند

١\_مختلف الشيعه، ج٣، ص٢٥٧، والمجموع، ج٥، ص٣٣٢، وعوالي اللثالي، ج٢، ص٦٦.

شِينَ الْإِنَانِ اللَّهِ اللَّلْمِلْمُلْمِلْمُلْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّمِي الللَّمِلْمُ الللَّهِ اللَّهِ

الموت لأن أجر ما قدّمت تعطى بغير حساب، في الحديث: اعلموا أن كلّ امرئ على ما قدّم قادم وعلى ما خلّف نادم (١). قال الشاعر:

قدّم لنفسك قبل موتك صالحاً واعمل فليس إلى الخلود سبيل (٢)

﴿ وَاَسْتَغْفِرُوا اللَّهُ أَي: سلوا اللَّه المغفرة لذنوبكم في جميع أوقاتكم وكافَّة أحوالكم.

واستحبّ الاستغفار على الأسماء من القرآن مثل أن يقول: أستغفر الله إنّه كان توّاباً أستغفر الله إنّه كان غفّاراً ﴿إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ ﴾ للذنوب ﴿رَحِيمُ ﴾ يبدّل السيّئات حسنات للمؤمنين.

وفي بعض المجامع أنّ من كتب هذا الاستغفار وجرّعه لمن صعب عليه.

الموت انطلق لسانه وسهل عليه الموت وهو قوله: «اللّهم أنت ربّي لا إله إلّا أنت خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت أعوذ بك من شرّ ما صنعت أبوء لك بنعمتك عليّ وأبوء بذنبي فاغفر لي إنّه لا يغفر الذنوب إلّا أنت» (٢٠).

تمت السورة بحمد اللّه.

١- بحار الأنوار، ج٧٤، ص١٨٣، ومحاسبةالنفس، الكفهمي، ص٥٩.

٢ تفسير القرطبي، ج٢ ص٧٣.

٣- السنن الكبرى، ج٦، ص١٢١، وكنزالعمال، ج١، ص٤٧٧، وتفسيرالقرطبي، ج٤، ص٤٠.



مكية. قال أبو جعفر الخيلا: «من قرأ في الفريضة سورة المدّثر كان حقّاً على الله أن يجعله مع محمّد المعلمين ولا يدركه شقاء في الحياة الدنياء (١).

### بِسْـــــيوَالْتَعْيَزَ الرَّحِيَدِ

يَتَأْتِهَا ٱلْمُذَذِرُكُ قُرْ فَأَنْذِرُكُ وَرَبَكَ فَكَفِرْكُ وَيُبَابِكَ فَطَغِرَكُ وَالرُّجْزَ فَآهَجُرُكُ وَلَا نَشْنُ تَسْتَكُثِرُكُ وَلِرَبِكَ فَأَصْبِرَكُ فَإِذَا نُفِرَ فِى ٱلنَّاقُورِكُ فَلَاكِكَ بَوْمَهِذِ بَوْمُ عَسِيرُكُ عَلَى ٱلكَنْفِرِينَ غَيْرُ بَسِيرِكُ

المدَّثَر بتشديدين أصله المتدثَّر وهو لابس الدثار وهو ما يلبس فوق الشعار الذي يلى الجسد ومنه قولهﷺ: «الأنصار شعار والناس دثار»(٢).

روي عن جابر بن عبد الله الأنصاري عن النبي وعن يال قال: «كنت على جبل حراء فنوديت يا محمد إنك رسول الله فنظرت عن يميني وعن يساري ولم أر شيئاً فنظرت فوقي فإذا به قاعداً على عرش بين السماء والأرض يعني: الملك الذي ناداه فرعبت ورجعت إلى خديجة فقلت: دقروني دقروني وصبوا علي ماء بارداً فنزل جبرنيل وقال: ﴿ يَكُنُّ اللَّهُ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالرَّعاد فرائصه

۱ـ ثواب الأعمال، ص ۱۲۰، ووسائل الشيعة، ج٤، ص ١٨٠، ويحار الأنوار، ج٨٧، ص ٣٨٠.
 ٢ـ تفسير كنزالدقائق، ج٢، ص ٢٠٨، وجوامع الجامع، ج١، ص ٣٢٠، والكشاف، ج١، ص ٤٥٩.

رعباً من الملك النازل من حيث إنّه رأى ما لم يره قبل ﴿ وَ مَن مضجعك ﴿ فَأَنْذِرَ ﴾ الناس جميعاً من عذاب الدنيا إن لم يؤمنوا، وأفرد الإنذار بالذكر مع أنّه أرسل بشيراً لأنّ التخلية قبل التحلية وكان الناس عاصين مستحقين للتخويف فكان أول الأمر هو الإنذار.

﴿ وَرَبَّكَ فَكَيِرُ ﴾ وخصَص ربّك بالتكبير اعتقاداً وعملاً وعظمه عمّا يقول فيه عبدة الأوثان وسائر الظالمين ويروى أنّه لمّا نزل قال رسول الله: «الله أكبر». فكبّرت خديجة وأيقنت أنّه الوحي (۱) لأنّ الشيطان لا يأمر بالتكبير والفاء لمعنى الشرط كأنّه قيل: أيّ شيء حدث فلا تدع تكبيره ووصفه تعالى بالكبرياء، فأمره أولاً أن ينزّه ربّه عمّا لا يليق به من الشرك.

وصيانتها عن النجاسات وغستلها بالماء الطاهر بعد تلطّخها فإنّه قبيح بالمؤمن وصيانتها عن النجاسات وغستلها بالماء الطاهر بعد تلطّخها فإنّه قبيح بالمؤمن الطبّب أن يحمل خبيثاً أو بتقصيرها أيضاً فإن طولها يؤدي إلى جرّ الذيول على القاذورات فيكون التطهير كناية عن التقصير لأنّه من لوازم التطهير وحد التقصير أن يكون إلى أنصاف الساقين أو إلى الكعب فإنّه الله الكعب فعل غاية طول الإزار إلى الكعب وتوعد على ما تحته بالنار.

قال على النجاسات وبك فإنه أتقى وأنهى وأبقى "أ، وأمر به من رفض العادات المذمومة فإن المشركين ما كانوا يصونون ثيابهم عن النجاسات للكبر وعدم الاستنجاس والدين بني على الطهارة ولا يدخل الجنّة إلّا طاهر نظيف واللّه يحب الناسك النظيف. ومن المعلوم أنّه كما يجب تطهير الجسم عن النجاسة يجب تطهير النفس عن الشرك والمعاصي وتنزيهها عن المعائب، ومنه

۱ - تفسیر القرطبي، ج ۱۹، ص ۲۲، والکشاف، ج ٤، ش ص ۱۸۲. ۲ ـ فقه القرآن، ج ۱، ص ۲۸، قطب الراوندي.

الحديث: «يحشر المرء في توبيه اللّذين مات فيهما». أي عمليه الخبيث والطيّب.

﴿ وَالرَّجْزَ فَاهْجُرُ ﴾ أي: اهجر الأصنام والأوثان عن ابن عبّاس والزهري ومقاتل وقتادة من قبيل إيّاك أعني وقيل: المعنى اجتنب المعاصي قال الكسائي: الرجز بالكسر العذاب وبالضم الصنم والمراد اهجر ما يؤدي إلى العذاب أو جانب الفعل القبيح والخلق الذميم.

﴿ وَلَا نَمْنُنُ تَسَتَكُورُ ﴾ أي: ولا تعط مستكثراً، أي: يكون ما تعطيه بنظرك كثيراً أو المعنى طالباً للكثير وهو أن يهب شيئاً هو يطمع أن يتعوض من الموهوب له أكثر ممّا أعطاه وهذا النهي إمّا للتحريم وهو خاص بالرسول لعلو منصبه في الأخلاق الحسنة ولشرفه أو النهي للتنزيه، ولأمّته وقيل: ولا تمنن حسناتك على الله مستكثراً لها فينقصك ذلك عند الله وقيل: هو نهي عن الرباء المحرّم وقيل: لا تمنن بإبلاغ الرسالة على أمّتك عن الجبّائيّ.

﴿ وَلِرَبِكَ فَآصَيْرَ ﴾ أي: ولوجه ربّك فاصبر على أذى المشركين وعلى ما حمّلت من الأمور الشاقة.

وَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُورِ ﴾ بمعنى ما ينقر فيه وهو القرن الّذي ينفخ فيه إسرافيل مرة للإصقاع واخرى للإحياء فاعول من النقر بمعنى التصويت وأصله القرع اللّذي هو سبب الصوت والمراد هذا النفخ إذ هو نوع ضرب للهواء الخارج من الحلقوم أي فإذا نفخ في الصور والفاء للسببيّة كأنّه قيل: اصبر على أذاهم فبين أيديهم يوم هائل يلقون فيه عاقبة أذاهم وتلقى عاقبة صبرك عليه.

﴿ فَلَالِكَ يَوْمَهِذِ يَوْمٌ عَسِيرٌ \* عَلَى ٱلْكَنْفِينَ ﴾ أي: عسر الأمر على الكافرين من جهة العذاب وسوء الحساب وذلك إشارة إلى وقت النقر وهو مبتدء ويومئذ بدل منه مبني على الفتح لإضافته إلى غير متمكّن وهو إذ والتقدير إذ

نقر فيه والخبر يوم عسير فيوم النقر يوم عسير على الكافرين ﴿ عَيْرُ يَسِيرٍ ﴾ خبر بعد خبر وتأكيد يفسر ذلك اليوم والمراد به يوم النفخة الثانية إذ هي التي يختص عسرها بالكافرين جميعاً وفي الحديث: «كيف أنتم وصاحب القرن قد التقم قرئه ينظر متى يؤمر أن ينفخ فيه؟» فقيل له: ﷺ كيف نصنع؟ قال: «قولوا حسبنا الله ونعم الوكيل»(١).

﴿ ذَرْنِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِدًا ﴾ أي: ذرني وحدي معه فإنّي أكفيكه في الانتقام منه حال من الياء أو حال من التاء في خلقت أي خلقته وحدي أو حال من العائد المحذوف أي ومن خلقته وحيدا فريدا لا مال له ولا ولد نزلت في الوليد بن المغيرة المخزوميّ وكان يلقّب في قومه بالوحيد زعماً منهم أنّه لا نظير له في وجاهته ولا في ماله وكان يفتخر أيضاً فسماه الله

١- انظر: فيض القدير، ج٢، ص٥٧٩، المناوي.

بالوحيد تحكَماً به كقوله: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنَتَ ٱلْعَـٰذِيزُ ٱلْكَـَّدِيمُ ﴾ وكان الوليد زنيماً وملحقاً بالقوم وليس منهم.

والطائف من صنوف الأموال ومن النقد كان له ألف ألف دينار ووَبَينَ شُهُوكا الله والطائف من صنوف الأموال ومن النقد كان له ألف ألف دينار ووَبَينَ شُهُوكا الله وأعطيته ولدا حضورا معه بمكة يتمتّع بمشاهدتهم لا يفارقونه لتجارة وعمل لأن لهم من به الكفاية لوفور نعمهم وخدمهم وكانوا معه حاضرين في الأندية لوجاهتهم واعتبارهم وكان للوليد عشرة بنين أسلم منهم ثلاثة خالد وهشام وعمارة ولكن إسلام عمارة غير موجه بل قتل كافرا يوم بدر أو في الحبشة ولكن قالوا: أسلم خالد بن الوليد الذي يقال له «سيف الله» والوليد بن الوليد وهشام بن الوليد.

﴿ وَمَهَدَتُ لَهُ تَسْهِيدًا ﴾ أي: وبسطت له الجاه والرياسة فأتممت عليه النعمة في الدنيا ولذا كان يلقب بريحانة قريش ﴿ ثُمَّ يَطْمَعُ ﴾ ويرجو ﴿ أَنَ النعمة في الدنيا من المال والولد وثمّ استبعاد واستنكار مطمعه وحرصه.

﴿ كُلَّا ﴾ ردع له عن طمعه وقطع لرجانه ﴿ إِنَّهُ كَانَ لِآئِدَنَا عَنِيدًا ﴾ والعناد والمجانبة والمعارضة بالخلاف والعنيد بمعنى المعاند كالجليس بمعنى المجالس لأن إنكار الآيات القرآنية مع وضوحها هو المعاندة وإنّما أوتي ما اوتي من المال استدراجا قيل: ما زال يعد نزول هذه الآية في نقصان من ماله حتى هلك وهو فقير.

﴿ سَأَرُهِنَهُ مَعُودًا ﴾ رهقه الأمر غشيه بقهر والصعود العقبة الشاقة ويستعار لكل مشاق وصعود فعول بمعنى فاعل يستوي فيه المذكر والمؤنّث فيكون من قبيل تسمية المحل باسم الحال أو باعتبار معنى الطريق وحاصل

المعنى سأكلفه كرها ارتقاء عقبة شاقة المصعد وتغشاه حالة تصعد فيها نفسه النزع ولم يتعقبه موت أو الصعود جبل من نار يصعد فيه سبعين خريفاً ثم يهوي كذا أبداً والمراد من الخريف العام لأن الخريف آخر السنه فيه تتم الثمار وتدرك فصار لهذه المناسبة كأنه العام كله.

﴿إِنَّهُۥ فَكُرٌ وَقَدَّرَ﴾ تعليل للوعيد أي فكر وعمل فكره في حقّ القرآن ما يصنع به من التكذيب والطعن فيه وقدر في نفسه ما يقوله وهيّاه.

﴿ فَفَيْلَ كَيْفَ مَذَرَ ﴾ تعجيب من تقديره أي هذا الّذي هيّاه وذكره من أنّ القرآن سحر في غاية الركاكة.

وبيان ذلك أن الوليد مرّ بالنبي كالله وهو يقرء (حم السجدة) أو (حم المؤمن) فقال لبني مخزوم: والله لقد سمعت من محمد كلاماً ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجن إن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة أي حسناً وقبولاً وإن أعلاه لمثمر وإن أسفله لمغدق. أي: ريّان، شبّه القرآن بالشجرة الغضة الطريّة التي استحلم أصلها بكثرة الماء وأثمرت فروعها في السماء وأثبت له أعلى وأسفل ولأعلاه الثمار ولاسفله الأغداق على طريق الاستعارة التخييلية ثمّ قال الوليد: وإنّه يعلو ولا يعلى، فقالت قريش: صبأ والله الوليد ولتصبأن قريش كلّهم بمتابعته لكونه رئيس القوم، فقال ابن أخيه أبو جهل: أنا أكفيكموه فقعد عنده حزيناً وكلّم وليداً ما أغضبه وقال له: توقر محمداً أكفيكموه فقعد عنده حزيناً وكلّم وليداً ما أغضبه وقال له: توقر محمداً وتعظم كلامه لأن تأكل من فضل طعامه وتنتفع منه إن كان هذا مقصودك فليجتمع قريش ويجمعون لك من المال ما يغنيك فغضب الوليد من كلامه فليجتمع قريش ويجمعون لك من المال ما يغنيك فغضب الوليد من كلامه وقال: ألم تعلم قريش أنّي من أكثرهم مالاً وولداً وأصحاب محمد لم يشبعوا؟ ثمّ قام الوليد وقام أبو جهل ووردا على قريش في مجتمعهم فقال

الوليد: اعلموا أن أمر محمد قد انتشر في العرب والموسم قريب فإن اجتمعت العرب لمناسكهم وسألتكم عن حال محمد فماذا تقولون؟ تزعمون أنّه مجنون فهل رأيتموه يختنق؟ لأنّ العرب كانت تعتقد أنّ الشيطان يختنق المجنون ويتخبّطه، أو تقولون إنّه كاهن فهل رأيتموه يتكهن؟ أو تزعمون أنّه كذاّب فهل جربتم عليه شاعر فهل رأيتموه يتعاطى شعرا قطاً؟ أو تزعمون أنّه كذاّب فهل جربتم عليه شيئاً من الكذب؟ فقالوا في كلّ ذلك: اللّهم لا. ثمّ قالوا: فما هو وما تقول في حقّه؟ ففكر فقال: ما هو إلّا ساحر أما رأيتموه يفرق بين المرء وأهله وولده ومواليه وما الذي يقوله إلّا سحر يأثر عن مسيلمة وعن أهل بابل فارتج الناس فرحاً وتفرقوا معجبين بقوله.

﴿ ثُمَّ قُلِلَكِنْكَ فَذَرَ ﴾ تكرير للتعجّب للمبالغة في التشنيع وثمّ للدلالة على أنّ الفكرة الثانية في التعجيب أبلغ من الأولى.

﴿ ثُمُّ نَظَرَ فِي القرآن وتأمّل فيه ﴿ ثُمَّ عَبَسَ ﴾ وقلب وجهه وقطب لما لم يجد فيه مطعنا وكره كالمهتم المتفكر ﴿ وَبَسَرَ ﴾ أي: قبض بين عينيه من السوء واسود وجهه منه وإمّا إتباع لعبس وحاصل المعنى قاتله الله كيف قدر في آياتنا ما قدر مع وضوح الحجّة ا ﴿ ثُمَّ أَذَبَر ﴾ عن الحق ولم يقر به واستكبر عن اتباعه ﴿ فَقَالَ ﴾ بعد تولّيه عن الحق: ﴿ إِنْ هَذَا إِلّا يَعْرُ يُؤْمُ ﴾ أي: ما هذا القرآن الذي يقرؤه محمد الحديث إلى سحر مأثور ومنقول ينقله يقال: آثرت الحديث إذا حدثت به عن قوم ينقله خلف عن سلف.

﴿ إِنْ هَٰذَاۤ إِلَّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ ﴾ إن نافية تأكيد لما قبله ولذا أخلى عن العاطف قاله اللعين تمرّدا حسبما شرّح في صدر الجملة من شرح حاله وأراد يسار أو جبر أو أبا فكيهة أمّا الأولان فكانا عبدين من بلاد فارس وكانا بمكّة وكان النبيّ يجلس

معهما وأمّا أبو فكيهة فكان غلاماً روميّاً يتردّد إلى مكّة من طرف مسيلمة الكذّاب من اليمامة فلو كان سحراً كما قال أو كلام البشر فهلًا أتوا بمثله؟

﴿ سَأَسْلِيهِ سَفَرَ ﴾ أي: أدخله جهنّم، وسقر اسم من أسماء النار أو طبقة من جهنّم طبقته السادسة يقال: سقرته الشمس إذا آذته وآلمته، وسمّيت سقر لإيلامها. قوله: ﴿ سَأَمْنِلِهِ سَغَرَ ﴾ بدل من ﴿ سَأَرْهِنَّهُ مَسَعُودًا ﴾ بدل الاشتمال.

﴿ وَمَّا أَذَرَكُ مَا سَقَرُ ﴾ «ما» الاولى مبتدء وأدراك خبره وما الثانية خبر لقوله: ﴿ سَقَرُ ﴾ لأنّها المفيدة لما قصد من التهويل والمعنى أيّ شيء أعلمك ما سقر؟ يعني: خارج عن دائرة إدراك العقول شدّتها.

﴿ لَا نُبْقِى وَلَا نَذَرُ ﴾ أي: لا تبقي شيئاً تلقى فيها إلّا أهلكته بالإحراق وإذ أهلك لم تذره هالكا حتى يعاد خلقاً جديداً وتهلكه إهلاكا ثانياً كما قال: ﴿ فَيَجْمَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُم جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ ولا تبقي ولا تذر لأنّها خلقت من غضب الجبّار.

وَلَوْاَمَةٌ لِلْبَعْرِ للحَت النار الشيء إذا أحرقته وسودته أي مغيّرة للجلود حتى أشد سوادا من الليل. فإن قيل: وصف الجلود بتسويد البشر مع قوله: ولا نُبْق وَلا نَدْرُ كيف يطابق؟ فالجواب إن لمراتب العذاب درجات وليس في الآية دلالة على أنّها تفنى بالكلّية ولو دل على الفناء فيكون بعد التسويد وقيل: المعنى في وَلَوَامَةٌ لِلْبَثْرِ أَي: لاتحة للناس وهي للبشر من مسيرة خمسمائة عام فهو في المعنى كقوله: ﴿ وَبُرِيْرَةِ لَلْمَيْمُ ﴾ فيصل إلى الكافر سمومها وحرورها كما يصل إلى المؤمن ربح الجنّة ونسيمها من مسيرة خمسمائة عام.

﴿ عَلَيْهَا نِسْعَةً عَشَرَ ﴾ أي: على جهنّم وسقر تسعة عشر ملكاً يتولُّون أمرها

وهم مالك وثمانية عشر معه أعينهم كالبرق الخاطف وأنيابهم كالصياصى وأشعارهم تمس أقدامهم يخرج لهب النار من أفواههم ما بين منكبي أحدهم مسيرة سنة نزعت منهم الرحمة يأخذ أحدهم سبعين ألفاً في كفّه ويرميهم حيث أراد من جهنّم وهذه التسعة عشر عدد الرؤساء والنقباء وأمّا جملة أشخاصهم فكما قال: ﴿ وَمَا يَعَلَرُ جُودَ رَبِّكَ إِلّا هُو ﴾ (١).

وتقدير الآية. وما جعلنا خزنة أصحاب النار فحذف المضاف ﴿ إِلَّا مَلَتِكَةً ﴾ وتقدير الآية. وما جعلنا خزنة أصحاب النار فحذف المضاف ﴿ إِلَّا مَلَتِكَةً ﴾ جعلنا شهوتهم في تعذيب أهل النار وليخالفوا جنس المعذبين من الثقلين والملائكة أقوم بحق الله والغضب له تعالى وأشدتهم بأساً: قال النبي التار «لقوة أحدهم معل قوة الثقلين يسوق أحدهم الامة وعلى رقبته جبل فيرمي بهم في النار ويرمي الجبل عليهم، ويسع كفّ أحدهم معل ربيعة ومضره (١).

ويروى أنّه لمّا نزل قوله تعالى: ﴿ عَلَيْهَا يَسْمَةً عَشَرَ ﴾ قال أبو جهل: أ يعجز كلّ عشرة منكم أن يبطشوا برجل منهم؟ فقال أبو الأسود الجمحيّ-وكان شديد البطش والقوة حتّى كان من قوته أنّه إذا قام على أديم واجتمع جماعة على إزالة رجليه عنه لم يقدروا عليه فكانوا يشدّون ويجرون الأديم حتّى ينقطع قطعا ورجلاه على حالهما-: أنا أكفيكم سبعة عشر عنهم فاكفوني أنتم اثنين فنزلت الآية أي وما جعلناهم رجالاً من جنسكم يطافون فمن ذا الذي يغلب الملائكة والواحد منهم له من القوة ما يقلّب جملة من الأرض فيجعل عاليها سافلها والواحد منهم يأخذ أرواح جميع الخلق.

۱ ـ مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۱۸۲، وانظر: بحار الأنوار، ج٥٦، ص ١٦٦، وتفسيرالبغوي، ج٤، ص٤١٧. ٢ ـ تفسيرالقرطبي، ج ۱۹، ص ٧٩، والدرالمنثور، ج٦، ص ٢٨٤، والكشاف، ج٤، ش ص ١٨٥.

وَمَا جَمَلنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِتْنَهُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ أي: وما جعلناهم على هذا العدد إلّا محنته وتشديداً في التكليف للكفّار والجاحدين بوحدانيّته حتى يتفكّروا فيعلموا أنّه القادر الحكيم لأنّهم إذا رجعوا عقولهم لعلموا أنّ من سلّط ملكا واحداً على كافّة بني آدم لقبض أرواحهم فلا يغلبونه قادر على سوق بعضهم إلى النار فهم ما تدبّروا بعقولهم هذا الأمر بل استبعدوا لتولّي هذا العدد القليل أمر الجمّ الغفير وتحقّق افتتانهم باستقلالهم للعدد.

﴿ لِيَسَنَقِنَ اللَّيْنَ أُوقًا الْكِنَبَ ﴾ من اليهود والنصارى أنه حقّ وأنّ محمّداً صادق وليكتبوا اليقين بنبوته الله وصدق القرآن لما شاهدوا ما فيه موافقا لما في كتبهم حيث أخبر الله بما هو في كتبهم من غير قراءة لها ﴿ وَيَرْدَادَ اللَّيْنَ النَّا الله الله الله الكتاب وتصديقهم أنه في كتبنا كذلك النّولَا إليّنَ اللَّهِ اللَّهِ الله الكتاب وتصديقهم أنه في كتبنا كذلك وَلَا يَرْنَابَ اللَّهِ الله الله الكتاب وتصديقهم أنه في كتبنا كذلك وَلَا يَرْنَابَ اللَّهِ الله الكتاب وتصديقهم أنه في كتبنا كذلك الله الله الله الله الله عن الاستيقان وازدياد المدكور في كتابهم فليستيقن الإيمان أي ولئلا يشك أهل الكتاب الأن العدد المذكور في كتابهم فليستيقن من لم يؤمن بمحمد الله ومن آمن بصحة نبوته إذا تدبّر. ﴿ وَلِبُقُولَ اللَّهِ اللَّهُ فِي اللَّهُ لام العاقبة أي عاقبة أمر الذين في مَمّ وَالكَافِرون الباطنة من قبيل الشك والنفاق والكافرون الجازمون في قلوبهم من الأمراض الباطنة من قبيل الشك والنفاق والكافرون الجازمون في التكذيب: أيّ شيء أراد بهذا العدد المخصوص وممثلا به؟ وقيل:

المعنى: ولأن يقولوا: ماذا أراد الله بهذا الوصف والعدد فتدبّروه فيؤدّي بهم التدبّر في ذلك إلى الإيمان.

﴿ كُنَاكَ يُعِلَّ اللهُ مَن يَشَاهُ ﴾ ذلك إشارة إلى ما قبله من المذكور من جعل خزنة النار ملائكة ذوي عدد معينة محنة واختباراً ليظهر الضلال والهدى وأضافهما إلى نفسه لأن سبب التكليف وهو من جهته تعالى فالاختبار من

جانبه تعالى والاختيار من جانبهم وليس المعنى أنّه تعالى أضلَهم وإنّما وقع الضلال بعنادهم وإنكارهم الحق وذلك بصرف اختيارهم السوء كأبي جهل وأصحابه لكن اللّه لمّا علم بعلمه الأزليّ أنّه سيمتحن ويكفر بآياته كتبه في الأشقياء وذلك بإحاطة علمه المعلومات أي هو عالم بأن هذا الأمر سيقع وقيل: معنى يضل اللّه عن طريق الجنّة والثواب من يشاء ويهدي من يشاء إليه كهداية أصحاب محمد على الهداية أصحاب أبي جهل على الضلالة كذلك ما أجبر أصحاب محمد على الهداية.

وَوَمَا يَتَكُرُ جُوُدَ رَبِكَ ﴾ أي: جموع خلقه الّتي من جملتها الملائكة ولم يجعل خزنة النار تسعة عشر لقلة جنوده بل بهم الكفاية والحكمة اقتضت هذا العدد وهذا الكلام جواب أبي جهل حيث قال: ما لمحمد أعوان إلّا تسعة عشر أو المعنى وما يعلم عدة الملائكة الذين خلقهم الله لتعذيب أهل النار إلّا الله لكن هؤلاء التسعة عشر رؤساؤهم ولهم من الأعوان والجنود وإلّا هُرَ ﴾ ثمّ رجع إلى ذكر سقر فقال: ﴿ وَمَا فِي إلّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴾ أي: السقر وذكر صفتها ما هي إلّا موعظة وتذكرة وإنذار للبشر بسوء عاقبة الكفر وتخصيص صفتها ما هي إلّا موعظة وتذكرة وإنذار للبشر بسوء عاقبة الكفر وتخصيص الإنس مع أنّها تذكرة للجن أيضاً لأنهم هم الأصل في القصد بالتذكرة.

وقيل: الضمير راجع إلى نار الدنيا إلّا تذكرة للبشر من نار الآخرة حتّى يتفكّروا فيها ويحذروا نار الآخرة أو المراد ما هذه التسعة عشر إلّا عبرة للخلق فليستدلّوا بذلك على كمال قدرة اللّه.

 إلى سقر، والاستثناء في قوله ﴿ إِلَّا أَصْنَبَ آلِيَهِ فِي قَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ المؤمنين فأمير المؤمنين فأصحاب اليمين شيعته، وقد حرّفوا فلا تصغ إلى كلّ ناعق، (١).

ثم أقسم سبحانه على عظيم ما ذكر من الوعيد فقال: ﴿كُلّا ﴾ ردع لمن أنكر سقر أي: ارتدع عن إنكارها أيها المنكر فإنها حق ﴿وَالْقَبَرِ ﴾ مقسم به مجرور بواو القسم تنبيه على عجائب القمر في حركاتها المختلفة على نظام واحد لا يختل وقيل: بحذف المضاف أي بخالق القمر، والقمر الهلال بعد ثالثه ﴿وَالَيْلِ ﴾ معطوف على القمر وكذا الصبح أي وبالليل وبالصبح ﴿إِنّا أَلَنْهُ ﴿وَالْمَاضِي أي انصرف وذهب ﴿ وَالْمَنْجُ إِنّا أَسْفَرَ ﴾ إذا ظرف لما في التمر وكذا الي تأخره عن الليل من وجه أسفر أي يستقبل من الزمان واستعمل إذا نظرا إلى تأخره عن الليل من وجه أسفر أي

١- الكافي، ج١، ص٤٣٤، وتفسيرالصافي، ج٧، ص٢٣٩، وبحار الأنوار، ج٢٤، ص٣٣٨.

أضاء وانكشف والصبح الفجر أو أول النهار والصبح والصباح بمعنى واحد وهو انفجار شعاع الشمس من الفلك الأسفل إذا ظهرت. ﴿ إِنَّهَا لَإِحْدَى الكُبرِ ﴾ جواب للقسم و ﴿ اللَّهُمَرِ ﴾ جمع الكبرى، والمعنى إن سقر لإحدى الدواهي الكبر مثل ركبة وركب وألف التأنيث مثل تائه أو المعنى أن آيات القرآن لإحدى الكبر في الوعيد.

﴿ نَذِيرًا الْبَنْرِ فَهُ أَي: منذرا مخوفا ونصب نذيراً إمّا على التمييز أو على الحال والنذير مصدر كالنكير وعلى التمييز فالمعنى لإحدى الكبر إنذاراً وعلى الحال أي إنّها لإحدى الكبر منذرة وحذف التاء مع أن فعيلاً بمعنى فاعل يفرق بين المذكّر والمؤنّث لكون ضمير إنّها أو النذير بمعنى ذات إنذار على معنى النسب كقولهم امرأة لابن وتامر وطاهر أي ذات طاهر طهارة ﴿ لِمَن ثَآة مِنكُم أَن يَسَبق إلى من للبشر أي: نذيراً لمن شاء منكم أن يسبق إلى الجنّة والطاعة فبهداية الله أو لم يشأ ذلك ويتأخّر بالمعصية فيضلّه عن طريق الجنّة وفي الآية بيان أن لكسب العبد دخلا في حصول المرحوميّة.

﴿ كُنُّ نَفْيِ ﴾ من نفوس الجن والإنس المكلفين ﴿ يِمَا كُنَبَتْ رَهِينَةً ﴾ مرهونة عند الله بكسبها محبوسة ثابتة وأرهنته أي تركته مقيماً وثابتاً عنده، ونفس المكلف محبوسة عند الله بما أوجبه عليه من التكاليف التي هي حق خالص له تعالى فإن أداها المكلف كما وجبت عليه فك رقبته وخلص نفسه وإلا بقيت محبوسة.

وقال بعضهم: الرهينة اسم بمعنى الرهن كالشتيمة بمعنى الشتم والياء للنقل من الوصفيّة إلى الاسميّة أو التاء للمبالغة وليس أي الرهينة صفة وإلّا لقيل رهين لأن فعيلا بمعنى مفعول لا يدخله التاء بل يستوي فيه المذكّر والمؤنّث إلّا أن يحمل على الفاعل فإنّه يؤتى في مؤنّثه بالتاء كما قال الراغب: إنّه بمعنى الفاعل أي ثابتة ومقيمة.

﴿ إِلَّا أَضَنَهُ البِينِ ﴾ استثناء متصل من النفوس، وأصحاب اليمين أهل الأعمال الصالحة من المؤمنين فإنهم فاكون رقابهم بحسن أعمالهم ﴿ يَنْتُ ﴾ أي: كائنون في جنّات والتنكير لبيان أن الجنّات لا يوصف وصفها. ﴿ يَشَادَلُونَ \* عَنِ ٱلنَّمْمِينَ ﴾ يسأل بعضهم بعضاً وقيل: المعنى فمن يتساءلون عن المجرمين عن حالهم وعن ذنوبهم التي استحقوا بها النار ﴿ مَا سَلَكَكُمْ فِي البَرة وذلك سَقَرَ ﴾ أي: أي شيء أدخلكم فيها من قوله: سلكت الخيط في الإبرة وذلك السؤال توبيخاً لهم.

﴿ فَمَا نَنَعُهُمْ شَفَعَةُ الشَّنِينَ ﴾ أي: لو فرض هذا الأمر المحال لو اجتمع الأنبياء والملائكة على شفاعتهم لا تنفعهم تلك الشفاعة وليس المراد أنهم

١ ـ سورة يس: ٤٧.

يشفعون لهم إذ الشفاعة موقوفة بالإذن وقابليّة المحلّ، فلو وقعت من المأذون للقابل قبلت والكافر ليس بقابل لها فلا إذن في الشفاعة له، ولا شفاعة فلا نفع في الحقيقة.

وفي الآية دلالة على صحة الشفاعة ونفعها للعصاة من المؤمنين وإلّا لما كان لتخصيصهم بعدم منفعة الشفاعة وجه قال ابن مسعود: تشفع الملائكة والنبيّون والشهداء والصالحون وجميع المؤمنين فلا يبقى في النار إلّا أربعة ثم تلا قوله: ﴿ يَوْمِ النِّينِ ﴾ وقال ابن عبّاس: إن محمداً يشفع ثلاث مرّات ثم تشفع الملائكة ثم الأنبياء ثم الآباء ثم الأبناء ثم يقول الله: بقيت رحمتي ولا يدع في النار إلّا من حرمت عليه الجنّة ويقول الرجل من أهل النار لواحد من أهل الجنّة: يا فلان أما تعرفني أنا الذي سقيتك شربة ويقول آخر، أنا الذي وهبت لك وضوء ويقول آخر: أطعمتك لقمة، وآخر: كسوتك خرقة وعلى هذا فيشفع له فيدخله الجنّة إمّا قبل دخول النار أو بعده.

وتولوا ولم يؤمنوا بالقرآن؟ والتذكرة التذكير بمواعظ القرآن ولم نفروا عنه؟ وتولوا ولم يؤمنوا بالقرآن؟ والتذكرة التذكير بمواعظ القرآن ولم نفروا عنه؟ وكانم حمر معرضين وحمر جمع حمار وهو معروف ويكون وحشياً وهنا هو المراد كأنّهم حمر وحشية هاربة من الأسد لأنها إذا عاينت الأسد هربت منه كذلك هؤلاء الكفار إذا سمعوا النبي يقرء القرآن هربوا منه وقيل: القسورة الرماة ورجال القنص أو حبالهم والقسورة فعولة من القسر وهو القهر والغلبة لأنّه يغلب السباع ويقهرها. وفي الآية من تهجين حالهم حيث كانوا يهربون من استماع القرآن شبه سبحانه الآية من تهجين حالهم حيث كانوا يهربون من استماع القرآن شبه سبحانه

حالهم بحال الحمير النافرة قيل: إن واحداً من العلماء كان يعظ الناس في مسجد جامع وحوله جماعة كثيرة فرأى ذلك رجل من الحمقاء وكان قد فقد حماره فنادى للواعظ وقال إنّي فقدت حماري فاسأل هذه الجماعة لعل واحداً منهم رآه فقال له الواعظ: اقعد مكانك حتّى أدلّك عليه فقعد الرجل فإذا واحد من أهل المسجد قام وأخذ في أن يذهب فقال الواعظ للرجل: خذ هذا فإنّه حمارك فإنّه فرّ من تذكرة الملك العلّام.

﴿ بَلْ يُرِيدُ كُلُّ اَمْرِي يَنْهُمْ أَن يُؤْقَى صُحُفًا مُّنَظِّرَةً ﴾ عطف على مقدر يقتضيه المقام كأنّه لا يكتفون ولا يرضون بتلك التذكرة بل يريد كلّ واحد منهم كتبا من السماء تنزّل بأسمائهم أن: يا فلان آمن بمحمد الشيئة.

وذلك أن أبا جهل بن هشام وعبد الله بن أميّة وأصحابهما قالوا لرسول الله: لن نتّبعك حتّى تأتي كلّ واحد منّا بكتب من السماء أو يصبح عند رأس كلّ رجل منّا أوراق منشورة عنوانها: من ربّ العالمين إلى فلان بن فلان، نؤمر فيها باتّباعك.

وقيل: المعنى أنّهم يريدون من الله البراءة من العقوبة وإسباغ النعمة حتّى يؤمنوا وإلّا أقاموا على كفرهم وقيل: يريد كلّ واحد منهم أن يكون رسولاً يوحى إليه خصوصاً وأنف أن يكون تابعاً.

﴿ كُلَّ بَل لَا يَضَافُونَ آلَا غِرَةً ﴾ ردع عن اقتراحهم فإنهم إنها اقترحوه لا هدى وإرشاداً بل لأجل عدم خوفهم من عذاب الآخرة بسبب عدم عقيدتهم بها ومستهلكين في محبّة الدنيا. ﴿ كُلَّ إِنّهُ تَذْكِرَةٌ \* فَمَن شَآةَ ذَكَرَهُ ﴾ ليس الأمر كذلك إن القرآن مذكر والضمير في إنّه وفي ذكره راجع إلى التذكرة والتذكير لأنها بمعنى الذكر وهو مذكّر أي تذكير للحق وعدل إليها للفاصلة فمن شاء أن

يتَّعظ به ويتذكر منه وجعله نصب عينيه قبل الحلول في القبر فإنَّه ممكن ذلك.

﴿ وَمَا يَذَكُّرُونَ إِلَّا أَن يَشَلَهُ آفَهُ ﴾ هذه المشيّة في قوله: ﴿ إِلَّا أَن يَشَلَهُ آفَهُ ﴾ غير المشيّة الاولى مشيّة اختبار والمشيّة الرافي مشيّة اختبار والثانية مشيّة إجبار والمعنى أن هؤلاء الكفّار لا يذكرون إلّا أن يجبرهم الله تعالى على ذلك وذلك مناف للتكليف ﴿ هُوَ أَهَلُ النَّقُونَى وَأَهُلُ النَّفِرَةِ ﴾ أي: هو تعالى حقيق أن يتّقى عقابه ومحارمه وأهل أن يغفر الذنوب.

قال أنس: إن رسول الله ﷺ تلا هذه الآية فقال: «قال الله سبحانه: أنا أهل أن اتحى فلا تجعل معي إلها فأنا أهل أن أغفر له» (١). ثمّت السورة بعون الله.

۱ـ الجواهرالسنية، الحرالعاملي، ص ۱۷۰، ونورالبراهين، ج ۱، ش ص ٦٦، ومسند أحمد، ج ٣،
 ص ١٤٢، وتفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ١٨٩.

## فهرس الأحاديث

(<sup>†</sup>)

| ۲۰۳   | اتقواالدنيا والنساء                                                             |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------|
| £4    | أخوف ما أخاف على أمِّق حيف الأثمَّة والتكذيب بالقدر والإيمان بالنجوم.           |
| ۲۱۰   | إذا تكاملت العدّتان أي عدد أهل النار وعدد أهل الجنّة                            |
| ١٩٨   | إذا جمع الأوّلين والآخرين جاءمنا دينادي بصوت يسمع الخلاتق كلّهم                 |
| Y V Y | إذارأيت اللَّه ينعم على عبد وهو مقيم على معصية فاعلم أنَّه مستدرج               |
| ۳۰٦   | إذاعلمت مثل الشمس فاشهد و إلّا فدع                                              |
| ۲۵    |                                                                                 |
| ۲۰۲   | إذا كان امراؤكم شراركم وأغنيا وكم بخلامكم وأمركم إلى نسائكم                     |
| ١٨    | إذا كانيوم القيامة جمع الله العباد في صعيدواحد                                  |
| 17    | _                                                                               |
| Y£    | أربعة لا يجدون ربح الجنّة و إنّ ربحها ليوجد في مسيرة خسمائة عام                 |
| ١٣١   | أسألك بكلّ اسم سمّيت به نفسك أو أنزلته في كتابك                                 |
| 177   | اسمي في التوراة أحيد لا تي أحيد أمّني عن النار                                  |
| 170   | أعطوا أعينكم حظها من العبادة                                                    |
| 171   | عملواماشئتم فقدغفرت لكم                                                         |
| YYY   | كثروا من قراءة الحاقة فإنّ قراءتما في الغرائض والنوافل من الإيمان باللّه ورسوله |
| ١٤    | لظوابيا ذا الجلال والإكرام الإلظاظ اللزوم والإلحاح                              |
| 177   | نّ ابن أبي طالب آنس بالموت من الطغل بثدي أمّة                                   |

| <b>***</b> | فهرس الأحاديث                                                         |
|------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ١٣٨        | انطلقواحق تأتوا خاخ موضع بين الحرمين فإنَّ بماظمينة                   |
| YY         | إنكم تنهافتون في النارتمافت الفراش وأنا آخذ بحجزكم                    |
| ٧٣         | أَيِّ أَبِعَثُ أُمِّيًا فِي الْأُمَيِّينِ وَأَحْتَمِ بِهِ النبييِّينِ |
| ٠          |                                                                       |
| *          | إلى لاأرجو أن يكونواشطر أهل الجنّة                                    |
|            | إِلَّى لاَّ جد في المتوراة أنَّ اللَّه يقول                           |
|            | إلِّ لأعلم آية لو أَخذتِها الناس لكفتهم                               |
|            | أهل الكفور أهل القبور                                                 |
|            | أوّل ما اغترض اللّه على أمّتي الصلاة الخسس                            |
|            | إياك والتنعّم فإنّ عباد اللّه ليسوا بالمتنعّمين                       |
| w          | أيَّا امرأة سألت زوجها الطلاق من غير بأس فحرام عليها واتحة الجنّة.    |
|            | أيّها الناس توبوا إلى اللّه فإليّ أتوب إلى اللّه في الهوم ماثة مرّة   |
| 174        | أيّها الناس دينكم فإنّ السيّئة فيه أحسن من الحسنة في غيره             |
|            | (ب)                                                                   |
| YA4        | البخلكفر والكافر في النار                                             |
| Y T £      | شر المشائين في الظلم إلى المساجد بالنور التامّ يوم القيامة            |
| TTO        | هثت أنا والساعة كهاتين                                                |
| ٠٠٠٣       | يتالمقدسأرضالحشر والمنشر                                              |
|            | (చ)                                                                   |
| 711        | رُوِّجُوا ولا تطلُّقُوا فإنَّ الطلاق يهتزَّ منه العرش                 |
| ١٨٠        | هٰکُر ساعة خیر من عبادة سنة                                           |
|            | (ث)                                                                   |
| £1         | لاثمن أمر الجاهليّة الطعن في الأنساب والنياحة و الأنواء               |

| TV1                 | قهرس الأحاديث                                                            |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------|
|                     | (ق)                                                                      |
| TYT                 | قال الله سبحانه: أنا أهل أن اتغى فلا تجعل معي إلها                       |
| TOA                 | قصر ثوبك فإنه أنقى وأبقى                                                 |
| 01                  | قلب كلّ إنسان حيث ماله فاجعلوا أموالكم في السماء يكن قلويهم في السماء    |
| ٣٦٠                 | قولواحسبنا اللَّه و نعم الوكيل                                           |
|                     | (실)                                                                      |
| ۳۱۰                 | كاننوح النبيّ بعث إلى قومه خاصّة وبعثت إلى الناس عامّة                   |
| 110                 | كلّ مولوديولدعلى الفطرة إلّا أنّ أبويه يهوّدانه أو ينصّرانه              |
| ****                | كلكمراع وكلكم مسؤولون عن رعيّته                                          |
| YWA                 | الكمّل من الرجال كثير ولم يكمل من النساء إلّا أربعة                      |
| <b>*</b> 0 <b>V</b> | كنت على جبل حراء فنوديت يامحمّد إنك رسول الله                            |
|                     | (ل)                                                                      |
| 17 Y                | لا إله إلَّا اللَّه حصني فمن دخله أمن من عذابي                           |
| 0                   | لا تدعوا قراءة الرّحن والقهام بحافاتم الا تقرّ في قلوب المنافقين         |
| 1.0                 | لاتساكنوني بماولقدهمتم بماهمتم من الغدر                                  |
| Y11                 | لا تطلَّقوا النساء إلَّا من ربعة فإنَّ اللَّه لا يحبّ الذواقين والذواقات |
| 7£1                 | لاتفضّلوني على يونس بن متى فإنّه كان يرفع له كلّ يوم مثل عمل أهل الأرض   |
| ٦٥                  | لاتكثرواالكلام بغير ذكر الله فتقسو قلوبكم                                |
| ۸٠                  | لارهبانيَّة في الإسلام ورهبانيَّة أمِّتي في المسجد                       |
| T10                 | لارهبانيَّة ولا تبتَّل في الإسلام                                        |
|                     | لايدخل الجنّة جوّاظ ولاجعظريّ ولاالعتلّ الزنيم                           |
| 46                  | لايقيمنّ أحدكم الرجل من مكانه ومجلسه ثمّ يخلفه فيه ولكن تفسّحوا وتوسّعوا |
| Y37                 | لايكون المؤمن طقانا ولالقانا                                             |

| ي الأحاديث                                                                | فهرسو  |
|---------------------------------------------------------------------------|--------|
| وسورة تبارك فكأنَّما أحماليلة القدر                                       |        |
| إَسورة التغابن دفع عنه موت الفجأة                                         | ومنقر  |
| إُسورة الجمعة أعطي عشر حسنات بعدد من أتى الجمعة                           | ومنقر  |
| (ي)                                                                       |        |
| لرء في ثوبيه اللَّذين مات فيهما                                           | يحشرا  |
| عليكم الآن رجل قلبه قلب جبّار و ينظر بعين شيطان                           | يدخل   |
| لوت بين الجنّة والنار على صورة كبش                                        | يذبحاا |
| الصالحون الأوّل فالأوّل ويبقى حثالة كحثالة الشعير والتمر لايبالي بحم الله | يذهب   |
| أمير المؤمنين فأصحاب الهمين شيعته                                         |        |

## المصيادن

- ١- القرآن الكريم، كتاب الله تبارك وتعالى الحي القيوم.
- ٢\_ الصحيفة السجادية، الإمام على بن الحسين المنطقة (السجاد) (ت ٩٤ هـ ق)
- ٣ ـ الاحتجاج، الطبرسي أبو منصور أحمد بن على بن أبي طالب (ت ٥٨٨ هـ ق).
  - 1\_ أحكام القرآن، الجصاص، أبي بكر أحمد بن على الرازي.
- ٥ الاختصاص، الشيخ المفيد، أبو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي (ت ٤١٣هـ ق).
  - ٦- أسباب النزول، الواحدي، أبوالحسن على بن أحمد بن محمّد النيسابوري (ت ٤٦٨ هـ ق).
- الإستبصار فيما اختلف من الأخبار، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي،
   (ت ٤٦٠هــق).
- ٨. الإستيصار في نسب الصحابة الأتصار، عبدالله بن أحمد بن موفق الدين ابن قدامة (ت: ٦٢٠ هسق).
- ٩- أسد الغابة في معرفة الصحابة، إبن الأثير الجزري، عزالدين على بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبدالكريم الشيباني (ت ٦٣٠ هـ. ق).
  - ١- إعانه الطالبين على حل الفاظ فتح المعين، بكري المكي ابن السيد محمد شطا عمر الله الدمياطي.
    - ١١ ـ الألفية والنفلية، الشهيد الأول محمد بن مكي العاملي.
- ١٢\_ الأمالي الشيخ الطوسي، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق).
  - ١٣ الأمثال في القرآن الكريم، ابن قيم الجوزية.
  - ١٤\_ بحار الأنوار، المجلسي، محبّد باقر محمّد تقى (ت ١١١٠ هـ ق).
- ١٥ ـ البداية والنهاية، ابن كثير، ابو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤هـ ق).
  - ١٦\_ بصائر الدرجات في فضائل أل محمّد للمنفار، محمد بن حسن (ت ٢٩٠ هـ. ق).
    - ١٧\_ تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي (ت ١٣٠٥ هـ. ق).
      - ۱۸ تاریخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت ۸۰۸ هــق).

١٩ـ تاريخ (الرسل والأمم والملوك)، أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ هـ. ق).

٣٠ - تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقي (ت ٥٧١ هـ ق).

٢١\_ التبيان في تفسير القرآن، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هـــق).

٢٢ تحرير الأحكام الشرعية على مذهب الامامية، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هـق).

٢٣ التحصين في صفات العارفين، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلِّي (ت ٨٤١ هـ ق).

٢٤ تحف العقول، ابن شعبة، أبو محمّد الحسن بن على بن الحسين الحرّاني الحلبي (ت ٣٨١ هـ ق).

٢٥ - تحفة الأحوذي (شرح جامع الترمذي)، محمد بن عبد الرحمن المباركفوري الهندي.

٢٦ تذكرة الفقهاء، العلامة الحلي، حسن بن يوسف، (ت ٧٢٦ هـق).

٧٧ - تذكرة الموضوعات، أبو الفضل محمد بن طاهر بن أحمد المقدسي.

٢٨ تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، محمد بن محمد العمادي أبو السعود.

٢٩ تفسير البغوي (معالم التنزيل في تفسير القرآن)، حسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦ هـ. ق).
٣٠ تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل وأسرار التأويل)، أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي البيضاوي (ت ٦٩١ هـ. ق).

٣١ـ تفسير الثعلبي (الكشف والبيان عن تفسير القرآن)، ابو اسحاق احمد بن ابراهيم الثعلبي النيشابوري (ت ٤٣٧هـ ق).

٣٢ تفسير الجلالين، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي.

٣٣ تفسير روح المعاني، ابو الفضل، شهاب الدين محمود الألوسي البغدادي (ت ١٢٧٠ هـ. ق).

٣٤\_ تفسير الرازي (روض الجنان وروح الجنان في تفسيرالقرآن)، ابوالفتوح حسين بن على الرازي.

٣٥ تفسير السمرقندي (بحر العلوم)، نصر بن محمد بن احمد السمرقندي.

٣٦ التفسير الصافي، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ ق).

٣٧- تفسير العياشي، ابن عياش، أبو النصر محمّد بن المسعود بن محمّد التميمي الكوفي السلمي السمرقندي (من أعلام القرن الثالث الهجري).

٣٨ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، أبو الفداء اسماعيل بن عمر البصري الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ ق).

٣٩ تفسير القرطبي (الجامع الأحكام القرآن)، القرطبي، أبو عبدالله محمد أحمد الأنصاري (ت ٦٧١ هـ ق).

٤٠ ـ تفسير القمي، القمي، أبو الحسن علي بن ابراهيم بن هاشم (ت ٣٠٧ هـ ق).

المصادر .....المصادر ....

٤١\_ تفسير الكشاف (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل)، ابو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٢٨ هـ. ق).

- ٤٢ التفسير المنسوب الى الإمام العسكري الخابد
- ٤٣ تفسير جوامع الجامع، فضل بن حسن الطبرسي (ت ٥٤٨ هـ ق).
- 12 تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، محمد بن محمد رضا القمي المشهدي.
- ٤٥ ـ تفسير نور الثقلين، عبد على بن جمعة العروسي الحويزي (ت ١١١٢ هـ ق).
- ٤٦ـ تنبيه الخواطر ونزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ورام بن أبي فراس (ت ٦٠٥ هـ. ق).
- 12- تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، شرف الاسلام بن سعيد المحسن بن كرامة (ت 298 هـ ق).
  - 11. تنزية الأنبياء، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ ق).
  - 14. تهذيب الأحكام، شيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت ٤٦٠ هــق).
- ٥٠ ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ابو منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي النيسابوري (ت ٤٢٩ هـ ق)
- ١٥ـ ثواب الأعمال وعقاب الأعمال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن بابويه القمي
   (ت ٣٨١هـ ق)
  - ٥٢ جامع أحاديث الشيعة، السيد حسين البروجردي، (ت ١٣٨٠ هـ. ق)
  - ٥٣\_ جامع الأخبار، محمد بن محمد الشعيري (من اعلام القرن السادس الهجري).
  - ٥٤\_ جامع البيان عن تأويل القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ. ق).
    - ٥٥ جامع السعادات، العلامة النراقي، محمد مهدي بن أبي ذر (ت ١٢٠٩ هـ ق).
  - ٥٦ جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري الدوسي (ت ٣٢١ هـ. ق).
  - ٥٧ الجواهر السنية في الأحاديث القدسية، محمد بن حسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ. ق).
  - ٥٨ جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، محمد حسن بن باقر النجفي (ت ١٣٦٦ هـ ق).
  - ٥٩\_ الحبل المتين في أحكام الدين، الشيخ البهاتي، الشيخ محمد بن حسين العاملي (ت ١٠٣٠ هـ. ق).
    - ٦٠\_ الحداثق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الشيخ يوسف البحراني (ت ١١٨٦ هـ. ق).
    - ٦١\_ حلية الأبرار في أحوال محمّد وأله الأطهار الكيلاء السيد هاشم البحراني (ت ١١٠٧ هـ. ق).
  - ٦٢\_ الخصال، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٢٨١ هـ ق).
  - ٦٣\_ الدر المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر (ت ٩١١ هـ ق).
    - ٦٤ الدعوات (سلوة الحزين)، قطب الدين الراوندي (ت ٥٧٣ هـ ق).

٦٥ رسائل المرتضى، الشريف المرتضى، على بن الحسين الموسوي (ت ٤٣٦ هـ ق).

٦٦ ــ روضة الواعظين وبصيرة المتعظين، محمد بن احمد الفتال النيسابوري (ت ٥٠٨ هــ ق).

٦٧- زاد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي (ت ٥٩٧ هـ. ق).

٦٨ زبدة البيان في أحكام القرآن، المقدس الأردبيلي، احمد بن محمد (ت ٩٩٣ هـ. ق).

٦٩ـ سعد السعود، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).

٧٠ سنن ابن ماجة، ابن ماجة، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هـ ق).

٧١ سنن أبي داود، أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير بن سداد الأزدي (ت ٢٧٥ هـ ق).

٧٢ السنن الكبرى، البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن على (ت ٤٥٨ هـ ق).

٧٣ سير أعلام النبلاء، الذهبي، أبو عبدالله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨ هـ ق).

٧٤ـ السيرة الحلبية (انسان العيون في سيرة الأمين والمأمون)، الحلبي، علي بن إبراهيم الحلبي الشافعي.

٧٥ شجرة طوبي، محمد مهدي الحاثري.

٧٦ شرح احقاق الحق، السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (ت ١٤١١ هـ ق).

٧٧ شرح أصول الكافي، المولى محمد صالح المازندراني (ت ١٠٨١ هـ ق).

٧٨ شرح الأزهار (المنتزع المختار من الغيث المدرار)، أحمد بن يحيي (ت ٨٤٠ هـ. ق).

٧٩ - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله بن محمّد بن الحسين المدائني المعتزلي (ت ٦٥٥ هـ ق).

٨-شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحسكاني، عبيدالله بن عبدالله بن أحمد الحذاء الحنفي النيسابوري (من أعلام القرن الخامس الهجري) (المتوفى بعد سنة ٤٧٠ هـ. ق).

١٨ صحيح البخاري، البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن مفيرة بن بودزيه الجعفى (ت ٢٥٦ هـ. ق).

٨٢ صحيح مسلم، القشيري النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت ٢٦١ هـ ق).

٨٣- الطبقات الكبرى، ابن سعد الواقدي، محمّد بن سعد بن منيع الزهري الكاتب (ت ٢٣٠ هـ ق).

٨٤٠ عدة الداعي ونجاح الساعي، جمال الدين احمد بن محمد بن فهد الحلِّي (ت ٨٤١ هـ. ق)

٨٦ عوالي اللآلي العزيزيّة، ابن أبي جمهور، محمّد بن علي بن ابراهيم الاحسائي (من أعلام القرن التاسع الهجري).

٨٧-عيون أخبار الرضائلية الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمى (ت ٣٨١هـ ق).

٨٨. عيون الحكم والمواعظ، على بن محمد الليثي الواسطي (من اعلام القرن السادس الهجري).

٨٩ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، العسقلاني، أحمدبن على بن حجر (ت ٨٥٢ هـ ق).

٩٠ الفتوحات المكية، محمد بن على بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي الأقللسي (ت ١٩٤٠ هـ. ق).

٩١ - فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ ق).

٩٢ الفصول المهمة في معرفة أحوال الأثمة الله الم العباغ، على بن محمد بن أحمد المالكي المكرى (ت ٨٥٥ هـ. ق).

٩٣ فقه القرآن، قطب الدين الراوندي (ت ٧٧٣ هـ ق).

٩٤ فلاح السائل ونجاح المسائل، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسينى (ت ٦٦٤ هـ ق).

٩٥ فيض القدير (شرح الجامع الصغير)، المناوي، أبو زكريًا يحيى بن محمّد عبدالرؤوف (ت ١٠٣١ هـ ق).

٩٦ قواهد المرام في علم الكلام، ميثم بن علي بن ميثم البحراني (ت ٦٩٩ هـ. ق).

٩٧ الكافي، الكليني أبو جعفر محمد بن يعقوب بن اسحاق الرازي (ت ٣٧٨ هـ. ق).

٩٨\_كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس، العجلوني، اسماعيل بن محمد (ت ١١١٩ هـ ق).

٩٩ كشف الغطاء عن مبهمات شريعة الغراء، كاشف الغطاء، جعفر بن خضر (ت ١٣٢٧ هـ ق).

١٠٠ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المثقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين
 (ت ٩٧٥هـــ ق).

١٠١- كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي (ت ٤٤٩ هـ ق).

١٠٢ - كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي الحدادي (ت ١٠٣١ هـ ق).

١٠٣ لسان العرب، ابو الفضل محمد بن مكرم، ابن منظور الافريقي المصري (ت ٧١١ هـ. ق).

- ١٠٤ لسان الميزان، الحافظ أحمد بن على بن حجر المسقلاني، (ت ٨٥٢ هـ ق).
- ١٠٥ ـ مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي، أبو على الفضل بن الحسن بن الفضل (ت ٥٤٨ هـ. ق).
  - ١٠٦ المجموع في شرح المهذب، يجيى بن شرف النووي (ت ٦٧٦ هـ. ق).
  - ١٠٧ ـ المحاسن، ابو جعفر احمد بن محمد بن خالد البرقي، (ت ٢٨٠ هـ. ق).
  - ١٠٨ـ المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء، المولى محسن الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ هـ. ق).
    - ١٠٩ المحصول في علم الأصول، محمد بن عمر بن الحسين الرازي (ت ٦٠٦ هـ ق).
- ١١- المحلى في شرح المجلى بالحجج والآثار، ابو محمد علي بن احمد بن سعيد بن حزم الأندلسي الظاهري (ت ٤٥٦ هـ. ق).
- ١١١ـ مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، حسين بن محمد تقي النوري الطبرسي (ت ١٣٢٠ هـ ق).
- ١١٢ـ مصباح المتهجد، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).
- ١١٣-المصنف في الأحاديث والآثار، ابن ابي شيبة، أبوبكر عبدالله بن محمّد بن ابراهيم بن عثمان العنبسي الكوفي (ت ٢٣٥ هـ. ق).
  - ١٤٤ ـ مكارم الأخلاق، أبو نصر رضي الدين حسن بن فضل الطبرسي (من أعلام القرن السادس الهجري).
- ١١٥ الملاحم والفتن، ابن طاووس، رضي الدين أبوالقاسم علي بن موسى بن جعفر الحسيني (ت ٦٦٤ هـ. ق).
- ١١٦ـمن لايحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمى (ت ٣٨١هــق).
- ١١٧ مناقب أل أبي طالب، ابن شهر أشوب، ابو جعفر رشيد الدين محمّد بن علي السروي المازندراني (ت ٥٨٨ هـ. ق).
  - ١١٨ الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطبائي (ت ١٤٠٢ هـ. ق).
  - ١٩٩ النصائح الكافية، السيد محمد بن عقيل بن عبد الله بن عمر بن يحيى العلوي (ت ١٣٥٠ هـ ق).
  - ١٢٠\_وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١١٠٤ هـ. ق).

## المحتويات

| 0     | سورة الرحمن                                       |
|-------|---------------------------------------------------|
| ۳۱    | سورة الواقعة                                      |
| ٥٣    | سورة الحديد                                       |
| ۸۳    | سورة المجادلة                                     |
| ١٠٣   | سورة الحشر                                        |
| 17Y   | سورة الممتحنة                                     |
| ١٥٥   | سورة الصف                                         |
| 171   | سورة الجمعة                                       |
| ١٨٣   | سورة المنافقون                                    |
| 198   | سورة التغابن                                      |
| Y • 9 | سورة الطلاق                                       |
| 777   | سورة التحريم                                      |
| ۲۳۹   | سورة الملك                                        |
| YoV   | سورة القلم                                        |
| YVV   | سورة الحاقة بــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 790   | سورة المعارج                                      |
| ٣٠٩   | سورة نوح                                          |
|       |                                                   |

| 11 飞/ 圆脚圆  | ٣٢            |
|------------|---------------|
| <b>TTO</b> |               |
| 7779       | سورة المزمل   |
| ToV        | سورة المدثر   |
| TV0        | فهرس الأحاديث |
| ٣٨٥        | المصادر       |
| <b>r41</b> | المحتويات     |