

مقدمة

لله الحمد أرالاً و آخراً ، وله الشكر ما بقيت وبقس الليل والنهار . . و المسلاة والسلام على محمّد المسطفى الله وعلى آله الطاهرين. واللعنة الدائمة على أعدائهم: أعداء الله، إلى يوم الدين. و بعد. . تمضى القرون، وتنقضى الليالي والأيام. . وتنطوي صفاحت الأحقاب والعقود ، ويأكل الزمان على الغابرين ويشرب، ولكن . . يبقى أهل البيت ، الذين ورثوا الكتاب . . لين ينطفئ ذكرهم ما بقي للقرآن مين ذكر، ولين تزول آثارهم، ما لم يزل للقر آن أثر، حيث أنَّ الحقَّ قضى: (لن يفتر قا) إلى يوم يبعثون. .

يُخلّد ذكرهم مهما فعل الفاعلون...

ثم إنّهم، شكراً لما من الله عليهم، جاهدوا فيه حقّ جهاده، وشروا أنفسهم ابتغاء مرضاته، ولم يشركوا به طرفة عين، فقدّموا رضوانه على الدنيا، حتّى غدّرَ بهم الدهر الخؤون إ. ولكنّهم رضوا قضاء الله لأنفسهم بالشهادة ، ولأصحابهم بالتشريد، ولشيعتهم بالقمع ، ولأخبارهم التي كتبها أصحابهم بالحرق و الغرق و الدفن. إ

وأحاديثه مئات الكتب، ولكنَّ يد الغدر طالتها واحرقتها أو أقبرتها في الرمال;

ف (أحمد بن محمّد البرقي) ، له مؤلّفات تبلغ المائة، ولكن لم يصل منها إلا كتابه: (المحاسن) و (الرجال) (

♦ و (الحسين الكوفي الأهوازي) ، له ما يربو على ثلاثين مؤلفاً. . فأين هي ١٤

• و (عبد الرحمن التميمي) -من أصحاب الجواد المعتمدين -، أين كتبه؟

و (عبد العزيز بن يحيى) ناهزت كتبه المائة و التسعين كتابا،

ولم يبلغنا منها شيئ!

• و (صفوان بن يحيى) - وكيل الإمام الجواد الله - ، كتب أكثر من ثلاثين مصنَّفاً، ولكنَّها أين؟ . . وغيرهم كثير . وبعد، لقد فرض الله على موالي أهل البيت دُوراً لابدً لهم من القيام به، وهو: إحياء أمرهم.

فقد أمر الإمام الصادق الله شيعته قائلاً: (أحيوا أمرنا..) فكلُّ مِن حيث يستطيع، بما يستطيع، ..ولو بكلمة.

وها أنا ذا أدلوا بدلوي -ولو كان جهداً متواضعا - بالكتابة عن الإمام الجواد عليه صلوات المصلّين. . علماً أنَّ استحالة الأحاطة بكلّ ما درّ من فضائل هذا البحر واضح ، إلاَ أنني قد اغترفت منه بمقدار . .

ولمّا رأيت نفسي أخوض في غمرات بحره، وأغوص في عباب لججه، لا أدير طرفاً، يميناً أو شمالاً، إلا وتموج عليّ أنواره، فهو كلّ مَن سبقه. . هو محمّد و هو عليّ، وهو حسن وهو حسين، هو هم، ولكن في قالب آخر -..

فليس لي إلا أن أملأ كفّي من ذلك البحر الزخّار، وقد قال أمير المؤمنين (ما لا يُدرك كله، لا يترك كله)<sup>(</sup>..فإنني -بعون من الله - آخذ منه على قدر ما يتسع له صدري، لا بما هو أهله، بذكر لمحات من حياته المشرقة وسيرته المباركة، حتى يكون ذلك 'إرشاداً' للسير نحو رياض معرفته.. بإذن الله.

و إنّني إذ أشرَف مدادي بذلك، أرجوا من المولى أن ينفعني به يوم (ينظر المرءُ ما قدَمتْ يداه)، ويوم يؤتى (كلّ أناس بإمامهم)، راجياً من الله شفاعة وليّه الجوادة، إنّه جواد كريم.

٦

حسين هادي المدرسي

' – غوالي الآلي ج\$ ص٥٨.

### « **\** »

النسب الشريف

لا عجب في أن يكون نسبه خير نسب، وسلالته أشرف سلالة. فالمصطفي هو الله، والمصطفون صنائعه..

النسب أشهر- في فضله ورفعة شأنه- من نار على منار. فهو بن أبي الحسن عليّ الرّضا، بن أبي إبراهيم موسى الكاظم، بن أبي عبد الله جعفر الصادق، بن أبي جعفر محمّد الباقر، بن أبي محمّد عليّ السحّاد، بن أبي عبد الله الحسين الشهيد، بن أبي الحسن عليّ أمير المؤمنين; وابن سيدة النساء فاطمة، بنت رسول الله محمّد. عليهم أفضل صلوات الله و أشرف تحيّاته و أزكى سلامه.

ثمّ والد أمير المؤمنين –أبو طلب–، ووالد رسول الله –عبد الله–، ابنا هاشم، بن عبد مناف، بن قصي، بن كلاب، بن مرّة، بن كعب، بن لؤي، بن غالب، بن فهر، بن مالك، بن النضر–وهو قريش–، بن كنانة، بن خزيمة، بن مدركة، بن طابخة، بن إلياس، بن مضر، بن نزار، بن معد، بن عدنان.<sup>1</sup>

هذا النَسَب المهذّب الطاهر، وهذه السلالة المصفّاة، إنَّ هي إلا تلكم الشجرةُ المباركة في القرآن، حيث مَعين عطائها لم ينضب، وشلال أنوارها لم يزل، لترشّ النور من مناهلها كلّ حين بإذن ربّها..

أمّا الإمام الرضا-أبو الإمام الجواد-، ففي حياته المباركة بدأت مرحلةٌ جديدة للشيعة، لأنّهم انتقلوا من السرّ إلى العلن، ومن الكتمــان إلى الظهور. فاستقرّ بهم النوى بعد أن ضاقت عليهم الأرض.

وقد كان مرضيًا لدى جميع الناس، صغارا وكبارا، شـيبا وشبّانا، حكماء ومحكومين، عند المخالف والمؤالف، حـــى جــاء في حديث الإمام الجوادة، لمّا سأله السائل عــن ســبب تســمية أبيــه بــ(الرضا) مِن بين الأئمّة؟ قال تا :«لأنه رضي به المخالفون من أعدائه، كما رضي به الموافقون

مِن أوليائه. و لم يكن ذلك لأحد مِن آبائه، فلذلك سمّسي مِسن بينسهم (الرضا).»<sup>(</sup>

وقد قُتل هذا الإمام على مظلوماً على يد (عبد الله) المسأمون العبّاسي، الذي كان يظهر المحبّة له ، ويبطن العداء له، فقَتل الإمسام خوفاً على دنياه، وعلى كرسيّ السلطة التي نزا عليها ظلماً، وتصرّف بها ظلماً، وورّثها من بعده ظلماً.

وهو الله دفين طوس. فبه طابت، وبمثواه تنوّرت. وقد قال قبل شهادته: «..بورك قبر طوس».فبورك القبر، وبورك ساكنه.

و قد أورد المؤرّخون أبواباً خاصّة في فضل زيارتـــه، وذلـــك كرتر الأراب دياليتر مدينة المراجب منها:

لكثرة الأحاديث التي وردت فيه. وفيما يلي بعضها: قال أمير المؤمنينﷺ: «سيُقتَل رجلٌ من ولدي بأرض خراسان

بالسمّ ظلماً، اسمه اسمي، واسم أبيه اسم ابن عمران موســــى. ألا فمَـــن زاره في غربته، غفر الله له ذنوبه ما تقدّم منها وما تأخر، ولو كانـــت مثل عدد النجوم، وقطر الأمطار وورق الأشجار.» <sup>(</sup>

وقال الإمام الصادق على المعادي بـأرض خراسـان، في مدينة يقال لها: (طوس). مَن زاره إليها، عارفاً بحقّه، أخذتُه بيدي يـومَ القيامة وأدخلتُه الجنّة، وإنْ كان من أهل الكبائر.»

-يقول الراوي- قلت: جُعلت فداك، و ما عرفان حقّه؟

' – البحار ج۶۹ ص۲۸۶ .

٩.

# رسول اللہ 🗱 علی حقیقة.» <sup>ا</sup>

وروى الكليني بإسناده عن (مهزيار)، قال: قلــت لأبي جعفــر (الجواد): جُعلتُ فداك، زيارة الرضاﷺ أفضل، أم زيارة أبي عبـــد الله الحسينﷺ؟

فقالﷺ :«زيارة أبى أفضل. وذلك لأنَّ أبا عبد الله يزوره كــلُّ الناس، و أبي لا يزوره إلا الخواص من الشيعة.»<sup>`</sup>

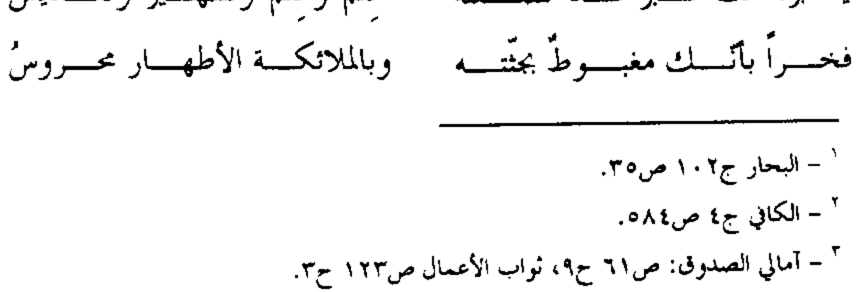
وعن (أحمد البزنطي) قال: قرأتُ كتاب أبي الحسن الرضــــاﷺ: «أبلِغ شيعتي أنَّ زيارتي تعدل عند الله ألف حجّة.»

قال: فقلت لأبي جعفر: ألف حجّة؟

قال؟! «إي والله، ألف ألف حجّة، لمن زاره عارفاً بحقّه. »<sup>"</sup>

وقد أورد المحلسي زيارة له عن الإمام الجواد، وفيها ينسب إلى الإمام هذه الأبيات في حق أبيه عني:

يا قبر طوس سـقاك الله رحمتــه ماذا ضمنت من الخيرات يا طوسُ طابت بقاعك في الدنيا وطاب بها شخص ثوى بسنا آباد مرمــوسُ شخص عزيز على الإسلام مصرعه في رحمة الله مغمــور ومغمـوسُ يا قبرَه أنت قــبرٌ قــد تضــمّنه حِلمٌ وعِلمٌ وتطهــيرٌ وتقــديسُ



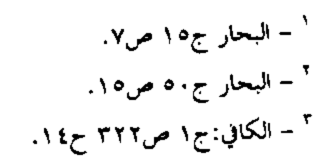
في كلِّ عصر لنا منكم إمام هدى فربعه آهــل مــنكم ومــأنوس أمست نجومُ سمــاء الــدين آفلــة وظلَّ أسد الثرى قد ضمّها الخيسُ غابــت فمانيــة مــنكم وأربعــة ترجى مطالعها ما حنّت العــيسُ حتّى متى يزهر الحقُّ المــنير بكــم فالحقّ في غيركم داج ومطموسُ

أم الإمام؟ أمّا والدة الإمام الجواد؟ التي سمّاهما الإمسام الرضا أمّا والدة الإمسام الجواد؟ ومن أسمائها (سبيكة). وكانست مريسيّة من مصر. من أسمائها: (ريحانة)، أو تُدعى تارة بــ(دُرّة). أ من أسمائها: (ريحانة)، أو تُدعى تارة بــ(دُرّة). أ أخذَت هذه المرأة العظيمة، بمحامع الشرف، وحـازت أصلَ الفضل وفرعَه، كسائر أمّهات أوصياء الأنبياء، التي صاغهن ربُّ العالمين من طينة طاهرة، واصطفاهن أوعية زاكية، لخلفاء الــنبيّ الخـاتم مسن بعده.. كَيف لا ورسولُ الله تُن هو القائل:

«إذا أراد الله عزّ وجلّ أن يخلقنا..أخرجنا إلى أصـــلاب الآبـــاء،

وأرحام الأمّهات. ولا يصيبنا نجس الشرك، ولا سفاح الكفر» وقد وصف الإمسام الرضائة هـذه المـرأة الجليلـة بـــــ(الأمّ المقدسة)،فقال؟: «قُدّست أمَّ ولدته-الجواد-.قــد خُلقــت طــاهرة مطهّرة..»

وفي الكافي ألها كانت من أفضل نساء زمالها! "



١٣

## $\langle \langle \uparrow \rangle \rangle$

# الميلاد المبارك

كان الإمام الرضا لله قد بلغ الخامسة والأربعين مسن عمسره الشريف من دون أن يُرزق بولد بعد.. وفي تلك الآيام، المفتتَن بما أهلُها، استغلَّ بعض المتزمّتين الفتنة، فافتروا على الإمام على أبنه عقيم، ليعضدوا موقفهم بالوقف على أبيه موسى بن

جعفر 🕮 .

ولكنّ الإمامﷺ كان يردّ أقاويلهم بقوله عند بعض خواصّــه: «لعنهم الله ما أشدّ كذهم. أما أنّهم يزعمون أنّي عقيم، وينكرون مَـــن يلي الأمر من ولدي!.»

ويقولﷺ لذلك السائل –الذي اسستفسره عن جواز إعطاء الزكاة للواقفية-: «لا تعطهم، فإنّهم كفّار، مشركون، زنادقة.»<sup>٢</sup>

ويكتب رجل من الذين في قلوبهم زيغ، رسالة له على يقول فيها: كيف تكون إماماً وليس لك ولد؟

فيقول الإمامﷺ: «وما علمك أنه لا يكون لي ولـــد؟. والله لا يمضـــي

الأيام و الليالي، حتى يرزقني ولداً ذَكراً، يفرّق به بين الحق و الباطل.» ` و يتقدّم آخَر، ويسأل: مَن الإمام بعدك؟ يقو لﷺ: «ابني.» فيقول الرجل: هل يجترئ أحدَّ أن يقول: ابني، وليس له ولد؟! ` وعن (عبد الرحمن بن أبي نجران)، و(صفوان بن يجيى)، قـــالا: حدَّثنا (الحسين بن قياما)، -وكان من رؤساء الواقفيَّــة-، فســـأَلَنَا أن نستأذن له على الرضا الله ، ففعلنا. فلمًا صار بين يدي الإمام، قال له: أنت إمام؟ قالﷺ :« نَعم» قال: إنَّى أشهد الله أنَّكُ لستَ بإمام!. قال-الراويان-: فنكتَ عليه في الأرض طويلاً منكّس الرأس. ثمّ رفع عليه رأسه إليه، فقال له: «ما علمك أنَّى لستُ بإمام؟» قال-الواقفيّ-: إنّا قد روينا عن أبي عبد الله عنه: «إنَّ الإمام لا يكون

' – البحار ج. ٥ ص٢٢ . وكان الإمام الصادق قد عبّر عن مذهب الواقفيّـــة بآنهـــا فتنــــة شيطانيّة، وأنَّ منتحليه هم شرار الخَلق، كما جاء في كتاب (رحال الكشّي) بسنده عن (الحكم

عقيما»، وأنت قد بلغت السنّ، وليس لك ولد. فنكّس الإمامﷺ رأسه أطول مِن المرّة الأولى. ثمّ رفع رأسه، فقال: «إنّي أشهد الله أنه لا تمضي الأيّام والليالي، حتّى يرزقني الله ولداً منّي.» قال(عبد الحمن): فعددنا الشهور مِن الوقت الذي قال، فوهب الله لـــه أبا جعفرﷺ في أقلّ مِن سنة. <sup>(</sup>

وغدا الشيعة المخلصون منتظرين أشدَّ الانتظار مقدمَ إمامهم..فلم تمض الأيام، حتى وصل اليوم الموعود..

كان يوم الجمعة، العاشر من شهر رجب المبارك، مسن عسام ١٩٥ بعد الهجرة، حيث بزغ من أفق الحقّ نور، لتشرق الأرض بمولد حجّة الله ووليّه: الجوادﷺ، فيستبشر به أبوه الرضاﷺ قـائلاً: «إنّ الله قد وهبَ لي مَن يرثني ، ويرث آل داود.» <sup>٢</sup> وكان يبشّر النساس بسه، فيقول:«قد وُلد لي شبيه موسى بن عمران فالق البحار، وشبيه عيسي

وإليك تفاصيل ولادته 🗱:

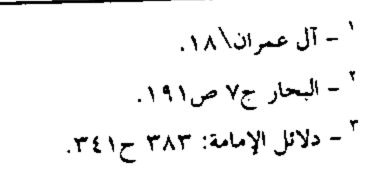
(لما قربت من خيزران الولادة، أمر أبو الحسنﷺ أخته حكيمــة بأن تحضر ولادتها، وتدخل هي والقابلة البيت على الخيزران. وقد وُضع

فيه المصباح.

فلمّا أخذها الطلق، أُطفأ المصباح، فلم يبصرا أمَّ الجـــوادﷺ، و لم يعرفا ما صُنع بها! فقلقَتْ حكيمة لذلك، واعترتها الدهشة فيما فاجأها.

وبينما هي على هذا، وإذا بالنور يسطع إلى عنان السماء، وقــد عمّ البيت بأجمعه! وأبو جعفر الجواد في الطشت، وعليه شيء رقيق كهيئة الثوب، شاخصاً ببصره نحو السماء، ومنادي يناديه من بطنــان العرش: «اثبت أنت صفوتي من خلقي، وموضع سرّي، وعيبة علمي، وأميني على وحيي، وخليفتي في أرضي. لك ولمن تولاك أوجبت رحمتي، ومنحت جناني، وحللت جواري. وعزّتي وجلالي لأصلين من عــاداك أشدّ عذابي، وإن وسعت عليهم من سعة رزقي.» فإذا انقطع صوت المنادي. فأجابه الإمام في وهو واضع يده على رأسه: (شهد الله أنه لا المادي. فأجابه الإمام في وهو واضع يده على رأسه: (لله و العزيــز إله إلاً هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيــز الحكيم')

وفي رواية: قالت حكيمة: فلما ولدَّنُه، قال: «أشهد أن لا إله إلا الله.» فلمّا كان اليوم الثالث، عطس، فقال: «الحمد لله، وصلّى الله على محمّد وعلى الأئمّة الراشدين.»<sup>٦</sup> كان ميلاداً مباركاً سعيدا. لأنه أصبح سبباً لاتحـــاد الشـــيعة،



ولانتصار الحقّ، فبالحقّ أنزله الله من حول عرشه، <sup>ا</sup> وبالحق نزل. وبالخصوص أنّ الواقفيّة كانت قد قويت شوكتُهم آنذاك، حسى تساه الكثير من المتزعزِعين، وغيرهم من الشاكة قلوبهم. ولكن تمّ كبحُ جماح الضُلاّل بعد ذلك المولود المبارك. فحمدت الشيعة ربّها، وسبّحت ذاته المقدّسة، لمسا رأت مسن صدق الوعد، بعدما ذاقت مرارة الصبر والتسليم.

· - راجع البحار ج٧ ص٢٠٦، أيضا: البحار ج٣٦ ص٣٤١ ح٢٠٦. ۲۰



# «۳»

عهد الصبي

ورد في الحديث عن أبي الحسن الرضا على قال: «إنَّ الصـــبيان قالوا ليحيى (بن زكريًا): اذهب بنا نلعب. قال: «ما للعـــب خُلقنـــا.» فأنزل الله تعالى: (وآتيناه الحكم صبيّاً).»<sup>ا</sup>

ونظير الموقف هذا، جرى بين الإمام الجــواد الله وبــين أحـــد الأصحاب، عندما كان الإمام الله لا يزال حديثاً في سنّه. فقد جاء هذا الرجل وهو يحمل معه شيئاً مما يلعب به الأطفال..يقول:

لما جئتُه في و وقفتُ أمامه مسلّماً، لم يـــأذن في لي بـــالجلوس! فرميتُ بما كان معي بين يديه، فغضب علَيّ، وقـــال في: «مـــا لهــــذا خلقنا.»

و في نسخة أخرى: «..ما لهذا خَلَقني الله، ما أنا واللعب؟.» الإمام الجواد؟، مع أنّه كان صغيراً في سنّه وخَلقه، ولكنّه كان عظيماً في معرفته وخُلقه. والحديث التالي خير شاهد:

لل أراك مفكّراً، كأنك شيخ؟! الجه به، فإذا تناوله بكى. فقالت: يا بنيّ، إنّما أعالجُك بما علَّمتَني! فيقول لها: الحُكم حكم النبوّة، والخلقة خلقة الصبيان.» نعم، إنّ الله آتى الإمام الجواد رُشد عقله، قبل رُشهد عظامه. ورُشد فهمه، قبل تجاوزه عهد صباه..فبلغ معالي العرفان، قبل أَن يبلغ أشدة..

سابقت معارفُه طبائعَ الطفولة، فكان السَبق لـــلأوَل، ليتحــاوز إدراكُ الإمامِ، حدودَ الزمان والمكان، وحواجزَ العصور والأمصار.. صحيح أنَّ الله ما آتاه النبوّة، فقد قضى أن لا نبيَّ بعــد خــاتم النبيين، ولكنه آتاه الإمامة صبيّا، التي قضى خليلُ الله إبــراهيم، عمـراً طويلاً عبداً..فنبيّاً..فرسولاً..فخليلاً..ثم صار على الكِبَـر، -وبعــد أن وهب له من ذريّته إسماعيل وإسحاق-، بعدما ابتلاه بكلمات فأتمهنّ..ثم قال له: (إني جاعلك للناس إماما)...

کانت قد عمّت برکاتهﷺ جمیے محبّے، حیے روی (یحیے الصنعاني)، قال: كنتُ عند أبي الحسن عليه فجيء بابنه أبي جعف ر الله وهــو صــغير، فقالﷺ: «هذا المولود الذي لم يولد مولود، أعظم على شيعتنا بركـة

منه.»`

و يقول (الصنعاني) أيضاً: دخلتُ على أبي الحسن الرضـــاﷺ وهو بمكّة، وهو يقشر موزاً ويطعم أبا جعفرﷺ، فقلت لـــه: جُعلــتُ فداك، هو المولود المبارك؟

قالﷺ :«نعم. يا يحيى، هذا المولود الذي لم يولد في الإســـلام مثله مولود أعظم بركة على شيعتنا منه.»<sup>؟</sup>

أقول: يمكن أن يكون مراد الإمام الرضا في من الحديثين السابقين أكثر من مطلب، ليصير ذا معنى مفهوم لمختلف الطبقات من مندارك الناس وفهمهم. فقد يسمع الحديث شخص، فيفهم شيئا، ويسمع ذات الحديث آخر، فيفهم منه معنى أعمق مما فهمه الأوّل، ولعلّ كلا المعنيين من مراد الإمام، وبالخصوص أنّ أحاديث الأئمّة -كما تشير بعضها- لها بطون، كما للقرآن بطون.

وهذا الحديث أيضاً، فقد تكون له معاني مختلفة، منها:

١) حيث أنَّ الإمام الجواد الله هو الإمام والخليفة لله على البرايا، وهو ممن (بيُعْنهم رُزق الورى)، أو كما يقول الإمام الباقر الله: يَرزق الله عباده، وهم يعمر بلاده. وهم يتزل القطر من السماء، وهمسم تخرج بركات الأرض..» وهو مَن لولاه، لَماجست الأرض بأهلسها ،

٢£

وساخت بهم ً..فوجوده على ظهر البسيطة، إنّما هو بركة عظيمـــة لا مُنكر، سواء لأهل زمانه، أم من تأخّر عنه..

٢) إذا كان من مات ولم يعرف أئمّته، مـات علـى ضــلال وعمى..فالإمام الجواد، إذ وُلد، وعرفه شيعته واتبعوه، ونالوا الشـرف بولايتهم إيّاه، وقُرّت عيولهم به..سيكون البركة العظمى لهــم، حيــث يُرزقون-بولايته-، مُلكاً لا يبلى، في جنان هم فيها خالدون..

٣) إنّ الناس-كلّ الناس- يستحقّون بقبائح أعمـالهم أنـواع العذاب، في دار الدنيا قبل الآخرة. ولكن، بفضل خلفاء الله –ومنـهم الإمام الجواد- على بريّته، ووجودهم بين أظهرهم، فإنّ الله تعالى يرفـع عن الناس العذاب إلى أجل.. وهذا ما قاله الإمام الباقر للله لمـا سـأله جابر: لأيّ شيء يحتاج إلى النبيّ والإمام؟

فأجاب؟ ( الله عن العالَم على صلاحه. وذلك أنّ الله عزّ وجلّ يرفع العذاب عن أهل الأرض إذا كان فيها نبيّ أو إمام. قـــال الله عـــز وجلّ: **(وما كان الله ليعذّبجم وأنت فيهم)**وقال النبيّ؟ (النحوم أمــان لأهل السماء، وأهل بيتي أمان لأهل الأرض. فإذا ذهبت النحوم، أتـــى أهل السماء ما يكرهون. وإذا ذهب أهل بيتي، أتى أهــل الأرض مــا

والعذاب..» '

٤) قد سبق الذكر أن الإمام الرض في عهده كثرت الواقفية، وذلك بعدما اشتعل رأس الإمام الله شيباً، وبلغ في العمر مبلغاً خافوا أن يقضي نحبه من دون أن يخلّف..

ولكن لمّا وُلد الإمام الجواد ﷺ، كانت ولادته من أجلى البراهين لإمامة أبيه، كما كانت كشفاً لزيف معتقد الواقفيّة الذي كاد أن ينجرّ إليه أغلب الشيعة.. ومن هنا كان ﷺ بولادته بركة عظيمة على بقـاء دين الله وأهله، وعلى الإسلام والمسلمين.

وهذا المعنى يظهر من وصف الإمام الرضائي ابنه بـــ(المولـــود) فإنَّ ذكر الوصف في الحُكم، يُشعِر –كما قالوا– بالعليّة.

وبتعبير آخر، كأنَّ الإمام ﷺ قال: إن بولادة ابني.. أو: إنَّ ابني، لأنه وُلد، صار أعظم مولود بركة. فلأن الإمام الرضا ﷺ وصف الإمام الجواد ﷺ بالمولود، فإن في وصفه بذلك إشعار بأن الولادة هي السبب في كونه البركة العظيمة.

ولماذا صارت ولادته بركة؟ لأنه-كما أســـلفنا- جعـــل سمـــوم الواقفيّة تُنثر أدراج الرياح، لتخرس شقاشق شياطينهم، ويسفر الحق عن

محضه..

وبهذا التوجيه والذي سيليه، يكون الحديثان مختصـــين بالإمـــام

` - البحار ج٢٣ ص١٩.

الجواد ﷺ دون سائر الأئمّة. ٥) يمكن أن يكون كلّ من الحديثين إشارة إلى ما حدث مـــن الاحتجاج بين الإمام الجوادﷺ وبين يحيى ابن أكثم، وانتصـــار الإمـــام عليه.

فإنّه لم يُعهَد في التاريخ أنّ صبيّاً عمره يقلّ سنّه على العشرة، يدخل سوح الاحتجاج مع أكبر شخصيّة علميّة في الدولة، وقاضي القضاة، فيتغلّب الصبيّ عليه بحيث يتلجلج في الكلام، ويظهر عجزه!. ومِن الواضح أنّ هذا الانتصار كانت له بركات عظيمة في رفع معنويّات الشيعة في كلّ مكان، ورفع رؤوسهم افتخاراً بهذا الشرف والموفقيّة التي تجلّت فيها نبذة من عظمة إمامهم الجواد؟.

وهذه المعاني الظاهرة، ويمكن أن يكون مراد الإمام الرضا للله من حديثيه أعمق وأغور من ذلك، والله العالم.

كان الإمام الجواد على شديد السُمرة، لذلك أثار شكوك المرتابين -من الذين أثَّرت فيهم شبهة غَيبة الإمام موسى الكاظم، وأن لا إمــام بعده وهو الإمام القائم'-، فعرضوه على (القافة)'.

ولما نظر القافة إليه، خرّوا لوجوههم سجّداً! ثم قاموا فقالوا: يا ويحكم، أمثل هذا الكوكب الدّريّ، والنور الزاهر تعرضــون علــي

- · وهم المعروفون بالواقفيّة.
- · جمع قائف، و هو الذي يعرف النسب بفراسته.

مثلنا؟! هذا والله الحسب الزكتي، والنسب المهذّب الطاهر، ولدتُه النحوم الزواهر، والأرحام الطواهر. والله ما هو إلا مِن ذريّة الــــنيّﷺ وأمـــير المؤمنينﷺ!.<sup>١</sup>

\* \* \*

وكان إمامنا الرضاﷺ محبًّا لولده الجوادﷺ ومحترماً لـــه بـــالغ الاحترام، فكانﷺ لا يذكره باسمه، وإنّما يكنّيه. أو يقول: «ابــــــــني» أو عندما يريد نداءه، يقول له تارة: « فداك أبوك» وأخـــرى «بنفســـي أنت» ...كلّ ذلك احتراماً له وإجلالاً.

وهذا محمّد بن عباد كان كاتباً للإمام الرضا في خراسان، يقول: لم أسمع الرضائي يذكر ابنه محمّداً الله إلا بكنيته، فيقول: «كتب إليّ أبو جعفر» و «كتبت إلى أبي جعفر»..<sup>4</sup>

وصلت رُسل المأمون إلى الإمام الرضا للله بأن يخرج من المدينة إلى (مرو) بأرض خراسان، ليرشد الناس ويأمّهم. وإن لم يكن ذلك هو قرار المأمون الواقعيّ، بل ليغلب على عقول الناس أمرُه..

ولكنّ دهائه لم يسبق علم الإمامة..الإمام الرضائي غير جاهل عمّا يريد الرجل صنعه، وإنّ مكيدته غير خافية عليه عليه، فالإمام أعلـــم من أن تتلاعب به الأهواء..

ولذلك رفض على البداية أن يعيَّن وليَّا للعهد. ولكنَّ لمَّا رأى المأمون موقف الإمام، وأنَّ خطَّته باءت بالفشل، أجبره على قبولها، وعلى إقامته في (مرو) وإلا..قَتَله!

فاستعد الإمام للرحيل، وسار إلى خراسان جبراً وقهراً، من قبل تلك السلطة الظالمة. لكنه تشكل كان يعلم أنّ ما يجري إنّما هو بعين الله، وأنّ الأمور مقدَّرة في لوح محفوظ عند مليك مقتدر..لذا غـدا صـابراً صامداً صمود الشُمّ الشوامخ والصُمّ الرواسخ. قد رسخ الصبر في إيمانه، رسوخ الوتد في الأرض، لا يزداد تلقياً للهجمات، إلا ليرزداد صـلابة وتمستكاً يمبدئه وعقيدته، وليرتفع شموخاً و إجلالاً أمام كلّ ما يمـت إلى زبارج الدنيا وزخارفها بصلة.

فسار 🗱 من المدينة مودّعاً آله، آخر وداع...

وخلّف الإمامﷺ لشيعته في طَيبة: ابنه الإمام الجوادﷺ. وذلـــك لأنه لم يكن مَن هو مثلهﷺ فيها، بل حتى في سائر البلاد، مَن يضــــاهيه

يدير الأمور في المدينة، ويؤدّي دوره في أداء الرسالة. فبين حين وآخر يرسلﷺ الرسائل إلى والده،، و تأتيه مـــن والده إليه جواباً وابتداءً، فيما يرتبط بالأمور الخاصة والعامّة في يثرب. يقول (محمّد بن عيسي) راوياً مضامين إحدى مرسلات الإمــام الرضاﷺ: كنتُ في ديوان (أبي عباد)، فرأيت كتاباً يُنسَـــخ. فسألتُ عنه، فقالوا: كتاب الرَّضا الله إلى ابنه من خراسان. فسألتُهم أن يدفعوه إليّ، فإذا فيه: «بسم الله الــرّحمن الــرّحيم، أبقاك الله طويلًا، وأعاذك من عدوّك. يا ولد، فداك أبوك، قد فسـرت لك ما لي وأنا حيَّ سوي، رجاء أن ينمِّيك الله بالصلة لقرابتك، ولموالى موسى وجعفر رضي الله عنهما..قال الله:(مَن ذا الــــذي يُقـــرض اللهُ قرضاً حسناً فيضاعفه له أضعافاً كثيرة) وقال:(لينفق ذو سَــعَة مِــن سعته ومَن قُدر عليه رزقه فلينفق مما آتاه الله) وقد أوسع الله عليك كثيراً، يا بُنَّى، فداك أبوك، لا تستر دوني الأمور لحبِّها، فتخطئ حضَّك، والسلام.» '

و كان الإمام الجوادﷺ كان إذا وصل إليه كتاب مـــن أبيـــه، يأخذه ويقرأه ويضعه على عينيه، ثمّ يبكي حتى تســـيل دموعـــه علـــى

۳.

#### \* \*

وحانت الساعة ليلقى الحبيبُ حبيبَه، لتصعد روحُ الإمام عليّ بن موسى الزكيّة، إلى جنان ربّها راضية مرضيّة. بسبب ذلك السمّ الـــذي دسّه المأمون إليه. لأنّ المأمون ما وضع ولاية العهد في عنق الإمـــام إلا ليستتب له الأمر ولُتقوى شوكة مملكته. فعندما هدأت معمعة معارضيه وقويَ سلطانه، احتال على قتل وليّ عهده!..ولكنّ الرضا مضى راضياً بقضاء الله، وترك كلّ ما في الوجود طرّاً لله، إلى الله، ومــن أجــل الله وحده..

كان يوم ١٧من شهر صفر من عام ٢٠٣. الإمام الجواد لله يكن عند أبيه، وإنّما في المدينة، مع حضور أهل بيته وبعض أصحابه..وإذا به لله قد تغيّر حاله وجعل يبكي!، فدعى جارية له، فقال: «قولي لهم يتأهبون[يتهيئون] للمأتم.» فقال: «قولي لهم يتأهبون[يتهيئون] للمأتم.» فقال: مأتم من يا بن رسول الله؟ قال لله: «مأتم خير من صلّى على الأرض. ماتم أبي الحسن الرضائية.» «فقد استشهد الساعة في خواسان.»

فقالوا: أتانا خبر أبي الحسن ﷺ بعد ذلك بأيام، فإذا هو قد مات في ذلك اليوم. `

وقرّب الله للإمام الجواد ما بَعُدَ عن غيره، وانطوت له الأرض مِن المدينة إلى خراسان حيث مقتل أبيه للله. فحضره ليغسّله ويكفّنه ويدفنه بتلك البقعة الطاهرة.. ولمّا سأله الهروي عن كيفيّة دخوله الدار والباب مغلَق، قال للله::«الذي جاء بي من المدينة في هذا الوقت، هـو الـذي أدخلني الدار والباب مغلق.»<sup>٢</sup>

وهكذا تسلّم الإمام الجواد مواريث آبائـــه، وقـــام مقــامهم ليتحمّلﷺ عبئ الإمامة، فيصير سيّدا للكائنات، وخليفة من الخالق إلى كلّ مخلوق، وهو لم يتحاوز السابعة من عمره الشريف." \* \* \*

انقدحت في نفوس أناس شُبَه، كانت -بالنسبة إليهم- غاويـة.. وكان من بين تلك الشبه: كيف يمكن للإمامﷺ أن تطوى له الأرض، بينما سائر الخلـق

عجزوا عن فعل ذلك؟ ومنها أيضاً: كيف يكون الجوادﷺ إماماً، وهو صبيّ مـــا بلـــغ

والجواب-بإيجاز-: لو أنَّ الناس عجزوا عن طيَّ تلك المســـافة، فإنَّ الله لا يعجزه شيء لا في الأرض ولا في السماء، وهو الذي صـــيّر وليه الجواد على حاكماً على الأرض والسماء، إماماً لمن فيهما.

وإن معجزته على لم تكن خارقة للسنن الربانيّة ولا خارجة عنها.. وإنَّما بإذن الله وإرادته فعل الإمام ما فعل..

ثمَّ إنَّ مسألة طيَّ الأرض للإمام ﷺ، ما اختصَّ بالاعتقـــاد بهــــا الشيعةَ فقط، بل حتى بعض علماء أهل السنَّة، تلقوها بالقبول والتسليم، أمثال الشيخ محمود الشيخاني الشافعي، الذي يقول في كتابه(مناقب آل النبيّ) في حقَّ الإمام الجواد: (كان يطوى له الأرض، فيصــلّى في يـــوم واحد بمكّة والمدينة والشام والعراق.) ﴿

و يحدّثنا القرآن عن وصيّ سليمان، لما طويت الأرض له، ليأتيـــه بعرش بلقيس، أنه لم يك فيه أيّ إشكال ما دام أنَّه بإذن الله..

فهل في انطوائها للإمام أبي جعفر - الذي هو من أوصياء خـــاتم الرسل وسيد أولي العزم-، هل فيها ثمَّة خروج عن سنَّة الله وإرادته؟ أم أنَّ الله ما أذن له-وحاشا له العصيان-؟..

ولكنَّ الحقَّ أنَّه لا ذا ولا ذاك. فالإمام هو عبــد الله ووليَّــه، لا

· - الصراط السويّ في مناقب آل النبيّ ص٤٠٤ مخطوط.

بعجيب، إذ أنَّ الإمام الجوادﷺ ليس الفرد الوحيد الذي أوتي الحكم من الصبي!. فقد سبقه عيسى بن مريم، حينما تكلّم وهو في المهد، فكان نبيّاً وحجّة على من سمع كلامه.

وأيضاً كان يجيى بن زكريًا نبيًّا وهو لم يبلغ الحلم: (يا يجيى خذ الكتاب بقوّة، وآتيناه الحكم صبيًاً)'. وبغض النظر عن إمامة الإمام الهادي والإمام الحجّة المنتظر اللذين أيضاً صارا إمامين من قبل البلوغ.

ثمَّ شتّان بين الإمام وبين الناس.فأننا لا نستطيع أن ننظر إلى أئمتنا كألهم مثلنا، ونقيسهم بمعاييرنا ومقاييسنا، وكفى بآية الستطهير تفضيلاً:(إتما يريد الله ليذهب عنكم الرّجس أهل البيت ويطهّركم تطهيرا).ثم إنَّ خلُقهم كان من نور، وإنَّ رضا الله رضاهم كما في الحديث'، وإلى غير ذلك مما خصّ الله تعالى به إيّاهم..

أمّا النصوص على إمامته، فالعجب العجاب ممن ينكرها. فقـــد نصّ على إمامته: الله، ً و الخضر، <sup>ت</sup> و رسول الله، ° وفاطمة الزهـــراء، <sup>ت</sup>و

' - مريم / ١٢.

الإمام الحسين، `و الإمام السحّاد، `والإمام الباقر، `والإمام الصـــادق، ` والإمام الكاظم، ° والإمام الرضا `..نصّوا على إمامته وولايته ووصــايته وخلافته، في مواطن عديدة ومناسبات مختلفة ومواضع شتّى..

إنَّ لأجل شُبَه التشكيك في(صغر السنّ) و(انطواء الأرض بخــرق العادة) وأمثالها، كثيرا ممن مضوا، تاهوا في المهاوي، وانزلقوا في مخالــب الضلال. فلما رأوا أنَّ أئمتهم صغار، لم تســتوعبه عقــولهم فــأنكروا ولايتهم، وتوقفوا على إمامة مَن كان قبلهم، أو ائتمّوا بمَن لم يشرّع به الله ولا رسوله..

وقد حدث ذلك في عهد الإمام الجواد إلى أيضا. حيث توقّف بعض الأصحاب في إمامته إلى الموجئوا بصغر سنّه إلى أن توجّه أكابرهم من العلماء والفقهاء إلى الحجّ، وتشرّفوا بلقائه إلى، فظهر لهم من علومه ومعجزاته وكراماته الشيء الكثير، فارتفع الشكّ عن أغلبهم. إذن العُمر ليس ميزاناً لمقاييس الله. فرُبّ شيخ كمبير طماعن في السنّ، لا يفقه قولاً، ولا يدرك عِلماً، يعيش في دهاليز الجهل والعمم،

- ' -كفاية الأثر: ٢٣٢.

هو في واقعه من الصاغرين. ولعلَّ طفلاً قدرُه عند الله عظيم مع الأولياء والصدّيقين. فإنَّ عظمة الإنسان بروحه ونفسه ومواهبه، لا بجسده وأيّام عمره.

ودليل آخر يعضد جواز كون الإمامة مع صغر السنّ ما جـــاء في الأخبار عن (علي بن أسباط)، قال:

رأيت أبا جعفر – الجواد – التقد خرج علَيَّ. فأحددت النظرَ إليه و إلى رأسه و إلى رجله، لأصف قامته لأصحابنا بمصر. فخرّ الله ساجداً وقال: «إنَّ الله احتج في الإمامة، بمثل ما احتج في النبوّة، قسال الله: **(و آتيناه الُحكمَ صبياً)، وق**ال الله: **(فلمّا بلغَ أشُدَّهُ)** وبلغ أربعين سنة. فقد يجوز أن يؤتى الحكمة وهو صبيً، ويجوز أن يؤتى وهو ابن أربعين سنة.»<sup>(</sup>

و يقول (الحسين بن محمد) عن (الخيراني) عن أبيه، قال: كنتُ واقفاً بين يدي أبي الحسن الله بخراسان فقال له قائل: يـــا سيّدي، إن كان كَون، فإلى مَن؟

قالﷺ: «إلى أبي جعفر ابني.» فكأنَّ القائل استَصغرَ سنَّ أبي جعفرﷺ، فقال أبو الحســـنﷺ:

وما أكثر النصوص التي ألقاها الإمام الرضائي حجّة على الناس، مشيرا إلى ابنه الجوادي قبل ولادته وبعدها . والتي رواها لفيف من أصحابه المخلصين المستخلصين، الذين من بينهم: علي بن جعفر الصادق ، وصفوان بن يجيى، ويجي الصنعاني، ومعمر بن خلاد، وابن أبي نصر البزنطي، ومحمّد بن سنان، والحسين بن يسار، والحسن بن جهم، وأبو يجيى الصنعاني، ويجيى بن حبيب الزيّات..

ومن تلك النصوص ما قد ذكرت آنفاً، مضيفاً الأحاديث التالية:

عن (صفوان بن يجي)، قال: قلت للرضا (((): كنّا نسألك قبل أن يهب الله لك أبا جعفر (()، فكنتَ تقول: «يهب الله لي غلاما». فقد وهبه الله لك، فأقَرَّ عيوننا، فلا أرانا الله يومك، فإن كان كونٌ، فـإلى مَن؟

فأشار ﷺ بيده إلى أبي جعفر ﷺ وهو قائم بين يديه. فقلتُ له:جُعلتُ فداك، هذا بن ثلاث سنين؟!

قالﷺ: «وما يضرّه من ذلك، قد قام عيسىﷺ بالحجّة وهو ابن أقلّ من ثلاث سنين.»

۳۷.

عن (معمر بن خلاد)، قال: سمعتُ الرضا في يقــول-وذكــر شيئاً-فقال الله: « هذا أبو جعفر، قد أجلستُه مجلسيي، وصيرته مكاني.» وقال الله: «إنّا أهل بيت يتوارثون، أصاغرنا عن أكابرنا، القذّة بالقذة.»<sup>(</sup>

وفي (إثبات الوصيّة): روى جماعة من أصحاب الرضا للله قال: قال الرضائي: «لمّا أردتُ الخروج من المدينة، جمعتُ عيالي، وأمرقم أن يبكوا علَيَّ حتى أسمع بكائهم. ثمّ فرّقتُ فيهم اثني عشر ألف دينار، لعلمي أني لا أرجع إليهم أبدا.»

قال: ثمّ أخذ [الإمام الرضا] أبا جعفر [الجواد]، فأدخله المســــجد [النبويّ]، ووضع [الإمام الرضا] يده [الإمام الجواد] على حائط القبر [قبر رسول الله]، وألصقه به، واستحفظه رسول الله.

فقال [الإمام الجواد] له:« يا أبت، أنت –والله– تذهب إلى الله.» قال: ثمّ أمر أبو الحسن [الرضا] جميع وكلائه بالسمع والطاعة لـــه [الإمام الجواد]، وترّك مخالفته، ونَصَّ عليه عند ثقاته، وعرّفهم أنّه القيِّم مقامه..الخ

### أنامحمد

جيء بالإمام الجواد على يوماً إلى مسجد رسول الله الله الله الله وينسبه، وهو صغير.جاء الله المنبر، ورقى منه درجة، ثم نطق فقال:

« أنا محمّد بن الرضا، أنا الجواد. أنا العالم بأنسباب النباس في الأصلاب، أنا أعلمُ بسرائركم وظواهركم، وما أنتم صائرون إليه. عِلمٌ منحنا به مِن قبل خالق الخلق أجمعين، وبَعد فناء السماوات والأرضين.» «ولولا تظاهر أهل الباطل، ودولة أهل الضلال، ووثوب أهلِ الشكّ، لقلتُ قولاً تعجّب منه الأوّلون والآخرون.»

ثم وضعﷺ يده على فمه، وقال: «يا محمّد، أصمت كما صمت آباؤك من قبل.»

وفي رواية أخرى، قالﷺ:

«الحمد لله الذي خلقنا من نور بيده، واصطفانا من بريّته، وجعلنا أمناء على خلقه ووحيه. معاشرَ الناس:أنا محمّد بن الرّضا بن موسى الكـــاظم بن جعفر الصادق بن محمّد الباقر بن عليّ سيّد العابدين بـــن الحســين الشهيد بن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب، وابن فاطمة الزهراء، وابـــن محمّد المصطفى، ففى مثلى يُشكَ؟!»

« وعلَىَّ وعلى أبويّ يُفترى!..والله إنَّى لأعلم لهم أجمعين، وما هم إليه صائرون. أقوله حقًّا، وأظهره صدقاً وعلماً، ورثنـــا الله قبـــل الخلـــق أجعين.» ثم وضع الله يده على فيه، وقال: «يا محمّد أصمت كما صمت

آباؤك (فاصبر كما صبر أولوا العَزمِ من الرُّسُل ، ولا تستعجل لهــم كانهم يــوم يرون ما يوعــدون لم يلبثوا إلا ساعةً من لهارٍ ، فهــل يُهلَك إلاَّ القَومُ الفاسقون).» <sup>ا</sup>

وأترك الحديث للقارئ الكريم، ليتأمل في عمق مغزاه وآفساق دلالته على علوّ مترلة الإمامﷺ ووسعة علمه وجلالة معرفته..

مدينة المعجز للبحراني ص١٥





.

كناه وألقابه

لم يكن لإمامنا الجواد؟ تممّة لقب، أو كنية واحدة فحسب، بل كانت له كُنى وألقاب متعددة. وقد بيّن الإمام الباقر؟ حكمة ذلك حين قال: «إنّا لنكتّي أولادنا في صغرهم مخافة النّبز أن يلحق تهم.»<sup>(</sup> فكان؟ يكتّى بأبي جعفر الثاني، والسبب فيه أنّه تقدّم من آبائه أبو فكان؟ يكتّى بأبي جعفر الثاني، والسبب فيه أنّه تقدّم من آبائه أبو جعفر الأول: الباقر؟، فحاء باسمه وكنيته، فكتّي بر(الثاني). وأيضاً كنّي بر(ابن الرضا)، حيث كان يقول بعض رواة حديثه: سمعت ابن الرضا أو: قال ابنُ الرضا؟ منت ألقابه الكريمة، تعبّر عن محيّاه الكسريم وسيرته الزكيّة مفلقّب؟ برالتقيّ)، كما عن الصدوق: (سُميّ محمّد بسن علي، بر(التقيّ) لأنه اتقى الله عزّ وجل فوقاه الله شرَّ المأمون لمّا دخل عليه بالليل سكران، فضربه بسيفه، حتى ظنّ أنّه قد قتله، فوقاه الله شرّه.)<sup>\*</sup>

وقال الإربلي: له لقبان: القانع والمرتضى. "

the set of the set of the frame

أقول: لا ينافي قول الإربلي بأن للإمام لقبين، وبين قول الطبرسي أنَّ له أكثر مِن ذلك، لأنه —أوَّلاً–:إثبات الشيء لا ينفي ما عداه.

وثانياً: من المحتمل أنَّ تكون بعض ألقابه على جُعلت مسن قِبَسل الناس. فكما أن الإمام الصادق الله لُقَّب بـــ(شيخ الأئمة) مِـــن قِبَــل أصحابه، فهكذا الإمام أبو جعفر الله.

وبالإضافة إلى أن ابن شهر آشوب أكّد في المناقب كـلّ هــذه الألقاب فقال: ألقابهﷺ: المختار، والمرتضى، والمتوكّــل، والمتقـــي و الزكيّ، والتقيّ، والمنتجب، والقانع، والجواد، والعالم الربّاني.

` - أعلام الورى ص٣٤٥.

.



## ≪०≫

فضائله وأخلاقياته

## جود الجواد ﷺ

عندما يلقى القارئ نظرة إلى خُلُق الإمام الجواد عليه، فإنه، ومن دون ريب، يرى ، كما يرى لسائر الأئمة، أنَّ أخلاقَ الله سبحانه قد تجلّت في أفعاله وأقواله وسلوكه..

فإنَّها هي الأخلاق التي هي نتاج الإخلاص، والإخلاص زبدة العبوديَّة، والعبودية حصيلة الإيمان..

وهي (الخَلق العظيم) الذي كانت تسابق أولى أفراده أخراها.. فترى الغيرة تسارع إلى الغلبة..وتكرَّ العفَّة لتسبقها..لكن تحول دولهما العبوديّة..

ويجيء الورع والتقوى –هما الآخران–، ليحوزا القصّب، لولا

الإخلاص..

إنه الإمام الجواد، علم وحلم وسخاء و عطاء وتقوى وإباء...

وعندما نسرد (جود الجواد)، فإنّنا من زَبد البحر نسرد، و تمرة من (هَجَر) نجلب..

لاته إن ذُكر الكرم والسخاء والعطاء والزهــد والإخــــلاص، كانﷺ أصل كلّ ذلك وفرعه ومعدنه ومأواه ومنتهاه..

الإمام الجوَاد، اسم على مسمّى، الجواد الكريم. أشـــبه الخُلـــق خُلقاً بآبائه الكرام..

لقد رأى موقفَه الناس، ولن يطوي التاريخ عن ذلك الموقف الكشح..حينما رأوا استقباله إيّاهم -في تلك الحفلة المهيبة التي أقيمت له في أيّام الحجّ-، (وكان قد حضرها من فقهاء العراق ومصر والححاز جمعٌ غفير)، ليخرج عليه إليهم بقميصين وعمامة ونعلين فحسب! ` ذلك كي يعلن -لهم ولغيرهم- أنّ زواجه من بنت الخليفة، لن يغيّر من وزهده وإخلاصه شيئاً، ولن يجرّه إلى حطام الدنيا مهما تزيّنت له..

لقد كانت بين يدَي الإمام الله أموال جمّة، تأتيه من كلَّ حـــدب وصوب، من أخماس وحقوق وهدايا، ولكنّه ما كان ممن يكدّسها حبّـــاً منه لها، أو يجمعها حرصا وطمعاً –مثل سلاطين أيّامه–. فكلّما كانـــت تصل إليه من تلك الأموال شيئاً، يعطيها الفقراء والمساكين وأمثالهم، بل

وأحيانا يعطى حتى لأعدائه!. لأنه لم يك ممن يبيت مبطاناً وحوله بطون غرثي وأكباد حـرًى،

` – البحار ج.٥ ص٤٩.

فقد ألقى حبل الدنيا على غارها..كما كان آبائه.' يقول بعض أصحابهﷺ:

جئتُ إلى أبي جعفر الله يوم عيد، فشكوتُ إليه ضـيق المعـاش. فرفع الله المصلّى، وأخذ من التراب سبيكة مـن ذهـب، فأعطانيهـا. فخرجتُ بما إلى السوق، فكانت ستة عشر مثقالاً!.

ويقول (منخل بن عليّ): لقيتُ محمّد بن عليّ الله السرّ مَسن رأى)، فسألته النفقة إلى بيت المقدس، فأعطاني مائة دينار. ثمّ قـــال لي:«غمّض عينيك.» فغمّضتهما.

ثمَّ قال لي:«افتح.» فإذا أنا ببيت المقدس تحت القبّة!، فتحيّرتُ في ذلك.<sup>٣</sup>

وعن (ابن حديد) قال: خرجتُ مع جماعة حُجّاجاً، فقُطع علينا الطريق. فلمّا دخلتُ المدينة، لقيتُ أبا جعفر علي في بعض الطريق، فأتيته إلى المترل، فأخبرته بالذي أصابنا، فأمر لي بكسوة، وأعطاني دنانير، وقال في : «فرّقها على أصحابك على قدر ما ذهب.» قال: فقسّمتُها بينهم فإذا هي على قدر ما ذهب منهم، لا أقلل و لا

# أكثر. \

وفي رواية أنّ رجلاً جاء إلى الإمام وقال: أعطني علـــى قـــدر مروّتك. فقالﷺ: «لا يسعني.» فقال الرجل:على قدري. فقالﷺ: أمّا ذا، فنَعم. يا غلام، أعطه مائة دينار.»<sup>٢</sup>

وعن الصفدي انه : كان يبعث إلى المدينة في كل عام بأكثر مـــن ألف ألف درهم . وقال : وكان من الموصوفين بالسخاء ولذلك لقّـــب بالجواد . <sup>٣</sup>

أقول: إنَّ المؤمن قد يزكيّ ويتصدّق ببعض ما يملك، راجياً بذلك وجه الله سبحانه، وجنّة عدن، يطوف عليه فيها ولدان مخلّدون بأكواب وأباريق..فيسعى بجهده، و لم ير بعد، لا جنّة ولا نارا، وإنما وَكُل أمرهُ بالتصديق بالغيب.

أمّا الأئمة على فإنهم كانوا قد عرفوا الأمور حقّ المعرفة، فعلموا ما في الجنّة من النعيم المقيم، الذي لا زوال له ولا اضمحلال.واطمأنت قلوبهم بوعد الله، فزهدوا في هذه الدنيا حقّ الزهد، بعد أن اشترط الله ذلـــك

عليهم، ﴿ وجادوا بكلُّ غال ونفيس، وأقرضوا الله قرضا حسنا ليس لـــه مثيل. كما قال الشاعر: بحار جود فلا غــاروا ولا نضــــبوا بدورُ فخر فلا غـــابوا و لا أفلـــو إن يغضَبوا صفحوا أو يوزنوا رجحوا أو يوهبوا سمحوا أو يحكموا عدلواً والإمام الجوادﷺ قام بما اشترط الله عليه.. زهد بما عنده لوجه الله لا شريك له..وذلك عملاً بوصيّة أبيه عنه، في الرّسالة التي كتبها على الله التي كتبها إليه وهو في خراسان: «فأسألك بحقّى عليك..إذا ركبت، فليكن معك ذهب وفضة، ثم لا يسألك أحدٍّ إلا أعطيته. ومَن سألك من عمومتك أن تبّره، فـــلا تعطه أقلَّ من خمسين ديناراً والكثير إليك. ومن سألك من عمَّاتك، فلا تعطهما أقلَّ من حمسة وعشرين ديناراً، والكثير إليـــك، إني أريــد أن

يرفعك الله، فأنفق ولا تخشَ من ذي العرش افتقاراً.»<sup>°</sup>

· -كما في دعاء الندبة : «.. الذين استخلصتَهم لنفسك ودينك، إذ أخترت لهم جزيسل مــا عندك من النعيم المقيم الذي لا زوال له ولا اضمحلال بعد أن شرطت عليهم الزهدَ في درجات هذه الدنيا الدنيَّة وزخرفها وزبرجها فشرطوا لك ذلك وعلمت منهم الوفاء..» · - المصباح للكفعمي ص٧٣٨. - البحار ج. ٥ ص. ٢٠٢.

٥.

### ۲

# علم الإمام الجواد على

إنَّ ما أوحى به الله من الكتاب، فيه من العلوم والمعارف الكثير الكثير مما يفهمه الناس، والأكثر مما لا يفهمه ولايبلغه إلا الراسخون فيه، ممن امتحن الله قلوبهم. لأنه نور الله الذي يشعّ مِن مشكاة النبوّة.. إتسه ذكر الله الذي يرتفع من أفواه رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذلــك الذكر، ليسبّحوه فيها بالغدوّ والآصال..

وإنَّ آل رسول الله ()، كما القرآن يشير من طــرف خفــي، وكما الأحاديث تشير، عرفوا ما في كتاب الله تعــالى: محكمــه مــن متشابحه، وناسخه من منسوخه، وخاصّه من عامّه، وكلّ ما أنزل الله في ذلك الثقل من معارف..

والأحاديث الواردة تبياناً لهذا الأمر كثيرة، منها: عن أبي جعفر الباقر ﷺ، قال: «تفسير القرآن علمي سميعة أحرف، منه ما كان، ومنه ما لم يكن بعــد، ذلــك تعرفــه

0 \

## الأثمة.»`

- وعن أبي عبد الله الله الله الله فيه نبأ ما قبلكم وخــبر
   ما بعدكم وفصل ما بينكم، ونحن نعلمه.»<sup>7</sup>
- وعن أبي عبد الله الله قال: «إنا أهل بيت لم يزل الله يبعث فينا من يعلم كتابه من أوّله إلى آخره، و إنّ عندنا من حـــلال الله وحرامه، ما يسعنا من كتمانه ما نستطيع أن نحدث به أحداً.»<sup>7</sup>
- وعن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قال: «نحن الراسخون في العلم، نحن نعلم تأويله.»<sup>4</sup>
- و روى العياشي عن بريد بن معاوية قال: قلت لأبي جعفر : قول الله عزّ وحلّ: (وما يَعلمُ تأويلَه إلا اللهُ والراسخون في العلم)؟ قال ؟ : «يعني تأويل القرآن كلّه (إلاّ الله والراسخون في العلم)، فرسول الله ؟ أفضل الراسخين، قد علّمه الله جميع ما أنزل عليه من التتريل والتأويل، وما كان الله مترلاً عليه شيئاً لم يعلمه تأويله وأوصياؤه من بعده يعلمونه كلّه، فقال الذين لا يعلمون: ما نقول إذا لم نعلم تأويله؟ فأحابهم الله: (يقولون آمنا به كلٌّ من عند ربّنا)والقرآن له خاصّ وعـام وناسيخ

ومنسوخ ومتشابه ومحكم، فالراسخون في العلم يعلمونه.»

وروي عن أبي عبد الله الصادق عن أبي عبد الله الصادق عن قال: «ليس يخرج شيءً من عند الله عزّ وجلّ، حــــتى يبـــدأ برســـول الله 🗱، ثمّ بـــأمير المؤمنين على أنهم بواحد بعد واحد، لكي لا يكون أخرُنا أعلمه من أوّلنا» ً

هذه رشحة من تلك الروايات الواردة بهذا المعني، وكثير منسها تؤكّد على ألهمﷺ يعلمون «ما كان وما هو كائن وما سيكون» وأنهم «يعلمون وقت وفاتهم» \* و «عندهم علم الملائكــــة» ° و «علـــم مــا في الضمائر»`و «علم البلايا والمنايا» ′ وغيرها.

بالإضافة إلى أنَّ خزائن علم الأنبياء كانــت قـد انتقلـت إلى رسول الله ٢٠٠٠، وورثها أهل بيته، كما جماء في حمديث الإممام الصادق عنه قال: «إنَّ عندي الجفر الأبيض.» فسأله الــراوي: وأيَّ شيء فيه؟

فقال:« زبور داوود، وتوراة موسى، وإنجيل عيسى، وصُحف إبراهيم،

' – تفسير العياشي: ج۱ ص١٦٤

- البحار ج٩٢ ص٩٢. " - الكافي: ج١، كتاب الحجة باب ٤٨. <sup>1</sup> - المصدر السابق. " - كتر العمال: ج٥ / ص٢٠٤. ٦ - بصائر الدرجات: ج٥ باب ١٠ ص٢٢٩. ۲ – المصدر السابق.

والحلال والحرام، ومصحف فاطمة، ما أزعم أنَّ فيه قرآنا. وفيه ما يحتاج الناس إلينا، ولا نحتاج إلى أحد، حتّى أنَّ فيه الجلدة، ونصف الجلــدة، وثلث الجلدة وربع الجلدة، وأرش الخدش.» `

من خصائص صفات الأئمّة التي فضّلهم الله، وميّزهم بها عـــن الناس، أنهم لم يأخذوا علمهم من أيّ أحد، و لم ينتهلوا من عند أحـــد، سوى جدّهم، الذي معلّمه ومؤدّبه، ومربّيه هو عالم الغيب والشهادة. فإنّه كما قال الإمام الجواد: «..نجن مِن علـــم الله علمنـــا، وعــن الله نخبر.»<sup>٢</sup>

وكما قال الإمام الصادقﷺ: «حديثي حديثُ أبي. و حديثُ أبي حديث حدّي. و حديث حدّي حديث الحسين. و حديث الحسين حديث الحسن. و حديث الحسن حديث أمير المؤمنين. و حديث أمير المؤمنين حديث رسول الله. وحديث رسول الله قول الله عزّ وحلّ.»<sup>7</sup>

أقول: إذا كانت أسفار التاريخ ومصادرها-سواء الشيعيّة منها أو السنيّة، وسواء كانت قلوب كاتبيها موالية للأثمّــة أو معاديـــة- لم تذكر –على الإطلاق– أنّ الأئمة، طلبوا علماً من أيّ أحد، سوى مـــن

بغيرهم، بل هم الذين هَدوا من اهتدى إلى الحق. أفهلاً يكون فيه أشارة لذوي البصائر، أنهم أولى الناس برسول الله وبسنّته؟ وأنهم أعلم الناس بمصالح الناس ووضائفهم وفرائضهم؟ وبالخصوص أنّ علمهم-بما أنه من الله-، لن تشوبه شائبة، فلا يغلّطه جهل، ولا تخيّمه غفلة، ولا يحوطــه نسيان (أفمن يهديَ إلى الحق أحق أن يُتبع، أمّــن لا يهــدي إلا أن يُهدى) (

لقد كانت أحاديثهم من الله، وعلومهم من الله، ومعارفهم من الله.. مما مدخلة كان لله مسترسمة من الله أسبر من الله م

وعليه، فإنَّ كان للنبي وصيَّ، –وقد كان–، فهُم أوصياءه المرضيَّون.

\* \* \*

ثمَّ إنَّ أعلمية الأئمَة للله ما خفيت على أحد، حتَّى أعدائهم أدركوا ذلك واستيقنتها أنفسهم. ذلك لتكون الحجّة لله عليهم أقدوى وأبلغ..

فاقوا النوابغ في العلوم جميعها حسى أقرّ بـــذلك الأعـــداءُ فإنّ المأمون العباسي، وإن قتل ابـــن رســـول الله.. لكنّـــه، هـــو

واللائذين به، كانوا يعرفون مترلة الإمام الجواد الله في العلم والمعرفة، ويعترفون بما الله، على رغم عدائهم له، وبغضهم عليه الله.

` - يونس\ه۳.

00

يروي (الراوندي) أنّه (لما أراد المأمون أن يزوّج ابنته أمَّ الفضل أبا جعفر، بلغ ذلك العباسيين، فغلظ عليهم واستنكروه وخسافوا أن ينتهي الأمر معه إلى ما انتهى مع الرضا اللهمن ولاية العهد، فخاضوا في ذلك وكلّمه أهل بيته الأدنون، فقالوا: ننشدك الله أن لا تقيم على هذا الأمر الذي عزمت عليه من تزويج ابن الرضا، فإنّا نخاف أن يخرج بسه عنّا أمراً قد ملّكنا الله عزّ وحلّ من تزويج ابن الرضافي و يترع منا عزّا قد ألبسناه الله. وقد عرفت ما بيننا وبين هؤلاء القوم قديماً وحديثاً، وما في وهلة من عملك مع الرضا ما عملت، فكفانا الله الهمّ من ذلك، فالله الله أن تُردّنا إلى غمّ قد انحسر عنّا، واصرف رأيك عن بسن الرضا الله أن تُردّنا إلى غمّ قد انحسر عنّا، واصرف رأيك عن بسن الرضا واعدل إلى من تراه من أهل بيتك أصلح لذلك دون غيره.

فقال لهم المأمون: أمّا ما بينكم وبين آل أبي طالب، فأنتم السبب فيه، ولو أنصفتم القوم، لكانوا أولى منكم. وأمّا ما كان يفعله ما كان قبلي، فقد كان قاطعاً للرحم، و أعوذ بالله من ذلك. فوالله ما ندمت على ما كان منّي مع الرضا الله ولقد سألتُه أن يقـوم بـالأمر وانزعه من نفسي، فأبي. وكان أمرُ الله قدراً مقدوراً. وأما أبو جعفـر

معرفة له ولا فقه. فأمهله ليتأدب ثم اصنع ما تراه بعد ذلك. فقال لهم: ويحكم، إني أعرَف بهذا الفتى منكم، وإنَّ أهــل البيــت عِلمهم من الله تعالى إلهاميّ، لم يزل آبائه أغنيــاء في علـــم الــدين والأدب عن الرعايا الناقصة في حدّ الكمال. فإن شئتم، فامتحنوا أبا جعفر بما يتبيّن لكمَ به ما وصفتُ لكم من حاله.

قالوا: قد رضينا لك يا أمير المؤمنين ولأنفسنا بامتحان. فخلٌ بيننا وبينه لننصب مَن يسأله بحضرتك من شــيء مــن فقــه الشريعة. فإن أصاب في الجواب، لم يكن لنا الاعتراض في أمــره، وظهر للخاصة والعامة سديد رأي أمير المؤمنين فيه. و إن عجز عن ذلك، فقد كفينا الخطب في معناه.

فقال لهم المأمون: شأنكم وذلك متي أردتم.

فخرجوا من عنده واجتمع رأيهم على مسألة (يحيى بن أكـــــشم) على أن يسأله مسألة لا يعرف الجواب، ووعدوه بأموال نفيسة علــــى ذلك.

وسألوا المأمون أن يختار لهم يوماً للاجتماع، فأجابهم إلى ذلــك. فاجتمعوا في اليوم الذي اتفقوا عليه. وحضر معهم (يحيى بــــن أكــــثم)

٥Y

أكثم) بين يديه، والمأمون جالس في دست متصل بدســـت أبي جعفـــر ﷺ، فقال (يجيي بن أكثم) للمأمون: يأذن لي أمير المؤمنين أن أسأل أبا جعفر 🗱 عن مسألة؟ فقال له المأمون: أستأذنه في ذلك. فأقبل يجيى بن أكثم، فقال له: أتأذن لي جعلت فداك في مسألة؟ فقال ﷺ: «سَل إن شعت» فقال يجيى: ما تقول جُعلتُ فداك، في مُحرم قتل صيداً؟ فقال أبو جعفر ﷺ: «قتله في حلَّ أو حرم؟ مُحلاً أو محرماً؟ عالماً كان المحرم أو جاهلًا؟ مبتدأ بالقتل أو معيداً؟ من ذوات الطير كان الصيد أو غيرها؟ من صغار الصيد أم من كبارها؟ مُصراً على ما فعل أو نادماً؟ في الليل كان قتل الصيد أو في النهار؟ محرماً كان بالعمرة إذ قتله، أو بالحجّ ؟»

أعلمتم أنَّ علم أهل هذا البيت إلهاميٌّ من الله تعالى؟. ﴿ فلمًا تفرق أكثر الناس، قال المأمون: يا أبا جعفر، إنَّ رأيتَ أن تعرَّفنا ما يجب على كلَّ صنف من هذه الأصناف في قتل الصيد؟ فقال ﷺ: «نعم، إنَّ المحرم إذا قتل صيداً في الحلَّ، وكان الصيد من ذوات الطير، من كبارها، فعليه شاة. فإنَّ أصابه في الحرم، فعليه الجزاء مضاعفاً. وإنْ قتلُ فرخاً في الحلّ، فعليه حمل قد فطم فليس عليه القيمــة لأنه ليس في الحرم. وإذا قتله في الحرم، فعليه الحمل وقيمة الفرخ. وإن كان من الوحش، فعليه في حمار الوحش بقرة. وإن كان نعامة، فعليه بدنة. فإنَّ لم يقدر، فإطعام ستين مسكيناً. فإن لم يقدر، فليصم ثمانية عشر يوماً. وإن كان بقرة فعليه بقرة. فإن لم يقدر فليطعم ثلاثين مسكيناً.

فإن لم يقدر فليصم تسعة أيام. وإن كان ظبياً، فعليه شاة.

ا - تحف العقول ص ٣٣٤.

فإنَّ لم يقدر فليطعم عشرة مساكين. فإنَّ لم يجد، فليصم ثلاثة أيام. وإنَّ أصابه في الحرم، فعليه الجزاء مضاعفاً، هدياً بالغ الكعبــة حقًّا واجباً أنَّ ينجزه إن كان في حجٌّ بمني، حيث ينحر الناس. وإن كان في عمرة، ينجزه بمكَّة في فناء الكعبة، ويتصدَّق بمثـــل ثمنه حتى يكون مضاعفاً. وكذلك، إذا أصاب أرنباً أو تعلباً، فعليه درهم يتصدق به، ودرهم يشتري علفاً لحمام الحرام. وفي الفرخ نصف درهم، وفي البيضة ربع درهم. وكلَّما أتى به المحرم بجهالة أو خطأ فلا شيء عليه إلا الصيد فإنَّ عليه فيه الفداء بجهالة كان أم بعلم، بخطأ كان أم بعمد، و كلَّمـــا أتى به العبد فكفَّارته على صاحبه مثل ما يلزم صاحبه. وكلَّما أتى به الصغير الذي ليس ببالغ فلا شي عليه. فإنَّ عاد، فهو ممن ينتقم الله منه. وإن دلَّ على الصيد وهو محرم وقتل الصيد، فعليـــه الفـــداء، والمصرَّ عليه يلزمه بعد الفداء العقوبة في الآخرة،

بيته الذين أنكروا تزويجه فقال: هل فيكم من يجيب هذا الجواب؟ قالوا: لا والله ولا القاضي يا أمير المؤمنين. كنت أعلم به منّا. فقال: ويحكم، أما علمتم أنّ أهل هذا البيت ليسوا خلقاً من هذا الخلق ؟

أما علمتم أنَّ رسول اللہ ﷺبايع الحسن والحسين وحما صبيّان و لم يبايع غيرهما طفلين ؟

أو لم تعلوا أنَّ أباهم عليَّاً آمن برسول الله الله وهو ابن تسع سنين، فقبِل الله ورسوله إيمانه، و لم يقبل من طفل غيره، ولا دعا رسول الله طفلاً غيره؟

أو لم تعلموا ألها ذريّة بعضها من بعض، فجرى لآخرهم ما يجري لأوّلهم؟..)`

\* \* \*

سأل (يجيى بنُ أكثم) الإمامَ الجواد أكثر من مسألة، في محــالس شتّى. وما أراد منها إلا الإنقاص من عظمته الله أمام المـــأمون. فكـــان يرجوا لو أنَّ أبا جعفر الله يحتار في جواب إحداها. ولكن كان رجائــه من دون جدوى، إذ أنَّ الإمام الله كان يجيبه بما لم يتوقّــع، لا هــو ولا

وكان يحاول أحياناً إحراج الإمام على بالسبوال عن مسبالة
 الخلافة والخلفاء. فقد سأل ذات يوم:

ما تقول يا بن رسول الله في الخَبر الذي روي أنّ جبرائيل نــزل على رسول الله ﷺ وقال: يا محمّد، إنّ الله يقرئك السلام، ويقول لك: سَل أبا بكر: هل هو راضٍ عنّي، فإنّي راضٍ عنه.؟

فقال الإمام الجواد (((() يجب على صاحب هذا الخبر أن يأخذ مثال الخبر الذي قاله رسول الله (() حجّة الوداع: «قد كثرت علي الكذّابة وستكثر. فمَن كذب عليّ متعمّداً، فليتبوّا مقعده من النار، فإذا أتاكم الحديث فأعرضوه على كتاب الله وسنّتي، فما وافق كتاب الله وسنّتي فخذوا به. وما خالف كتاب الله وسنّتي فلا تأخذوا به»، وليس يوافق هذا الخبر كتاب الله، قال الله تعالى: (ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس به نفسُهُ ونحن أقرب إليه من حبل الوريد) فالله عز وجلً خفي عليه رضا أبي بكر من سخطه، حتى سأل عن مكنون سرّه؟! هذا مستحيل في العقول.»

ثمَّ قال يجيى ابن أكثم: وقد روي أنَّ مَثَــل أبي بكــر وعمــر في الأرض، كمثل جبرائيل وميكائيل في السماء.

' –سورة ق/١٦

قد أشركا بالله عزّ وجلّ وإن أسلما بعد الشرك، وكان أكثر أيّامهما في الشرك بالله، فمحال أن يشبههما بهما.»

قال يجيى: وقد روي أنَّهما سيَّدا كهول أهل الجنَّة.

فقال؟ ( ولا عال أيضاً، لأنّ أهل الجنّة كلّهم شباب، ولا يكون فيهم كهل، وهذا الخبر وضعه بنوا أميّة لمضادّة الخبر الذي قال فيه رسول الله في الحسن والحسين ، بانهما سيّد شباب أهل الجنّة.» قال يجيى: وروي أنّ عمر بن الخطاب سراج أهل الجنّة.

فقالﷺ: «هذا أيضاً محال، لأنّ في الجنّة ملائكة الله المقــرّبين، وآدم ومحمّداً وجميع الأنبياء والمرسلين لا تضيء بأنواره حتى تضيء بنور عمر؟!»

قال يجيى: وروي أنَّ السكينة تنطق على لسان عمر.

فقال؟: «..إنَّ أبا بكر أفضل من عمر، وقد قال علـــى رأس المنبر: إنَّ لي شيطاناً يعتريني، فإذا ملت فسدّدوني.» فقال يجيى: قد روي أنَّ النبيَّ ﷺ قال: لو لم أبعث لبعث عمر.

فقال الله : «كتاب الله أصدق من هذا الحـــديث يقـــول الله في كتابه:(وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح) فقد أخذ الله

ميثاق النبيين، فكيف يمكن أن يستبدل ميثاقه، وكان الأنبياء لم يشركوا طرفة عين، فكيف يبعث بالنبوَّة من أشرك بالله، وقال رسول الله :

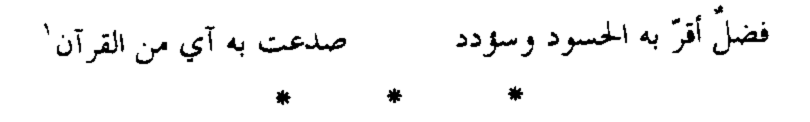
'-الأحز اب/٧

نُبِّئتُ وآدم بين الروح والجسد» قال يجيى:وقد روي أنَّ النبيﷺ قال:ما احتبس الوحي عنّي قــطَّ إلا ظننته قد نزل على آل الخطّاب.

فقال؟: «وهذا محال أيضاً، لأنّه لا يجوز أن يشــكّ الــنبيّ في نبوّته، قال الله تعالى: (يصطفي من الملائكة رُسُلاً ومن الناس) فكيف يمكن أن تنتقل النبوّة ممن اصطفاه الله إلى مَن أشرك به؟!» قال يحيى: روي أنّ النبي؟ قال: لو نزل العذاب، لما نحى منه إلا عمر. فقال؟: «وهذا محال أيضاً، إنّ الله تعالى يقول:(وما كان الله ليعذبجم فقال؟: يعذب أحداً ما دام فيهم رسول الله؟، وما دامــوا يســتغفرون الله تعالى. »<sup>7</sup>

\* \* \*

عن (عليّ بن إبراهيم)، عن أبيه قال: استأذن على أبي حعفر قوم من أهل النواحي من الشيعة، فأذن لهم. فـــدخلوا، فســـألوه محلس واحد عن ثلاثين ألف مسألة، فأجاب! وله محمشرة سنين.<sup>٤</sup> هم أبحر العلم التي ما شالهـــا كدر و مجراها من الرّحمنِ



اشتبكت الأمور بعد مقتل الإمام الرضـــاً ولكـــنّ الإمـــام الجوادي، استطاع أن يخمد فورة الفتنة، ويهدي الضالين إلى الرّشـــد ببركة علمه المبارك. وإليك الشاهد من البحار:

فقام إليه (الرّيان بن الصلت)، ووضع يده في حلقه، ولم يــزل يلطمه، ويقول له: أنت تُظِهر الإيمان لنا، وتبطن الشكّ والشــرك! إنْ كان أمره من الله جلّ وعلاً، فلو أنه كان ابن يومٍ واحدٍ لكــان بمترلـــة

· - المحالس السَنيَّة ج٢ ص٤٤٨

٦٥

فأقبلت العصابة عليه تعذله وتوبخه، وكان وقت الموسم، فاحتمع من فقهاء بغداد والأمصار وعلمائهم نمانون رجلاً. فخرجوا إلى الحـــج وقصدوا المدينة ليشاهدوا أبا جعفر الله فلما وافــوا، أتــوا دار جعفــر الصادق الله لأنها كانت فارغة، ودخلوها وجلسوا على بساط كــبير، وخرج إليهم (عبد الله بن موسى) فجلس في صدر المجلس وقــام منــاد وقال: هذا ابن رسول الله الله، فمَن أراد السؤال فليسأله.

فسُتل عن أشياء، أجاب عنها بغير الواجب. فوَرَد على الشيعة ما حيّرهم وغمّهم، واضطربت الفقهاء، وقاموا وهمّوا بالانصراف، وقــالوا في أنفسهم: لو كان أبو جعفرﷺ يكمل(يصلح) لجواب المسائل لما كان من عبد الله ما كان، ومن الجواب بغير الواجب.

ففتح عليهم باب من صدر المحلس ودخل موفق، وقال: هذا أبو جعفر ﷺ.

فقاموا إليه بأجمعهم، واستقبلوه وسلَّموا عليه، فدخل صلوات الله عليه، وعليه قميصان وعمامة بذؤابتين، وفي رجليه نعــلان. وجلــس، وأمسك الناسُ كلّهم. فقام صاحبُ المسألة فسأله عن مسائله، فأجــاب عنها بالحقّ. ففرحوا ودعوا له وأثنوا عليه وقالوا له:

إنَّ عمَّك عبد الله أفتى بكيت وكيت. فقال عنه: «لا إله إلا الله، يا عمّ، إنه عظيم عند الله أن تقف غداً بين يديه فيقول لك: لم تفتى عبادي بما لم تعلم، وفي الأمّة مَن هو أعلم

منك.»'

وقال يوماً (فرجُ الزغجي) للإمام الجواد مستهزئاً: إنّ شيعتك تدّعي أنّك تعلم كلَّ ماء في دجلة و وزنه. -وكانــا في ذلــك الوقت واقفين على شاطئ دجلة-. فقال الإمام على شاطئ دجلة مان يفوّض علمَ ذلك إلى بعوضة مــن خلقه أم لا؟» قال الرجل: نعم يقدر. فقال الإمام على الله تعالى من بعوضــة ومــن أكثــر خلقه.»

\* \*

يقول (أبو الصلت الهروي):حضرت مجلس الإمام محمّد بن علي بن موسى الرضا، وعنده جماعة من الشيعة وغيرهم. فقام إليه للله رجل، وقال يا سيدي، جُعلتُ فداك. فقال للله: «لا يقصّران. اجلس.» ثمّ قام إليه آخر، وقال: يا مولاي، جُعلتُ فداك.

> قالﷺ: «نعم، تسألني عن الرحلين؟» قلت: نَعم يا سيّدي!

فقالﷺ: «أمّا الأوّل، فإنّه قام يسألني عن المــلاّح، يقصّــر في السفينة؟، فقلتُ: لا، لأنّ السفينة بترلة بيته، ليس بخارج منها.»

«وأمّا الآخر، فإنّه قام يسألني عن الزكاة، إن لم يجد أحداً مِـــن شيعتنا، فإلى مَن يدفعها؟ قلت له: إن لم تجد أحداً من الشيعة، فارمِ بَحـــا في الماء، فإنّها تصل إلى أهلها.» `

في التوحيد

هنالك بعض الأحاديث وردت عن الإمام الجواد الله حول قضايا التوحيد وما ينبغي أو يجوز للرب أن يقال أو لا يقال. وكان من بينها:

عن (الحسين ابن سعيد) قال: سُئل أبو جعفر الثاني ﷺ: يقسمال لله: شيء؟

## ،التشبيه..»'

- وسأل (أبو هاشم الجعفري) ` الإمامَﷺ يوماً: ما معنى الواحد؟ فأجابه الإمامﷺ:
- «الذي اجتمعت الألسُن عليه بالتوحيد، كما قال الله عزّ وجلّ: **(ولــــئ**ن سألتَهم من خلق السَماوات والأرض ليقولنّ الله).» <sup>"</sup>
- وسأل (أبو هشام) عن قوله تعالى: (لا تدركه الأبصار وهمو يدرك الأبصار)؟

فقالﷺ: «يا أبا هاشم، أوهام القلوب أدقّ من أبصار العيون. أنت قد تدرك بوهمك السند والهند، والبلدان التي لم تدخلها، و لم تدرك ببصرك. فأوهام القلوب لا تدركه، فكيف أبصار العيون؟..»<sup>1</sup>

وفي هذه الكلمات القصيرة -التي هي عين الحقّ- ، يبيّن الإمــام أنَّ الله سبحانه، أعلا وأجلَّ وفوق أوهام المتوهِّمين في إدراكات الأفئدة والقلوب، فضلاً عن سائر الحواس!..

ولا يخفي أنَّ في حديثه على السابق ردَّ صريح على أقاويل بعض

مَن سبرَ أغواراً ليست من الصواب في شيء، ولا من الحقّ في مكان، فيقول قائلهم: (وكلّما يترآى في عالم الوجود إنّه غير الواجب المعبود، إنّما هو من ظهور ذاته وتحليّات صفاته، التي هسي في الحقيقة عين ذاته..فكلّ ما تدركه، فهو وجود الحقّ في أعيان المكنات.)<sup>1</sup> أو كقول القائل: (فكلُ ما تدركه، فهو وجود الحق–تعالى– في أعيان المكنات. فالعالم متوهَمٌ ما لَه وجود حقيقي.)!<sup>1</sup> شمّ وفي كلام الإمام: «يخرجه..من حدّ التشبيه» تحدير لمين شبهوا الخالق بالمخلوق، ومن الذين (جعلواله من عباده جزءاً)، كي لا

تتدنّس القلوب بإدعاءات أمثال ابن العربيّ، الذي يقول:(سبحان مَـــن أظهر الأشياء وهو عينها)!

أو يقول: (هو الذي يظهر بصور البسائط، ثمّ بِصورَ المركّبات، فــيظنّ المحجوب أنّها مغايرة بحقائقها، وما يعلم إنّها أمور متوهّمة، ولا وجــود إلاّ هو.) \* سبحانه وتعالى عمّا يقولون علوّاً كبيرا.

ومِن هنا أقول: ورد في الحديث عن أبي جعفر الباقرﷺ قال: «..ليذهب الناس

٧.

حيث شاءوا، فوالله ليس الأمر إلاّ مِن هاهنا-وأشار بيده إلى بيته-.» وقال الله أيضا: «ليس عند أحد من الناس حقّ ولا صواب، ولا أحد مسن الناس يقضي بقضاء حقّ، إلا مًا خرجَ منّا أهل البيت.» وقال الله: «كلُّ ما لَّم يخرج مِن هذا البيت فهو باطل.» ولأنّ الأئمّة هم أصل كلَّ علم ، وأصل كلّ صواب.. فهل يجوز الركون إلى غير بابحم، السذي هـو السـبيل إلى النحاة، والمسلك الأمثل..وخصوصاً في باب توحيد الله ومعرفته ؟! والأحاديث صريحة أنّ مَن طلب العلم والهداية من غير القـرآن أضلَه الله ، ومَن طلب علوم القرآن من غير العترة الطاهرة فقـد هلك وأهلك!.<sup>\*</sup>

ثمَّ كيف لهتدي إلى الصراط المستقيم عن طريق غيرهـــم، وهـــم

' – الكافي ج۱ ص۳۹۹. ۲ – الكافي ج۱ ص۳۹۹، وفي البحار (ج۲ ص۱۷۹)بنفس المضمون. ۲ – الفصول المهمّة ص،١٥.

٧١.

الصراط المستقيم؟<sup>٢</sup> وكيف نرجوا النجاة بإتباع مَن ناواهم، وهم سفن النجاة؟<sup>٢</sup> وكيف نستمسك بعروة سواهم، وهم العروة الوثقى ؟<sup>٢</sup> (اتبعوا ما أنزل إليكم من ربّكم ولا تتبعوا من دونه أولياء)<sup>٤</sup> فمَن أولئك الذين جعلهُم الله قادة لنا ومنقذين، وأمرنا بإتباعهم وولايتهم وطاعتهم، ومَن هم سرّ الله، وباب الله، وسفراء الله، و ضياء الله، وسناء الله، وكلمات الله، ورحمة الله..؟ هل منهم ابن العربيّ القائل: عند الخلائق في الإلــه عــقائد وأنا اعتقدت جميع ما اعتقدوه<sup>°</sup> أو هل منهم أمثال المفتري القائل: سبحاني سبحاني، ما في الجبّة إلا الله!!

أ - عن علي بن الحسين زين العابدين قال: «نحن باب الله، ونحن الصراط المستقيم، ونحن عيبة علمه، ونحن تراجمة وحيه، ونحن أركان توحيده، وموضع سرّه.» البحار ج٢٤ ص١٢.
 <sup>7</sup> - الغيبة للنعماني ص٢٩.
 <sup>7</sup> - عن أبي عبد الله الصادق على قال: «... نحن صغوة الله، ونحن خيرة الله ، ونحسن مستودع
 <sup>7</sup> - عن أبي عبد الله الصادق على قال: «... نحن صغوة الله، ونحن خيرة الله ، ونحسن مستودع

Y۲

الله الذين خلّفهم للأمّة من بعده، وجعل التمسّك بهم وبالقرآن فريضـــة ورشدا، والتخلّف عنهم وعن القرآن غيّاً وتيهاً وضلالة؟.

إذن..هم السبيل ولا غيرهم، وهم الصراط ولا غيرهم، وهـم الرشاد ولا غيرهم، فالحق معهم وفيهم ومنهم وإليهم..حتى قال الإمـــام الباقر لرجلين: «شرِّقا وغرِّبا، فلن تجدا عِلماً صحيحاً إلاّ خـــرج مـــن عندنا أهل البيت.» <sup>(</sup> و لقد أشاد مَن قال:

إليكم،و إلا لا تُشَــد الركائــبُ ومنكم،وإلا لا تَصــح المواهــبُ وفيكم، وإلا فالحديث مزَخــرَفٌ وعنكم، وإلا فـــالمحــدِّث كاذبُ

\* \* \*

وأختم هذا الباب بحديث عن الإمام الجوادﷺ، يعرّفنا عن مدى علـــم الأئمّة الأطهار من صغر سنّهم:

عن (بنان بن نافع)، قال: دخل علينا محمّد بن عليّ <sup>علي</sup>ّ. فلمّا بصـر بي، قال لي: «يا بن نافع، ألا أحدّثك بحديث؟ إنّا معاشر الأئمّة، إذا حَمَلته أمُّه، يسمع الصوت من بطن أمّه أربعين يوماً.فإذا أتى له في بطن أمّــه

Υ٣

الله الذين خلّفهم للأمّة من بعده، وجعل التمسّك بمم وبالقرآن فريضــة ورشدا، والتخلّف عنهم وعن القرآن غيّاً وتيهاً وضلالة؟.

إذن..هم السبيل ولا غيرهم، وهم الصراط ولا غيرهم، وهـم الرشاد ولا غيرهم، فالحق معهم وفيهم ومنهم وإليهم..حتى قال الإمـــام الباقر لرجلين: «شرّقا وغرِّبا، فلن تجدا عِلماً صحيحاً إلاّ خــرج مـــن عندنا أهل البيت.» ` و لقد أشاد مَن قال:

إليكم،و إلا لا تُشَــد الركائــبُ ومنكم،وإلا لا تَصـــحّ المواهــبُ وفيكم، وإلا فالحديث مزَخــرَفٌ وعنكم، وإلا فـــالمحــدُّث كاذبُ

\* \* \*

وأختم هذا الباب بحديث عن الإمام الجواد)، يعرّفنا عن مدى علمهم الأئمّة الأطهار من صغر سنّهم:

عن (بنان بن نافع)، قال: دخل علينا محمّد بن عليّ عليّ الله. فلمّا بصر بي، قال لي: «يا بن نافع، ألا أحدّثك بحديث؟ إنّا معاشر الأئمّة، إذا حَمَلته أمَّه، يسمع الصوت من بطن أمّه أربعين يوماً.فإذا أتى له في بطن أمّــه

لا يعزب عنه حلول قطرة غيث نافعة ولا ضارة.».. يقول بنان: ثمّ دخل علينا أبو الحسن-الرضا-ﷺ، فقال لي:« يـــا بـــن نافع، سلّم، وأذعن له بالطاعة، فروحُه روحي، وروحي روحُ رســولِ اللهﷺ.»`

## ٣

## معاجز الإمام الجواد

المعجزة هى من دلائل النبوّة والإمامة، وهي أداء عمل يفوق مقدَرة الناس، ويعجزوا عن فعل مثلها. يقول الإمام جعفر الصادق «المعجزة علامة لله، لا يعطيها إلا أنبياءه ورسله وحججه، ليعرف بسه صدق الصادق من كذب الكاذب.» `

وقد كانت للمعجزات الأثر الكبير في تبيين الحق الناصع، وجلب العقول نحوه، للذين هم به يهتدون.. وأمّا مَن ختم الله على أفئدتهم، فكان لها، أيضاً الأثر الكسبير في إقامــة الحجة عليهم.

فقدكان في إحياء عيسي بن مريم للموتي، وفي تسخير الريــاح لسليمان، وفي تليين الحديد لداود، وفي شقَّ القمر لرســول الله، وفي ردّ الشمس لأمير المؤمنين. الحجَّة البالغة، ليحيى مَن حيَّ عن بيَّنة، ويهلـــك

' – البحار ج١١ ص٧١.

مَن يهلك عن بيِّنة، ولئلاّ يكون للناس حمَّة بعد الرسل والأثمَّة عليهم السلام.

والإمام الجواد علما أيضاً كانت له -إتماماً للحجّــة، وتصــديقاً لصدقه، وتبييناً لمقامه-، من تلك الكرامات والمعاجز، الشيء الكثير..

وبالذات حيث أنه الله ألبس مقاليد الإمامة، وهو صغير السن-كما أسلفا فيه الذكر -، فإنه كان بحاجة إلى أن يبرهن للناس إمامته كي يشقّ شكوكهم باليقين، ويجلي ضباب ترددهم بالإطمئنان. ولهذا فاقت معاجزه الله السبعين!

ولو أردتُ جمع شوارد الباب هذا، لطال الحديث. وإنّما أكتفي بـــذكر بعض ما ورد:

- يقول (محمّد بن يجيى): لقيت محمّد بن علي ﷺ على شــطّ الدجلة، فالتقى له طرفاها حتى عبر!. ورأيتُه بــ(الأنبار)'، علـــى الفرات، فعل مثل ذلك.'
- كان في عهد الإمام الجواد الله (شاذويه). أتسى إلى الإمام يوماً، وكانت زوجته حامل، قال له الإمام ((): «إنَّ لك أهلاً حاملاً. وعن قريب تلد غلاماً، وإنهسا لم تمست في ذلك

الغلام..»

Υ٦

قال (محمّد بن سنان) للإمام: يا سيّدي، تسأل الله أن يحييه؟ فقال الإمامﷺ: «اللهم إنّك عالم بسرائر عبادك، فإنّ (شاذويه) قد أحبّ أن يرى فضلك، فأحيي له أنت الغلام.» يقول شاذويه: فأسرعتُ إلى مترلي، فتلقتني البشارة أنّ ابـــني قـــد عاش!.

- ويقول (يجي بن أكثم): بينا أنا ذات يوم دخلت أطوف بقبر رسول الله ( فرأيت محمّد بن علي الرضا ( يطوف به، فناظر تُه في مسائل عندي، فأخرجَها إليّ. فقلت له: والله إني أريد أن أسالك مسألة واحدة، وإنّي والله لأستحي من ذلك. فقال إلي المام.» فقال التي يذأنا أخبرك قبل أن تسألني. تسألني عن الإمام.» فقال التي يده عما، فنطَقَت العصا فقالت: «إنّه مولاي، إمام هذا الزّمان وهو الحجّة.»<sup>7</sup> هذا الزّمان وهو الحجّة.»<sup>7</sup>
  - البحار، وانقلبت حيّة تسعى. فقد قال الإمام الباقرﷺ :«كانـــت

عصى موسى لآدم، فصارت إلى شعيب، ثمّ صارت إلى موسى بن عمران. وإنّها لُعندنا. وإنّ عهدي بهـــا آنفــــاً وإنّهـــا لتنطـــق إذا استنطقت..» <sup>(</sup>

عن حكيمة بنت الإمام الرضائة قالت:
 لما توفي أخي محمد بن الرضا ﷺ، صرت يومـــاً إلى امرأتـــه أمّ
 الفضل بسبب احتجت إليها فيه.

فبينما نحن نتذاكر فضل محمّد –تعني الإمام الجوادﷺ– وكرمه، ومــا أعطاه الله من العلم والحكمة، إذ قالت امرأته أمَّ الفضل: يا حكيمــة، أخبرُك عن أبي جعفر بن الرضاﷺ بأعجوبةٍ لم يسمع أحدٌ بمثلها؟ قلت: وما ذاك؟

قالت: إنه الله كان ربمًا أغارني مرّة بجارية، ومرّة يتزوج. فكنتُ أشكوه إلى المأمون، فيقول: يا بنيّة، احتملي فإنّه ابن رسول الله فبينما أنا ذات ليلة حالسة، إذ أتت امرأة، فقلتُ لها: من أنت؟ فكألها قضيب (بان) أو غصن (خيزران) قالت: أنا زوجة لأبي جعفر. قلت: مَن أبو جعفر؟ قالت: محمّد بن الرضائي، وأنا امرأة من وُلد عمّار بن ياسر.

قالت أمّ الفضل: فدخلني من الغيرة ما لا أقدر على احتمالـــه. وهممت أن أخرج وأسيح في البلاد، وكان الشيطان يحملني إلى الإساءة بها. فكظمت غيظي وأحسنت رفدها وكسوتها.

فلمًا خرَجَت عنّي، لم أتمالك أن لهضتُ، ودخلتُ على أبي–المـــأمون-، فأخبرتُه بذلك. وقد كان ثملاً<sup>(</sup>من الشراب، وقد مضـــى مـــن الليــل ساعات. فأخبرتُه بحالي، وقلتُ له: يشتمني – تعني الإمام- و يشـــتمك ويشتم العبّاس وولده. وقلتُ ما لم يكن.

تقول: فغاظه ذلك منّي جدّاً، و لم يملك نفسه من السكر! وقام مسرعاً، فقال للخادم: يا غلام عَلَيَّ بالسيف.

فضرب بيده إلى سيفه، وحلفَ أنّه يقطعه بمذا السيف ما بقي في يده!. وصار إليه–أي إلى الإمامﷺ–.

تقول أمّ الفضل: فندمتُ عند ذلك، فقلتُ في نفسي: إنّا لله وإنّا إليه راجعون. ما صنعتُ بنفسي وزوجي؟! هلكتُ وأهلكت.وجعلــتُ ألطم على وجهي. فعدوتُ خلفَه لأنظر ما يصنع. فدخل عليه وهوﷺ نائم. وما زال يضرب بالسيف، حتى قطّعهﷺ!!

ثمَّ وضع سيفه على حلقه فذبحه. وأنا أنظر إليه، وياسر الخـــادم ينظـــر أيضاً. وانصرف المأمون، وهو يزبد مثل الجمل.

· - أى كان سكر اناً نشر انا.

Υ٩

فلمَّا رأيتُ ذلك، هربتُ على وجهي حتى رجعتُ إلى مترل أبي. فبتُّ بليلة لم أنم فيها إلى أن أصبحت. فلمّا أصبحتُ، أتيتُ أبي، وكان قد أفاق من السكر. فقلتُ له: أتدري ما صنعت البارحة؟ قال: لا والله. فما الذي صنعتُ ويلك؟ قلت: قتلتَ ابنَ الرضا!.فإنَّك صرتَ إليه الله وهو نائمٌ، فقطَّعتَــه إربـــاً إرباً، وذبحتَه بسيفك وخرجت من عنده!. فبرَقَ -المأمون-عينه وغشي عليه. فلمَّا أفاق من غشوته، قال: ويلك ما تقولين؟ قلت: نعم والله يا أبت، أقولُ ما فعلتَ. فصاح المأمونَ: يا ياسر، ما تقول هذه الملعونة، ويلك؟ قال: صدقَتْ في كلُّ ما قالت يا أمير المؤمنين. قالت:فضرب أبي بيده على صدره، فقال: إنَّا لله وإنَّــا إليــه راجعون. هلكنا والله وأعطبنا وافتضحنا آخر الأبد. ثمَّ قال: ويلكَ يا ياسر، بادر إليه وانظر ما القصَّة، وعجَّل عليَّ بالخبر، فإنَّ نفسي تكاد تخرج الساعة!.

دواج! فبقيتُ متحيّراً في أمره، ثمّ أردتُ أن أنظر إلى بدنه، هــل فيـــه شيء من جراحة أو أثر السيف، فقلتُ له الله: أحبّ أن تمبّ لي هــــذا القميص الذي عليك، لأتبرّك فيه.

يقول الخادم: فنظر لله إلي وتبسّم، وكانّه علم ما أردت بذلك. فقال لله: «أكسوك كسوة فاخرة.» فقلت: لستُ أريد غير هذا القميص الذي عليك. فحلَعه لله وكشف بدنه، فوالله ما رأيتُ أثراً!!. فخرَّ المأمون ساجداً، ووهبَ لياسر ألف دينار. وقال: الحمد لله الذي لم يبتلني بدمه.ثمّ بكى بكاءاً شديداً، وقال: ما بقي بعد هذا شيء. إنّ ذلك عبرة للأولين والآخرين.

ثم قال: يا ياسر، أمّا بحيء هذه الملعونة إليّ، وبكاؤها بين يديّ، فأذكُره، وأما مصيري إليه فلستُ أذكره.

فقال ياسر: والله مازلتَ تضربه بالسيف، وأنا وهذه ننظر إليك وإليه، فقطعتَه قطعة قطعة، ثم وضعتَ سيفك على حلقه، فذبحتَه وأنت تزبد كما يزبد البعير!.

فقال المأمون: الحمد لله.

قالت أمَّ الفضل: ثمَّ قال لي: والله لنن عدَّت بعدها إلى شكواك مما يجري ينكما.

· - يستاك أي: يستعمل السواك. والدواج --بالضمّ- وهو اللحاف الذي يلبس.

ثم قال لياسر: احمل إليه عشرة آلاف دينار، وسَله الركوب إليّ، وابعث إلى الهاشميين والأشراف والقوّاد ليركبوا معه إلى عندي، ويبدءوا بالدخول إليه والتسليم عليه.

ففعل ياسر ذلك، وصار الجميع بين يديه على وأذن للجميع.

فقال الإمام الجواد؟؟ «يا ياسر، هذا كان العهد بيني وبينه حتى يهجم عليّ بالسيف!. أما علم أنّ لي ناصراً وحاجزاً يحجز بيني وبينه؟!» قال ياسر: يا بن رسول الله، ليس هذا وقت العتاب، فوحقّ محمّد؟ وعلىً؟، ما كان يعقل من أمره شيئاً.

ثم أذنَ للأشراف كلّهم بالدخول إلاّ (عبد الله) و(حمزة) ابني (الحسن)، لألهّما كانا وقعا فيه عند المأمون، وسعيا به مرّة بعد أخرى. ثم قامﷺ، فركب مع الجماعة، وصار إلى المأمون. فتلقّاه، وقبّل ما بين عينيه، وأقعده على المقعد في الصدر. وأمر أن يجلس الناس ناحية، وخلا به يعتذر إليه!

> فقال أبو جعفر ﷺ: «لك عندي نصيحة فاسمعها منّي.» قال المأمون: هاتما.

> > قالﷺ: «أشير عليك بترك الشراب المسكر.»

قال: فداك ابن عمّك، قد قبلتُ نصيحتك.

تحليل للمعجزة

يحتمل في الحكاية -بناءاً على صحّتها-احتمالان: الأول: أنَّ المأمون العباسيَّ قطَّع الجوادﷺ إرباً إرباً حقيقة. أي: قد تحقَّق هذا العمل في الخارج، ووقعَت هذه الجريمة النكراء مــــن المأمون العباسي..ولكنَّ الله تعالى-بقدرته- أفاض على الإمام الجواد الله العافية بإبراء جميع جراحاته، كما حدث في قصّة إبراهيم الخليل؟ تعالى: (وإذ قال إبراهيمُ ربّ أربي كيف تحي الموتى، قال أولم تسؤمن، قال بلي ولكن ليطمئن قلبي، قال فخذ أربعةً من الطير قصرهنَّ إليك ثم اجعل على كلَّ جَبَل منهنَّ جزءاً ثمَّ ادعهن ســعياً واعلـــم أنَّ الله عزيز حكيم) فقد ورد في التفسير أنَّ الله تعالى أمرَ إبراهيم الخليــل أن يأخذ أربعة من الطير مختلفة الأجناس، وهي: الطـــاووس والـــديك والحمام والغراب، وأمر أن يقطّعها ويخلط ريشها بدمها، ويفرّق أجزائها على عشرة جبال. ففعل إبراهيم ذلك، ثم دعاهنَّ وقال: «أجبن بـــإذن الله» فكان إبراهيم ينظر إلى الرّيش يسعى بعضها إلى بعض، وكــــذلك العظام واللحوم. فكانت تحتمع، ويأتلف لحم كلَّ واحـــدٍ وعظمـــه إلى

رأسه. ثم أتينه مشياً على أرجلهنّ.. والاحتمال الثابي: أنَّ عمليَّة ضرب المأمون الإمام الجواد الله

' - البقرة / ٢٦٠.

بالسيف، وتقطيعه إرباً إربا لم تحدث، ولم تقع في الخارج. بــل إنّ الله تعالى ألقى شبه الإمام الجواد على شيء من الأشياء الموجودة هنالك، فظنّ المأمون أنّ ذلك الشيء هو الإمام الجواد في فقطّعه إرباً إربا كمــا حدث ذلك في قصّة عيسى بن مريم في، فقد قال تعالى: (و ما قتلوه وما صلبوه، ولكن شبّه لهم، وإنّ الذين اختلفوا فيه لفي شكّ منه، مـالهم به من علم إلا إتباع الظنّ وما قتلوه يقيناً). <sup>ا</sup>

فقد ألقى الله تعالى شبه عيسى الله على (طيطانوس) الذي أرسله (يهوذا) –رأس اليهود– للبحث عن عيسى بن مريم. فرفع الله عيسى إلى السماء، وألقى شبه عيسى على (طيطانوس)، فصلبوه وهو يقول: لستُ بصاحبكم –عيسى–، أنا الذي دللتُكم عليه!. ولكنتهم لم يصدقوا كلامَه، لأنهم رأوه شبيه عيسى فصلبوه.

فالله الذي خلق عيسى بن مريم على صورة من الصور، قادرٌ على أن يجعل ملايين البشر على صورة عيسى أو غير عيسى مما يشساء. ولا يعجزه عن ذلك شي..

فلا يبعد أن يكون الذي حصل للمأمون، وفي تلك الليلــة الــــــي هجم فيها على الإمام الجوادﷺ وضربه بسيفه..كان تصـــرّفاً مِـــن الله

آخر، ويخيّل إليه أنه يضرب الإمام الجوادﷺ.

وهذه الوجوه المحتملة كلّها تحليلات مادّية لتقريب المعسى إلى الذهن. وأمّا المعجزة، فهي فوق المقاييس الطبيعية والمادّيــة. ولا يمكـــن تحليلها على ضوء المادّة أبداً، ولا شكّ أنّ الإمام الجـــوادﷺ، ردّ كيـــد المأمون عن طريق المعجزة التي مكّنه الله منها يستخدمها متى شاء..

يقول (محمّد بن سنان): شكوتُ إلى الرضاﷺ وجع العين. فأخذَك قرطاساً فكتبَ إلى أبي جعفر ش وهو أقلّ من نسيتي، ودفع الكتاب إلى الخادم، وأمرني أن أذهب معه. وقال تش: «اكتم.» -يقول-:فأتيناه وخادم حمله، ففتح الخادمُ الكتــاب بــين يــدي أبي جعفر ش، فجعل أبو جعفر ش ينظر في الكتاب، ويرفع رأســه إلى السماء ويقول: «ناج». ففعل ذلك مراراً، فذهب كلّ وجع في عيني، وأبصــرت بصـراً لا يبصره أحد!.

عن (حكيم بن حمّاد)، قال:رأيتُ سيّدي محمّد بن على الله، وقد ألقى في (دجلة) خاتماً، فوقفَتْ كلُّ سفينة صاعدة وهابطة!.. ثمّ قال الله لغلامه: «أخرج الخاتم» فسارت الزوابق. '

# وذكر ابن شهر آشوب في المناقب، عـــن(عسـكر)مــولى أبي جعفر لله قال: دخلت عليه لله، فقلت في نفسي: يا سبحان الله، ما ` - راجع كتاب الإمام الجواد من المهد إلى اللحد ص٢٥٤-٣٥٢. ` - دلائل الإمامة: ص٣٩٨ ح٣٥٠.

أشد سُمرة مولاي، وأضوء <sup>ا</sup> حسده!. قال(عسكر): فوالله ما استتممت الكلام في نفسي، حتى تطاول وعرض حسده ((()، وامتلاً به الإيوان إلي سقفه، ومع حوانب حيطانه!. ثمّ رأيت لونه (() وقد اظلمّ حتى صار كالليل المظلم!. ثمّ ابيض، حتى صار كأبيض ما يكون من الثلج!. ثمّ احضر، حتى صار كالعلق المحمرًا. ثمّ اخضر، حتى صار كأخضر ما يكون من الأغصان المورقسة

الخضرة!.

ثمَّ تناقص جسمهﷺحــــــق صـــار في صـــورته الأولى،وعــــاد لونهﷺالأوّل! وسقطتُ لوجهي مما رأيت.

فصاحﷺ بي: «يا عسكر، تَشـــكَون فنثبّـــتكم، وتضــعفون فنقوّيكم. والله لا يصل إلى حقيقة معرفتنا إلا مَن مَنَّ الله عليـــه بنـــا، وارتضاه لنا وليّاً.»<sup>ت</sup>

هذه بعض آثار عظمة الإمام الجواد)، التي تكشف عن مدى حبّه لله وحبّ الله له، حتى أكرمه ورفعَ شأنه، وأجــرى علـــى يديــه

فلا غرو أن يضرب الإمام على ورق الزيتون، و يغيّرها أوراقاً نقديّة'، أو أن يمدد الحديد بغير نار'، أو يطبع على الحجارة بخاتمه''، أو تشهد العصا بولايته وإمامته''، أو ينفرج الحائط له''، أو تثمر السدرة اليابسة بالماء الذي توضاً فيه''، أو يحيي الموتى بمرأى من الناس<sup>V</sup> حتى يسمّوه بــ(عيَسى الثاني!)^، فهو مولى الكائنات وإمام زمانها...

- دلائل الشيعة ص ٢١٠،عن إبراهيم ابن سعيد، قال: رأيت محمّد بن علي شيضرب بيده إلى ورق الزيتون ويعمّرها أوراقاً نقديّة. وفي نسخة: فيصير في كفّة ورقاً، فأخذت منه كيثيراً، وأنفقتُه في الأسواق فلم يتغيّر.(مدينة المعاجز: ج٧ (ص) ٣١٩ ح٢٥).
 - عن عمارة قال: (رأيت الجواد على فقلت له: يا بن رسول الله الله، ما علامة الإمام ؟ فقال الله: «إذا فعل هكذا» ووضع يده على صخرة، فبان أصابعه الله فيها، ورأيته يمدد الجديدة الجديدة بغير نار..) (دلائل الشيعة ص ٢١١).

λ٧

#### ٤

## تقوى الإمام الجواد

إنَّ تقوى الإمام الجوادﷺ البارز، يكشف عن إخلاص أبرز.. لا يعرف الشكّ إليه من سبيل، و لا يجد الخمود إليه من طريق.. ويكشف عن مدى تنمّره في ذات ربّه سبحانه..

وهيّا ثنّ – أخي القارئ – بلفتة نحو زواج الإمام عنى حينما أراد المأمون أنْ يحتال عليه الله –لكي يهوى به إلى مزالق الفساد، فينقص من كرامته وهيبته لدى الناس–..(إنّ المأمون احتال بكلّ حيلة، فلم يمكنه في شيء. ولمّا أراد أن يزوّجه ابنته، جاء بمائة وصيفة من أجمل ما يكسون. ودفع إلى كلّ واحدة منهنّ جاماً فيه جوهر، يستقبلن أبا جعفر الله إذا قعد في موضع الأختان. فلم يلتفت الإمام الله إليهنّ!.

الدنيا، فأنا أكفيك أمره.

فقعَدَ (مخارِق) بين يدي أبي جعفر ﷺ، فشهق شهقة، الجتمع إليه أهل الدار، وجعل يضرب بعوده ويغنّي.

فلمّا فعل ساعة، وإذا أبو جعفــرﷺ لا يلتفــت، لا يمينـــاً ولا شمالاً!!. ثم رفعﷺ رأسه، وقال: «اتقِ الله يا ذا العثنون'»

فسقط المضراب من يده والعود، فلم ينتفع بيده إلى أن مات!. ` ولمّا سأله المأمون عن حاله، قال: لمّا صاح بي أبـــو جعفـــر؟ فزعتُ فزعةً لا أفيق منها أبداً!. `

فخُذ-أخي- حياةً الإمام؟، وادرسه درساً كافياً وافيا، وكاملاً شاملاً، فهل تجد فيه نقصاً في الإخلاص، أو ضعفاً في الورع والتقــوى، أو ركوناً إلى هوى النفس(فارجع البصو هل توى من فطور)؟..كــلاً وألف كلا.

ولذا، ما تمسّلك بعروة ولايته مَن تمسّــك، إلا لأنـــه الصـــادق المصدَّق..ما قال من الكَلِم مِن شيء، إلا صدّقته أفعاله. وما أمرَ أمـــراً، إلا وسبقته إليه أعماله..

فحينما يأمر بالتقوى، فإنَّه مِن أوَّل مَن (أوفى بعـــده واتقــــى)..

وعندما يوصي، هو وآبائه بالورع، فإنَّهم السابقون السـابقون في

تطبيقه.. لم تختلف أقواله مع أفعاله، ولا سيرته مع وصيّته، ولا مقدار حبّة مـــن خردل،–وإنّما اختلف أعدائه إفكاً وزورا–.

إنَّ قول الإمام على المتداد فعله، وأمره مظهر صدقه، فهل-يا ترى- يأمر بما لم يؤمن به عمله، أم هل يكلّم بما لا تبلغه جوارحه، وهو الذي مثّل نور التقوى والإخلاص، ونور الورع والعفّة، ونور الإيمـان والمبدأ الحق..حتى أصبح كحدّه:(على خُلق عظيم)!.

إنَّ الإمام الجوادﷺ هو الذي قال: «لـــو كانـــت الســـماوات والأرض رتقاً على عبد، ثمَّ اتّقى الله تعالى، لجَعل منها مخرجا.» <sup>ا</sup>

وإنّه القائل:«بالتقوى نجا نــوحﷺ ومَــن معــه في الســفينة، وصالحﷺ ومَن معه من الصاعقة.»

«وبالتقوى فاز الصابرون، ونجت تلك العصبة من المهالك..» <sup>٢</sup> وهو القائل:«السؤدد حقّ السؤدد لمن اتّقى الله ربَّه.» <sup>٣</sup> لذلك صار الإمام محمّد (التقيّ) من سادة الأتقياء وساستهم، فهو الأسوة والقدوة..وسنّته حجة، قولاً وفعلاً وتقريرا..



أدعية الإمام الجواد

إنَّ الأئمَّة، عرفوا الله حقّ المعرفة، فعبدوه حقّ العبودية..وإنّهم، حافوا مقام ربّهم، فتبتّلوا إليه تبتيلا. عَظُمَ الخالق في أنفسهم، فصاروا لا يمكلون السدموع عسن الجريان.. يعتبرون أنفسهم مقصّرين أمام الله وعظمته، فيلوذون بعفوه، ويعوذون بحلمه، ويدعونه تضرّعاً وخفية، ويستغفرونه، وقد عصممم الله من الزلل، وجعلهم عدل كتابه الذي لا يأتيه الباطل من بين يديمه ولامِن خلفه..<sup>1</sup> أولا ترى، لمّا يجري من بين ثناياهم الدعاء، كأنّهم القرآن قسد

نطق بالحق!..

وعندما يتلون الكتاب –بذلك الوعي، وبتلك المعرفــة-حـــق تلاوته، ترى انسحام نفوسهم مع معانيه، واندماج أرواحهــــم بالـــذي أوحى الله إلى نبيه.. وترى انطباق القرآن بالقرآن.. الصامت بالناطق..

أ – من الأحاديث المتواترة عند الفريقين باختلاف يسير في الألفاظ، وممن روها مسلم ، بإسناده عن (زيد بن أرقم) قال: إنّ النبي عال: «أما بعد، ألا آيها الناس، فإنما أنا بشر، يوشب أن أن

فإنه يأمر، وهم يطبّقون.. يقول: (قُم الليلَ إلا قليلا)، ﴿ وهم يقومونه إلا قليلا.. يقول: (ومن الليل فتهجّد به)، أوهم المتهجّدون به نافلة.. ويقول: (التسائبون العابدون الجامدون السسائحون الراكعون الساجدون) وهل يتقدّمهم أحد في كلّ ذلك؟.. قــومٌ علومهمُ عن جدّهم أخذت عـــن جبرئـــيل، وجبريلٌ عن الله هم السفينة ما كنّا لنطــــمع أن ننجو من الهول في الحشر لولا هي الخاشعون إذا جنَّ الــــــظلامُ،فما تغشاهم سنَّسة تنفسى بإنباه ولا بدت ليلــة إلا و قابلـــها مِن التهـــجّد منــهم كــلّ أوّاه و ليس يشغلهم عن ذكر ريخــــمُ تغريدُ شـــاد ولا ساق ولا طـــاه سحائب لا تزال العلم هامـــــية أجل من سُحُــب تممي بـــأمواه

فأدعية الأئمة، هي ذلك الكتر النفيس في التوحيــد والعقيــدة. والسفرُ الجليل، الحافل بالأخلاق والعرفان. والمنهل العذب الذي يفيض بالكمال والآداب، ذلك أنهم القرآن النـــاطق، وعبـــاد مكرمـــون، لا

مَن جاء بالقول البليغ، فعنهمُ و إلاّ فهـــو مِنـــهم ســـارقُ ساووا كتابَ الله إلا أنــــة هو صامتٌ وهم الكتاب الناطقُ

وللإمام الجوادﷺ أدعية ومناجاة كثيرة مأثورة في مجالها، أذكــر بعضاً منها تبرّكاً وتيمّناً وداعيا..

\* مناجاة « الوسمائل إلى المسائل »

لما زوّج المأمونُ أبا جعفر الله ابنته، كتب الله المامون: «إنَّ لكلَّ زوجة صداقاً من مال زوجها. وقــد جعــل الله أموالنــا في الآخرة، مؤجّلة مذخورة هناك، كما جعل أموالكم معجّلة في الــدنيا، وكترها هاهنا.»

«وقد أمهرتُ ابنتك: (ا**لوسائل إلى المسائل**). وهي مناحاة دفعهـا إليّ أبي، قال: دفعها إليّ أبي، قال: دفعها إليّ أبي: جعفر، قـــال: دفعهــا إليّ محمّد –الباقر – أبي، قال: دفعها إليّ علي بن الحسين أبي، قال: دفعها إليّ الحسين أبي، قال: دفعها إليّ الحسن أخي، قال: «دفعها إليّ أمير المؤمنين عليّ بنُ أبي طالب، قال: دفعها إليّ رســول الله تشقــال: دفعهــا إليّ جبرائيل، قال: يا محمّد، ربُّ العزّة يقرئك السلام، ويقول لك: «هــذه

إلى بُغيتك'، فتنجح في طلبتك. فلا تؤثرها في حوائج الدنيا، فتبخس بما الحظ من آخرتك.»

«وهي عشر وسائل إلى عشر مسائل، تطرق بما أبواب الرغبات فتفتح، وتطلب بما الحاجات فتنجح، وهذه نسختها:

- ۱) المناجاة بالإستخارة: بسم الله الرَّحمن الرَّحيم، اللهمَّ إنَّ خيرتَك فيما استخرتُك فيــه، تُنيــلُ الرَغائب، وتجزلُ المواهب، وتُغنم المطالب، وتُطيّب المكاسب، وتحـــدي إلى أجمَل المذاهب، وتسوقُ إلى أحمد العَواقب، وتقى مخوفَ النوائب. اللهمَّ إني أستَخيركَ فيما عزمَ رأيي عليه، وقادني عقلي إليه، فسهِّل اللهمَّ منه ما توعّرُ، ويسّر منه ما تعسّر، واكفيٰ فيه المهمّ وادفع عني كلّ ملم. واجعل يا ربٍّ عواقبه غنماً، ومخوفَه سلماً، وبُعده قربة، وجدته خصباً. وأرسل اللهمُّ إجابتي، وأنجح طلبتي، واقض حاجَتي، واقطع عنّي عوائقُها وامنع عنّي بوائقُها، واعطني اللهمّ لواءً الظفر بالخيرة فيما اســـتخرتك، ووفور المغنم فيما دعوتك، وعوائد الأفضال فيما رجوتــك، و أقرنـــه
- اللهمَّ بالنجاح، وخصَّه بالصلاح، وأرني أسباب الخيرة فيـــه واضـــحة،

وأعلام غنمها لائحة، و اشدد خناق تعسيرها وأنعش صريخ تكسيرها، وبيَّن اللهم ملتبسها، وأطلق محتبسها ومكِّن أسها حتى تكون خيرة مقبلة

· – البغية: الهدف والقصد.

بالغنم، مزيلة للغرم عاجلة النفع، باقية الصنع، إنك مليء بالمزيد مبتديٌّ بالجود قبل استحقاقه وصلٌ على محمَّد المحمود وآله الطاهرين.

## ۲) المناجاة بالاستقالة

بسم الله الرحمن الرحيم، اللهُمَّ إنَّ الرَحاء لسمعة رحمتك أنطقن باستقالتك، والأمل لأناتك ورفقك شجّعني على طلب أمانك وعفوك، ولي -يا ربِّ ذنوبٌ قَد واجهتها أوجه الانتقام، وخطايا قد لاحظتها أعيُن الإصطلام، واستوجبتُ كما -على عدلك-أليم العذاب واستحققت باجتراحها مبيرَ العقاب، وخفت تعويقها لإجابتي وردّها إيّاي عن قضاء حاجتي وإبطالهما لطلبتي وقطعها لأسباب رغبتي من أجل ما قد أنقسض ظهري من ثقلها، وكمظني من الاستقلال بحملها ثم تراجعت-ربّ إلى خلمك عن الخاطنين، وعفوك عن المذبين، ورحمتك للعاصين، فأقبلت بنقتي متوكلاً عليك، طارحاً نفسي بين يديك، شاكياً بنّي إليك، سائلاً ما لا أستوجبُه من تفريج الهمّ ولا استحقّه من تنفيس الغمّ، مستقيلاً لك إتياي، واثقاً -مولاي- بك.

سمت المنهج، وأزلقني بقدرتك عن الطريق الأعوج وخلَّصني من ســـجن الكرب بإقالتك، وأطلق أسري برحمتك، وطَل عليّ برضوانك، وجُـــد عليَّ بإحسانك، وأقلني عثرتي، وفرَّج كربت،ي وارحـــم عـــبرتي، ولا تحجب دعوتي، واشدد بالإقالة أزري، وقوَّ بما ظهــري، واصــلح بهــا

أمري، وأطل بها عمري، وارحمني يوم حشري، ووقت نشــري، إنـــك جوادٌ كريمٌ غفورٌ رَحيمٌ، وصلٌ على محمّد وآله.

٣) المناجاة بالسفر بسم الله الرحمن الرحيم، اللهُمَّ أني أريدُ سَفراً فخر لي فيه، وأوضـــح لي سبيل الرأي وفهّمنيه، وافتَح عزمي بالاســـتقامة، واشملـــني في ســفري بالسلامة، وافدني جزيل الحظَّ والكرامة، و اكـــلأني بحســـن الحفـــظ والحراسة. وجنبني –اللهم– وعثاء الأسفار، وسهَّل لي حزونة الأوعار، واطو لي بساط المراحل، وقرَّب مني بُعد نأي المناهل، وباعدني في المسير بين خطى الرواحل حتى تقرب نياط البعيد وتسهل وعور الشـــديد، و لقَني –اللهم– في سفري نجح طائر الواقية، وهبني فيه غنم العافية وخفير الاستقلال، ودليل مجاوزة الأهوال سانح خفير الولاية واجعله –اللهم– سبب عظيم السلم حاصل الغنم. واجعل اللهمَّ الليل عليَّ ستراً من الآفات، والنهار مانعاً من الهلاكات، واقطع عنى قطع لصوصه بقدرتك، واحرسني من وحوشه بقوّتك، حتى تكون السلامة فيه مصاحبتي، والعافية مقاربتي، واليُمن سائقي، واليسر

معانقي، والعسر مفارقي، والفوز موافقي، والأمن مرافقسي. إنسك ذو الطول والمنّ والقوة والحول وأنت على كلُّ شي قدير وبعبادك بصــير



٤) المناجاة بطلب الرزق بسم الله الرحمن الرحيم، اللهُمَّ أرسل عليّ سحال رزقك مدراراً، وأمطر عليَّ سحائب أفضالك غزاراً، و أدم غيث نيلك إليّ سحالا، و أسـبل مزيد نعمتك على خلتي إسبالا، وأفقرني بجودك إليك، و أغـنني عمّـن يطلب ما لديك، وداو داءً فقري بدواء فضلك، وأنعش صرعة عـيلتي بطولك، وتصدق على إقلالي بكثرة عطائك، وعلى اخــتلالي بكـريم حبائك.

وسهّل-ربّ سبيل الرزق إليّ، وتبّت قواعده لديّ وبجّس لي عيسون سعته برحمتك، و فحّر أنهار رغد العيش قبّلي برأفتك، وأحصدب أرض فقري، وأخصب حدب ضرّي، واصرف عني في الرزق العوائق، و اقطع عني من الضيق العلائق، وارمني من سهم الرزق اللهمَّ بأخصب سهامه، وأحيني من رغد العيش بأكثر دوامه. واكسني اللهمَّ سرابيل السعة وجلابيب الدعة.فأني -يا ربّ- منتظسرً لإنعامك بحذف المضيق، ولتطوّلك التعويق، ولتفضلك بإزالة التقسير، ولوصول حبلي بكرمك بالتيسير.

وارم مقاتل الإقتار منّي، واحمل كشف الضرّ عنّي على مطايا الإعجال، واضرب عنى الضيق بسيف الإستيصال، وأتحفـــني ربّ منـــك بســـعة الإفضال، وأمددني بنموّ الأموال واحرسني من ضيق الإقلال.

واقبض عنى سوء الجدب، وابسط لي بساط الخصب، واسقني من مـاء رزقك غدقاً، و الهج لي من عميم بذلك طرقاً، وفاحتنى بالثروة والمال، وأنعشني به من الإقلال وصبحني بالإستظهار، ومسنى من اليسار، إنـــك ذو الطول العظيم والفضل العميم والمنَّ الجسيم وأنت الجـــواد الكــريم الملك الغفور الرحيم.

## د) المناجاة بالاستعاذة

بسم الله الرحمن الرحيم، اللهمَّ إني أعوذ بك من ملمَّات نوازل الـــبلاء، وأهوال عظائم الضرّاء، فأعذني –ربٌّ– من صرعة البأساء، واحجـــبني من سطوات البلاء، و نجَّني من مفاجاة النقم، وأجربي من زوال الـــنعم، ومن زلل القدم. واجعلى –اللهمّ– في حياطة عزّك، وحفاظ حرزك من مباغته الــدوائر ومعاجلة البوادر. اللهمّ -ربٌّ- و أرض البلاء فاخسفها، وعرصة المحن فارجفها، وشمس

النوائب فاكسفها، وجبال السوء فانسفها، وكرب الدهر فاكشــفها،

وعوائق الأمور فاصرفها، وأوردني حياض السلامة، واحملني على مطايا الكرامة، واصحبني بإقالة العثرة، واشملني بستر العورة، وجد عليّ –يـــا ربٍّ- بآلائك وكشف بلائك ودفع ضرّائك.

وادفع عنّي كلاكل عذابك، واصرف عنّي أليم عقابك، وأعــــذني مِـــن بوائق الدهور، وأنقذني من سوء عواقب الأمور، واحرسني مـــن جميـــع المحذور، واصدع صفاة البلاء عن أمري، واشلل يده عنّي مدى عمري، إنك الربُّ الجميد المبديء المعيد الفعّال لما تريد.

٢) المناجاة بطلب التوبة بسم الله الرحمن الرحيم، اللهم إني قصدت بإخلاص توبة نصوح، و تثبيت عقد صحيح، ودعاء قلب فريح، وإعلان قول صريح. اللهم فتقبّل مني مخلص التوبة، وإقبال سريع الأوبة، ومصارع تخشّع الحوبة. وقابل-مني مخلص التوبة، وإقبال سريع الأوبة، ومصارع تخشّع الحوبة. وقابل-العداب، وغنم الإياب، وستر الحجاب.

وامح-اللهمّ- ما ثبتَ من ذنوبي، واغسل بقبولها جميعَ عيوبي، واجعلها جالية لقلبي، شاخصة لبصيرة لتّي، غاسلةً لدَرَني، مطهرةً لنحاسة بدني، مصحّحةً فيها ضميري، عاجلةً إلى الوفاء بما بصيرتي. واقبل-يــاً ربّ-توبتي، فإنّها تصدر من إخلاص نيّتي، ومحضٍ من تصــحيح بصــيرتي، واحتفالٍ في طويتي، واجتهادٍ في نقاء سريرتي، و تثبيت لإنابتي، مسارعةً

إلى أمرك بطاعتي. و أجّل -اللهمّ- بالتوبة عنّي ظلمةً الإصرار، وأمحُ بما ما قدَمتُــه مــن الأوزار، واكسني لباس التقوى، وجلابيبَ الهدى، فقد خلعـــتُ ربْـــقَ المعاصي عن جلدي، ونزعتُ سربال الذنوب عن جَسدي، متمسَّكاً –

۹..

ربِّ – بقدرتك، مستعيناً على نفسي بعزّتك، مســـتودعاً تـــوبتي مـــن النكث بخفرتك، معتصماً من الخذلان بعصمتك، مقارناً به لا حولَ ولا قوة إلا بك.

٧) المناجاة بطلب الحج بسم الله الرحمن الرحيم، اللهم ارزقني الحج الذي فرضت على من استطاع إليه سبيلاً. واجعل لي فيه هادياً وإليه دليلاً، وقرَّب لي بُعد المسالك، و أعنّي على واجعل لي فيه هادياً وإليه دليلاً، وقرَّب لي بُعد المسالك، و أعنّي على تأدية المناسك، وحرّم بإحرامي على النار حسدي، وزد للسفر قوتي وجلدي، وارزقني –رب الوقوف بين يديك، والإفاضة إليك، وأظفرني بالنجح بوافر الربح، واصدرني –رب من موقف الحج الأكبر إلى مزدلفة المشعر. النجرم، ومقام وقوف الإحرام، و أهلني لتأدية المناسك، ونحر الهَدي التوامك بدم شبح وأوداج تمج، وإراقة المدماء المسفوحة، والهمدايا المذبوحة، وفَري أوداجها على ما أمرت، والتنفل كما وسمت.

وأحضرني -اللهُمَّ- صلاة العيد، راجياً للوعد خائفاً من الوعيد، حالقاً شعر رأسي ومقصراً ومحتهداً في طاعتك، مشمّراً رامياً للجمار بسبع بعد

سبع من الأحجار.

وأدخلني –اللهُمَّ– عرضة بيتك وعَقوَتـــك ومحــلَّ أمنــك وكعبتــك ومساكينك وسُوَّالك ومحاويجك وجد عليَّ –اللهُمَّ– بوافر الأجر مــن الانكفاءِ والنفر. واختم –اللهمّ– مناسك حجّي، وانقضاء عجّي، بقبولٍ منك لي ورأفــة منك بي، يا أرحم الراحمين يا غفور يا رحيم.

٨) المناجاة بكشف الظلم بسم الله الرحمن الرحيم، اللهم أنّ ظلم عبادك قد تمكّن في بلادك، حتى أمات العدل، وقطع السبل ومحق الحقَّ وأبطل الصدق وأخفى البَّرَ واظهر الشرَّ، وأهمل التقوى وأزال الهدى وأزاح الخيَر وأثبت الضـيرَ، وأغـى الفساد وقوى العناد وبسط الجور وعدى الطور. اللهم يا ربِّ لا يكشف ذلك إلا سلطانك، ولا يجير منه إلا امتنانك. اللهم مربِّ فابتر الظلم وبتَ حبال الغشم، واخمد سوق المنكر واعز من عنه يترجر واحصد شأفة أهل الجور، وألبسهم الحور بعد الكور. وعجل -اللهم إليهم البيات، وأنزل عليهم المثلات، وأمـت حياة المنكر، ليؤمن المحوف، ويسكن الملهوف، ويشسبع الجائع، ويحفسظ المنكر، ليؤمن المحوف، ويسكن الملهوف، ويشسبع الجائع، ويحفسظ

العلم، ويشمل السلم، ويجمع الشتات، ويقوى الإيمان، ويُتلى القـرآن، إنك أنت الديّان، المنعم المنان.

۹) المناجاة بالشكر لله تعالى بسم الله الرحمن الرَّحيم، اللهُمَّ لك الحمدُ على مرد نوازل البلاء، وتوالي سبوغ النعماء، وملمَّات الضرَّاء، وكشف نوائب اللواء. ولك الحمدُ على هنيء عطائك، ومحمود بلائك، وجليل آلائك. ولــك الحمدُ على إحسانك الكثير، وجودك الغزير، وتكليفك اليسير، ودفــع العسير. ولك الحمدُ -يا ربٍّ- على تثميرك قليل الشكر، وإعطائك وافر الأجر، وحطَّك مثقل الوزر، وقبولك ضيق العذر، ووضــعك بــاهض الإصر، وتسهيلك موضع الوعر، ومنك مُفظع الأمر. ولك الحمد على البلاء المصروف، ووافر المعروف ودفع المخوف وإذلال العسوف.

ولك الحمد على قلَّة التكليف، وكثرة التخفيف، وتقويــة الضــعيف، وإغاثة اللَّهيف. ولك الحمد على ســعة إمهالــك، ودوام إفضــالك، وصرف إمحالك، وحميد أفعالك، وتوالي نوالك. ولك الحمدُ على تأخير

معاجلة العقاب، وترك مغافصة العذاب، وتسهيل طريق المآب، وإنــزال

غيث السحاب، إنك المنّان الوهّاب.

• ١) المنجاة بطلب الحوائج بسم الله الرحمن الرحيم، اللهم جديرٌ مَن أمرته الدعاء أن يدعوك، ومن وعدته بالإجابة أن يرجوك. وليَ -اللهمَّ- حاجةٌ قد عجزَت عنها حيلتي، وكلَّت فيهما طماقتي، وضعفَتْ عن مرامها قوّتي، ولي نفسي الأمارة بالسوء، وعدوّي الغرور الذي أنا منه مبتلي أن ارغب إلى ضعيف مثلي، ومن هـــو في النكــول شكلي، حتى تداركتني رحمتك وبادرتني –بالتوفيق– رأفتـــك، ورددت على عقلي بتطوّلك، وألهمتني رشدي بتفضلك، وأحييت-بالرجاء لك-قلبي، وأزلت خدعة عدوّي عن لبّي، وصــححت بالتأميــل فكــري، وشرحت –بالرجاء لإسعافك–صدري، وصورتَ لي الفوز ببلوغ مـــا رجوته، والوصول إلى ما أمَّلته، فوقفت -اللهمُّ ربٌّ- بين يديك، سائلاً لك ضارعاً إليك، واثقاً بك، متوكَّلاً عليك في قضاء حاجتي، وتحقيسق أمنيِّتي وتصديق رغبتي.اللهمُّ وأنجحها بأيمن النجــاح، واهـــدها ســـبيل الفلاح. واشرح بالرجاء لإسعافك صدري، ويسّر في أســـباب الخـــير أمري، و صوّر إلىَّ الفوز ببلوغ ما رجوته، بالوصول إلى ما أمَّلته. ووفقني --اللهمَّ- في قضاء حاجتي ببلوغ أمنيِّتي وتصديق رغبتي وأعذني

بالمنائح الجزيلة، وفيٌّ كِما، وأنت على كلٌّ شيء قدير، بعبــادك خـــبيرٌ بصير.» <sup>ا</sup>

و من دعاء له على في قنوته لمن تولى الأئمة الأطهار: «اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد، وقوّ ضعف المخلصين لك بالحبّة، المشايعين لنا بالموالاة، المتبعين لنا بالتصديق والعمل، الموازرين لنا بالمواساة فينا، المحبّين ذكرنا عند احتماعهم. وشدّ اللهمّ ركنهم، و سدّد لهم اللهمّ دينهم الذي ارتضيته لهم، وأتمم عليهم نعمتك، وخلصهم فم اللهمّ دينهم الذي ارتضيته لهم، واتم عليهم نعمتك، وخلصهم اللهمّ ذنوهم وحطاياهم، ولا تُزغ قلوبَهم بَعد إذ هديتهم، ولا تخلّهم أي ربّ بمعصيتهم. واحفظ لهم ما منحتهم به من الطهارة بولاية أولياتك، والبراءة من أعدائك، إنّك سميع محبب، وصلّى الله على محمّد وآله الطيّين الطاهرين.»<sup>٢</sup>

و من دعاء له على القنوت:
 «اللهمَّ أنت الأول بلا أولية معدودة، والآخر بلا آخرية محدودة، أنشأتنا

وكلفتُنا الطاقة، وجشمتنا الطاعة، فأمرتَ تخسييراً، ولهيــتَ تحــذيراً، وخوَّلتَ كثيراً، وسألتَ يسيراً، فعصى أمرك، فحلمت، وجُهل قــدرك فتكرمت، فأنت ربُّ العزَّة والبهاء والعظمــة والكبريــاء والإحســان والنعماء والمنّ والآلاء والمنح والعطاء والإنجاز والوفاء، ولا تحيط القلوب لك بكنه، ولا تدرك الأوهام لك صفة، ولا يشبهك شيء من خلقك، ولا يمثل بك شيء من صنعتك، تباركت أن تحس أو تمس أو تــدركك الحواسُ الخمس، وأنَّى يدرك مخلوق خالقه، وتعاليتَ يا الهي عمَّا يقــول الظالمون علواً كبيراً. اللهمَّ أدل لأوليائك من أعدائك الظالمين الباغين الناكثين القاسطين المارقين الذين أضلُّوا عبادك، وحرَّفوا كتابك، وبدَّلوا أحكامك، وجحدوا حقَّك، وجلسوا بحالس أوليائك جرأة منهم عليك، وظلماً منهم لأهل بيت نبيّك عليهم ســـلامك وصــلواتك ورحمتــك وبركاتك. فضلُّوا وأضلُّوا خلقك، وهتكوا حجاب سترك عن عبادك، واتخذوا اللهمُّ مالَك دولاً وعبادك خولاً، وتركوا اللهمُّ عالم أرضك في بكماء عمياء ظلماء مدلهمة، فأعينهم مفتوحة، وقلوبهم عميّة، ولم تبــق لهم اللهمُّ عليك من حجَّة لقد حدرت اللهمُّ عذابك وبينت نكالسك، ووعدت المطيعين إحسانك، وقدمت إليهم بالنذر فآمنت طائفة.

بالمحبة، المشايعين لنا بالمولاة، المتبعين لنا بالتصديق والعمل، والموازين لنا بالمواساة فينا، المحيين ذكرنا عند احتماعهم وشدّ اللهمَّ ركنهم، وسـدد لهم اللهمَّ دينهم الذي ارتضيتَه لهم، وأتمم عليهم نعمتـك، وخلّصـهم واستخلصهم، وسدّ اللهم فقرهم، والمع اللهمَّ شعث فاقتـهم، واغفـر اللهمَّ ذنوبهم وخطاياهم، ولا تزغ قلوبهم بعد إذ هديتهم، ولا تخلهم أي ربِّ بمعصيتهم، واحفظ لهم ما منحتَهم به من الطهارة بولاية أوليائـك والبراءة من أعدائك إنك سميع محيب، وصلى الله علـى محمّـد وآلـه الطاهرين».

\* \* \*

إنّ موضوع استحابة الدعاء بالنسبة للأئمة ()، هو من الأمــور المسلَّم بما لدى المنصفين ممن استقرأ سيرتمم ). فقد طفحت الكتب بما رُوي ألهم ( ما دعوا بدعاء، و أرادوا منه الإجابة، إلا واستجاب لهــم الله سبحانه.

وقد قال الإمام الهادي؟؟ «إنَّ الله تعالى علمَ منا آنا لا نلجاً في المهمّات إلا إليه، ولا نتوكّل في الملمّات إلا عليه، وعوّدنا-إذا سالناه-الإجابة.» <sup>ت</sup>

**۱**۰۷

عن (محمّد بن سنان)، قال: دخلتُ على أبي الحسن الهــادي، فقالﷺ: يا محمّد، حَدَثَ بـــ(آل فرج) حدث؟ فقلت: مات (عمر).فقالﷺ: «الحمد لله.»

يقول (محمّد بن سنان): حتى أحصيتُ له ﷺ أربعاً وعشرين مرة!. فقلت: يا سيّدي، لو علمتُ أنَّ هذا يسرّك، لجئتُ حافياً أعدو إليك. قال ﷺ:« يا محمّد، أوَلا تدري ما قال -لعنه الله- لمحمّد بن عليﷺ؟» قال: قلت: لا.

قالﷺ: «خاطبَه في شيء، فقال: أُظنَّك سكران.

فقال أبي ﷺ: «اللهمّ إنْ كنتَ تعلم أنّي أمسيتُ لك صائماً، فأذقه طعم الحرب، وذُلّ الأسر.» فوالله ما إن ذهبت الأيام حتى حُرب ماله، ومـــا كان له. ثمّ أخذ أسيراً، وهو ذا قد مات لا رحمه الله. وقد أدال اللهُ عـــزّ وجل منه، وما زال يُديل أولياءَه من أعدائه».

وروى (محمّد بن عمير)، قال: كان يصيبني وجعٌ في خاصــرتي في كلِّ أسبوع، ويشتدّ ذلك بي آيّاماً. فسألته–الإمام الجوادﷺ–أن يدعو لي بزواله عنّي. فقالﷺ:«و أنت فعافاك الله.»

أخى به (بحر) شديد. فشكى إليه ذلك البهر. فقال عنى: «عافاك الله ممـــا تشكو.»

يقول:فخرجنا من عنده على وقد عوفي. فما عاد إليه ذلك البهر إلى أن مات!.

وعن (أبيَ هشام)، قال: دخلتُ معه على ذات يوم بســـتاناً، فقلتُ له: جُعلتُ فداك، إنَّى مولع بذكر الطين، فادع الله لي. يقول أبو هشام: فسكتٌ. ثمَّ قالﷺ لي بعد أيَّام: يا أبا هشام، قـــد أذهب الله عنك أكل الطين.

قلت: فما شيء أبغ إلى منه. <sup>٣</sup>

أقول: إذا كان الله لا يردّ طلب مَن عنده بعض علم الكتــاب، حيث ذكر سبحانه في قصّة سليمان مع بلقيس، بعد ما سأل النبيّ قائلاً:

( يا أيّها الملؤا أيّكم يأتيني بعرشها قبلَ أن يأتوبي مسلمين \* قال عفريتٌ من الجنَّ أنا آتيك به قبل أن تقومَ من مقامك وإلى عليه لقويٍّ أمين \* قال الذي عنده علمٌ من الكتب أنا آتيك به قبرل أن يرتد إليك طرفَّك، فلمًا رأءه مستقرًّا عنده، قال هذا من فضل ربَّسي ليبلوبي، أشكر أم أكفر) \*

فإذا كان الأمر هكذا لمن كان عنده (علمٌ مِسن الكتـاب)'، فكيف بالذين عندهم علم الكتاب كلّه؟ يقول تعالى: (قل كفى بالله شهيداً بيني وبينكم ومَسن عنـده علــمُ الكتاب)' وقد ورد في تفسير هذه الآية عن الإمام البـاقرﷺ: «نَزَلَــتْ في علىٰﷺ بعد رسول الله، وفي الأئمة بعده.»



زواج الإمام الجواد

١

## أم الفضل (زينب بنت المأمون)

عندما حاء الإمام الجواد إلى بغداد -بعد أن طلبه المامون إليها في دعوة رسميّة-، استقبله مع وفده الملوكي استقبالاً حافلاً مهيبا. وكان المأمون قد نوى من دعوة الإمسام إلى أن يزوّجه مسن ابنته (زينب). فعرض على أعوانه وأهله من بني العبّاس فكرته في تزويجه ابنته إيّاه أن لكنّهم قامت قيامتهم في معارضتهم إيّاه، ولم يشاطروه في الرأي، -وكانوا في ذلك اليوم ثلاثاً وثلاثين ألفا!-. والسسبب أنّهم حافوا على الخلافة، من أن تزوى عنهم إلى بني فاطمة. ولكنّهم لم يفهموا دهاء المأمون، ولم يعلموا سرّ فكرته. فظنّوا أنه إذا تم الزواج، فسوف يتقلّص نفوذهم وتضعف إمكانياتمم. وهذا قاموا وقعدوا وبذلوا محاولات كثيرة للحيلولة دون هذا الأمر. ولمذا قاموا وقعدوا وبذلوا محاولات كثيرة للحيلولة دون هذا الأمر.

وهناك قال المأمون: الحمدُ لله على هذه النّعمة والتوفيق لي في الرأي. ثم أدار طرفه، وتوجّه نحو مَن استنكر فكرته من قبــل قـــائلاً: أعَرفتم الآن ما كنتم تنكرونه؟. و أقبل على أبي جعفر الجوادﷺفقال: أتخطب يا أبا جعفر؟ قالﷺ:«نعم..» / فقال له المأمون: أخطب لنفسك أمَّ الفضل. فقال أبو جعفر ﷺ: «الحمدُ لله إقراراً بنعمته، ولا إله إلا الله إخلاصاً لوحدانيَّته، وصــلَّى الله على محمد سيّد بريّته والأصفياء من عترته.» «أمّا بعد، فقد كان من فضل الله على الأنام، أن أغناهم بالحلال عـــن الحرام، وقال سبحانه: (أنكحوا الأيامي منكم والصالحين من عبسادكم وإمائكم إن يكونوا فقراءً يغنهم اللهُ من فضله والله واسعٌ علميم) لا تمّ إنَّ محمَّد بن على بن موسى، يخطب أمَّ الفضل بنت عبد الله المــــأمون. وقد بذل لها من الصداق، مهر جدّته فاطمة، بنت محمّد، وهمو محسمائة درهم جياداً. فهل زوّجتَه -يا أمير المؤمنين- بما علمي همذا الصداق المذكور؟» فقال المأمون: نَعم، قد زوَّجتُك -يا أبا جعف\_ر – أمَّ

الفضل ابنتي على الصداق المذكور. فهل قبلتَ النكــاح؟ فقـــال أبـــو جعفر ﷺ: «قد قبلتُ ذلك ورضيتُ به.» آ

- ` سورة النور / ٣٢.
- · روضة الواعظين ص٥٠٥.

ثمَّ أمر المأمون أن يقعد الناس على مراتبهم من الخاصّة والعامّة. قال الرّيان: و لم نلبث أن سمعنا أصواتاً تشسبه أصسوات الملاحين في محاوراتهم. فإذا الخدم يجرّون سفينة مصنوعة من فضّة، مشدودة بالحبال من الأبريسم، على عجلة مملوءة من الغاليّة<sup>(</sup>.

ثم أمر المأمون أن تخضب لحاء الخاصة من تلك الغالية. ثم مُدّت إلى دار العامّة، فتطيّبوا منها ووُضعت الموائد، فأكلَ الناسُ. وأخرجــوا الجوائز إلى كلّ قوم على قدرهم.

فلمًا تفرّق الناس، وبقي من الخاصّة مَن بقي، سأل المأمونَ أن يجيبﷺ على تلك التفريعات، فأجابه.

ثم قال المأمون: أحسنتَ يا أبا جعفر، أحسن الله إليك. فـــــإن رأيتَ أن تسألَ يجيى عن مسألة كما سألك؟

فقال أبو جعفر ﷺ: «أخبرني عن رجلٍ نظر إلى امرأة في أوّل النـــهار، فكان نظره إليها حراماً عليه. فلمّا ارتفع النهار حلّت له.

> فلمًا زالت الشمس، حرمت عليه. فلمًا كان وقت العصر، حلّت له.

فلمًا غربت الشمس حرمت عليه. فلمًا دخل وقتُ العشاء الآخرة حلَّت له.

` ~ نوع من العطر. <sup>\*</sup> - قد مر ذلك مفصلاً فراجع.

فلمًا كان وقتُ انتصاف الليل حرمت عليه. فلمًا طلع الفحر حلّت له، ما حالُ هذه المرأة؟ وبماذا حلّت له وحرمت عليه؟»

فقال له يحيى بن أكثم: لا والله لا أهتـــدي إلى جـــواب هــــذا السؤال، ولا أعرَفُ الوجه فيه!!، فإن رأيتَ أن تفيدنا.

فقال أبو جعفر ؟ : «هذه أمّة لرّجل من الناس، نظر آ إليها أجني في أول النهار، فكان نظرُه إليها حراماً عليه. فلما ارتفع النهار ابتاعها من مولاها فحلّت له. فلما كان عند الظهر، أعتقها فحرمت عليه. فلما كان وقت العصر تزوّجها، فحلّت له. فلما كان وقت الغرب، ظاهر منها فحرمت عليه. فلما كان وقت الغرب، ظاهر منها فحرمت عليه. فلما كان وقت العشاء الآخرة، كفّر عن الظهار، فحلّت له. فلما كان نصف الليل، طلّقها واحدة، فحرُمت عليه. فلما كان عند الفحر راجعها فحلّت له.» فلما كان عند الفحر راجعها فحلّت له.» فلما كان عند الفحر راجعها فحلّت له.» فلما كان عند الفحر راجعها فحلّت له.»

المأمونَ بابن الرّضاية، وهو بين الصبيان، فهربــوا ســواه، فقــال المأمون: علَيٌّ به. -فلمّا جاءوا به-قال له: مالك ما هربت؟ قالﷺ: «مالي ذنبٌ فأفرٌ، ولا الطريق ضيّق فأوسُّعه عليك. مُر من حيث شئتَ.» فقال المأمون: مَن تكون؟ قالﷺله:«أنا محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بــــن الحسين بن على بن أبي طالب.» فترحّم الخليفة على أبيه، وساق جواده إلى نحو وجهته. وكان معه بزاة الصيد. فلمَّا بَعُد عن العمارة، أخذ المأمون بازياً منسها، وأرسل على درّاجة، فغاب البازي عنه قليلًا، ثمَّ عاد، وقد صاد حيّــة. فوضع المأمون الحيّة في بيت الطعم.. ولمَّا عاد ابن الرضا الله في جملة الصبيان، قال:ما عنسدكم مسن أخبار السماوات؟ فقالﷺ: «نَعم يا أمير، حَدّثني أبي عن أبيه عن النبيَّ عن جبرائيل عـــن ربَّ العالمين أنَّه قال: «بين السماء والأرض بحر عجــاج يـــتلاطم بـــه

الأمواج، فيه حيَّات خضر البطون، رقط الظهور، يصيدها الملوك بالبزاة

الشهب، يمتحن به العلماء.»

فقال: صدقتَ وصدق جدّك وصدق ربّك. فأركبَه وزوّجه. ﴿

وفي رواية: (..عاد البازي، وفي منقاره سمكة صغيرة..فســـأل المأمون الإمام: ما في يدى؟

فقال الإمامﷺ: «إنَّ الله تعالى خلق في بحر قدرته، المستمسك في الجوَّ ببديع حكمته، سمكاً صغاراً. فصاد منها بزاة الخلفاء، كي يختبر ها سلالة بيت المصطفى.»

فلمًا سمع المأمون كلامه، تعجّب منه وأكثر، وجعل يطيل فيه، وقـــال: أنت ابن الرضا حقًّا، ومن بيت المصطفى صدقا.

وأخذه معه، وأحسن إليه، وقرَّبه، وبالغ في إكرامه وإجلاله وإعظامه..) ٢ فتزوّج الإمام بأمّ الفضل، وهو يومئذ ابن تسع سنين وأشهر. آ

وقد يجول السوال التالي في الأذهان، وهو: لماذا قَبل الإمــامُ على تزويجه مع بنت المأمون، وصار صهراً للخليفة، والحال أنَّ المأمون كــان غاصباً لحقّه على وكان قد قتل الرضّا عن قبل؟

أولا: الأمر كان خارجا عن اختيار الإمامﷺ. فهـــل يصـــعب على قاتل أبيه أن يلحقه بأبيه؟ ثمَّ هل يسعد للإمام على العيش بين أعدائه الألداء، وحسّاده الظَلَمة! ولكن لمّا كانت حياته مهدّدة بالقتل، وافـــق

على الزواج، كي يمنع المأمون من أن يغتاله وآله.

وكان الإمام يعبّر عن ضيق صدره بتلك الوضعيّة المؤلمة التي كان يعيش فيها بين المأمون ومَن لفّ لفّه، بل كان يرى الموت له هو الفرج، كما روي عنه أنه قال: «الفرج بعد المأمون بثلاثين شهرا.» ` ثانياً: زواج الإمامﷺ من بنت الخليفة، ضيَّق على الخليفة نفسه سلطنته في الفتك على أصحاب الإمام وشيعته، من قتلهم أو سحنهم أو ما شابه.

وهذا -بحدّ ذاته- كان سبباً لازدياد موالي الإمامﷺ والمائلين إليه...

۲ سمانة المغربيّة(أمّ الإمام الهاديﷺ)

لم يرزق إمامنا الجوادﷺ ولداً من زوجته الأولى أمّ الفضــل، لأنها كانت عاقراً لا تلد. فمضت السنون ولم يكنﷺ قد رُزق الذريّة. وذلك لحكمة قدّرها الله. ولعلّ منها ألاّ ينتهز المأمون الفرصة، ويدّعي أنّ الأئمّة من وُلده لتكون

118

ممن أذهب الله عنهم رجس الجاهليّة، فلـــم تنجّســـهم بأنجاســـها، ولم تلبسهم من مدلهمّات ثيابها..

فلمًا علم الإمام أن أمّ الفضل ليست فيها المؤهّلات في أن تكون والدة حجّة الله، وليست متوفّرة فيها شروط أمّهات الأئمّة، حينئذ تزوّجﷺ بـــ(سمانة) المغربيّة، الراجع نسبها إلى عمّار بن ياسر الصحابيّ (وقيل إلى مارية القبطيّة)..

وقد روي عن الإمام الهاديﷺ، أنّه قال في حقّ أمّه (سمانة): «أمّي عارفة بحقّي، وهي مِن أهل الجنّة، ما يقربها شـــيطان مريـــد، ولا ينالها كيد جبّار عنيد. وهي مكلوءة بعين الله التي لا تنام، ولا تتخلّـف عن أمّهات الصدّيقين والصالحين.» <sup>ا</sup>

وكانت زوجة الإمام الأولى (أمّ الفضل) تلتهب غيرة وحســـداً من (سمانة) لما صرّحت به لأبيها و لـــ(حكيمة) وغيرهما. حتى قيـــل أنّ السبب الذي دفعها لقتل الإمامَ الجوادﷺ كان زواجهﷺ من سمانة!.

ومن هذه المرأة الجليلة (سمانة) رَزق اللهُ الإمام ، وَلدين: الإمام الهاديﷺ، ومن بعده: (موسى) المعروف بـــ(الْمُبَرقَع)، وهو الذي ينتهي

نسب السادة الرضويين إليه.

۱ - إثبات الوصية: ص٢٢٨،دلائل الإمامة: ص٠٤١، مدينة المعاجز : ج٧ ص٠٤٢. 119

كان موسى حُسَن الوجه، جميل الصورة. وسـبب تسـسميته بالــ(مبرقع) لأنّ الناس كانوا يطيلون النظــر إليــه، فكــان (يبرقــع وجهه) حتى يستريح من كثرة نظر الناس إليه. وموسى هو أوّل مَن انتقل من الكوفة إلى (قُم) من السادات الرضويّة في سنة ٢٥٦هــ. وتوفّي سنة ٢٩٦ ، في داره بقُم .. وقد أفرد المحدّث النوري في أحواله رسـالة سمّاهــا: (البــدر المثعشع في أحوال موسى المبرقع).

وكان الإمام الجواد؟ يلاطف ولديه. ويشبّه الإمام الهادي؟ بنفسه، وموسى بأمّه. فإنّه لمّا أراد؟ الخروج مِن المدينة إلى العراق ومعاودتما، أجلــس أبــا الحسن؟ في حجره -بعد النصّ عليه-، وقال؟: «ما الذي تحبّ أن أهدي إليك من طرائف العراق؟» فقال؟: «سَيفاً كأنّه شعلة نار»

فقال: فَرس. فقال-أبو جعفر-: ﷺ«أشبهني أبو الحسنﷺ، وأشبه هذا أمّه.» ` \* \* \*

وأعطى الله الإمامَ الجواد على من أمّ الإمام الهادي بناتاً أيضاً. ولكن أختُلف في عددهن، فقيل اثنتين: (فاطمة وأمامة.) <sup>٢</sup> وقيل ثلاثة: (حكيمة و خديجة وأم كلثوم.) <sup>٦</sup> وقيل أربع: (فاطمة و خديجة و أم كلثوم وحكيمة.) <sup>٤</sup>

أمّا السيّدة حكيمة، فهي التي كان لهـــا دور القابلـــة في ولادة الإمـــام المهديّ المنتظرﷺ، وهي التي رَوت حرز الإمام الجوادﷺ، وتوفّيـــت في مدينة سامراء ودُفنت في جوار أخيها الإمام عليّ الهاديﷺ.

وفي البحار: كنَّ --بنات الإمام-ثلاثـــة: زينــب وأمَّ محمّــد وميمونة. توفَّين في قُم، ودفنهنَّ موسى المبرقع عند فاطمة المعصومة.<sup>٧</sup>

> ' - عيون المعجزات: ص١٣٣ ' - قول الشيخ المفيد في (الإرشاد).

وأمّا التفصيل في حياتمنّ، فقد سكت التاريخ عن ترجمة ذلك. ومَن أزواجهنّ وأولادهنّ وما شابه؟.وهناك قول مشكوك فيه بأنّهنّ لم يتزوّجن لأسباب مجهولة..

' - راجع كتاب حياة أولي النهي\الإمام الجواد ﷺص٥٦.

144

«۸» يخ عصر

المعتصم العبّاسي

قضى الإمام الجوادﷺ أكثر عمره، -كما يقول المؤرّخون- في بغداد. وكان المسلمون يفدون إليه من شرق الأرض وغربها، ليأخـــذوا من علمه وينهلوا من فيضه، إلاّ أنّ الإمامﷺ لم يكن يرضيه التـــنعّم في قصور العبّاسين، ولكن أوامر المأمون هي التي أحبرته على أن يقيم فيها مضطهدا..

يقول (حسين المكاريّ):

دخلت عليه على بغداد، ففكرت فيما به على من نعَم. وقلت في نفسي: (إنَّ هذا الرَّجل-يعني الإمام- لا يرجع إلى موطنه أبداً.) فأطرق في رأسم، ثمّ رفعه، وقد اصفرّ لونه، فقال تي: «يا حسين، خبر شعير وملح جريش في حَرم رسول الله أحبّ إليّ مما تراني فيه. » وما أن لاحت أوّل فرصة للإمام الجوادي، تراه يقفل راجعاً إلى المدينة، بعد أن أذن له المأمون إلى الحجّ.. فسار عن طريق الكوفة..فشيّعته الشيعة، واستقبلوه استقبالاً

حافلاً. ثم ودّعهم وودّعوه. ومضى إلى المدينة المنوّرة..

' - بحار الأنوار ج١٢ ص١١٠.

وحينما وصل إلى المدينـــة، كــان قـــد آن أوان هــلاك المأمون..إلى حيث مأوى قتلة الأئمّة: النار وبئس المصير. فمات في (البدندون)<sup>(</sup> في شهر رجب عام ٢١٨، ودُفن فيهـــا بعد أن أوصى إلى أخيه المعتصم بالتصدّي للرئاسة بعده..

كان المأمون يمتاز عن أسلافه بثقافة مشفوعة بالدهاء والذكاء. وسياسة مرادفة للشيطنة والنفاق..فكان ذكيًّاً في خداعه ومكره، بحيث التبس أمره على أهل زمانه، بل وحتى الأزمنة التي تأخّرت عنه إلى يومنا هذا!

أمّا المعتصم (محمّد بن هارون الرشيد)، ثـــامن خلفــاء بــــني العبّاس..فإنّه خرج نافحاً حضنيه، آكلاً الحقوق أكلاً لمّا. وكان قد أخبر عنه الإمام أمير المؤمنين عليه بقوله: «وثامنُهُم كَلبُهُم». راح هذا الرجل يوطد حكمه بكلّ ما استطاع من قوّة. فلـــم يقصّر في الترف والبذخ والكبرياء، حتى وصل إلى درجة لم يسبقه إليها أسلافه..

<sup>١</sup> - و قيل أنه المأمون مات في قرية من نواحي (طرطوس)، وهي قرية على الحدود الفاصلة بين الدولة الإسلامية والدولة الرومانية.
<sup>١</sup> - فترى البعض يحسن الظنّ به، بمل ويعتبره من الشيعة استناداً على كلام منقول عنه آنه قال: أعلتم كيف تشيّعت؟. ولكنه، للكفر أقرب منه للإيمان، لأنّ التشيّع توفيق لا يناله خليفة غاصب لحقّ الإمامة.

حتّى أنه عندما مات، ترك (ثمانية الآف ألف دينـــار، وثمانيـــة عشر ألف ألف درهم، وثمانين ألف من الخيل، وثمانين ألف من الجمال والبغال، وثمانية آلاف مملوك، وثمانية آلاف جارية، وقد قُتل من النــاس عشرات الآلاف !.) وقد ذكر دعبل الخزاعيَّ أبياتاً فيه، يقول: ملوكُ بني العبّاس في الكتب سبــــعةً ولم يأتنا من ثامنٍ لهـــــم كثــبُ كذلك أهلُ الكهف، في الكهف سبعةً غداة ثووا فيها وثامنهم كمملب وإٽي لأزهى كلبــهم عنــك رغيــة لألك ذو ذنب و ليس له ذنــــب لقد ضاع ملك الناس إذ ساس ملكهم وصيف و(أشناس)وقد عظم الكرب و(فضل بن مـروان) يسلم ثلمـــة يظلّ لها الإسلام، ليس لــه شــعبُ و إنَّى لأرجــوا أن ترى مـــن مغبَّهـــا مطالع شمس يغصّ بحـــا الشـــربُّ

وكانت حكومة المعتصم في بغداد أيضا. ففكّر في أنّ الإمـــام الجوادﷺ هو صهر الحاكم الراحل، وسيّد أهل البيت العلويّ، وإمـــام الشيعة وقائدهم--و هم قوّة هائلة معلنة الـــولاء لـــهﷺ علـــى رؤوس

الأشهاد–، فخاف على نفسه وحكومته. فأشخص الإمامَ من المدينة إلى بغداد، كي يكونﷺ تحت أنظاره الشخصيَّة.

وخرج الإمام (ليلة الثالث مِن محرّم الحرام ســــنة ٢٢٠) وهـــو يعلم أنَّ رحلته هذه لا رجعة فيها.

يقول أحدهم: لما خرج أبو جعفر من المدينة إلى بغداد، (في المرّة الأولى وفي زمن المأمون) قلتُ له عند خروجه: جُعلتُ فداك، إنّــي المرّة الأولى وفي زمن المأمون) قلتُ له عند خروجه: جُعلتُ فداك، إنّــي أخاف عليك في هذا الوجه، فإلى مَن الأمر بعدك؟

يقول الراوي: فكرّ للله بوجهه إليّ ضاحكاً، وقال: «ليس حيث ظننـــتَ في هذه السّنة.»

يقول: فلمّا أخرج به الثانية إلى المعتصم، صرتُ إليه، فقلتُ له: جُعلتُ فداك، أنت خارج، فإلى مَن الأمر من بعدك؟

فبكى الله حتى اخضلَت لحيته، ثم التفت إليّ، فقال؟: «عند هذه يخًاف عليّ، الأمر بعدي إلى ابني علي.» <sup>ا</sup>

وفي حديث آخر، أنَّ الإمام على خرج من المدينة وهو يقول: «ما أطيبك يا طيبة! فلستُ بعائد إليك.» <sup>ت</sup>

وفي بغداد.

دخل الإمام الجواد الله بغداد يوم ٢٨ من محرّم الحرام. أمّا ما جرى في تلك العاصمة في تلك السفرة، فإننيّ لم أحسد-خسلال إطلاعي القاصر-، إلا القليل من الروايات حول ما جسرى وحصسل، وماذا قال الإمام الجواد الله وماذا فعل.. وأظنّ أنّ سبب ذلك هو ثلاث أمور أساسيّة:

الأول: لأنّ مردة التاريخ والسلطات الجائرة محتها وأحرقتها وألقتها في الألهار والبحار، ثمّ صنّفت ما جرى على حسب مزاجهسا وبنفعها. ومن أحْله لم تَذكر مواقفَ الإمام ومقولاته لمسا كسان يضبرّ بدنياها، ويظهر دفائن ديدلها، وذلك في كلّ مكان أمكنها الحسذف أو التبديل، وخصوصاً في مدينة بغداد، حيث كانت مقرَّ النظام الحاكم، و محطّ رحل أعوان السلطة والمائلين إليهم.

الثاني: لأنَّ الإمام الجوادﷺ (كان رهن الإقامة الجبريَّة في داره في بغداد، و لم يكن بمقدوره الخروج.) <sup>(</sup>

الثالث: لقلّة بقاء الإمامﷺ في تلك المدينة في المسرّة الأخـــيرة، حيث إنّه دخلها في ٢٨ من محرّم، وإلى ٢٩ من ذي القعدة من نفــس تلك السّنة، حيث استشهد فيها.

وإليك بعض الحوادث التي جرت من النـــزر اليسير الذي وصل إلينـــا عنهﷺ هناك..

- قال (احمد بن أبي دؤاد) : إنّ سارقاً أقرّ على نفسه وسمال الخليفة تطهيره بإقامة الحدّ عليه، فحمع لذلك الفقهاء وأحضر محمّد بن على فسألنا المعتصم عن القطع في أيّ موضع يجب؟
   على ٢ فسألنا المعتصم عن القطع في أيّ موضع يجب؟
   فقلت: الكرسوع.
   فقال المعتصم: وما الحجّة في ذلك؟
   فقال: الذ تعالى لما قران الله تعالى لما قران الله تعالى لما قران.
   وقال آخرون: بل يجب القطع من المرفق لأنّ الله تعالى لما قران.
   وقال آخرون: بل يجب القطع من المرفق لأنّ الله تعالى لما قران.
   وقال آخرون: بل يجب القطع من المرفق لأنّ الله تعالى لما قران.
   وقال آخرون: بل يجب القطع من المرفق لأنّ الله تعالى لما قران.
   وقال آخرون: بل يجب القطع من المرفق لأنّ الله تعالى لما قران.
   وقال آخرون: بل يجب القطع من المرفق لأنّ الله تعالى لما قران.
   وقال آخرون.
  - فقال ﷺ: «قد تكلم القوم فيه يا أمير المؤمنين»

قال: دعني مما تكلموا به، أيّ شيء عندك ؟

· - أحمد بن أبي دؤاد: قاضي القضاة عُيّن من قِبَل المعتصم. و في بعض النسخ: أبي داود وهـــو تصحيف.

· – الكرسوع: هو طرف الزند الثاني مما يلي الخنصر.

قال ﷺ: «اعفني من هذا» قال: أقسمت عليك بالله لما أخبرت بما عندك فيه. فقال ﷺ: «أممّا إذا أقسمت عليّ بالله، فإني أقولُ: إنّهم اخطئوا فيسه السنّة فإنّ القطع يجب أن يكون عن مفصل أصول الأصابع فيترك الكفت.» قال: وما الحجّة في ذلك؟ قال ﷺ: «قول رسول اللهﷺ: «السجود على سبعة أعظاء: الوجسه قال ﷺ: يسجد عليها. وقال الله تعالى: (وإنّ المساجد لله) يعني بسه لم يبق له يد يسجد عليها. وقال الله تعالى: (وإنّ المساجد لله) يعني بسه هذه الأعضاء السبعة التي يسجد عليها، وما كان لله لم يقطع.» فأعجب المعتصم بذلك وأمر يقطع يد السارق من مفصل الأصابع دون الكفت.<sup>4</sup>

\* \*

عن (جعفر بن محمّد بن مزيد) قال: كنتُ ببغـداد، فقـال لي
(محمّد بن منذر): هل لك أن أدخلك على محمّد بن علي الرّضا رضـي
الله عنهما؟

فقلت: نعم. فأدخَلَني عليه، فسلَّمنا وجلسنا.

فقال له: حديث رسول الله ؟ «إنّ فاطمة أحصنت فرجها، فحرّم الله ذريتها على النار»؟ قال ؟: «خاصّ للحسن والحسن رضي الله عنهما.» <sup>ا</sup>

عن (أحمد الخاقاني)، قال: (قُطع الطريق بــ(جلــولا) علـــى السابلة'، من الحجاج وغيرهم، وافلت القطاع، وطلبهم العامل حــــى ظفر هم. ثم كتب بذلك إلى المعتصم، فجمع الفقهاء و(ابـــن أبي دؤاد)، ثم سأل الآخرين عن الحكم فيهم، وأبو جعفر محمّد بن علي الرّضـــالله حاضر.

فقالوا: قد سبق حكم الله فيهم في قوله:(إنما جزاء الذين يحساربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرض)ولأمير المؤمنين أن يحكم بأيّ ذلك شاء.

فالتفت إلى أبي جعفر 🗱 وقال: أخبرني بما عندك؟

قال ﷺ: «إنهم قد أضلّوا فيما أفتوا به. والذي يجب في ذلك، أن ينظر أمير المؤمنين في هؤلاء الذين قطعوا الطريق، فإن كانوا أخـــافوا

فإنَّ ذلك معنى نفيهم من الأرض بإخافتهم السبيل. وإنَّ كانوا أخــافوا وقتلوا النفس، أمر بقتلهم.وإن كانوا أخافوا السبيل، وقتلــوا الــنفس وأخذوا المال، أمر بقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف وصــلبهم بعــد ذلك.»

فكتب إلى العامل بأن يمتثل ذلك فيهم.) `

وبحت (أبو دؤاد) و(جعفر بن المأمون)، و المعتصم حينما ظهر حكمُ الله على لسان الإمامﷺ، فأضحوا مخزيّين مدحورين، بعسد مـــا افتروا وامتروا واختلقوا ما ينبوا عنه الدّين..

ولما رأوا أنّ ذلك الدين، هو الحقّ الذي لن ينطمس مهما رموه بسهام البغض والضغينة، ولن ينطفئ مهما حاربوه بألسنتهم، ولن يترهق مهما جاءوا بالباطل، وأنّ مكرهم لن يهزّ عروش الحق في شيء.. لمّــا استيقنوا بذلك كلّه، لجئوا إلى آخر ما في جعبتهم: قتل الإمام الجوادﷺ إفصمّموا على اغتيالهﷺ بأمر المعتصم..

وقد نظم الشيخ جعفر النقدي - لله دّره وعلــــى الله بـــرّه- في أولئك الجناة أبياتاً، فيها يقول:



· - وسائل الشيعة ج١٨ ص٣٦٥ .

| زنيمٌ، لــيس يـــؤمن بالمعـــاد  | و دسّ لقتلــــه سمّــــاً ذُعافــــاً |
|----------------------------------|---------------------------------------|
| وأرضى ( أحدَ بـــن أبي دؤاد )    | فأغضب ربُّــه فيمــا جنـــاهُ         |
| بها نسارُ الأسمى ذات إتَّقساد    | وبات الطُهر ، والأحشاء منـــه         |
| تقطّعـــه ظـــبى بـــيض حـــدادِ | كأنَّ فوادَه، و السُّـــمُ فـــــيه   |
| من الأسقام،دامي القلبِ صادي'     | تُقَلُّبه الشجون علَى بســـاط         |

· - حياة أولي النهي ص٢٦٠.

١٣٥

## $\langle \langle \cdot \rangle \rangle$

وحان دور الشهادة..

لم يزل المعتصم العبّاسي، منذ أن نزا على كرسيّ الخلافة، يدبّر المؤمراة لقتل الإمام الجوادﷺ، وذلك بالمشاركة مع ابن أخيه (جعفر بن المأمون). حيث كانا يعلمان أنّ ذلك الموقع ليس حقّاً من حقوق بــــني العباس على الإطلاق. وأنّ الخلافة ليســـت إلـــيهم تعــود. وأنّ اليـــد الحاكمة، هي ليست يد حق، بل هي يد غصب..

ولكنّهم، لكي يصادروا الحقوق، و يحجبوا الحقائق، دبّروا قتل الإمامﷺ، حتى يقطوا دابر الإمامة، وحتى تنطوي دنياهم بدون صاحب حقّ الخلافة، وثائر لله على طغيالهم، وقائم يطلب مَن يبغي على الأرض الفساد.

والإمام الجواد؟، بدوره، كان يعلم نوايا القوم..لـــن يـــبرد غليلهم إلا بعد قتله،كما لم يُشف صدور أســـلافهم إلا بعـــدما قتلـــوا أباه؟، لكنّه صبر على بلاء الله ليوفّيه أجور آباءه الصابرين.

ولذا ورد في الحديث عن (محمّد بن الفرج) قال: كتبَ إليَّ أبو جعفر ﷺ:« احملوا إليَّ الخُمس، فإنّي لستُ آخذه منكم سوى عـــامي هذا.» <sup>(</sup>

أمّا كيفيّة الوفاة، فإنّ الإمامﷺ بالطبع لم يمت حتف أنفه، ولم يذكر أحدٌ من المؤرخين أنّ الإمام أصيب بمرض أو داء عضال أودى بحياته. بل قد اتفقت كلمتهم على أنّ الإمام الجــوادﷺ قضــي نحبــه مسموماً، وأنّ المعتصم كان وراء تلك الجريمة النكراء..

ولكنّهم اختلفوا في كيفيّة مقتله-روحي فداه-..

فمن قائل (مثل الشيخ المفيد في إحدى رواياته): أنه على بقسي بالمدينة إلى أواخر شهر محرّم الحرام من سنة ٢٢٠هـ..، وتسوفي في ذي القعدة من تلك السنة.وذكر أنّ ابن أبي دؤاد حينما رأى أنّ المعتصم لم يأخذ برأيه، وحكم برأي الإمام على قال آنذاك: فقامت قيامتي، وتمنّيتُ أنّى لم أكن حيّاً. ثمّ صرتُ إلى المعتصم بعد ثلاث أيّـــام، وقلـــتُ: إنّ نصيحة أمير المؤمنين واجبة، وأنا أكلّمه بما أعلم أنّي أدخل النار به. فقال المعتصم: وما هو ؟

قلت: إذا جمع أميرُ المؤمنين في مجلسه فقهاء رعيّته وعلمائهم، لأمر وقع من أمور الدين، وسألهم عن الحُكم فيه، فأخبروه بما عندهم، وقد حضر مجلسه قوّاده ووزراؤه وكُتّابه، وقد تسامع الناس ذلك من وراء بابه، ثم يترك أقاويلَهم كلّهم لقول رجل يقول شطر هذه الأمّة بإمامته، ويدّعون

أنه أولى منه بمقامه، ثم يحكم بحكمه دون حكم الفقهاء!! قال بن أبي دؤاد: فتغيّر لونه، وتنبّه لما نبّهته له. فقال: جزاك الله عن نصيحتك خيراً.

139

قال: فأمر في اليوم الرابع فلاناً من كتّاب وزرائه أن يدعوا الجــواد ﷺ إلى مترله. فدعاه، فأبيﷺ أن يجيبه، وقال ﷺ: «لقد علمـــتَ أنّــي لا أحضر بحالسكم.»

فقال: إنما أدعوك إلى الطعام، وأحبُّ أن تطأ ثيابي، وتدخل مترلي فأتبَّرك بذلك، فقد أحبَّ فلانُ بن فلان ~من وزراء المعتصم- لقاءَك.

فسار الله إليه..ودس إليه السمّ في الطعام، فلمّا طعم، أحسَّ بالسمّ، فدعى بدابّته، فسأله ربُّ المترل أن يقيم، فقال؟: «خروجي من مترلك خيرٌ لك.»

هذا على إحدى الروايات، وفي رواية أخرى: أنَّ المعتصم دَعـــا بعض وزرائه، وأمَرَهم بأن يستشهدوا على محمّد بن علي الجــواد ﷺ بأنه أراد أن يخرج عليه بثورة يفجّرها مع تابعيه من الشيعة الإماميّــة – وذلك لكي يسهل عليه أن يلقي به السحن أو يقتله قتلاً–. فلمّا أحضر الإمامﷺ، التفت المعتصم إليه قائلاً: إنّك أردت أن تخــرج عليّ؟!

فأحضروا، فقالوا: نعم، هذه الكتب أخذناها من بعض غلمانك. قال الراوي: وكان حالساً في (بحو) ، فرفع أبو جعفر الله يده وقسال: «اللهم إن كانوا كذبوا عليّ فخذهم.» -يقول-: فنظَرنا إلى ذلك البهو كيف يرجف ويذهب ويجيء، وكلّمسا قام واحدٌ وقع. فقال المعتصم: يا بن رسول الله، إني تائب مما فعلت، فسأدع ربّـك أن يسكنه!.

وفي المناقب: (لمّا بويع المعتصم، جعل يتفقّد أحواله- أحــوال الإمام الجوادﷺ-، فكتب إلى عبد الملك الزيّات أن ينفذ إليـــهﷺو أمَّ الفضل.

فأنفذ الزيّات علي بن يقطين إليه.فتحهّز، وخرج إلى بغـــداد، فأكرمـــه وعظّمه، وأنفذ–المعتصم–أشناس ّبالتحف إليه وإلى أمّ الفضل. ثمّ أنفذ شراب (حماض الإترج) ُتحت خَتمه على يدَي أشناس.

1 8 1

فقال(أشناس) :إنَّ أمير المؤمنين-المعتصم-ذاقه قبل (أحمد بن أبي دؤاد)، و(سعيد بن الخضيب)، وجماعة من المعروفين. ويأمرك أن تشرب منسها يماء الثلج، وصُنع بالحال. فقال (شناس): إلها تنفع بارداً، وقد ذاب الثلج. وأصرّ على ذلك، فشربها (()

هذا ما روي في بعض الكتب، ولكنّ المشهور هـــو أنّ مقتـــل الإمامﷺ، كان على يد زوجته أمّ الفضل بأمر من المعتصم، كما جـــاء في أعيان الشيعة عن (المرتضى) في عيون المعجزات، قال:

(إن المعتصم حعل يعمل الحيلة في قتل أبي حعفر (إن المعتصم حعل يعمل الحيلة في قتل أبي حعفر الله، وأشار على بنت المأمون: زوجته -زوجة الإمام- على قتله، لأنه وقف على انحرافها عن أبي حعفر الله وشدة غيرتها عليه، لتفضيله زوجته الأخرى أم الإمام الهادي عليها، ولأنه لم يرزق منها ولداً. فأجابته إلى ذلك، وجعلت سمّاً في عنباً رازقيّ، ووضعته بين يديه، فلمّا أكل منه، ندمت على ذلك، وجعلت تبكي! فقال الله :«ما بكاؤك؟ والله ليضربنك الله بعُقرٍ لا ينجرب، وبلاء لا

1 2 1

فماتت بعلَّةٍ في أغمض المواضع من جوارحهـــا، صـــارت ناصـــوراً، <sup>٢</sup> فأنفقت مالها، وجميع ما ملكته على تلك العلَّة..)<sup>٣</sup>

وقد ورد في كلام الإمام الرضا لل لرجل من أصحابه(واسمــه: كليم بن عمران)، لمّا وُلد ابنه أبو جعفر ()، قال الله :«قد وُلد لي شبيه موسى بن عمران. يُقتل غصباً، فيبكي له وعليه أهلُ السماء، ويغضب الله تعالى على عدوة و ظالمه، فلا يلبث إلا يسيراً، حتى يُعجّل الله به إلى عذابه الأليم، وعقابه الشديد.»<sup>؟</sup>

وهكذا ودّعت شمسُ إمامته الحياة، وسَقَطَت ثمرة أخرى من ثمار الدوحة المحمّديّة..فأمسى الله بالشهادة، أصغر الأثمّة عمراً، وأقلّهم بقاءاً في دار الفناء..

ولكنّه ( بنه الأداء ، المحمسة وعشرين ربيعاً، أدّى رســالته حــق الأداء، وقضى الله منها وطره في ما أمره الله وافترضه -سبحانه- عليه..

> تاريخ الإستشهاد واختلفت الأقوال في تأريخ الوفاة أيضاً، فمِن قائل أنه:

(استشهدﷺ يوم السادس من ذي الحجة)<sup>(</sup>، وعدّ المسـعودي وفاتهﷺ في الخامس من شهر ذي الحجة سسنة ٢١٩ هـــــ وعمــره الشريف ٢٥ سنة وأشهر<sup>۲</sup>.

وجاء في (كشف الغمّة)<sup>٦</sup> عن (محمّد بن سنان)، قال: (مضى المرتضى أبو جعفر الثاني في وهو ابن خمس وعشرين سنة وثلاثة أشهر واثني عشر يوماً في سنة ٢٢٠ من الهجرة، ومضى إلى ربّه تعالى صابراً مظلوماً يوم الثلاثا على ساعتين من النهار. وقُبض في يوم الثلاثاء لست ليال خلون من ذي الحجة .) وهذا هو المشهور. وعليه يكون مقامه في مع أبيه الرضا في سبع سنين وثلاثة أشهر.. العمر. وغاب كوكب الإمامة في بدايات حياته المباركة.. إنتهت تلك الحياة المشرقة المباركة، وهو رهن الإقامة الجبريّة.. وتحقيت أمنيّة المعتصم ومَن يدور في فلكه من الخام.. ولنعم ما قبل:

· – البحار ج. ٥ ص٢٤ نقلاً عن كشف الغمّة، والأحاديث في وصيّة الإمام الجواد لابنه كثيرة

\* \* \*



## المثوى المبارك

كان الإمام موسى بن جعفر الله -في الإيّام التي كان في بغداد-قد اشترى أرضاً -في مقابر قريش- لنفسه قبل وفاته، ليُدفن فيها. ولمّا قضى نحبه دُفن فيها..وفي نفس البقعة، دُفن الإمام الجوادالله.

وهذه البقعة الطاهرة، والمقام المنيف–مرقد الإمامين الله من الله م تاريخ طويل، حافلُ بالمصائب والمآسي، أذكر بعض ما جــرى فيــه، بصورة موجزة، نقلاً عن كتاب(أولي النهى)، والتفصــيل مــذكور في (الكامل) لإبن الأثير وغيره..

(بعدما دُفن الإمام الجوادﷺعند قبر جــدّه الإمــام موســى الكاظمﷺ، وانقضت فترة غير معلومة-عندنا-بُنيت على قبرهما بنية. وسمّيت البقعة بــ(الكاظمين). وكان الزائرون من الشــيعة، يــزورون الإمامينﷺمن مسجد كان هناك، أو من وراء حجاب آخر، خوفاً من المناوئين.

وبمرور الزمان، بُنيت المساكن حول تلك البقعة المقدّسة، حتى صـــارت قريةً من قرى بغداد.

ووضعوا على القبرين ضريحين-بعد هدم البنية وتجديدهًا-.

•

· - كتاب الدرّ النظيم في مناقب الأئمة.

وفي أيّام الديالمة، إرتفع الخوف، وكثر إزدحام الــزّوّار مــن الشــيعة، وكثرت البيوت والمساكن..

وفي سنة ٣٣٦ هجريّة، أمر معزّ الدولة أحمد بن بويه بتحديد عمارة المرقدَين، وتجديد الضريحين، وتزيين المقام. وبنى له صحناً واسعاً، رفيع الجدران. وعَيّن جنوداً و عساكر لخدمة المقام، والمحافظة عليه.. فكان الناس يقصدون الزيارة أفواجاً أفواجاً، وكثر المحاورون للمقام.

وفي أيّام البويهيّين إزداد المقام شهرة، وازداد عدد الزوّار.

وفي سنة ٣٦٩، زاد عضد الدولة في تعمير المشهد داخلاً وخارجاً. وفي سنة ٤٤٣، وقعت فتنة عظيمة في بغداد بين الشيعة والسنّة. وأخيراً هجم أهل السنّة على مشهد الإمامين على، ولهبوا ما فيه من النفائس، وفي اليوم الآخر، أحرقوا المشهد، فأحرق الضريحان والقبّتان!! وفي اليوم الآخر، أرادوا حفر قبر الإمام موسى بن جعفر والإمام محمّد الجواد على، لنقلهما إلى مقبرة أحمد بن حنبل، ولكنّ الله حال دون ذلك، ففشلوا وانقلبوا خائبين.وبين كلّ فترة وأخرى، كانت الفتن تثور بين الشّيعة والسنّة في بغداد حول كلمة(حيَّ على خير العمسل) في الأذان و(الصلاة خير من النوم) وغير ذلك.

فكانت الأحقاد تُصَبّ على مرقد الإمامين الكاظمين؟ ، مسن نحسب وهدم وإحراق، وما شابه ذلك. ثمَّ جُدَد البناء في سنة ٤٤٦. وفي سنة ٤٩٠ قام أبو الفضل الأسعد بن موسى القمّسي-أحسد وزراء الملك شاه السلحوقي-بتعمير المشهد، وبنى الروضة المقدّسة بناء محكم الأساس. ووَضَع صندوقين من السّاج على القبرين الشريفين، وبنى مأذنتين حول الروضة. وفي سنة ١٩٥ أيضاً ثار المخالفون وهجموا على المشهد الشهد ريف، وقلعوا الأبواب، ونهبوا ما وجدوا من قناديل الذّهب والفضّة والمعلّقات والنفائس، وخرّبوا ما وصلت إليه أيديهم من الزّينة، كلّ ذلك في أيّام المسترشد العبّاسي.

الإمام الرضائي، حينما سأله (محمّد ابن أبي عمير) عن علّة تحريم عمر، فقال الإمام؟ تريـــد العّلة الظاهرة أو الباطنة؟ قال:أريدهما جميعاً. فقال؟ أمّا العلّة الظاهرة، فلتلا يدع الناس الجهاد اتكالاً على الصلاة، وأمّا–العّلة–الباطنة، فإن: (خير العمل): الولاية، فأراد من أمره بترك (حيّ على خير العمل) من الأذان أن لا يقع حتٌ عليها ودُعاء إليه. وسائل الشيعة ج٢ أبواب الأذان

وفي سنة ٧٥٥ مات المستضيء بأمر الله العبّاسي، وقام ابنه الناصر لدين الله –وكان من الموالين للأثمة المعصومين الله– فشرع ببنساء المشــهد الشريف وتعميره، وتزيين الصندوق، وبناء الرواق والمـــآذن وتوســـيع الصحن والساحة، وبناء الحجرات في أطرافها وجوانبها. وفي أيّام الظاهر بأمر الله –ابن الناصر لدين الله العبّاسي–وقـــع حريـــق عظيم في المشهد الشريف، فــاحترق الأثــاث والفــرش والمصــاحف والكتب، وسرت النار إلى الصندوق والضريح والقبّة الشريفة. فأمر الظاهر بأمر الله وزيرَه بتعمير المشهد، وفي أثنـــاء الـــتعمير مـــات الظاهر، وقام ابنه المستنصر بالله، فأكمل التعمير. وفي خلال هذه السنوات، كان شطَّ دجلة يتفايض ماؤهـ...ا، بصـــورة مكرّرة، ويُغرق البيوت والمحلّات في بغداد، وتصل الفيضات إلى المشهد الشريف، فكانت الخسائر والأضرار كثيرة. وفي سنة ٩٦٦، قام الشاه إسماعيل الصّفوي بتحديد عمارة المشهد مـــن أساسه، وبني القبّتين الشريفتين بطرز جميل أنيق، وعوّض المنارتين بأربع

منائر، وبنى المسجد المعروف بـــ(الجامع الصفوي) في شمال الروضــــة، وقام بخدمات وإنجازات جليلة أخرى.

وفي سنة ١٢١١، أمر السلطان محمّد شاه القاجار، بتـــذهيب القبّـــتين الشريفتين، وتذهيب رؤوس المنائر الشريفة، وأمر بتـــذهيب الإيــوان الصغير، وأمر بفرش الرواق والروضة بالمرمر الأبيض، وأضاف إلى سعة الصحن الشريف بعض البيوت المجاورة.

وفي سنة ١٢٨٧، أمر السلطان ناصر الدين شاه، بنصب ضريح فضّـــي على الضريح الفولاذي.

وفي سنة ١٢٩٣، قام فرهاد ميرزا-عمّ ناصر الدين شاه- ببناء الصحن وتجديد عمارته.. واشترى عدداً من البيوت المحاورة، وأضافها إلى سعة الصحن، وبنى في أطرافه الحجرات الجميلة، وزيّسن جميسع الجسدران بالقاشاني، وفرش الصحن بالصخور الثمينة..)

ويناسب في هذا المحال، ذكر ما أنشده الشيخ البهائي–أعلى الله مقامه– بشأن مرقد الإمامين الكاظمين؟، يقول:

ألا يا قاصــدَ الــزوّار عــرّج على الغربيِّ من تلك المــغاني ونعليك اخلعنْ واخضع خشوعاً إذا لاحَت لــديك القــبّتان فتحتهــما-لعمرك- نار موسى ونور مــحــمّـد يتلألآن أ

\*

10.

أقول: هذا مثسوى الإمسام الجسوادي، المظلسوم، المقتسول بالسمّ..الذي كان –حيّاً وشهيداً–، هدفاً لسهام الأعداء..والذي كسان حرمه خلال أكثر من ٨٠٠ سَنة، نهزة الطامعين، ومبتغى سيوف الحقد.. فبين كلّ بُرهة وأخرى، ترى شعلة النار تضرم الضريح المقدَّس والروضة المباركة، فيقعان طعمة لها، وأحياناً للنهب والسرقة!..

ولكن، في هذا اليوم، وفي هذه الساعة..ذلك المثوى المنيف، وتلك الروضة المقدّسة، يتلألآن نوراً وضياءاً، وروحانيّة وقدسيّة، وطهراً وازدهارا.. ثمّ وفي نفس هذا اليوم..أسأل: أين قبر المعتصم قاتل الإمام؟ أين قبر أمّ الفضل؟ أين قبر أمّ الفضل؟ أين ما كانوا يحصدون؟ أين التيحان والقللُ؟ أين الصفراء والبيضاء؟ أين زهرة دنياهم التي لأحلها باعوا الآخرة؟ هل يعلم موضعَ دفنهم أحد؟..هل يترحّم عليهم أحد؟..هل أبقى الزمان لهم من باقية؟.

نَعم، إذا ما ذُكروا، فباللعن الأبديّ، كي يُقرنوا مــع فرعــون وهمـــان ونمرود ، و(بئس مثوى المتكبّرين).. و(إنَّ هذه تذكرة، فمَن شاء اتخذ إلى ربَّه سبيلا).

101

## (1)

بعد الإمام الجواد

لما استشهد الإمام الجواد؟ في بغداد، كان الإمام الهادي في المدينة. المدينة. وإنَّ الغمَّ الذي دخل فؤاد الإمام الجواد من قبل، عندما استشهد أبوه الله في خراسان، فعلِمَ أنَّ أباه قد استشهد، كذلك حدث في مقتله لابنه الهادي؟.

ورد في البحار: (..بينما أبو الحسن الهادي الله جالس مع مؤدب له يكنى: (أبو زكريًا)، -وأبو جعفر الله عندنا أنه ببغداد-، وأبو الحسن الله يقرأ من اللوح على مؤدبه، إذ بكى الله بكاء شديداً، فسأله المؤدب: ما بكاؤك؟ فلم يجبه الله. فقال: ائذن لي بالدخول. فأذن له، فارتفع الصياح والبكاء في مترله! ثم خرج الله إلينا، فسألنا عن البكاء؟ فقال الله: «إنّ أبى قد توفّى الساعة»

فقلنا: بما علمت؟

قالﷺ: «قد دخلني من إجلال الله ما لم أكن أعرفه قبل ذلك، فعلمــتُ أنّه قد مضي.»

102

-يقول الراوي-: فتعرّفنا ذلك الوقت من اليوم والشهر، فإذا هو ﷺ قد مضى في ذلك الوقت صلوات الله عليه.)

ويقول (هارون بن الفضل):

(رأيتُ أبا الحسن الهاديﷺصاحب العسكر، في اليوم الـــذي توفّي فيه أبوهﷺ، يقول: «إنّا لله، وإنّا إليه راجعون، مضى والله أبـــو جعفرﷺ.»

فقلتُ: تعلم وهو ببغداد وأنت بالمدينة؟! قالﷺ :«تداخلتني ذلّة واستكانة لله لم أكن أعرفها».) ثمّ إنّ الإمام الهاديﷺطوى الله له الأرض ليدفن أبـــاه الإمـــام الجواد في مقابر قريش..

ففي جلاء العيون: (إنَّ علياً الهاديﷺ أقبل بطيَّ الأرض إلى بغسداد، وغسَل أباه وحنطَّه وكفَّنه ودفنه في مقابر قريش في ظهر جدّه موسى بن جعفرﷺ..ثم رجعﷺ إلى المدينة في يومه. فلمّا رجع إلى المدينة ارتفعت الأصوات من الهاشميات في دُورهن.)

أقول: إنَّ من هوان الدنيا على الله أن يقضي ابــــن رســـول الله حياته بالسمّ ظلماً. وأن يقضي مَن أوصاهم الــــنبيّ بمودّتـــه، مفتـــتَ

الأوصال، لينبذوا كلام الله ورسوله وراء ظهورهم، رغبة عنه يريدون، وبغيره يحكمون!

فكأنَّ الآية تُسخت، إلى زجر الأمّة عن مــودّة قـــربى الـــنبيّ، وإيذائهم بقصارى الجمهود من الظلم والإضطهاد..و كأن القتـــل غايـــة المودّة!!

يقضى أبو جعفر الجواد–بعد كلّ الغصص التي ذاقهـــا-. ولا يستطيع ابنه الهادي أن يأتي إليه إلا عبر المعجزة بطيّ الأرض!، ويدفنـــه عند مرقد حدّه الإمام الكاظمﷺ الذي عـــاش –كآبائــه- مضــطهداً مظلوماً..

ثم لم يكتف المعتصم بذلك، بل إنه (لمّا قضى الإمام لله نحب. أمرَ بأن لا يحملوه، ويشيّعوه ويدفنوه ويدنوا منه. وبقي حسده الماعلى الأرض أياماً بلا غسل ولا كفن ودفن! فاجتمعت الشيعة وحلفوا على أن يُقتلوا دونه أو يدفنوه.

فقال المعتصم: دعوهم وما يريدون.فعملوا له شأناً عظيماً حتى دفنوه.) و روي أنه: (حاول المعتصم أن يدفن الإمام سرّا، ولا يسمح لأحـــد في تشييع جنازته. ولكن الشيعة خرجوا بذلك الموكب المهيب، الذي يربو عددهم على اثني عشر ألفا، والسيوف على عواتقهم، فشيّعوا جنــازة الإمام رغم معارضة السلطة.)

و لم يترجر المعتصم بعد كلّ ذلك، بل و (نحى عن زيارة مقابر قريش'، والحائر. فلمّا كان بعد أشهر، دعا الوزير (الباقطاني)، فقال له: ألق بني الفرات، و(البرسيّين)<sup>٢</sup>، وقل لهم: لا تزوروا مقابر قريش، فقد أمّرَ الخليفة أن يتفقّد كلّ مَن زار، فيُقبض عليه.)<sup>٢</sup> ..فحقّا انّ الإمام الجواد عله ما كان بدعاً من الأئمّة في ما حسرى عليهم.. فكما هم ذاقوا من علقم الإضطهاد أشدّه، فكما هم ذاقوا من علقم الإضطهاد أشدّه، وكما عانوا الأمرّين من نزوات الأعداء، وكما ابتلوا بطاغوت من طواغيت عصورهم، وفرعون من فراعنسة زمانهم، يجرّعونهم العُصص، ويحاربونهم بكلّ ما أوتوا من حَول وقوّة..

لم يُرِم لهم إلا الخير، ولم يبغوا له إلا الشر، فتعسأ لهم وويــــلا، وسقياً له الله ورعياً، والسلام عليه يوم خُلق نوراً زاهراً وضاءا، ويـــوم وُلد طهراً طاهراً مطهّرا، ويوم قُتل برّاً تقيّاً نقيّا، ويوم يُبعث حيّاً.



الت بهرستال تاسينت سيتينة ١٢٦٠ - ١٩١٠ حضر المصطحاط بعة - البعراف

فهرس

| ۷         | • | • • | •   | •   | •   | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | • | ٠ | • | •   | •        | •      | • | •  | •  | •          | •  | •  | •  | ł  | <b>L</b> | يە | را | <u> </u> | ינ. |     | ÷    |     | ני        | ļ        |
|-----------|---|-----|-----|-----|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|----------|--------|---|----|----|------------|----|----|----|----|----------|----|----|----------|-----|-----|------|-----|-----------|----------|
| 10        |   | •   |     | •   | •   |   |   | • | • | • | ٠ | • | • | • |   | • | • | • |     |          | •      |   | •  |    | •          | •  | •  | •  | •  | •••      |    | 4  | ر        | با  | 11  | (د   | بلا | بل        | ١        |
| ۲۱        |   |     |     | •   | •   | ٠ | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •   | •        | ٠      | • | •  | •  | •          | •  | •  | •  | •  | • •      | •  |    | ى        |     | _   | ١١   | ہد  | æ         | 2        |
| ٤١        | • | •   |     | •   | •   | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | • | • | • | •   | •        | •      | • | ٠  | •  | •          | •  | •  | •  | •  | • •      | •  | به | ١L       | لة  | وا  | أم ر | 1   | <         | 2        |
| ٤٥        |   | •   | • • |     |     | • | • | • |   | • | • | • | • | • | • | • | • | ٠ | •   | •        | •      | • | •  | •  | •          | •  | •  | đ  | ات | يًا      | 9  | ۶L | خ        | 1   | • • | 15   | يا  | <u>م</u>  | ė        |
| ٤٦        | • | •   | •   |     |     |   | • |   | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • | •   | ٠        | •      | • | •  | •  | 200        |    | þ  | اد | وا | ج        | ال |    | ود       | ج   |     | ÷    |     |           |          |
| ٥١        | • | •   | •   |     | •   |   |   |   |   | • |   | • | • | • | • | • | ٠ |   | •   | •        |        |   | Ap | د  | ł          | عو |    | 11 | م  | ما       | Ņ  | 1  | م        | ما  |     | ۶    |     |           |          |
| ۷٥.       |   | •   | •   | • • |     |   |   | • | • |   | • | ٠ | ٠ | • | • | • | • | • | 200 | <u>i</u> | Ð      | د | ١  | بو | Ş          | ال | م  | υ  |    | 21       | j  | ج  | l        | بع  | 4 4 | \$   |     |           |          |
| ٨٨ .      | • | •   | •   | •   |     | • |   |   |   | • | • |   | • |   | • | • |   | • |     | 2        | ų<br>S | Ð | د  | إ_ | بر         | لج | 1  | ام |    | Ş        | 1  | ى  | وا       | ā   | • ذ | ۵    |     |           |          |
| ۹۱.       |   | •   | •   | •   |     |   | • |   |   |   | • | • |   |   | • | • | • |   | •   | •        | •      |   | •  | •  |            | •  | •  | د  | 1_ | مو       | -1 | ۱, | اد       | م   | Y   | ā    | يد  | <u>``</u> | i        |
| · · · · · |   |     | •   | ٠   |     | • |   |   | • | • |   | • | • | • | • | • |   |   | •   | •        | •      | • |    |    |            | •  | •  | -  | 1  | بو       | ÷  | 11 | م        | ما  | Ņ   | 11   | اج  | و         | ز        |
| 177       |   | •   |     |     | • • |   | • | • |   |   |   | ٠ | • |   | • | • | • | ٠ | •   |          |        | • |    | ي  | <u>م</u> . | اس | ļ. | J  | ۱  | ¢        | ص  | ىت | L        | 1   | ىر  | ص    | £   | 2         | <u>)</u> |
| 129       |   |     |     |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |          |        |   |    |    |            |    |    |    |    |          |    |    |          |     |     |      |     |           |          |

