





الثقافة البيئية في القرآن الكريم

٢٠ الحوار سنة قرآنية وحاجة فكرية

٢٤ الأدلاء على القرآن

س. مغبة التفريط بالوقت <u>س.</u>

٣٢ التنفيم ودلالته في القرآن الكريم

٣٦ هل يجوز البناء على القبور؟

العتبة الكاظمية المقدسة قسم الشؤون الفكرية والإعلام

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق الوطنية ببغداد (١٨٤٧) لسنة ٢٠١٣

> زورونا www.aljawadain.org





رئيس التحرير الشيخ عدي الكاظمي

سكرتير التحرير الشيخ نجم عبد الرضا

السلامة الفكرية الشيخ عماد الكاظمي

التدقيق اللغوي مهدي جناح الكاظمي

التصميم والإخراج الفني عبدالله جاسم محمد



# النصر الإلهي

مما لا شك فيه أن النصر هو واحد من القمم التي يسعى الإنسان لارتقائها والتواجد فيها، إلا إن معاني النصر لها مداليل مختلفة ودوافع متعددة، وعلى سبيل المثال لا الحصر النصر للذات (أي نصرة الذات البشرية) على المستوى الفردي، والنصرة الجماعية (أي انتصار مجموعة ما لذاتها)، ونصرة الله وحده فحسب، لذا إن ما نعيشه من فرحة ولذة النصر يجب علينا أن نقرأه قراءة قرآنية، والملاحظة الأولى نسبة النصر إلى الله سبحانه ﴿إِذَا جَاءِ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ فيجب علينا حفظ هذه النسبة وعدم الاعتداد بما يقدم الإنسان المؤمن الكثير في ذات الله قليل، وإن كانت التضحيات جسام عظام، وعلى رأس الهرم الشهداء السعداء فقد قدموا أعزما يملكون، ويليهم في الفضل المقاتلون الأحياء الذين استجابوا لنداء الجهاد وهيئوا الأرضية الصالحة للنصر الإلهي ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا اللَّهُ يَنصُرُكُمْ وَيُثبِّتُ أَقَدَامَكُمْ ﴾ وهنا يبرز الدور الكبير والمهم للمجاهدين فإن النصر الإلهي متوقف على نصرتهم لله سبحانه، وذلك بإطاعته وإطاعة أولى الأمر ونوابهم عندما يأمرون بالجهاد، فتكون الاستجابة للقيادة الإسلامية (نصر لله) مقدمة لـ(نصر الأمة) ومن يحصل على ذلك يصل إلى حالة لا يغلبه أحد ﴿إِن يَنصُرُكُمُ اللَّهُ فَلا غَالبَ لكمْ) فيتحول الضرد المسلم إلى جندي من جنود الله ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنًا لَهُمُ الْفَالِبُونَ ﴾ ويتحول المجتمع ككل إلى حزب الله ﴿ فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهُ هُمُ الْغَالِبُونَ﴾، أما ما هي وظيفة المسلم إزاء النصر والغلبة بعد نسبتها إلى الله سبحانه فهو تنزيه الله سبحانه من النقائص والعودة إليهم بالاستغفار من الذنوب ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْضِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾.

الشيخ عدي حاتم الكاظمي





# الإمام الكاظم (عليه السلام) وآثاره في تفسير ال**قرآن الكرب**م

الحلقة ٩

تحدثنا في الحلقة السابقة عن بيان ما يتعلق بالآية المباركة حول العلاقة الوثيقة بين حجج الله تعالى وعباده، وأهمية ذلك في صلاح النفس وتهذيبها في روايات الإمام الكاظم على التفسيرية، وفي هذه الصفحات القرآنية نسلط الضوء على آية مباركة لها علاقة بالصلاة والحفاظ عليها من الضياع.

الشيخ عماد الكاظمي

# الآية الحادية عشرة / قال تعالى: ﴿الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ﴾ .

عن محمد بن الفضيل قال: ((سَأَتُتُ عَبْدًا صَالِحًا ﷺ عَنْ قَوْلِ اللّٰهِ عَزَّ وَجَلً: ﴿ عَنْ مَالْاتِهِمْ سَاهُوْنَ﴾ قال: (هُوَ التَّضْيِيْعُ)).

ا- كان الحديث في بيان قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ آعَمْلُوا هَسْيَرَى اللَّهُ عَمْلُكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُومِنُونَ﴾. التوية ١٠٥٠.
 ٢- سورة الماعون: الآية ٥.

ب سورة المحون المين . ٣- أبو جعفر الأزرق محمد بن الفضيل الكوفخ الأزدي، الصيرفخ، عربي، كوفخ، أدرك الإمام الصادق والكاظم والرضا ﷺ، روى عنهم فخ موارد متعددة، له كتاب ومسائل. السيد الخوئي، أبو القاسم علي أكبر: معجم رجال الحديث ١٥٠/١٨.

٤- الكليني، محمد بن يعقوب: الكافي ٢١٨/٣ باب (من حافظ على صلاته أو ضيعها) الحديث ٥.

إنَّ الرواية التفسيرية الشريفة تبيِّنُ مسألة مهمة من المسائل التي تتعلق بالصلاة، وأهمية المحافظة عليها، وإقامتها كما أمر الله تعالى، من خلال الآيات القرآنية التي وردت في بيان ما يتعلق بالصلاة، وهذه الرواية قد أكدت ذلك، فالصلاة من أعظم الفرائض في الشريعة الإسلامية المقدسة، بل هي عمود الدين كما ورد في روايات متعددة، وقد بيِّن الله تعالى مقامها في كثير من الآيات الشريفة، فضلاً عن بيانه لأثرها في تربية الإنسان والمجتمع، بل هي من أعظم أدعية الأنبياء في من أدرية الإنسان نبيه إبراهيم في المنافع أعظم أدعية الأنبياء الله أله ومن ذُريَّتي رَبِّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَاءٍ "، والإمام الكاظم في المنافع المنافع المنافع الله المنافع المنافع

٥- سورة إبراهيم: الآية ٤٠.

ق والمُقرآن المجيد العدد ١٤٠٠٥

ي هذه الرواية المنعلقة بالصلاة قد فستر أنَّ المراد من قوله تعالى: ﴿سَاهُونَ ﴾ أي مضيِّعون لها مطلقًا، فلم يحدد نوع النضييع هل هو عدم المحافظة على أوقاتها، أو تضييع أجزائها، أو حدودها أو غير ذلك، ولكن يمكن أن يفهم من إطلاق الرواية الشريفة كل ذلك، وإنَّ للمفسرين فيما يتعلِق بالآية الشريفة وبيان حقيقة هذا التضييع أقوالا متعددة، نذكر منها إجمالا:

1- قال «الطبرى» (ت ٢١٠هـ/٩٢٢م): ((واختلفُ أهل التأويل في معنى قوله: ﴿ عَنْ صَالَةِهِمْ سَاهُونَ ﴾ فقال بعضهم: عني بذلك أنَّهُمْ يؤخِّرُونُها عَنْ وقتِها ، فلا يُصَلُّونُها إلا بعدُ خروج وقتِها ... وقالُ آخرونَ: بل عُنيَ بذلِكُ ٱنَّهُمْ يتركونُها فلا يُصَلونها ... وقال آخرونَ: بل عُنِي بدلك أنهُمُ يتهاونونَ بها، ويتغافلونَ عنها ويلهونَ ... وَأُولَى الأقوال في ذلك عندي بالصواب بقوله: ﴿ سَاهُونَ ﴾ الهُوْنَ يتغافلونَ عنها، وفي اللهو عنها والنشاغل بغيرها، تضييعُهَا أحيانا، وتضييعُ وقتِها أخرى، وإذا كانَ ذلِك كذلك صَحَّ بذلِك قول مَنْ قال: عُنِيَّ بذلك تركُ وَقَتِها، وقولُ مَنْ قالَ: عُنِيَ به تركها، لما ذكرتُ من أنَّ في السهو عَنُّها المعاني التي ذُكِرَتُ)) [.

 ٢- قال «الشيخ الطوسي» (ت٤٦٠هـ/١٩٨): ((قال ابن عباس ومسروق: معناه يؤخَّرونَها عن وقتها، وقال قتادة: معناه غافلونَ، وقال مجاهد: لاهونَ كأنهُم يسهونَ لِلهُوهِمْ عنها، واللهُو يوجبُ تأخيرَها عن وقتِها؛ لأنه قال عن صلاتهم، وقيل: ساهونَ فيها))".

إِنَّ الشَّيخ (قدس سره) قد ذكر المراد من قوله: ﴿سَاهُونَ ﴾ أقوالا أربعة كلها تدور حول معنى الغفلة عنها بصورة عامة ، سواء أكان في وقتها أم في آحكامها، وهي بذلك صورة من صور تضييع مقامها.

 ٢- قال الشيخ «الطبرسي» (ت٤٨٥هـ/١٥٢م) بعد بيانه لبعض ما تقدم من أقوال الشيخ الطوسي: ((وقيل: يريدُ المنافقينَ الذينَ لا يرجونَ لها ثوابًا إِنْ صَلُوا، ولا يخافونَ عليها عقابًا إنْ تركوا، فهم عنها غافلونَ حتى يذهبَ وقتُها، فإذا كانوا مع المؤمنينَ صَلوها رياءً، وإذا لم يكونوا معهم لم يُصَلوا وهو قوله: ﴿الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ ﴾ ، عن علي لِمِّنَّا وابن عباس وقال أنس: الحمدُ للَّهِ الذي قال عن صلاتِهم، ولم يقل في صلاتِهم، يريدُ بذلِك أنَّ السهوَّ الذي يقعُ للإنسان في صلاتِهِ من غير عمدٍ لا يعاقبُ عليهِ، وقيل: ساهونُ عنها لا يُبَالونَ صَلوا أم لم يُصَلوا عن قتادة ، وقيل: هم الذينَ يتركونَ الصلاة عن الضحاك ، وقيل: الذينَ إنْ صَلوها صَلوها رياءً ، وإنْ فاتنهُم لم يندمُوا عن الحسن ، وقيل: هم الذينَّ لا يُصَلُّونَها لمواقيتِها، ولا يُتِمُّونَ ركوعَها ولا سجودَها عن أبي العالية، وعنه أيضًا قال: هو الذي إذا سجد قال: برأسه هكذا و هكذا ملتفتا، وروى قوله: ﴿الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ أهِيَ وسوسة الشيطان؟ فقال: لا، كل أحدٍ يصيبُ فهذا، ولكن أنْ يغفلها ويدع أنْ يصليَ فِي أولِ وقتِهِا، وعن أبي أسامة زيد الشحام قال سألت أبا عبد الله لْأَيُّنَّا عن قول الله: ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ قال: هو الترك لها والتواني عنها) ٧.

إِنَّ فِي قوله (قدس سره) إضافة معان متعددة لما تقدم من أقوال لا تتعلق بتأخير الوقت فقط، وإنما تتعلق بتركُ الصلاة، وتضييع حدودها، وعدم الخلوص في النية وغيرها.

٤- قال «الفخر الرازي» (ت٦٠٦هـ/٢٠٩م) بعد بيانه لبعض الإشكالات الواردة في الآية من اشتمالها على الذين لا يصلون، أو الذين يصلون من المنافقين: ((وثالثها: أنْ يكونِ معنى: ﴿سَاهُونَ ﴾ أي لا يتعهدونَ أوقاتَ صلواتِهم، ولا شرائِطِها، ومعناه أنَّهُ لا يبالي سواءٌ صَلى أو لم يُصَل، وهو قولُ سعد بن أبي وقاص ومسروق والحسن ومقاتل)`.

إنَّ الرواية التفسيرية تؤكِّد هذه المسألة المهمة المتعلقة بالصلاة ووجوب المحافظة عليها مما يؤدي إلى ضياعها، أو ضياع جزء منها، من حيث المحافظة على أوقاتها، أو أدائها بحدودها وأجزائها، فضلا عن روايات تحذر من ذلك، فهما ورد عن الإمام الصادق الشاعن أبان بن تغلب: ((قال: كنتُ ٢- محمد من جرير: جامع البيان عن تأويل آي القرآن ٤٠٠/٣٠ -٤٠٤، وقد ذكر الأحاديث التي تؤيد كُلْ
 ٧- محمد من الدمين: التبيان الآية الشريفة.
 ٧- محمد من الحسن: التبيان في تضيير القرآن ٤١٥/١٠.

صَلَّيْتُ خلفَ أبي عبدِ اللَّه النَّكُمُ بِالمُرْدِلفةِ، فلما انصرفَ النفتَ إلَيَّ فقالَ: يا أبان الصلواتُ الخمسُ المفروضاتُ مَنْ أقامَ حدودَهُنَّ، وحافظ على مواقيتِهِنَّ، لقى الله يومَ القيامة وله عنده عهد يدخله به الجنة ، ومَنْ لم يُقِمْ حدودَهُنَّ ، ولم يحافِظ على مواقيتِهنَّ، لقي الله ولا عهدَ لهُ، إنْ شَاءً عَذَبَهُ، وإنْ شَاءً غفر له)) أ، فالرواية الشريفة تؤكُّ على حدود الصلاة ووقتها، وليس الأمر متعلقا بالوقت فقط، ومما ورد في آثار تضييع حدود الصلاة عن الإمام الباقر المُنكا قال: ((بينا رسول اللهِ على جالسٌ في المسجدِ إذ دخلُ رجل، فقامٌ فَصَلَّى، فلم يتم ركوعَهُ ولا سجودَهُ، فقال ﷺ: نَقْرٌ كنقر الغراب، لثِنْ ماتَ هذا وهكذا صلاتُهُ، لَيَهُوْتُنَّ على غير ديني)".

فهذه الروايات وغيرها تؤكِّد أهمية محافظة المؤمنين على صلواتهم من حيث الوقت، والحدود، والنية، وإتمامها، وعدم تركها، وعدم المبالاة فيها، وهذا ما حذرت منه روايات متعددة أخرى، فقد روي عن النبي ﷺ في ذلك: ((إلا تُضَيُّعُوا صلواتِكُم، فإنَّ مَنْ ضَيَّعَ صلاتَهُ حُشِيرٌ مع قارونَ وهامانَ، وكانَ حَقًّا على اللَّهِ أَنْ يُدْخِلَهُ النَّارَ مَعَ المنافقينَ، فالويل لِمَنْ لَمُ يحافِظُ على صلاتِه، وأداء سُنْتِهِ)) ١.

ومما ينبغي الإشارة إليه أنَّ تضييع الصلاة من خلال ما تقدم من معان يؤدي إلى الاستخفاف بها، والاستخفاف بالصلاة مرحلة خطيرة من مراحلُ تعامل الإنسان مع الله تعالى وأوامره ونواهيه، وقد حذرت روايات متعندة من ذلك، ففي الحديث عن الإمام الصادق النَّكا قال: رسول الله ﷺ: ((ليسَ مِنِّي مَنِ استخفُّ بالصلاةِ، لا يَرِدُ عَلَيَّ الحوضَ، لا واللهِ)"، وفي حديث عن أبي بصير قال: قال أبو الحسِن الأول [الإمام الكاظما ﷺ: ((لما حضرَ أبي الوفاة قَالَ لِي: يَا بُنِّي إِنَّهُ لَا يِنَالَ شَفَاعِتُنَا مَن استَخفُّ بِالصِلاقِ) ١٠٠.

وأخيرًا نحاول بيان ما يتعلق بالآية المباركة من حيث ورودها بنص: ﴿عَنْ صَالاتِهِمُ ﴾ وليس (في صلاتهم)، وهناك فرق بين النصّين قد أشارت إليه بعض الروايات الشريفة، وأكدته كلمات العلماء.

قَالَ الزَمِحْشَرِي (ت٥٣٨هـ/١٤٢م): ((فإنْ قلتُ: أيُّ فرق بين قوله: ﴿عَنْ صَلاتِهِمْ ﴾ وبين قولك: (في صلاتهم) ؟ قلتُ: معنى: (عن): أنهم ساهِونَ عنها سهوَ تركِ لها، وقِلةُ التفاتِ إليها؛ وذلك فِعْل المنافقينَ، أو الفَّسَقَّةِ الشَّطار من المسلمينَ. ومعنى (في): أنَّ السهوَ يعتريهِمْ فيها بوسوسةِ شيطانِ، أو حديثِ نفس، وذلكُ لا يكادُ يخلو منه مسلمٌ))10.

وقال الشيخ «الراوندي» (ت٥٧٢هـ/١١٧م) في بيانه لآيات الأحكام المتعلقة بالصلاة: ((وهذا تهديدٌ لمن يؤخّرها عن وقتِها؛ لأنَّهُ تعالى قال: ﴿عُنْ صَلاتِهِمْ)، ولم يقل ساهونَ فيها))".

وقال الشيخ الطريحي (١٠٨٥هـ/١٦٧٤م): ((قيل: السهوُّ في الشيءِ تركُهُ عن غير علم، والسهو عنهُ تركهُ مَعَ العلم، ومنه قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَالاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ ١٠٠٠

هذا ما حاولت بيانه مما يتعلق بهذه الرواية التفسيرية الشريفة للإمام الكاظم الله الله على وقي الله واضعة جلية على وحدة منهج الثقلين (القرآن والعثرة) في تبليغ أحكام الشريعة الإسلامية، وبيانها للناس، فضلا عن الحفاظ عليها من التحريف والتزييف، وإلى لقاء قادم مع روايات تفسيرية أخرى.

٨- الفضل من الحسن: محمع البيان في تفسير القرآن ١٠٤/٥.
 ٩- محمد من عمر: التفسير الكبير ٢٠٤/٢٢.

١١- الكافي ٣/٧٢٧ باب (من حافظ على صلاته أو ضيعها) الحديث ١.
 ١١- الطوسي ، محمد بن الحسين : تهذيب الأحكام ٢٣٠/٢ باب (فضل الصلاة والمفروض منها والسنون)

١٢- الحر العاملي، محمد بن الحسن: وسائل الشيعة ٢٠/٤ باب (تحريم إضاعة الصالاة ووجوب المحافظة

١٢ - للصدر نفسه ٢٥/٤ باب (تحريم الاستخفاف بالصلاة والتهاون بها) الحديث ٥.

١٤- للصندر تقسم ٢٤/٤ الحديث ٣

١٥-محمود بن عمر: تفسير الكشاف ٨٠٩/٤.

١٦ - سعيد بن هبة الله: فقه القرآن ١١٧/١.

١٧ - فضر الدين: محمع البحرين ٢٣٨/١.

# محفل قرآني ترعاه الجامعة التكنولوجية



شارك خدام الإمامين الجوادين الله في قسم الشؤون الفكرية والإعلام في المحفل القرآني الذي أقامة قسم الإنتاج والمعادن في الجامعة التكنولوجية، حيث تليت خلاله باقة من التلاوات القرآنية لنخبة من طلبة الكلية فضلًا عن مشاركة قارئ العتبة المحفل فعاليات جميلة لفرقة الجوادين الإنشادية صدحت حناجرهم بأداء مجموعة من الأناشيد والابتهالات الإسلامية.



# دورة الجوادين لحفظ القرآن الكريم

تطبيقاً لقول رسول الله ﷺ: (حق الولد على الوالد: أن يحسن اسمه، ويحسن أدبه، ويعلمه القرآن)، أقامت الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة/ قسم الشؤون الفكرية والإعلام/ دار القرآن الكريم، دورة الإمامين الجوادين ﷺ الصيفية السابعة للبنين والبنات، لحفظ القرآن الكريم وتلاوته.

حسین علی حسین



# مسابقة حفظ سورة المطففين

أقامت الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة مسابقة لحفظ سورة المطففين وحول إجراء المسابقة وتفاصيلها حدثنا مسؤول دار القرآن الكريم الحاج (جلال علي محمد) مشكوراً: أقيمت هذه المسابقة ضمن الفعاليات القرآنية التي شهدتها العتبة الكاظمية المقدسة في شهر الرحمة والمغفرة شهر رمضان المبارك، وتم اختيار سورة المطفّفين المباركة لما فيها من صور قرآنية ومفاهيم تربوية وأخلاقية تهم هذه الشريحة الاجتماعية، فضلا عن اهتمام الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة في تشئة جيل لا يحيد عن مبادئ وتعاليم القرآن الكريم، لينهل من معين فكر وعقيدة أهل البيت الكريم، لينهل من معين فكر وعقيدة أهل البيت الكريم، كما سيكون هناك اكتشاف لتلك المواهب







الفتية لاستقطابها ضمن البرامج والدورات والنشاطات القرآنية في العتبة المقدسة، وقد انحصرت أعمار المشاركين من ٦- ١٨ سنة ومن كلا الجنسين وقد بلغ عددهم (٩١)، نسأله تعالى أن يوفقنا ويوفق الجميع لخدمة كتاب الله العزيز خصوصاً ونحن نعيش في رحاب الإمامين الكاظمين الكاظمين.

وفي مادة الحفظ حدثنا الأستاذ (لؤي الطائي): (قال الإمام الصادق في (الحافظ للقرآن العامل به مع السفرة الكرام البررة). حفظ القرآن الكريم يعتبر الداعم للشباب لكونه يهتم بأمور الثقافة الدينية وتعلم أحكام التلاوة من الصغر مما يساعدهم على الحفظ والتلفظ الصحيح، فكان الطالب عندنا يحفظ الصفحة الواحدة في ٢٠ دقيقة أما الآن يحفظها في خمس دقائق، لأننا نعلمهم الدروس الحديثة لحفظ القرآن والتي تعينهم في حفظ دروسهم والتفوق، حيث كان معدل الطلبة لدينا يتراوح بين ٢٠-٧٠ والآن ارتفع القرآن الكريم وحفظه).

أما في مادة الوقف والابتداء حدثتنا الأستاذة (بتول جبار): (إن مثل هكذا مسابقات تمثل فرصة لطيفة لاستكشاف الإمكانات والقابليات لـدى المتسابقين من كلا الجنسين, من حيث أحكام

التلاوة وجودة الأصوات وجمالها. وهي طريقة لجذب المتسابقين إلى ربوع القرآن الكريم تزامنًا مع شهر القرآن وحلول العطلة الصيفية، أفضل من توجههم إلى الشارع، وهذا يعد استثمارًا ايجابياً لطاقاتهم ببركة الإمامين الجوادين الله وبعد مرحلة الاختبار تم إعلان النتائج وتكريم الفائزين في المراكز الأولى الثلاث، من البنين فكان في المركز الأول الطالب حسين سليم، والثاني صدر الدين حسين، والثالث مهدي عادل، أما الفائزات من البنات فكانت بالمركز الأول رقية جعفر، والثاني مريم عقيل، والثالث زينب علاء.







# اختتام البرامج القرآنية الرمضانية

أقامت الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة حفل تكريم الأساتذة والطلبة المشاركين في المحافل القرآنية الرمضانية، بحضور نائب الأمين العام للعتبة الكاظمية المقدسة سماحة الشيخ عدي الكاظمى، وعدد من أعضاء مجلس الإدارة وأساتذة الدورات والمتخصصين بالشأن القرآني، واستهل الحفل بتلاوة قرآنية مباركة ، بعدها ألقى سماحة الشيخ عَدى الكاظمي كلمة بهذه المناسبة تحدث فيها قائلًا: ((يسعدنا أن نلتقي وإياكم في رحاب أيام شهر رمضان المبارك، أيام الله تعالى وضيافته لنستذكر فيها فضائل القرآن الكريم ومنزلته، وما هي مسؤوليتنا تجاهه، مؤكداً على أن لا تكون علاقتنا مع كتاب الله عزّ وجل آنية ، إذ انقضى الشهر غادرنا قراءته وتعلمه والتدبر فيه، وهذه من الأخطاء الكبيرة التي يقع بها الإنسان، فينبغي أن لا يكون ارتباطنا بالقرآن لمدة (٣٠) يوما فقط؟ لذا فإن الباري عزّ وجل جعل هذا الشهر الفضيل مفتاحا لباب نزول الرحمات الإلهية، وأن ينعكس ما فهمناه وتعلمناه من قراءة للقرآن الكريم على الواقع العملي والسلوك الإنساني، لأن القرآن الكريم دستور عمل ومنهج حياة ، كما أكد سماحته على أمر آخر وهو مغادرة لغة القرآن الكريم (اللغة العربية)، والاتجاه نحو لغة غريبة ذات مفردات هجينة ومصطلحات بعيدة عن لغة

القرآن الكريم، والسبب هو هجرنا لكتاب الله تعالى، فهذا ما يتكل عليه العدو في غزوه الثقافي استهدافه لهذه الأمة، ومما يتوجب على الجميع من مسؤولية هو ترسيخ هذه اللغة عند أبنائنا وخير معلم لها هو حفظ وتلاوة القرآن الكريم)).

وعلى هامش الحفل الاختتامي لنشاطات دار القرآن الكريم كان لأسرة مجلتنا لقاءً مع مسؤوله الحاج جلال علي محمد تحدث فيه قائلا: ((شملت النشاطات القرآنية في هذا الشهر الفضيل الختمة القرآنية المرتلة في جامع الجوادين، وشارك في هذه الختمة قرّاء العتبة بحضور القارئ المصري وأحمد عبد الحي) وأخرى ختمة مرتلة عبر مآذن الصحن الشريف قبل رفع الآذان عند صلاة الصبح والظهرين والعشائين، فضالا عن دعاء الافتتاح بعد الإفطار وأدعية السحر قبل الفجر وإحياء ليالي القدر المباركة، وكذلك المحفل القرآني اليومي الذي اشترك فيه عدد من قرّاء بغداد وقرّاء العتبة والقارئين المصريين الشيخ (أحمد عبد الحي) والشيخ (إسلام نوح).

ومن النشاطات المهمة هي الجلسات القرآنية التعليمية حيث كان هناك ثلاث جلسات تعليمية: جلسة للأولاد والرجال بإشراف القارئ سلام هاشم وجلسة للنساء بإشراف الست زينب قاسم وجلسة للبنات بإشراف الست حنان علوان، وختمة









قرآنية خاصة بالنساء بإشراف الحافظة بتول جبار فلهم منا الشكر الجزيل على ما بذلوه الإحياء لليالي شهر رمضان بتلاوة القرآن الكريم وقد كان عدد المشاركين (مئتين وثمان وثلاثين) ٢٢٨ طالب وطالبة، كما تم تسجيل ختمة قرآنية مرتلة لقارئ العتبة المقدسة السيد عبد الكريم قاسم الزاملي وبالتعاون مع إذاعة الجوادين وهي الآن تبث عبر أثيرها يوميا.

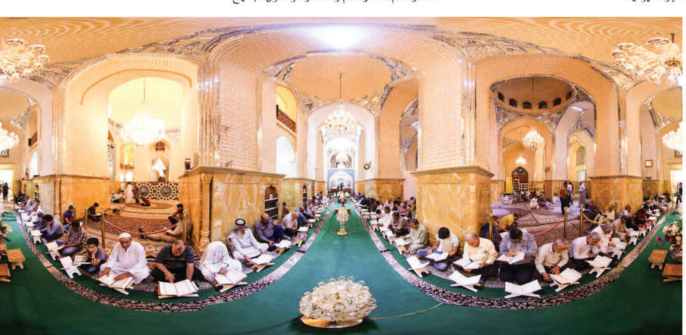


كما أكد الحاج جلال بدعوة أولياء الأمور إلى تشجيع أولادهم من البنين والبنات للمشاركة في الدورات الصيفية ودورات حفظ القرآن الكريم التي تقيمها العتبة المقدسة من خلال دار القرآن الكريم، كما أطلقت مؤخراً خدمة تحفيظ القرآن الكريم من خلال تطبيق (الواتساب) وهي وجدت لتغطية عدد أكبر من المستفيدين منها.

نشكر لكم مشاركتكم والشكر موصول لجميع



الأقسام والشعب والوحدات التي أسهمت في نجاح تلك النشاطات، ختاماً نهدي جهودنا وما تلوناه من كتاب الله العزيز خلال شهر رمضان المبارك هدية واصلة ورحمة نازلة من دار الدنيا إلى دار الآخرة إلى أرواح شهداء قواتنا الأمنية والحشد الشعبي وجميع المؤمنين والمؤمنات نسأله تعالى أن يتقبل هذا القليل بهنه وجوده وكرمه)).



# الصفات الإلهية علم الله

القسم الثالث

ه الشيخ قاسم الغفاجي

سبق في الحاشة الهاخية لإبات لن الله جل جلاله يعلم بالأشياء قبل وجوزها وبعر وجوزها تضميليا، فقرمنا مثالا تقريبيا من كيفية وجود الهمكنات وإنها في نفسر مقام وجوزها هي معلومة له جل جلاله، وينفسر الرئيل على طهه بالأشياء قبل وجوزها وبعر وجوزها نستفير سعة علهه تعالى شانه.

وأثبت البراهين العقلية والتقلية القاطعة إنه تعالى شاته منزه من الجسمية ولوازمها الهلاية والزمانية والهكانية، وهو تعالى فوق كل القيور الزمانية والهكانية، فإذا كان هذا شاته تعالى فالا يكون صفروراً ومحاطأ بل هو الهجيط بالأشياء وكل الأشياء حاضرة عنزة

وقد صرح بهذا الهمنى أكابر الهحققين وقبلهم أنهة أهل البيت الآلاء قال أمير الهومنين علي بن أبي طالب الآلاء في بيان سعة علهه تعالى أثناء خطبة له (لا يشغه شان، ولا يغيره زمان، ولا يحويه مكان، ولا يصفه لسان، ولا يعرب عنه عزز فطر الهاء، ولا تجوم السهاء، ولا سوافي الربح



في الهواء، ولا زبيب النهل على المنفاء ولا مقيل النزر في الثيلة الطلهاء، يعلم مساقط الأوراق وخفى طرف الأحراق)".

تعم لو شقك شيء من شيء لال هذا الاشتنال من ضعف في فزرته تعالى ومحاوزية في علهه، ولكنه تعالى -كها فرُمنا- محيمًا بالأشياء فلا ينشمَل، ثم أبان عليها أنه تعالى لا ينيب من علمه أحرار فطر الهاء النازل من السهاء إلى الأرسر ولا عدد تجوم السماء ولا الذرات الطائرة في الهواء وهو زليل لسعة هلهه تعالى، وهي خطبهٔ له ﷺ يتره البارئ يقول ﴿ فسيحان من لا يخضى ملهه سولا غسق داج ولا ليل ساح في بقاع الأرضين المتطاطئات، ولا ضي يضاع المضع المتجاورات، وما يتجلجل به الرهز في (فق-المهاء، وما تلاشي منه بروق النمام، وما تسقيل من ورقة تزيلها من مبشطها حواصف الأتواء وانهطال السهاء ويعلم مسقط الشطرة ومشرهاء ومسحب الذره ومجرها، وما يكفى البعوضة من قواتها، وما تحمل الأنش في بطنها)".

## القرآن وسعة علمه

تحرث الآيات الشريفة من سعة ملهه ولا محروريته، تركر بعضها سع بيان المحتصر قولة تعالى، فإذه تر أن الله يعلم أما في الرضوط في الأرضر ما يكون من محوى ثلاثة إلا يحو رابعهم ولا تحسنة إلا محو سلوسهم ولا أرشى من ولك ولا أركش إلا محو معهم إلى المرسة م إلى المرسة م إلى المرسة م المرسة المرسة م المرسة المرس

١- نهج البلاغة ١٩٨٧ شرح محمد عيده

٣٠ تهج البلاغة ١٠٥٧٢ و شرح معهد عبراه.

٧- مور دا إلما طة الأية ٧.

الآية هذا التأكير حضور الله سبحانه في كلُّ مكان و علهه بكلُّ شيء وإنه سبحانه يعلم ما يكون في العالم، و كهثال مها في العالم الإسان فهو جل شانه عالم با حواله، وجهيع تصرفاته، فردا أو عند الاجتهاع مع الناس، ومشافه عليه شيء منه، فكانها هو معهم والهعية الوجودية، فكلها فرضنا وجود أناس يتاجون فالله سبحانه هناك موجود سهيع عليم، وبعبارة ثانية إنه سبحانه وعالى موجود سهيع في الآية بالعلم بها في السهاوات وما في في الأرض، كرايل على تلك الإحاملة العلمية ألاثين، كرايل على تلك الإحاملة العلمية، فهو علم مكان وجهة، فهو عالم بكل ما يحويه الهكان والجهة، فهو عالم بكل ما يحويه الهكان والجهة،

قوله تعالى قولى الله لا يُخْفَى عَلَيْهِ شَيْءً فِي اللهُ لا يُخْفَى عَلَيْهِ شَيْءً فِي السَّهَاءِ لا فَ (الوصف بانه لا يخفى صليه شيء في الأرس و لا في السهاء و أنه يعلم ما لا يعلمه ضيره يزل على أنه يعلمه من كل وجه من حيث كان عالها للفسه و العالم للنفس يجب أن يعلم كل ما يصح أن يكون معلوما و ما يصح أن يكون مالها معلوما لا تهاية له فوجب أن يكون عالها به و إنها يجوز أن يعلم من وجه نون وجه من كان عالم عال بعر عال خال بعر عال خاله عن كان عالها الفسه قال يجوز أن عالها الفسه قال يحوز أن عالها النسه المالها الفسه قال يحوز أن عالها الفسه المالها الفسه المالها المالها الفسه المالها ال

آن يخفى طيه شيء بوجه من الوجوء)! فوله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ رُابَّهُ فِي الأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللّهِ رَرْفَهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَصَّرُهَا وَمُسْتَوَّدُ مَهَا كُلُّ فِي كِتَابِ مَبِينٍ﴾ ﴿ و (صراء المعنى أصلي كُلُّ فِي كِتَابِ مَبِينٍ﴾ ﴿ و (صراء المعنى أصلي كُونَ وَكِرُ وَحُوبُ رُزُقٍ كُلُّ وَابِهُ عَلَى اللّهُ لَبِيانَ

> ا " منورة في عجران الأبة ه. - منازلة الذات التالية ه.

ه - منشابه الفران ومختافه لابن شهر اشوب (۱۷) ۱- سورة هو دالاية (

سعة طهه لكل دابة في جهيع أحوالها ...
فيعود الهعنى إلى أن كل دابة من دواب
الأرض على الله أن يرزفها - ولن تبغى بنير
رزق - فهو تعالى عليم بها خبير بحالها أينها
كالت، فإن كانت في مستقر لا تشرح منه
كالحوت في الهاء وكالمعرف فيها وقعت
واستقرت فيه من الأرض رزفها هناك، وإن
كانت خارجة من مستقرها وهي في مستودع
كالهسافر النارب عن وطنة أو كالجنين في
الرحم رزفها هناك وبالجهلة هو تعالى عالم
يحال كل دابة في الأرض وكيف لا وعليه
تعالى رزفها، ولا يصيب الرزق الهرزوق
علا يعدم من الرزق بالهرزوق وخبرة منه بها
حل فيه من محل دائم أو معجل ومستقر أو

وخيرها من الآيات الهباركات كافوله تعالى بلهان نبي الله إمراهيم الخليل الثانا الهو حَاجُه هُومَة قال (تخاجُوني في الله وَفَر هَرَ ان وَلا ( خَافَ مَا تَشْرِكُون به إلا أَنْ يُكَاهُ رُبُي كَيْنا وسِع رَبُي كُلُ شَيْء طِلْها ( فَلا تَدْكَرُون ﴾ \* وكافوله تعالى شائه الهيئام ما بَيْنَ ( يَلْمِيهِ فَل ومَا خَلْفَهُمْ وَلا يَجِعلُونُ بَشْيَء مِنْ عِلْهِم إلّا بها شاء وسِع كَرْسِيْهُ السَّهُ لُوَاتٍ وَالْأَرْضَ وَلا يُودَة وَضَعْهُما وَهُو العَلَى العَظِيمَ ﴾ \*.

والقرآن الكريم يزخر بالأيات التي ترجّر إلى سعة علمه.

> ٧- نفسيم اللبزان السباد الطباطنيائي ( ١٠ / ١٩٥١). ٨- سورة الأنمام الآية ١٠.

۰ موردالبطردالأية ۱۵۰۰. ۱- موردالبطردالأية ۱۵۰۰.





# سورة الشرح

خاصة إذا عرفنا أن الاستفهام في أول السورة دخل على النفي وإذا كان ذلك أفاد التقرير

﴿ أَلُمْ نُشْرَحُ لَكَ صَدُرُكَ ﴾.

ثانياً: وضع الوزر، والوزر في اللغة هو الحمل الثقيل ولذلك تسمى الذنوب أوزارا، وهي غير مرادة هنا لأن عصمة النبي على الثابتة له في كل أدوار حياته تمنع هذا المعنى، فيكون معنى ﴿ وُوضَعْنَا عَنْك وزْرُك ﴾ ، هـ و التأييد الإلهي للرسول الأكرم ﷺ بأداء الرسالة وهي ثقيلة لعدم تقبل الناس لها، وقد وصف هذا الثقل بأنه ناقض للظهر ﴿الَّذِي أَنْقُضَ ظَهْرَكَ ﴾ والنقض هو صوت فقرات الظهر عند حمل الشيء الثقيل.

ثالثاً: رفع الذكر فاقترن ذكر النبي ﷺ بذكر الله سبحانه بالشهادتين وهما أول الإسلام فلا يكون الإنسان مسلما إلا بهما ورفع ذكره في الأذان والإقامة وداخل الصلاة ومن أعلى المنائر ومن ضوق المنابر، وهذه النعمة الإلهية إخبار بانتصار الرسول على ودينه مقابل من يحاول محو ذكره الله وطمس دينه من الكافرين والمنافقين.

هذه النعم والمنن الإلهية الثلاث خاضعة

لقانون إلهي عام نصّتُ عليه السورة المباركة

﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا - إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ ، ويستفاد من تعريف (الْعُسْر) بدخول الألف واللام عليه وحدته وعدم تعدده، ويستفاد من تتكير (يُسُرًا) في المرتين أن هناك أكثر من يسر، أو اليسر الثاني هو غير اليسر الأول، وعلى كل حال لا يغلب الواحد (العسر) الإثنين (اليسر)، والملاحظ أن اليسر لا يعقب العسر بل هو معه، فالعسر كلما طال فمعه اليسر لا بعده، وفي ذلك تسلية للنبي على ومن اقتص أثره بأن العسر الذي يمر به زائل، وعليه فما دام الأمر كذلك إذا انتهى الرسول على من مهمة رسالية أن يبدأ بمهمة ثانية ولا مجال للتوقف عند حدّ حتى الموت (فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبُ)، ومن هنا نفهم الروايات المصرّحة على تنصيب أمير المؤمنين التلا بعد أداء الرسالة، كاملة كمصداق واضح للنصب- وهو التعب- بعد الفراغ من العمل السابق، ولا ينافي كل ما ورد من المهمات الأخرى التي يبدأ بها النبي ﷺ بعد الفراغ من سابقتها ، ما دام أن كل المهمات هى دعوة إلى الله سبحانه وترغيب إلى ربوبيته ﴿ وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبُ ﴾.

الشيخ نجم عبد الرضا الدراجي

٣- ينظر الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج٢٠، ص: ٢٩٩. ٤- ينظر البرهان في تفسير القرآن، هاشم البحرائي، ج٥،

١- ينظر المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني ٢٥٨.
 ٢- ينظر التفسير الوسيط للقرآن الكريم،سيد طنطاوي،

ورد عن أتمة الهدى للله عدم الاكتفاء

بقراءة هذه السورة في الصلاة المفروضة إلا

بضم سورة الضحى إليها، والملاحظ وحدة

السورتين مضموناً ، ففي السورة السابقة ذكر

لبعض المنن الإلهية التي منَّ بها على رسوله

الله العطاء الذي يصل إلى رضا الرسول

عن المرسل، ومن ذلك نقله من حالة اليتم إلى

الإيواء، ومن حالة الضلالة إلى الهدى، ومن

حالة الفقر إلى الإغناء، تستمر هذه السورة

أولا: شرح الصدر، والشرح في اللغة

توسيع اللحم بتحويله إلى شرائح ، ويستعمل

في سعة الصدر والتي يحتاجها الداعي في

تحمل المسؤولية الثقيلة، وهي تلقِّي الوحي بما

فيه من حقائق كبيرة وكثيرة ، ويحتاجها أمام

تعنت المعارضين وخاصة إذا كان صراعا عنيفا

وطويلا، وهو كذلك على مر الدهور والعصور

وفي جميع أدوار النبوة والرسالة والإيمان،

ولا يلتفت للروايات التي تنص على شق صدر

النبي الله وإخراج نكتة سوداء منه هي الغلّ

أو الحسد أو غير ذلك مما لا يليق به الله ،

المباركة بذكر المنن الإلهية ومنها:

# القسم الثالث

وقد أفاض أستاذنا آية الله الإمام الخوبي في دحض هذه الشبهة وتزييفها فقال ما خلاصته أنه المراد بالآيات التي نفتها الآية الكريمة والتي كذب بها الأولون من الأمم هي الآيات المقترحة من قبل الأمم على أنبيائها ، فالآية الكريمة تدلنا على أن النبي الله من الآيات ، ولا تنفي عنه صدور المعجزة مطلقاً ، ولو كان تكنيب المكذبين يصلح أن يكون مالغاً عن الإرسال بالآيات لكان مالغاً عن الإرسال بالآيات الكان مالغاً عن الإرسال بالآيات الكان مالغاً عن الإرسال المنا

1 - سورة الإسراء؛ الآية ٥٩.

٢- البيان في تفسير القرآن: ٧٦/١-٧١/

بالقرآن أيضاً، إذ لا وجه لتخصيص المنع بالآيات الأخرى، خصوصاً وأن القرآن أعظم المعجزات التي جاء بها الأنبياء، وهذا يدلنا على أن الآيات الممنوعة قسم خاص، وليست مطلق الآيات.

وعلى أن تكذيب الأمم السابقة لو صلح أن يكون مانعاً عن تأثير الحكمة الإلهية في الإرسال بالآيات لصلح أن يكون مانعاً عن إرسال الرسول، وهذا باطل بالضرورة وخلاف للمفروض أيضاً، فتعيَّن أن يكون المقتضي للإرسال بالآيات هو اقتراح المقترحين، وواضح أن المقترحين إنما يقترحون أموراً زائدة على الآيات التي تتم بها الحجة، فإن هذا المقدار من الآيات لا يجب على الله أن يرسل به لبتداء، ولا يجب عليه أن يجيب إليه إذا اقترحه المقترحون، وإن كان لا يستحيل عليه ذلك إذا اقتضت المصلحة.

وعلى هذا فاقتراح المقترحين إنما يكون بعد إتمام الحجة عليهم بما يلزم من الآيات وتكذيبهم إيمام الحجة عليهم بما يلزم من الآيات وتكذيبهم الإرسال بالآيات المقترحة لأن تكذيب الآيات المقترحة يوجب نزول العذاب على المكّذبين، وقد ضمن الله رفع العذاب الدنيوي عن هذه الأمة

إكراماً لنبيه ﷺ، فقد قال تعالى: ﴿وَوَمَا كَانَ اللَّهِ لِيُعَدِّبُهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ﴾ .

العلامة الشيخ محمد حسن آل ياسين (رحمه الله)

أما إنَّ تكذيب الآيات المفترحة يوجب نزول العذاب على المكذبين فلأن الآية الإلهية إذا كانت مبتدأة كانت متمحضة في إثبات ثبوة النبي، ولا يترتب على تكذيبها إلا ما يترتب طبيعياً على تكذيب النبي من العقاب الأخروي. أما الآيات المفترحة فهي كاشفة عن لجاج المقترح وعناده، إذ لو كان طالباً للحق لصدَّق بالآية الأولى، لأنها كافية في إثبات المطلوب، ولأن معنى اقتراحه هذا أنه قد التزم على نفسه بتصديق النبي إذا أجابه إلى ذا الاقتراح، فإذا كنَّب بالآية المفترحة بعد صدورها كان مستهزئاً بالنبي وبالحق الذي دعا إليه.

وخلاصة القول: إنه لا دلالة لشيء من آيات القرآن على نفي المعجزات الأخرى غير القرآن، على الرغم من كونه المعجزة الخالدة الكبرى للنبي ﷺ، وإن تعدَّد ظهور المعجز على يديه.

مجلة البلاغ، العدد ٨، السنة؟، رمضان ١٢٨٨هـ، ص٨٥-٨٥. ٢- سورة الأنفال: الآية٣٣.

شهر رمضان - شوال ۲۸۶۱هـ



# الإيثار على النفس

الشيخ محمد عبد الحسين المالكي

تواتر عند المسلمين أن أهل البيت الله تميّزوا بهكارم الأخلاق ومحامد الصفات، فكانوا الذروة في ذلك، فقد سبقوا المسلمين بالفضائل، واشتهروا بها حتى سارت بها الركبان وتناقلتها الرواة والمحدِّثون من بلد إلى بلد، ومن جيل لآخر، ومن ذلك ما رواه محمد بن كثير مولى عمر بن عبد العزيز قال: حدثنا عاصم بن كليب عن أبيه ميرة قال: إن رجلا جاء عن أبيه فقلك اليه الجوع فبعث إلى بيوت الرواجه فقلن ما عندنا إلا الماء، فقال أن من المبذا الليلة فقال علي الله أن أن يا رسول الله، الصبية، ولكنّا نُوثر به ضيفنا، فقال عليّ: أنا يا رسول الله، نومي الصبية، ولكنّا نُوثر به ضيفنا، فقال عليّ: فقلت وعشوا الضيف، فلما أصبح أنزل الله فعلت وعشوا الضيف، فلما أصبح أنزل الله

فيهم هذه الآية: ﴿ وَيُؤثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلُوْ كَانَ بهمْ خَصَاصَةٌ وَمُنْ يُوقَ شُعَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ا، ورويت بطرق أخرى عن الفريقين مع اختلاف في بعض العبارات أحيانا أ، فعن ابن عباس قال: نزلت في علي وفاطمة والحسن والحسين المناً.

والإيشار في اللغة بمعنى: تقديم الغير على النفس، قوله: (بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَياةَ الدُّنْيا)، أَ وَالنفس، قوله: وأي تقدِّمونها وتفضِّلونها على الآخرة، ومعنى الخصاصة: الفقر، والشُّحُ أَنْ تَرَى الْقَلِيلَ

سَرَفاً وَمَا أَنْفَقُت تَلَفاً ، ومعنى (يُوق) الوقاية ، فمن يُوق ويجتنب شُخ النفس فهو الفائز بالثاء العاجل والثواب الآجل. وعن الإمام الصّادق المَّا كما في الكافي: (الشخ أشدٌ من البخل، إن البخيل يبخل بما في يده، والشحيح يشخ بما في أيدي النّاس وعلى ما في يديه حتى لا يرى في أيدي النّاس شيئا إلا تمنّى أن يكون له بالحلّ والحرام ولا يقنع بما رزقه الله).

آ- المصدر نفسه ج٢، ص٢٧٩.
 الكافي، الشيخ الكليني، ج٤، ص٤٥.

١- سورة الحشر، الآية ٩.
 ٢- شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الحاكم الحسكاني، ج٢،

<sup>--</sup>٣- الصدر نفسه، ج٢، ص ٣٣٣.

٤- سورة الأعلى، الآية ١٦.

ع- سوره الاعلى؛ (لايه ١١. ٥- مجمع البحرين، فخر الدين الطريحى، ج٢، ص ١٩٨.

# طلب استبدال النعم الإلهية

﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يِا مُوسِى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعام واحِدِ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِها وَقِثَّائِها وَفُومِها وَعَدَسِها وَيَصَلِها قالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذي هُوَ أَذْني بالَّذي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْراً فَإِنَّ لَكُمْ ما سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهُمُ الدُّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبِاقُ بِغَضَبِ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بآياتِ اللَّهِ وَيَفْتُلُونَ النَّبِيُّينَ بِغَيْرِ الْحَقُّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْاً وَكَانُوا يُعْتَدُونَ﴾ ، تشير الآية الكريمة إلى رفض بني إسرائيل الطعام الواحد، وإلى طلبهم التتوَّع في الأطعمة والأغذية، بدلا من (المنّ والسلوي)، واعتبر سبحانه هذا الطلب رفضاً لتقديره، ورفضاً لاختياره، وبهذا فقد أضيف (هذا الرفض) إلى أنواع الرفض والتمرُّد السابق لهم، كان التتويع طلباً لأنواع الأغذية الآتية: البقل، القثاء وهو الخيار، الفوم: الحنطة، وفُسُرت بالثوم أيضا، والعدس، والبصل، وكان الأمر الإلهي أن ينزلوا (يهبطوا) مصرا، وبما أن التنوين هنا تتوين تنكير لا تتوين تمكين، فالمراد وكما ذكر المفسرون أيّ مصر لا على التعيين، وليس المراد إذن هنا هو مصر المعروفة ، والتي كانت موطنهم السابق.

ويأتي هنا موضوع ترفّع النفس عن مشتهياتها فالمفروض بالإنسان ألا يكون عبداً لبطنه وتابعاً لشهوته، قال أمير المؤمنين المنه في مدح واحد من أصحابه: (كان خارجا عن سلطان بطنه، فلا يشتهي ما لا يجد ولا يُكثر إذا وجد..)"، وقد ورد بيان ذلك في المواهب: إن عدم صبر بني إسرائيل يعود إلى وجهين:

الأول: ملالة الذوق، فقد اعتادوا على هذا الطعام لمدة من الزمن، وطبع الإنسان أن يملّ من التكرار، ولا شك بأن لكل جديد لذة.

الثاني: يعود إلى قصور عقولهم، فهم لا يحبون أن يتحدوا مع فقراء قومهم في نوع الأكل، بل يحبون أن يتميزوا عن سائر الناس لا سيَّما الفقراء في الطعام بأن يكون لهم أنواع أخرى منه .

وتعتبر هذه الآية (أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خُيْرٌ) تأنيباً لهم على طلبهم السابق، وإلا فمن الواضح أن الغذاء المتنوع أفضل وأولى من الطعام الواحد، بينما كان التعبير القرآني عن التنوع الغذائي بـ(الذي هو أدنى) وعن الطعام الواحد ب(الذي هو خير).

وكان حصيلة الكفر بآيات الله وقتل النبيين بغير الحق هو أن ضُربت عليهم الذلة والمسكنة وباؤوا بغضب من الله، البوء هو المنزل؛ ، والضرب بمعنى الإلزام ، والذلة : هي الصغار والهوان ، والمسكنة بمعنى الخضوع الشديد وفقر النفس، وقد عاملهم الله سبحانه بالذلة والمسكنة جزاء كفرهم بالنعم الإلهية وبطرهم؛ وذلك باستيلاء سائر الأمم عليهم، وفي تفسير العياشي: عن الإمام الصادق ﷺ: (والله ما ضربوهم (النبيين) بأيديهم ولا فتلوهم بأسيافهم، ولكن سمعوا أحاديثهم فأذاعوها فاخذوا عليها)".

وأخيرا ففي جملة (لن نصبر): إشارة إلى عدم الصبر وقلة التحمّل، باعتبار النفي الذي تشير إليه الأداة (لن).

٥- بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج٤، ص٧٧.



١- سورة البقرة، الآية ٦١.

١- نهج البلاغة، الشريف الرضي، ج١٠ ص ١٩.
 ٢- سراهب الرحمن في تفسير القرآن، السيد عبد الأعلى السبزواري، ج١، ص٢٦٣.



### ملخص البحث:

القرآن الكريم، كتاب المسلمين المقدس، يحوي مجموعة من المبادئ والتعاليم تغطى مناحي الحياة البشرية كلها من مفاهيم دينية، وقواعد سلوك روحية وأخلاقية، وأحكام وأنظمة في مجالات الحياة البومية المختلفة. كما إنها تشتمل على قواعد عديدة تخص الطبيعة وحماية البيئة، فهناك مجموع ٦٢٣٦ آية) تشير إلى نواح مختلفة من الطبيعة وإلى العلاقة بين الإنسان والطبيعة.

يهدف هذا البحث إلى تحليل بعض من كثير من الآيات التي تخص البيئة، أي تلك التي تثقف الناس في مجال المحافظة على الطبيعة وإدامتها والمسؤولية أمام أجيال المستقبل في صيانتها. وقضية البحث التي تؤصل هذه الدراسة هي مدى اشتمال آيات القرآن على تعاليم بيئية تعالج مظاهر مختلفة في الطبيعة والبيئة وتفاعل الإنسان مع عناصر البيئة. ويركز المقال على البعد المتثقيفي البيئي في القرآن الكريم من خلال المتحدام المرشد للموارد الطبيعية، والمتفاعل الاستخدام المرشد للموارد الطبيعية، والمتفاعل الأخلاقي بين الإنسان والطبيعة، وحقوق النبات والحيوان والعناصر المادية في الطبيعة. ولأغراض هذه الدراسة، استخدمنا الترجمة الرومانية المقرآن الكريم، الطبعة الثائثة، التي وضعتها للقرآن الكريم، الطبعة الثائثة، التي وضعتها

الجمعية المثقافية والإسلامية في رومانيا (٢٠٠٤) ونشرته دار النشر الإسلامية إضاف إلى ترجمة القرآن المتوافرة على الإنترنيت.

يُظهر القرآن الكريم الطبيعة على أنها نظام معقد كامل متكامل، تدعم فيه عناصره بعضها بعضاً ويحمي بعضها بعضاً. فاختلال عنصر واحد فيه يؤدي إلى اختلال النظام كله في الطبيعة واختلال وظيفتها. كان القرآن الكريم، في هذا السياق، يدعم النهج الكلاني في البيئة قبل ١٣٠٠ سنة تقريباً من طرح المفهوم الأكاديمي للكلانية السلوك الإنساني لتجنب الإفراط. ويمكن وصف السلوك الإنساني لتجنب الإفراط. ويمكن وصف هذا الاعتدال من خلال مبادئ ثلاثة نعرض لها في طيات هذه الصفحات: الوحدة والتوازن والسيوولية.

إن الثعاليم البيئية واضحة في الآيات القرآنية. ومن أجل ضمان بيئة صحية، يجب احترام هذه التعاليم ووضعها قيد التطبيق على كل المستويات. ونخلص إلى نتيجة مفادها أن النبي محمد هو رائد حركة الدفاع عن البيئة والمحافظة عليها وإدارة تتميثها المستدامة ومواردها.

### ١. توطئة.

إن القرآن الكريم الذي هو الكتاب المقدس عند المسلمين جميعا، والمشتمل على ١١٤ سورة فيها ما مجموعه ٦٢٣٦ آية، هو أكثر من أن يكون نصا دينيا، ويضطم على مجموعة مبادئ وتعاليم تشمل نواحي الحياة والنشاط الإنساني. ففي القرآن مفاهيم دينية وقواعد سلوك روحية وأحكام وأنظمة لمختلف نواحي الحياة اليومية. والنهج الإسلامي هو أن تعيش حياة ملؤها السلام والانسجام على مستوى الفرد والمجتمع والبيثة.

مرت قرون والبشرية عاجزة عن دراسة معلومات معينة يتضمنها القرآن وذلك أن الوسائل العلمية المتاحة لم تكن تسمح بذلك، ولم يدرك الناس أن كثيرا من الآيات القرآنية كانت تصف الظواهر الطبيعية إلا في القرن العشرين؛ بل حتى ية هذا اليوم، يقضي العلماء أوقاتا صعبة في فهم المعلومات الموجودة في القرآن من دون الاستعانة بالبحث المتقدم. ومن أجل فهم بعض الآيات في القرآن على العالم أن يتحلى بمعرفة موسوعية تضم ضوابط علمية متعددة؛ مع كل هذا، علينا أن ندرك أن هذا الكتاب المقدس يظل أولا وأخيراً كتابا دينيا، ويجب أن لا ننتظر منه هدفا علمها فعليا أو نتيجة علمية.

يمكننا أن نحدد في القرآن الكريم كثيرا من القواعد التي تحمي الطبيعة والبيئة. فيشير ما يقرب من ٧٥٠ آية في القرآن إلى أوجه متنوعة في الطبيعة وإلى العلاقة بين الإنسان والطبيعة والكائنات الحية الحيوانية منها والنباتية وبيئتها. في هذا الكتاب المقدس، نجد توصيات بتأمل الطبيعة وفي دراسة أواصر الارتباط بين الكائنات الحية والبيئة وفي استخدام عقولنا بشكل بنّاء من أجل الحفاظ على الثوازن في الطبيعة ونسبها.

إن البيئة ليست ملكاً لنا وعلى البشر واجب العناية بها والإبقاء عليها لكل أجيال المستقبل. لا تقتصر مسؤولية الإنسان على جيل واحد في نقل كل شيء وهو في حال حسن من جيل إلى آخر. وقد أَيُّد القرآن الكريم في سورة البقرة/ الآية ٢٢ ذلك قبل ما يقرب من ١٢٠٠ قبل ظهور أفضل تعريف عرفه الإنسان للتتمية المستدامة الذي جاء في تقرير براندتلاند (الهيئة العالمية للبيئة والتنمية عام ١٩٨٧) حيث يقول: «الهدف من النتمية المستدامة

هو سد حاجات الحاضر من دون الإخلال بقدرة الأجيال القادمة على تلبية حاجاتهم».

## ٢- الغرض من الدراسة.

إن الغرض من هذه الدراسة هو الثركيز على دور القرآن الكريم في النثقيف البيئي، ذاكرين بإيجاز ومحللين بعضا من كثير من الآيات التي تخص البيئة مختارين لما يثقف الناس بأهمية البيئة وتحمل المسؤولية بإبقائها للأجيال القادمة، وهي الدلالة التي تفيد الاستدامة. وقضية البحث التي تؤصل هذه الدراسة هي مدى اشتمال آيات القرآن على تعاليم بيئية تعالج مظاهر مختلفة في الطبيعة والبيئة وتفاعل الإنسان مع عناصر البيئة. ويركز المقال على البعد التثقيفي البيئي في القرآن الكريم من خلال التحري النوعي.

## ٣. الأساليب المعتمدة في البحث.

الدراسة الحالية هي تحقيق تحليلي وصفي ونوعي في القرآن الكريم؛ فهو يبحث في الاعتبارات البيئية للاستخدام المرشد للموارد الطبيعية والتقاعلات الأخلاقية بين الإنسان والطبيعة، فضلا عن حقوق النبات والحيوان وكل العناصر اللاحيَّة الأخرى في البيئة. إلى جانب ذلك، تقوم الدراسة على تحليل ما قد أسميناه «الآيات الخضراء»، لتركز على الأهمية البيئية في القرآن الكريم في سياق الاضطراب البيئي الذي نعاصره اليوم. فإن القرآن يتخطى المكان والزمان والأحداث مبرهنا من خلال كل آية جودته على أنه عمود من أعمدة الهداية الشاملة وبضمن ذلك نصائح قيمة لمحبي الطبيعة والمدافعين عن البيثة.

## النتائج والمناقشة.

إن تعاليم القرآن الكريم تؤيد الاعتدال في السلوك الإنساني لتجنب الإفراط ويمكن وصف هذا الاعتدال من خلال مبادئ ثلاثة نعرض لها يخ طيات هذه الصفحات: الوحدة والتوازن والمسؤولية.

## ١-٤) مبدأ الوحدة،

يظهر القرآن الكريم الطبيعة على أنها نظام معقد كامل متكامل، تدعم فيه عناصره بعضها بعضاً ويحمي بعضها بعضاً. فاختلال عنصر واحد فيه يؤدي إلى اختلال النظام كله في الطبيعة واختلال وظيفتها. في هذا السياق، كان القرآن الكريم يدعم النهج الكلاني في البيئة قبل ١٣٠٠ سنة تقريبا (سورة الرحمن: ٧-٨) من طرح المفهوم الأكاديمي للكلانية (Holism) كما عرَّفه سماتس عام ١٩٢٦م.

الطبيعة كلها وحدة واحدة، وعناصرها تتداخل فيما بينها لتشكل كلا واحدا. وقد مُنح الإنسان كل الموارد التي يحتاجها لكي يحيا.

1- (وَالسُّمَاء رَفَعَهَا وَوَضَعَ الَّبِيزَانُ ۞ أَلَّا تَطَعُوْا ۞ الَّبِيزَانَ) (المترجم).

والآية ١٦٤ من سورة البقرة والآية ١٠ من سورة الرحمن تؤسسان للمبدأ نفسه. فيتوجب على الإنسان إدارة هبات الطبيعة كلها بحكمة والتعرف في الوقت نفسه على الطبيعة وعناصرها وعملياتها وأدوارها من أجل فهم أفضل وتقدير أحسن لها.

### ٢-٤) مبدأ التوازن:

يقوم الكون على توازن وتناسب دقيقين من حيث النوع والكم (العنكبوت:٤٤) و(القمر:٤٩)، و(الرحمن:٧)، والإنسان ملزم باحترام البيئة (غافر:٥٧) . وكل عناصر الكون لها دور ثابت، ولأن الإنسان يشكل جزءا من البيئة فله دوره أيضا، بصفته المستخدم والحامي، وتخليه عن هذا الدور يزدي إلى اختلال التوازن.

فالبيثة التي نحيا فيها عبارة عن سلسلة الروابط التي يؤثر بعضها في بعض بحيث أن أى خلل في التوازن في بعض أجزائها يؤثر سلبا في بقية الأجزاء. وقد أثبتت العلوم البيئية مؤخرا صحة هذا الرأي (ومفهوم التوازن البيئي حديث نسبيا ظهر في أواخر القرن العشرين علي يد الأمم المتحدة عام ١٩٩٧)، غير أن له إشارة في كثير من الآيات القرانية (الحجر:١٩) و(الفرقان:٢)^ و(القمر:٤٩)".

إن مليارات المجرات الموجودة في الكون ومليارات المخلوقات على الأرض، وكلما قد خلق، من أصغر جزء من الذرة وانتهاءً بأضخم مجرة، كلها جزء من منظومة خلقت بدقة متناهية تعتمد عناصرها الواحدة على الأخرى وتؤثر إحداها في الأخرى سلبا أو إيجابا. لكل موجود وظيفته التي قدّر لها والتي يجب أن يبقى سليما ومحترما (البقرة:٦٠)" (الأعراف:٨٥)'' (الأنبياء:١٦)'' (الرحمن:٧-٨)''.

٧- (إلَّ فِي خَلِق السَّماوات وَالأَرْضِ وَاخْتلاْفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَالِ وَالْفَلْكِ
 اللَّتِي تَحْرِي فِي النَّمَ عِنْفَع النَّاسُ وَمَا أَمْوَلُ النَّمُ وَالنَّهَا وَمِنْ السَّمَاء مِن النَّهِ وَنَصَرِيبُ الرَّيَّاحِ وَالسَّحَالِ السَّمَاء مَوْلِهَا وَللَّرْضِ الآياتِ لَقُوم يَتَقِلُونَ (المترحم).
 ٢- (وَالْأَرْضَ وَضَمُهَا فِلْأَمَام (المترحم).
 ٤- (خَلْق اللَّه السَّماوات وَالأَرْضَ بِالْحَقِ إِنْ فِي ذَلِك لَايَة لَلْمُومِئِينَ)

<sup>(</sup>المترجم). - (إِنَّا كُلُّ شَيْءِ خُلَفْتَاهُ بِقَدْرٍ) (المترجم). ٦- (وَالسَّمْاء رَفَعُهَا وَوَضِّهُ الْيَرْانُ) (المترجم). ٧- (لَاخَلْقُ السَّمَاوَابِ وَالأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ الشَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لًا يُعْلَمُونَ) (اللثرجم) ٨- (وَالأَرْضَ مَذَذَنَاهُمَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رُوَاسِيِّ وَأَنْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ

مُوْرُونَ (المترجم). >- (الَّذِي قَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَتَّخِذُ وَلَهُ اوَلَمْ يَكُن ثُهُ شريط في اللَّهِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدْرُهُ فَقَدِيرًا) (المترجم). ١٠- (إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ مَلْقَنْاهُ بِقَلْنَ (المهرجم). ١١- (....كُلُوا وَاشْرَبُواْ مِن رُدِّقِ اللَّهِ وَلاَ تَكَثَّواْ فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ).

١٢- (.....وَلاَ تَفْسِدُواْ فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاَ حِهَا ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم

مُّوْمِنِينَ) (للتوحم). ١٢- (وَالشَّفَاء السُّفَاء وَالْأَرْضُ وَمَا سَيَّهُمَا لَاعِينِيُ (التوحم). ١٤- (وَالشَّفَاء رَفْعَهَا وَوَضْعَ الْهِزَانَ ﴿ أَلَا تَعْلَغُوا فِي الْهِزَانِ) (المتوحم).





طلب العلم في صباه، فنال من المجد أعلاه، سبر أعماق العلوم، فطال بسعيه النجوم، درَّسَ الفقه والأخلاق والتفسير، فحاز منهم الشرف الكبير، حتى شملته مِنَّةُ المِنَانَ فَفَسَر يراغُهُ القرآن، إنه صاحب تفسير الفرقان.

ه حيدر صباح عبد الرزاق

هو الشيخ محمد الصادقي الطهرائي ابن الحاج الشيخ رضا لمنان المحققين، ولد في مدينة طهران حيث دارية مدينة طهران حيث كان والده من الخطباء الأفذاذ والمحققين البارعين، وقد قضى سنة كاملة في تحصيل دروم المدمات الحوزوية، بعدها أكمل مرحلة المنطوح في ثلاث سنوات، وعندما ذهب المرحوم آية الله المظمى الميد حمين البروجردي الى قم المقدسة شارك في دروسه، ويقول المؤلف في مشال له نشرته جامعة علوم القران مركز نشر الأثار والثاليف: (لم أقلد أحداً في المنائل الفقهية)، ويذكر أيضاً: (المحور الأساسي في تفكيري... الأول كان أيضاً: (المحور الأساسي في تفكيري... الأول كان والذي كان الدليل الأساسي طوال عمري في والذي كان الدليل الأساسي طوال عمري في والذي كان الدليل الأساسي طوال عمري في

استمرار الدرجات التقسيوية والعرفان القلسقي والأخلاق)، ومن خلال رحلاته الكثيرة من قم إلى طهران حضر الدروس القلسقية للمرحوم آية الله العظمى الميرزا مهدي أشتيائي والميرزا أحمد أشتيائي، مع العلم أن الدروس الأساسية كائت على يد المرحوم شاه آبادي.

حصل على الشهادة الأكاديمية بدرجة البكالوريوم في الحقوق وعلوم القريبة والقلمشة والفقه، من ثم إلى درجة الدكتوراء العالية في المعارف الإسلامية من جامعة المعقول والمنقول، درَّم القلمشة الإسلامية في الجامعة تقميها لثلاث منوات على ضوء القران والمنتة من تصوص كتاب الخالق والمخلوق، قضى عقريناً من عمره في مدينة قم حتى هاجر إلى طهران، وكانت له

نشاطات سياسية مع المبيد أبو القاسم الكاشائي، وكانت له خطابات وحركة سياسية حكم على أثرها بالإعدام غيابيا من حكومة الشاء، هاجر مخفيا إلى المعودية في موسم الدج، واستمر في نهجه وقام في توزيع المنشورات باللغتين الفارسية والعربية، بعد ذلك رحل إلى العراق حيث قام في النجف الأشرف بشريم التفمير والفقه والأخلاق وأخطابة والثاليف، من بعدها هاجر إلى بيروت المسيحية واليهودية والمرزية والملحدين، وعندما اشترت الحرب الداخلية في لبنان هاجر إلى الحجاز وتعرض لعدة اعتقالات، وبعد قيام الثورة الإسلامية في إيران كما يُذكّرُ هو: (كلت مؤثراً أساسياً في هذا الشاسيم وكلت في حينها أجيب أساسياً في هذا الشاسيم وكلت في حينها أجيب



ي على شاطىء الجمعة.

تاريخ الفكر والحضارة.

حوار بين أهل الجنة والنار.

المسلي ومثى تقصير من الصلاة؟

لادا انتصرت إسرائيل ومشى تتهزم؟

تبصرة الفقهاء بين الكتاب والمنة.

تبصرة الوسيلة بين الكتاب والمنة.

أصول الاستنباط بين الكتاب والسنة.

مظارئات فقهية.

المناظرات.

المنافرون.

فياتنا.

على المسائل الشرعية على ضوء الشرزن وشكلت إقامة صلاة الجمعة لأول مرة في إيران بكافة المحافظات والمدن). حيث أدى أول صلاة جمعة في مشهد المشرسة، بعدها شرع بثاليف تضمير الفرقان في ٢٠ مجلداً، بالإضافة إلى تدريمي الشميرباللغتين العربية والفارسية.

### بعش من آساتنته

بالرغم من أن أسائلته كُثرٌ وأننا ذكرنا بعضهم ولا يأس بذكر أبرزهم وهم:

- الميد روح الله الخميني.
- المديد أبو القاسم الخوثي.
- الميد حمين البروجردي.
- السيد محمد حسين الطباطبائي، صاحب تقصير الميزان.

توقير حمه الله سنة (١٤ ١٥هـ- ٢٠١١م) عن عمر ٨٥ عاماً، وشيع تشييعاً مهيباً (فدفن قد مدينة قم المقرسة)"، فعلا من العلم ما ينتفع به في الدنيا والآخرة من عظيم ما تركه من المؤلفات التي أردفت المكتبة الإسلامية، فكانت رقماً من أرقام الملم والمعرفة، التي لا يمتغنى عنها في البراسات والبحوث، رحمه الله وأسكله من الجنة أعلاها، وألبسه من ثبات المندمن أحلاها، وحشره في زمرة محمد وآله الطاهرين.

الشرقان في تضميم القرآن، الشيخ محمد الصنابقي، ج١، ص٧.

مقتبس من صفحة جامعة علوم القرآن على النتومركز نشر الآثار
 والثاليف, قم القدسة.

ي غضران كامل

يوصلهُ تدلُ وترشِد على الطريق السوي، وهو بعدُّ يضيف إلى ترسانة الإنسان الثقافية من خلال تلافع الأفكار واستعراش الأراء، فهذه وبه يتزود الشخص المساور من مختلف العلوم والمعارف، ويق تلكم السال يكون الحوار منهلاً يصب بها ينضعه ويضيف إليه إذا ما ﴿ حسن إِدارته وترك النُّكُ منه الذي لا فائده له ولا عائدية منه، (لقى السهم لهوهو څهيد،

وقد اعتمد الإسلام السوار الهادف المثهر كوسيلة إصلاحية في كسب ودُ الناس وترهيبهم بالدين المنيف بدل استخدام صبغ العنف، فالحوار الموخوصي مرتكز إسلامي أصبل، ومن اللاهك للنظر أن النصِّ القرآني مطرز بموارات ومنافشات فيعموا شبع شتى وبين إطراف

متنوصين، فقد فيُد القرآن حتى السوارات التي تشكك بوجود الله، وهذا يدل ويؤشر عنى خبرورة حرية الفكر من جهة ومن (خرى يدرهن طي قوة حجية الإسلام، فهو لا يخشى أن يذكر آراء معارضيه وينافشها بكل أريحية وهدوء، ومن الجهيل (ن تقف وقفة عجلي وبكثير من الاختصار على هذه الظاهر الجديرة بالبحث والتأمل، مستعرضين أنهاطا وأتواها من هذه الموارات وأهم مرتكزاتها وأبرز إدابها، ولنا قبل هذا وذاك أن نُعرُف الموار لنةُ واصطلاحا لإمهام الفائدة وتوخي الدفة.

الموار لنه مو (صل الكلهة عور (بفتح الماءوسكون الواو) وهو الرجوع عن الشيء وإلى الشيء، والمعاورة-مراجعة المنطق والكلام في المخاطبة، وهم يتحاورون أي يتراجعون الكلام، واستحار الدار- أي استطفها، من الموار الذي هو الرجوع"، والمماورة والموار- المرادّة في ١ - لمنان الفريد، ابن منظور امنج٤ ص٧١٧ - ٢١٧ الكلام، ومنه التحاور أ والتحاور التجاوب، واستحاره-بهعنى استنطقه"، الموار اصطلاحاً فهو- محادث بين شخصين أو فريقين حول موضوع محدد، لكل منهها وجهة تظر خا<mark>معة به هدفها الوصول إلى العقيقة أو</mark> (كبر قدر مهكن من تطابق وجهات النظر بعيدا من الخصومة أو التعصب!.

ولطالما كان الحوار الجلأ الموضوعي هو وسيلة الأئهة الميامين وقبلهم الأنبياء العظام اللا يق تبليغ رسالاتهم، وقد (جادوا كل الإجادة في استخدام هذه الوسيلة الفاحلة محققين بها مكاسب رسالية حافلة، آتك أكلها وغمارها فحكل أن وزملن، لذ زخرت حواراتهم بأمهات العوائد العلهية، وبينت السق ومصادره، وكائث خالبة من التطفل أو التطرف وبعيدة كل البعد من المِراء والجدل العقيم، إذ نجد أصحاب الرسالات يُمسكون بالسوار ويذنونه بالمعارف والأدلة المنطقية المقنعة، بعد أن اعتمدوا على تقريب الفكرة من المعاور أو المجلال بأبسحك الكلام وأهمق السجح، مرامين التأثيرات النفسية التي تبعد الخصيم عن (جواء الشلك والعناد والريبة الطارئة وتضعفية البو الفطري البريء المجرد من كل ما هو غريب من إسانيته وضارته حتى نمكنوا من التقاحل ما ينضعهم ويدفعهم شوطا إلى الأمام، فهم يبشطون الفكرة بسلات مستساغة وسهولة خلافة، ويعرضونها بدفة متناهبة لبقتربوا بها حتى من العقول السلاجة البسيطة، أو تلك العقول الجامدة الماحدة، وقد ذكر القرآن الكريم بعضا من حوارات الأنبياء كحوار نبى الله لجراهيم الخليل التخامع هومه من هبدة الأصنام وهبدة الكواكب والأجرام السهاوية، وكذلك حواراته فخفاصع مهه آزر الذي هرت منه الآيات الكريهات بابيه، وأيضا استعرضت إيات القرآن الكريم حوار تبي الله موسى التلا مع الطاهية فرمون، وحواره مع أخيه هارون الخيرة الذي أخلفه في هومه، وذكرت طائفة من الآيات حوار نبي الله يعقوب الثقامع أو لاده، وكذلك حوارات النبي يوسف فخفا مع أطراف متعدده وفية مواضيع متومدً، وحوارات نبي الله نوح ١٠٠٤ مع هومه ومع ابنه، كها جاجت آيات بصوار الأتبياء مع حيوانات؛ منها على سبيل المثال حوار النبي سليهان الخضامع الهدهد والنهل، نملاج حوارية (خرى تضمنها القرآن (لا وهي حوار الله سبحانه وتعالى مع الملائكة ومع لِيُلِسِ - العيادُ بالله منه - وغير ذلك من الحوارات التي اختلفت دواهيها واتسعت موضوهاتها.

### الشرق بينل الجدال والعنوار

لفحا الفعل حاور والمصدر التحاوره وردية القرآن الكريم في بعض الآيات منها هوله تعالى ﴿ وَكَانَ لَهُ عَمْرً فَقَالَ لِمَناجِبِهِ وَهُوَ يَحَاوِرُهُ (ثَا أَكُثِرٌ مِنكِ مَالًا وَآعَرُ تَصْرَاكُ \*، وقوله تعالى ﴿ وَدَرْ سَمِعَ اللَّهُ قُولُ الذِي سُعَادِ لَكَ فِي رُومِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَعُلُورُكُهَا فِي الله سَمِيعَ بَمِبِيرٌ ﴾ . (قال لهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يَدُاوِرُهُ ﴿ كَفُرْتَ

اللهقال تتهه...

٧ - مر رد الكهمة: الأبنان ٣٠٠٧.

وتبادل الأراء بهو شوميه...

الجدال بغير التي هي ﴿ حسن ﴾".

بِالَّذِي خَلَقْكَ مِن تَرَابَ ثُمَّ مِن تُطَفَّهُ ثُمَّ سُواكَ رَجُلًا ﴿ بَالَّذِي خَلَّا اللَّهُ

والأن اللنة العربية واسعة ومعجمها يتسع لكاثير من

ويقصد بالمدل في اللغة غيرة الفتل، وهي مشتقة

من جدل الحبل أي فتله، والجدل هو شدة الخصومة ية العديث ومقابلة العجة بالعجة، وجادلته- أي

خاصمته، ويقال جادلت الرجل فجدلته جدلا أي-

غلبته البدل بمعنى الفتل ومنه رجل مجدول الفتل

أي قوى البنية فالجدال معناه تقوية الحجة التي يدافع

بها الإنسان من تفسه أو من غيره، وقبل في البدال

ما خودٌ من الجدالة وهي وجه الأرخر، فكان كل واحد من الخصمهين يكون كالمصارع الذي يريد أن يلقي

صاحبه طبها، ومنه فولهم- تركته مجدُّ لا أي مطروحا

أما تعريفها اصطلاحاً يعنى دفع المرء خصبهه عن

إضاد فوله بحجهُ أو شبههُ أو يقصد به تصحيح كلامه ".

وقد جاءت كلهمُ الجدل في القرآن الكريم بهعنيين، أما أن يكون محمودا كقوله تعالى ﴿ لَا عَ إِلَى سَبِيلَ

رَبُّكُ بِالْجِكَةِ وَالْوَجِنَّاءِ الْمُسْتَةِ وَجَالِلُم بِالْتِي هِيَ

أَحْسَنَ)"، وكذلك قوله تعالى ﴿ وَلا تُعَادِلُوا أَهْلُ

الكِدَابِ إِلَّا بِالذِي هِي أَ حَسَرٌ ﴾ "، أو يكون مدموماً ، قوله

تعالى ﴿ وَمِنْ الدَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِنَيْرٍ مِلْمِ وَلَا هَذَّى

وَلا كِتَابِ مُنْفِرِ﴾"، وأيضاً وردت كلهمُ الجُدلُ في سياق

مذموم مثل قوله تعالى ﴿ وَوَلا جِدَالَ فِي السَّمُ ﴾ ' ، كما

وحفات الروايات الشريفة والأحلايث المنبفة لأهل البيث

اللهامين بالنهى عن الجدل إلا بالتي هي (حسن،

فقد جاء من أمير المؤمنين الكفا هوله- (إياكم والجدال.

فإنه يورث الشك)"، ومن الإمام الرخدا الكفا قال- إيا

عبد العظيم (بلغ عني أوليائي السلام، وقل لهم(ن لا

يجعلوا للشيطان على (نضهم سبيلا, ومرهم بالصدق

ية العديث وأداء الأمانة ومرهم بالسكوت وترك الجدال في ما لا يعليهم؟" ، وجاء من الإمام العسكري

الله الله الله الذكر عند الصادق الشاء الجدال في الدين.

ولين رسول الله ﷺ والأثمة المصومين الله الله تهوا عنه.

فقال المعلاق ١٤٠٤ (لم ينه عنه مطلقاً, لكنه تهي عن

مها سلف يتبين لنا أن كلهة السوار أوسع وأشمل في مشبهوتها ومرامها من كلهمُ البدل، لِمَا يتهثل الأخير

فيه معنى الصبراع والثلبة، ﴿مَا الْحُولُ فَهُو يَشْهُلُ كُلُّ

الأساليب اللفظية والأدلة العلهية بّغية لهضماح الفكرة

على الأرسَّ (

المضردات الدر تختلف لفطأ وتتشابه في المعنى، فكانت

لفظة (الجدل) من بين مرادفات كلمة (الموار).

لَكِدًا هُوَ اللَّهُ رَبِّي وَ لَا أَشْرِكُ بِرَبِّي أَخَذَا ﴾ ".

۸ - لمان الفرف ابن مطور و مج۱۱ و ۱۰ م. ۱۰ م. ۱ - التضير الرسيط، مدود الطعلوي و ۱۲ مر ۲۰ .

١٠٠ التمريفات؛ اكبر جائي؛ ص٠١٠.

١١٠ مررة النعل: الأبة ١١٥.

١٧٠ مررة السكيرت: الأبة ٤٤.

١٧ - مورة المع: الأبة ٨.

١٠٠ سورة البغرة: الأبكالة.

١٥ - اكتسال: التبع الساوق: ص١٥٨.

٢٠٠ مسهد الريشهري ، ميزان المكهة ١٦٠ ، ص١٩٥.

۱۷ - المدير نفسه ۱۲ مر۱۷٪

٣- مفر دات [لفاظ القرآن ؛ الراغب الأصفهاني ؛ ص ٣٧.

٢ - المسحاح والمرجري و٢ اص١٢٢.

ـ " التموار حج أنباع الأدبان مشروعيته وأدابه اصفاد المقار العراد. 4 "مورد الكهب: الآية ١٤.

١٠ مورة المادلة: الأبلا.

# أ<mark>ضواء من قناديل</mark> رائية الخاقاني في التجويد

ت (۲۲٥ هـ)

# الحلقة ١٤

## 

أعزائي متابعي سلسلة شرح أبيات خاقانية الخاقاني:

بعد أن ذكر الناظم حكماً واضحاً للنون الساكنة وهو الإظهار غذا تلاها أحد حروف سنة سمّاها بأسمائها الخاصة لا برموزها، يعرّج هنا على تسمية تلك الحروف السنة (عمروف الحلق) فوهبها لقباً مخرجياً تشترك جميعها فيه على اختلاف تموضعها في ذلك بخميعها فيه على اختلاف تموضعها في ذلك وشدّد على تلميذه ببيانها، وحدّره من عصيان أمره بذلك وأكده بنون توكيد خفيفة بقوله ولا تعصين أمري.

ولا نختلف بأن الحلق مغرج السنة مقسمة على ثلاث مناطق:

- ♦ فالهمزة والهاء من أقصى الحلق وهو الحنجرة أي حبليها الصونيين.
- والعين والحاء من وسط الحلق أي لسان المزمار مع جدار البلعوم الخلفي.
- والخاء والغين من أدنى الحلق أي نقطة تلاقي أقصى مؤخر اللسان مع اللهاة (اللحمة المتدلية من وسط الطبق أو الحنك اللحمي اللين).

ثم يقرر الناظم أن هذه الحروف السنة يخفى بيانها، فهل يقصد أنها خفية بذاتها وطبعها؟ أم بسبب مجاورتها للنون؟ فإن كان يريد الأول، فلا بأس به نظراً لبعد المخرج وضيقه - وهو

الفضاء الأول لخروج هواء الزفير المسؤول عن تحديد هوية بقية الحروف همساً وجهراً و ولطبيعته الهشة، إذ أن الحلق لحميٌّ رخو أنبوبي قائم عمودي لا كالفم الأفقي.

أما إذا عنى به الثاني أي الخفاء المسبب بالمجاورة التونية، فهذا ما لا أشاركه الرأي فيه لأن مخرج النون المظهرة الأنفموي بعيد عن الحلق وحروفه، وهناك استقلال واضح بين المخرجين فلا يوجد اشتراك مخرجي يربك اللافظ بها.

وأحسب أن الناظم يرى الثاني فالبيت مدرج في طيات أبيات تتحدث عن النون المظهرة، وكأنه في مقام التبرير الصوتي للخفاء اللفظي المحتمل لحروف الحلق والتي يحذر من خفائها، بل ويبالغ في التحذير منه كما مر.

وعلى كل حال فبيان اللفظ لكل حرف مطلوب خشية خفائه وعدم وضوحه الصوتي، فلو سبق الحروف السنة أي حرف آخر لخشينا عليها من الخفاء فما يخيفنا من النون حصرا؟ لا أدري، فالهاء مثلا من صفاتها الخفاء وهي أضعف الحروف على الإطلاق ولا فرق في خشية خفائها سواء جاورت النون في نحو (كالعهن) أو جاورت الميم في نحو (كالهل).

نعم إن الحروف الحلقية قد يُخشى عليها من الخفاء أو الضبابية إذا تجاورت هي كما في: (نبنى عبادي، ارجع إلى، فاصفح عنهم) أو جاورت مقاربها كما في: تزع قلوبنا.

ولا ننسى أن الحرف الحلقي لا يدغم إلا مع مثله كالهاء في الهاء نحو يوجّهه، أو كالعين في العين نحو تسطع عليه.

وعلى كل حال فان الناظم يخشى عدم بيان الحروف السنة كما هو واضح وجلي لمن فقه سياق الكلام (حُروفُ الحَلْقِ يَخْفَى بَيَانُها \* فَنُونُكُ بَيِّنُها)، والغريب أن (أبو عمرو الداني) في شرحه لقصيدة الخاقاني يفسره بتعمد بيان النون والنتوين عند حروف الحلق، وأسهب في تحشيد الآراء والاستشهادات دعماً لظنه، وليس هذا ما أراده الناظم مطلقاً.

د. کریم الزبیدي

### (٤٧) واظهارك التنويان فهاو قياشها فقساء عليها فَازْتَ بالكاعاب البكار

وخصص الناظم في الابيات السابقة إظهار النون، وبالا أدنى شك فهو يقصد الساكنة وقريتها التتوين الذي هو نون ساكنة (بعد حركة) لفظاً بلا صورة خطية، وبازدواج حركتين ضبطاً.

إذن فإظهار التتوين حكم ينسحب على إظهار النون الساكنة سيراً على قاعدة (اللفظ يخ نظيره كمثله) حيث أن التتوين بالوقف يسقط (ضما وكسراً) وفتحاً يبدل ألفاً، أما بوصله ففي كل حالاته يصبح نوناً ساكنة تأخذ حكمها حسب ما يليها، وحكم التنوين هنا هو الإظهار فياساً على النون الساكنة التي يأمر الناظم بفعل أمر (فَ قَسْنُهُ عليها) فهاء قسه تعود على التتوين وهاء عليها تعود على النون، والنون اسم للحرف يذكر ويؤنث.

فإذا فعلت ذلك سلمت من مغبة التلاعب باللفظ وتغيير قبلته وتحريف وجهته، وجزاءً لذلك تصبح من المتقين لله بحفظ لفظ حروف كتابه كما أنزل وعندها تستحق الفوز في الآخرة بجنته، فيعدك الناظم عند ذاك بالفوز



بالكاعب البكر وهي عروس الجنان بقوله تعالى في سورة النبا: ((إِنَّ لِلْمُتَّتِينَ مُفَازًا (١٢) حَدَاثِقَ وَأَغْنَانًا (٢٢) وَكُواْعِبُ أَثْرَانًا (٢٣) )، وفي سورة الواقعة بقوله تعالى: ((إِنَّا أَنْشُأْلُومُنَّ إِنْشُاءَ (٥٢) فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكُارًا (٦٢) عُرْيًا أَثْرَابًا (٧٢) الأَضْحَابِ الْيُمِينِ (٨٢).

ولا بد من الإشارة إلى أن ضبط تنوين الفتح
- بفتحتين - مختلف فيه بين المشارقة الذين
يضعون الفتحتين فوق الحرف المتون السابق
للألف لأن الألف للوقف ولأنها لا تقبل الحركة،
وبين المفارية الذين يضعون الفتحتين على الألف
وهو اختيارهم ولا نناقشهم فيه.

أما الضبط بضمتين لشوين الضم وبكسرتين لتتوين الكسر فهذا لا خلاف فيه بوضع الحركتين فوق للضم وتحت للكسر لعدم وجود الألف المطرفة لشوين الفتح.

ومما تجدر الإشارة إليه هو عدم رسم الألف لتتوين فتح الهمزة المسبوقة بألف نحو جزآءً وإنشآء لتجنب توالي رسم مثلين أي ألفين لا

ك جزءًا وسوءًا وردءًا غير السيوق همزها بألف كما ترى.

واتفق طباط المصاحف على جعل حركتي الشوين المتراكب الشوين المتراكب إشارة للشوين المظهر تمييزاً له عن المخفى والمدغم، الذي طبط بالشابع.

## (٤٨) ولا تَشَـَدُه النَّـولَ الـتَي يَظَهِرُونَهِـــا

وهنا يتوجه الأمر بعدم التشديد للنون المظهرة، أي ان الناظم قد استاء من أفعال المتعسفين المتكلفين أثناء الثلاوة فيثلاعبون بالألفاظ، وهم من جهلة القراء بل شك، لذا تراه يحذر من تشديد النون المظهرة المخفضة وأعطى مثالاً حيا لما يضعلونه من تشديد بنون (من) التي بعدها خاء في أول كلمة (خيل) في سورة الحضر بيتولة فعالى:

(ُوْمَا أَفَاءُ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفَتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيل وَلا إِكَابِ وَلَكِنَّ اللَّه يُسَلِّطُ رَسُلُهُ عَلَيْهِ مِنْ خَيل وَلا إِكَابِ وَلَكِنَّ اللَّه يُسَلِّطُ رَسُلُهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَابِيرٌ (١))،

فتخرج بذلك من سكونها الدائمي الى لحن جلي بتحريكها ظلماً وعدواناً بسبب تعسفهم وتنطعهم في الثلاوة التي أمروا بأداء حروفها سلسة مرتلة مجودة بلا إفراط بتعدي حدودها المرسومة ولا تفريط بإهدار وتضييع أي حق من حقوقها.

وبنفس التحذير وضابطه نشرك التنوين في هذا الحكم لأنه نون ساكنة كما أسلفنا.

وبرأبي أن الناظم لم يخص هذا الموضع (من خير) إلا لأنه ورد في سورة الحشر التي ينشهي اسمها بحرف الراءروي قصيدته، إذ أن هناك أمثلة أخرى ك(من خير، فمن خاف، من خلفهم، وغيرها).

وبهذه الأبيات يُنهي الناظم أحكام النون الساكنة والشوين معرضاً عن نبيان بقية أحكامها من قلب وإخضاء وإدغام لسبب ما لا أبري ما هو.

# الأدلاء على القرآن

« سمير جميل الربيعي

آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْبِيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ يُخَادِغُونَ اللَّه وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يُخَدِّعُونَ إِلاَّ أَنْفُسُهُم وَمَا يُشْعُرُونَ ﴾ ، يوردون بضلالهم كل من اتبعهم إلى النار ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَيَّمَّةَ يَدَّعُونَ إِلَّى النَّارِ وَيَوْمُ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ ﴾ ]، يميزهم عن أولئك الذين هم أعرف الناس بمنزلة القرآن، وأدلهم على سمو قدره، وأعلمهم بفضله، وأقربهم منه وألزمهم له، بل هم قرناؤه بالفضل، وشركاؤه في الهداية، ولا يأتيهم الباطل من بين أيديهم ومن خلفهم مثلما لا بأتيه، وهم الراسخون في العلم الذين ركز الله في صدورهم العلم بالقرآن وبتأويله وتنزيله، ﴿ بِلُّ هُوُ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُلُورِالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْم

إنَّ لكل طريق أدلاء، ولكل سبيل عرفاء، وما من شيء في هذا الكون إلا وله دال بدل عليه، ومرشد يرشد إلى سبيله، ومن أراد أن يفهم القرآن ويتدبر معانيه ويقف على فوائده وإعجازه ومراميه لا بد أن يبحث أولاً عن الأدلاء عليه، والمرشدين إلى سبيله، ويتبينهم ويتبين حقيقتهم ويميزهم من خلال اتخاذ معابير خاصة، تفيد في معرفة الفاسد من الصحيح، والمدعي من الصادق، كي يحرز الاتيان بالواجب في ظرفه، ويميّز الذين تلبّسوا بلباس الدين، وتسريلوا بسرياله، ويُدَّعون أنهم أهل الله وخاصته، وأنهم أهل القرآن وحامته، وعندهم فهمه وأحكامه، بريدون أن يخدعوا المؤمنين بلالك، وهم بعيدون كل البعد عن

معرفة القرآنوالعمل به ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ

وَمَا يُجْحَدُ بِآبَاتِنَا إِلَّا الطَّالِمُونَ ﴾ ، وهم الذين فرض الله لهم الولاية على المؤمنين في هذا السبيل، يسدِّدونهم اذا أخطأوا، ويقوّمونهم اذا زاغواء ويأخذون بأبديهم اذا كبواء ويهلونهم سبيل الرشاد إذا ضلوا، وينقنوهم من الهاوية اذا تورَّطُوا، ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَيَّمْةً يَهْدُونَ بأُمْرِنَا وَأُوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخُيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلَاةِ وَإِيتًا . الزُّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ ، لا يستغني عَنهم وعن علمهم بالقرآن الكريم العالم والجاهل على حد سواء، إذا فهناك معايير متعددة يجب مراعاتها حال فرز الأدلاء على القرآن عن

المعيار الأول هو معرفتهمبالقرآن ويدقائقه وأسراره وتأويله، فقد تواتر النقل من المخالف والموالف، وبما تضافرت عليه الدلائل وتسالمت عليه الشواهد، واتفقت فيه الوسائل، وانعقد عليه اليقين، أن أنَّمة أهل البيت للبَّلا هم عيبة علم الله، وموضع سره، وموثل حكمه، وترجمان قرآنه، وهم أدري الناس بما فيه مكيَّه ومدنيه ومحكمه ومتشابهه، فصاحب الدار أدرى بما فيه، قال أمير المؤمنين النِّهِ): (والله ما نزلت آية إلا وقد علمت فيما نزلت، وأين نزلت، وعلى من نزلت، إنَّ ربَّى وهب لي قلباً عقولاً ، ولساناً طلقاً سؤولاً)" ، وروى ابن سعد باستاده عن جبلَّة بنت المصفَّح عن أبيها قال: قال لي علي الخِينا: (با أخا بني عامر، سلني عمّا قال الله ورسوله، فإنّا نحن أهل البيت أعلم بما قال الله ورسوله ...) ، وجاء في تفسير علي بن إبراهيم: عن أبي جعفر الباقر ١١٤٨ قال : (إن رسول الله أفضل الراسخين في العلم، فقد علم جميع ما أنزل الله عليه من التأويل والتنزيل،

٣- منورة المنكبوت، الآية ٤٩.

٤- منورة الأنبياء، الآية ٧٣.

٥- موسوعة الفقه الإسلامي طبقاً لمنهب أهل البيت ﷺ،

مؤسسة دائرة المعارف الفقة الأسلامي ج١٠ ،ص١٥٠

وما كان الله لينزل عليه شيئا لم يعلمه التأويل، وأوصياؤه من بعده يعلمونه كله)"، وقال الإمام الصادق البُّكافي: (نحن الراسخون في العلم، ونحن نعلم تأويله)^، أما غيرهم فإنهم لا بعلمون من القرآن إلا ما يتلاءم مع أغراضهم، وينسجم مع أهدافهم الشخصية، وكلما اقتضت مصالحهم تأويل القرآن والقول فيه بغير علم قاموا بتأويله على خلاف الحق، ونسبوا إليه أمورا لا ترتبط أساسا بروح القرآن، ابتغاء الفتنة وبانتقائية تحيد بالسامع لهم عن لب المعنى المراد والمقصود من الآيات القرآنية، ﴿أَمَّا الَّذِينَ هَيَ قُلُوبِهِمْ زُيْغُ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابُهُ مِنْهُ الْبَغَاء الْفِيْتُهُ وَالنَّغَاءُ تُأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُونُ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُونُونَ آمَنًا بِهِ كُلَّ مَنْ عِندِ رَبَّنَا وَمَا يَدُّكُّرُ إِلاَّ أُولُواْ الْأَلْبَابِ﴾ ۖ

أما المعيار الثاني فهو العمل بالقرآن الكريم وبهديه والتزام أحكامه، فإدلاء القرآن هم الذين عملوا به واتبعوا هديه، وساروا على نهجه ولم يخالفوه طرفة عين ﴿واتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلُ مُعَهُ ﴾ ، إذ جعلوه أمامهم فقادهم ومن اتبعهم إلى الجنة، قال رسول الله ﷺ: (ومن جعله أمامه قاده إلى الجنة) أ، لا كمن هجروه وجعلوه وراء ظهورهم، وخالفوا أوامره ونقضوا عهده، وجعلوه مكسباً ومغنماً، ووسيلة لجمع الدنيا وحيازتها، وسخّروه لمقاصدهم ومآريهم كما فعل أثمة الضلال حينما رفعوا المصاحف على أطراف الرماح في معركة صفين، وتنادوا بالعمل به، والاحتكام إليه، طلبا للحيلة وابتغاءً للمكيدة، يقول أمير المؤمنين الخطي في جوابه لمن دعاه إلى التحكيم: (ويحكم أنا أول من دعا إلى كتاب الله، وأول من أجاب إليه، وليس يحل لي، ولا يسعني في ديني، أن أدعا إلى

٧- تقميور القمي ، علي بن إبراهيم القمي ، ص٨٧. ٨- الوافي ، القيض الكشائي ،٣٦/٣٥.

بالقرآن پريدون)". أما المعيار الثالث لتمييز الأدلاء على القرآن

عن غيرهم هو أنهم لا يدعون ما ليس لهم فيه حق، ولا يتكلمون من عند أنفسهم أو برأيهم، فلا يسبقون الله بالقول، أي لايقولون شيئا حتى يقول: ﴿ لايستهونه بالْقُول وَهُم بِأَمْرِهِ يُعْمَلُونَ ﴾ "ا، لأجل ذلك يثبتهم الله بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة ﴿ يُثَبُّتُ الله الَّذِينُ آمَنُوا بِالْقُولِ إِلنَّابِيِّ فِي الْحُياةِ اللَّهُ لَيْ وَفِي الْآخِرَةِ وَيُضِلُّ اللَّهِ النَّطَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهِ مَا يُشَاء ﴿ الله كالذين فسقوا عن أمر ربهم، وتكلموا برأيهم وأسقطوا أهواءهم على القرآن وأحدثوا فيه، ﴿قَالَ فِرْعُونُ مَا أَرِيكُمُ إِلَّا مَا أَزَى وُمَا أَهْدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾ أَا، فَإِنهم يعيشون حالة التخبط والهذبان والإسراف والكذب، ومثل هؤلاء لإ يهديهم الله إلى طريق التوابوالجنة، ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسَّرِفَ كُذَّابٌ ﴾ ١٠، ولما كان هؤلاء لا يهتلون إلى طريق الحق والقرآن وضلوا عنه، فإنهم من باب أولى لا يهدون غيرهم إليه، والأصل العام العقلائي هو وجوب رجوع الجاهل إلى أهل الخبرة، ولمَّا ثبت أن أهل الخبرة والعلم والذكر هم أثمة أهل البيت الله الله عن الما الأخذ بأقوالهم، والاغتراف من بحارعلومهم، والاعتراف بأنهم أهل القرآن والأدلاء عليه

كتاب الله فلا أقبله، إني إنما أقاتلهم ليدينوا

بحكم القرآن، فإنهم قد عصوا الله فيما

أمرهم، ونقضوا عهده، ونبذوا كتابه، ولكني

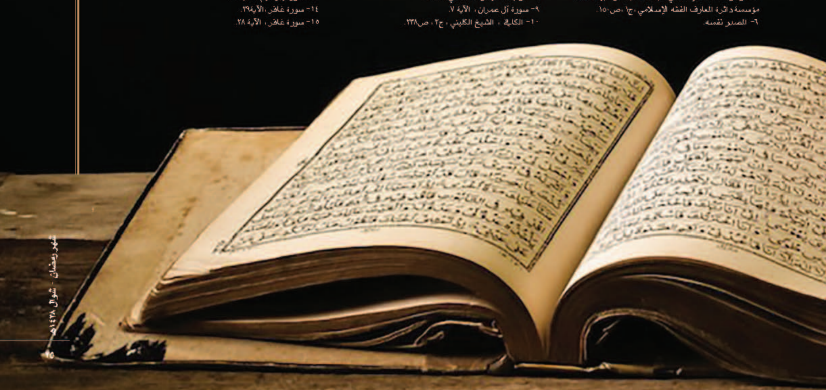
قد أعلمتكم أنهم قد كادوكم، وأنهم ليس العمل

11- بحار الأثوار ، الشيخ المجلسي، ج٣٣ ، ص٣٣٥ ١٢- منورة الأثبياء، الآية ٢٧.

١٢- منورة إبراهيم ، الآية٢٧.

١٤- منورة غافر ، الآية ٢٩.

١٥- متورة غافر، الآية ٢٨.





# مثل المؤمن والكافر

﴿ أُوَمَنْ كَانَ مَيْنَا فَأَخْيِيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لِهُ نُورَا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثْلُهُ فِي الظَّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا كَلَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾.

تكرر في القرآن الكريم المقابلة بين تشبيه المؤمن مع تشبيه الكافر، فمن ذلك أن المؤمن المؤمن مع تشبيه الكافر، فمن ذلك أن المؤمن الكافر الدي يمشي عاشراً خاراً: ﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ)، ويقابله يمشي مأكبًّا عَلَى وَجْهِهِ إِنَّ ومن ذلك مثبل الفريقين بـ﴿ كَالْأَعْمَى وَالْأَصُمِ وَالْبَصِيرِ وَاللَّهُ مِن وَالْمُصَمِّ وَالْبَصِيرِ وَاللَّهُ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ القَّلِيات تخاطب بين الأشياء والمعروفة باختلافها ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبُصِيرِ \* وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلاَ النُّورُ \* بِن الأَمْرِادُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلاَ النُّورُ \* وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْياءُ وَلاَ الطَّلْمَاتُ وَلاَ النُّورُ \* وَلاَ الطَّلْمَاتُ وَلاَ النَّورُ \* وَلاَ الطَّلْمَاتُ وَلاَ النَّورُ اللَّمَاتُ وَلاَ النَّمُورُ وَلاَ المَّلْمُ اللَّمَاتُ وَلاَ النَّورُ \* وَلَا الشَّلُمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمَاتُ وَلاَ المَلْمُ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ وَلاَ النَّورُ \* وَلَا الشَّلْمَ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ وَلَا النَّمُ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ اللَّمِيرِ اللَّمَاتُ اللْمُعْلِيلُونَ اللَّمَاتُ اللَّمَاتُ اللَّمُ اللَّمَاتُ اللَّمُ الْمُعْلَى اللَّمُ اللَّمَاتُ اللَّمُ اللَّمَاتِ اللَّمَاتُ اللَّمُ اللَّمَاتُ اللَّمُ اللَّمَاتُ اللَّمِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ اللْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ اللَّمِنَاتُ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ اللْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ اللْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ اللْمُعْلِيلُونَ اللْمُعْلِيلُونَ اللْمُعْلِيلُونَ اللْمُعْلِيلُونَ اللَّهُ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونَ الْمُعْلِيلُونُ اللْمُعْلِيلُونَ الْمُ

١ - منورة الملك ، الأية٢٢.

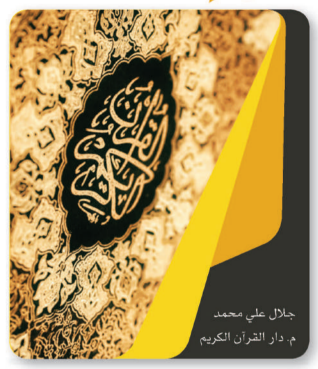
يستجب لدعوة الحق ميتاً ، وبالمقابل قبول الإندار الإلهي الصادر عن لسان الخاتم على يحتاج إلى حياة ﴿لِيُنْذِرُ مَنْ كَانَ حَيًّا ﴾ ، والآية ١٢٢ من سورة آل عمران تتحدث عن الانتقال من الكفر للإيمان أو البقامية دائرة الكفر، وتضرب مثلا لهذا ومثلا لذاك، وسبب نزول الآية المباركة أن أبا جهل آذي رسول لله ﷺ فعلم حمرة أسد الله ورسوله بذلك فجاء غاضبا وضرب رأس أبي جهل وأعلن إيمانه ، ويقال غير ذلك من الأسباب، لكن ظاهر الآية المباركة تشمل كل كافر يبقى على كفره، وكل مؤمن بختار الإيمان بعد الكفروتبدأ الآبة بالاستفهام الاستنكاري الذي يدل على عدم تساوى الطرفين وجدانا ﴿ أُوْمَنْ كَانُ مُيْتًا ﴾ فاختيار الكفر معناه موت معنوي؛ لأن فيه قتل للفطرة والعقل، ومقابل ذلك الحياة المعنوية ﴿ فَأَخْيَيْنَاهُ ﴾ ونسبة الحياة إلى الله سبحانه تدل على أن الهداية لا تحصل إلا بواسطته وان تضمّن ذلك اختيار الإنسان، وفوق ذلك الحياة

هناك بعد إلهي وبصيرة تنير الدرب وتبدد الظلام وتضرق بين الحق والباطل: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورَا يَمُشِي بِهِ فِي النَّاسِ ﴾ ، وسواء أكان النورهو القرآن أم شيء آخر فهو قوة يميز بها صاحبها بين الحق والباطل والهدى والظلال، والمعلوم أن من يكون حاله كذلك لا يتساوى معه ﴿كمَنْ مَثْلَهُ فِي الظَّلَمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ ، فهو باق وليس بظلمة واحدة بل بظلمات متعددة بينما النور كان واحدا، مما بدل على وحدة الحق، وتعدد الباطل، مما يُصعّب عملية الخروج على الداخل في الظلمات المتعددة، وهي نفس الولاية المنصوص عليها في القرآن فولي المؤمنين الله سبحانه: ﴿ يُخْرِجُهُمْ مِنَ الطَّلَمَاتِ إِلَى النَّورِ ﴾ وأولياء الكافرين الطاغوت: ﴿ يُحْرِجُونَهُمْ مِنْ النُّور إلى الظُّلُمَاتِ ﴾ ، فعلى العاقل أن يختار أى الطريقين بختار ، والعقل بختار الدخول في دائرة النور، لكن هناك تزيين من الشياطين والطواغيت يقلب القبيح حسنا: ﴿ كُذَٰلِكَ زُيِّنُ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾.

٣- انظر مجمع البيان في تقمير المُرزّن، ج٤، ص: ٥٥٦.

ق والقران المجيد العدد ١٩٠

# خُلق الإنسانُ من عجل



من طبيعة الإنسان الفطرية (العجل والتعجّل) وهي عادة تؤدي إلى ما لا يحمد عقباه والشواهد على ذلك كثيرة يمكننا استذكارها عند مراجعة بعض المواقف في حياتنا.. وغالبا ما نستعجل الخير لأنفسنا فلا يتحقق ما نريد.. فإرادة الله فوق كل شيء، وهنا قد يصاب أحدنا بخيبة الأمل والقنوط، فيصدر منه كلام يستعتب به الله تعالى لتأخر مراده أو عدم تحقق ما يصبو إليه ظنا منه أن ما يريده هو خير مما يريده الله تعالى، وهذا ما أشار إليه المعصوم في دعائه: (فَإِنْ أَبُطأ عَنَّى عَتَبْتُ بِجَهْلِي عَلَيْكَ، وَلَعَلَ الَّذِي أَبْطأ عَنِّي هُوَ خَيْرٌ لِي لِعِلْمِكَ بعاقِبَةِ الأُمُور)، وبما أن الإنسان غالبا ما تكون نظرته قاصرة وغير مدركة لحقائق الأمور فهو لا يلتفت إلى العواقب عند استعجاله الخير، وقد يندفع لعمل أي شيء لضمان المنافع الشخصية ما يؤدي إلى عدم تشخيص ما هو صالح لنفسه، فالإنسان لا يرى والحال هذه إلا هدفه المنشود ويغيب عنه ما يسوء ليقود نفسه إلى الشر وإلى ما يضره من حيث لا يشعر، فلسانه وإن كان يردد ويدعو بالخير أو تكون دعوته في السعى لمنفعة خاصة فهو في واقع الحال يدعو بالشر ظنا منه أنه يدعو بما ينفعه وكل ذلك بسبب العجل والتعجل، وهذا ما أكدتهِ الآية الشريفة (وَيَدْعُ الْإِنْسَانُ بِالشِّرِّ دُعَاءَهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ الإِنْسَانُ عَجُولا)، وقد روي عن الإمام جعفر الصادق السِّلا: «واعرف طريق نجاتك وهلاكك، كي لا تدعو الله بشيء عسى فيه هلاكك، وأنت تظن أنّ فيه نجاتك».

وعليه فإن أفضل طريق لوصول الإنسان إلى الخير المنشود، هو أن يكون على جانب كبير من الحيطة والحذر، متجنبا الاندفاع والعجلة والتسرُّع لأنها نابعة من الهوى والعاطفة، والأهم من ذلك أن يزين إيمانه بالوثوق الحقيقي بالله تعالى وأن ينعكس ذلك على سلوكه لا لفظه فحسب، وأن يكون قنوعا لتتحقق سعادته، قال الإمام الصادق الله: «ثق بالله تكن مؤمنا وارض بما قسم الله لك تكن غنيا».



روي عن النبي ﷺ: ((الْقُرْآنُ مَأْدُبَةُ اللَّهِ، فَتَعَلَّمُوْا مِنْ مَأْدُبَتِهِ

### تأملات في الحديث:

١- في الحديث دلالة واضحة على أهمية المداومة في تعاهد القرآن الكريم، فكما أنَّ الإنسان يتعاهد الطعام كُل يوم من زادٍ مادي، فكذلك عليه بتعاهد القرآن لأنه زادٌ معنوي، وغذاءٌ روحيّ. ٢- إنَّ الروح تحتاج غذاءً لبنائها وتقويتها، كذلك الجسد، وغذاء الروح هي تلك التعاليم المقدسة التي تلتذ بها، والقرآن الكريم هو مخزن ذلك الغذاء الذي أعده الله تعالى لعباده، فيجب عليها أنْ تأخذ منه حفاظًا عليها من الضعف أو الموت، وموت الجسد ألف مرة أهون من موت الروح مرة واحدة.

٣- إِنَّ الحديثَ قد عبَّرَ عن القرآن بأنَّهُ مأدبة ، أي إنَّ طعامه معروض غير مخفي، وواضحة تعاليمه للناس، وأنَّهُ غذاء للجميع وليس لفئة خاصة، وكل ينهل منه ذلك الزاد العظيم.

٤- إنَّ الإنسان بصورة عامة لا يستطيع أنْ يأكل أي شيء، وكُلُّ شيء، بل ما له استطاعة عليه، وكذلك القرآن فهو بحر عميق، وينبغي أنْ نغرف منه ما استطعنا، ولا أظن أنَّ قراءة صفحة من القرآن يوميًّا تحتاجُ جهدًا كبيرًا، فإناء طعام واحد يوميًّا يحتاج أضعاف الجهد من قراءة الصفحة، فلماذا الحرص على الطعام المادي، وترك الطعام الروحي.

فلا ننسى أنْ تكون القراءة غاية العمل بمضامين تعاليم القرآن الكريم. المصدر: ميزان الحكمة / محمد الريشهري ج٨ ص٢٣١٠

# ألم تسمع المنبه؟



إنه منتصف النهار والشمس أضحت تلفح الوجوه وتُظمئ الأفواه وتُلهب الأجساد وتُذيب الأرض وما عليها، فهذه امرأة عجوز أنهكتها السنين، وتلك التي تحمل قوت عيالها، وذلك الموظف الذي أنهى دوامه بجهد، وبعضهم طلاب متعبون، وآخرون كسبة مرهقون.

قد اجتمعوا كلهم في سيارة تكاد تخلو من أبسط مقومات السلامة والراحة، وسائقها قد لف خرقة مبللة على رأسه لتصد ذلك الهواء الملتهب الذي يدخل إليه عبر النافذة، وكلهم جالسون فيها على مضض على أمل الوصول القريب والخلاص من هذه المسافة المتقدة بالحرارة المحفوفة الذي يتطلب الصبر وطول الانتظار، هناك وفي وسط الطريق خفف السائق من سرعته فجأة محاولاً إيقاف السيارة والسيطرة عليها، حتى أصيب الركاب بالروع والهلع إضافة إلى ما يعانونه من حر وتعب،

فبدأت وتيرة الغضب تزداد عند بعضهم، وآخرون انفجروا بالصراخ على السائق الذي أبدى لهم أسفه محاولاً إقناعهم بالسبب الذي أضطره إلى الوقوف المفاجئ وقال المجم: إنه ليس ذنبي ألا ترون ذلك الرجل الذي اعترض طريقي وتسمّر واقفاً أمام السيارة؟ فهل عليّ أن أدهسه ولا أبالي بحياته؟ لقد بالغت في الضغط على المنبه مراراً وتعالى الصفير وهز بصداه الأسماع لكنه لم يأبه وبقي واقفاً أمام السيارة ولا أدري لماذا لم يحرك ساكناً؟.

فقال أحد الركاب: لابد إنه مجنون تائه، وقال آخر: بالتأكيد إنه من هؤلاء المحتالين الذين يرمون بأنفسهم على السيارات عمداً ليجنون المال من السّواق، واستطرد شاب بقوله: انظروا إليه ألا يبدو أنه قد تناول مسكراً أو شيئاً يفقده وعيه ويجعله يتسكع في وسط الشارع وأضاف آخر: لو كنت مكان السائق لنزلت من السيارة

وأوسعته ضرباً ولكماً حتى يتوب ولا يقف في الطريق مجدداً، وقالت المرأة: إخواني دعوه ولا ينزل أحد من السيارة فلقد سمعت بأن هنالك إرهابيين يعترضون الطريق وعندما يتجمهر الناس حوله يفجر نفسه عليهم بحزامه الناسف، فقالت المرأة العجوز: لقد أكثرتم الكلام والمجادلة والحريفتك بنا إمّا تدعوه وشأنه لنكمل طريقنا بسلام أو ينزل أحدكم ويستعلم عن حاله.

فاستشاط السائق غضباً من كلام الركاب ونزل من السيارة يلعن ذلك الشخص ويشتمه حتى قبض على ياقة قميصه يجرها بعنف ويقول له: لماذا اعترضت طريقي؟ وماذا تقعل هنا في وسط الشارع؟ آلم لا تجبني؟ طبعاً لا تريد الرد علي لأنك مخطئ سألقنك درساً لن تتساه طوال حياتك، ولمّا هم بضريه بدأ ذلك الشخص ينظر إليه بتعجب وكأن الكلام لم يوجّه إليه، فقال له وكأن الكلام لم يوجّه إليه، فقال له

السائق: لماذا تنظر إليّ هكذا، لقد أصبتني بالجنون هيا تكلم وانطق هل أنت أبله؟

زینب حسین

وفجأة تعجب الركاب ونزلوا بالحال عندما شاهدوا السائق وقد تبدلت ردة فعله وبدأ يقبل الرجل ويعتذر منه ويحتضنه، فقال أحدهم: من الممكن أن يكون من أقربائه لهذا فقد عفا عنه وسامحه بعد أن عزم على ضربه.

فصاح السائق بأعلى صوته: إخوان لقد ظلمنا الرجل إنه أصم وأبكم سامحوه أرجوكم.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا الْجَنْبُوا كَثِيرًا مُنَ الظُّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظُّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظُّنِّ إِنَّ الظَّنِّ إِنَّ الظَّنِّ الْمُعْفَى يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمُ إِلاَّ ظَنَّا إِنَّ الظَّنِّ لاَ يُثَبِّعُ مَنَ الْحَقَّ شَيْتًا إِنَّ اللَّهُ عَلَيمٌ بِمَا يَغْمُلُونَ ﴾ . يَغْمُلُونَ ﴾ . يَغْمُلُونَ ﴾ . يَغْمُلُونَ ﴾ . يَغْمُلُونَ ﴾ .

١٠ سورة الحجرات: الآية ١٢.
 ٢٠ سورة يونس: الآية ٣٦.

ق والمران المجيد العدد ١٩٠٠٠

قصة السيدة حواء على الرغم من أن ذكرها لم يأت بشكل منفصل، إلا أنه جزء مهمٌّ من قصة نبى الله آدم الله حتى غدت من أشهر القصص القرآنية التي أتى بها ذكر النساء، فهى المرأة التي خلقها الله تعالى لتكون رفيقة آدم في الجنة ورفيقته بعد هبوطه منها، ومتبعته في الأحداث التي جرت ما بين الأمرين، غير أن بعض الواضعين يدسون في قصتها تفاصيل غير محمودة من شأنها الانتقاص من شأنها الذي وضعها المولى عز وجل فيه، حتى أصبحت هذه الأكاذيب حقائق ثابتة يتناقلها البعض دون التحقق من حقيقتها أو إدراك سطحيتها، ولعل أبرز ما قيل عنها هو أمر خلقها ودورها في حادثة الأكل من الشجرة التي حذر الله تعالى من الأكل منها ، وقد أعطى كل من القرآن والسنة تفصيلا وافيا عن كلا الأمرين تضع حقيقة الأمر واضحة جلية بين يدي المتأمل والمتمعن بها، فقد جاء في هاذين الأمرين، حسب ما دس من أكاذيب أن المولى عز وجل خلق حواء من ضلع آدم في ذلك فقد جاء عن أبى هريرة عن النبي ﷺ قال إنما خلقت المرأة من ضلع أعوج فلن تصاحبها ذلك إلا وفيها عوج فإن ذهبت تقيمها كسرتها وكسرك لها طلاقها)'، غير أن الموروث الكلامي للمعصومين الكالامي لفوا ذلك تماماً فقد جاء في (تفسير العياشي: عن عمرو بن أبى المقدام، عن أبيه قال: سألت أبا جعفر ﷺ: من أي شيء خلق الله حواء؟ فقال: أي شيء يقول هذا الخلق؟ قلت: يقولون: إن الله خلقها من ضلع من أضلاع آدم، فقال: كذبوا، كان يعجزه أن يخلقها من غير ضلعه؟ فقلت: جعلت فداك يا بن رسول اللّه من أي شيء خلقها؟ فقال: أخبرني أبي، عن آبائه لللله قال: قال رسول الله ﷺ: إن الله تبارك وتعالى قبض قبضة من طين فخلطها بيمينه - وكلتا يديه يمين -فخلق منها آدم، وفضلت فضلة من الطين فخلق منها حواء) ، وفي رواية أخرى عن الإمام جعفر الصادق الله وفى قصة لقاء السيدة حواء بالنبى آدم للته وتزويجهما قال الإمام جعفر الصادق النِّهِ أن الله تعالى قال لآدم الله الله الله الله الله الله الله الكرم الله الكرم علي هنكما، إذ أنتما عبدتماني ١- المعجم الأوسط: الطبراني، ج١، ص٥٠. ٢- بحار الأنوار: العلامة المجلسي، ج١١، ص١١٦.



ونلاحظ أن الرواية تشتمل على نكات مهمة نستطيع من خلالها النفى عن السيدة حواء ﷺ تهمة

 ٣- مستدرك الوسائل: ميرزا حسين النوري الطبرسي، ج١٤، ص٢٢٥/ جامع آحاديث الشيعة: السيد البروجردي، ج٢٠، ص٢٣٦.

أنها كانت أحد الأسباب التي دفعت آدم للأكل من الشجرة وبيان في أنها كانت تابعة لآدم في أكله من الشجرة، حيث يذكر الإمام الصادق ﷺ في الرواية أن الله تعالى قابل طلب آدم بتزویجه من حواء بشرطین وهما (تعليمها تعاليم الدين وشكره عليها)، ومن هنا نستطيع الاستدلال بأن حواء ﷺ إنما كانت تصنع ما يعلمها به آدم ﷺ، فكان بالنسبة لها المصدر الذي تستمد منه تعاليم دينها وبالتالى فهو مفروض الطاعة عليها، كما ويظهر القرآن الكريم من سياق آياته الكريمة دلالة ذلك أيضاً، حيث جاء فيها النص واضحا جليا، فقد أعطى القرآن الكريم إشارة واضحة على أن المسؤولية تقع على آدم، حيث يوجه الحديث لآدم وما ذكر حواء إلا تابعة له حيث قال عز من قائل: ﴿فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌّ لَّكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ

نرى أن الخطاب الإلهى كان موجها حصراً للنبي آدم ﴿ أَنَّا الله والحال نفسها في بقية الأحداث حيث تذكر الآية الكريمة أن وسوسة الشيطان كانت له النفا وأن ذكر الاجتباء والتوبة من بعد النعت بالعصيان جاء حصرا لأدم الله على الرغم من أن ذكر مباشرة الأكل جاء بالضمير المثنى الذي جُمعا فيه كل من آدم وحواء ويتضح ذلك في قوله تعالى: ﴿فَوَسُوسِ إلَيْهِ الشَّيْطَانُ قال يَا آدَمُ هَل أَدُلك عَلى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لَّا يَبْلَى ﴿ فَأَكَلَّا مِنْهَا فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْآتُهُمَا وَطَفِقًا يَخْصِفَان عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجَنَّةِ وَعَصَى آدَمُ رَبُّهُ فَغَوَى ﴿ ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى﴾°.

تناقل الأخبار غير الموثوقة دست الكثير من الأكاذيب التي قصد واضعيها تقليل شأن المرأة أضعف من ذلك بكثير فأمر الله هو الغالب، إذ مَنَّ المولى عز وجل علينا بحجة ظاهرة وأخرى باطنة وهما كما بينهما لنا الإمام موسى بن جعفر علينا والمعصوم) وكلا الحجتين ينفيان هذه الأكاذيب والأباطيل عن السيدة حواء على.

٤ - سورة طه: الآية ١١٧. ٥ - سورة طه: الآية ١٢٠ - ١٢٢.

# مغبة التفريط بالوقت

ه ميلاة قهرمان

إجِالُهُ المراء النظر في سبل استثمار الممل مغية التقريما بالوقت آمر يعنى به الفضيلاء النخية المستحكمة كزمام آمورها ، كملمها باثل الفقلة الباعث الاقوى تندم الكثير من المباد لحظة إمراكهم الموت الخاتمة الحقيبة لهم ، وهو الذي صوره القرآن الكريم في مشهد تذعن له النفوس المقمظة بهاته الحكيمة ، منها قوله تمالى. ﴿أَنْ تَعُولُ تَفْسُ يَا خَشَرَتُى عَلَى مَا قُرْطِتُ فِي جُنبِ اللّهِ وَإِنْ كُنتُ كُبِنُ السَّا خِرِينَ ﴾ .

وقد ذكرت الآية الكريمة. ﴿ وَيَا حَسَرَتَى علَى مَا فَرَمَكَ ﴾ ، كلمة التفريط التي جاءت وفق المدكول اللغوي بمعنى. (التضييع ، من فرط الأمر إذا سبق على غير وجه الصواب ذكره أبو البقاء ، وقال غيره التقصير يقال ، ما فرطت في ذا ، أي ما قصرت وفرط في الأمر تفريطا قصر فيه وضيعه ) ، ومع الأسف فإن الكثير من البشر الا يعي إصبية في الأمر تفريطا قصر فيه وضيعه ) ، ومع الأسف فإن الكثير من البشر الا يعي إصبية الدنيوية والأخروية ، ومن الآيات التي تنظير أصبية الوقت وعدم التفريط به هو قوله تملى . ﴿ فَمُحُونًا إِنَّهُ اللَّهُ إِنَّهُ النَّهُ النَّهُ المُعْمِرُ أَدْ لِتُنْتُوا أَ فَعْدَلًا مُن رَبِّكُمْ وَلِتُعْلَمُوا عَدْدُ السُّنِينُ وَلَحِسَابُ وكل شَيْء فَصِلنَاه تَعْمِيدًا ﴾ أو والتي جاء في تفسيرها . ﴿ يَ عَمُنَا اللَّهُ وَالنَّهُ وَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ ال

ا-سوردان بر الايمان

<sup>\*-</sup> التوهف عن جهدت التداريف معمد مياد الراوط التاليي ، ح.١٠ هـ١٧٧٠.

<sup>47 427 +15-71235--</sup>

١٠- - تهاج البيات يه عوج عهج البلاعة البيسة الله الرنطبي السلودي، ١٥٠ هـ١٠٠٠.

في السمي للممل الذي به يتقلبون المقام والدرجة الرفيعة، ويخرجون من باثرة الإسراف والمماصي المشلة لكاهلهم والذي يجملهم في وضع حرج حين بنؤ الأجل، بحيث يقمنون الموادة كدار الفنام، والذي أشارت إليه الآية الكريمة من قوله تعالى. ﴿ خَفَّى إِذًا جَاءٍ أَخَدُهُمْ الْمُوْتُ قَالَ رُبُ لِرَجْمُونِ ﴿ كُمْلِي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تُرَكُّتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمُهُ هُوا قَائِلُهَا وَمِن وَرَائِهِم بُرَرْحَ إِلَى يَوْم يُبْعَثُونَ ﴾ أو فقد جاء في تقسيرها. تتابعت هاتان الأيقان ما تناولته الآيات السابقة من عناد المشركين والمذنبين وتمسكهم بالباطل، فشاوكتُ حاكهم الو خيم حين الموت، وإنّهم يسقيرُون في باطلهم. (حقّى إذا جام أحدهم الموت) ، حيثما يجبر المذنب والمشرك على ترك الدنيا كينقفل إلى عالم ( فر كترول عنه حجب النفلة والفرور ، فيرى بأمُّ عينه مصيره المؤلم ، فلا مال ولا جاه ، فقد عاد كل ما يعنيه هباءً في هباء وهو يشاهد اليوم عاقبة أمره، وما ارتكبه من تتوب 1 حقَّى؛ هي في الواقع غاية لجملة محذوفة ، ويقهم من العبارات السابقة أنَّ تقديرها . إنَّهم يستعرُّون على هذا الحال حقَّى إذا جام أحدهم الموت، ويستدلُّ على ذكك من عبارة تنحن أعلم بما يصغون؛ التي استغيد منها في الآيتين السابقتين (فقامُلوا جيدا)) ، وكما إن سبل استشمار الوقت متعددة منها الكد للعيال والاهتمام بالإعمال الخبرية مثل كفالة الأيقام في المجتمع والابذل كلفتر أم و إغاثة الملهوفين وغيره من سبل قضام الوقت: ، والتي تمد ضمن حيرَ اكبر والإحسان، وهناك سبيل ( فر كلمومنين وهو يضيف ثمنا كلوفت الدنيوي غير القروض الواجبة الخمسة وفيه رصيد وافر من الحسنات، الاوهو نافلة الليل القي تعد من مستحبات العمل الذي أمر به الباري عز وجل نبيه الأكرم على في قوله تمالي. ﴿ وَمِنْ اللَّهِلِ فَتَهَجِّدُ بِهِ نَافِلُهُ لَكَ عَسَى أَن يُبَعَثُكَ رَبُّكَ مَفَامًا مُحْمُودًا ﴾ "، وقد جاء في تفسيرها ما قيل. (التهجد من الهجود وهو النوم في الأصل ومعنى التهجد التيفظه والسهر بعد النوم على ما ذكره غير واحد منهم، والضمير في فيه) كلفر أن أو كليمض المفهوم من قوله تماكي. (ومن الليل) والنافلة من النفل وهو الزيادة ، وربما قبل. إن قوله. نومن الليل) من قبيل الإغرام نظير قولنا. عليك بالليل، والغام في قوله. ففهجد به) نظير قوله. فقَايَايُ فَارْضُبُونِ؟ ، والمعنى، واسهر بعض الليل بعد نومتك بالقرائن - وهو المسلاة - حال كونها مسلاة زائدة لك على الفريضة ، وقوله. (عُسَى أَن يُبَعُنك رُبُك مُقامًا محمومًا )، من الممكن أن يكون المقام مصديرا ميميا وهو البحث فيكون مقمولا مطلقا كيبمثك من غير كلفته، والممنى عسى أن يبمثك ربك بمثا محمودا)"، وكمل الخطاب القرائني العام للمؤمنين في ضرورة تواخي الحذر او الابتعاد عن جاءة المفرطين بفراصهم الحياتية والقاسي باليقظين أمر فيه إيصار كثير ، والذي تحدثت عنه الآية الكريمة من قوله تمالي. ﴿ وَاصْبِرْ نَهُ سُكَ مُعُ الَّذِينَ يُدْعُونَ رَبُّهُم بِالْغُدَاةِ وَالْمُشِيُّ يُرِيدُونَ وَجَهُهُ وَلا تَمَدُ عَيِنَاكَ عَنْهُمْ تَرِيدُ زِينَهُ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلا تَكِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ عَن بِكُرِنَا وَاتَّبُعُ هُوَاهُ وْكَانُ أَمْرُهُ فَرَعْنَا ﴾



الصوت بـ(ما) يعلم (تها تافيدُ، وإذا خضمَن

يعلم إنها خبريد، وإذا جعلها بين بين يعلم ﴿ نَهَا اسْتَفْهَامِيهُ، وَهَلَاهُ العَادِهُ جَارِيهُ فَي جَهِيمَ

الكلام وفي جهيم الأسان"، والهلاحظ على

أقوال السهرفندي أنه لم يستخدم كلهة (تنهة)

في حديثه من الهوخوع، ولكنه أشار إشارة

واشحة إلى درجة الصوت الصاهد وكلالك

الهابط، هذا بالتالي لا يقلل من فيهم كلامه.

تطبيقات إعرابية في التنفيم

وقد طبق السهرقندي فكرة رفع الصوت

وخفتته على عدة صور تطقية متهائلة في

البنية ولا يفرق بينها إلا طريقة التنفيم، من

ذلك صينة (فعل) التي تكون للتضنيل، فقد

قال - فينبش (ن يفرق بالصوت بين الذي بهعني

التضنيل والذي ليس بهعني التضنيل، وكذلك

الضرق بين (لا) النافية و (لا) الناصية، وكذلك

البلام التي لتأكيد الفعل وبعدها ههزة وصل

مثل (لا تبعثم) تشتبه بلا النافية التي بعدها

همزة في التلفظ تحو (لا انفصام لها) وقال السهرفندي- والضرق بينهما (نه في نحو (لا

انفصام) يكتب بالفين، وهي نحو (لاتبعتم)

يكتب بالف واحدة، ويرفع الصوت على (لا)

ويخفض على البلام ... فهذا ما وصل إلينا من

الاثمة رواية ودراية ومشافهة وجانا)" واستخدم

الهرصي كلهم (النفهم) تقال عن النسمي

صاحب التضمير الهسهى (مدارك التنزيل

وحقائق التأويل)وذلك حيث قال- (قال صاحب

الهدارك في قوله تعالى- (قال- الله على ما

تقول وكيل)"، بعضهم يسكت على (قال) الأن

المعنى-قال يعقوب، خير (ن السكك يفصل بين

القول والمقول، وذا لا يجوزه فالأولى أن يضرق

النفهة في اللفة جرس الكلهة وحسن الصوت في القرابة وغيرها وفي الاصطلاح هو (لرتفاع الصوب واتخفاضه (ثناء الكلام). وتستخدم كلهة (موسيقي الكلام) مكان التنفيم عند بعض الدارسين٬ أو كلهم التنوين الهوسيقي عند

### موقف علماء العربية والتجويد من التنفيم

العلهاء العربية والتجويد وقفات ذكية تدل على مقليتهم الفلاة وخاصة في الهبادث الصوتيد، إذ وحوا التنفيم وأدركوه وإن لم يأتوا به بدرات تظرية شاملة ولكنهم كانوا يأتون به على وجهه الصحيح بالعلاة والسليقة والدراية، وتكاد الأمثلة القفيلة لتطبيق دراسة التنفيم في اللغة العربية تنحصير في استخدام التنبيم للتفريق بين الجهلة الخبرية والجهلة الاستفهامية وكذلك الجهلة التعجبية، فالتنفيم منصبر (ساسي في تهييز هذا النوع من الجهل على الرهم من وجود عناصير اخرى تركيبية تساعد في الوصول إلى ذلك التهييز".

### لصوص تتعلق بالتنفيد

ومز إفدم النصوص الهتعلقة بظلامرة التنفيم ما فاله أبو العالاء الهمذاتي العطار وهو يتحدث من اللحن الخضي- (وأما اللحن الخضيفهو الذي لا يقف على حقيقته إلا تحارير القراء ومشاهير العلماء، وهو على شيربين- ( هدهما لا تعرف كيفيته ولا تدرك حقيقته إلا بالمشافهة وبالأخذ من أقواه أولى الشبحة والدراية، وذلك تحو مقادير الهدات وحدود الههالات والهلطفات والمشبعات والمختلسات والضرق بين النضى والإثبات، والخبر والاستفهام، والإظهار، أحداث المرت: معيد دين مكرم بن مخاور.
 "تمام حمان: مهاج البحث في المقص ٢٤".
 " إبر لجيم (تبعي: الأصوات اللوية ص٣٧.
 " كمثل معيد بشر: الأصوات اللوية ص٣٧.

ه \* الحياد مقتار عهم: هواسة العبوث اللموي من ٢٥٥.

والإدغام، والحذف والإتهام، والروم والإشهام، إلى ما سوى ذلك من الأسرار التي لا تنظيد بالخطء والاطائف التي لا توخذ إلا من أهل الإنقان والشبطة. فقول أبي العازم الضرق بين النضى والإثبات، والخبر، والاستفهام، داخل في موضوع التنفيم، ولين جاءت العبارة مامهٔ موجزه.

### جهود السمرقندي (۱۸۰هـ)

"ثم تقف على جهود الشيخ محمد بن محمود بن محهد السهرفندي (۷۸۰ هـ) وهو من أبارق علهاء التجويد في القارن الثامان الهجري صاحب كتاب هجوم البيان في الوقف وماءات القرآن). إذ يقول إن العرب ترضع الصوت بـ (ما) النافية والجاحدة وتخفض الصوت بالخبرية وتهكن بالاستفهام بحيث تصبير بين بين، أي بين الناهِمُ والخبريمُ، مثالُ ذلك. في قالُ قائلُ-(ما قلت) ويرفع الصوت بها يعلم (نها نافية، ولِذَا أَخْصُمْنِ الصُّوبُ يَعَلُّمُ أَنَّهَا خَبِرِيهُ، وإذا جعلها بين بين يعلم إنها استفهاميك، وأكد السهرفندي هذا الهعنى في فصيدته الهعروفة ضي التجويد المسماة (العقد الضريد) وشرحها المسمى ووح المريد)، فيذكر في باب كيفية تلفظ ماءات القرآن-

إذا (صا) لنضي أو لجحيد فصوفها أر همسن وللاستفهام مكسن وصدلا وهي هير أخضض صوتها والذي بـ(ما) شبيه بمعناه فقسه لتفضلا كهمزة الاستفهام مع (من) و(أن) و(إن) واطعيل تضغييل وكيسف وهيل ولأ

وقال في شرح هذه الأبيات فهن (عراب القرآن معرفة الهاءات، وذلك أن الإصراب إنها دخل على الكلام للإبانة من الهمني بالأضاط، مثال ذلك- فلو قال قائل ما قلت، ويرفع

١٠١ لتمهيد من ١٧٠ - ١٧٠.

٧٠ ثين للروادي شرح العقاد الفرود. ٨- وقع المريد في ١٥١ الأصورة بوسمة الأبائرية.





بينهما بالصوت، فيقصر بقوة الننهة اسم الله تعالى، انتهى ".

(الهرمشي)- قوله (فيقصير) معناه- يهنم اسم الله تعالى من أن يكون فاصلا لقال بقوه الننهة، فيعلم أنه ليس بفاحل لقال)".

## تنويع النفمات في النصوص القرآلية

وكذلك استخدم الدركزلي كلهة (نهات) وذلك حيث قال: (قال بعض الهحققين: ينبني أن يقرأ القرآن على سبع تنهات: فها جاءٍ من

- ۱ - خارک الفتریل (ما دار الکتاب العربی - پیلوت) ۲۲۸۲. ۱۱ - دود الغل مراه.

أسهائه تعالى وصفاته فالتعظيم والتوفير، وما جاء من الهفتريات عليه فبالإخفاء والترفيق، وما جاء في ردها فبالإملان والتفخيم وما جاء من ذكر الناو والعذاب فبالخوف والبرهب، وما جاء من ذكر الناو والعذاب فبالخوف والرهب، وما جاء من ذكر الهنامي فبالإبانة والرهبة انتهى)". من ذكر الهنامي فبالإبانة والرهبة انتهى)". ولا شك في أن أكثر هذه الأفسام يتضع فيها إلحكانية تنويع النفهة عند تطفها، ولكن بعضا

### مسك الختاء

وفي حقيقة الأمر أن الذي توصل إليه علهاء العربية والتجويد من علاقة الإمراب لبيان الهعاني في القرآن الكريم، كان قد أشار إليه الإمام الصدادق الخطاكها ذكر الشيخ محمد بن يعقوب الكليني في الكافي- من أبي عبد الله الخطافال-أ عرب القرآن فاته عربي.

منها لا يتبين فيه ذلك.

# آفة الغرور .. وآثارها

# القسم الثانى

تعرفنا في الحلقة السابقة على مخاطر الغرور وآثاره في النفس وفي مصير المجتمعات، وكيف يؤدي بأصحابه إلى سوء المنقلب والعياذ بالله، وقد جاء وصفنا للغرور بأنه آفة كونه يزداد شيئاً فشيئاً حتى يسيطر على عقلية المرء وطبيعة تفكيره، فتختل لديه الموازين، فيفسر الأمور بالطريقة التي تتناسب مع ميوله وأهوائه.

### عامر عزيز الأنباري

ومثلما يهيمن الغرور على أفراد وجماعات بما امتازوا به عن غيرهم من نعم أو ملكات حباهم الله (عز وجل) إياها، فقد تتسع دائرته فيصيب شعوبا أو أمما بأكملها، مما يضاعف من محنة تأثيراته عليها وعلى حياة البشرية، فلقد أصاب الغرور بنى إسرائيل بما حباهم الله من فضله ﴿يَا بَنِي إِسْرَائِيل اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ النَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْنَكُمْ عَلَى الْغَالِمِينَ ﴾ ، فانقلبت تلكم النعم وأصبحت وبالا عليهم، بعد أن أصابهم الغرور والكبر، وحسبوا أنفسهم بمأمن من حساب الله وعقابه، فيفعلون ما يحلوا لهم من ظلم واستهانة بغيرهم من الأمم والشعوب، فلم يفلحوا بهذا الاختبار الإلهي وبدّلوا نعمة الله كفرا، فأصيبوا بويلات غرورهم كما ابتلي الناس بهم وبشرورهم.

وما دام للغرور كل هذا المستوى من الخطر والضرر على الفرد والإنسانية، ويؤدي إلى العواقب الوخيمة في الحيانين الدنيوية والأخروية؛ يكون لزاما على المرء والمجتمع التصدي لهذا الخطر المحدق بالنفس، وعدم تركها فريسة لخطره وعواقبه، والتتبه من سرعة تغلغله وتناميه فيها، فنحن بحاجة ماسة إلى تربية مجتمعية بهذا الاتجاه، والإفادة من التربية القرآنية في تعزيز ثقافة التصدي لآفة الغرور، ولا يقتصر الغرور على ما يؤتى المرء من مال أو جامٍ أو قوةٍ أو منعةٍ ، فقد يتغلغل في عُجب المرء بنفسه في كثرة عبادته، أو بما منحه الله من علم جمُّ، فيعيش وَهم عدم وجود من يضاهيه في كثرة تعبده أو مدى علمه، إنَّ اللَّه تعالى هو من يهب العلم والحكمة من يشاء من عباده، ولو يشاء يسلبه كل

١- سورة البشرة اللَّية ١٢٢.

ذلك العلم، فقد يتعرض الإنسان لحادث أو صدمة مروعة تفقده كل ما في ذاكرته فلا يعد بعدها يعرف حتى نفسها.

إنَّ الفن القرآني في معالجاته ومكافحته لأفة الغرور يتناول التصدي للغرور من خلال الثوعية الدائمة، وحث المرء على مراجعة نفسه والحد من انفلاتها، فهو يقرع ناقوس الضمير لإيقاظ المرء والحد من إسرافه على نفسه بضرب الأمثلة واصفا من غرَّتهم الحياة الدنيا، يقول سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الإِنسَانُ مَا غُرُّكَ بِرَيِّكَ الْكَرِيمِ ﴿ مُ كَمَا يدعو ألى مراقبة النفس ومحاسبتها دوما وتهذيبها على التواضع والتأسي بأخلاق الصالحين وأن يكون المرء على حذر من نفِسه دوما، ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارُةٌ بِالسُّوءِ إلا مَا رَحِمَ رُبِّي﴾ ]؛ وقوله تعالى ﴿يَا آيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهِ وَلَتَتَظِرُ نَفْسٌ مَّا قَدُّمَتُ لِغُدٍ) أ، ولمولانا أمير المؤمنين وقفات كثيرة في محاسبة النفس يقول للشِّفا: (من حاسب نفسه ريح، ومن غفل عنها خسر)، ففي محاسبة المرء نفسه في العاجلة خيرٌ له من تركها فتكون هي من تحاسب صاحبها يوم يلقى الله ﴿اقْرُأَ كِتَابُكَ كَفِّي بِنُفْسِكَ الْيُوْمُ عَلَيْك حَسِيبًا ﴾ ، فالرقابة الذاتية أمر مهم جدا لتدارك النفس، والحد من انزلاقها في مستتقع الغرور.

كما تستعرض النصوص القرآنية في السياق ذاته عظمة الله تعالى وكيف أن المآل والمصير إليه فلا عزة إلا لله ﴿ مُن

كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةُ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا ﴾ ، ولا شيء يبقى سواه ﴿كُل شُنِّءِ هَالِك إِلا وَجُهُّهُ ٥٠ وما حياتنا ووجودنا في هذه الدنيا إلا اختبار لنا ﴿الَّذِي خُلُقَ الْمُؤتِّ وَالْحَيَّاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاكُ ، فلا قيمة تبقى للحياة الدنيا فهي دار الغرور التي يحذرنا (جلّ وعلا) من مغبة الاغترار بها ﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَثَاعُ الْغُرُورِ ﴾ "، كما ويصف منزلة عباده وكيف أنه اختار لهم الدار الآخرة بدلا عن هذه الدنيا التي خدع المغترون المتكبرون ببهارجها وزخرفها بقوله تعالى: ﴿ تِلْكُ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلَهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ١١، فالغرور بها هو انخداع وغفلة عن الأجل القريب كما يصفه الإمام على الله المفولة: (إنما الغرور ظل معدود إلى أجل محدود)"، إنْ عدم الإذعان إلى مشيئة الله وطاعته والكف عن الإنخداع والاغترار بها لا يكون مصيره إلا الندم والحسرة بعد فوات الأوان ﴿ حَتَّى إِذًا جَاءَ آحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالُ رَبِّ إِرْجِعُونَ) (لعُلِّي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كُلا إِنْهَا كُلِمَةً هُوَ قَائِلْهَا وَمِن وَرَاثِهِم بَرْزُخُ إلى يَوْم يُبْعَثُونَ ﴿ ١٠٠٠

وكما نلاحظ فإن هناك تنوعا في أسلوب وبراعة النص القرآني في معالجته لآفة الغرور، فمن رقابة النفس ومحاسبتها إلى بيان عظمة الخالق وقدرته، والحذر كل الحذر من استدراج الظلمة والمجرمين

> ٢- سورة الانفطار: الآية ٦. ٣- سنورة يوسف :الآية ٥٣.

£ - سورة الحشير : الآية ١٨. ٥- نهج البلاغة ، الشريف الرضي. ٦- سورة الإسراء : الآية ١٤.

١٠- سورة ال عمران : الآية ١٨٥.

٧- سنورة فاطر : الآية ١٠.

٩- سورة اللك : الآية ٢.

٨- سورة القصص:الآية ٨١.

ق والقرآن المجيد العدد 14-00

١١- سورة القصص: الآية ٨٣. ١٢- خطب الإمام على المناه . تحقيق صالح ، ص٢٤٠.
 ١٢- سورة للومنون: الآية ٩٠ - ١٠٠.

الذين تجرؤوا بغرورهم على الله وسخروا من أنبيائه ورسله، ومن الترغيب في نيل ثواب الأخرة لمن القى والعظ من مغبة الإصرار على ركوب المعاصي، إلى الترهيب من العذاب الأليم الذي يصيب الذين ظلموا أنهيهم ممن غرتهم الحياة الدنيا ﴿فَمَا كَانَ الله لِيَظلّمُهُمُ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسُهُمْ يُظلّمُونُ ﴾ أنفُسهُمْ يُظلّمُونُ ﴾ أنفُسهُمْ يُظلّمُونُ ﴾ أنفُسهُمْ يُظلّمُونُ ولا عزيوم ولا ينقضي يوم من أيام يبقى ولا عزيوم ولا ينقضي يوم من أيام الدنيا إلا وتنقضي معه نعمة عن أهلها، فقد أهلكت الملوك والجبابرة والسلاطين والقياصرة، فلم ينفعهم ظلمهم للناس ولا استكبارهم في الأرض، وتم يزد الظائمين استورة الره، الأيه.

ظلمهم إلا خساراً، وفَتِلْكَ بِيُوتَهُمْ خُلُويَةً بِمَا ظُلْمُواهُ أَ، ولقد كتب الإمام الكاظم الشخا كتاباً يعظ فيه هارون العباسي، ويحذره من مغبة الاغترار بهذه الدنيا الفائية، وأن لرخاءه وعزه لن يغني عنه من الله شيئاً: (إنه لن ينقضي عني يوم من البلاء إلا انقضى عنك معه يوم من الرخاء، حتى نقضي جميعا إلى يوم ليس له انقضاء، يخسر فيه الميطلون)".

وفي معرض الوعظ القرآني لمآل ومصادر من استخفوا بأنبياء الله ورسله، نجر مسحاً تاريخياً لعهود أقوام حقَّ عليهم غضب الله وسخطه، فيصف غُضبه تعالى

> ١٥ - سورة النمل :الآية ٥٣. ١٦ - تاريخ بنداد، الخطيب البندادي، ج١٣، ص٣٣.

على قوم لوط مثلاً بعد أن ﴿ كَانُوا لا يُتَنَاهُونَ عَن مُنكَر فَعَلُوهُ لَبِشَن مَا كَانُوا يَفَعَلُونَ ﴾ "، بل ركبهم الغرور و الإصرار على شنيع فعالهم أن ﴿ وَالْمُوْتَفِكُهُ أَهُوى ﴾ ﴿ فَغَشَاهَا مَا غُشّى ﴾ ﴿ وَلِيْكَ تَنْمَازى ﴾ "، فلا سبيل للنغاضي أو التغافل عن خطورة الاغترار بالدنيا ﴿ فِي الْنُهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَعَيكُمْ عَلَى أَنْضُبِكُم مُّنَاعُ الْحَيَاةِ الدُنيا ثُمَّ إِنْهَا مَرْجِعَكُمْ فَمُلُونَ ﴾ "،

۱۷ - سورة المائدة ۱۷ يَّهُ ۷۹. ۱۸ - سورة النجم: الآية ۵۳ - ۵۵. ۱۹ - سورة يونس : الآية ۲۳.







بقله: الشيخ جعفر السبحاني
 ترجمة: حسين محيى الطائي

المصدر: http://www.vahabiat.porsemani.ir/

إنّ الحفاظ على الآثار بالأخص آثار النبي الأكرم في وآل بيته الأطهار وصحابته في وبيوتهم ومقاماتهم في الأساس له فائدة عظيمة، فاليوم مريم في الأساس له فائدة عظيمة، فاليوم مريم في الأساب الإنجيل وأصحابه الحواريين، أصبح جميعهم أساطيرًا لدى بعض الغربيين كرواية ليلى ومجنون، فشك بعض المستشرقين في وجوده لأسباب تتعلق بعدم وجود آثار واقعية ملموسة مثل المكان الذي وُلد فيه أو بيته أو مدفنه وفق عقيدة النصارى، كما أنّ كتابه السماوي لم يخلو من تحريف وهذه الأناجيل الاربعة التي جاء في أواخرها مسألة مقتل المسيح ودفنه التي بلا شك لا ترتبط به وقد دُونت بعده، فلو كانت الآثار المطلوبة موجودة لتوضح الأمر بكل بساطة ولما بقي مجال للشكاكين ونساجي الخيال.

أما المسلمون في غنى عن هذا الأمر بإعلانهم عن مدى وضوح وجود نبي بُعث قبل ألف وأربعمائة عام في الحجاز هداية للمجتمعات البشرية كافّة، وقد وُفق تمام التوفيق في ما سعى إليه، وإنّ مجمل خصوصيات حياته محفوظة وليس هناك نقطة إبهام في حياة هذا الرجل الكبير، فذاك بيته الذي وُلد فيه والغار الذي بُعث منه والأرض التي دفن فيها وتلك بيوت أحفاده وزوجاته وأقربائه وهذه هي قبور أولاده وأوصياته وخلفاته إلخ.

فإن محونا هذه الآثار في الحقيقة نمحي علامات الأصالة وهيأنا الأرضية لأعداء الإسلام، لهذا تهديم آثار الرسالة وأهل بيت الحكمة يعدُّ نوعًا من هتك الحُرَم وحرب على مظاهر الإسلام وأصالة الرسالة النبوية.

يشبّه القرآن الكريم في الآية ٣٥ من سورة النور نور الله بمشكاة ﴿ الله نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ ﴾ ويبيّن في الآية الثالية مكان هذا النور بأنّه: ﴿ فِي بُيُوتِ أَذِنَ الله أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرُ فِيهَا اسْمُهُ ﴾ أَ والآن ما هي تلك البيوت؟ من البديهي أن البيت غير المسجد، فهو البيتوتة وتعني قضاء الليل حتى الصباح وإذا قيل لمسكن الإنسان البيت فهو المكان الذي يبيت المرء فيه لقضاء ليله حتى

متى ما تحدث القرآن الكريم عن معابد المسلمين أسماها بالمساجد، لذلك ذكرت هذه المفردة ٢٨ مرة بصيغتيها الجمع والمفرد، في حال أنّه يطلق على البيوت كمساكن ومآوي، ويذكر هذه المفردة ٢٨ مرة لهذا القصد، في النتيجة أنَّ لغة القرآن لا توجِّدُ بين البيت والمسجد ولكل منهما قصد ومعنى. من البديهي أنّ المقصود من هذه البيوت هي بيوت الأنبياء والأولياء والصالحين والتي يُسبحُ فيها لله ليلًا ونهارًا. نقل جلال الدين السيوطى

١- منورة الثور: الآية ٣٦.

عن أنس بن مالك أن: (عندما تِلا الرسول الأكرم عَلَى اللَّية: ﴿ فِي بُيُوتِ أَذِنَ اللَّهِ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكِّرَ فِيهَا اسْمُهُ﴾"، فقال: «بيوت الأنبياء»، فقام إليه أبو بكر، فقال: يا رسول الله، هذا البيت منها -بيت على وفاطمة؟ قال رسول الله ﷺ: نعم، من أفاضلها)، حتى الآن تبيّن أن المقصود من البيوت هي بيوت الأنبياء لا المساجد، وهنا وجب معرفة الهدف من الرفع، وهناك احتمالان إما أن يكون الهدف من الرفع هو الرفع المادي أو المقصود به هو الرفع المعنوي، ووفقاً للاحتمال الأول المقصود هو رفع الجدران وبناء السقف كما في الآية ﴿ رَفَّعَ سَمُكُهَا فَسَوًّا هَا ﴾ أ، ولكن بما أنَّ القرآن يتحدث عن البيوت التي فيها جدران وسقف، فالاحتمال الثاني أفضل ويقصد بالرفع المعنوي الرفعة والمنزلة الكبيرة والتي يجب الحفاظ عليها من التلف والتلوث.

كلنا نعلم أنّ النبي الأكرم فل دُفن في بيته الذي لطالما كان يذكر فيه الله ويسبح له، ويحكم هذه الآية وجب الامتناع عن هدمه أو تلويثه، وإلا عمل خلاف أمر القرآن. كانت بيوت الحسنين لللله ومدرسة الإمام الصادق الله مقامة في المدينة وقد قام المؤلف في عام ١٩٥٦ للميلاد بزيارتها، وتم

٢- مبورة النور: الآية ٣٦.
 ٢- مبورة النازعات: الآية ٢٨.



في حال أنه كان من الممكن التوسعة دون تهديمها.

### بناء الصروح

كلنا نعلم أن سبط الرسول الأكرم الأكبر (صلوات الله عليهما) دُفن في المدينة وسبطه الأصغر في كريلاء ومرقدهما كانا ولا يزالان مزارين للمسلمين، فبناء أي شيء للحفاظ على مقابرهما هو نوع من إبراز الحب لهما الثِّقَامُ.

عندما علم الناس بعد مضى ثلاثمائة وبضع سنين بأمر أصحاب الكهف، اجتمعوا حول الغار وصاروا قسمين دعا أحدهما إلى بناء قبر لهم في مكان آخر، والآخر دعا إلى بناء مسجد على الغار الذي يأوي أجسادهم، ويروي القرآن الكريم الحقيقة هكذا: ﴿إِذْ يَتَنَازِعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرِهُمْ فَقَالُوا ابِّنُوا عَليْهِم بُنِّيَانًا رَّبُّهُمْ أَعُلُمُ بِهِمْ قَالَ الَّذِينَ عَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمُ لِنُتَّخِدُنَّ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴾ أ، ويستفاد من هذه الآية بأن مسألة البناء أو المساجد على القبور كانت موجودة والدعوة الأولى هي لغير المؤمنين والأخرى هي للموحدين.

لذلك هذه الآية تعتبر سندًا لنا لسببين هما:

أ- ينقل القرآن الكريم مسألة البناء على مدفن أصحاب الكهف عن لسان مجموعة دون اعتراض، وهذا دليل على مشروعية العمل، وإذا كان الأمر غير هذا لنقده القرآن، كما ذكر قصة فرعون وغرقه عندما أظهر إيمانه وقال: ﴿آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلَّهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنَتُ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَّا مِنَ

عَصَيِّتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [.

ب- ينقل القرآن الكريم وجهة النظر هذه (بناء المسجد كبناء على القبور) كفوز الأغلبية الموحدة على المشركين، وهذه النقلة بحد ذاتها تحكى عن اقتراح وضع وفقًا لأحكام شرعية، وكلنا نعلم أن الشرائع السماوية متساوية من حيث الأصول ومختلفة من حيث الكيفية والجزئية، لذلك يقول الفقهاء إنَّ الأحكام الثابتة القديمة حجة علينا.

### ذريعة الوهابيين لتهديم القبور

لقد تم بيان بعض الأسباب من وجهة نظر القرآن الكريم والسنة وسيرة المسلمين العملية، وقد حان وقت دراسة ذرائع المخالفين الذين يعتمدون رواية (أبي الهيّاج الأسدي) ومدى صحتها، فينقل مسلم في الصحيح عن أبي الهياج أنه: (قَالَ لِي عَلِيُّ بْنُ أبي طَالِبِ: ألا أَبْعَثُكُ عَلَى مَا بَعَثْنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِه؟ أَنْ لا تَذَعَ تِمْثَالا إلا طَمَسْتُهُ، وَلا قَبْرًا مُشْرِفًا إلا سَوَّيْتُهُ)، فيستند مخالفو بناء القبور على هذا الحديث لتحريم بناء القبور.

### رواة هذا الحديث هم:

أ- الوكيع: يكفي أن أحمد بن حنبل أستاذ الحديث قال عنه: (أخطأ وكيع في خمس مئة حديث). كما قال عنه: كان وكيع يلحن ولو حدثت عنه بألفاظه لكانت عجبًا.

ويكثرون المخصوصون بشفاعتي، والواردون حوضي، وهم زواري، وجيراني غدا في الجنة. يا علي من عمر قبوركم وتعاهدها، فكأنما أعان سليمان بن داود على بناء بيت المقدس، ومن زار قبوركم عدل ذلك ثواب سبعين حجة بعد حجة الإسلام وخرج من ذنوبه حتى يرجع من زيارتكم

كيوم ولدته أمه. فأبضر، وبشر أوليائك ومحبيك من النعم بما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. ولكن حثالة من الناس يعيرون زوار قبوركم بزيارتكم كما تعير الزائية بزناها،

ب- سفيان الثوري: يكفي أن ابن حجر قال عنه بأنه مدلس ويروى عن ابن مبارك بأنه قال: حَدَّثُتُ سُفْيَانَ بِحَدِيثُ فَجِئَّتُهُ وَهُوَ يُدَلِّسُهُ، فَلَمَا

ت- حبيب بن أبي ثابت: ينقل ابن حبّان عن

ث- أبو وائل: اسمه شقيق بن سلمة الأسدي الكوفي، كان من مخالفي علي بن أبي طالب ١١٤٪. يقول ابن أبي الحديد: كان من مخالفي على بن

أبى طالب البِّلام، فسئل أيهما أحب إليك، على أو

عثمان؟ قال: كان علي أحب إلي، ثم صار عثمان

ج- أبو الهيّاج الأسدي: اسمه حيّان بن حصين،

رغم أنَّه موقفه في كتب الرجال غير ضعيف إلا

أنَّ الترمذي امتنع عن نقل أحاديثه مثل الصحاح

عن الصادق السلام عن أبيه، عن جده قال: قال

تعالى جعل قبرك وقبر ولدك بقاعا من بقاع الجنة

وعرصة من عرصاتها. وإن الله تعالى جعل قلوب

نجباء من خلقه، وصفوة من عباده تحن إليكم

وتتحمل المدلة والأذى فيكم، فيعمرون قبوركم،

أولئك شرار أمتي لا تنالهم شفاعتي، ولا يردون

رَآنِي اسْتَحْيَى.

العطاء: كان مدلسًا.

أحب إلى من على)<sup>٧</sup>.

الستة، غير هذا الحديث.

٥- متورة يوثمن: الآية ٩٠. ٦- مبورة يونس: الآية ٩١.

٧- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد ، ٩٩/٤.

# نبيّ الله سليمان الله

ه الشيخ طه العبيدي

السماء فانظر إلى عرض الدنيا وطولها، فقعل

زلك ونظر يعينا وشمالاً، فرأى بستانا لبنقيس

فمال إلى الخشيرة فوقع فيه فإزا هو بهرهار فهيمك

عليه، وكان اسم هرهاد سليمان يعقور، واسم

هدهد اليمن عنقير، فقال عنقير ليعفور- من

أين أقبت وأين ترير؟ قال- أقبت من الشام مع

قصة نبى الله سليمان الكامع الخيل

كان تبي الله سنيمان الشي يحب الخيل ويستعرضها، فعرضت طيه ذات يوم بالعشي الخيل واشتغل بالنظر إليها حتى توارث الشهس بالحجاب، قال تعالى، فإذ مُرضَ مُنيَّهِ بالنَّشِيُّ الصَّاقِدَاتُ الْحِيَادِ ﴾ فقال للهالاتكة ربوا الشهس طي حتى رُصدي صلاتي في وقتها فردوها، فقام فهمج ساقيه وصقه، وأمر أصحابه الذين فاتهم الصيلاة معه بهثل ذلك، وكان ذلك وحنونهم للصيلاة، ثم قام فصلى ظها فرغ غاب الشهس وطلع، التجوم أ

تفهم من قصة الخيل الآتي-

1- إياحة حب الحيوان، والامتناء به، والأولى الامتناء بالحيوان الزي يساهم في الجهاز في سبيل الله.

أن تبي الله سبيمان الكل عنرما فاته وقب الصدارة وهزا غير معهود عنره أو عنر الأنبياء والأولياء، حيث تؤدى الصدارة في وقتها، وإن كان العمل في التهئ والعرة لنجهاد في سبيل الله تعالى، كما أن في ذلك إشارة إلى عظمة الصدارة ومقامها عنر الله تعالى وأنبيائه (صنوات الله عليهم أجهعين).

 ٣- هي قوله تعالى (هطفق مسحاً بالسوق والأعناق)، زهب بعض الهفسرين هي تفسير

١ - مورة من: الآبة ٢١.

٢ - ينظر الوالية (القبض الكاشاني ( ٣٥٤/٢٥).

هذه الآية الكريمة أنَّ تبي الله سنيمان بن داود الشمس بالحجاب، ثم أمر برد الخيل وأمر بضرب الشمس بالحجاب، ثم أمر برد الخيل وأمر بضرب سوقها وأمناقها وقتها، وقال، إنها شننتي من ذكر ربي. والحقيقة أنَّ نبي الله سنيمان اللها، يجل من ذلك، لأن الخيل لم تزنب ولم تصرفه اللها من أداء الصلاة أو تشننه من فعل الخير حتى تستحق العقاب والضرب المزموم.

تبي الله عليمان الله وملكة سيأ مدن

كان جيش تبي الله سنيهان بن د اود الله من الجن والإنس و الطير و النواب و السباع، فالجن و الإنس يسيرون معه و الطير سائرة معه تقله باجتحتها من الحروغيرة و عنى كل من هذه الجيوش الثلاثة وزعة أي تقباء يردون أوله عنى آخرة، فلا يتقرم أحل عن موضعه الذي يسير فيه ولا يتأخره؟

وفي يوم أحب أن يسير إلى أرض اليمن فخرج من مكة صباحاً وسار نحو اليمن، فواظى صنعاء وقب الزوال وذلك مهيرة شهر، فرأى أرضاً حسنة تزهر خضرتها فأحب النزول بها ليصني ويتنرى فطابوا الماء فلم يجلوا، وكان دليله ملى الماء الهرها، وكان يرى الماء من تحب الأرض فيعرف موضع الماء وبعله، ثم تجئ الشياطين فيستقونه كما يستخ الأهاب، ثم يستقرجون الماء، قالوا فلما نزل قال الهرها، في سنيمان الماء، قالوا فلما نزل قال الهرها، في سنيمان الماء، قال المتول فلرتقع نحو

٣- بنظر البداية والنهاية ( لين كثير (٣/ ٢٢٢).





صاحبي سنيمان بن زاوز ، قال- ومن سنيمان بن راور؟ قال- منك الجن والإنس والطيم والوحوش والشياطين والرياح، فمن أين أنبَّ قال: أنا من هـ (ه البلاز ، قال: ومن ملكها؟ قال: امرأة يقال لها بنقيس ، و إن لصاحبكم سنيمان مُنكاً مظيماً ، وليس منك بنقيس روته، فإنها منكة اليمن كلها، وتحت يرها اشا مشر (لف قلال، تحت كل قلال مائة ألف مقاتل فهل أن منطئق معي حتى تنظر إلى ملكها؟ قال- (خاف (نُ يتَعَمَّرتي سنيمان هي وقب الصيلاة إذا احتاج إلى الماء، قال الهرهر اليماني، إنْ صاحبك ليساره أنْ تأتيه بخبر هذه المذكة، فانطلق معه ونظر إلى بلقيس ومذكها وما رجع إلى سنيمان الثلام إلا وقت العصير فنما طنبه سنيمان الثلاما فلم يجله زعا عريف الطيور وهو التسار فسأله عنه، فقال- ما أدري أين هو؟ وما أرسنته مكاتاً، ثم رما بالعقاب فقال - منيُّ بالهرمن ، فارتقع فإزًا هو بالهرهر مقبلاً فانقضَّ تحوي، فناشره الهرهر

بحق الله الذي قوُّف وأ غلبك عليٌّ إلا رحمتني ولم تتعرض لي بسوء، قال- فولي منه العقاب وقال له-وينك تكنتك (مك إنَّ تبي الله حنف (نُ يعاربك (و يزبحك، ثم طارا متوجهين تحو سفيمان الكاظاها انتهى إلى المعسكر تنقته النسار والطيار فقالوا توخَّرك تبي الله، فقال الهرهر- أو ما استثنى تبي الله؟ فقالوا- بني ﴿ و ليأتيني بمنطان مبين ﴾ \* فنما أتيا سنيمان وهو قاعل على كرسيه قال العقاب-قر (تیتك به یا تبی الله، طلما قرب الهرهر مته رقم رأسه وأرخى زنبه وجناحيه يجرهما عنى الأرض تواضما لسنيمان، فأخز برأسه فماره إليه، فقال- أين كنب؟ فقال- يا نبي الله أذكر وقوقك بين يرى الله تعالى، فنما سمم ذلك سنيمان الكلاما ارتعل ومقا منه"، وقل أناه بحجة فسأله سليمان من سبب هيبته، (فقال (حملت بها لم تحمل به) أي- اطلعت على ما لم تطلم عليه، وجئتك بأمر لم يخبرك به، ولم يعلم به الإنس، وبنت ما لم تبدنه (نبولا جنورك وهو قوله ﴿ وَمِنْتُك مِن سِها بنها يقين﴾ أأي- بخبر صادق وسها- مرينة بارض اليمن، (إنَّى وجارت اصرأة تعلكهم)" أي- تتصيرف فيهم بحيث لا يعترض طبها أحل. (وأوتيك من كل شيء) وهذا إخبار عن سعة مذكها أي- من كل شيء من الأموال، وما يحتاج إليه المنولك من زينة الرتياء (ولها عرش مظيم) أي- سرير أعظم من سريرك. وكان مقدمه من زهب، مرصم بالياقوت الأحمر، والزمرد الأخشر، ومؤخره من فضه، مكال بألوان الجواهر، وعليه سبعة أبيات، على كل بيت باب منتق، (وجرتها وقومها يسجدون لاشمس من رون الله وزين لهم الشيطان (ممالهم) أي- مبارتهم لنشمس من رون الله (فصرهم من السبيل) أي- صرفهم عن سبيل الحق". ولما سمم نبى الله سنيمان الله من الهدمد، (خبار سبا وملكتهم كتب كتابا وأمر الهرهد أن يوصنه إلى - سورة الديل : الاية ٢١.

بنقيس منكة سبا ، قوله تعالى ﴿ ﴿ أَرْضُ بِكِتَابِي هُـزَا فَالْقِهِ إِلَيْهِمْ ثُمُّ تُولُ مُنْهُمْ فَانْظُرُ مَاذًا يُرْجِئُونَ فِ قَالَتْ يَا أَيُّهُمَا الْمَلَأُ لِتِّي أَلْقِينَ لِلَيُّ كِتَابٌ كُرِيهُمْ ﴿ لِنُّهُ مِنْ سَنِيمَانَ وَإِنَّهُ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ أَلَّا تُعْدُوا صُنَّى وَأَتُونِي مُسْتِعِينَ ﴾ حمل الهرهر الكتاب بمنقاري حتى وقف عنى رأس المرأة وحولها القلاة والجنود فرفرف ساعة والناس يتظرون حتى رهب رأسها فالقي الكتاب في حجرها "، فلما قرآته وقفت على تهزيز نبي الله سليمان ﷺ لها ولدولتها وبعد مشاورتها قارتها أهدت أن تقدم إلى لَهِي اللَّهُ سَلِيمَانَ ﷺ، قال تعالى ﴿ وَإِنِّي صُرَّضِنَهُ إِلْيَهِمْ بِهَادِيَّةٍ فَتُنَاظِرَةً بِمَ يُرْجِعُ الْمُرْسُونَ ﴾ `` الهدايا العظيمة، فلم يقبل الهرايا فردها، فقال ﴿ وَبُلُّ أَنَّتُمْ بِهُدِيُّتِكُمْ تُصْرُحُونَ ﴾ "، وقد عدم نبى الله سنيمان الكلا بخبرها ومقارمها إلى بيت المقارس بنى لها صرحاً مظيماً، وأمر أتباعه أن يحضروا مرشها من اليمن ويضعوه هي الصبرح الذي بناء واعده الاستقبالها، وكان سليمان قر أمر أن يتخز لها بيتا من قوارير ووضعه على الماء ولما وصلت إلى بيت المقارس ورخدي الصبرح (قيل لها ادخدي الصبرح) فظنت (نه ماء فرفعت ثوبها وأبدت ساقيها، فقيل لها (إنه صدرح ممرز من قوارير)"، ولما رأت المعجزات والآيات، (قالت رب إني طلعت تقسي وأسلمت مم سفيمان لله رب العالمين) فتزوجها تبى الله سنيمان الكلا بعل إسلامها وأقرها عنى مذكها في اليمن".





# بيئي ﴿ إِللَّهُ الرَّجِمُ الرَّجِينَ إِللَّهُ الرَّجِينَ إِللَّهِ الرَّجِينَ إِللَّهِ الرَّجِينَ إِل

هَلْأَتَاكَ حَدِيثُ الْفَاشِيةِ (١) وُجُوهٌ يَوْمَءِ ذِخَاشِعَةٌ (٢) عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ (٣) تَصْلَى نَارًا حَامِيةً (٤) تُسْقَى مِنْ عَيْنِ آنِيةٍ (٥) لَيْسَلَهُ مُرَطَعَامٌ إِلّا مِنْ ضَرِيع تَصْلَى نَارًا حَامِيةً (٤) تُسْقَى مِنْ عَيْنِ آنِيةٍ (٥) لَيْسَلَهُ مُرَطَعَامٌ إِلّا مِنْ ضَرِيع (٢) لَا يَسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مِنْ جُوعٍ (٧) وُجُوهٌ يُومَ يَذِنَا عِمَةٌ (٨) لِسَعْيِهَا رَاضِيةٌ (٩) فِي جَنّةٍ عَالِيةٍ (١٠) لَا تَسْمَعُ فِيهَا لَا غِيةً (١١) فِيهَا عَيْنٌ جَارِيةٌ (١٧) فِيهَا سُرُرُم رَفُوعَةٌ (١٧) وَأَكُوابٌ مَوْضُوعَةٌ (١٤) وَثَمَارِقُ مَصْفُوفَةٌ (٥١) وَرَرَايِيُ مُشُوثَةٌ (١٠) أَفَلا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِكِفَ خُلِقَتْ (١٧) فِإِلَى الْأَرْضَكَيْفَ مُطْعَتْ رَاكِي الْإِبِلِكِفَ خُلِقَتْ (١٧) وَإِلَى الْإَرْضَكَيْفَ مُطْعَتْ رُبُهُ اللَّمَاءِ كَيْفَ رُبِعَ عَلَيْهِمْ رَبِهُ اللَّهُ مُرَاكِ اللَّهُ ال

# إعراب سورة الغاشية

# القسم الأول

جملة تصلى وعلى الأول جملة تصلى خبر رابع وكالا الوجهين مستقيم وحسن، ونارا مفعول به وقُرىء بضم التاء فتكون نارا مفعولا ثانيا ونائب الفاعل مستتر وحامية نعت للنار وتسقى فعل مضارع مبني للمجهول ونائب الفاعل مستتر تقديره هي أي وجوه والمراد أصحابها، ومن عين متعلقان ب(تسقى) وآنية صفة لعين (ليُس لَهُمُ طُعامٌ إِلَّا مِنْ ضَريع) كلام مستأنف مسوق للإجابة عن سؤال مترتب على مًا سبق كأنه قيل وما هو طعامهم بعد ما ذكر شرابهم فقيل ليس لهم ...، وليس فعل ماض ناقص ولهم خبرها المقدّم وطعام اسمها المؤخر وإلا أداة حصر ومن ضريع صفة لطعام أو بدل منه على القاعدة ويجوز أن يكون في محل نصب على الاستثناء، ﴿لا يُسْمِنُ وَلا أن يكون في محل نصب على الاستثناء، ﴿لا يُسْمِنُ وَلا أن يكون في محل نصب على الاستثناء، ﴿لا يُسْمِنُ وَلا

﴿ هُلُ أَتَاكَ حَدِيثُ الْعَاشِيةِ ) هل حرف استفهام ومعناه التعجب والتشويق إلى استماع حديث الغاشية ، وجعلها بعضهم بمعنى قد ، وجعلها ابن خالويه مطردة في كل ما في القرآن من هل أتاك قال (فهو بمعنى قد أتاك) ، وأتاك فعل ماض ومفعول به وحديث الغاشية فاعل وُجُوهٌ يُؤمَّئِذٍ خاشِعةٌ عامِلةٌ ناصِبةٌ تَصْلى ناراً حامِيةٌ تُسْقى مِنْ عَيْنِ آنَيْدٍ ﴾ وجوه مبتدا وساغ الابتداء به لوجود التنويع والوصف كما سيأتي، ويومئذ ظرف متعلق بخاشعة والتنوين في إذ عوض عن جملة لم يتقدم ما يدل عليها إلا قوله الغاشية ، فيمكن استتاج الجملة منها أي يوم إذ غشيت الغاشية وخاشعة خبر وعاملة ناصبة خبران آخران آخران آخران آخران آخران آخران آخران آخران المبتدأ والخبر هو

يُغْنِى مِنْ جُوع ﴾ الجملتان صفتان لضريع لا لطعام لأن الضريع هو المثبت وقد نفى عنه الإسمان و الإغناء من الجوع، ولا نافية ويسمن فعل مضارع وفاعله هو ولا يغني عطف على لا يسمن ومن جوع متعلقان ب(يغني)، وجعل الشهاب في حاشيته على البيضاوي من زائدة وجوع على هذا يكون في موضع نصب مفعول يغني، ﴿ وُجُوهٌ يُوْمَئِذِ نَاعِمَةً ، لِسَغْيها راضِيَةً ﴾ وجوه مبتدأ وساغ الابتداء بالنكرة للتتويع، وسيأتي سر عدم اقترانها بالواو كما يقتضي ظاهر السياق في باب البلاغة، ويومئذ ظرف أضيف إلى مثله متعلق بناعمة وناعمة خبر وجوه، ولسعيها متعلقان براضية وراضية خبر ثان لوجوه أفي جُنَّةِ عالِيَةِ، لا تَسْمَعُ فِيها لاغِيَّةً) في جنة خبر ثان لوجوه وعالية نعت لوجوه وجملة لا تسمع إلخ صفة ثانية لجنة ولا نافية وتسمع فعل مضارع مرفوع وفاعله أنت وقرىء بالتاء و فيها متعلقان بـ (تسمع) ولاغية مفعول به وهي على معنى النسب أي كلمة ذات لغو أو على إسناد اللغو إليها مجازا ﴿فِيها عَيْنٌ جاريةٌ ﴾ الجملة نعت ثالث لجنة وفيها خبر مقدّم وعين مبتدأ مؤخر وجارية نعت لعين، ففيها سُرُرٌ مَرْفُوعَةٌ وَأَكُوابٌ مَوْضُوعَةٌ وَنُمارِقُ مَصْفُوفَةٌ وَزَرابِيُّ مُبْثُوثَةٌ) الجملة صفة رابعة لجنة وفيها خبر مقدّمو عين مبتدأ مؤخر وجارية نعت لعين وما بعده عطف عليه ، ﴿أَفَلا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبلِ كَيْفُ خُلِقَتُ ﴾ كلام مستأنف مسوق لتقرير ما مضى من حديث الغاشية والهمزة للاستفهام الإنكاري والفاء للعطف على مقدّر يستحقه المقام والتقدير أينكرون البعث فلا ينظرون، ولا نافية وينظرون فعل مضارع مرفوع وإلى الإبل متعلقان به وكيف اسم استفهام في محل نصب حال، وخلقت فعل ماض مبنى للمجهول وفاعله مستتر تقديره هي والجملة بدل اشتمال من الابل، وينظرون تعدّى إلى الإبل بواسطة إلى وتعدى إلى كيف على سبيل التعليق وقد تبدل الجملة وفيها الاستفهام من الاسم الذي قبلها وإن لم يكن فيه استفهام على خلاف في ذلك كقولهم عرفت زيدا أبو من هو، والعرب يدخلون إلى على كيف فيقولون إلى كيف يصنع. وكيف سؤال عن حال والعامل فيها خلقت وإذا علق العامل عمّا فيه من الاستفهام لم يبق الاستفهام على حقيقته، وللزمخشري كلام جميل نورده فيما يلي: (أفلا ينظرون إلى الإبل نظر اعتبار كيف خلقت خلقا عجيبا دالا على تقدير مقدر شاهدا بتدبير مدبر حيث خلقها للنهوض بالأثقال وجرها إلى البلاد الشاحطة فجعلها تبرك حتى تحمل عن قرب ويسر ثم تنهض بما حملت وسخرها منقادة لكل من اقتادها بأزمّتها لا تعاز ضعيفا ولا تمانع صغيرا وبرأها طوال الأعناق لتنوء بالأوقار، وعن بعض الحكماء أنه حدَّث عن البعير وبديع خلقه وقد نشأ في بلادلا إبل بها ففكر ثم قال يوشك أن تكون طوال الأعناق

وحين أراد بها أن تكون سفائن البر صبرها على احتمال العطش حتى أن أظماءها لترتفع إلى العشر فصاعدا وجعلها ترعى كل شيء نابت في البراري والمفاوز مما لا يرعاه سائر البهائم) هذا والإبل اسم جمع لا واحد له من لفظه وإنما واحده بعير وناقة وجمل، وعبارة القاموس: (الإبل بكسرتين وتسكين الباء مؤنث واحد يقع على الجمع ليس بجمع ولا اسم جمع وجمعه آبال وتصغيرها إبيلة و السحاب الذي يحمل ماء المطر) وعلى هذا يصحّ أن يراد بها السحاب لينتظمها الذكر على حسب النظم على أن هذا لا يتفق مع سهولة بيان القرآن ونظمه وإنما أوردها منتظمة مع السماء والأرض والجبال لأن العرب في بواديهم وأوديتهم يألفون رؤيتها جميعا فانتظمها الذكر مع هذه الأشياء ﴿ وَإِلَى السَّماء كَيْفَ رُفِعَتْ وَإِلَى الْجِبال كَيْفُ نَصِبَتْ وَإِلَى الأَرْضَ كَيْفُ سُطِحَتْ ﴾ كلام منسوق على ما تقدم مماثل له في إعرابه، قال ابن خالويه نقلا عن الزمخشري: (وروي عن هارون الرشيد أنه قرأ: كيف سطحت بالتشديد والقراءة بتخفيفها لاجتماع الكافة عليها)، ﴿فَذَكُرُ إِنَّمَا أَنْتُ مُذَكِّرٌ لَسُتُ عَلَيْهُمْ بِمُصَيْطِرٍ ﴾ الفاء الفصيحة أي إن كانوا لا ينظرون إلى هذه الأشياء نظر اعتبار وتدبر وتأمل فذكرهم، وذكر فعل أمر وفاعله مستتر تقديره أنت ومفعوله محذوف أي فذكرهم ولا تلحّ عليهم إذ ليس عليك هداهم، وإنما كافة ومكفوفة وأنت مبتدأ ومذكر خبر وجملة إنما أنت تعليلية للأمر بالتذكير ولست ليس واسمها وعليهم متعلقان بمسيطر والباء حرف جر زائد ومسيطر مجرور بالباء لفظا منصوب محلا لأنه خبر ليس ﴿ إِلا مَنْ تُولِي وَ كَفَرَ فَيُعَذَّبُهُ اللَّهِ الْعَدَابُ الْأَكْبَرُ ﴾ إلا أداة استثناء ومن مستثنى على الاستثناء متصل من مفعول فذكر أو من الهاء في عليهم وقيل الاستثناء منقطع وإلا بمعنى لكن ألغي عملها ، ومن مبتدأ خبره جملة فيعذبه وكالهما جيد محتمل، وجملة تولى صلة من وكفر عطف على الصلة وجملة إلا من تولى وكفر في محل نصب على الاستثناء المنقطع وهذه جملة تضاف إلى الجمل التي لها محل من الإعراب، والفاء رابطة لما في الموصول من معنى الشرط، ويعذبه فعل مضارع مرفوع والهاء مفعول به والله فاعل والعذاب مفعول مطلق، ومن الغريب أن ابن خالويه أعربها مضعولا به ثانيا، وصدق ابن هشام عند ما قرر أن ابن خالويه من ضعفاء النحويين، والأكبر نعت للعذاب، ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيابَهُمْ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ ﴾ الجملة لا محل لها لأنها تعليل للعذاب الأكبر وإنّ حرف مشبّه بالفعل وإلينا خبر مقدم لإن وإيابهم اسمها المؤخر وثم حرف عطف للتراخي، وسيأتي سره في باب البلاغة، وما بعده عطف على ما قبله مماثل له في إعرابه.

إعراب القرآن وبيانه، ج١٠، ص: ٢٦١



# إعـــلان



تعلن الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة/ قسم الشؤون الفكرية والإعلام

دار القرآن الكريم

# عن إطلاق خدمة تحفيظ القرآن الكريم عبر تطبيق الواتساب

فعلى الراغبين بحفظ القرآن الكريم الاتصال بالرقم للبنات(١٩ ١٤ ١٩ ٠٧٧٠) الحافظة (أم علاء) للأولاد ( ٢٧٢ ٥ ١ ٥ ٢٧٠ ١ الحافظ (الحاج مكي السعدي)

للمتابعة والتقييم والتصويت بعد إرسال المقاطع الصوتية المطلوب حفظها وفق آلية مدروسة







الشعر ودوره في التطلع نحو مستقبل أفضل

تقيم الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة

المهرجان السنوي السادس

المنتع العنادية

للمدة من ١٧ ـ ١٨ ذي القعدة ١٨ ـ ١٤هـ الموافق ١٠ ـ ١١/ ٨/ ٢٠١٧م

للاستفسار والمزيد من المعلومات الاتصال 07723593705 www.aljawadain.org









تقيم الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة

# المؤتمر العلمي الدولى السنوي الثامن

١٧ ـ ١٨ ذو القعدة ١٨ ٤٣٨ هـ الموافق ١٠ ـ ١١/٨/١١م

# محاور المؤتمر

# المحور الثالث تحديات معاصرة أخرى:

- ١) الغزو الثقافي.
- ٢) التطرف والتكفير.
  - ٣) الخطاب الديني.
    - ٤) الفقر.
    - ٥) المواطنة.
- ٦) اللغة العربية وأزمة الهوية.
- ٧) شبكات التواصل الاجتماعي.
  - ٨) العمل التطوعي.
  - ٩) التكافل الاجتماعي.
- ١١) النظام العام بين الالتزام والتجاوز.
- ١٠) ثقافة الحوار والرأى الآخر.

## المحور الثاني مشكرات الأسرة،

- ١) الطلاق.
- ٢) أزمة السكن.
- ٣) العنف الأسري.
- ٤) ضعف صلة الأرحام.
  - ٥) التفكك الأسري.

## المحور الأول

- ١) الشباب والدين.
- ٢) الانحرافات الفكرية والسلوكية.
  - ٣) البطالة.
- ٤) ضعف الثقافة العامة والتخصصية.
  - ٥) مشاكل الزواج.
  - ٦) الأمية وتسطيح المعلومات.
    - ٧) استثمار الوقت.